12. Heterologische Beziehungen:
Mensch und NichtMensch

(mit D.H.B. Kwek)

In den folgenden beiden Kapiteln geht es um die empirische Anwendung
der im 3. Kapitel eingefiihrten Intensititsanalyse sowie der im 8. Kapi-
tel eingefithrten Affektanalyse. Um die Reichweite dieser Methode an-
zudeuten, werden wir zwei empirische Fallstudien heranziehen, die zu-
gleich zwei Extremformen sozialer Beziehungen darstellen.

Dabei umfassen die Untersuchungen explizit auch solche sozialen Be-
ziehungen, die Giber rein interpersonale, intersubjektive und interhumane
Beziehungen hinausgehen. Ein Vorteil der Affektanalyse besteht gerade
darin, den semantischen, symbolischen, kognitivistischen und mentalis-
tischen Engfithrungen der Theorie sozialer Beziehungen zu entkommen.
Um die Erklarungstiefe und Beschreibungsdichte dieser Methode ange-
messen zu illustrieren, ist es hilfreich, diese Beziehungen auch an empi-
rischen Beispielen von Beziehungen nichtmenschlicher und menschlicher
Akteure und Passeure zu verdeutlichen.

Zum einen soll es um die Vorstellung der Beziehungen zwischen Men-
schen und Nichtmenschen in der klassischen Soziologie (und Ethnolo-
gie) gehen. Das betrifft den Umstand, dass es historisch und kulturell
variante Formen sozialer Beziehungen gibt, die sich auf gemischte Grup-
penmitglieder beziehen und so heterologische Gesellschaften hervorbrin-
gen. Mit anderen Worten: Auch nichtmenschliche Teilnehmer konnen
Gruppen- und Gesellschaftsmitglieder werden. Obwohl wir uns in die-
sem Beispiel in erster Linie auf historisches Material beziehen, soll doch
der Eindruck vermieden werden, dass es sich dabei um anachronistische
Sozialformen handelt. Wie wir sehen werden, gibt es auch gegenwirtig
Kulturen, die heterologisch organisiert sind.

Ginzlich dem Vorwurf der Uberalterung entzieht sich jedoch das
zweite Beispiel, fokussiert es doch auf ganz aktuelle Formen sozialer Be-
ziehungen, die in der klassischen Soziologie keinen Rahmen finden, Be-
ziehungen zwischen menschlichen und artifiziellen Entititen. Das em-
pirische Beispiel bezieht sich dann auf die Herstellung einer sozialen
Kohirenz in algorithmischen Kulturen, konkret auf eine Studie zu algo-
rithmischen Hochfrequenzhandlern. Entgegen der gegenwirtig virulen-
ten normativen Frage, ob es sich hierbei um eine gesellschaftlich proble-
matische soziale Form handelt, geht es mir explizit um die Herstellung
einer sozialen Ordnung in diesen sozio-technischen Umwelten und die
affektiven Beziehungen, die dabei auftauchen.

190

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Streifziige durch heterologische Okologien

Am 15. Mirz 2017 wurden dem Whanganui River in Neuseeland die-
selben Rechte und derselbe Status zuerkannt wie menschlichen Wesen.
Diese noch nie dagewesene Gesetzgebung ist das Ergebnis eines 140-jdh-
rigen Kampfes, den der Maori Iwi (oder Stamm) in Whanganui gekampft
hat, um den Fluss als einen Vorfahren und lebenden Verwandten aner-
kannt zu bekommen. Einige Tage danach erklirte ein Schwurgericht in
Uttarakhand, einem Bundesstaat im Norden Indiens, die Fliisse Ganges
und Yamuna zu »rechtlichen und lebendigen« Entitaten. Das Schwur-
gericht bezog sich in seiner Gesetzgebung explizit auf das Beispiel Neu-
seelands. Zum jetzigen Zeitpunkt ist es noch vollig offen, welche prak-
tischen Konsequenzen eine solche rechtliche Anerkennung haben wird.
Den Fliissen wurden menschliche Rechtsvertreter zugewiesen. In Indien
haben sich Interessengruppen skeptisch dariiber gedufSert, ob das neue
Gesetz die Verschmutzung der Fliisse eindimmen kann (Chandran 2017,
Safi 2017). In Neuseeland begriifSte Gerrard Albert, der Verhandlungs-
fithrer der Whanganui Iwi, das Gesetz als eine Abkehr von der »Perspek-
tive des Eigentums und Managements«, die bis dahin die Nutzung des
Flusses gepragt hatte. Stattdessen sei es »aus unserer [der Maori] Per-
spektive der richtige Ansatz, sich dem Fluss als einer lebendigen Entitat,
als einem unteilbaren Ganzen, anzunihern«. Nichtsdestotrotz bezeich-
net Albert die Gesetzgebung noch recht zurtickhaltend als eine » Annd-
herung im Gesetz« an die Weltsicht der Maori. Ein umfassenderes ge-
setzliches Rahmenwerk muss erst noch geschaffen werden (Roy 2017).
Die radikalen Schritte in diesen Beispielen, nichtmenschlichen Entititen
einen juristischen Status zuzuweisen, konnten den Beginn eines langwie-
rigen Prozesses markieren, um herauszufinden, wie sich sozio-politische
Zugehorigkeit auf nichtmenschliche Andere ausweiten lasst.

Das Kapitel soll aufzeigen, wie eine Affektanalyse die unzahligen Ar-
ten und Weisen erhellen kann, durch die nichtmenschliche Andere an der
Hervorbringung und Aufrechterhaltung menschlicher Soziabilitit betei-
ligt sind. Der analytische Rahmen kann zukiinftige kritische und norma-
tive Ansitze begriinden. Zugleich ist darauf hinzuweisen, dass zahlreiche
Gruppen und Gesellschaften bereits nichtmenschliche Gruppenmitglie-
der zugelassen haben und weiterhin zulassen. In der Soziologie und Eth-
nologie finden sich unzihlige Analysen solcher Gesellschaften, man den-
ke nur an animistische und totemistische Gesellschaften.

Kolonialistische und eurozentrische Perspektiven haben deren Prak-
tiken zumeist als abergldubisch und/oder primitiv-infantil stigmatisiert;
spater haben sie sie, ein wenig gltiger, als kulturelle Differenzen und
(subjektive) Glaubenssysteme (Abu-Lughod 19971) beschrieben. Aktuel-
le ethnologische und soziologische Forschungen erkennen in diesen Ge-
meinschaften alternative, aber dhnlich giiltige Formen der Organisation

191

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

der sozialen Welt. Wir nennen sie heterologische Gesellschaften und wol-
len damit Gesellschaften bezeichnen, die die Gruppenmitgliedschaft auf
nichtmenschliche Andere (bhétero) ausdehnen.

Das Problem dabei ist, dass wir, angesichts der gegenwirtigen Orga-
nisation unserer Wahrnehmungs- und Affektfihigkeiten in den moder-
nen — d.h. anthropistischen oder menschen-zentrierten — Gesellschaften,
Schwierigkeiten haben, heterologische Weisen der sozialen Organisati-
on zu verstehen. Wir werden zeigen, wie eine Affektanalyse dabei helfen
kann, die Erkenntnisse heterologischer Gesellschaften zu tibersetzen, so-
dass wir sie dazu nutzen konnen, unseren gegenwartigen Anthropozen-
trismus zu Uberwinden.

In diesem Zusammenhang schlagen Autoren, die unter dem Begriff
»Neuer Materialismus« oder des »material turns« zusammengefasst
worden sind (Coole/Frost 2010), vor, dass die nichtmenschlichen An-
deren die Bedingungen fiir eine Anniherung bestimmen (Latour 2007,
Bennett 2010). Dieser Anspruch hat sowohl methodologische als auch
ethisch-politische Dimensionen, die fir manche Autorinnen untrenn-
bar miteinander verbunden sind. Die methodologische Auseinanderset-
zung ldsst sich ungefihr folgendermafsen beschreiben: Da nichtmensch-
liche Andere in der Zusammensetzung des sozialen Lebens eine viel
grofSere Rolle spielen, als methodisch zugestanden wird, stellt sich die
Frage, auf welche Weise wir nichtmenschliche Diversitaten berticksich-
tigen konnen? Wie konnen wir »die materiale Handlungstragerschaft
oder Wirksamkeit nichtmenschlicher oder nicht-ganz-menschlicher
Dinge« (Bennett 2010: ix [unsere Ubersetzung]) analytisch erfassen,
besonders derjenigen Dinge, die normalerweise als unbelebt und an-
organisch und daher auch als statisch-passiv angesehen werden? Da,
so das ethisch-politische Argument, nichtmenschliche Andere ethische
und politische Effekte haben, sollten sie auch auf irgendeine Weise in
das soziale Gefuge eingefithrt sowie normativ und institutionell an-
erkannt werden, um ihnen politische Partizipation zu ermoglichen
(Latour 2008).

Diese ethisch-politische Dimension ist eng verbunden mit fritheren
Argumentationen zu Tierrechten, wie sie beispielsweise in den posthu-
manistischen Untersuchungen nichtmenschlicher Akteure vorgebracht
worden sind (Wolfe 2003, Haraway 2003). Dariiber hinaus wird der Im-
petus politischer und ethischer Dringlichkeit von einer generellen Sorge
um den materiellen Zustand der Gegenwart angetrieben, die sich in dem
bisher nie dagewesenen AusmafS an 6kologischer Zerstorung begriindet
(Coole/Frost 2010).

Die Schwierigkeiten, die beim Versuch auftreten, sich Nichtmenschen
zu deren Bedingungen zu nihern und sie zu verstehen, werden im an-
dauernden Streit um basale Begriffe und in der permanenten Produk-
tion von mannigfaltigen, scheinbar untiberbriickbaren Dichotomien

192

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

STREIFZUGE DURCH HETEROLOGISCHE OKOLOGIEN

offensichtlich.# Dem Begriff des Materialismus und seinen Kognaten
sind die rudimentiren Spuren seiner Erbstinde (Idealismus, Cartesianis-
mus etc.) noch eingeschrieben. Da gibt es diejenigen, die von einer »gro-
8en Anzahl von Materialititen« ausgehen (Butler 1993: 97), und ande-
re, die auf einer einzigen, monistischen Materialitit bestehen, die sogar
Sprache und Kérper umfasst (Barad 2007: 211); es gibt Reaktionen ge-
gen Missverstindnisse des Begriffs der » Materialitat« als einem »verall-
gemeinerten Substrat« (Ingold 2007) zugunsten von mannigfaltigen und
stromenden »Materialen« (Ingold 2012). Andere wiederum versuchen
die cartesianische Natur-Kultur-Trennung aufzulosen, die die Vorstel-
lung eines Gegensatzes von einem absoluten Determinismus der Natur
(die Domane der Naturwissenschaften) auf der einen und der absoluten
Freiheit des menschlichen Handelns und Denkens auf der anderen Seite
(die Domane der Geistes- und Sozialwissenschaften) perpetuiert (Hara-
way 1991, Latour 2008). In der vereinten Natur-Kultur zeigt sich jedoch
immer noch ein Querstrich, ein Schragstrich, das Wundmal der frithe-
ren Trennung. Diese Schwierigkeiten und Unstimmigkeiten sind teilwei-
se auf den Import epistemischer Werte aus den Naturwissenschaften
in die Geistes- und Sozialwissenschaften zuriickzufithren. Zudem ha-
ben wir uns angewohnt, bei der Beschreibung nichtmenschlicher Dinge
die subjektiven und emotionalen Engagements einzuklammern, um mit-
hilfe einer vordergriindig interessenlosen Beobachtung die betreffenden
Dinge wirklichkeitsgetreu und objektiv wiederzugeben. Aber ungeach-
tet des Versprechens, eine universelle und zeitlose » Wahrheit« hervorzu-
bringen, ist Objektivitdt, wie nicht zuletzt Daston und Galison gezeigt
haben, selbst eine historisch spezifische epistemologische Konstruktion
und Erwartung (Daston/Galison 2007).

Gleichwohl kann die menschliche Sinnlichkeit, Sensibilitit und affek-
tive Rezeptivitit durch die Art und Weise, wie wir in nichtmenschlichen
Dingen verwurzelt sind — wie wir aus ihnen zusammengesetzt sind, wie
wir sie herstellen und benutzen — nicht von den nichtmenschlichen Wir-
ten, Symbionten, Parasiten und Partnern abgetrennt werden. Von einem
anderen Standpunkt aus mag es sich also schlicht um ein Ubersetzungs-
problem handeln: Vielleicht verstehen wir jenseits der strengen Codes
der begrenzten Sprachen der Naturwissenschaften einfach nicht, was uns
nichtmenschliche Andere zu sagen haben oder wie sie sich ausdricken.
Matthew C. Watson vergleicht die nichtmenschlichen AufSerungen mit
der Sprache der Subalternen, die vom hegemonialen Diskurs weder ge-
hort noch anerkannt wird — es ist die stumme Sprache der Kolonisierten
(Guha 1988, Spivak 1988, Watson 201 1). Dementsprechend hat man ge-
fordert, die Dinge in der menschlichen Sozialitat besser zu reprasentieren

44 Obwohl ein solcher Streit natiirlich bis zu einem gewissen Mafle erwartbar
und sogar gut ist (Connolly 1994).

193

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

(Latour 20071).45 Genau genommen sind die Dinge jedoch nie wirklich
stumm gewesen. Vielmehr befinden wir uns immer inmitten eines durch-
aus veritablen Lirms der Dinge: Spatzen zwitschern, Zikaden singen,
Traktoren rattern, Hubschrauber brummen, Ladegerite summen, Wel-
len stiirzen auf das Ufer und der Regen fillt auf den Stein. Die Dinge ho-
ren nie auf zu tonen. Es mangelt uns schlicht an einer angemessenen Re-
sponsivitat und Rezeptivitit, der richtigen Abstimmung, um diese auch
entsprechend wahrnehmen und deuten zu konnen.

Dazu bedarf es einer Umarbeitung dessen, was Jacques Ranciére
(wenn auch in einem anthropo-politischen Zusammenhang) die Auf-
teilung des Sinnlichen genannt hat. Sinnliche Aufteilungen machen uns
rezeptiv fur bestimmte Konfigurationen von Erfahrungen; sie machen
selektiv Sinn, indem sie separieren, aus- und einschlieffen und die Welt in
fur uns wahrnehmbare Dinge organisieren. Sie installieren und instillie-
ren ganze Universen dessen, was zihlt und was nicht, was gesehen oder
gefiihlt werden kann bzw. was unsichtbar und unberiihrbar bleibt (Ran-
ciére 2006: 31). So war der feministische Kampfruf Das Private ist po-
litisch! eine Neuaufteilung sozialer Sensibilitaten. Von nun an ist Hdius-
liches offentlich und damit politisch relevant. Eine neue Rezeptivitit
wurde geschaffen, eine, die Sinn aus den 6ffentlich-politischen Behaup-
tungen dessen machen kann, was einmal scheinbar privat war. Neue und
andere Aufteilungen der Sinnlichkeit sind mit anderen Worten »Hand-
lungen, insofern sie Erfahrung gestalten und neue Weisen des Fiihlens
sowie neue Formen der politischen Subjektivitit hervorbringen« (Ran-
ciére 2006: 21).

Im 8. Kapitel hatte sich gezeigt, dass Affekttheorien den material turn
insofern erginzen, als sie es ablehnen, das soziale und politische Leben
auf einzelne Fihigkeiten wie Kognition, Sprache oder Symbolismus zu
reduzieren. Sie untersuchen alle Arten von Kanilen, durch die Akteu-
re miteinander kommunizieren und interagieren bzw. ganz allgemein in
Beziehung zueinander stehen. In diesem Sinne konnen die Affekttheori-
en ebenso eine hilfreiche Erganzung von Netzwerk-, Akteur-Netzwerk-,
Aktanten-Werknetz-Theorien sein (Latour 2007a: 247), weil sie die Ar-
ten und Weisen der dort nur abstrakt beschriebenen Konnektivitdten als
Affektfrequenzen spezifizieren konnen.

SchliefSlich erlaubt uns die Affektanalyse eine Antwort auf die zent-
rale Kritik am Posthumanismus zu geben, die gelegentlich auch gegen

45 In Das Parlament der Dinge spricht sich Latour bekanntermaflen dafiir aus,
die nichtmenschlichen Dinge in der menschlichen Politik besser zu reprasen-
tieren (Latour 2001). Allerdings erklart er nicht, warum der Umstand, dass
nichtmenschliche Dinge einen politischen Effekt haben, zu einer normati-
ven Direktive fithren soll, warum den nichtmenschlichen Dingen eine Stim-
me gegeben werden soll.

194

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE GESELLSCHAFTEN

den Neuen Materialismus hervorgebracht wird, nimlich dass dort die
menschliche Handlungstriagerschaft fundamental geleugnet und igno-
riert werde. Unabhingig davon, ob die Ablehnung normativer oder ana-
lytischer Natur ist, nimmt diese Kritik in der Regel einen moralischen
oder ethischen Standpunkt ein.#¢ Die Neuen Materialisten sind jedoch
keine Antreiber eines Techno-Futurismus; was sie anstreben, ist vielmehr
ein nuancierter Zugang zur menschlichen Handlungstriagerschaft, die
immer schon in die nichtmenschlicher Anderer eingebettet ist, mit ihr
verwoben ist, von ihr konstituiert, aber auch eingeschrankt wird. Inso-
fern konnen die Uberlegungen der Neuen Materialisten uns nicht zuletzt
dabei helfen, die Kosten und Konsequenzen dessen im vollen Umfang zu
ermessen, was wir gemeinhin als menschliches Handeln bezeichnen. Mit
der Betonung der Prozesse im Zwischen erlaubt uns die Affektanalyse
den Blick auf die Details der sozialen Beziehungen zwischen menschli-
chen und nichtmenschlichen Anderen zu lenken.

Im Folgenden werden wir die analytischen Potentiale einer Affektana-
lyse an einer bestimmten Sozialform vorfihren, namlich anhand ethno-
graphischer Untersuchungen von Gesellschaften, in denen auch nicht-
menschliche Andere als Mitglieder der Gesellschaft angesehen werden.
Die Untersuchungen solcher Gruppen — die die traditionelle Ethnolo-
gie u.a. als totemistische Gesellschaften bezeichnet und untersucht hat —
konnen als empirische Beispiele dienen und zugleich aufzeigen, inwiefern
eine Affektanalyse neues Licht auf die Rolle nichtmenschlicher Anderer
in der Konstruktion des Sozialen zu werfen im Stande ist.

Heterologische Gesellschaften

Was wir als heterologische Gesellschaften bezeichnen, lasst sich vielleicht
am besten kontrastiv erlautern. Industrielle und postindustrielle Gesell-
schaften sind dominant entlang anthropistischer Linien organisiert, selbst
dann, wenn sie die Vielfalt und Multiplizitit von Modernitit (Eisenstadt
2000) in Betracht ziehen. Die Gesellschaftsmitglieder streben danach,
Menschen zu werden, bzw. sie werden dazu bewegt, Mensch zu werden.

Umgekehrt gilt: Werden nichtmenschlichen Wesen bestimmte Rechte
zuerkannt, so wie sie z.B. Tieren und Pflanzen in der Schweizer Verfassung

46 Allerdings setzt diese Art von Kritik weder erst mit den aktuellen Posthuma-
nismen von Haraway ein noch mit den aktuellen Ansitzen des Neuen Ma-
terialismus; den Vorwurf des Posthumanismus hat man bereits gegen Fou-
cault vorgebracht. Fiir eine Antwort darauf siehe Braidotti (2013). In diesen
Vorwiirfen spiegelt sich auch eine Angst, die regelmifSig im Feuilleton auf-
taucht (siehe z.B. Wieseltier 201 5) sowie in populdren Kulturanalysen (sie-
he z.B. Fukuyama 2002).

195

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

zugestanden werden, dann sind diese meistens an der menschlichen
Natur orientiert. So definieren bestimmte Abschnitte der europaischen
Gesetzgebung solche Rechte durch eine Anndherung an ein Wahrneb-
mungs- und Empfindungsvermdégen, bei dem man davon ausgeht, dass es
die Menschen am vollstandigsten besitzen.+” Seit der Aufklarung, in der
eine menschliche Affinitat fur nichtmenschliche Dinge auftaucht — ob fir
Maschinen oder fiir Tiere —, tendiert diese Affinitat dazu, Kritik zu sein:
der zur Bestie gewordene Mensch oder der verdinglichte Mensch. Die
Annidherung von Mensch und Nicht-Mensch wurde als eine Bewegung
verstanden, durch die den Menschen eine intrinsische und spezifisch
menschliche Wiirde genommen wurde. Bezeichnenderweise kann man
sich in anthropistischen Gesellschaften Prozesse des Tierwerdens nur als
Fiktion vorstellen, wie z.B. in Kafkas Verwandlung des Gregor Samsa
oder in dessen Bericht fiir eine Akademie des Affen. Dementsprechend
konnen Gesellschaften, in denen sich Menschen mit Tieren identifizie-
ren, nur als >primitive« bzw. >wilde« Gesellschaften verstanden werden.
Heterologische Gesellschaften eroffnen hingegen die Moglichkeit, die
Gruppenmitgliedschaft auf nichtmenschliche Andere auszuweiten. Sie
lassen viele verschiedene Formen von Anderen (héteros) und deren Ar-
ten zu sein (logos) zu; fast jeder und alles kann Mitglied werden. Jeder
Korper und jedes Ding kann sehr leicht die Seiten wechseln — Menschen
konnen alle moglichen Formen von Tieren und Dingen annehmen und
umgekehrt: »Man braucht nur ein Medizinmann, der Alles kann, zu sein,
so kann man sich von einer Person in die andere verwandeln, so versteht
man auch alle Sprachen, die im Wald oder in der Luft oder im Wasser
gesprochen werden« (von den Steinen 1894: 351).4* Paradoxerweise hat

47 So definiert die Verordnung des Europdischen Rates iiber den Schutz von
Tieren zum Zeitpunkt ibrer Totung: »Das Wahrnehmungsvermogen eines
Tieres besteht im Wesentlichen in seiner Fihigkeit, Gefiihle zu empfinden
und seine Bewegungen zu kontrollieren. [...] Das Empfindungsvermogen ei-
nes Tieres besteht im Wesentlichen in seiner Fahigkeit, Schmerzen zu fiihlen.
Im Allgemeinen ist davon auszugehen, dass ein Tier dann empfindungslos
ist, wenn es auf Reize wie Schall, Geruch, Licht oder physischen Kontakt
nicht reagiert oder keine entsprechenden Reflexe zeigt.« (Verordnung (EG)
Nr. 1099/2009 des Rates vom 24. September 2009, §21).

48 In der letzten Zeit haben Anthropologen wie Philippe Descola die Idee der
sozialen Beziehungen zwischen menschlichen und nichtmenschlichen We-
sen wiederbelebt und sind dabei iiber die konzeptualistische Vorstellung von
Lévi-Strauss — in der nichtmenschliche Gruppenmitglieder lediglich Sym-
bole oder kognitive Hilfsmittel zur Ordnung menschlicher Gesellschaften
darstellen — hinausgegangen. Allerdings hat Descola aus Respekt vor Lévi-
Strauss die Definition des Totemismus als ein symbolisches System aufrecht-
erhalten, als ein symbolisches System, das »die internen Differenzen, die die
soziale Ordnung formen« zum Ausdruck bringt. Statt totemistisch nennt er

196

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE GESELLSCHAFTEN

gerade eine Disziplin mit dem Namen Anthropologie gezeigt, dass schein-
bar menschliche Gesellschaften tatsichlich Tiergesellschaften sein konnen
(Descola 1992, Viveiros de Castro 2012, Kohn 2013, Holbraad/Pedersen/
Viveiros de Castro 2014)* und dass diese Gruppen sich sehr dadurch un-
terscheiden, auf welche Weise sie nichtmenschliche Andere ein- bzw. aus-
schliefSen. Aktuelle Ethnographien, wie zum Beispiel Eduardo Kohns Ana-
lyse der Beziehungen zwischen den (Avila Runa-)Hunden und Jaguaren
(2013) und Anna Lowenhaupt Tsings Beschreibung der Okologie eines
Regenwaldes in Borneo (2005), arbeiten die facettenreichen Rezeptivita-
ten fur nichtmenschliche Dinge, die aus den Bindungen indigener Prak-
tiken in hochkomplexen und charakteristischen 6kologischen Milieus
hervorgehen, weiter heraus.

Die Kennzeichnung solcher Gruppenzusammensetzungen als hetero-
logisch ist natiirlich unsere Kennzeichnung, eine Kennzeichnung derje-
nigen, in deren Gesellschaften nichtmenschliche Andere politisch und
rechtlich gerade nicht als Gruppenmitglieder anerkannt sind: sie stammt
aus einer anthropistischen Gesellschaft. Nur fur uns stellt sich die An-
erkennung nichtmenschlicher Gruppenmitglieder als heterologisch dar.
Fiir die heterologischen Gesellschaften selbst ist die Zusammensetzung
der Gruppenmitglieder natiirlich nicht heterologisch, sondern schlicht
gegeben und damit selbstverstandlich.

Die konzeptuelle Verbindung von Neuem Materialismus, Affektstudi-
en und indigenen Kosmologien hat praktische Implikationen. Das allum-
fassende Modell, Land als territoriales Eigentum zu betrachten, macht
es in groflen und komplexen Okosystemen wie dem Amazonasbecken
schwierig, die Beduirfnisse indigener Populationen und die Ziele des Na-
turschutzes gegeneinander abzuwigen. Die Stimmen der indigenen Be-
volkerung werden dariiber hinaus durch den dominanten Naturschutz-
diskurs verschleiert. Selbst wenn dieser Diskurs die Nutzlichkeit (oder
selbst den inhiarenten Wert) der nichtmenschlichen Natur betont, igno-
riert er doch gerade die indigenen Kosmologien derjenigen Gesellschaf-
ten, die tatsichlich in dieser Okologie wohnen und von ihr affiziert wer-
den.

Der folgende Abschnitt soll zeigen, wie die Affektanalyse dabei hel-
fen kann, einen geteilten Referenzrahmen fiir weitere Diskussionen zu
den Rechten und Bedirfnissen der indigenen Gemeinschaften zu schaf-
fen. In dieser Analyse heterologischer Gesellschaften ziehen wir eth-
nographische Analysen solcher Gesellschaften heran, die die soziale

die sozialen Praktiken, durch die menschliche und nichtmenschliche We-
sen »personliche Beziehungen« eingehen, animistisch (Descola 1992: 114).

49 Zu einer Ubersicht iiber ethnographische Studien zu sozialen Beziehungen
menschlicher und nichtmenschlicher Wesen siehe Kirksey und Helmreich
(2010).

197

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

Zugehorigkeit auf nichtmenschliche Andere (oder Egos) ausweiten. Die-
se Anderen konnten prinzipiell auch materielle Artefakte umfassen, das
wird jedoch nicht der Fokus der Ethnographien sein, mit denen wir uns
hier beschiftigen. Methodisch handelt es sich dabei also um eine Sekun-
ddranalyse von bereits bearbeitetem empirischen Material. Zum einen
soll mit dieser erneuten Analyse bereits analysierten Materials in einem
kontrastiven Verfahren die Besonderheit der Affektanalyse als eigenstin-
diger Ansatz herausgearbeitet werden. Dartiber hinaus geht es auch da-
rum, zu zeigen, dass die Affektanalyse als konzeptuelle und hermeneuti-
sche Briicke zwischen verschiedenen Kosmologien dienen kann. Gerade
diese methodische Briickenfunktion erlaubt es uns, an bereits interpre-
tierte Kosmologien anzuschliefSen, um zu zeigen, wo genau wir eine her-
meneutische Liicke fullen konnen.

Eine Warnung vorweg: Unsere Analyse teilt notwendigerweise die
Grenzen derjenigen ethnographischen Studien, auf die wir uns beziehen.
Dabei sind fehlende Informationen der grundlegendste Mangel. Ohne
Zweifel besteht zudem das Risiko, diejenigen Subjekte und Gesellschaften
(noch stirker) in ihrer Subalternitit festzuschreiben, indem man sie auf
schlichte Weise ethnologisiert (siehe z.B. Spivak 1988). Allerdings ist die
Erwartung einer >authentischen« Wiedergabe moglicherweise selbst das
Echo eines kolonialen Uberrests, der stark an die Projektionen einer kind-
lichen Naivitit (und eines Mangels an Reflektion) auf nicht-europaische
Volker erinnert (Alatas 1977, Curran 2011). Dariiber hinaus verkompli-
ziert das Ubergewicht von liminalen und hybriden Identititen, von Gren-
zidentitdten und -entitdten jeden Versuch, eine Kultur, Gemeinschaft oder
Gesellschaft in irgendeiner Form als »authentische« zu begriinden und zu
reifzieren (Anzaldia 1987, Godrej 201 1). Solange allein die Idee von For-
schung die alten Gespenster des Imperialismus und Kolonialismus (Tuhi-
wai Smith 1999) erweckt und solange die alte Uberzeugung vorherrscht,
dass der/die >Einheimische« nicht objektiv tiber seine/ihre eigene Gesell-
schaft urteilen kann (Abu-Lughod 1991), sofern und solange keine grund-
legende institutionelle Veranderung zur Inklusion und Einstellung von In-
dividuen der betreffenden Gesellschaften fihrt (Hill Collins 1990, Jenco
2015, Lorde 1984), wird >unser« (d.h. das weifSe nordatlantische) Denken
und Wissen gegentiber diesen Gesellschaften und Gemeinschaften immer
situativ (Haraway 1988, Harding 1993), fragmentiert, mangelhaft und
zweiten Grades sein: eine mangelhafte epistemologische Gerechtigkeit,
der das >Objekt« stets aus den Fingern rutscht (de Sousa Santos 2014).

Als eine Art via negativa kann die Affektanalyse nachzeichnen, wel-
che Beziehungsweisen, Interaktions- und Interpassionsweisen, Weisen
des Affizierens und Affiziert-Werdens tibersehen worden sind. Und viel-
leicht macht sie uns damit auch auf das Schweigen und die Auslassun-
gen in solchen Studien aufmerksam, indem man den zu vielen Leerstel-
len dieser Erde eine andere Bedeutung gibt.

198

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Totemistische Gesellschaften und Kosmovitalismus

Dieser Abschnitt beschiftigt sich mit frihen ethnographischen Analysen
des Totemismus. Um die historische und textuelle Genauigkeit zu bewah-
ren, behalten wir die wissenschaftliche Bezeichnung solcher Gesellschaf-
ten als totemistisch bei, obwohl wir keine besondere Affinitit zu diesem
Begriff haben.s° Wir fokussieren allein auf den formalen Aspekt der Aus-
weitung sozialer Mitgliedschaft auf nichtmenschliche Andere.

Die Arbeiten des Ethnologen Karl von den Steinen zur indigenen
Bevolkerung in Zentralbrasilien (1894) beschreiben das Kollektiv des
Stamms der Borord als genuin heterologisch. Zu dessen Mitgliedern zih-
len auch Tiere, denn dort ist die Gruppenzugehorigkeit nicht durch eine
klare Grenze zwischen Tieren und Menschen definiert: »Es sind alles
nur Personen verschiedenen Aussehens und verschiedener Eigenschaf-
ten« (von den Steinen 1894: 351). Das Mitglied einer Gruppe erhilt
bestimmte Fahigkeiten, die wiederum von anderen Mitgliedern in das
Kollektiv eingebracht worden sind. Das erkldrt den Umstand, dass ein
Mitglied

»die wichtigsten Teile seiner Kultur von den Personen erhalten, die wir

Tiere nennen [...] Zdhne, Knochen, Klauen, Muscheln sind seine Werk-

zeuge, ohne die er weder Waffe noch Haus noch Gerit herstellen konn-

te. Er verdankt, was er leisten kann, der Piranya, dem Hundsfisch, dem

Affen, dem Kapivara, dem Aguti, dem Riesengiirteltier, den Mollusken«

(ebd. 354).

So stammt u.a. die Fihigkeit, bei Nacht mit Feuer zu jagen vom Kampf-
fuchs, der »in seinen im Dunkel leuchtenden Augen ja Feuer hat« (ebd.
353), und die Fahigkeit zu Schlafen wurde von der Eidechse, »die mehrere
Monate verschlift« (ebd. 3 54), beigesteuert. Umgekehrt haben die Men-
schen in die Gruppe eigene Fahigkeiten und Fertigkeiten eingebracht, z.B.
die Herstellung von Pfeilen oder das Stampfen von Korn (ebd.).

In solcherart Gruppen ist die Mitgliedschaft also mit der Verteilung
von Fihigkeiten, Fertigkeiten und affektiven Rezeptivititen verbunden
- Eigenschaften, die von allen heterogenen Gruppenmitgliedern auf un-
terschiedliche Weise eingebracht wurden. Eine Gruppe lasst sich dann
also affekttheoretisch dadurch definieren, dass alle Gruppenmitglieder
gelernt haben, von der Umwelt auf dieselbe Weise affiziert zu werden
und diese umgekehrt auf dieselbe Weise affizieren.

Von den Steinen beschreibt diese Gruppenbeziehung auch als Verge-
meinschaftung bzw. Enteignung, denn das Ende der Gruppenzugehorigkeit

so Zur Diskussion des Konzeptes des Totemismus, zur Kritik und seiner Niitz-
lichkeit fiir die aktuelle Forschung, siche Goldenweiser (1910), Boas (1910),

Lévi-Strauss (1969) Philippe Descola (1992, 1996a, 1996b) und Eduardo
Viveiros de Castro (1992, 2012).

199

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

geht fiir das ausscheidende Individuum zugleich mit dem Verlust von Fi-
higkeiten einher, selbst wenn ein Mitglied diese Fahigkeiten urspriinglich
selbst eingebracht hat. Exemplarisch steht dafiir der Fall der Eidechse:

»Mit dem Schlaf hat die Eidechse auch die Hangematte hergeben miis-
sen, die dazu gehort. Jetzt hat sie keine mehr, sie ist ihr eben wegge-
nommen worden, und sie war auch sehr bose. Alle jene Errungenschaf-
ten wurden mit Gewalt oder List geraubt; darum fehlen sie den Tieren
heutzutage« (ebd. 355).

Moglicherweise ist das ein wenig spekulativ, man konnte aber vermu-
ten, dass diese Irreversibilitit und der ungleiche Transfer von Fahigkeiten
selbst noch unsere anthropistische Epoche kennzeichnet, ein Zeitalter,
in denen nichtmenschliche Andere politisch, 6konomisch und juristisch
nicht als Mitglieder anerkannt sind (bzw., wie wir oben erwahnt haben,
in manchen Landern diese Anerkennung gerade erst wiedererlangen),
ganz unabhingig davon, was sie urspringlich an Technologien, Erfin-
dungen und Fihigkeiten beigetragen haben. Das heifst natiirlich nicht,
dass die nichtmenschlichen Anderen heute vollstindig aus der Gesell-
schaft ausgeschlossen sind; vielmehr wurde ihnen im Prozess der funk-
tionalen Differenzierung der Zugang zu bestimmten Teilsystemen wie
Politik (Burgerrecht), Wirtschaft (Tauschpartner) und Gesetz (juristi-
sche Person) verstellt. Dahingegen sind sie in andere soziale Beziehun-
gen stark eingebettet, wie z.B. im Fall der Haustiere, die in familidren Be-
ziehungen durchaus den Status eines gleichwertigen Gruppenmitgliedes
annehmen konnen. Die Aufklarung dieser partiellen Inklusion und Ex-
klusion kann dartiber hinaus helfen, einige theoretische Paradoxa oder
Widerspriiche zu erkliren, auf die wir z.B. bei Latour hingewiesen hat-
ten, der einerseits darauf besteht, dass die nichtmenschlichen Anderen
immer schon Teil des Sozialen gewesen sind, auf der anderen Seite aber
ihren Ausschluss beklagt.

Obwohl es der Begriff Enteignung vielleicht vermuten lasst, nimmt
die Form der Verteilung der Fahigkeiten und Rezeptivitdten unter den
Gruppenmitgliedern in den von Karl von den Steinen beschriebenen
heterologischen Gesellschaften nicht so sehr die Form einer ckonomi-
schen Transaktion an, durch den der Besitz von Qualifikationen von ei-
nem zum anderen tibergehen wiirde (so wie man es auch von der heuti-
gen Serviceindustrie kennt). Stattdessen handelt es sich bei der Bildung
eines Kollektivs (von Eidechsen beispielsweise oder roten Papageien)
auch um die Ausweitung der Sensorien und Fahigkeiten auf alle anderen
Gruppenmitglieder, um etwas, das man mit Gebauer und Wolf auch die
Verteilung von Weltverbilinissen oder Weltzugingen (2003) bezeichnen
konnte. Jede spezifische Fahigkeit, die tibertragen wird, geht mit einer
spezifischen Art und Weise einher, die Welt wahrzunehmen und auf sie
einzuwirken, sie geht mit der Entwicklung eines spezifischen Sensoriums

200

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOTEMISTISCHE GESELLSCHAFTEN UND KOSMOVITALISMUS

einher, was dazu fiihrt, von der Welt auf eine bestimmte Weise affiziert
zu werden und sie auf spezifische Weise zu affizieren: So ermoglicht es
die Fahigkeit, Feuer zu machen, sich in die Finsternis zu begeben und
nachts zu jagen, wihrend die Fihigkeit zu schlafen nicht nur Erholung
verspricht, sondern, was viel wichtiger ist, den Zugang zu Traumen er-
offnet. Daher werden die tierischen Rezeptivititen menschlich oder ge-
nauer: ist den menschlichen Rezeptivititen immer schon das Tier inhi-
rent.>!

Denjenigen von uns, die in anthropistischen Gesellschaften gebo-
ren und sozialisiert wurden, fillt es naturgemafs schwer, zu verstehen,
wie man mit nichtmenschlichen Anderen tberhaupt in sinnhafte sozi-
ale Beziehungen treten kann. Wir tendieren dazu, indigene Tier-Men-
schen-Beziehungen auf eigene Weise zu interpretieren. So behauptet die
strukturell-semiotische Interpretation von Claude Lévi-Strauss, dass die
Beziehung zu Tierspezies in totemistischen Gesellschaften ein kogni-
tives Hilfsmittel menschlicher Akteure darstelle, um die Struktur der
(menschlichen) Gruppe und deren Abstammung zu organisieren (1969).
Man (d.h. Menschen) identifiziert sich symbolisch mit einer Tierspezies
und grenzt sich dadurch von einer menschlichen Nachbargruppe ab, die
sich ein anderes Tiersymbol gegeben hat. Diese Darstellung des Totem-
ismus ist eine eurozentrische Interpretation indigener Sozialbeziehun-
gen, wobei die indigene Welt analog zur Funktion heraldischer Zeichen
(Fahnen, Flaggen, Symbole) in den europaischen Kulturen verstanden
wird. Hierin begriindet sich auch die symbolische Hypothese: eine syste-
matische Riickfithrung aller sozialen Beziehungen und Konstruktionen
auf mentale Projektionen, soziale Imaginationen und kollektive Repra-
sentationen der menschlichen Gruppenmitglieder (sieche dazu Seyfert
i.E.). Die Unterscheidungen der gruppenspezifischen Tierspezies geht
nach Lévi-Strauss allein auf menschliche Vorstellungen zuriick. Die na-
turlichen Spezies in totemistischen Gruppen werden also genutzt, weil
sie (von Menschen) »gut zu denken« sind (Lévi-Strauss 1969: 116). Sie
sind das Ergebnis der menschlichen » Methode unterscheidender Be-
nennung« (ebd. 22). Am Beispiel der natiirlichen Spezies lasse sich die
menschliche Gesellschaft gut organisieren und der Totemismus wire so
gesehen eine »Denkmethode« (ebd.) von und fiir Menschen. Vor Lé-
vi-Strauss hatte Malinowski die Wahl der natirlichen Spezies in To-
temgruppen darin begriindet gesehen, dass diese »in erster Linie ess-
bar« seien (Malinowski 1948: 4) — man konnte also gleichsam von
einer Erndhrungsmethode sprechen. Mit anderen Worten, totemistische

51 Als niitzlicher Kontrast kann hier Bernhard Stieglers Interpretation des Pro-
metheus-Mythos dienen, wonach der Mythos eine eigentiimliche — und aus-
schlieflich — menschliche Erfindungsgabe ist, eine techné oder technische
Prothese, die den allzu menschlichen Mangel kompensiert (2009).

201

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

Beziehungen sind hier einfach kognitive Projektionen oder instrumen-
telle Beziehungen.

Solche Interpretationen totemistischer Gesellschaften ubersehen je-
doch einen wichtigen Punkt, auf den Max Scheler in Wesen und Formen
der Sympathie hingewiesen hat:

»Die Boroso [sic!] geben, nach von den Steinen, zu verstehen, dafs sie
wirklich identisch mit roten Papageien seien (Araras) und je ein Glied
des Totems mit je einem roten Papagei. Nicht etwa nur sind die Schick-
sale (Geburt, Krankheit, Tod) des Totemisten mit seinem Totemtier ge-
heimnisvoll blof$ kausal verkniipft: diese Verkniipfung ist vielmehr nur
eine Folge wahrhafter Identitdt« (Scheler 1923: 18 [unsere Hervorhe-
bung]).

Fur Scheler erfindet sich die Gruppe nicht einfach ein Symbol - oder
weist es sich zu —, vielmehr beschreibt das Totem die tatsachlichen Be-
ziehungen innerhalb der Gruppe. Sie sind ein Ausdruck der sozialen Be-
ziehungen. Diese tatsiachlichen Beziehungen (zwischen Menschen, Nicht-
menschen und Mehr-als-Menschen) sind ontologische Beziehungen. In
anderen Worten, diese Identifikation mit dem Totemtier ist nicht ledig-
lich eine Projektion, sie hat keinerlei psychoanalytische Konnotation.
Zur Beschreibung sozialer Beziehungen hat Scheler bekanntermafien
eine eigentiimliche Emotionssoziologie entwickelt, die zugleich affekt-
theoretische Elemente aufweist. Scheler nimmt grundsitzlich eine ana-
lytische Unterscheidung von vier Typen affektiver Beziehungen vor: 1.)
Miteinanderfiiblen, 2.) Mitgefiibl (bzw. Sympathie), 3.) Gefiiblsanste-
ckung und 4.) Einsfiiblung (bzw. Einsgefuhl). Miteinanderfiiblen ist eine
Abgleichung der Gefithle von zwei oder mehr Personen in Richtung des-
selben Objektes oder derselben Person, wie z.B. die Gefiihle der Eltern
fiir ihr Kind (Scheler 1923: 9). Miteinanderfiihlen sollte insofern nicht
mit Mitgefiibl oder Sympathie verwechselt werden, da diese durch eine
direkte »Intention des Fuhlens von Leid und Freude am Erlebnis des An-
dern« (ebd. 1o) definiert sind: Im Miteinanderfuhlen fuhlt man fir je-
manden dasselbe wie ein anderer, im Mitgefuhl fithlt man dasselbe wie
der Andere. Gefiiblsansteckung dagegen ist indirekt und ohne Intenti-
on; es ist eine Form affektiver Ubertragung, die »lediglich zwischen Ge-
fithlzustinden stattfindet; und [...] ein Wissen um die fremde Freude
uberhaupt nicht voraussetzt« (ebd. 12). Nach Scheler handelt es sich
dabei um »Ansteckung durch fremde Affekte, wie sie beispielsweise in
elementarster Form in den Handlungen der Herden und >Massen< vor-
liegt« (ebd. 8). Schlieslich gibt es noch die »echte Einsfithlung« (resp.
Einssetzung) des eigenen mit einem fremden individuellen Ich«. Sie ist
ein »Grenzfall der Ansteckung«, die mit kognitivem und symbolischem
Wissen einhergeht — gleichsam eine Mischung aus Ansteckung und Sym-
pathie. Scheler grenzt sie explizit sowohl von Le Bons Massenansteckung

202

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOTEMISTISCHE GESELLSCHAFTEN UND KOSMOVITALISMUS

als auch von Sigmund Freuds Identifikation mit dem Fithrer und von den
Nachahmungsprozessen bei Gabriel Tarde ab (ebd. 13f.).

Die Einsfihlung, die Wissen um den bzw. das Andere enthilt, ist aber
keineswegs ein reflexives Wissen: Auch »hier ist die Identifikation eben-
so unwillkirlich als unbewufSt« (ebd. 16). Identifikation mit einem an-
deren Objekt oder einer anderen Person ist die » Fahigkeit zu spezifizier-
ter Einsfithlung in die spezifizierte dynamische Gestalt eines fremden«
Lebens (ebd. 33). Diese Fahigkeit bezieht sich nicht allein auf interper-
sonale Beziehungen. Wie Scheler mit dem Konzept der »kosmovitalen
Einsfuhlung« verdeutlicht, konnen auch die Beziehungen zu » Tier, Pflan-
ze, Anorganischem« den Charakter der Finsfithlung aufweisen. Ahnlich
dem Totemismus ist der Kosmovitalismus kein Anthropomorphismus,
keine Projektion und Imagination, sondern affektives Einssein und in-
sofern eine besondere (nicht-psychologische) Identifikation mit Anderen:

»Der ungeheure Irrtum, es sei alle kosmovitale Einsfiihlung nur proji-
zierende >Einfithlung« von spezifischen Menschengefiihlen in Tier, Pflan-
ze, Anorganisches, d.h. bloffer »Anthropomorphismus« — also prinzipiell
eine Tauschung tiber das Wirkliche — ist resolut und vollstindig abzu-
schiitteln. Vielmehr ist der Mensch als »Mikrokosmos« ein Wesen, das
[...] auch selber kosmomorph ist und als kosmomorphes Wesen auch
Quellen des Erkennens fur alles besitzt, was das Wesen des Kosmos ent-

halt.« (ebd. 123)

Die Moglichkeit einer kosmouvitalen Einsfiiblung, wie sie Max Scheler
beschrieben hat, findet sich auch in Walter Benjamins Essays zur Mime-
sis (Benjamin 1980a, 1980b). Nach Benjamin ist es die Natur selbst, die
Ahnlichkeiten produziert (z.B. Mimikry), und die sinnlichen Praktiken
der Mimikry bringen die Versuche, den Kosmos nachzuahmen, tber-
haupt erst hervor. Kindlichkeit ist Benjamin zufolge dadurch bestimmt,
dass Kinder nicht nur andere Menschen nachahmen: »Das Kind spielt
nicht nur Kaufmann oder Lehrer sondern auch Windmiihle und Eisen-
bahn« (Benjamin 1980a: 205).

Ein solches Konzept der Identifikation mit dem Anderen kann auch
zur Analyse heterologischer Gesellschaften herangezogen werden. Und
so wie sich der Philosoph Scheler gegen den Vorwurf wehrt, die affekti-
ve Einsfiihlung sei Kiichenanthropomorphismus, so wehrt sich der An-
thropologe Karl von den Steinen gegen die Einschitzung, das Denken
der >Primitivenc sei von anthropomorphisierenden Legenden gepragt:

»Dass die frithere Zeit, in der die Legende entstanden ist, nur symboli-
siert und Nachkommen, Namen und Sache verwechselt hitte, ist eine
bequeme Unterstellung, aber eine unzulissige, weil alsdann die ganze
Tradition nur aus Verwechslungen bestehen wiirde« (ebd. 353).

Und auch Emile Durkheim hat im Zusammenhang seiner religionssozio-
logischen Studien zu totemistischen Gesellschaften in Australien darauf

203

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

bestanden, die Vorstellung einer substantiellen 1dentitit aller Gruppen-
mitglieder ernst zu nehmen und ihnen keine europdaischen Interpretatio-
nen unterzuschieben. Solche Interpretationen sehen

»im Klan nur eine Gruppe menschlicher Wesen. Da er eine einfache
Unterteilung des Stammes ist, hat man angenommen, dass er, wie der
Stamm, nur aus Menschen zusammengesetzt sein konnte. Wenn wir so
denken, dann unterschieben wir unsere europaische Auffassung der, die
sich der Primitive von der Welt und Gesellschaft macht. Fur den Austra-
lier aber bilden die Dinge selber, alle Dinge, die das Universum bevol-
kern, Bestandteile des Stammes; sie sind seine konstitutiven Elemente
und sozusagen seine regelmifligen Mitglieder. Sie haben also, genauso
wie die Menschen, einen bestimmten Platz im Rahmen der Gesellschaft«
(Durkheim 1994: 196f.).

Ahnlich wie Karl von den Steinen und Scheler spricht auch Durkheim in
Sur le totémisme von einer Konsubstanzialitit bzw. einer Wesensidenti-
tdt oder substantiellen Identitdt aller Gruppenmitglieder:

»In der Tat besteht das wesentliche Prinzip dieses religiosen Systems dar-
in, dass der Mensch und das Tier, das ihm als Totem dient, durch eine
enge Verwandtschaft vereinigt sind. Aber das ist eine Untertreibung: in
Wirklichkeit besteht zwischen ihnen eine wahrhaftige Wesensidentitit
[identité substantielle]. Das Tier gehort zum Klan so wie der Mensch,
der seinen Namen trdgt, der Tierart angehort« (Durkheim r9oo/19or1:
113 [unsere Ubersetzung]).

Wenn sich all diese Autoren tiber die substanzielle Identitdt von mensch-
lichen und nichtmenschlichen Anderen in totemistischen Gesellschaften
einig sind, dann entwickeln sie damit ein Paradigma, das in deutlicher
Abgrenzung gegentuiber strukturalistischen und funktionalistischen An-
sdatzen wie denen von Lévi-Strauss und Malinowski steht.

Schelers Konzept der Einsfithlung bzw. Identifikation ist fiir eine Af-
fektanalyse in diesem Zusammenhang von besonderer Relevanz. Es
macht eine Art affektive Bestimmtheit der Gruppe beobachtbar, die ver-
schiedenste Arten von Gruppenmitgliedern mithilfe multipler Affektfre-
quenzen in soziale Beziehungen zu einander setzt, soziale Beziehungen,
die man heterologische Sozialbeziehungen nennen konnte. Es handelt
sich dabei um Beziehungen, die auf affektiven Identifikationen mit An-
deren beruhen. Ein solches Konzept der Identifikation mit dem Anderen
eignet sich dann zur Analyse heterologischer Gesellschaften in besonde-
rer Weise (Seyfert 2012a, 2018b).

In Abgrenzung zu Lévi-Strauss und Malinowski auf der einen und in
Ubereinstimmung mit Scheler auf der anderen Seite gehen wir davon
aus, dass die kollektive Wahl von Totemtieren im gleichen MafSe durch
menschliche und nichtmenschliche Gruppenmitglieder strukturiert und
getroffen wird und im Wesentlichen darauf basiert, was gut sinnlich

204

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

TOTEMISTISCHE GESELLSCHAFTEN UND KOSMOVITALISMUS

wahrgenommen werden kann — also wovon man sich gut affizieren las-
sen kann und was wir zu affizieren im Stande sind.

Nach Scheler haben die Identifikationsprozesse in totemistischen Ge-
sellschaften also eher etwas mit der Anpassung und Abgleichung der Sen-
sibilititen und der affektiven Rezeptivitit aller Gruppenmitglieder zu
tun. Mit einer solchen Methode versteht man Gruppen nicht einfach an-
hand ihrer symbolischen Ordnung, sondern in erster Linie durch die spe-
zifische Zusammensetzung institutionalisierter Sinne, d.h. durch die ihr
typische Art und Weise, die Welt sinnlich wahrzunehmen, sowie durch
die sensorische Synchronisation der verschiedenen Gruppenmitglieder.
Statt um eine genetisch, biologisch oder physiologisch festgelegte Menge
von Sinnen handelt es sich hierbei um eine gruppen- und kulturspezifi-
sche Aufteilung der Sinnlichkeit, die auf andere tibertragen, ihnen verlie-
hen bzw. von ihnen nachgeahmt und gelernt werden kann. Dabei ist die
entscheidende Frage, auf welche Weise man sich das Sensorium des An-
deren aneignen kann. Schelers Werk analysiert zwar die Unterscheidun-
gen der Aneignungen, er sagt aber nichts Genaueres tiber die Prozesse,
die Sympathie und affektive Einsfithlung uberhaupt erst hervorbringen.

Ethnologische Studien haben gezeigt, dass solche Identifikationen —
die Hervorbringung der Konsubstanzialitit aller Gruppenmitglieder —
tiber Nachahmungen stattfindet.5* So zeigt Durkheim, dass es fur die
menschlichen Mitglieder

»nur eine Art [gibt], ihre kollektive Existenz geltend zu machen: sich
selbst als Tiere dieser [Totem-]Gattung aufzufassen, und das nicht nur
unbewufSt, sondern durch materielle Akte. Genau diese Akte bilden den
Kult, und sie konnen natiirlich nur aus Bewegungen bestehen, mit denen
der Mensch das Tier nachahmt, mit dem er sich identifiziert.« (Durk-
heim 1994: 520)

Die Nachahmung des Tieres bringt die Konsubstanzialitat der Gruppen-
mitglieder mit sich. Durch Nachahmung der Totemgattung stellen alle
Gruppenmitglieder performativ die kollektive Substanz her. Nun ist der
Begriff der Substanz ein wenig irrefithrend, weil es sich bei der Gruppe
eben um heterologische und nicht um homogene Gesellschaften handelt.
Es handelt sich zwar um gleichberechtigte Gruppenmitglieder, aber eben
doch um Personen »verschiedenen Aussehens und verschiedener Eigen-
schaften« (von den Steinen 1894: 351). Das heifdt, die Nachahmungs-
rituale sorgen zwar dafiir, dass alle Gruppenmitglieder Teil der Totem-
gattung werden, ohne es jedoch ganz zu sein. Entscheidend ist in diesem
Zusammenhang, dass die Nachahmung nicht als eine blofle Simulation

52 Die Bedeutung der Nachahmung im Spiatwerk Durkheims widerlegt im Ub-
rigen die bereits weiter oben angesprochene Opposition zwischen dem Den-

ken Durkheims und dem Denken Tardes, wie es z.B. von Latour immer in-
szeniert wird.

205

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

des Selben hinsichtlich Form und Inhalt zu verstehen ist. Die totemisti-
sche Identifikation ist vielmehr eine Nachahmung im Sinne Tardes, ein
Prozess des Totem-Werdens oder, wie sich in Anschluss an Deleuze und
Guattari sagen lasst:

»Das Werden produziert nichts als sich selber. Es ist eine falsche Alter-
native, wenn wir sagen: entweder man ahmt etwas nach oder man ist.
Was real ist, ist das Werden selber, der Block des Werdens, und nicht
angeblich feststehende Endzustinde, in die derjenige, der wird, tiberge-
hen wiirde. Das Werden kann und mufS als ein Tier-Werden bestimmt
werden, ohne einen Endzustand zu haben, der das gewordene Tier wire.
Das Tier-Werden des Menschen ist real, ohne daf$ das Tier, zu dem er
wird, real ist; auch das Anders-Werden des Tieres ist real, ohne daf$ die-
ses Andere real wire.« (Deleuze/Guattari 2002: 324f.)

Dieses kollektive Anders-Werden ist der entscheidende Kern heterolo-
gischer Gesellschaften und es erkldrt den wahren Sinn des Begriffes hé-
teros.

Mit anderen Worten, Nachahmung ist ein Prozess des Werdens mit
performativen Effekten. Karl von den Steinen stellt fest, dass sich die
Boror6 mit ihren Araras (roten Papageien) identifizieren, wie eine Rau-
pe darauf bestehen wiirde, ein Schmetterling zu sein (von den Steinen
1894: 353). Sie befinden sich in einem bestindigen Prozess des Wer-
dens. Die Nachahmung — das Papagei-Werden — (die zur Identifikation
mit dem Gruppentotem fiihrt) ist ein transformativer Prozess, in dem
man zu dem wird, was man noch nicht ist, ohne jemals mit ihm iden-
tisch zu werden. Der Akt der Nachahmung verdndert uns, macht uns
aber dennoch nicht identisch mit dem, was wir imitieren, selbst dann,
wenn wir nicht mehr derjenige sind, der wir vorher waren. Das heifst,
der Nachahmungsakt kann eine Beziehung nur als einen Grad der Dif-
ferenz herstellen: dessen was sich verandert und dessen was dndert, d.h.
was affiziert wird und was selbst affiziert. Er ist affekt- und senso-pra-
xeologisch, weil er praktische Konsequenzen fur die Art und Weise hat,
wie wir die Welt sehen und auf sie einwirken; und er ist formativ, in-
sofern er ein bestimmtes affektives Sensorium konstituiert, das anlei-
tet, was die Mitglieder einer Gruppe in ihrer Umwelt wahrzunehmen
in der Lage sind.

Dem Konzept des Affiziert- und Anders-Werdens liegt die Idee zu-
grunde, dass Identitat grundsatzlich nachbarschaftlich bestimmt ist. Sie
entspringt, wie wir im 3. Kapitel gezeigt haben, aus den Beziehungen
zu (menschlichen und nichtmenschlichen) Anderen in der Umuwelt (von
Uexkiill) und der Nachbarschaft (voisinage) (Deleuze/Guattari): Wir
sind das, was wir in unserer Umwelt sinnlich wahrnehmen kénnen und
worauf wir einwirken konnen. Identitat ist das Ergebnis einer spezifi-
schen Beziehung zur Umgebung, die uns und unsere Umwelt definiert
und spezifiziert.

206

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

JAGUAR-WERDEN

In Totemgesellschaften streben alle Mitglieder dem Totemtier nach —
in ihrer historischen Genealogie, ihrem Verhalten und ihrer Sinnlichkeit.
Dieses Streben hat Auswirkungen sowohl auf die menschlichen als auch
auf die nichtmenschlichen Gruppenmitglieder. Das Verbot das Totem-
tier zu essen, hat beispielsweise auch Auswirkungen auf das Totemtier
— eine Tatsache, die banal und offensichtlich erscheint, in der Literatur
zu totemistischen Gesellschaften aber iiberhaupt keine Rolle spielt. Die
totemistischen Gesellschaften definieren sich durch eine Reihe von Be-
ziehungen, die nicht nur die Kosmologie beeinflussen, sondern die gan-
ze Materialitdt der Totemwelt.

Jaguar-Werden

In diesem Abschnitt werden wir die Affektanalyse zur Untersuchung
der Jaguarmenschen (auch Werjaguare genannt) heranziehen, die den
Runa begegnen, die in Avila, einem Dorf in der oberen Amazonasregi-
on in Ecuador, leben. Deren Beschreibung findet sich in Eduardo Kohns
How Forests Think, einer bewundernswerten ethnographischen Arbeit.
In Ubereinstimmung mit dem Neuen Materialismus lehnt Kohn die Pri-
misse ab, dass die Fahigkeit zu Denken einzig eine menschliche Schop-
fung ist. Es sind nicht nur die Menschen, die der Welt Sinn verleihen,
vielmehr sind nichtmenschliche Andere ebenso in der Lage zu »den-
ken«, Bedeutung zu verleihen und Sinn zu stiften (2013: 72 [hier, wie im
Folgenden, unsere Ubersetzung]). Zuallererst untersucht Kohn, wie sich
die Runa selbst diese Bedeutungen und dieses nichtmenschliche Den-
ken sinnhaft erschliefSen. Von diesen indigenen Bedeutungsbestimmun-
gen wird angenommen, dass sie genauso giiltige Erklarungen liefern, wie
die Diskurse der Sozialwissenschaften. Kohn versteht den Animismus der
Runa als mehr als »einfach nur einen Glauben«: die Runa nihern sich
den nichtmenschlichen Anderen »auf solche Arten und Weisen, die de-
ren spezifische Attribute sichtbar machen« (ebd. 73) oder, um die Spra-
che der Perspektive und des Sehens hinter uns zu lassen: Sie machen be-
stimmte nichtmenschliche Attribute wahrnehmbar, d.h. sinn-bar.

Die Runa-Puma sind »formwandelnde Jaguarmenschen«, die Kohn
auch Werjaguare nennt (ebd. 2). Die Runa unterscheiden zwischen
Sacha-Puma, den normalen Jaguaren im Wald (ebd. r10) und den Ru-
na-Puma, den formwandelnden Jaguaren, die tote Verwandte sein konn-
ten (ebd. 108). Um Runa-Puma zu werden, trinken viele der Einwohner
Avilas den Gallensaft von Jaguaren, sodass ihr alma (was Kohn als »See-
len« tibersetzt) in die Korper der Jaguare eintreten kann, wenn sie ster-
ben (ebd. 202). Unabhingig von dieser potentiellen Verwandtschaftsbe-
ziehung jagen die Runa von Avila die Jaguare ohne Reue. Kohn merkt
an:

207

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

»Werjaguare sind ambivalente Kreaturen. Auf der einen Seite sind sie
Andere — Bestien, Dimonen, Tiere oder Feinde — und auf der anderen
Seite, sind sie Personen, die zu ihren lebenden Verwandten starke emo-
tionale Beziehungen und ein Pflichtgefithl unterhalten. [...] Man kann
nie genau wissen, ob sie wirklich noch Menschen sind. Werden sie ver-
gessen, ihre Beziehungspflichten zu erfiillen? Und wenn man ihnen im
Wald in all ihrer wilden Andersheit begegnet, konnten sie dann nicht
gleichzeitig eine solche Person sein, der wir etwas schuldig sind?« (ebd.
108f.)

Kohn stellt ein Ereignis heraus, um diese Ambivalenz zu illustrieren. Er
lebte mit Hilario und dessen Familie. Eines Tages wurden drei Hunde der
Familie angegriffen und getotet. Aus den Bissspuren und den Tierspu-
ren schlussfolgerte die Familie, dass ein Jaguar die Hunde getotet hatte.
Spater in dieser Nacht traumten die Familienmitglieder Luisa, Amériga
und Lucio von Hilarios totem Vater. Sie erkannten aus diesen Traumen,
dass es ein Runa-Puma war, und zwar Hilarios Vater »im Korper eines
Jaguars«, der die Hunde getotet hatte. Aber Hilarios Familie hatte kein
Totentabu gebrochen, was eine solche Attacke hitte rechtfertigen kon-
nen. Deshalb war sich Luisa sicher, dass er sich »in einen Diamon ver-
wandelt« haben muss (ebd. 11). »Wie kann es sein, dass er sich als Per-
son in eine solche Kreatur verwandeln konnte? «, fragte Amériga. Lucio,
Hilarios Sohn, dachte, sein GrofSvater »muss fiir einen Besuch vorbei ge-
kommen sein« (ebd. r11). Lucio erinnerte sich an eine Begegnung mit
einem Jaguar einige Tage zuvor, den er erfolglos zu toten versucht hat-
te. Er erkannte, dass es sich um eine Begegnung mit seinem GrofSvater
gehandelt haben muss: »Lucio bereute nicht, versucht zu haben den Ja-
guar zu toten, als er herausfand, dass er die Seele des Grofdvaters beher-
bergte« (ebd. 112).

In den Wildern von Avila toten Jaguare gelegentlich Menschen und
Hunde. Umgekehrt jagen die Runa manchmal Jaguare. Gelegentlich las-
sen die Jaguare auch halb aufgefressene Agutis und Pakas zuriick, die
die Runa zu einem Essen zubereiten. Die Kadaver werden als Geschen-
ke der Runa-Puma angesehen, von den toten Verwandten, die sich nun
in einen Jaguar verwandelt haben. Die Runa-Puma konnen also Freund
oder Feind sein; sie konnen solidarisch sein oder monstros.

Indem Kohn die Interpretation der Runa-Puma durch die Runa aner-
kennt, unterscheidet sich sein Ansatz auch von Autoren wie Malinowski
und Lévi-Strauss. Die Runa-Puma sind real, aber welcher Art ihre Rea-
litat ist, ist offen. Kohn stellt an anderer Stelle klar, dass er (trotz des Ti-
tels seines Buches) weder zu beschreiben versucht, wie Wilder denken,
noch, wie die Runa denken, wie die Wilder denken. Vielmehr geht es
ihm um einen »Austausch des Denkens der Runa mit dem Denken des
Waldes«, eine » Art sylvanisches Denken (das nicht mehr menschlich ist,
und deshalb nicht einfach das der Runa oder meines ist)« (Kohn 2014).

208

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Eine semiotische Deutung heterologischer Beziehungen

An einer fritheren Stelle in seinem Buch ritselt Kohn, wie man »die-
se merkwurdigen anders-als-menschlichen und doch allzu-menschlichen
Wesen zu verstehen habe« (Kohn 2013: 5). Fur Kohn sind die alten Zu-
schreibungen dieser Wesen als >Glaubens, >Aberglauben< oder selbst >so-
ziale Konstruktionen« einfach ungeniigend.

Kohn zieht, um die Logik der Runa Puma zu erkliren, die semioti-
sche Theorie von Charles Sanders Pierce heran. Wir konnen hier auf
diese Interpretation nicht im Detail eingehen, umreifSen sie aber kurz.
Mit Pierce versteht Kohn das Leben selbst als einen »Zeichenprozess«
(ebd. 74), »Leben ist intrinsisch semiotisch« (ebd. 76). An einem Beispiel
Kohns illustriert, konnte man sagen, dass die Form der Schnauze des
Ameisenbirs der Struktur eines Ameisentunnels entspricht. Die Schnau-
ze ist ein Zeichen, das die nachfolgenden Generationen von Ameisen-
baren deuten werden, ein Zeichen iiber die Umwelt (d.h. der Form von
Ameisentunneln). Diese Interpretation ist »auf eine sehr korperliche Art«
ohne Bewusstsein oder Reflexion in den Schnauzen der zukiinftigen Ge-
nerationen manifestiert (ebd. 74).53 Nichtmenschliche Andere konnen
also ebenfalls Ursprung einer Bedeutungssetzung sein, weswegen nicht-
menschliche Wesen ein Selbst haben konnen und man von Wildern sa-
gen kann, dass sie denken (ebd. 72). Im Vergleich zu einem lebendigen
Selbst ist eine (anorganische) Schneeflocke jedoch unfihig seine Form
auf nachfolgende Schneeflocken zu tibertragen und kann konsequenter-
weise mit dieser nicht kommunizieren (ebd. 76).

Aus dieser Perspektive ist das »Selbst Ergebnis einer Semiose« (ebd.
107). Ein Selbst ist beides zugleich, der Interpret und das Zeichen fur ein
anderes vergangenes und zukunftiges Selbst. Kohns Rahmung des Le-
bens als Semiose ist der Schliissel seines Versuchs zu verstehen, wie die-
jenigen, die sterben, »in irgendeiner Form weit nach ihrem Ende fortbe-
stehen« konnen (ebd. 107). Semiose ist der Grund, warum Leben nach
dem Tod eines individuellen Korpers weiterbestehen kann und warum
die Runa-Puma bzw. Jaguarmenschen real sind.

Allerdings scheint die Anwendung der Semiotik als Lesetechnik die
Komplexitit in der Unterscheidung zwischen Leben und Tod, Verwandt-
schaft und Anderen zu verwischen. Wie Kohn selbst sagt, kennen die
Runa »viele Arten des Todes und viele Arten von Toten« (ebd. 195). Mit
einer semiotischen Interpretation lduft man also Gefahr, das dominante
biologische Paradigma — die biologische Unterscheidung zwischen Le-
ben und Nicht-Leben — mit der animistischen Unterscheidung zwischen

53 »Die Schnauzen der Ameisenbiren sagen iiber Generationen mit zunehmen-
der Genauigkeit etwas iiber die Geometrie der Ameisenkolonien aus« (Kohn
2013: 74).

209

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

Belebtem und Unbelebtem zu vermischen. Wie Istvan Praet in seiner Un-
tersuchung der verschiedenen animistischen Systeme gezeigt hat, sind die
beiden nicht immer miteinander identisch.5* So sei fiir die Chachi, die
in der ecuadorianischen Kiistenprovinz Esmeraldas leben, » Geld verdie-
nen, tauschen, wiegen, kaufen und verkaufen der Inbegriff des Verhal-
tens weifSer stadtischer Geschiftsleute, nicht das Verhalten der Chachi.
[...] Diejenigen, die solchen Aktivitdten nachgehen, seien Monster, kei-
ne Menschen (Praet 2014: 121[unsere Ubersetzung]). Die weiflen Ge-
schiftsleute sind, den Chachi zufolge, zugleich belebt und tot. Die Runa
aus Avila teilen moglicherweise die Einteilungen der Chachi nicht. Den-
noch deutet die Variabilitat der Kategorien des Lebens — von Totem und
Belebtem — auf problematische Konsequenzen des Versuches hin, Le-
ben als Semiose zu bestimmen. Ganz konkret besteht die Falle darin,
den bindren Code von Tod und Leben auf die Wesen der Runa zu uber-
tragen. Die semiotische Interpretation verschleiert die Ambivalenz der
Runa-Puma, die sowohl die Eigenschaften von menschlichen Verwand-
ten als auch die von Jaguar-Feinden haben konnen. So kann die semio-
tische Interpretation zwar erklaren, wie das Selbst eines toten Familien-
mitglieds nach dessen Tod fortbestehen kann, es erklart allerdings nicht,
warum dieses tote Familienmitglied trotzdem feindselig wird und die
Hunde der Familie angreift.

Maoglicherweise besteht so etwas wie ein Individuum nach dem Tod
des Korpers fort. Das wiirde erkliaren, warum Hilarios Vater als ein Ja-
guarmensch anwesend war. Aber wie kann man den Umstand erkldren,
dass er die Hunde der Familie angegriffen hat? Wenn er sich in einen
Dimon verwandelt hat, was fiir ein anderes >Leben« ist dann ein Dimon
(erinnern wir uns, er hatte auch durch Triume mit der Familie kommu-
niziert)? Und warum hat Lucio es nie bedauert, dass er das Tier zu to-
ten versucht hat?

Eine affektanalytische Deutung
heterologischer Beziehungen

Wir werden nun Kohns ethnographische Beschreibung mit einer Affek-
tanalyse tiberarbeiten. Das geschieht mit dem Ziel, zu zeigen, dass eine
Untersuchung der affektiven Beziehungen zwischen den Runa-Puma,
seinen Verwandten und der Umwelt des Waldes es uns erlaubt, neue
und andere Fragen uber die Beziehungen von menschlichen und nicht-
menschlichen Wesen zu stellen.

54 Praet definiert den Animismus als allgemeinen Konsens dariiber, dass »al-
les belebt ist oder, zumindest, dass mehr Dinge belebt sind, als eine moder-
ne wissenschaftliche Beobachterin akzeptieren wiirde« (Praet 2014: 2).

210

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

EINE AFFEKTANALYTISCHE DEUTUNG HETEROLOGISCHER BEZIEHUNGEN

Die Frage, ob ein Runa-Puma ein Damon oder ein toter Verwandter
ist, hangt von der spezifischen Konstellation ab, wer wen und wie af-
fiziert. Menschen und Jaguare sind Jager. Beide jagen Beute. Insofern
werden Mensch und Jaguar — auf einer sehr abstrakten Ebene — von der
Waldumwelt auf dhnliche Weise affiziert. Jaguare jagen Menschen und
werden von Menschen gejagt. Wenn das passiert, wenn sich ihre paralle-
len Pfade als Jager kreuzen, wird der eine zur Beute des Anderen und, wie
Kohn betont, der Status des Jagers wechselt schnell zu dem der Beute. Im
Schlaf, so warnt Kohn, muss man mit dem Gesicht nach oben schlafen,
damit der Jaguar sieht, dass man zurtickschaut; denn wenn man mit dem
Gesicht nach unten schlift, wird man fur Beute gehalten und angegrif-
fen. Anders gesagt, es gibt eine Ahnlichkeit in der Weise, wie die Kérper
des Menschen und des Jaguars affiziert werden, einen Parallelismus, der
bedroht ist, wenn Mensch und Jaguar sich als zwei Rauber gegentiber-
stehen, wenn entweder der Jaguar oder der Mensch den Anderen direkt
affiziert oder vom Anderen affiziert wird. Wir kommen auf diese Kon-
stellation gleich zuruck.

Nach Kohn ist das »Teilen von Essen und Trinken, und insbesondere
des Fleisches, im gesamten Amazonasgebiet, zentral fiir die Hervorbrin-
gung der Arten interpersonaler Bezichungen, die die Basis der Gemein-
schaft bilden« (Kohn 2013: 118). Denn wihrend die Runa die meisten
anderen Dinge wie Salz, Kleidung und Waffen kaufen, erhalten sie fast
die gesamte Nahrung »von ihren Garten, den benachbarten Fliissen und
Bichen, und aus dem Wald« (ebd. 5). Wenn ein Jaguar einen Teil eines
Tierkorpers zurticklasst, wird das als ein Geschenk angesehen, mogli-
cherweise von einem Runa-Puma. Hierbei liegt keine direkte Begegnung
zwischen einem Runa-Puma und einem Menschen vor; der Runa-Puma
affiziert den Menschen nur indirekt, mit einem Kadavergeschenk.

Diese indirekte affektive Beziehung durch einen Kadaver-als-Geschenk
bindet den Runa-Puma an die Gemeinschaft der Lebenden, macht ihn
zum Runa-Puma, statt zu einem normalen Jaguar. Im Gegensatz dazu
schadet er der Gemeinschaft, wenn er jemanden aus der Gemeinschaft
verletzt, den er nicht angreifen sollte, wie z.B. die Hunde der Familie.
Diese Art, die Gemeinschaft zu affizieren, macht den Jaguar tatsich-
lich zu einem Damon. Nach Kohns Darstellung sind es diese Spuren der
Zerstorung der Runa-Puma und nicht so sehr die Sichtung oder Beob-
achtung irgendeines Wesens, die Hilario und seine Familie zum Schluss
kommen liefSen, dass sich der Grofvater in einen Damon verwandelt hat.
Haben die Runa gegebenenfalls Beschreibungen fir Damonen, Sichtun-
gen von Damonen, die es nicht in diese Ethnographie geschafft haben?

Die indirekte Beziehung der Affizierbarkeit ist irgendwie gescheitert.
Die Affekte der Runa-Puma muss man in ihrem Kontext verstehen, also
innerhalb der Okologie des Amazonasgebiets. Fiir die Runa ist der Wald
ein Ort des Uberflusses, das Reich der spirit master, »ein zeitloses, immer

21T

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

schon dagewesenes Reich, tief im Wald« (ebd. 205). Die Wildtiere, die
die Runa erfolgreich jagen, sind Geschenke der spirit master, sie sind ihre
domestizierten Tiere, die im Uberfluss vorhanden sind. Diese Tiere sind
nur einige der zahlreichen anderen Wesen, die die Runa im Wald umge-
ben. Diese sind fiir das menschliche Auge jedoch oft nicht sichtbar. Sie
tauchen auf, wenn sie in die Fallen der Runa geraten oder wenn sie zu-
fallig gesehen und erschossen werden, noch bevor sie fliicchten konnen. Es
ist genau diese Unvollstandigkeit der Begegnung, die die Runa affizierbar
machen: der halb erhaschte fliichtige Blick, die Gerausche von Kreatu-
ren, die sonst unsichtbar bleiben, die Spuren und Kadaver, die sie zuriick-
lassen: sie alle affizieren die Runa als Spuren der unerschopflichen Quelle
der Fulle des Waldes.ss Die Grof3zuigigkeit der Runa-Puma, ihre Kada-
ver-Geschenke, sind Teil einer sylvanischen Affizierbarkeit der Fulle.

Die Ambivalenz der Runa-Puma kann moglicherweise durch die ver-
schiedenen Arten und Weisen erklirt werden, durch die sie die lebenden
menschlichen Runa affizieren. Zum einen affizieren die Runa-Puma die
Lebenden wie Verwandte, z.B., wenn sie ihre Nahrung teilen und Wild
fiir sie jagen. Zum anderen greifen sie die Menschen (und deren Beglei-
ter) an, was Verwandte nicht machen wiirden. Allerdings miissen wir
auch beachten, inwiefern die Unvollstandigkeit affektiver Spuren die Ei-
gentiimlichkeit und den liminalen Status der Runa-Puma erklirt. Sie
verweisen auf eine Art und Weise des Affizierens und Affiziertwerdens,
die, abgesehen von der Ahnlichkeit des Jagens, Totens und Essens von
Mensch und Jaguar, meistens unsichtbar bleibt. Wahrend Kohn oft die
Sprache der Sichtung verwendet, z.B., wenn er auf wechselnde Perspek-
tiven und Sichtweisen verschiedener Welten und Sphiren hinweist (ebd.
141), bleiben die Runa-Puma — wie die Toten — unsichtbar. Es gibt fliich-
tige Blicke, wie Lucios Begegnung mit seinem GrofSvater, oder Begegnun-
gen im Traum. Hilarios Familie musste sich erst selbst erschliefSen, dass
die Hunde aufgrund eines Angriffs der Runa-Puma starben. SchliefSlich
wurde der Angriff nicht beobachtet. Die Andersheit und Ambivalenz des
Reiches der Runa-Puma wird genau in dieser Eigentumlichkeit der zu-
ruckgelassenen affektiven Spuren gesehen: Hier ist ein Teil eines Kada-
vers, dort ein zum Tode fithrendes Hundekliffen. Man versteht, warum
Kohn sich diese als Teil eines Zeichensystems denkt. Da die Liminalitit
und die Indirektheit der Affizierbarkeit so wichtig fiir das Wesen der Ru-
na-Puma ist, sind direkte Begegnungen mit Jaguaren — Runa-Puma oder
anderen — besonders bedeutsam.

Die Runa-Puma sind Teil einer Waldokologie und ihrer vielgestalti-
gen, gestaltwandelnden affektiven Beziehungen. Die Ambivalenz der

55 Die Frage, wie diese Fiille verandert wird, wenn der Wald in eine extrahie-
rende Ressourcenokonomie verwandelt wird, kann hier leider nicht bespro-
chen werden (ebd. 169).

212

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UBERGANG

Runa-Puma kann moglicherweise genau durch die spezifische Art, mit
der sie die Runa affizieren, bestimmt werden. Es ist niemals ganz klar,
ob eine Begegnung zwischen einem menschlichen Runa und einem Ja-
guar zum Erschrecken (vor einem Raubtier) oder zur Freude (Verwand-
te zu treffen) fiihrt. Die affektiven Spuren der sozialen Beziehung — der
Begegnung — bestimmen, ob der andere ein Jiger (der totet) oder ein
Verwandter (der schenkt) ist. Wenn der Jaguar einen Geschenkkadaver
hinterldsst, gibt es einen Moment affektiver Einstimmung — der Jaguar
wird zum Verwandten und wird Teil des kommunalen Wesens der Runa
und der Jaguar wird auch zum Trager der Fille des Waldes, eine Mo-
dalitdt einer (forderlichen) sylvanischen Affizierbarkeit. Das Leben der
Runa-Puma ist so gesehen ein Jaguar-Werden-Mensch-Werden, das die
komplexen affektiven Welten einer diversen Waldokologie verkorpert.

Ubergang

Wie bereits angedeutet, kann eine Affektanalyse auf verschiedene Wei-
sen durchgefiihrt werden. Sie kann rein analytisch oder methodologisch
erfolgen, wodurch bisher tibersehene nichtmenschliche Handlungstra-
gerschaften in spezifischen Okologien sichtbar werden. Streifziige durch
solche Okologien kénnen Akteure sichtbar und deren affektive Bezie-
hungen zu ihrer Umgebung beschreibbar machen.

Uber das reine Verfolgen der Akteure und das Kartographieren ihrer
Spuren hinaus geht mit einem solchen Ansatz auch der Versuch einher,
das Wesen dieser Akteure zu verstehen. Mit Wesen ist natiirlich nicht
die genetische oder strukturelle Beschaffenheit der sozialen Akteure ge-
meint, sondern deren Sensorien, Rezeptivitidt und affektive Konfigura-
tionen: Was nehmen sie in ihrer Umgebung sinnlich war und auf was
konnen sie dort einwirken — was ist ihre Umwelt? Dann wird das Wesen
nicht langer statisch verstanden, sondern als etwas veranderliches, kom-
positionelles und responsives.

Ein solcher, epistemologischer und methodologischer Schritt hat auch
Implikationen fiir die Konzepte der kollektiven Handlungsfahigkeit und
der Macht, die durch die Fihigkeit, Effekte von Dingen in unserer Um-
welt wahrzunehmen, gesteigert werden: Jede (forderliche) Beziehung mit
(menschlichen oder nichtmenschlichen) Anderen fiihrt zu einer Zunah-
me unserer Fahigkeit, in unserer Umgebung Dinge sinnlich wahrzuneh-
men und auf sie einzuwirken. So gesehen ist der juristische, politische
und 6konomische Anthropozentrimus unseres anthropistischen Zeital-
ters grundlegend immer auch eine Begrenzung unserer eigenen affekti-
ven Fihigkeiten und in der Tat eine Verringerung unserer Macht. Diese
Schlussfolgerung steht im klaren Gegensatz zu der Annahme, dass die
Ausbreitung der Menschheit eine Aneignung der Natur und damit ein

213

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

HETEROLOGISCHE BEZIEHUNGEN: MENSCH UND NICHTMENSCH

Zeichen seiner Macht ist. Macht besteht nicht nur aus der Fihigkeit, sei-
nen Willen durchzusetzen, sondern zu allererst in der Fahigkeit, Dinge in
der Umgebung sinnlich wahrzunehmen: sich von ihr affizieren zu lassen
(Deleuze 1988, Kwek 2015).

Unsere Affektanalyse kann sich auf aktuelle ethologische, botanische
und dendrologische Forschungen beziehen. Zugleich kann sie diese kor-
rektiv ergdnzen und das gerade dann, wenn diese dazu tendieren, ihre
Erkenntnisse in anthropistische Begriffe zu fassen, eine Tendenz, die sich
in Begriffen wie Baumkommunikation, Krihentechnologie, Tierintelli-
genz etc. zeigt (siehe z.B. Wohlleben 201 5, Fleming 2014, Haskell 2012).

In diesem Kapitel zu den heterologischen Gesellschaften haben wir
gezeigt, wie man eine Affektanalyse anwenden kann, um die anthropis-
tische Einteilung der Sinne zu uberwinden. Unsere Beispiele haben die
Sinne und Affekte des Tier-Werdens (Papagei-Werdens und Jaguar-Wer-
dens) gezeigt.

Wie wir bereits erwahnt haben, kann eine Affektanalyse als allgemei-
ner Rahmen fiir den Kultur- und Naturschutz dienen, ein Rahmen, der
indigene Praktiken und Modi der Wissenskonstruktion berticksichtigt.
Unser Fokus liegt dabei jedoch eher darauf, was uns die Bedeutungsbe-
stimmungen indigener Kosmologien tber verschiedene und alternative
Arten und Weisen lehren kann, mit nichtmenschlichen Anderen in eine
Beziehung zu treten. Zu lange haben wir darauf bestanden, dass Tie-
re, Fliisse und andere nichtmenschliche Andere Menschen werden miis-
sen (was tiberhaupt nicht dasselbe ist, wie Mensch zu sein), um diesel-
ben Rechte und denselben Schutz zu erhalten, wie ihn auch Menschen
geniefSen. Indigene Kosmologien mit ihren etablierten Praktiken, nicht-
menschliche Andere als Gruppenmitglieder anzuerkennen, konnen uns
eine Menge dartiber lehren, unser (allzu-menschliches) Selbst affektiv auf
die Begegnung mit nichtmenschlichen oder mehr-als-menschlichen An-
deren einzustellen. Die Affektanalyse ist eine Methode, Zugang zu un-
vertrauten Arten und Weisen der Bedeutungsbestimmung zu finden, etwa
den indigenen Bedeutungsbestimmungen, die unseren anthropistischen
Erwartungen so fremdartig vorkommen. Der juristische, politische und
ethische Anthropozentrismus unserer Epoche ist eine sehr einschran-
kende Sichtweise, die Probleme wie den Klimawandel, die Zerstorung
von Habitaten, den Plastikmill in den Ozeanen und andere 6kologische
Verwiistungen durch eine vollig unangemessene Kosten-Nutzen-Analyse
zu losen beansprucht.s® Die Affektanalyse bietet dagegen eine alternati-
ve Moglichkeit der Beschaftigung mit solchen komplexen Phanomenen,
einen anderen Weg, indigene Praktiken verstindlich zu machen und sie
praktisch, politisch, ethisch und juristisch zu berticksichtigen. Das gilt
insbesondere dann, wenn es darum geht, neue und vielversprechendere

56 Siehe dazu exemplarisch den Vorschlag von Michael Greenstone (2017).

214

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

UBERGANG

Wege zu finden, um mit nichtmenschlichen und mehr-als-menschlichen
Anderen in soziale Beziehungen zu treten.

Dieses Kapitel diente auch der Illustration. Es sollte zeigen, wie man mit
einer Affektanalyse die empirische Realitidt angemessener erfassen kann:
Es war Teil der Bemiithung, in der Soziologie weniger wegzulassen. Die-
ser Anspruch ist, wie sich gezeigt hat, inharent kritisch. Die Affektanaly-
se ist kritisch, weil sich mit ihr zeigen ldsst, dass sowohl die analytische
als auch die lebenspraktische Fokussierung auf bestimmte Formen sozi-
aler Beziehungen (symbolisch, semantisch, anthropistisch etc.) entschei-
dende Dinge ausklammert — Dinge, die dann nicht nur in der soziologi-
schen Analyse, sondern auch in der sozialen Welt fehlen.

Im nichsten Beispiel geht es dagegen nicht so sehr um die dunkle Sei-
te, die mit wissenschaftlichen und lebensweltlichen Reduktionen einher-
geht. Vielmehr geht es erneut um die Vielfalt sozialer Beziehungen, die
eine Affektanalyse in der empirischen Realitat sichtbar machen kann.
Dabei konnte das nachste Fallbeispiel kaum weiter entfernt von dem in
diesem Kapitel diskutierten Fall liegen. Statt um Tier-Mensch-Beziehun-
gen in heterologischen Gesellschaften geht es um Mensch-Maschine-Be-
ziehungen in anthropistischen Gesellschaften. Und es geht dabei nicht
darum, die Vielfalt sozialer Beziehungen indigener Gruppen sichtbar zu
machen, sondern dort affektive Beziehungen aufzuspiiren und zu analy-
sieren, wo man sie gerade nicht vermutet: in automatisierten Prozessen.

215

hitps://dol.org/10.5771/9783748805264-190 - am 26.01.2026, 02:02:32. https://www.inllbra.com/de/agh - Open Access - T ITm.


https://doi.org/10.5771/9783748905264-190
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Streifzüge durch heterologische Ökologien
	Heterologische Gesellschaften
	Totemistische Gesellschaften und Kosmovitalismus
	Jaguar-Werden
	Eine semiotische Deutung heterologischer Beziehungen
	Eine affektanalytische Deutung heterologischer Beziehungen
	Übergang

