
I  Einführung

I  Einführung

 
 
Der säkulare Rechtsstaat bildet die verbindliche Rahmenordnung, in-
nerhalb derer Muslime als Minderheiten in der Bundesrepublik
Deutschland und in anderen westeuropäischen Gesellschaften leben.
Diese Situation wirft Fragen auf: Wie gehen Muslime mit dem säkula-
ren Rechtsstaat um? Stellt er für gläubige Muslime eine an sich »frem-
de« Ordnungsstruktur dar, mit der sie sich lediglich aufgrund der ge-
gebenen Mehrheits- und Machtverhältnisse – vorläufig oder auf Dauer
– arrangieren müssen? Bietet die Säkularität des Rechtsstaats vielleicht
auch Chancen zur Erprobung neuer Formen islamischer Selbstorgani-
sation – womöglich sogar mit Auswirkungen über die Diaspora hinaus
auf die islamischen Mehrheitsgesellschaften? Oder wird die Integration
von Muslimen in die Strukturen und Institutionen eines westlichen
säkularen Staates, wie von manchen prognostiziert, aufgrund religiöser
und kultureller Hindernisse letztlich scheitern? Fragen richten sich
aber auch an Staat und Gesellschaft: Ist es überhaupt legitim, Muslime
auf die Säkularität von Staat und Recht verpflichten zu wollen? Wäre es
nicht vielmehr ein Gebot der Toleranz, muslimischen Minderheiten in
der multikulturellen Gesellschaft die Option offen zu halten, ihre ge-
meinschaftlichen Angelegenheiten (ganz oder teilweise) nach islami-
schem Recht statt nach säkularem Recht zu ordnen und damit den Gel-
tungsanspruch des säkularen Staates zu relativieren? Stellt die Säku-
larität nicht ihrerseits eine Art von religiösem oder postreligiösem
»Glauben« dar, der nur für diejenigen verbindlich sein sollte, die sich
zu diesem Glauben freiwillig bekennen?
       Solche und ähnliche Fragen nach dem Verhältnis von Islam und
säkularem Rechtsstaat spielen in der aktuellen politischen Diskussion
um die Präsenz muslimischer Minderheiten, um ihre Rechte und ihre
gesellschaftliche Integration eine entscheidende Rolle. Manchmal wer-
den sie explizit gestellt; oft aber sind sie eher implizit mit angespro-
chen, wenn konkrete politisch-rechtliche Konflikte – um den Bau re-
präsentativer Moscheen, den Ruf des Muezzin oder das Kopftuch mus-
limischer Lehrerinnen – zur Debatte stehen. Die Vehemenz, die sich in
solchen Auseinandersetzungen vielfach zeigt, ist ein Hinweis darauf,
 

7

07.02.03 --- Projekt: transcript.gli.bielefeldt / Dokument: FAX ID 018c13138040460|(S.   7- 13) T01_01 einführung.p 13138040620

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro - am 13.02.2026, 21:58:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Muslime im säkularen Rechtsstaat

dass dabei über den angemessenen Umgang mit Minderheiten hinaus
auch das Selbstverständnis der Gesellschaft im Ganzen berührt ist.
       Das Ziel des vorliegende Essays besteht darin, Orientierung in die-

1sem Spannungsfeld zu finden. Dies ist keine leichte Aufgabe. Die
Schwierigkeiten fangen damit an, dass die Begriffe »Säkularität«, »Sä-
kularisierung« sowie ihre Derivate sehr unterschiedliche, ja gegensätz-
liche Assoziationen hervorrufen. Sie beziehen sich nicht nur auf vielfäl-
tige Phänomene – von Veränderungen der privaten Lebensführung bis
hin zur Struktur der modernen Gesellschaft –, sondern unterwerfen
diese zugleich kontroversen Deutungen und Bewertungen, die sich
zwischen Verlustängsten und Fortschrittserwartungen, zwischen dem
Vorwurf illegitimer Enteignung religiöser Besitzstände und dem An-
spruch auf Vollendung der in den monotheistischen Religionen voran-

2getriebenen Entsakralisierung der Welt bewegen. Die Vieldeutigkeit

               
1 In Form einer ersten knappen Skizze sind Teile des folgenden Gedan-

kengangs im Jahr 1999 als Aufsatz unter dem Titel »Muslime im säkula-

ren Rechtsstaat. Vom Recht der Muslime zur Mitgestaltung der Gesell-

schaft« in der Reihe Interkultureller Dialog (Heft 2), herausgegeben von der

Ausländerbeauftragten des Landes Bremen, erschienen.

2 Zur Diskussion vgl. nur exemplarisch Hermann Lübbe, Säkularisierung.

Geschichte eines ideenpolitischen Begriffs (Freiburg i.Br./München: Alber,

1965); Hans Blumenberg, Säkularisierung und Selbstbehauptung (Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 1974); Kerygma und Mythos VI (1977), Bd. IX; Gerhard

Dilcher/Ilse Staff (Hg.), Christentum und modernes Recht. Beiträge zum

Problem der Säkularisierung (Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1984); Walter

Kerber (Hg.), Säkularisierung und Wertewandel. Analysen und Überlegungen

zur gesellschaftlichen Situation in Europa (München: Kindt, 1986); Niklas

Luhmann, »Die Ausdifferenzierung der Religion«, in: Gesellschaftsstruktur

und Semantik. Studien zur Wissenssoziologie der modernen Gesellschaft, Bd. 3

(Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1989), S. 259-357; Erhard Forndran (Hg.),

Religion und Politik in einer säkularisierten Welt (Baden-Baden: Nomos,

1991); Thomas Luckmann, Die unsichtbare Religion (Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp, 1991); Mathias Hildebrandt/Manfred Brocker/Hartmut Behr (Hg.),

Säkularisierung und Resakralisierung in westlichen Gesellschaften. Ideenge-

 
8

07.02.03 --- Projekt: transcript.gli.bielefeldt / Dokument: FAX ID 018c13138040460|(S.   7- 13) T01_01 einführung.p 13138040620

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro - am 13.02.2026, 21:58:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I  Einführung

und Ambivalenz des Säkularisierungsbegriffs schwingt auch dann mit,
wenn – wie in unserem Zusammenhang – im engeren Sinne von der
Säkularität des modernen Rechtsstaats die Rede ist. Auch hier stehen Kri-
sendiagnosen gegen Liberalisierungshoffnungen; Projekte der Über-
windung religiös-politischer Ideologien stoßen auf den Verdacht, ihrer-
seits kryptoreligiösen Prämissen verhaftet zu sein; universalistische
Postulate im Namen säkularer Menschenrechtsnormen geraten in
Konflikt mit einer eurozentrischen Identitätspolitik, die die Säkularität
von Staat und Recht als spezifisch abendländisches Erbe behauptet, das
es gegen fremdkulturelle Einflüsse zu verteidigen gelte.
       Im Versuch, eine Schneise in das Geflecht der vielen Fragen zu
schlagen, unternehme ich zunächst in Kapitel II eine normative Be-
stimmung der Säkularität des Rechtsstaats, und zwar auf der Grund-
lage der Religionsfreiheit, die im Grundgesetz der Bundesrepublik
Deutschland (wie auch in anderen europäischen Verfassungen) den
Status eines allgemeinen Menschenrechts hat. Die Überlegungen ge-
schehen stets im Blick auf muslimische Minderheiten, deren Präsenz
und Ansprüche Grund zum erneuten Nachdenken über die Funktion
des Säkularitätsprinzips in einer freiheitlichen Verfassung geben. Es
geht mir darum zu zeigen, dass die Säkularität des Rechtsstaats die un-
erlässliche Voraussetzung für eine an Menschenrechten und Religions-
freiheit orientierte politische Gestaltung des religiösen und weltan-
schaulichen Pluralismus bildet und auch für muslimische Minderhei-
ten Chancen bietet.
       Die systematische Bezugnahme auf die Religionsfreiheit ermög-
licht es, die rechtsstaatliche Säkularität gegenüber anderen Säkulari-
tätsvorstellungen kritisch abzugrenzen. Dies ist das Thema in Kapitel
III. Die autoritären Züge einiger ideologischer bzw. kulturalistischer
Säkularitätskonzeptionen sollen wiederum anhand der Konsequenzen
deutlich werden, die daraus jeweils für muslimische Minderheiten fol-
gen. So wird Muslimen etwa von vornherein nur eine marginale Stel-
lung im säkularen Staat eingeräumt, wenn man Letzteren in den Hori-

               
schichtliche und theoretische Perspektiven (Opladen: Westdeutscher Verlag,

2001).

 
9

07.02.03 --- Projekt: transcript.gli.bielefeldt / Dokument: FAX ID 018c13138040460|(S.   7- 13) T01_01 einführung.p 13138040620

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro - am 13.02.2026, 21:58:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Muslime im säkularen Rechtsstaat

zont einer exklusiv westlich-christlichen »Leitkultur« stellt, wie dies
häufig geschieht.
       Mein besonderes Interesse gilt sodann in Kapitel IV der Frage, ob
und wie sich die Säkularität des Rechtsstaats von muslimischer Seite als
sinnvolle Option verstehen lässt und welche Antworten Muslime auf
die Frage nach dem Verhältnis von Scharia und säkularer staatlicher
Rechtsordnung geben. Ein Problem besteht indessen darin, dass es sys-
tematische Untersuchungen zum Umgang muslimischer Minderhei-
ten mit dem säkularen Rechtsstaat in Deutschland (oder auch in ande-
ren europäischen Ländern) bislang nicht gibt. In eine adäquate Ge-
samteinschätzung müsste man über die Stellungnahmen muslimi-
scher Intellektueller hinaus z.B. auch die mittlerweile sehr differenzier-
te islamische Verbandslandschaft sowie Fallstudien über die praktische
Interaktion zwischen staatlichen Behörden und islamischen Verbän-

3den einbeziehen. All dies kann in der vorliegenden Schrift nicht ge-

               
3 Zu den islamischen Verbänden in Deutschland sind in den letzten Jah-

ren eine Reihe von Studien erschienen. Vgl. z.B. Ministerium für Arbeit,

Gesundheit und Soziales des Landes Nordrhein-Westfalen, Türkische Mus-

lime in Nordrhein-Westfalen, erstellt vom Zentrum für Türkeistudien (3.

überarb. Aufl., 1997); Nils Feindt-Riggers/Udo Steinbach, Islamische Orga-

nisationen in Deutschland. Eine aktuelle Bestandsaufnahme und Analyse

(Hamburg: Deutsches Orient-Institut, 1997); Ursula Spuler-Stegemann,

Muslime in Deutschland. Informationen und Klärungen (Freiburg i.Br.: Her-

der, 1998, 3. Aufl. 2002), S. 92ff.; Günter Seufert, »Die Türkisch-Islami-

sche Union der türkischen Religionsbehörde (DITIB). Zwischen Integra-

tion und Isolation«, in: Günter Seufert/Jacques Waardenburg (Hg.), Tur-

kish Islam and Europe. Türkischer Islam und Europa (Istanbul/Stuttgart:

Steiner, 1999), S. 262-293; ders., »Die Milli-Görüs-Bewegung. Zwischen

Integration und Isolation«, in: Seufert/Waardenburg (Hg.), Turkish Islam

and Europe, a.a.O., S. 295-322; Bernhard Trautner, »Türkische Muslime,

islamische Organisationen und religiöse Institutionen als soziale Träger

des transstaatlichen Raumes Deutschland – Türkei«, in: Thomas Faist

(Hg.), Transstaatliche Räume. Politik, Wirtschaft und Kultur in und zwischen

Deutschland und der Türkei (Bielefeld: transcript, 2000), S. 57-86; Werner

 
10

07.02.03 --- Projekt: transcript.gli.bielefeldt / Dokument: FAX ID 018c13138040460|(S.   7- 13) T01_01 einführung.p 13138040620

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro - am 13.02.2026, 21:58:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I  Einführung

schehen. Im Rückgriff auf exemplarische Aussagen, die sich im islami-
schen Schrifttum finden, habe ich stattdessen versucht, ohne Anspruch
auf Vollständigkeit einige typische Facetten der Selbstverortung von
Muslimen zum säkularen Rechtsstaat zu diskutieren. Ich bin dabei von
der Annahme ausgegangen, dass es nicht nur eine Vielzahl von Posi-
tionen gibt, die Muslime im Blick auf den säkularen Rechtsstaat ein-
nehmen, sondern dass außerdem längst auch lebenspraktische Einge-
wöhnungsprozesse in die säkularen Ordnungsstrukturen der »Dias-
pora« stattgefunden haben, deren längerfristige Auswirkungen auf
das Selbstverständnis der Muslime und ihrer Organisationen noch
nicht absehbar sind (und die zu studieren einen interessanten Gegen-
stand künftiger religionssoziologischer Untersuchungen bilden wird).
Gegen die Vorstellung eines homogenen Islams, den manche Muslime
als religiös-normatives Ideal vertreten mögen, der aber in der sozialen

4Wirklichkeit nirgendwo existiert, soll deshalb im Weiteren von mus-
limischen Vorstellungen und Positionen stets im Plural die Rede sein.

               
Schiffauer, Die Gottesmänner. Türkische Islamisten in Deutschland (Frankfurt

a.M.: Suhrkamp, 2000); Thomas Lemmen, Islamische Organisationen in

Deutschland (Bonn: Forschungs- und Beratungszentrum der Friedrich-

Ebert-Stiftung, 2000); ders., Muslime in Deutschland. Eine Herausforderung

für Staat und Kirche (Baden-Baden: Nomos, 2001); Gerdien Jonker, Eine

Wellenlänge zu Gott: Der »Verband der islamischen Kulturzentren« in Europa

(Bielefeld: transcript, 2002); Levent Tezcan, »Inszenierungen kollektiver

Identität, Artikulationen des politischen Islam – beobachtet auf den Mas-

senversammlungen der türkisch-islamistischen Gruppe Milli Görüs«, in:

Soziale Welt 2002, S. 303-324. Es liegen allerdings bislang kaum Studien

über die Interaktion zwischen muslimischen Verbänden und der politi-

schen Öffentlichkeit vor. Vgl. dazu Levent Tezcan, »Kulturelle Identität und

Konflikt. Zur Rolle politischer und religiöser Gruppen der türkischen Min-

derheitsbevölkerung«, in: Wilhelm Heitmeyer/Reimund Anhut (Hg.), Be-

drohte Staatgesellschaft. Desintegrationsprozesse und ethnisch-kulturelle Konflikt-

konstellationen (Weinheim: Juventa, 2000), S. 401-448.

4 Vgl. Aziz Al-Azmeh, Die Islamisierung des Islam. Imaginäre Welten einer

politischen Theologie (Frankfurt a.M.: Campus, 1996).

 
11

07.02.03 --- Projekt: transcript.gli.bielefeldt / Dokument: FAX ID 018c13138040460|(S.   7- 13) T01_01 einführung.p 13138040620

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro - am 13.02.2026, 21:58:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Muslime im säkularen Rechtsstaat

       Um das Spannungsfeld von Islam und staatlicher Säkularität nicht
auf eine konzeptionelle Fragestellung zu reduzieren, möchte ich an-
schließend in Kapitel V einige aktuelle politisch-rechtliche Auseinander-
setzungen aufgreifen, und zwar wiederum hinsichtlich der Grundsatz-
fragen im Verhältnis von säkularem Rechtsstaat und islamischen An-
sprüchen, die den konkreten Kontroversen zugrunde liegen. Näherhin
geht es dabei um die Grenzen der Religionsfreiheit – ein Thema, das
derzeit vor allem mit Bezug auf die Religionsausübung von Muslimen
diskutiert wird; um die Möglichkeiten, im Rahmen des säkularen
Rechtsstaats die islamische Scharia (bzw. Teile der Scharia) zu prakti-
zieren; sowie um die Einführung eines islamischen Religionsunter-
richts an öffentlichen Schulen.
       Obwohl sich die vorliegende Schrift vornehmlich mit Fragen von
Recht und Staat beschäftigt, handelt es sich nicht um eine juristische
Studie. Wer einen Überblick über die rechtlichen, rechtswissenschaftli-
chen und gerichtlichen Auseinandersetzungen im Zusammenhang mit
muslimischen Minderheiten in Deutschland sucht, sei auf die über-
sichtlichen und gut lesbaren Darstellungen von Mathias Rohe und Jan-

5bernd Oebbecke verwiesen. Vielmehr stellen die folgenden Überle-
gungen einen Beitrag der politischen Philosophie dar. Das für das Selbst-
verständnis einer freiheitlichen Demokratie wichtige Prinzip der
rechtsstaatlichen Säkularität soll so zur Sprache gebracht werden, dass
sich in seinem Licht Orientierung für eine neue Situation – nämlich
die Präsenz von Muslimen in der sich religiös weiter pluralisierenden
Gesellschaft – finden lässt. Die Ausführungen beziehen Ergebnisse
anderer wissenschaftlicher Disziplinen (insbesondere der Rechtswis-
senschaft, der Religionssoziologie und der Islamwissenschaft) mit ein,
ohne dass der Anspruch erhoben werden kann, deren Diskussions-
stand vollständig zu berücksichtigen.

               
5 Vgl. Mathias Rohe, Der Islam – Alltagskonflikte und Lösungen. Rechtliche

Perspektiven (Freiburg i.Br.: Herder, 2. Aufl. 2001); Janbernd Oebbecke,

»Das deutsche Recht und der Islam«, in: Adel Theodor Khoury/Peter Hei-

ne/Janbernd Oebbecke, Handbuch Recht und Kultur des Islams in der deut-

schen Gesellschaft (Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus, 2000), S. 287-327.

 
12

07.02.03 --- Projekt: transcript.gli.bielefeldt / Dokument: FAX ID 018c13138040460|(S.   7- 13) T01_01 einführung.p 13138040620

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro - am 13.02.2026, 21:58:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


I  Einführung

       Die im Folgenden vorgestellten Einschätzungen und Perspektiven
habe ich nicht nur aus der einschlägigen Literatur, sondern mehr noch
aus vielen Gesprächen gewonnen, die über die Jahre hinweg stattge-
funden haben: mit Nicht-Muslimen und Muslimen (darunter Sunni-
ten, Schiiten und Aleviten); mit entschieden religiösen Menschen und
solchen, deren Verhältnis zur Religion durch Skepsis, Ablehnung oder
Gleichgültigkeit geprägt ist; mit Anhängern interreligiöser Ökumene in
den Kirchen; aber auch mit Menschen, denen die Präsenz des Islams
in Deutschland eher Sorgen bereitet oder die sich als dezidierte Islam-
kritiker sehen. Wichtige Impulse verdanke ich auch Kolleginnen und
Kollegen aus unterschiedlichen akademischen Disziplinen. Die Aus-
führungen verstehen sich als Anregung und Beitrag zur Weiterführung
der Gespräche. Begriffliche Klarstellungen, normative Überlegungen
und kritische Auseinandersetzungen stehen im Dienste dieses Ziels.
Obwohl die Überlegungen durchaus in systematischer Absicht gesche-
hen, bilden sie kein abgeschlossenes System. Wenn sie Anlass zu Er-
gänzungen, Einwänden und weiteren Klärungen geben, haben sie ihr
Ziel erreicht.

 
13

07.02.03 --- Projekt: transcript.gli.bielefeldt / Dokument: FAX ID 018c13138040460|(S.   7- 13) T01_01 einführung.p 13138040620

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro - am 13.02.2026, 21:58:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 

 
 

07.02.03 --- Projekt: transcript.gli.bielefeldt / Dokument: FAX ID 018c13138040460|(S.  14    ) vakat 014.p 13138040644

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro - am 13.02.2026, 21:58:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839401309-intro
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

