Il. Hauptteil

das Narrativ anschlussfihiger an gesellschaftliche Debatten machen und so
sicherstellen, dass nicht blof§ extrem rechte Milieus erreicht werden. Das
dient nicht nur dazu, eine gewisse Seriositit vorzugaukeln, sondern auch das
Bild einer Objektivitit zu erschaffen, welche den Gegenpol zu einer rein emo-
tionsgeleiteten Wahrnehmung gesellschaftlicher Verinderung darstellt, wie
sie der politischen Gegnerschaft vorgeworfen wird. Damit hat sich die herauf-
beschworene Bevolkerungskatastrophe in neurechten und anderen rechten
Kreisen mittlerweile zum wohl wichtigsten Narrativ itberhaupt gemausert,
das sich von rechtsextremen Parteien wie der NPD (vgl. Funke 2009: 21) und
AfD (vgl. Cremer 2021) bis hin zu Aktivist:innen der >Identitiren< (vgl. Goetz
2020) wiederfindet (vgl. Amadeu Antonio Stiftung 2017: 11ff; Botsch/Kopke
2015; Hufer 2018: 8f).

Wenngleich sich also im Laufe der Zeit Begrifflichkeiten oder auch konkre-
te Feindbilder wandelten und den jeweiligen politischen Interessen der Zeit
angepasst wurden, lassen sich doch klare Kontinuititen in der rassistischen
und sexistischen Ideologie ausmachen, die den Diskursen iiber einen angebli-
chen Volkstod seit jeher zugrunde liegt. Im folgenden Theoriekapitel soll des-
halb erértert werden, inwiefern Rassismus, Sexismus und zum Teil auch Anti-
feminismus zur Konstruktion sowohl der als eigen dargestellten Gemeinschaft
als auch der Gemeinschaft des als fremd oder anders Vermittelten dienen und
wo diese Diskriminierungsdimensionen zusammenlaufen.

2. Volksstrukturen
2.1. Rassismus und Sexismus als Machtphanomene

Bevor ich darauf eingehe, welche Rolle Rassismus und Sexismus in den fir
diese Arbeit relevanten Gruppenkonstruktionen einnehmen, muss zunichst
deutlich werden, wie die Phinomene als solche zu verstehen sind. Obwohl -
oder gerade weil — Rassismus und Sexismus in dem Diskurs oftmals zusam-
menwirken, soll auferdem der Frage nachgegangen werden, inwiefern sie sich
in ihrer Wirkungsweise und Struktur unterscheiden. Beginnen méchte ich je-
doch mit einigen Definitionen als Grundlage.

Ich werde in den folgenden Kapiteln verschiedene Spielarten des Rassis-
mus beleuchten, die sich zwar in ihrer Funktion und ihren Zielen hneln, je-
doch verschiedene Inhalte bergen. Ich mochte deshalb zunichst eine weiter
gefasste Definition von Albert Memmi auffithren, die da lautet:

- 8 13.02.2026, 14:02:17.

29


https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Das Narrativ vom »groBen Austausch«

»Der Rassismus ist die verallgemeinerte und verabsolutierte Wertung tat-
sichlicher oder fiktiver Unterschiede zum Vorteil des Ankldgers und zum
Nachteil seines Opfers, mit derseine Privilegien oder seine Aggressionen ge-
rechtfertigt werden sollen.« (Memmi1992: 103)

Diese Definition enthilt meiner Ansicht nach drei wichtige Punkte, die sich in
den verschiedenen Rassismen auffinden lassen: Die Naturalisierung, die Ho-
mogenisierung und die Hierarchisierung. Dariiber hinaus weist sie auf den
Fiktionscharakter der so erschaffenen fixen Unterschiede hin, welcher jedem
Rassismusverstandnis zugrunde liegen muss, und darauf, dass der Rassismus
einen bestimmten Zweck zur Sicherung der eigenen Macht verfolgt. Der Ein-
beziehung der Dimension Macht entsprechend macht Memmi auf die »orga-
nische Verbindung zwischen Rassismus und Herrschaft« aufmerksam (ebd.:
96).

Gleichzeitig vertrete ich jedoch, im Gegensatz zu Memmi in seinen wei-
teren Ausfithrungen (vgl. Memmi 1992: 110f1), die Ansicht, dass Rassismus als
»Macht- bzw. Dominanzverhiltnis« (Barskanmaz 2019: 19) ausschliefllich von
oben nach unten stattfinden kann, also ausgeiibt exklusiv von der im jeweili-
gen Kontext privilegierte(re)n Gruppe. Dieser Privilegierung liegen mafigeb-
lich historische Entwicklungen zu Grunde: Den europiischen Kolonialismus
und seine menschenfeindlichen Auswirkungen begreife ich als Schliisselele-
ment zur Entstehung des modernen Rassismus (vgl. Eli’av-Feldon et al. 2010).

Erginzend mochte ich auflerdem eine Definition von Karin Priester an-
fihren, die Rassismus als »pseudowissenschaftlich untermauerte Strategie
zur Ablenkung von sozialen Konflikten und zur Legitimation von Vorherr-
schaft« betrachtet (Priester 2003: 8). Gewinnbringend daran erscheint mir
vor allem, dass Priester ganz konkret auf ein Ziel des Rassismus hinweist, das
auch im empirischen Teil dieser Arbeit zum Ausdruck kommen wird, nim-
lich, von sozialen Konflikten abzulenken und mit dem rassifizierten Anderen
einen neuen Schuldigen zu prisentieren. Dieser Aspekt wird hier deutlicher
als in der Definition von Memmi, ebenso die Legitimation der Vorherrschaft
sowie der wissenschaftliche Anstrich, der im vorangegangenen Kapitel bereits
angesprochen wurde.

Die zweite Diskriminierungsdimension, die in dieser Arbeit betrachtet
werden soll, ist der Sexismus. Darunter wird im weiteren Sinne zunichst
einmal die Diskriminierung und Herabwiirdigung aufgrund des einer Per-
son zugeschriebenen Geschlechts verstanden (vgl. Schmincke 2018: 29). Die
Nutzung einer solcherart weitgefassten Definition bietet mir die Méglichkeit,

- 8 13.02.2026, 14:02:17.


https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Hauptteil

darunter verschiedene Phinomene zu subsumieren. Fiir meine Arbeit relevant
sind neben Geschlechterbildern etwa Heteronormativitit und patriarchale
Privilegien. Ahnlich, wie ich beim Phinomen Rassismus davon ausgehe,
dass dieser nur von der kontextuell jeweils privilegierteren Gruppe ausgeiibt
werden kann, schlieRe ich mich mit Blick auf den Sexismus Gabriele Dietze
an, die darauf verweist, dass »von einem Sexismus gegeniiber Minnern nur
dann gesprochen werden kann, wenn er sich gegen marginalisierte Manner
richtet [..]J« (Dietze 2016: 178). Individuelle Schiden und Nachteile von nicht
marginalisierten, als heterosexuell und minnlich gelesenen Personen stehen
nicht in einem historischen und politischen Kontext wie es bei dem Phinomen
Sexismus der Fall ist (vgl. Digby 2003).

Die Dimension Sexismus muss in dieser Arbeit auflerdem erginzt wer-
den um das Phinomen des Antifeminismus. Antifeminismus verstehe ich all-
gemein gesprochen als Reaktion auf (feministische) Emanzipationsanspriiche
(vgl. Planert 1998: 12). Doch nicht jede Reaktion oder gar Kritik ist antifemi-
nistisch zu verstehen; vielmehr handelt es sich bei antifeministischen Positio-
nenum solche, »die sich generalisierend und grundlegend gegen feministische
Interventionen richten« (RofShart 2007: 4). Im Gegensatz zum Rassismus und
Sexismus ist der Antifeminismus ein vergleichsweise neues Phinomen (vgl.
Planert 1998; Blum 2019) — was nicht verwundert, kann eine ablehnende Re-
aktion doch erst auf etwas erfolgen, wenn dieses etwas erkimpft wurde oder
sich zumindest im Erkampftwerden befindet. Der im empirischen Teil dieser
Arbeit aufgezeigte Antifeminismus ist das Resultat des volkischen Sexismus
der Neuen Rechten: die Frau, welche die ihr zugewiesene Geschlechterrolle
nicht erfiillt, schadet der mannlichen Vormachtstellung und dem Volk insge-
samt. Entsprechend werden feministische Bestrebungen als Angriff an meh-
reren Fronten verstanden und abgelehnt.

Rassismus und Sexismus sollen in dieser Arbeit als Machtverhiltnisse und
-phanomene verstanden werden. Doch was genau meint hier »Macht«? Im All-
tagsverstindnis bedeutet Macht eine einseitig ausgeiibte, im Normalfall nega-
tiv konnotierte Einflussnahme. Macht wird von einem herrschenden Oben auf
ein beherrschtes, machtloses Unten exerziert. Ein solches Machtverstindnis
allein ist fiir die Analyse gesellschaftlicher Diskurse jedoch zu kurz gegriffen.
Eine gleichermafen besser geeignete wie auch populire Schablone liefern uns
die Arbeiten von Michel Foucault.

Macht ist fiir Foucault eine »Vielfiltigkeit von Kraftverhiltnissen, die ein
Gebiet bevolkern oder organisieren; das Spiel, das in unaufhérlichen Kimpfen
und Auseinandersetzungen diese Kraftverhiltnisse verwandelt, verstirke, ver-

- 8 13.02.2026, 14:02:17.

3


https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Das Narrativ vom »groBen Austausch«

kehrt [...]« (Foucault 2017a: 113). Mit dem Begriff der »Kraftverhiltnisse« wird
bereits klar, dass sich auch bei Foucault Macht zwischen Akteur:innen abspielt.
Doch die »Vielfiltigkeit« weist darauf hin, dass er machtbeladene Interaktio-
nen wesentlich breiter greift. Dass die so beschriebenen Kraftverhiltnisse ein
Feld auch »organisieren«, macht auf die reproduzierende und neuschaffen-
de Wirkung von Machtverhiltnissen aufmerksam. So begreift Foucault Macht
weniger als eine einseitig ausgeiibte, stets negative Kraft, sondern vielmehr als
ein Krifteverhiltnis, das alle denkbaren Beziehungen und Prozesse durchzieht
und formt. Macht kann so eben auch produktiv wirken. Sie ist nicht einfach
als Konglomerat aus Befehlsgaben — Gesetzen, Verboten oder Drohungen - zu
verstehen, sondern als ein in alle Richtung wirkendes, sich hiufig verkniipfen-
des Moment (vgl. Foucault 2017a: 113fF).

Ina Kerner (2009) macht deutlich, dass Phinomenen wie Rassismus und
Sexismus nach der Machtanalytik Foucaults unterschiedliche Dimensionen
innewohnen, die auf komplexe Weise miteinander verflochten sind. Eine
eindimensionale Betrachtung kann den Blick fiir viele Aspekte von Rassismus
bzw. Sexismus verstellen: Legt man den Fokus beispielsweise lediglich auf
eine ideologische Grundkonzeption von Uberlegenheit, kénnen Unrechtser-
fahrungen im Alltag vieler Betroffener leicht unsichtbar werden; wiirde man
Rassismus und Sexismus blof} als Phinomene alltiglicher Diskriminierungs-
erfahrungen betrachten, gerit schnell die Bedeutung institutionalisierter
Ungleichbehandlungen aus dem Blickfeld. Um diesem Fallstrick zu entgehen,
schldgt Kerner drei zu differenzierende Dimensionen vor: 1) die epistemische
Dimension, 2) die institutionelle Dimension, und 3) die personale Dimension.
Bei der personalen Dimension geht es auf der individuellen Ebene um die
Erzeugung von Identitit und Subjektivitit, wohingegen die institutionelle Di-
mension die von (staatlichen, gesellschaftlichen oder privaten) Institutionen
ausgehenden strukturellen Formen der Diskriminierung betrifft (vgl. ebd.:
371D).

Als epistemische Dimension — auf die ich mich im Folgenden konzen-
trieren werde — fasst Kerner »rassistisches und sexistisches Wissen und
entsprechende Diskurse samt Bildern und Symbolen«. Zu den zentralen Kom-
ponenten dieser Dimension zihlt sie etwa Diskurse tiber »Geschlecht (Sex
und Gender), Sexualitit, »Rasses, Ethnizitit, Religion und nationale Identitit«
(Kerner 2009: 38). Was Kerner als »Wissen« bezeichnet, ist nicht als faktisches,
>wahres< Wissen zu verstehen, sondern vielmehr im Foucault’schen Sinne als
wirkmichtige Annahmen, die alleine aufgrund ihres Vorhandenseins und
ihrer Reproduktion Macht ausiiben, weil ihnen Wahrheit zugeschrieben wird

- 8 13.02.2026, 14:02:17.


https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Hauptteil

(vgl. ebd.: 38f). Da in der vorliegenden Arbeit Texte, teils auch Bilder, auf
ihre Inhalte hin analysiert werden sollen, ist an dieser Stelle hauptsichlich
die epistemische Dimension von Bedeutung. Freilich spielen auch die an-
deren beiden von Kerner ausgemachten Dimensionen in den untersuchten
Inhalten eine Rolle. Beispiele dafiir finden sich etwa, wo die Narrative, die in
den folgenden Kapiteln beleuchtet werden, iiber Parteien wie die AfD in das
politische System gelangen, oder auch, wo sie in den Einstellungen und In-
teraktionen von Menschen zu Tage treten, wie wir es im weiteren Verlauf der
Arbeit noch mehrfach vorfinden werden. In Kapitel 5, das den untersuchten
Diskursstrang in einen breiteren gesellschaftlichen Kontext setzt, wird dies
besonders deutlich.

Rassismus und Sexismus miteinander gedacht Betrachtet man die grundlegen-
de Konzeption von Rassismus und Sexismus, fallen sofort einige strukturelle
Ahnlichkeiten ins Auge. Wie bei anderen Ismen auch, griinden sowohl Sexis-
mus als auch Rassismus auf einer Uberlegenheitsideologie, die Personen auf-
grund einer (vermeintlichen) Zugehorigkeit zu einer Gruppe gegeniiber der als
eigen empfundenen Gruppe abwertet. In beiden Fillen wird sowohl das An-
dere als auch das Eigene naturalisiert; ganzen Personengruppen werden auf-
grund einer scheinbar tiberzeitlichen, naturgegebenen Verfasstheit bestimm-
te Charakteristika, Aufierlichkeiten und Handlungsneigungen zugeschrieben
(vgl. Kerner 2009: 310ff).

Simone de Beauvoir beschrieb, wie beide Machtphinomene gleicherma-
Ben auf Mythen basieren, die der »Herrenkaste« die Rechtfertigung dafiir lie-
ferten, die weibliche oder Schwarze Person zu bevormunden und an den Platz
zuverweisen, der ihr zugewiesen wurde (Beauvoir 1992: 20). Es geht demnach
bei beiden Phinomenen zum einen darum, den als weniger wertvoll definier-
ten Menschengruppen einen bestimmten — eng begrenzten — Platz innerhalb
oder auflerhalb der Gesellschaft zuzuweisen. Und es geht zum anderen darum,
diese Zuweisung so aufzubauen, dass sie im Grunde als Gefallen erscheint,
den man der jeweiligen Gruppe erweist — etwa, indem vorgegeben wird, die
Rolle als Mutter und Hausfrau lige im einzigen Interesse der Frau (vgl. Hein-
zelmann 2007: 9), oder indem die europiischen Kolonialmichte ihre Unterjo-
chung der kolonisierten Bevolkerungen als gute Tat darzustellen versuchten
(White Man's Burden) (vgl. Zimmerer 2011: 62).

Abseits dieser sehr grundlegenden Ahnlichkeiten lassen sich jedoch auch
Unterschiede feststellen, die deutlich machen, dass eine blofRe Gleichsetzung
von Rassismus und Sexismus keineswegs angebracht ist. Anschliefdend an

- 8 13.02.2026, 14:02:17.

33


https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Das Narrativ vom »groBen Austausch«

Beauvoirs Gedanken zur Zuweisung begrenzter Riume jeweils im Rassismus
und Sexismus maochte ich beispielhaft auf eine Theorie von Cornelia Eichhorn
eingehen, weil sich ihre Grundprimissen gut auf die Feststellungen im em-
pirischen Teil dieser Arbeit iibertragen lassen. Eichhorn (1992) unterscheidet
die beiden Phinomene mafigeblich in ihrem jeweiligen Wirken als Ein- und
Ausschlussmodi. Rassismus bediene sich »einer variablen Kombination von
duflerer Ausschliefung, Assimilation und innerer Ausgrenzung (Minorisie-
rung) bis hin zur Eliminierung«, was dazu fithre, dass er »die »eigene« Gruppe
von den >Fremdenc spaltet und gegen sie abschottet« (Eichhorn 1992: 102). Der
Ausschluss stellt damit die mafigebliche Komponente des Rassismus dar, auch
wenn Eichhorn anmerkt, dass mit der Assimilation oder der inneren Ausgren-
zung Phinomene zu beobachten sind, die die Grenzen etwas verschwimmen
lassen. Doch selbst in diesen Fillen wirkt der Rassismus ausgrenzend: Der
rassifizierte Andere bleibt stets anders und unzugehérig.

Beim Sexismus hingegen wird ein Geschlecht (in den meisten Systemen
und auch in den hier untersuchten Narrativen: »das Weibliche< dem anderen
zwar untergeordnet, doch dies findet Eichhorn zufolge eher als »einschlief3en-
de Unterordnung« statt (Eichhorn 1992:102). Die Geschichte patriarchaler Sys-
teme basiert auf diesem unterordnenden Einschluss, da Frauen, wie in Kapitel
2.2.2.ndher beleuchtet wird, die tragende Sdule der Konstruktion ausgrenzen-
der Gemeinschaften darstellen. Sie gelten als biologische wie kulturelle Repro-
duzentinnen der erdachten Gemeinschaft und kénnen damit nicht vollends
aus dieser Gemeinschaft ausgeschlossen werden. Gleichzeitig fungieren sie
aberaufgrund der ihnen zugewiesenen Rolle weiterhin als scharf abgegrenztes
Gegenbild zur Referenzfigur Mann (vgl. ebd.).

Interessanter und gewinnbringender als die Herausstellung grundle-
gender Ahnlichkeiten und Unterschiede in der Konzeption von Rassismus
und Sexismus ist jedoch die Verlagerung des Blickes auf Uberschneidungen.
Denn eine Betrachtung von Rassismus und Sexismus als Einzelphinomene
ist schlichtweg nicht méglich, wo sich viele Auswirkungen der Machtdimen-
sionen gerade erst aus den spezifischen Koppelungen zwischen den beiden
ergeben. Prominent verkdrpert diesen Gedanken der berithmt gewordene
Satz der Biirgerrechtlerin Sojourner Truth, die iiber Jahrzehnte als versklavte
Frau leben musste. Mit der Frage »Ain't I a woman?« illustrierte sie im Jahr
1851 auf der Women's Rights Convention in Ohio, wie das Sprechen iiber Frau-
enrechte — das sich jedoch auf die Rechte weifler Frauen beschrinkte — den
Blick auf das Aufeinandertreffen von Sexismus und Rassismus (und damit die
Identitat Schwarzer Frauen) verstellte (vgl. Brah/Phoenix 2004: 76f). Sojourner

- 8 13.02.2026, 14:02:17.


https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Hauptteil

Thruths Satz wire auch eine passende Antwort auf Aussagen wie »Frauen sind
die N**** aller Volker« [Unkenntlichmachung NK], wie sie in der zweiten
Welle der deutschen Frauenbewegung zuweilen geiuflert wurden. Damit
sollte dem Gedanken eines »weltumspannenden homogenen Patriarchats,
das alle Frauen gleichermafen treffe und zu universellen Opfern der Min-
nergewalt mache« Ausdruck verliehen und so eine Analogie zur rassistischen
Unterdriickung von People of Color” hergestellt werden (Eichhorn 1992.: 95).

Wo im Feminismus die Referenzfiguren hiufig weifle Frauen sind, sind es
beim Sprechen tiber Rassismus oft eher Manner of Color. So kann es gesche-
hen, dass Personen unsichtbar gemacht werden, deren Erfahrungen und Iden-
titdt eben nicht ausschliefilich von einer Ausgrenzungs- und/oder Gewaltstra-
tegie, sondern auf multidimensionale Weise geprigt sind. Denn solche Verwe-
bungen fithren nicht einfach zu einer Doppeldiskriminierung, sondern sind
untrennbar miteinander verbunden und wirken zusammen; oder, wie es die
US-Juristin Kimberlé Crenshaw formulierte: »Because the intersectional expe-
rience is greater than the sum of racism and sexism [...]« (vgl. Grillo/Wildman
1991: 399; Crenshaw 1989: 140).

Die Geschichte des Begriffs der Intersektionalitit und der Mehrwert ei-
ner solchen Konzeption wurde bereits viele Male dargelegt (z.B. Kerner 2009;
Mauer 2017; Collins 1991). In aller Kiirze soll hier dennoch erklirt werden, was
die Arbeit mit intersektionalen Ansitzen ausmacht. Zudem werden einige Kri-
tikpunkte angesprochen - auch, um deutlich zu machen, welche Rolle die in-
tersektionale Perspektive in der Auswertung des empirischen Materials dieser
Arbeit spielen kann.

Kimberlé Crenshaw wollte mit ihrer Metapher der Straflenkreuzung — der
»intersection« — deutlich machen, wie sich verschiedene Diskriminierungs-
formen verschrinken und somit Subjektpositionen hervorbringen kénnen,
die bei eindimensionaler Betrachtung einer Diskriminierungserfahrung im
Verborgenen bleiben. Anhand eines Gerichtsfalls in den USA machte sie
deutlich, dass die darin klagenden Schwarzen Frauen einer intersektionalen

1 Neben dem Begriff »Schwarz«, den ich verwende, wo es um Menschen geht, die sich
entweder selbst als Schwarz definieren oder von den Sprechenden meiner Quellen
als Schwarz gelesen oder bezeichnet werden, nutze ich die Bezeichnung »of Color«
(z.B. »People of Color«) fiir einen weiteren Kreis (potenziell) von Rassismus betrof-
fener Menschen. Es handelt sich bei dem Konzept »People of Color« um eine politi-
sche Selbstbezeichnung fiir Menschen mit unterschiedlichen Rassismuserfahrungen.
Zu den Hintergriinden des Konzepts sowie Kritik daran siehe Mohseni (2019: 64ff).

- 8 13.02.2026, 14:02:17.

35


https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Das Narrativ vom »groBen Austausch«

Diskriminierung ausgesetzt waren, die das Gericht jedoch nicht anerkannte,
da die Frauen nicht einfach nur als Frauen oder als Schwarze Personen dis-
kriminiert wurden (vgl. Crenshaw 1989). Schon Jahrzehnte zuvor hatte die
Juristin und Biirgerrechtsaktivistin Pauli Murray von sich selbst festgestellt,
als Schwarze Frau eine »Minderheit innerhalb einer Minderheit« (Murray 1987,
Ubers. NK) zu sein. Daraus schlussfolgerte sie, die Diskriminierungsformen
Rassismus und Sexismus seien nicht als parallel verlaufende Phinomene zu
verstehen, sondern als miteinander verbunden (vgl. Azaransky 2013: 157).
Wie Heike Mauer mit Verweis auf Lucy Chebout darlegt, liegt der Kern des
Intersektionalititsgedankens gerade in dem Paradox aus Gleichheit und Dif-
ferenz, in dem sich die Schwarzen Frauen befinden: gleich mit anderen Frauen
und anderen Schwarzen Personen, und doch anders, wo diese anderen Frauen
weifd und diese anderen Schwarzen Personen Minner sind (vgl. Mauer 2017: 41;
Chebout 2012).

Folgt man Crenshaws Bild der Straflenkreuzung, kénnte man den Ein-
druck gewinnen, die jeweils relevanten Diskriminierungskategorien wiirden
zunichst getrennt voneinander verlaufen, bis sie an einem bestimmten
Punkt — eben der Kreuzung — zusammenkommen und von dort an auf mehr-
fache Weise wirken. Dieser potenziell additive Charakter wurde an Crenshaws
Modell wiederholt kritisiert (vgl. Mauer 2017: 49ff). Wie oben mit Crenshaws
Worten selbst bereits dargelegt wurde, versteht diese den intersektionalen
Ansatz jedoch keineswegs additiv (»Because the intersectional experience is
greater than the sum of racism and sexism [...]« (Crenshaw 1989: 140)).

Grundsitzlich kénnen intersektionale Ansitze zunichst als »Verkniipfung
von retwas< mit retwas anderem« verstanden werden (Mauer 2017: 56). Das
Verwobensein verschiedener Machtphinomene bedeutet nicht, dass sich die-
se grundsitzlich gegenseitig verstirken, abschwichen oder auf andere Art und
Weise erwartungsgemif zueinander verhalten (vgl. Winker/Degele 2009: 9f).
Sie kénnen vielmehr unterschiedliche Effekte hervorbringen, wie es sich auch
in der Auswertung des empirischen Kapitels dieser Arbeit zeigen wird. Ent-
sprechend soll die Anwendung des Ansatzes nicht suggerieren, ein bestimmtes
Phinomen wiirde dadurch in den Vordergrund geriicke, sei wichtiger oder we-
niger wichtig als das andere bzw. die anderen. Die unterschiedlichen Phino-
mene kénnen in vielen Kontexten schlichtweg nicht getrennt voneinander ge-
dacht werden. Collins (1986: 20) erliutert, dass es beim intersektionalen Blick
auf eine Problematik deshalb nicht darum geht, Elemente der einzelnen jewei-
lig festzustellenden Diskriminierungsdimensionen zu erkliren, sondern dar-

- 8 13.02.2026, 14:02:17.


https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Hauptteil

um auszumachen, wo genau die Verbindungen zwischen eben diesen Dimen-
sionen liegen.

Wie Kerner hervorhebt, hingt die Art und Weise, wie ein intersektionaler
Ansatz konzipiert ist, auch mafigeblich davon ab, in welchem dimensio-
nalen Rahmen Diskriminierung stattfindet (vgl. Kerner 2009: 358f). Denkt
man Intersektionalitit beispielsweise in der personalen Dimension, wird
schnell deutlich, dass die einwirkenden Machtphinomene nicht getrennt
voneinander betrachtet werden konnen. Konkret geht es in dieser Dimensi-
on schliefdlich darum, dass sich die Identitit einer Person nicht in einzelne
Raster gegliedert denken ldsst, sondern nur als ein etwas Ganzes ergebendes
Zusammenspiel. Kerner verweist an dieser Stelle auf die Forschung von En-
carnacién Gutiérrez Rodriguez (1999), die aufzeigt, dass »die Ausbildung einer
Geschlechtsidentitit immer auch Ethnisierungsprozesse beinhalte« (Kerner
2009: 359). Werden, auch etwa auf dieser personalen Ebene, die unterschied-
lichen Diskriminierungsraster nur als Einzelkomponenten behandelt, gehen
unweigerlich wichtige Anteile des komplexen Gesamtbildes verloren. Um dies
zuvermeiden, braucht es einen intersektionalen Ansatz (Gutiérrez Rodriguez
1999).

In der vorliegenden Arbeit findet die intersektionale Analyse jedoch auf ei-
ner anderen Ebene statt. Wie bereits erwihnt, richtet sich mein Blick fast aus-
schlieRlich auf die epistemische Dimension von Rassismus und Sexismus. Es
geht im weitesten Teil meiner Arbeit weder um ein Selbstverstindnis als auf
multidimensionale Weise geprigtes Individuum noch um gesellschaftlich ver-
ankerte Machtdimensionen, die auf bestimmte Weise auf Individuen wirken,
sondern um Narrative, in denen ein bestimmtes Bild von Personen gezeich-
net wird. Durch einen intersektionalen Blick auf diese Narrative kann ana-
lysiert werden, auf welche Weise sich verschiedene Diskriminierungskatego-
rien kreuzen und damit ganz eigene Ausgestaltungen von Stereotypen bzw.
Zuschreibungen entstehen.

Entscheidend ist an dieser Stelle der metaphorische Mittelpunkt von
Crenshaws Straflenkreuzung: Die Strafen, die an der Kreuzung aufeinander-
treffen, verlaufen nicht einfach bis zur Haltelinie vor der Ampel und enden
dort - sie treffen aufeinander und verschmelzen zu einem Punkt. Wiirden
sie an der Haltelinie enden, entstiinde eine Situation, in der verschiedene
Diskriminierungskategorien nebeneinander bestehen, nicht aber spezifische
Diskriminierungsformen zur Folge haben. So wird etwa eine rassifizierte Frau
nicht blof} die gleichen Diskriminierungseftekte erleben wie ein rassifizierter
Mann und eine nicht-rassifizierte Frau; sie macht die Erfahrung einer rassi-

- 8 13.02.2026, 14:02:17.

37


https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Das Narrativ vom »groBen Austausch«

fizierten Frau und diese Erfahrung ist nicht einfach als additives Produkt zu
verstehen, sondern ergibt sich aus einer spezifischen Diskriminierungsform
(vgl. Kerner 2009: 345ff).

Ein solches Zusammenwirken der Machtphinomene funktioniert jedoch
nicht blof} in eine Richtung. Diskriminierungskategorien wirken stets nach
oben und nach unten - sie schidigen oder sie privilegieren. Es wire zum Bei-
spiel verfehlt, zu behaupten, Rassismus spiele im Leben einer weifSen Person
keine Rolle — das tut er durchaus, doch aller Wahrscheinlichkeit nach im fiir
die Referenzfigur positiven Sinne (vgl. McIntosh 1988: 2). Sind in einer Situati-
on zwei oder mehr Diskriminierungskategorien involviert, konnen diese auch
gegenliufig zueinander wirken: eine weife Frau etwa kann zwar negativ von
Sexismus betroffen sein, aufgrund des ihr zugeschriebenen Weifiseins jedoch
in einem rassistischen System profitieren (ob sie das mochte oder nicht). Dies
werde ich in der Analyse des empirischen Materials in Kapitel 4 anhand des
neurechten Bildes auf weifSe Frauen und rassifizierte Personen illustrieren.

2.2. Wer ist das Volk - und wer nicht?

»Since every search for identity includes differentiating oneself from what
one is not, identity politics is always and necessarily a politics of the creation
of difference.« (Benhabib 1996: 3f)

In diesem Kapitel soll, um eine Grundlage fir die Auswertung des empirischen
Materials zu schaffen, geklirt werden, wie die Identitit eines von rechts er-
dachten Volkes beschaffen ist. Genauer muss es dabei um Ein- und Ausschlits-
se von Menschengruppen gehen - also um die Frage: Wer ist Teil des Volkes,
wer nicht? Das Volk verstehe ich entsprechend als exklusive Gemeinschaft, de-
ren Rinder eine Trennlinie zwischen dem Eigenen und dem Anderen darstel-
len. Der Volksbegriff hat eine lange Geschichte mit unterschiedlichen Konno-
tationen. Ich mochte das Volk — entsprechend des Tenors der im empirischen
Teil dieser Arbeit behandelten Artikel — nicht im staatsbiirgerlichen Sinne und
auch nicht im emanzipatorischen Sinne verstanden wissen, sondern als ima-
ginierte Abstammungsgemeinschaft (Wildt 2019: 96), die in diesem Zusam-
menhang volkisch gedacht wird und so gerne auch als »Volksgemeinschaft«
oder »Volkskorper« daherkommt (vgl. Bothel 2016: 101).

Wie einleitend bereits erwihnt, verstehe ich das Konzept >Volk« als Kon-
struktion. Das Volk wird gebildet durch die Wahrnehmung desselbigen durch
die es konstruierenden Mitglieder. In einem ersten Schritt kann man sich da-

- 8 13.02.2026, 14:02:17.


https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

