
II. Hauptteil 29

das Narrativ anschlussfähiger an gesellschaftliche Debatten machen und so

sicherstellen, dass nicht bloß extrem rechte Milieus erreicht werden. Das

dient nicht nur dazu, eine gewisse Seriosität vorzugaukeln, sondern auch das

Bild einer Objektivität zu erschaffen, welche den Gegenpol zu einer rein emo-

tionsgeleiteten Wahrnehmung gesellschaftlicher Veränderung darstellt, wie

sie der politischenGegnerschaft vorgeworfenwird.Damit hat sich die herauf-

beschworene Bevölkerungskatastrophe in neurechten und anderen rechten

Kreisen mittlerweile zum wohl wichtigsten Narrativ überhaupt gemausert,

das sich von rechtsextremen Parteien wie der NPD (vgl. Funke 2009: 21) und

AfD (vgl. Cremer 2021) bis hin zu Aktivist:innen der ›Identitären‹ (vgl. Goetz

2020) wiederfindet (vgl. Amadeu Antonio Stiftung 2017: 11ff; Botsch/Kopke

2015; Hufer 2018: 8f).

Wenngleich sich also imLaufe der Zeit Begrifflichkeiten oder auch konkre-

te Feindbilder wandelten und den jeweiligen politischen Interessen der Zeit

angepasst wurden, lassen sich doch klare Kontinuitäten in der rassistischen

und sexistischen Ideologie ausmachen, die denDiskursen über einen angebli-

chen Volkstod seit jeher zugrunde liegt. Im folgendenTheoriekapitel soll des-

halb erörtert werden, inwiefern Rassismus, Sexismus und zumTeil auch Anti-

feminismuszurKonstruktion sowohl der als eigendargestelltenGemeinschaft

als auch der Gemeinschaft des als fremd oder anders Vermittelten dienen und

wo diese Diskriminierungsdimensionen zusammenlaufen.

2. Volksstrukturen

2.1. Rassismus und Sexismus als Machtphänomene

Bevor ich darauf eingehe, welche Rolle Rassismus und Sexismus in den für

diese Arbeit relevanten Gruppenkonstruktionen einnehmen, muss zunächst

deutlich werden, wie die Phänomene als solche zu verstehen sind. Obwohl –

oder gerade weil – Rassismus und Sexismus in dem Diskurs oftmals zusam-

menwirken, soll außerdemderFragenachgegangenwerden, inwiefern sie sich

in ihrerWirkungsweise und Struktur unterscheiden. Beginnenmöchte ich je-

dochmit einigen Definitionen als Grundlage.

Ich werde in den folgenden Kapiteln verschiedene Spielarten des Rassis-

mus beleuchten, die sich zwar in ihrer Funktion und ihren Zielen ähneln, je-

doch verschiedene Inhalte bergen. Ich möchte deshalb zunächst eine weiter

gefasste Definition von Albert Memmi aufführen, die da lautet:

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005 - am 13.02.2026, 14:02:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Das Narrativ vom »großen Austausch«

»Der Rassismus ist die verallgemeinerte und verabsolutierte Wertung tat-

sächlicher oder fiktiver Unterschiede zum Vorteil des Anklägers und zum

Nachteil seinesOpfers,mit der seine Privilegien oder seineAggressionen ge-

rechtfertigt werden sollen.« (Memmi 1992: 103)

Diese Definition enthält meiner Ansicht nach drei wichtige Punkte, die sich in

den verschiedenen Rassismen auffinden lassen: Die Naturalisierung, die Ho-

mogenisierung und die Hierarchisierung. Darüber hinaus weist sie auf den

Fiktionscharakter der so erschaffenen fixen Unterschiede hin, welcher jedem

Rassismusverständnis zugrunde liegenmuss, und darauf, dass der Rassismus

einen bestimmten Zweck zur Sicherung der eigenen Macht verfolgt. Der Ein-

beziehung der Dimension Macht entsprechend macht Memmi auf die »orga-

nische Verbindung zwischen Rassismus und Herrschaft« aufmerksam (ebd.:

96).

Gleichzeitig vertrete ich jedoch, im Gegensatz zu Memmi in seinen wei-

teren Ausführungen (vgl. Memmi 1992: 110ff), die Ansicht, dass Rassismus als

»Macht- bzw. Dominanzverhältnis« (Barskanmaz 2019: 19) ausschließlich von

oben nach unten stattfinden kann, also ausgeübt exklusiv von der im jeweili-

gen Kontext privilegierte(re)n Gruppe. Dieser Privilegierung liegen maßgeb-

lich historische Entwicklungen zu Grunde: Den europäischen Kolonialismus

und seine menschenfeindlichen Auswirkungen begreife ich als Schlüsselele-

ment zur Entstehung desmodernen Rassismus (vgl. Eliʾav-Feldon et al. 2010).

Ergänzend möchte ich außerdem eine Definition von Karin Priester an-

führen, die Rassismus als »pseudowissenschaftlich untermauerte Strategie

zur Ablenkung von sozialen Konflikten und zur Legitimation von Vorherr-

schaft« betrachtet (Priester 2003: 8). Gewinnbringend daran erscheint mir

vor allem, dass Priester ganz konkret auf ein Ziel des Rassismus hinweist, das

auch im empirischen Teil dieser Arbeit zum Ausdruck kommen wird, näm-

lich, von sozialen Konflikten abzulenken und mit dem rassifizierten Anderen

einen neuen Schuldigen zu präsentieren. Dieser Aspekt wird hier deutlicher

als in der Definition von Memmi, ebenso die Legitimation der Vorherrschaft

sowie der wissenschaftliche Anstrich, der im vorangegangenenKapitel bereits

angesprochen wurde.

Die zweite Diskriminierungsdimension, die in dieser Arbeit betrachtet

werden soll, ist der Sexismus. Darunter wird im weiteren Sinne zunächst

einmal die Diskriminierung und Herabwürdigung aufgrund des einer Per-

son zugeschriebenen Geschlechts verstanden (vgl. Schmincke 2018: 29). Die

Nutzung einer solcherart weitgefassten Definition bietet mir dieMöglichkeit,

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005 - am 13.02.2026, 14:02:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Hauptteil 31

darunter verschiedenePhänomene zu subsumieren.FürmeineArbeit relevant

sind neben Geschlechterbildern etwa Heteronormativität und patriarchale

Privilegien. Ähnlich, wie ich beim Phänomen Rassismus davon ausgehe,

dass dieser nur von der kontextuell jeweils privilegierteren Gruppe ausgeübt

werden kann, schließe ich mich mit Blick auf den Sexismus Gabriele Dietze

an, die darauf verweist, dass »von einem Sexismus gegenüber Männern nur

dann gesprochen werden kann, wenn er sich gegen marginalisierte Männer

richtet […]« (Dietze 2016: 178). Individuelle Schäden und Nachteile von nicht

marginalisierten, als heterosexuell und männlich gelesenen Personen stehen

nicht in einemhistorischen undpolitischenKontextwie es bei demPhänomen

Sexismus der Fall ist (vgl. Digby 2003).

Die Dimension Sexismus muss in dieser Arbeit außerdem ergänzt wer-

den um das Phänomen desAntifeminismus. Antifeminismus verstehe ich all-

gemein gesprochen als Reaktion auf (feministische) Emanzipationsansprüche

(vgl. Planert 1998: 12). Doch nicht jede Reaktion oder gar Kritik ist antifemi-

nistisch zu verstehen; vielmehr handelt es sich bei antifeministischen Positio-

nenumsolche,»die sichgeneralisierendundgrundlegendgegen feministische

Interventionen richten« (Roßhart 2007: 4). Im Gegensatz zum Rassismus und

Sexismus ist der Antifeminismus ein vergleichsweise neues Phänomen (vgl.

Planert 1998; Blum 2019) – was nicht verwundert, kann eine ablehnende Re-

aktion doch erst auf etwas erfolgen, wenn dieses etwas erkämpft wurde oder

sich zumindest im Erkämpftwerden befindet. Der im empirischen Teil dieser

Arbeit aufgezeigte Antifeminismus ist das Resultat des völkischen Sexismus

der Neuen Rechten: die Frau, welche die ihr zugewiesene Geschlechterrolle

nicht erfüllt, schadet der männlichen Vormachtstellung und dem Volk insge-

samt. Entsprechend werden feministische Bestrebungen als Angriff an meh-

reren Fronten verstanden und abgelehnt.

Rassismus und Sexismus sollen in dieser Arbeit alsMachtverhältnisse und

-phänomene verstandenwerden.Dochwas genaumeint hier »Macht«? ImAll-

tagsverständnis bedeutetMacht eine einseitig ausgeübte, imNormalfall nega-

tiv konnotierte Einflussnahme.Machtwird von einemherrschendenOben auf

ein beherrschtes, machtloses Unten exerziert. Ein solches Machtverständnis

allein ist für die Analyse gesellschaftlicher Diskurse jedoch zu kurz gegriffen.

Eine gleichermaßen besser geeignete wie auch populäre Schablone liefern uns

die Arbeiten vonMichel Foucault.

Macht ist für Foucault eine »Vielfältigkeit von Kraftverhältnissen, die ein

Gebiet bevölkern oder organisieren; das Spiel, das in unaufhörlichenKämpfen

undAuseinandersetzungendieseKraftverhältnisse verwandelt, verstärkt, ver-

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005 - am 13.02.2026, 14:02:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Das Narrativ vom »großen Austausch«

kehrt […]« (Foucault 2017a: 113). Mit dem Begriff der »Kraftverhältnisse« wird

bereits klar,dass sich auchbei FoucaultMacht zwischenAkteur:innenabspielt.

Doch die »Vielfältigkeit« weist darauf hin, dass er machtbeladene Interaktio-

nen wesentlich breiter greift. Dass die so beschriebenen Kraftverhältnisse ein

Feld auch »organisieren«, macht auf die reproduzierende und neuschaffen-

deWirkung vonMachtverhältnissen aufmerksam. So begreift Foucault Macht

weniger als eine einseitig ausgeübte, stets negativeKraft, sondern vielmehr als

einKräfteverhältnis,das alledenkbarenBeziehungenundProzessedurchzieht

und formt. Macht kann so eben auch produktiv wirken. Sie ist nicht einfach

als Konglomerat aus Befehlsgaben –Gesetzen,Verboten oderDrohungen – zu

verstehen, sondern als ein in alle Richtungwirkendes, sich häufig verknüpfen-

des Moment (vgl. Foucault 2017a: 113ff).

Ina Kerner (2009) macht deutlich, dass Phänomenen wie Rassismus und

Sexismus nach der Machtanalytik Foucaults unterschiedliche Dimensionen

innewohnen, die auf komplexe Weise miteinander verflochten sind. Eine

eindimensionale Betrachtung kann den Blick für viele Aspekte von Rassismus

bzw. Sexismus verstellen: Legt man den Fokus beispielsweise lediglich auf

eine ideologische Grundkonzeption von Überlegenheit, können Unrechtser-

fahrungen im Alltag vieler Betroffener leicht unsichtbar werden; würde man

Rassismus und Sexismus bloß als Phänomene alltäglicher Diskriminierungs-

erfahrungen betrachten, gerät schnell die Bedeutung institutionalisierter

Ungleichbehandlungen aus dem Blickfeld. Um diesem Fallstrick zu entgehen,

schlägt Kerner drei zu differenzierende Dimensionen vor: 1) die epistemische

Dimension, 2) die institutionelle Dimension, und 3) die personale Dimension.

Bei der personalen Dimension geht es auf der individuellen Ebene um die

Erzeugung von Identität und Subjektivität,wohingegen die institutionelle Di-

mension die von (staatlichen, gesellschaftlichen oder privaten) Institutionen

ausgehenden strukturellen Formen der Diskriminierung betrifft (vgl. ebd.:

37ff).

Als epistemische Dimension – auf die ich mich im Folgenden konzen-

trieren werde – fasst Kerner »rassistisches und sexistisches Wissen und

entsprechendeDiskurse samt Bildern und Symbolen«. Zu den zentralen Kom-

ponenten dieser Dimension zählt sie etwa Diskurse über »Geschlecht (Sex

und Gender), Sexualität, ›Rasse‹, Ethnizität, Religion und nationale Identität«

(Kerner 2009: 38).Was Kerner als »Wissen« bezeichnet, ist nicht als faktisches,

›wahres‹ Wissen zu verstehen, sondern vielmehr im Foucault’schen Sinne als

wirkmächtige Annahmen, die alleine aufgrund ihres Vorhandenseins und

ihrer Reproduktion Macht ausüben, weil ihnen Wahrheit zugeschrieben wird

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005 - am 13.02.2026, 14:02:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Hauptteil 33

(vgl. ebd.: 38f). Da in der vorliegenden Arbeit Texte, teils auch Bilder, auf

ihre Inhalte hin analysiert werden sollen, ist an dieser Stelle hauptsächlich

die epistemische Dimension von Bedeutung. Freilich spielen auch die an-

deren beiden von Kerner ausgemachten Dimensionen in den untersuchten

Inhalten eine Rolle. Beispiele dafür finden sich etwa, wo die Narrative, die in

den folgenden Kapiteln beleuchtet werden, über Parteien wie die AfD in das

politische System gelangen, oder auch, wo sie in den Einstellungen und In-

teraktionen von Menschen zu Tage treten, wie wir es im weiteren Verlauf der

Arbeit noch mehrfach vorfinden werden. In Kapitel 5, das den untersuchten

Diskursstrang in einen breiteren gesellschaftlichen Kontext setzt, wird dies

besonders deutlich.

Rassismus und Sexismus miteinander gedacht Betrachtet man die grundlegen-

de Konzeption von Rassismus und Sexismus, fallen sofort einige strukturelle

Ähnlichkeiten ins Auge. Wie bei anderen Ismen auch, gründen sowohl Sexis-

mus als auch Rassismus auf einer Überlegenheitsideologie, die Personen auf-

grund einer (vermeintlichen) Zugehörigkeit zu einerGruppegegenüberder als

eigen empfundenen Gruppe abwertet. In beiden Fällen wird sowohl das An-

dere als auch das Eigene naturalisiert; ganzen Personengruppen werden auf-

grund einer scheinbar überzeitlichen, naturgegebenen Verfasstheit bestimm-

te Charakteristika, Äußerlichkeiten und Handlungsneigungen zugeschrieben

(vgl. Kerner 2009: 310ff).

Simone de Beauvoir beschrieb, wie beide Machtphänomene gleicherma-

ßen auf Mythen basieren, die der »Herrenkaste« die Rechtfertigung dafür lie-

ferten, die weibliche oder Schwarze Person zu bevormunden und an den Platz

zu verweisen, der ihr zugewiesen wurde (Beauvoir 1992: 20). Es geht demnach

bei beiden Phänomenen zum einen darum, den als weniger wertvoll definier-

ten Menschengruppen einen bestimmten – eng begrenzten – Platz innerhalb

oderaußerhalbderGesellschaft zuzuweisen.Undesgeht zumanderendarum,

diese Zuweisung so aufzubauen, dass sie im Grunde als Gefallen erscheint,

den man der jeweiligen Gruppe erweist – etwa, indem vorgegeben wird, die

Rolle als Mutter und Hausfrau läge im einzigen Interesse der Frau (vgl. Hein-

zelmann 2007: 9), oder indem die europäischen Kolonialmächte ihre Unterjo-

chung der kolonisierten Bevölkerungen als gute Tat darzustellen versuchten

(White Man’s Burden) (vgl. Zimmerer 2011: 62).

Abseits dieser sehr grundlegenden Ähnlichkeiten lassen sich jedoch auch

Unterschiede feststellen, die deutlich machen, dass eine bloße Gleichsetzung

von Rassismus und Sexismus keineswegs angebracht ist. Anschließend an

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005 - am 13.02.2026, 14:02:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Das Narrativ vom »großen Austausch«

Beauvoirs Gedanken zur Zuweisung begrenzter Räume jeweils im Rassismus

und Sexismus möchte ich beispielhaft auf eineTheorie von Cornelia Eichhorn

eingehen, weil sich ihre Grundprämissen gut auf die Feststellungen im em-

pirischen Teil dieser Arbeit übertragen lassen. Eichhorn (1992) unterscheidet

die beiden Phänomene maßgeblich in ihrem jeweiligen Wirken als Ein- und

Ausschlussmodi. Rassismus bediene sich »einer variablen Kombination von

äußerer Ausschließung, Assimilation und innerer Ausgrenzung (Minorisie-

rung) bis hin zur Eliminierung«, was dazu führe, dass er »die ›eigene‹ Gruppe

von den ›Fremden‹ spaltet und gegen sie abschottet« (Eichhorn 1992: 102). Der

Ausschluss stellt damit diemaßgeblicheKomponente des Rassismus dar, auch

wennEichhorn anmerkt, dassmit der Assimilation oder der inneren Ausgren-

zung Phänomene zu beobachten sind, die die Grenzen etwas verschwimmen

lassen. Doch selbst in diesen Fällen wirkt der Rassismus ausgrenzend: Der

rassifizierte Andere bleibt stets anders und unzugehörig.

Beim Sexismus hingegen wird ein Geschlecht (in den meisten Systemen

und auch in den hier untersuchten Narrativen: ›das Weibliche‹) dem anderen

zwar untergeordnet, doch dies findet Eichhorn zufolge eher als »einschließen-

deUnterordnung« statt (Eichhorn 1992: 102).DieGeschichte patriarchaler Sys-

teme basiert auf diesemunterordnendenEinschluss, da Frauen,wie inKapitel

2.2.2.näherbeleuchtetwird,die tragendeSäulederKonstruktionausgrenzen-

derGemeinschaften darstellen.Sie gelten als biologischewie kulturelle Repro-

duzentinnen der erdachten Gemeinschaft und können damit nicht vollends

aus dieser Gemeinschaft ausgeschlossen werden. Gleichzeitig fungieren sie

aber aufgrundder ihnenzugewiesenenRolleweiterhinals scharf abgegrenztes

Gegenbild zur Referenzfigur Mann (vgl. ebd.).

Interessanter und gewinnbringender als die Herausstellung grundle-

gender Ähnlichkeiten und Unterschiede in der Konzeption von Rassismus

und Sexismus ist jedoch die Verlagerung des Blickes auf Überschneidungen.

Denn eine Betrachtung von Rassismus und Sexismus als Einzelphänomene

ist schlichtweg nicht möglich, wo sich viele Auswirkungen der Machtdimen-

sionen gerade erst aus den spezifischen Koppelungen zwischen den beiden

ergeben. Prominent verkörpert diesen Gedanken der berühmt gewordene

Satz der Bürgerrechtlerin Sojourner Truth, die über Jahrzehnte als versklavte

Frau leben musste. Mit der Frage »Ain’t I a woman?« illustrierte sie im Jahr

1851 auf derWomen’s Rights Convention in Ohio,wie das Sprechen über Frau-

enrechte – das sich jedoch auf die Rechte weißer Frauen beschränkte – den

Blick auf das Aufeinandertreffen von Sexismus und Rassismus (und damit die

Identität Schwarzer Frauen) verstellte (vgl. Brah/Phoenix 2004: 76f). Sojourner

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005 - am 13.02.2026, 14:02:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Hauptteil 35

Thruths Satz wäre auch eine passende Antwort auf Aussagenwie »Frauen sind

die N**** aller Völker« [Unkenntlichmachung NK], wie sie in der zweiten

Welle der deutschen Frauenbewegung zuweilen geäußert wurden. Damit

sollte dem Gedanken eines »weltumspannenden homogenen Patriarchats,

das alle Frauen gleichermaßen treffe und zu universellen Opfern der Män-

nergewalt mache« Ausdruck verliehen und so eine Analogie zur rassistischen

Unterdrückung von People of Color1 hergestellt werden (Eichhorn 1992: 95).

Wo im Feminismus die Referenzfiguren häufig weiße Frauen sind, sind es

beim Sprechen über Rassismus oft eher Männer of Color. So kann es gesche-

hen,dassPersonenunsichtbar gemachtwerden,derenErfahrungenund Iden-

tität eben nicht ausschließlich von einer Ausgrenzungs- und/oder Gewaltstra-

tegie, sondern aufmultidimensionaleWeise geprägt sind.Denn solcheVerwe-

bungen führen nicht einfach zu einer Doppeldiskriminierung, sondern sind

untrennbar miteinander verbunden und wirken zusammen; oder, wie es die

US-JuristinKimberléCrenshaw formulierte: »Because the intersectional expe-

rience is greater than the sum of racism and sexism […]« (vgl. Grillo/Wildman

1991: 399; Crenshaw 1989: 140).

Die Geschichte des Begriffs der Intersektionalität und der Mehrwert ei-

ner solchen Konzeption wurde bereits viele Male dargelegt (z.B. Kerner 2009;

Mauer 2017; Collins 1991). In aller Kürze soll hier dennoch erklärt werden, was

dieArbeitmit intersektionalenAnsätzen ausmacht.Zudemwerden einigeKri-

tikpunkte angesprochen – auch, um deutlich zu machen, welche Rolle die in-

tersektionale Perspektive in der Auswertung des empirischenMaterials dieser

Arbeit spielen kann.

Kimberlé Crenshawwolltemit ihrerMetapher der Straßenkreuzung – der

»intersection« – deutlich machen, wie sich verschiedene Diskriminierungs-

formen verschränken und somit Subjektpositionen hervorbringen können,

die bei eindimensionaler Betrachtung einer Diskriminierungserfahrung im

Verborgenen bleiben. Anhand eines Gerichtsfalls in den USA machte sie

deutlich, dass die darin klagenden Schwarzen Frauen einer intersektionalen

1 Neben dem Begriff »Schwarz«, den ich verwende, wo es um Menschen geht, die sich

entweder selbst als Schwarz definieren oder von den Sprechenden meiner Quellen

als Schwarz gelesen oder bezeichnet werden, nutze ich die Bezeichnung »of Color«

(z.B. »People of Color«) für einen weiteren Kreis (potenziell) von Rassismus betrof-

fener Menschen. Es handelt sich bei dem Konzept »People of Color« um eine politi-

sche Selbstbezeichnung für Menschen mit unterschiedlichen Rassismuserfahrungen.

Zu den Hintergründen des Konzepts sowie Kritik daran siehe Mohseni (2019: 64ff).

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005 - am 13.02.2026, 14:02:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Das Narrativ vom »großen Austausch«

Diskriminierung ausgesetzt waren, die das Gericht jedoch nicht anerkannte,

da die Frauen nicht einfach nur als Frauen oder als Schwarze Personen dis-

kriminiert wurden (vgl. Crenshaw 1989). Schon Jahrzehnte zuvor hatte die

Juristin und Bürgerrechtsaktivistin Pauli Murray von sich selbst festgestellt,

als Schwarze Frau eine »Minderheit innerhalb einer Minderheit« (Murray 1987,

Übers. NK) zu sein. Daraus schlussfolgerte sie, die Diskriminierungsformen

Rassismus und Sexismus seien nicht als parallel verlaufende Phänomene zu

verstehen, sondern als miteinander verbunden (vgl. Azaransky 2013: 157).

Wie Heike Mauer mit Verweis auf Lucy Chebout darlegt, liegt der Kern des

Intersektionalitätsgedankens gerade in dem Paradox aus Gleichheit und Dif-

ferenz, in dem sich die Schwarzen Frauen befinden: gleich mit anderen Frauen

und anderen Schwarzen Personen, und doch anders, wo diese anderen Frauen

weiß und diese anderen Schwarzen Personen Männer sind (vgl. Mauer 2017: 41;

Chebout 2012).

Folgt man Crenshaws Bild der Straßenkreuzung, könnte man den Ein-

druck gewinnen, die jeweils relevanten Diskriminierungskategorien würden

zunächst getrennt voneinander verlaufen, bis sie an einem bestimmten

Punkt – eben der Kreuzung – zusammenkommen und von dort an auf mehr-

facheWeisewirken.Dieser potenziell additive Charakterwurde anCrenshaws

Modell wiederholt kritisiert (vgl. Mauer 2017: 49ff). Wie oben mit Crenshaws

Worten selbst bereits dargelegt wurde, versteht diese den intersektionalen

Ansatz jedoch keineswegs additiv (»Because the intersectional experience is

greater than the sum of racism and sexism […]« (Crenshaw 1989: 140)).

Grundsätzlich können intersektionale Ansätze zunächst als »Verknüpfung

von ›etwas‹ mit ›etwas anderem‹« verstanden werden (Mauer 2017: 56). Das

Verwobensein verschiedener Machtphänomene bedeutet nicht, dass sich die-

se grundsätzlich gegenseitig verstärken, abschwächen oder auf andere Art und

Weise erwartungsgemäß zueinander verhalten (vgl. Winker/Degele 2009: 9f).

Sie können vielmehr unterschiedliche Effekte hervorbringen, wie es sich auch

in der Auswertung des empirischen Kapitels dieser Arbeit zeigen wird. Ent-

sprechend soll dieAnwendungdesAnsatzesnicht suggerieren,einbestimmtes

Phänomenwürde dadurch in denVordergrundgerückt, seiwichtiger oderwe-

niger wichtig als das andere bzw. die anderen. Die unterschiedlichen Phäno-

mene können in vielen Kontexten schlichtweg nicht getrennt voneinander ge-

dacht werden. Collins (1986: 20) erläutert, dass es beim intersektionalen Blick

auf eine Problematik deshalb nicht darumgeht,Elemente der einzelnen jewei-

lig festzustellenden Diskriminierungsdimensionen zu erklären, sondern dar-

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005 - am 13.02.2026, 14:02:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Hauptteil 37

um auszumachen, wo genau die Verbindungen zwischen eben diesen Dimen-

sionen liegen.

Wie Kerner hervorhebt, hängt die Art und Weise, wie ein intersektionaler

Ansatz konzipiert ist, auch maßgeblich davon ab, in welchem dimensio-

nalen Rahmen Diskriminierung stattfindet (vgl. Kerner 2009: 358f). Denkt

man Intersektionalität beispielsweise in der personalen Dimension, wird

schnell deutlich, dass die einwirkenden Machtphänomene nicht getrennt

voneinander betrachtet werden können. Konkret geht es in dieser Dimensi-

on schließlich darum, dass sich die Identität einer Person nicht in einzelne

Raster gegliedert denken lässt, sondern nur als ein etwas Ganzes ergebendes

Zusammenspiel. Kerner verweist an dieser Stelle auf die Forschung von En-

carnaciónGutiérrez Rodríguez (1999), die aufzeigt, dass »die Ausbildung einer

Geschlechtsidentität immer auch Ethnisierungsprozesse beinhalte« (Kerner

2009: 359). Werden, auch etwa auf dieser personalen Ebene, die unterschied-

lichen Diskriminierungsraster nur als Einzelkomponenten behandelt, gehen

unweigerlich wichtige Anteile des komplexen Gesamtbildes verloren. Um dies

zu vermeiden, braucht es einen intersektionalen Ansatz (Gutiérrez Rodríguez

1999).

In der vorliegenden Arbeit findet die intersektionale Analyse jedoch auf ei-

ner anderen Ebene statt.Wie bereits erwähnt, richtet sichmein Blick fast aus-

schließlich auf die epistemische Dimension von Rassismus und Sexismus. Es

geht im weitesten Teil meiner Arbeit weder um ein Selbstverständnis als auf

multidimensionaleWeise geprägtes Individuumnochumgesellschaftlich ver-

ankerte Machtdimensionen, die auf bestimmteWeise auf Individuen wirken,

sondern um Narrative, in denen ein bestimmtes Bild von Personen gezeich-

net wird. Durch einen intersektionalen Blick auf diese Narrative kann ana-

lysiert werden, auf welche Weise sich verschiedene Diskriminierungskatego-

rien kreuzen und damit ganz eigene Ausgestaltungen von Stereotypen bzw.

Zuschreibungen entstehen.

Entscheidend ist an dieser Stelle der metaphorische Mittelpunkt von

Crenshaws Straßenkreuzung: Die Straßen, die an der Kreuzung aufeinander-

treffen, verlaufen nicht einfach bis zur Haltelinie vor der Ampel und enden

dort – sie treffen aufeinander und verschmelzen zu einem Punkt. Würden

sie an der Haltelinie enden, entstünde eine Situation, in der verschiedene

Diskriminierungskategorien nebeneinander bestehen, nicht aber spezifische

Diskriminierungsformen zur Folge haben. Sowird etwa eine rassifizierte Frau

nicht bloß die gleichen Diskriminierungseffekte erleben wie ein rassifizierter

Mann und eine nicht-rassifizierte Frau; sie macht die Erfahrung einer rassi-

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005 - am 13.02.2026, 14:02:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Das Narrativ vom »großen Austausch«

fizierten Frau und diese Erfahrung ist nicht einfach als additives Produkt zu

verstehen, sondern ergibt sich aus einer spezifischen Diskriminierungsform

(vgl. Kerner 2009: 345ff).

Ein solches Zusammenwirken der Machtphänomene funktioniert jedoch

nicht bloß in eine Richtung. Diskriminierungskategorien wirken stets nach

oben und nach unten – sie schädigen oder sie privilegieren. Es wäre zum Bei-

spiel verfehlt, zu behaupten, Rassismus spiele im Leben einer weißen Person

keine Rolle – das tut er durchaus, doch aller Wahrscheinlichkeit nach im für

die Referenzfigur positiven Sinne (vgl.McIntosh 1988: 2). Sind in einer Situati-

on zwei odermehr Diskriminierungskategorien involviert, können diese auch

gegenläufig zueinander wirken: eine weiße Frau etwa kann zwar negativ von

Sexismus betroffen sein, aufgrund des ihr zugeschriebenenWeißseins jedoch

in einem rassistischen System profitieren (ob sie das möchte oder nicht). Dies

werde ich in der Analyse des empirischen Materials in Kapitel 4 anhand des

neurechten Bildes auf weiße Frauen und rassifizierte Personen illustrieren.

2.2. Wer ist das Volk – und wer nicht?

»Since every search for identity includes differentiating oneself from what

one is not, identity politics is always and necessarily a politics of the creation

of difference.« (Benhabib 1996: 3f)

IndiesemKapitel soll, umeineGrundlage für dieAuswertungdes empirischen

Materials zu schaffen, geklärt werden, wie die Identität eines von rechts er-

dachten Volkes beschaffen ist. Genauermuss es dabei umEin- und Ausschlüs-

se von Menschengruppen gehen – also um die Frage: Wer ist Teil des Volkes,

wer nicht? Das Volk verstehe ich entsprechend als exklusive Gemeinschaft, de-

ren Ränder eine Trennlinie zwischen dem Eigenen und dem Anderen darstel-

len. Der Volksbegriff hat eine lange Geschichte mit unterschiedlichen Konno-

tationen. Ich möchte das Volk – entsprechend des Tenors der im empirischen

Teil dieser Arbeit behandelten Artikel – nicht im staatsbürgerlichen Sinne und

auch nicht im emanzipatorischen Sinne verstanden wissen, sondern als ima-

ginierte Abstammungsgemeinschaft (Wildt 2019: 96), die in diesem Zusam-

menhang völkisch gedacht wird und so gerne auch als »Volksgemeinschaft«

oder »Volkskörper« daherkommt (vgl. Böthel 2016: 101).

Wie einleitend bereits erwähnt, verstehe ich das Konzept ›Volk‹ als Kon-

struktion. Das Volk wird gebildet durch dieWahrnehmung desselbigen durch

die es konstruierenden Mitglieder. In einem ersten Schritt kann man sich da-

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005 - am 13.02.2026, 14:02:17. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469668-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

