
Wissenschaftsdidaktik als Reflexion

und Praxis der Wissenskritik

Balthasar Eugster

Zusammenfassung: Wissenschaftliches Wissen setzt sich der Kritik aus. Es hat sei-

nen Grund im methodischen Widersprechen und im konstanten Hinterfragen seiner

Gewissheiten. So gilt: Wissenschaftliche Erkenntnisgewinnung ist Kritik, und Wis-

senskritik ist das Wesensmerkmal ihrer Konstruktivität. Weil sich Wissenschaft ih-

rer Ansprüche nicht außerhalb ihrer selbst versichern kann, sie sich aber selbstkritisch

und unablässig bezweifeln muss, ist auch ihre Identität eine fragwürdige. Handhabbar

wird ihr diese Dialektik in der Gleichheit von Inhalt und Methode, der die Einheit von

Forschung und Lehre ihren kritischen Sinn verdankt. Darin konstituiert sich Wissen-

schaftsdidaktik als die Reflexion und Praxis der Wissenskritik aus der Perspektive des

Lehrens und Lernens der Wissenschaft. In ihrer theoretischen Fundierung wie in ihren

Handlungsfeldern – etwa der Curriculumentwicklung oder der Digitalisierung –macht

sie die Dialektik des wissenschaftlichen Wissens nutzbar und vermittlungsfähig – und

erweist sich dabei als Kritik der Didaktik und der Lehrbarkeit wissenschaftlichenWis-

sens.

Schlagworte: Wissenskritik, Wissenstheorie, Wissenschaftsdidaktik, Dialektik, Lehr-

barkeit

1 Einleitung

In einem werktopographisch entlegenen, in seiner Bestimmtheit aber alles

andere als verlegenen Fragment unterscheidet Walter Benjamin fünf »Arten

des Wissens«. Kurz und bündig, beinahe lakonisch, heißt es da unter »III

Das lehrbare Wissen«: »Seine bedeutendste Erscheinungsform ist die Bana-

lität« (Benjamin, 1985, S. 48). Gewöhnliches und Abgegriffenes, Unspektaku-

läres und Unüberraschendes scheint dem lehrbaren, dem gelehrten Wissen

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


134 Balthasar Eugster

anzuhaften. Und es gibt, so ist zu vermuten, auch Wissen, das nicht lehrbar

und nicht banal ist. In BenjaminsUrteil ist es die Kombination, die provoziert:

Macht die Lehrbarkeit die Banalität des Wissens aus? Und wird das Banale in

seiner Bedeutung womöglich ungerechtfertigterweise unterschätzt?

Die vermutlich 1921 niedergeschriebene Notiz, nur hingesetzt und argu-

mentativ nicht hergeleitet, ist in mehrfacher Hinsicht unscheinbar. Benja-

min hat sie in Kleinstschrift auf einem kleinformatigen Zettel von gerade mal

8x11 Zentimeter festgehalten (vgl. dazu die Edition des Faksimiles in Wal-

ter Benjamin Archiv, 2006, S. 35). Die wenigen Zeilen sind in ihrem Frag-

mentcharakter nicht nur räumlich versprengt, sie befassen sich auch mit ei-

nem Begriff, der in Benjamins Erkenntnistheorie keinen systematischen Ort

einnimmt. Von Wissen spricht Benjamin in seinen Texten kaum. Das könn-

te damit zusammenhängen, dass die fünf im Fragment aufgezählten und

nur knapp ausgeführten Arten eigentümlich heterogen nebeneinander ste-

hen bleiben und kein Ganzes einer Theorie des Wissens bilden. Neben dem

lehrbaren Wissen nennt er »Das Wissen der Wahrheit« (das es nach Benja-

min aber nicht gibt!), »Das erlösende Wissen«, »Das bestimmende Wissen«

und schließlich »Das Wissen aus Einsicht oder Erkenntnis« (Benjamin, 1985,

S. 48f.). Aus dieser Vielgestaltigkeit der Arten wird ersichtlich, Wissen ist bei

Benjamin nicht mehr, aber eben auch nicht weniger als eine Art Ausläufer

seiner frühen sprachphilosophischen Texte, ein Mitläufer seiner in den Jah-

ren danach ausgearbeiteten erkenntniskritischen Schriften und ein Vorläufer

der geschichtsphilosophischen Projekte der späten Werkphasen. Und so ent-

rätselt sich die Banalität des lehrbaren Wissens im Kontext der Architektur

von Benjamins Gesamtwerk. In seiner frühen Schrift Über die Sprache über-

haupt und über die Sprache des Menschen zeichnet er in einer ideengeschichtlich

reichlich extravaganten Lektüre der ersten Genesis-Kapitel die Geschichte des

Sprachverfalls nach, in deren Verlauf die Sprache aus dem Schöpfungswort

Gottes zur ursprünglichen und eigentlichen Sprache des Menschen wird, der

den Tieren ihren Namen gibt. Durch den Sündenfall tritt die paradiesische

Sprache aus sich heraus und wird zur Sprache des Wissens:

»Die Erkenntnis, zu der die Schlange verführt, das Wissen, was gut sei und

böse, ist namenlos. […] Das Wissen um gut und böse verlässt den Namen,

es ist eine Erkenntnis von außen […]. Der Name tritt aus sich selbst in dieser

Erkenntnis heraus: Der Sündenfall ist die Geburtsstunde des menschlichen

Wortes […]. DasWort soll etwasmitteilen (außer sich selbst). Das ist wirklich

der Sündenfall des Sprachgeistes.« (Benjamin, 1980b, S. 152f.).

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik 135

Mit dem Turmbau zu Babel zerfällt die Sprache in verwirrende Vielheiten,

und der Mensch verfällt aus der urtümlichen Unmittelbarkeit von Namen

und Sprache in den »Abgrund der Mittelbarkeit aller Mitteilung, des Wor-

tes als Mittel, […] in den Abgrund des Geschwätzes« (Benjamin, 1980b, S. 154).

Banal sind Mitteilungen, weil sie dem Kern der Sprache außen vor bleiben.

Aber gerade dadurch weisen sie ihre Lehrbarkeit aus. Mitteilungen sind eben

(und bloß) mitteilbar, dafür können sie erklärt und über sie kann verfügt wer-

den. Unverfügbar und daher nicht zu lehren wäre demgegenüber dasWissen,

das das Handeln bestimmt, denn es führt in seinem sprachlichen Moment,

verwandt dem Begriff des Tao, zum Schweigen (Benjamin, 1985, S. 48f.). Die

Lehrbarkeit gründet also in der Beredsamkeit der mitteilenden Sprache, die

unumgänglich, aber immer auch latent babylonisch geschwätzig ist.

In Benjamins mythologisierender Rekonstruktion des zeitlosen Ur-

sprungs oder Urgrundes der Sprache zeigt sich die Unaufgeregtheit des

Banalen. Wie es seine Wortgeschichte nachvollziehbar macht, meint »banal«

zunächst etwas, das gemeinsam genutzt wird, also gemeinnützig ist. Erst

später verschiebt sich seine Bedeutung hin zum »Normalen« und danach

in Abwertung zum »Nichtssagenden« (Kluge, 1995, S. 77). Der Nicht-Ort,

die Utopie des paradiesischen Urzustandes will daran erinnern – obgleich

es nichts geben kann, an das dabei zu erinnern wäre –, dass hinter der

Selbstverständlichkeit der mitteilenden Sprache ein symbolischer Urkern

des Sprachlichen wirkt, ohne den die Selbstgenügsamkeit der Mitteilung in

letzter Konsequenz nicht zu denken ist. Um die alltägliche Sprache kommen

wir, wenn es um die Praxis des Denkens geht, nicht herum, aber die Sprache

kommt nicht umhin, sich selbst in Frage zu stellen und ihren Wesenskern

diesseits ihres Informationsgehalts zu ergründen. In seinen kulturtheoreti-

schen Schriften entwickelt Benjamin diese Denkfigur weiter und überträgt

sie auf eine Wahrheitstheorie im engeren Sinne. In der »Erkenntniskriti-

sche[n] Vorrede« zum Ursprung des deutschen Trauerspiels ist es die strenge

Unterscheidung von Erkenntnis und Wahrheit, die die vorschnelle Überhö-

hung des Erkennens relativiert: »Die Erkenntnis richtet sich auf das Einzelne,

auf dessen Einheit aber nicht unmittelbar« (Benjamin, 1980a, S. 209f.). Die

Wahrheit ist demgegenüber diese unvermittelte und unerfragbare Einheit,

die sich nicht in begrifflichen Urteilen erfassen, sondern nur kontemplativ

darstellen lässt.

»Der Gegenstand der Erkenntnis als ein in der Begriffsintention bestimm-

ter ist nicht die Wahrheit. Die Wahrheit ist ein aus Ideen gebildetes intenti-

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


136 Balthasar Eugster

onsloses Sein. Das ihr gemäße Verhalten ist demnach nicht ein Meinen im

Erkennen, sondern ein in sie Eingehen und Verschwinden. Die Wahrheit ist

der Tod der Intention.« (Benjamin, 1980a, S. 216).

So kryptisch solches, hier weitgehend aus dem Zusammenhang gerissenes,

Denken anmuten muss, so pointiert bringt es auf den Punkt, um was es ei-

ner kritischen Analyse des Wissens und seiner Produktion zunächst gehen

muss: Benjamins unnachsichtiges Hinterfragen des Erkennens und des Seins

der Wahrheit re- und präformuliert in originärer, ja eigenwilliger Ausgestal-

tung die wissenstheoretische Kardinalfrage nach derMöglichkeit von wissen-

schaftlichem Wissen. Wie kann Erkenntnis ohne Bezugnahme auf Referen-

zen außerhalb ihrer selbst, also ohne »fremde« Autoritäten, sich selbst be-

gründen und Wissen schaffen, das angemessen stabil und doch auch flexibel

genug sich selbst zu relativieren und weiterzuentwickeln vermag? Bei Benja-

min ist die Differenz von Erkenntnis undWahrheit dieTheorienaht, die trennt

und doch verbindet, weil Erkenntnis und Wahrheit aufeinander verweisen –

oder wie er in einem anderen Fragment schon früh festgehalten hat: »Er-

kenntnis und Wahrheit sind niemals identisch; es gibt keine wahre Erkennt-

nis und keine erkannte Wahrheit. Jedoch sind gewisse Erkenntnisse unnach-

laßlich zur Darstellung der Wahrheit erfordert.« (Benjamin, 1985, S. 48). Da-

bei sind für eine systematische Wissenstheorie und -analyse zwei Merkma-

le der benjaminschen Konfigurationen von besonderer Bedeutung. Aus sei-

ner Sprach- und Erkenntnistheorie leitet sich zum einen ab, dass der Gang

der Erkenntnisgewinnung kein kontinuierliches, immerwährend sich kumu-

lierendes Fortschreiten und Anwachsen des Wissens ist. Schon im Ursprung

des deutschen Trauerspiels wird deutlich, wie die Darstellung der Wahrheit (als

Korrektiv des Erkennens) dem Denkfluss Einhalt gebieten muss (Benjamin,

1980a, S. 209). Dieses Ab- und Neuansetzen elaboriert Benjamin in seinem

Spätwerk als »Dialektik imStillstand«: »ZumDenken gehört ebenso die Bewe-

gung wie das Stillstellen der Gedanken« heißt es etwa im Konvolut N der Auf-

zeichnungen und Materialien zum geplanten Passagen-Werk (Benjamin, 1982,

S. 595). DasWahre als der notwendige, aber immer flüchtige Referenzrahmen

der Erkenntnis hebt das Diskontinuierliche des Erkenntnisfortgangs hervor,

angesichts dessen der Fortschritt des Erkennens dialektisch zurechtzurücken

ist.

Benjamins vieldimensionales Theoriemosaik verdeutlicht zum anderen

die engmaschige Verwobenheit von Erkennen und Lehren. Didaktik will die

Sachwelt begrifflich und urteilend zum Erkennen bringen und das Darstel-

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik 137

lungsproblem des Seins der Wahrheit eliminieren (Benjamin, 1980a, S. 207).

Das ist ihr Wesen und darin kann sie nicht anders. Und darin erweist sich die

Banalität, aber auch die Autorität des lehrbaren Wissens. Mit und über Ben-

jamin hinaus konturiert sich die Form, in welcher die Frage nach dem Grund

und damit auch der Didaktik des (wissenschaftlichen) Wissens zu stellen ist.

Es geht darum, wie Wissen seine Grenzen selbst erkennen und sich daraus

seiner Entgrenzung bemächtigen kann. Und es ist zu klären, inwiefern

Didaktik für diese (De-)Limitation notwendige Bedingung ist. Die folgenden

Erwägungen und Ausführungen möchten die These erhärten, dass es die

Kritik am Wissen im Wissen, also die Kritik des Wissens an sich selbst ist,

die Erkenntnisgewinne und damit Wissenschaft ermöglicht, und dass diese

Erkenntnis- und Wissenskritik die Form des Didaktischen als Methode der

Erkennbarkeit – mit Benjamin muss es heißen: unnachlasslich – erfordert.

Dazu werden zunächst grundlegende Struktur- und Prozesselemente der

Wissenskritik skizziert (2), um daraus Wissenschaftsdidaktik als Reflexion

und Praxis der Wissenskritik abzuleiten (3). Abschließend sei ein Ausblick

auf die Institutionalisierbarkeit einer so konzipierten Wissenschaftsdidaktik

umrissen (4).1

2 Wissenskritik

Erkenntnis ist nicht selbstverständlich. Sie muss gewonnen und zuweilen

erstritten werden – und sie muss sich an den Ansprüchen der Wahrheit be-

haupten, über die sie nicht verfügt. Ihre radikale Infragestellung erfährt sie

schon in den frühen Dialogen Platons. Im Menon suchen Sokrates und sein

Gesprächspartner, nach welchem der Dialog benannt ist, eine Definition der

Tugend herzuleiten, um deren Lehrbarkeit zu prüfen. Menon weicht nach ei-

ner entsprechenden Aufforderung des Sokrates aus und stellt mit Bezug auf

dessen Bekenntnis, dass auch er nicht wisse, was die Tugend sei, die Gegen-

frage: »Und wie willst du denn das suchen, Sokrates, von dem du überhaupt

nicht weißt, was es ist?« (Platon, 2018, 80d). Das erkenntnistheoretische Pro-

blem benennt Sokrates, wenn er Menons Einwand in seinen eigenen Worten

wiedergibt:

1 Ines Langemeyer danke ich für wertvolle Hinweise und Anregungen.

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


138 Balthasar Eugster

»Siehst du, was für ein eristisches Argument du da ausspinnst, dass es al-

so einem Menschen weder möglich ist, zu suchen, was er weiß, noch, was

er nicht weiß; denn er würde ja wohl nicht suchen, was er weiß, – denn er

weiß ja, und für so jemanden ist eine Suche überflüssig – noch, was er nicht

weiß, – denn er weiß ja nicht, wonach er suchen soll.« (Platon, 2018, 80e).

Auch wenn Sokrates (und mit ihm Platon) Menons Argument als streitsüch-

tiges (eristisches) disqualifiziert (vgl. dazu Ebert, 2018, S. 93ff.), das in ihm

zum Ausdruck gebrachte Paradoxon ist als Problemlage gesetzt und wird in

seiner Rezeption nachhaltig Wirkung erlangen (Ebert, 2018, S. 170ff.). Sokra-

tes/Platon entfaltet in unmittelbarer Reaktion darauf die Lehre derWiederer-

innerung (anámnēsis), die es der unsterblichen Seele ermöglicht, sich an ein

vorgeburtlichesWissen zu erinnern, das also vorhanden, aber nicht unmittel-

bar verfügbar ist. Als praktischen Beleg inszeniert Sokrates mit einem Die-

ner des Menon die berühmte Geometriestunde, die aufzeigen soll, wie der

ungeschulte Jüngling durch die richtigen Fragen des Sokrates sein Vorwissen

abrufen und nutzbar machen kann. Die philosophische Interpretation dieser

Szenerie ist höchst kontrovers (z.B. Ebert, 2018, S. 95ff.; Lee, 2010; Szlezák,

2021, S. 317ff. und 677), ihre Bedeutung für die Pädagogik hingegen nicht zu

überschätzen. Das sokratische Gespräch wird zur prägenden Grundform für

die Ausbalancierung von unterrichtender Führung und dem Zugeständnis an

die denkende Eigentätigkeit der Lernenden (zur Übersicht etwa Birnbacher

& Krohn, 2002). Dabei gerät aber die erkenntnistheoretische Ausgangsfrage,

wie sie imMenon-Dialog den Anstoß und den Kontext zu Sokrates’ Unterwei-

sungsstunde gibt, oft und schnell aus demBlick. Für den Zusammenhang von

Erkenntnis und Didaktik ist es aber bezeichnend und wesentlich, dass Sokra-

tes sein Vorgehen, das er im Dialog Theaitetos nach dem Beruf seiner Mutter

als Hebammenkunst (Maieutik) beschreibt (Platon, 1958, 148e-151d, 161e), als

Antwort auf Menons Frage nach der (Un-)Möglichkeit von Erkenntnis (und

Lernen) demonstriert. Es schwingt in seiner didaktischen Ausgestaltung der

Lehr-Lern-Situation immer die Problemlage mit, wie die lehrende Erarbei-

tung (die didaktische Modellbildung wird später vom »erarbeitenden Unter-

richt« sprechen) Wissen ermöglicht und allererst konstituiert.

Lerntheoretisch sind dieses Vorgehen und das ihm grundgelegte Erkennt-

nismodell unbefriedigend. Aristoteles setzt zu Beginn des ersten Buches der

Zweiten Analytiken in aller Deutlichkeit dagegen: »Jede Unterweisung und

jedes verständige Erwerben von Wissen entsteht aus bereits vorhandener

Kenntnis« (Aristoteles, 2019a, 71a). Ihm geht es dabei nicht mehr um das

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik 139

Lernen, vielmehr baut er in der Folge eine eigentliche Methodik und Theorie

wissenschaftlichen Wissens auf. Wenn er seine Argumentation in der Folge

explizit auf das Ausgangsproblem von Platons Menon spiegelt (Aristoteles,

2019a, 71a), tut er dies in einer scharfsinnigen Unterscheidung von indukti-

vem und deduktivemVorgehen zur Erlangungwissenschaftlicher Erkenntnis.

Das schließende Fortgehen vom Einzelnen zum Allgemeinen (Induktion) und

danach vom Allgemeinen zum Einzelnen (Deduktion) setzt voraus, dass wir

ums Dasein des Einzeldings und konkret etwa – wie in einem Beispiel der

Zweiten Analytiken – von der allgemeinen Bedeutung eines Dreiecks wissen.

Erst dann kann die Winkelsumme eines (jeden) Dreiecks erkannt werden.

So folgert Aristoteles: »Aber nichts, so glaube ich, hindert daran, dasjenige,

wovon jemand Wissen erwirbt, auf eine Weise zu wissen, auf eine andere

Weise jedoch nicht zu wissen« (Aristoteles, 2019a, 71b; Hervorh. i. O.). Damit

wird Platons gewundener Lösungsansatz des erkenntnistheoretischen Ur-

problems elegant und wirkungsmächtig überboten. Aristoteles dynamisiert

die Erkenntnis gleichsam, indem er den einzelnen Erkenntnisakt als Schritt

von Wissen zu Wissen versteht, näherhin von Vorwissen zu Wissen, das

wiederum nichts anderes als das Vorwissen des nächsten, daran anschlie-

ßenden Erkenntnisaktes bildet (für den weiteren Kontext dieses Konzepts

vgl. etwa Brüggen, 1988, S. 302ff.). Es ist diese Perpetuierung des Wissens,

die das Selbstverständnis abendländischer Wissenschaft nachhaltig prägt.

Wissenschaftliches Wissen ist ein Kontinuum, ein unablässiges Fortschreiten

von Erkenntnis zu Erkenntnis. Vor dem Hintergrund des berühmten ersten

Satzes von Aristoteles’ Metaphysik – »Alle Menschen streben von Natur

nach Wissen« (2019b, 980a) – ist es von da nicht weit bis zur modernen

Wissenschaft, die stetig Erkenntnis an Erkenntnis fügt und damit Wissen

als ein Immer-mehr ausweist. Doch das natürliche Streben nach Wissen als

Motor und Energiequelle des unabsetzbaren Erkenntnisfortgangs enthebt

Wissenschaft pragmatisch der Notwendigkeit, nach den Ursprüngen und

Grenzen ihrer Erkenntnismöglichkeiten zu fragen. Damit bleibt Menons

Herausforderung auch bei Aristoteles, zumindest teilweise, ungelöst, denn

die wahrheitsmäßige Begründung des Vorwissens kann abschließend nicht

geleistet werden. Aber sie wird deutlich handhabbarer, als sie dies in Platons

Wiedererinnerungs- und Ideenlehre noch war. Für die Ausgestaltung moder-

ner Wissenschaftssysteme ist dabei entscheidend, dass und wie Aristoteles

den Inhalt des Wissens mit der Methode von dessen Gewinnung verschränkt.

Die Methoden der Wissensgenerierung wollen Dinge und Zusammenhänge

ursächlich erklären und schaffen mit den erklärten Dingen und Zusammen-

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


140 Balthasar Eugster

hängen Inhalte, die dann eben zu neuem Vorwissen kondensieren können.

Das systematische, also nicht zufällige Wissen um eine Sache gründen wir

in der Kenntnis ihrer Ursache. Im deutschen Wortgebrauch kommt die

wissenschaftstheoretische Pointe trefflich zum Ausdruck: Eine erklärbare

und erklärte Sache hat eine Ur-Sache, die nur zu denken ist, wenn die Sache

(der Inhalt) in ihrer Kausalität methodisch prozessualisiert wird. Inhalt und

Methode sind dasselbe und doch nicht gleich. Sie bedingen einander und

erlangen in ihrer gegenseitigen Abhängigkeit ihre jeweilige Unabhängigkeit.

Dieses Gefüge wechselwirkender Ursächlichkeit konstituiert Wissen-

schaft seit Aristoteles. Ihre moderne Gestalt erhält sie insbesondere durch

die disziplinäre Ausdifferenzierung während des 19. Jahrhunderts (vgl. etwa

bei Stichweh, 1979). Organisationsform dieser fachlichen Neugliederung

ist die Forschungsuniversität (vgl. Clark, 2006), deren Grundlage ein Ver-

ständnis des Forschens als »Aktivität und Ruhelosigkeit« ist (Stichweh, 1994,

S. 230). Und daraus resultiert wissenschaftliches Wissen als »das temporä-

re Resultat selektiver Prozesse« (Stichweh, 1994, S. 231). Das aristotelische

Erkenntniskontinuum wird beschleunigt, sodass die Methode wichtiger

wird und wichtiger sein muss als der Inhalt des Wissens. Die Methode als

Methode ist nun das Beständige, auch wenn sie selbst zum Inhalt, zum

Gegenstand des Forschens wird und damit selbstverständlich auch dem

Primat der notwendigen Veränderung unterworfen ist.

Das Oszillieren zwischen Inhalt und Methode (beim Vorrang der Metho-

de) ist die moderne Ausformung des aristotelischen Vermächtnisses. Die dem

wissenschaftlichenWissen zugrunde gelegte Frage ist seit PlatonsMenon aber

dieselbe geblieben: Wie kann – wenn sich das Wissen auf keine andere Au-

torität als sich selbst stützen darf – auch radikal neues Wissen ermöglicht

werden, das sich nicht einfach aus dem schon bekannten Wissen ergibt? Auf

Aristoteles aufbauend, muss die moderneWissenschaftslehre erkennen, dass

es das Wissen nicht als inhaltlichen Gegenstand gibt, den die Forschenden

von außen bearbeiten, in Frage stellen und dadurch weiterentwickeln. Das

Wissen ist die Unruhe des Oszillierens zwischen Inhalt und Methode, das als

Inhalt die Methode einschließt und als Methode selbst Inhalt ist. Es trägt die

Veränderung in sich und trägt sie in sich aus – ja, es ist nichts anderes als

Veränderung, weil es nur zwischen Inhalt und Methode seinen epistemischen

Ort hat. In dieser Zwischenlage, die keine Lage, sondern ein Changieren, ein

Schweben ist, verweist das wissenschaftliche Wissen immer auf sich selbst,

so wie es sich dies als wissenschaftlichesWissen selbst aufgegeben hat, um sich

von niemandem und nichts außer sich selbst abhängig zu machen. Es kann

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik 141

und darf nicht anders. Das ist sein absolutes Gebot, gerade weil wissenschaft-

liches Wissen darum weiß, wie es historisch und sozial, kulturell und sprach-

lich bedingt – in seinem Selbstanspruch muss es heißen: verunreinigt – ist.

Die Wissen(schaft)ssoziologie und die historische Wissen(schaft)sforschung

mögen wissenschaftliche Selbstüberhöhungen relativieren (zur Übersicht et-

wa Schützeichel, 2007; Maasen, Kaiser, Reinhart & Sutter, 2012; Füssel, 2021;

Sommer, Müller-Wille & Reinhardt, 2017), sie selbst sind aber, indem sie dies

tun, nicht weniger selbstgenügsam und selbstverweisend.

Aus der Selbstbezüglichkeit kann wissenschaftliches Wissen sich nicht

entwinden. Doch indem es immer und nur auf sich selbst verweist, verweist

wissenschaftliches Wissen über sich hinaus. Das ist seine paradoxale Ver-

fasstheit und zugleich der Ursprung seiner Mächtigkeit. Jedes Moment wis-

senschaftlichen Wissens – und nur als Momentaufnahme, als Stillstand des

permanenten Oszillierens wird Wissen greifbar – weist das ausweglose Zir-

kulieren zwischen Inhalt und Methode aus. Und es ist die Doppeldeutigkeit

des Begriffs »ausweisen«, die das Paradox des wissenschaftlichenWissens be-

nennt: Wissen, das sich als Wechselspiel zwischen Inhalt und Methode aus-

weist, weist seine Identität nach, die gerade in diesem Wechselspiel besteht.

Das Wissen verweist sich im Moment dieses Nachweises aber auch seiner

Identität, es weist sich aus der Einheit von Inhalt und Methode aus, weil es

diese Einheit nur in der Verschiedenheit, in der Uneinheitlichkeit von Inhalt

und Methode gibt. Gemeint ist damit nicht, dass Wissen im Moment seiner

Identität erkennt, dass es auch seine Grundlagen und danach die Grundla-

gen seiner Grundlagen methodisch zu befragen hat und damit in einen nie

abschließbaren Regress verfällt. In einem Regress würde das Wissen zwar

zeitlich unendlich iteriert, aber widerspruchslos innerhalb seiner Grenzen

verbleiben. Die doppelte Verweisung des wissenschaftlichenWissens auf sich

selbst und über sich hinaus ist keine Folge von Prozessschritten. Sie ist die

Zeitlosigkeit der – durchaus in Anspielung auf Jacques Derrida (2003) – un-

möglichen Möglichkeit, dass wissenschaftliches Wissen sich und seine Sys-

tematik genau dann und immer dann kritisch in Frage stellt, wenn es sei-

ne Gültigkeit postuliert. Über sich hinaus weist wissenschaftliches Wissen,

weil es als wissenschaftliches Wissen die Verwiesenheit auf sich selbst akzep-

tieren muss, obgleich sie diese nicht akzeptieren kann. Das ist die Kritik des

Wissens an sich selbst, also die Kritik am Wissen im und aus dem Wissen.

Wissenschaftliches Wissen ist Objekt und Subjekt der Kritik in einem. Kritik

geschieht dem Wissen nicht (von außen), sie ereignet sich alsWissen (in sei-

nem Inneren).WissenschaftlichesWissen ist Kritik. Es will sich als Lehrbuch-

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


142 Balthasar Eugster

wissen verfestigen, also kanonisiert werden (vgl. dazu auch Eugster, 2020a).

Es kann Wissen nur sein, wenn es Gültigkeit beansprucht. Und doch weiß

das wissenschaftliche Wissen, dass seine Gültigkeit eine bloß auf Zeit gülti-

ge ist. Mehr noch: Seine Kanonisierung ist ihm wesensmäßig Anliegen und

zugleich will und muss es sich dem Kanon und damit sich selbst widersetzen

(vgl. Eugster & Tremp, 2018 und Tremp & Eugster, 2019). Bei Aristoteles ist

grundgelegt, wie die Wissenschaft diesen Widerspruch handhabbar macht,

indem sie auf den Fortschritt der Erkenntnisgewinnung setzt und sich damit

abfindet, wie das je eigene, das jeweiligeWissen nur so lange gilt, bis dieWis-

senschaft es besser weiß. So lässt sich umgehen, dass es jede neue Erkenntnis

schon im Moment ihres Erscheinens besser weiß, als sie es zu diesem Zeit-

punkt wissen kann.Wer forschendWissenschaft betreibt, geht mit aller Kraft

gegen den Irrtum an, doch wäre der Wissenschaft und den Forschenden –

wie Hegel in der Einleitung zur Phänomenologie des Geistes mit spitzer Feder

warnt – die »Furcht zu irren schon der Irrtum selbst« (1986, S. 69).

Wissenschaftliches Wissen hat argumentativ nur sich selbst, aber gera-

de dadurch entgrenzt es sich bis zum anderen, das heißt der Kritik seiner

selbst. Das Verweisen auf sich selbst, das über sich hinaus verweist, ist die

paradoxale Verfasstheit des wissenschaftlichen Wissens – und Wissenschaft

ist die Entfaltung dieses Paradoxons. Ganz im innersten Kern der Wissen-

schaft qua Wissenschaft ist Wissenskritik die Dialektik dieses Verweisungs-

zusammenhangs, also des paradoxen, auf sich selbst beschränkten und dabei

sich entgrenzenden Wissens. Dialektisch verfährt Wissenskritik und ist sie

begründet, weil ihre Kritik des Wissens aus der Genese und dem Begriff des

Wissens selbst sich ergibt. Erst das referenzlose, das sich selbst als letzte Au-

torität einsetzende Wissen, hat als wissenschaftliches Wissen das letzte Wort.

Nicht, dass es von außen darin nicht in Frage gestellt werden könnte (was es

natürlich immer wieder und auch aus der metawissenschaftlichen Selbstre-

flexion heraus ständig wird), und nicht, dass es sozial und historisch nicht

präformiert wäre (was es als gesellschaftliches Phänomen und System selbst-

redend ist) – der doppelte Selbstverweis desWissens, der in ein und derselben

Erkenntnisbewegung sich ereignet, schließt es wissenstheoretisch gegen au-

ßen und macht in dieser Ereignishaftigkeit die Dialektik der Wissenskritik

aus.

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik 143

3 Wissenschaftsdidaktik

Auf sich und nichts anderes bezogen ist wissenschaftlichesWissen und genau

damit bezieht es sich auf sein Außen, das in seinem Inneren liegt. Das ist der

widersprüchliche Antrieb wissenschaftlicher Erkenntnisgewinnung und -sta-

bilisierung. Weil der Wissenschaft der Widerspruch als ihr Grund gelegt ist,

muss sie aufWiderspruchslosigkeit aus sein.Dazu hat sie die Unterscheidung

zwischen Inhalt und Methode institutionalisiert und in einer wechselstrom-

ähnlichen Wiederholung feinteilig dynamisiert. Lässt sich die Wissenschaft

aber auf das Dialektische dieser Dynamik ein, dann wird ihr auch der Glaube

an die »alleinseligmachende Methode, der die Wissenschaft sich versichert

zu sein glaubt, erschüttert«, wie es Adorno in seiner Vorlesung zu Fragen der

Dialektik pointierend hervorhebt (2021, S. 137). Methode und Material/Inhalt

verfließen, so »daß stets ebenso auch die Methode aus demMaterial, aus dem

Sinn der Phänomene, mit denen man sich befaßt, geschöpft werden muß«

(Adorno, 2021, S. 138). Das ist die Figur, mit der in der Konzeption und Pra-

xis der Wissenschaft die Einheit von Forschung und Lehre zu fundieren ist.

Nur so kann diese ihre mannigfaltige, mit viel akademischem Pathos bela-

dene Beschwörung unterminieren und am Widerspruch des wissenschaftli-

chen Wissens dialektisch Wirkung entfalten. Gegen den Verdacht, dass ihre

Einheit so eindringlich bemüht wird, da sich dadurch gerade die prinzipielle

Differenz zwischen Forschen und Lehren bekräftigen lässt, kann ihre dialek-

tisch verstandene Unität die Einheit in der Differenz herausarbeiten. Lehren

ist Forschen, denn ein wissenschaftlicher Inhalt ist nur darzustellen und dem

Lernen zu vermitteln, weil er als Inhalt allein im Flüchtigen seiner Gültig-

keit, also in der Unbeständigkeit seines Erkenntnisanspruchs (und damit über

ihn hinaus weisend) gedacht werden kann. Und Forschen ist Lehren, weil der

Erkenntnisfortschritt qua Kritik das bestehende Wissen sich selbst (aus sich

selbst heraus) kritisieren lassen muss und dazu sich selbst in seinem Gültig-

keitsanspruch darzustellen (d.h. belehrend zu demonstrieren) hat (zu einer so

verstandenen Einheit von Lehre und Forschung vgl. Eugster, 2011 und Eugs-

ter, 2020b). Die Vermittlung von Wissen relativiert sich selbst und relativiert

damit den Kanon als Fundament der Lehre, so wie das Generieren von neuen

Erkenntnissen Wissen kanonisiert. Die Einheit von Forschung und Lehre ist

deren Ununterscheidbarkeit in der Differenz von Forschung und Lehre.

Das Oszillieren zwischen Inhalt und Methode wird institutionell in der

Einheit von Forschung und Lehre organisiert. Dadurch prozessualisiert und

vergegenständlicht sich Wissenskritik. Ihre Praxis ist zugleich ihre Reflexi-

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


144 Balthasar Eugster

on, weil der Vollzug der Kritik sich immer auf sich selbst bezieht. Insofern

das Lehren als Konstitutionselement des Wissens zumThema wird, zeichnet

sich die reflexive Praxis der Wissenskritik als didaktische aus. Oder anders

formuliert: Die Reflexion und Praxis der Wissenskritik aus der Perspektive

auf das Lehren ist Wissenschaftsdidaktik. Doch macht sie in dieser wissens-

kritischen Bescheidenheit weit mehr als Didaktik aus, denn die wissenschaft-

licheMethodenlehre unterscheidet sich vonWissenschaftsdidaktik nur durch

die Blick- bzw. Reflexionsrichtung. Wissenschaftsdidaktik ist nichts anderes

als wissenschaftliche Methodenlehre hinsichtlich und aus Sicht des Lehrens

(und Lernens). Sie beschreibt und gibt vor, wie Wissenschaft lehrend (und

lernend) Erkenntnisse generiert und handhabt. Und sie zeigt auf und fordert

ein, dass Forschen immer auch als Vermitteln und (Be-)Lehren sich prakti-

ziert. Ihr ist dadurch Reflexion und eben Praxis ein und dasselbe: Wissen-

schaftliches Wissen macht sich – es kann nicht anders – in der Doppeltheit

seiner Verweisung reflektierend selbst zum Thema. Und indem es dies tut –

und allein darin –, realisiert sich in seinem Selbstvollzug das wissenschaftli-

cheWissen. Der Selbstvollzug ist ein Selbstbezug, der Praxis als Reflexion und

Reflexion als Praxis identifiziert. Dadurch repositionieren sich die Methoden

der Wissenschaft. Sie werden nicht auf die Inhalte (das Material) angewen-

det, sondern sie sind die Inhalte in ihrer Erscheinungsform, ihrer Gegeben-

heit. Die Methoden des Lehrens geben demWissen Form, weil sie dasWissen

qua Wissen behandelbar machen. So vermittelt und verändert sich dieses als

reflektierte Praxis der lehrend Forschenden und der forschend Lernenden,

soweit sie ihr Handeln wissenskritisch in den Blick gewinnen.

Dergestalt setztWissenschaftsdidaktik nicht Effektstärken undWirksam-

keiten nach. Sie sucht vielmehr die zuweilen opaken Schichten auf, die dem

Forschen als Lehren Grund geben. Die Frage nach der guten Lehre ist ihr jene

nach ihrem kritischen Potenzial. Wer gut lehrt, entfaltet die inneren Wider-

sprüche des wissenschaftlichen Wissens so, dass es die Widersprüchlichkeit

ist, die das Lernen und zugleich die Formung neuer Wissenspraxis anregt.

Daraufhin sind auch die wissenschaftsdidaktischen Dienstleistungen auszu-

richten. Beratungen und Angebote bemessen sich an ihrem Beitrag zur Pra-

xis und Reflexion der Wissenskritik. Diese Qualität hängt weniger von den

Konzepten und Ausgestaltungsformaten etwa von Kursen oder Anreizsyste-

men als vielmehr von ihrem fachlichen und strukturellen Kontext ab. Wenn

nämlich Wissenschaftsdidaktik als notwendiger Teil der Forschungsmetho-

dik verstanden wird, dann kann die didaktische Grundbildung nicht länger

als Weiterbildung organisiert werden. Vermittlungskompetenzen sind dann

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik 145

als wesentliche Lernziele in die Curricula der grundständigen Lehre zu inte-

grieren, die postgradual durch spezifische Fortbildungen vertieft und ausge-

baut werden. Zunächst ist Wissenschaftsdidaktik stets diskursives Handeln,

so wie Forschungsmethoden ganz selbstverständlich derWissensordnung ein

Netzwerk der Interaktion unterlegen und überlagern. Auf diese Rahmung

können und müssen wissenschaftsdidaktische Angebote referenzieren, und

dieser Bezug fundiert sie konzeptionell.

Didaktik wird dann auch curricular zum Bestandteil der wissenschaftli-

chen Methodenlehre, weil sich die Qualität eines Studienprogramms daran

zu behaupten hat, wie es das paradoxale Ineinander von Inhalt und Methode

zum Sinnhorizont von Hochschulbildungmacht.Wissenschaftsdidaktik ana-

lysiert und modelliert die inneren und äußeren Logiken eines Curriculums in

Hinblick auf den Aufbau wissenschaftlichen Wissens, das sich radikal und

absolut in Frage stellt, um sich dadurch in seiner Gültigkeit zu stabilisieren.

Entsprechend sind wissenschaftliche Bildungsgänge und Lehr-Lernsettings

wissenschaftsdidaktisch zu entwerfen. Ihnen hat es darum zu gehen, sorg-

sam und hartnäckig die Konstitutions- und Gelingensbedingungen des in sei-

ner Instabilität stabilen Wissens auszubreiten.

Wissenschafts(aus)bildung ist Sozialisation in das respektvoll rücksichts-

reduzierte Selbstbewusstsein angesichts der Verstrickungen des selbstrefe-

rentiellen Wissens. Gerade darum ist Wissenschaftsdidaktik keine pädagogi-

scheTheorie und Praxis, denn als solche müsste sie sich das Wissen als Lehr-

und Lernobjekt gleichsam entäußern, um es als Normierungsobjekt des Leh-

rens und Lernens operationalisieren zu können. Das aber vermag Wissen-

schaftsdidaktik nicht. Ihr Gegenstand ist kein Gegenstand, sondern das Re-

lationale im Selbstbezug des wissenschaftlichen Wissens (beziehungsweise

der Wissenskritik), der über sich hinaus weist, und sich als diese Relationa-

lität der Vergegenständlichung (der Objektivierung) stets entzieht. Insofern

ist Wissenschaftsdidaktik als Reflexion der Wissenskritik absolute Praxis, die

sich nicht imMuster eines infiniten Regresses immer wieder aufs Neue selbst

theoretisiert, sondern in ihrem absoluten Selbstbezug radikal befangen bleibt

(aber sich gerade dadurch selbst relativiert).

Im hochschulischen Lehralltag mag das zu Verwerfungen führen, weil

auch und besonders an Hochschulen selegierende Bewertungen und Nor-

mierungen von existentieller und unbestreitbarer Bedeutung sind. Wissen-

schaftsdidaktisch sind Leistungsnachweise aber gerade aus der Unausweich-

lichkeit ihrer Widersprüche heraus zu verstehen und zu konzipieren. Es ist

nämlich der Idealfall ihrer Realisierung, wenn Studierende den Dozierenden

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


146 Balthasar Eugster

als Nachweis wissenskritischer Kompetenzen wissenschaftlich nachweisen

können, wie die von ihnen erwartete Musterlösung wissenschaftlich falsch

liegt. Für das wissenschaftsdidaktische Selbstverständnis ist eine solche Ra-

dikalisierung der Praxis aber Ausdruck, dass Wissenschaftsdidaktik weniger

(und damit mehr) als Wissenschaftstheorie sein will. Hartmut von Hentig

spricht in seinem lange nachhallenden Beitrag zum Tagungsband Wissen-

schaftsdidaktik aus dem Jahr 1969 von einer »Wissenschaftswissenschaft« als

der Institutionalisierung einer kooperativen Forschungstätigkeit verschiede-

ner Wissenschaften (von Hentig, 1979, S. 36). Zusammentun sollen sich die

Philosophie als Wissenschaftstheorie, die Wissenschaftsgeschichte, die Päd-

agogik als Didaktik der Wissenschaftspropädeutik, die Psychologie und die

Soziologie als systemkritische Wissenschaften und die Fachwissenschaften,

die in Verbindung mit den Verhaltenswissenschaften die einzelnen Wis-

senschaftsdidaktiken erarbeiten (ebd., S. 37). Von Hentigs »Wunschtraum«

ist der Zeit geschuldet und versucht, Objektivität und Systemkritik zusam-

menzuführen (ebd., S. 37). Neben diesen vergesellschaftenden Momenten

der Wissenschaft finden sich bei ihm aber auch Ansätze wissenskritischen

Denkens: »Weil die Sache, über die sie [= die Wissenschaft, B.E.] Wissen

erwirbt, immer nur in der Perspektive der jeweiligen Beobachtungsmethode

erscheint, gibt Wissenschaft überdies nicht objektive Wahrheit, sondern

immer nur objektivierte Erkenntnis« (ebd., S. 25). Objektivierung läuft auf

Kommunikation und auf Belehrung hinaus und so ist Wissenschaft nichts

anderes als »das Verfahren, durch das ich sichern möchte, daß du siehst, was

ich sehe« (ebd., S. 25). Wissen wird – so von Hentig – durch die Lernformen,

Lernmöglichkeiten und die Lernschicksale hervorgebracht (ebd., S. 30). Und

so wie sich über die Epochen und Jahrhunderte die Formen und Ansätze

des Lernens verändern, so wandeln sich mit ihnen die Wissensformen (ebd.,

S. 31). Wissenschaftsdidaktik, die sich dieser kulturellen Relativierung stellt,

erfordert eine interdisziplinäre Wissenschaftstheorie. Als Wissenschaft der

Wissenschaft entrückt sie aber – so ist gegen von Hentig zu schließen –

auf eine Meta-Ebene und entzieht sich der objektwissenschaftlichen Mit-

verantwortung für das Wissen. Ihr müsste auf der Meta-Meta-Ebene eine

Wissenschaft der Wissenschaft der Wissenschaft übergeordnet werden.

Das Unabschließbare eines solchen Regresses verdeutlicht noch einmal

die Differenz, die sich dazu in einem dialektischen Verständnis der Wissen-

schaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik auftut. Wird die

Selbstbezüglichkeit des wissenschaftlichen Wissens nicht mit jeder Reflexi-

onsschlaufe auf die nächsthöhere Meta-Ebene weitergereicht, sondern in-

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik 147

nerhalb der Praxis der Objektebene als wissenskritische Gleichheit von For-

schung und Lehre erkannt und modelliert, ist Wissenschaftsdidaktik keine

Wissenschaft der Wissenschaft. Sie ist dann einfach nur Wissenschaft, näm-

lich das selbstreflektierende Tun der Wissenschaft, wenn diese sich in der

Paradoxie der über sich hinausweisenden Selbstverwiesenheit – im doppel-

ten Sinne – realisiert. Wissenschaftsdidaktik liest und legt die Spuren der

Wissenskritik, indem sie als Praxis der objektwissenschaftlichen Methodik

auf- und vorzeigt, wie Forschen und Lehren in ihrer Unterschiedlichkeit iden-

tisch sind. Das manifestiert sich plastisch in der Irritation, die sie durch das

Phänomen der Digitalisierung erfährt. Aus der Perspektive der metawissen-

schaftlichen Beobachtung ist die Digitalisierung zunächst eine Störung der

didaktischen Beziehungsgefüge, weil ihre Komplexitäten die Übersichtlich-

keit in den Verhältnissen zwischen Lehrenden, Lernenden und Lehr-Lern-

Gegenständen zu gefährden drohen. Das didaktische Dreieck scheint sich

als Möglichkeitsraum unermesslich zu erweitern und zu dynamisieren, zu-

gleich wird aber befürchtet, dass dies die Stabilisierungsmacht seiner ein-

prägsam einfachen Grundfigur empfindlich einschränken könnte. Zwischen

Euphorie und Fundamentalskepsis verharrt der Diskurs über die Digitali-

sierung im blinden Fleck der Mediendidaktik, die nicht sieht, dass Digita-

lität nichts mit den Medien des Wissens zu tun hat. Eine Wissenschaftsdi-

daktik als Wissenskritik könnte demgegenüber herausarbeiten, wie die Digi-

talisierung ein dem wissenschaftlichen Wissen urtümliches Wesensmoment

aufgreift, es technisch perfektioniert und dadurch das Wissen in seiner ur-

sprünglichen Diskontinuität sich radikalisieren und verändern lässt. Wäh-

rend ein analoges Signal kontinuierliche Werte annehmen kann, ist ein digi-

tales Signal durch diskrete Werte gekennzeichnet. Die Macht der Digitalität

gründet in der Paradoxie, dass das Digitale lückenhaft ist (weil es zwischen

den diskretenWerten immer einen Spalt gibt) und gerade dadurch mit unge-

heuer großen Speicher- und Rechenleistungen Wissenslücken schließen und

neue Sinnzusammenhänge schaffen und behandeln kann. Damit wird offen-

sichtlich, dass und wie wissenschaftliches Wissen immer schon digital ist:

Wissenschaft konstituiert und etabliert sich an den Bruchlinien, also am Dis-

kontinuierlichen (dem Nicht-Analogen) des Wissens und der Erkenntnisver-

mögen, das zeigt sich zum Beispiel auch in der Geschichte ihrer experimen-

tellen Verfahrensweisen und Technologien (dazu etwa Rheinberger, 2007 und

besonders 2021). Der Zusammenhang von Digitalität und Wissensstruktur

reicht aber noch tiefer: Die Spalten im Digitalen und ihre technische Nutz-

barmachung sind nichts anderes als die Operationalisierung der Brüche im

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


148 Balthasar Eugster

Innersten des wissenschaftlichenWissens. So wie die absolute Differenz zwi-

schen den digitalen Grundwerten »1« und »0« auch deren Einheit ausmacht,

gründet wissenschaftliches Wissen im Oszillieren zwischen Inhalt und Me-

thode und fundiert sich damit im unhintergehbaren Selbstverweis des Wis-

sens auf sich selbst, der immer auch sein Anderes, nämlich der Verweis über

sich hinaus ist. Zu vermuten ist: Die Digitalisierung ist in ihrer diskreten

Wertigkeit des Diskontinuierlichen eine Art Materialisierung der Dialektik

der Wissenskritik. In und mit der Digitalisierung lassen sich die An- und

Herausforderungen der Wissenskritik reformulieren und diskursiv zugäng-

lich machen. Genau darin besteht der wissenschaftsdidaktische Gehalt der

Digitalität und der Digitalisierung.

4 Un(be)lehrbarkeit

Leerstellen und Zwischenräume sind der Ort der Kritik, die in der Diskonti-

nuität, in der Unterbrechung des Wissensflusses die dialektische Kontinui-

tät der Erkenntnis begründet sieht. Kritik und Affirmation bedingen und er-

mächtigen sich wechselseitig, bis ihre Grenzlinie als haarfeine kaum mehr

auszumachen ist (exemplarisch zur Herleitung dieser Denkfigur vgl. Menke,

2018). Denken gebietet Einhalt, um unaufhaltsam sich zu entfalten. Bei Wal-

ter Benjamin ist es die Dialektik im Stillstand, die das Erkennen ermöglicht

und es zugleich mit Verweis auf die unverfügbare Wahrheit in die Schran-

ken weist. Ihr gerät die Lehre (ebenso epistemologisch wie geschichtsphiloso-

phisch) in Verdacht, dem Wahren Verrat anzutun, weil sie es unbedacht und

unerahnend mit dem Produkt der Erkenntnis gleichsetzt. In seinem Frag-

ment zu den fünf Arten des Wissens wird »Das Wissen aus Einsicht oder

Erkenntnis« zu einer Grenzerscheinung, die un(be)greifbar aufblitzt: Es »ist

ein höchst rätselhaftes. Es ist etwas, das im Bezirke des Wissens der Gegen-

wart im Bezirke der Zeit gleich sieht. Es existiert nur in einem unfaßbaren

Übergang. Wozwischen? Zwischen der Ahnung und zwischen dem Wissen

derWahrheit«, das es für Benjamin eben nicht gibt (Benjamin, 1985, S. 49). So

allgegenwärtig und doch so flüchtig wie die Gegenwart ist das Wissen, auch

und insbesondere das wissenschaftliche. Es ist »nicht einfach in der Außen-

welt aufzulesen« (Breidbach, 2008, S. 169), es scheint auf und es muss aufge-

wiesen werden. Schon Benjamin spricht in seiner Erkenntnistheorie von der

»didaktischen Autorität der Lehre« und lässt damit auch die Ambivalenz des

wissenschaftlichen Umgangs mit der Wahrheit und dem Erkennen anklin-

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik 149

gen (Benjamin, 1980a, S. 207). Die wissenskritische Selbstanalyse derWissen-

schaft nutzt dieses Spannungsverhältnis konstruktiv, indem sie das Didakti-

sche als Forschungsmethodik erkennt und praktiziert. Als Wissenschaftsdi-

daktik wird die Frage nach dem Lehren und Lernen zum Ausgangspunkt für

die Ergründung des forschenden Wesens der Wissenschaft. Aber damit lässt

sich die Lehrbarkeit des wissenschaftlichen Wissens entgegen vorschnellen

Erwartungen gerade nicht erklären. Im Gegenteil: Es ist die Wissenschafts-

didaktik, die Benjamins These von der Banalität des lehrbaren Wissens ve-

rifiziert und zuspitzt. Wenn sie die unhintergehbare Selbstbezüglichkeit des

wissenschaftlichenWissens und die damit implizierte Selbstverweisung über

sich hinaus herleitet und darstellt, lehrt sie diese. Doch das Umschlagen des

radikalen Selbstverweises in die Totalität des Über-sich-hinaus-Verweisens

kann nicht mehr begründet, sondern nur noch erfahren werden. Der dia-

lektische Widerspruch ist immer wieder aufs Neue ein Ereignis, das nur in

seiner formalen Ereignishaftigkeit, aber nicht in seinem materiellen Gehalt

sprachlich dingfest zu machen ist. Dadurch entzieht sich die Wissenskritik

der Lehrbarkeit. Undweil jedemwissenschaftlichenWissen dieWissenskritik

notwendig inkorporiert seinmuss, um es überhaupt alswissenschaftlichesWis-

sen qualifizieren zu können, hat sich jedes wissenschaftlicheWissen diesseits

der Lehrbarkeit zu verorten. Man kann nicht anders, als wissenschaftliches

Wissen zu lehren und lernend anzugehen, aber gerade dadurch, das heißt,

weil es in seinemWesen immer schon didaktisch verfasst und aufbereitet ist,

erweist sich wissenschaftliches Wissen als unlehrbar und unbelehrbar, denn

es ist stets mehr, als was es erklärt, weil es das, was es erklärt, im Erklären

selbstkritisch für unerklärt (und unerklärbar), nämlich für kritikbedürftig er-

klärt. Wissenschaftliches Wissen ist nur in der widersprüchlichen Doppelt-

heit des Verweisens zu prozessualisieren. Das ist der Modus der Wissenskri-

tik, der Kritik selbstgenügsam nur sich selbst und nichts anderem zugesteht,

obgleich er um die Fragwürdigkeit dieser Vereinseitigung nur zu gut weiß. In

diesem Sinne ist wissenschaftliches Wissen nicht und durch nichts zu beir-

ren, es ist in seinem didaktischenWesen unbelehrbar widerständig gegen die

Kunstfertigkeit des Lehrens. Dieser Befangenheit verdankt sich und für die

Sprengkraft dieses Zusammenhangs verbürgt sich die Wissenschaftsdidak-

tik. Sie ist Didaktik als Kritik der Didaktik, so wie wissenschaftliches Wissen

nur als Kritik des wissenschaftlichen Wissens zu denken ist.

Zur Wissenschaft als wissenskritischer Praxis wird Wissen aber erst,

wenn es als gesellschaftlich etabliertes Handlungsmuster institutionalisiert

und als eine soziale Leitinstanz anerkannt wird. Die Entstehung und die

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


150 Balthasar Eugster

Geschichte der europäischen Universität machen deutlich, wie die Institutio-

nalisierung der Wissenschaft in der (sonder)rechtlich abgesicherten Freiheit

der Lehre und später der Forschung mit ihrer organisationalen (Selbst-)Ver-

einnahmung ringt. Wissenschaft muss ihre Identität in Abgrenzung, aber

zugleich im affirmativen Bezug zu ihrer Administrierung aufbauen. Die

Dreiheit von Forschung, Lehre und Verwaltung ist Voraussetzung für das

Funktionieren der Wissenschaft (vgl. dazu Baecker, 2010). Wenn der Unter-

schied von Forschung und Lehre nichts anderes als der Grund ihrer Einheit

ist, dann ist zu vermuten, dass auch ihre Differenz zur Verwaltung nur

innerhalb ihrer Einheit, das heißt als Identität von Forschung, Lehre und

Verwaltung festzumachen ist. Daran muss sich auch die Institutionalisie-

rung der Wissenschaftsdidaktik orientieren. Sie hat in den Fachkulturen

und Fachdiskursen ihren Grund und in den Organisationseinheiten der For-

schung und Lehre ihren Ort. Mitgetragen und mitgefördert wird sie durch

die Forschungs- und Lehrstrategie der gesamtinstitutionellen Führungs-

gremien, womit sie auf den unterschiedlichen Ebenen der Organisation

administrativer Stabilisierungen bedarf. Wissenschaftsdidaktik verwaltet

nicht und lässt sich nicht einverwalten, weil sie sich als Kritik des Wissens

gegen Ordnungsverfügungen und Formalisierungen sperrt, ohne sich diesen

entwinden zu können.

Literatur

Adorno, T.W. (2021). Fragen der Dialektik (1963/64). Nachgelassene Schriften. Abtei-

lung IV: Vorlesungen Band 11. Hrsg. von Chr. Ziermann. Berlin: Suhrkamp.

Aristoteles (2019a).Philosophische Schriften, Band 1. Übersetzt vonH.G. Zekl und

W. Detel. Hamburg: Felix Meiner.

Aristoteles (2019b). Philosophische Schriften, Band 5. Nach der Übersetzung von

H. Bonitz, bearb. von H. Seidl. Hamburg: Felix Meiner.

Baecker, D. (2010). Forschung, Lehre und Verwaltung. In Unbedingte Univer-

sitäten (Hrsg.),Was passiert? Stellungnahmen zur Lage der Universität (S. 311-

332). Zürich: Diaphanes.

Benjamin,W. (1980a).Gesammelte Schriften, Band I. Abhandlungen.Hrsg. von R.

Tiedemann & H. Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Benjamin, W. (1980b). Gesammelte Schriften, Band II. Aufsätze, Essays, Vorträge.

Hrsg. von R. Tiedemann & H. Schweppenhäuser. Frankfurt a.M.: Suhr-

kamp.

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik 151

Benjamin,W. (1982).Gesammelte Schriften, BandV.Das Passagen-Werk.Hrsg. von

R. Tiedemann. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Benjamin, W. (1985). Gesammelte Schriften, Band VI. Fragmente – Autobiographi-

sche Schriften.Hrsg. von R. Tiedemann & H. Schweppenhäuser. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp.

Birnbacher, D. & Krohn, D. (Hrsg.). (2002).Das sokratische Gespräch. Stuttgart:

Reclam.

Breidbach, O. (2008). Neue Wissensordnungen. Wie aus Informationen und Nach-

richten kulturelles Wissen entsteht. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Brüggen, F. (1988). Lernen – Erfahrung – Bildung oder Über Kontinuität und

Diskontinuität im Lernprozeß. Zeitschrift für Pädagogik, 34(3), 299-314.

Clark, W. (2006). Academic charisma and the crigins of the research university. Chi-

cago: The University of Chicago Press.

Derrida, J. (2003). Eine gewisse unmögliche Möglichkeit, vom Ereignis zu sprechen.

Aus dem Französischen von S. Lüdemann. Berlin: Merve.

Ebert, T. (2018). Platon: Menon. Übersetzung und Kommentar. Berlin: De Gruyter.

Eugster, B. (2011). Die Einheit von Forschung und Lehre. Eine Anmaßung.

In M. Weil, M. Schiefner, B. Eugster & K. Futter (Hrsg.), Aktionsfelder der

Hochschuldidaktik. Von der Weiterbildung zum Diskurs (S. 237-250). Münster:

Waxmann.

Eugster, B. (2020a). Klassiker – Kanon – Disziplin. Die Konstruktion von

Klassischem. In P. Tremp & B. Eugster (Hrsg.), Klassiker der Hochschuldi-

daktik? Kartografie einer Landschaft (S. 13-31). Wiesbaden: Springer VS.

Eugster, B. (2020b). Schweigen, zuhören, kritisch weiterdenken. Vorlesungen

und die Wissenschaftlichkeit wissenschaftlichen Wissens. In R. Egger &

B. Eugster (Hrsg.), Lob der Vorlesung. Vorschläge zur Verständigung über Form,

Funktion und Ziele universitärer Lehre (S. 137-164). Wiesbaden: Springer VS.

Eugster, B. & Tremp, P. (2018). Lehre als Zugang zum Fach. Plädoyer für eine

didaktische Wissenschaftssozialisation. In M. Weil (Hrsg.), Zukunftslabor

Lehrentwicklung. Perspektiven auf Hochschuldidaktik und darüber hinaus (S. 75-

93). Münster, New York: Waxmann.

Füssel, M. (2021).Wissen. Konzepte – Praktiken – Prozesse. Frankfurt a.M.: Cam-

pus.

Hegel, G.W.F. (1986). Phänomenologie des Geistes. Theorie-Werkausgabe, Band

3, hrsg. von E. Moldenhauer & K.M. Michel. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kluge, F. (1995). Etymologisches Wörterbuch der deutschen Sprache (23., erw. Auf-

lage). Bearbeitet von Elmar Seebold. Berlin: De Gruyter.

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


152 Balthasar Eugster

Lee, S.-I. (2010). Platons Anamnesis in den frühen und mittleren Dialogen.

Zur Metapher des <vorgeburtlichen Lernens oder Erkennens>. Antike und

Abendland, 46(1), 93-115.

Maasen, S., Kaiser, M., Reinhart, M. & Sutter, B. (Hrsg.). (2012). Handbuch

Wissenschaftssoziologie. Wiesbaden: Springer VS.

Menke, (2018). Zweite Natur. Der schwerste Punkt. In C. Menke (Hrsg.), Au-

tonomie und Befreiung. Studien zu Hegel (S. 119-148). Berlin: Suhrkamp.

Platon (1958). SämtlicheWerke, Band 4.Nach der Übersetzung von F. Schleier-

macher hrsg. vonW.F.Otto, E. Grassi & G. Plamböck.Hamburg: Rowohlt.

Platon (2018).Menon.Nach der Übersetzung von T. Ebert,Platon:Menon.Über-

setzung und Kommentar. Berlin: De Gruyter.

Rheinberger, H.-J. (2007). Wie werden aus Spuren Daten, und wie verhalten

sich Daten zu Fakten? In D. Gugerli, M. Hagner, M. Hampe, B. Orland, P.

Sarasin & J. Tanner (Hrsg.), Nach Feierabend. Zürcher Jahrbuch für Wissens-

geschichte 3, Daten (S. 117-125). Zürich: Diaphanes.

Rheinberger, H.-J. (2021). Spalt und Fuge. Eine Phänomenologie des Experiments.

Berlin: Suhrkamp.

Schützeichel, R. (Hrsg.). (2007). Handbuch Wissenssoziologie und Wissensfor-

schung. Konstanz: UVK Verlagsgesellschaft.

Sommer, M., Müller-Wille, S. & Reinhardt, C. (Hrsg.) (2017). Handbuch Wis-

senschaftsgeschichte. Stuttgart: J.B. Metzler.

Stichweh, R. (1979). Differenzierung der Wissenschaft. Zeitschrift für Soziologie,

8(1), 82-101.

Stichweh, R. (1994). Die Einheit von Lehre und Forschung. In R. Stichweh

(Hrsg.),Wissenschaft, Universität, Professionen. Soziologische Analysen (S. 228-

245). Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Szlezák, T.A. (2021). Platon. Meisterdenker der Antike. München: C.H. Beck.

Tremp, P. & Eugster, B. (2019). Lehr- und Lernfreiheit. Bildungskonzeptio-

nelle Überlegungen als Beitrag zur hochschuldidaktischen Forschung. In

T. Jenert, G. Reinmann & T. Schmohl (Hrsg.), Hochschulbildungsforschung.

Theoretische, methodologische und methodische Denkanstöße für die Hochschuldi-

daktik (S. 41-56). Wiesbaden: Springer VS.

von Hentig, H. (1970).Wissenschaftsdidaktik. In H. von Hentig, L. Huber & P.

Müller (Hrsg.), Wissenschaftsdidaktik. Referate und Berichte von einer Tagung

des Zentrums für interdisziplinäre Forschung der Universität Bielefeld am 11. und

12. April 1969 (S. 13-40). Fünftes Sonderheft der Neuen Sammlung. Göttin-

gen: Vandenhoeck & Ruprecht.

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wissenschaftsdidaktik als Reflexion und Praxis der Wissenskritik 153

Walter Benjamin Archiv (Hrsg.). (2006).Walter Benjamins Archive. Bilder, Texte

und Zeichen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460979-007 - am 14.02.2026, 07:56:35. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460979-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

