
Die ethisch-politische Aporie des Queer-Begriffs 

Zu einer alteritätsethischen Konzeption queerer Subjektivität 

Anna Fleischer 

Das Werk geht über sich selbst hinaus, es übersteigt die Schranken des Begriffs, 
die es für die eigenen seiner Selbst-Präsentation ausgibt. Wenn aber das Ereig
nis dieses Werks so seine eigenen Grenzen übersteigt, mithin diejenigen, die sein 
Diskurs sich selbst zu setzen scheint […], so würde dies dort geschehen, wo es sich 
auf das Experiment der Aporie einläßt […]. 
Derrida, Aporien, 59 

Der vorliegende Text stellt einen Versuch dar, die Konzeption queerer Subjektivi
tät, wie sie seit den 1990er Jahren im Forschungsfeld der Queer- und Gender Stu
dies in unterschiedlichen Weisen entworfen wurde, anhand einiger alteritätsethi
scher Überlegungen des französischen Phänomenologen Emmanuel Lévinas zu re
kontextualisieren.1 Dabei soll die definitorische Ambiguität des Queer-Begriffs – als 
eine »anti-identitarian identity«, wie Leo Bersani (1996, 101) es paradigmatisch zu
sammenfasst – in einen Zusammenhang mit dem sogenannten ethisch-politischen 
Verhältnis bei Lévinas gestellt werden, welches im Folgenden als ein grundlegend 
aporetisches Verhältnis rekonstruiert wird: Mit dem Eintritt des ›Dritten‹ und der da
mit ins Feld geführten Forderung nach Gerechtigkeit verkompliziert sich die dyadi
sche und asymmetrische Alteritäts-Ethik des »Von-Angesicht-zu-Angesicht« (Lévi
nas 1992, 58f.) zu einem unauflösbaren Spannungsverhältnis zwischen einer Ord
nung der Gerechtigkeit und einer Infragestellung dieser Ordnung im Ausgang der 
unendlichen Alterität des einzigartigen Anderen und seines »elementarethischen« 
(Gürtler 2001)2 Anspruchs. Sofern die strukturelle ›Aporie‹ des Queer-Begriffs in ei

1 Eine noch umfassendere Untersuchung der beiden Forschungsfelder und ihrer möglichen 
Verbindungslinien habe ich in der Monographie Anders werden. Zum Begriff der Diachronie im 
Werk von Emmanuel Lévinas und seiner Relevanz im Kontext des antisocial turn in den Queer Stu
dies unternommen (Fleischer 2022). Im Zentrum steht hier ein zeittheoretisch vermittelter 
Dialog zwischen Lévinas und der antisozialen Queer-Theorie des amerikanischen Literatur
wissenschaftlers Lee Edelman. 

2 Auch im Folgenden wird der sehr treffende Begriff der »elementaren Ethik« bzw. des »Ele
mentarethischen« i.S. Gürtlers verwendet, um die Dimension der anarchischen Verantwor

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


122 Ontologie

ne Nähe zur Lévinas’schen Aporie zwischen Anderem und Drittem gerückt werden
kann – oder sofern zumindest partielle Ähnlichkeiten unterstellt werden können –,
lässt sich die Konzeption queerer Subjektivität in ihrer begrifflichen Ambiguität ei
nerseits als eine (alteritäts-)ethische Konzeption begründen und andererseits lässt
sich der eigentliche Wert oder die entscheidende Relevanz der spannungsreichen
Doppeldeutigkeit des Begriffs – gerade in ihrer gewollten Unauflösbarkeit – als sol
che bestärken.

Hierzu soll im Folgenden zunächst die Bedeutung des Dritten bei Lévinas und
die damit einhergehende Komplikation der asymmetrischen Verantwortungs-Dya
de hin zu einer unauflösbaren ethisch-politischen Aporie nachgezeichnet werden. An
schließend sollen die dargelegten Ausführungen mit dem strukturellen Begriffs-Pa
radox von ›Queer‹ zusammengebracht werden, um diesen Begriff entsprechend neu
zu verorten und zu interpretieren.

Der Lévinas’sche Dritte und die ethisch-politische Aporie

Die Figur des Dritten spielt insbesondere im Spätwerk von Lévinas eine zuneh
mend entscheidende Rolle für die Konzeption der ethischen Subjektivität und für
die Frage nach der politischen Relevanz einer ›Ethik des Antlitzes‹. Lévinas entwirft
ein scheinbar von allen konkreten historischen, kulturellen und sozialen Kontexten
unberührtes Konzept der Andersheit und der Selbstheit.3 Dem subjektiven Ich
begegnet der Andere als eine transzendente, unbegreifliche Andersheit, die das Ich
in die vorgängige und ungewählte Pflicht der asymmetrischen »Verantwortung«4
nimmt. Die Begegnung zwischen dem Ich und dem Anderen spielt sich jedoch
in einer ahistorischen und vollkommen universellen Sphäre ab, in der Ich und
Anderer keinerlei Geschichte haben, keinen Bezug zur gegenwärtigen sozialen und
gesellschaftlichen Ordnung, die sie als differenzierte Subjekte erst in Erscheinung
treten lässt und sie ebenso in ein spezifisches, kulturell vorstrukturiertes Verhältnis

tung gegenüber dem Anderen als Antlitz von der Dimension der nachträglich-reziproken,
sozial oder politisch bestimmten Beziehung zum Anderen als »Gesicht unter Gesichtern« (Lé
vinas 1998, 344) zu unterscheiden.

3 Derridas Essay Gewalt und Metaphysik (1976) lässt sich als eine erste ausführliche Kritik an
Lévinas verstehen, die die Problematik einer Konzeption von Transzendenz jenseits von Spra
che und Geschichte thematisiert, wie Lévinas sie noch in Totalität und Unendlichkeit ent
wirft.

4 Der Begriff der Verantwortung ist bei Lévinas nicht in einem juridischen Sinn zu verstehen,
sondern als Ausdruck einer vorgängigen – i.d.S. auch vorsprachlichen – bedingungslosen und
maßlosen Verpflichtung dem einzigartigen Anderen gegenüber.

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anna Fleischer: Die ethisch-politische Aporie des Queer-Begriffs 123 

zueinander setzt.5 Die Frage, welches ›Ich‹ und welcher ›Andere‹ sich hier begeg
nen, wird von Lévinas zunächst außen vor gelassen, da er von jener – mit Sabine 
Gürtlers (2001) Worten – »elementarethischen« Ebene der Begegnung ausgeht, auf 
der das Subjekt als reine Rekurrenz und der Andere als absolute Andersheit auftritt 
und sich die Beziehung als Verantwortung oder Stellvertretung i.S. des l’un-pour- 
l’autre ereignet. Doch diese »duale Situation von Subjekt und Anderem, die Levinas 
so eindringlich beschrieben hat, ist nicht die ganze Wahrheit«, wie Thomas Bedorf 
(2003, 18) diesbezüglich anmerkt. Auch wenn das Konzept einer elementarethi
schen, vor-ursprünglichen und damit auch pränormativen bzw. apolitischen Ebene 
der sozialen Begegnung, die in universelle Bergriffe eingefasst ist, akzeptiert wird, 
stellt sich schließlich dennoch die Frage nach dem »Übergang« in die Sphäre der 
sozialen und politischen Ordnungen (Delhom/Hirsch 2005, 8).6 Der Andere ist zwar 
zunächst Antlitz, aber er ist auch ein differenzieller Anderer in einem gegebenen 
System kultureller Zuschreibungen. Wie stehen beide Andersheiten – absolute Al
terität und soziale Differenz – zueinander in Beziehung und wie lässt sich Lévinas’ 
ethischer Anspruch der vor-ursprünglichen Verantwortung für den Anderen in eine 
sozial und politisch verfasste Welt übersetzen? Diese Frage beantwortet Lévinas 
insbesondere in seinem Spätwerk mit der Figur des ›Dritten‹. 

Bereits in Lévinas’ erstem Hauptwerk Totalität und Unendlichkeit findet der Drit
te als Repräsentant einer Pluralität von Anderen, die die rein dyadische Verantwor
tungsbeziehung in Frage stellt, Erwähnung (Lévinas 2002).7 Der Dritte verweist auf 
die Gemeinschaft, die den Anderen bereits umgibt und bedingt. Er verweist damit 
auf die Eingebundenheit eines jeden Anderen in geschichtliche, kulturelle und po
litische Verhältnisse in einer Welt, die sich als eine Gemeinschaft von Anderen dar
stellt, als eine »Menschheit« (ebd., 309): »In den Augen des Anderen sieht mich der 
Dritte an«, der Andere verweist bereits auf den Dritten und auf alle Dritten (ebd., 
307f.). Während der Dritte hier nur peripher thematisiert wird, erfolgt im zweiten 
Hauptwerk Jenseits des Seins (1998) schließlich eine ausführliche Darstellung der Be
deutung des Dritten für die ethische Subjektivität. Insbesondere im Kapitel V.3, Vom 
Sagen zum Gesagten oder die Weisheit des Begehrens, gewinnt die Konzeption des Dritten 
konkrete Konturen. Lévinas eröffnet hier auf systematische Weise die Möglichkeit, 
die Ethik des Für-den-Anderen auf die Frage nach dem Politischen hin – der Ge
rechtigkeit zunächst und der Notwendigkeit sozialer und politischer Strukturen in 

5 Eine ausführliche Kritik an dieser unbefragten Universalität der Lévinas’schen Begriffe bietet 
besonders anschaulich Judith Butler (2005, 154–178; 2013, 41–69). 

6 Der Sammelband behandelt ausführlich diesen, wie Simon Critchley es ausdrückt, »kriti
schen Punkt […] im Werk von Lévinas’, vielleicht der kritische Punkt oder sogar die Achilles
verse seines Werkes.« (Ebd., 61) 

7 Als erstes taucht die Idee des Dritten bei Lévinas in dem Text Ich und Totalität aus dem Jahr 
1954 auf (ZU: 24–55). Ein Versuch der chronologischen Einordnung der Figur des Dritten im 
Werk von Lévinas bietet: Bernasconi 1998. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


124 Ontologie

der Folge – weiterzudenken. In den Schriften, Essays und Interviews ab den 1980er
Jahren stellt die Thematik des Dritten schließlich einen etablierten und fundamen
talen Bestandteil der Lévinas’schen Philosophie dar.8

Der Eintritt des Dritten

Wer oder was also ist der Dritte bei Lévinas?9 In Jenseits des Seins heißt es: »Der Dritte
ist anders als der Nächste, aber auch ein anderer Nächster und doch auch ein Nächs
ter des Anderen und nicht bloß ihm ähnlich.« (Lévinas 1998, 343) In dem kurzen Text
Sozialität und Geld aus dem Jahr 1989 findet Lévinas ähnliche Worte: »Der Dritte, an
ders als der Nächste, ist auch mein Nächster und Nächster des Nächsten.« (Lévinas
2007, 162) Die Triade unterscheidet sich demnach von der Dyade durch eine mehr
fache Komplikation der Beziehungsstruktur: Einerseits tritt neben den einzigarti
gen Anderen ein zweiter, ebenso einzigartiger Anderer hinzu, demgegenüber das
Subjekt ebenso ›unendlich‹ verpflichtet ist. Andererseits kommt mit diesem zwei
ten Anderen eine weitere Beziehung ins Spiel, die den Geltungsbereich des Subjek
tes bereits überschritten hat: Die Beziehung zwischen dem Anderen und dem Drit
ten. Dem entspringen zwei grundlegende Fragen, die die ›Fraglosigkeit‹ der reinen
Dyade unterbrechen:

Was haben sie einander getan? Welcher hat Vortritt vor dem Anderen? Der An
dere steht in einer Beziehung mit dem Dritten, für den ich nicht gänzlich verant
wortlich sein kann, selbst wenn ich – vor jeder Frage – für meinen Nächsten allein
verantwortlich bin. (Lévinas 1998, 343)

Die »Unmittelbarkeit« der Verantwortung für den Anderen ging »der Frage voraus«;
sie war eine asymmetrische »Nähe«, ohne Problem, ohne Konflikt und ohne Frage
(ebd., 342). Mit dem Eintritt des Dritten wird diese Nähe gestört, sie wird »zum Pro
blem« (ebd.), und zwar zu einem ethischen Problem, zu einem Problem der elemen
taren Ethik. Denn die Beziehung zwischen dem Anderen und dem Dritten konstitu
iert, im Vergleich zur Dyade zwischen Ich und Anderem, eine andersartige ethische

8 Vgl. v.a. FN, DR, PLG, EU, sowie die Texte Dialog über das Denken an den Anderen in ZU oder
Sozialität und Geld in VF.

9 Die Konzeption einer Figur des Dritten, die die Beziehungsdyade zwischen Ich und Anderem
intervenierend modifiziert, bildet ein gängiges Modell der Sozialphilosophie, das insbeson
dere aus der Psychoanalyse, aber auch aus den Philosophien Georg Simmels oder etwa Jean
Paul Sartres bekannt ist. Das Besondere bei Lévinas ist die ethische Fundierung dieses Kon
fliktes zwischen Anderem und Drittem (als Konflikt zwischen zwei einander entgegengesetz
ten ethischen Forderungen). Vgl. dazu Bedorf 2003.

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anna Fleischer: Die ethisch-politische Aporie des Queer-Begriffs 125 

Forderung für das Subjekt. Während die elementare Ethik in der Dyade ein asym
metrisches Für-den-Anderen-Sein einfordert, wird diese ›selbst-vergessende‹, su
pererogatorische Verantwortlichkeit durch die Triade überfordert, da zwei Andere 
anwesend sind. Um verantwortlich (nicht-indifferent) zu bleiben, muss die Verant
wortung nun abwägen und vergleichen, und das heißt, sie muss in gewisser Weise 
aus sich selbst heraustreten; sie muss die unmittelbare, unbedingte und asymme
trische Nähe zum Anderen unterbrechen und zweifach fragen: Wer hat Vortritt und 
was haben sie einander getan? Im Interview mit Philippe Nemo formuliert es Lévi
nas wie folgt: 

Solange ich mit dem Anderen alleine bin, schulde ich ihm alles; aber es gibt den 
Dritten. Weiß ich, was mein Nächster im Verhältnis zum Dritten ist? Weiß ich, ob 
der Dritte mit ihm in Übereinstimmung ist oder ob er sein Opfer ist? Wer ist der 
Nächste für mich? Man muß daher abwägen, bedenken, beurteilen, indem man 
Unvergleichbares miteinander vergleicht. Die interpersonale Beziehung, die ich 
mit dem Anderen herstelle, muß ich auch mit den anderen Menschen herstellen; 
es besteht also die Notwendigkeit, dieses Privileg des Anderen einzuschränken; da
her die Gerechtigkeit. (Lévinas 1992, 69) 

Die Komplikation in der reinen Verantwortungs-Beziehung besteht folglich im Ein
setzen der Frage nach Gerechtigkeit. Gerechtigkeit meint hier Gerechtigkeit zwi
schen dem Anderen und dem Dritten und sie ergeht als ethische Forderung an das 
Ich10: »Was habe ich gerechterweise zu tun?« (Lévinas 1998, 343) Diese Frage erfor
dert die Fähigkeit zur Differenzierung und damit erfordert sie eine denkende und 
urteilende Vernunft. Lévinas koppelt dieses Vermögen des abwägenden und verglei
chenden Denkens auf radikale Weise an diese »erste Frage« (Lévinas 2007b, 147) der 
Gerechtigkeit. Er geht nicht von einer bereits existierenden Vernunft aus, die sich 
nun, nachträglich, der Frage der Gerechtigkeit widmet; vielmehr ist es diese ur
sprüngliche Frage nach Gerechtigkeit, die allererst die Vernunft oder das denkende 
Bewusstsein gewissermaßen als ethisches ›Werkzeug‹ konstituiert: »Das Bewußt
sein entsteht als Präsenz des Dritten.« (Lévinas 1998, 348) Aus dem »in sich plural 
verfassten Anspruchsgeschehen [geht] allererst das Subjekt als urteilendes hervor« 
(Flatscher 2015, 16). Die Frage nach Gerechtigkeit erfordert und konstituiert Selbst
bewusstsein, Wissen und Objektivität (vgl. Lévinas 1998, 342ff.) und die Vernunft ist 
damit ursprünglich eine »vergleichende, versammelnde und denkende Gerechtig
keit« (Lévinas 1998, 53): »In einem sehr hohen Maße ist es die ethische Ordnung der 

10 I.d.S. ist die Frage nach Gerechtigkeit bei Lévinas eine primär ethisch motivierte Frage und 
keine politische Frage – politisch wäre sie, wenn sie nicht nach der Gerechtigkeit zwischen 
dem Anderen und dem Dritten, sondern nach der Gerechtigkeit zwischen mir und dem oder 
den Anderen fragen würde. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


126 Ontologie 

menschlichen Nähe, die diejenige der Objektivität, der Wahrheit und des Wissens 
hervorruft oder erfordert.« (Lévinas 2007b, 146) 

Die Gerechtigkeit des Dritten fordert zum einen eine urteilende Vernunft, um 
die Frage zu klären, »Welcher hat Vortritt vor dem Anderen?« (Lévinas 1998, 343); 
sie fordert aber auch noch mehr als das, wenn sie wiederum nach dem Verhältnis 
zwischen dem Anderen und dem Dritten fragt. Diese Frage überschreitet den un
mittelbaren ethischen Handlungsspielraum des Subjektes und so fordert die Ge
rechtigkeit nicht nur eine urteilende Vernunft, die direkte Entscheidungen und Ab
wägungen treffen kann, sondern sie fordert eine soziale und schließlich politische 
Ordnung, die beispielsweise den Anderen vor dem Dritten schützen kann, wo es das 
Subjekt nicht mehr kann. Die elementarethische »Nicht-Indifferenz«11 für die Ande
ren fordert in letzter Instanz politische Institutionen, die für Lévinas unvermeidlich 
sind (Lévinas 1992, 69). Es braucht eine politische »Autorität«, Gesetze, Richter, nicht 
zuletzt einen Staat (Lévinas 2007, 163). Lévinas zögert zwar nicht, von einer solchen 
Notwendigkeit des Rechtsstaates zu sprechen, jedoch bleibt dieser Staat »der Nä
he des Nächsten entsprungen« (Lévinas 1998, 350) und unterscheidet sich damit auf 
grundlegende Weise von der Hobbes’schen Konzeption des Staates, wie sie in den 
Theorien des Gesellschaftsvertrages vorliegt. So bezeichnet etwa Miguel Abensour 
(1998, 46) Lévinas als den paradigmatischen »Gegen-Hobbes«. Die Legitimität poli
tischer Herrschaft geht hier nicht aus einem Kampf aller gegen alle in einem ange
nommen Naturzustand hervor, sondern grundlegend aus der elementarethischen 
Nicht-Indifferenz gegenüber dem Anderen und allen Anderen, »aus der irreduzi
blen Verantwortung des Einen für alle« (Lévinas 1998, 348). Der Staat findet seine 
Legitimation dadurch niemals in sich selbst, sondern in der ihm vorausgehenden 
»Verantwortung des ›einen-für-den-anderen‹« (Lévinas 2007b, 148) und kann so, in 
der Lévinas’schen Konzeption, nicht zu einem deterministischen oder totalitären 
Gebilde entarten, da er aus der »Verteidigung des anderen Menschen, meines Nächs
ten, und keineswegs ausgehend von der Bedrohung, die mich betrifft« (Lévinas 1995, 
134, Hv. A.F) hervorgegangen ist; auch der Staat bleibt dem Antlitz verpflichtet.12 Es 
ist also der Eintritt des Dritten, der die dyadische Verantwortungsbeziehung mit 

11 Mit dieser doppelten Verneinung im Begriff der »Nicht-Indifferenz« beschreibt Lévinas die 
allem vorausliegende Verantwortlichkeit für den anderen Menschen, die in jeder Differenz 
zwischen Selbst und Anderem immer schon angelegt ist. Entgegen der Idee einer optiona
len und willentlichen Verantwortung für den Anderen, will Lévinas hier zeigen, dass die in
tersubjektive Differenz immer schon als Nicht-Indifferenz – als ethische Verpflichtung und 
Verbindlichkeit – auftritt und beides nicht voneinander zu trennen ist: »[D]ie Differenz [ist] 
zugleich eine Nicht-Indifferenz des Selben gegenüber dem Anderen.« (Lévinas 1998, 318) 

12 »Während man in der Sicht von Hobbes – wo der Staat nicht aus der Begrenzung der caritas, 
sondern aus der Begrenzung der Gewalt entsteht – dem Staat keinerlei Grenze setzen kann.« 
(Lévinas 1995,135) 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anna Fleischer: Die ethisch-politische Aporie des Queer-Begriffs 127 

der Forderung nach Gerechtigkeit infrage stellt und es ist diese Forderung nach Ge
rechtigkeit, welche ein abwägendes und vergleichendes Denken – eine Vernunft – 
einfordert und konstituiert. Schließlich ist es die Vernunft, die wiederum das Ver
mögen darstellt, eine objektive Welt ›zwischen uns‹ – soziale und politische Ord
nungsgefüge – zu erschaffen, die nötig ist, um Gerechtigkeit über den subjektiven 
Geltungsspielraum hinaus zu realisieren. Lévinas spricht dementsprechend von ei
ner »Ordnung des Seins«, die nunmehr die reine »Nähe« überlagert oder unterwan
dert (Lévinas 1998, 349). 

Die Ambiguisierung der Ethik 

Mit dem Eintritt des Dritten wird zugleich ein gewisses Paradox der elementaren 
Ethik benannt. Es ist die elementare Ethik, die aus sich selbst heraus die Forderung 
nach Gerechtigkeit konstituiert – der Dritte ist lediglich ein zweiter Anderer, ein 
zweites Antlitz, d.h. eine zweite unendliche Andersheit; er ist zunächst keine eigen
ständige oder neuartige ›Instanz‹: »[D]er Dritte ist selbst auch ein Nächster und ob
liegt selbst auch der Verantwortung des Ich. Nun entsteht durch diesen Dritten die 
Nähe einer Vielheit von Menschen.« (Lévinas 1995, 203) 

Die Gerechtigkeitsforderung ergeht also aus der Doppelung der Verantwortungs
beziehung – der Nähe – und aus der hinzutretenden Beziehung zwischen dem An
deren und dem Dritten, die den Bereich des Subjektes überschreitet. Es ist dem
entsprechend die elementarethische Verantwortung selbst, die nach Gerechtigkeit 
fragt und verlangt. Doch auch wenn die Gerechtigkeit aus der Verantwortung ent
steht, bildet sie doch eine andere Art der ethischen Forderung. Der elementaren 
Ethik einerseits entsprungen, richtet sie sich nun zugleich gegen sie. Die Verant
wortung fordert vom Ich eine Asymmetrie der Nicht-Indifferenz, der Sorge und des 
Einstehens für den Anderen über die Gleichheit und Gerechtigkeit (zwischen Ich 
und Anderem) hinaus (Lévinas 1998, 48); eine An-ökonomie des Gebens, des Ver
gebens, einer unbedingten Freiheit des Anderen, selbst auf Kosten der Freiheit des 
Ichs. Diese Gewaltlosigkeit gegenüber dem Anderen in der Dyade wird jedoch pa
radoxer Weise zur Gewalt in der Triade. Vom Dritten – der auch ein Antlitz hat, das 
die unbedingte Gewaltlosigkeit einfordert – ein asymmetrisches Für-Sein für den 
Anderen zu fordern, wäre ungerecht und schließlich gewaltsam.13 Gewissermaßen 

13 I.d.S. adressiert der Lévinas’sche Dritte einen ganz anderen Konflikt als beispielsweise der 
Dritte in der Psychoanalyse: Während in der Psychoanalyse der Dritte zur Dyade hinzutritt, 
um eine mögliche Gewalt der Entgrenzung zwischen Ich und Anderem zu unterbinden, ist 
bei Lévinas ausgerechnet das Ich dazu angehalten, einer möglichen Gewalt zwischen dem 
Anderen und dem Dritten entgegenzutreten. Lévinas beschreibt mit dem Dritten also einen 
grundlegend ethischen Konflikt und keinen subjektgenealogischen oder psychologischen 
Konflikt. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


128 Ontologie

»negieren« sich die Antlitze gegenseitig, wie es Lévinas in einem Interview mit Eli
sabeth Weber ausdrückt:

In meinem Denken gibt es einen genau bestimmten Sinn des Politischen. Er be
steht in der Tatsache, daß wir nicht zu zweit, sondern mindestens zu dritt sind.
Sofort kommen zur anfänglichen Barmherzigkeit – denn die Beziehung zu zweit
ist eine der Barmherzigkeit – das ›Kalkül‹ und der Vergleich hinzu. In der Vielheit
zählt jedes Antlitz, und alle Antlitze negieren sich gegenseitig. Jeder wurde wie
durch Gottes Wort erwählt, jeder hat ein Recht. Und jedes Antlitz bedeutet Ver
antwortlichkeit. Sobald es aber einen Dritten gibt, muß ich vergleichen. Die Ge
rechtigkeit des Vergleichens kommt notwendigerweise nach der Barmherzigkeit.

Sie verdankt der Barmherzigkeit alles, aber sie verneint sie ständig. Darin liegt
schon das Politische. (Weber 1994, 121, Hv. A.F)

Dieses Paradox einer aus der Verantwortung entstandenen, aber diese zugleich ver
neinenden Gerechtigkeit wird besonders deutlich im Falle einer stattgefundenen
Gewalt zwischen dem Anderen und dem Dritten. So schreibt Pascel Delhom: »[D]ie
Schuld, die gegen mich verübt worden ist, kann ich vergeben, für meinen Nächsten
aber muß ich Gerechtigkeit verlangen.« (Delhom 2000, 14) Während die Verantwor
tung die unbedingte Freiheit und Unversehrtheit des Anderen fordert, fordert die
Gerechtigkeit gerade eine Grenze dieser Freiheit und auch dieser Unversehrtheit.
Der Gewaltverzicht der Vergebung gegenüber dem Anderen mutiert zu einer Gewalt
gegenüber dem Dritten, dem damit Unrecht getan wäre. Die Gerechtigkeit fordert
dementsprechend eine »unablässige Korrektur dieser Asymmetrie der Nähe« (Lévi
nas 1998, 344) zum Anderen; sie fordert eine Symmetrie, Vergleich und Ausgleich.14

Das Paradox des Dritten besteht also darin, dass er die Verantwortung in ein
Verlangen nach Gerechtigkeit verwandelt, damit jedoch die elementare Ethik in eine
Ambiguität verwandelt, denn Verantwortung und Gerechtigkeit bilden zwei einander
wiedersprechende, jedoch jeweils irreduzible ethische Forderungen. So konstituiert
der Dritte eine unablässige Spannung innerhalb der Ethik, die sich aufgrund der Ei
genständigkeit oder Eigenartigkeit der zwei jeweiligen Forderungen nicht auflösen

14 Dieser Gegensatz zwischen Vergebung und Gerechtigkeit im Falle einer Gewaltsamkeit zwi
schen dem Anderen und dem Dritten wird hier deshalb als Beispiel herangezogen, um zu
unterstreichen, dass der grundlegende Konflikt, den Lévinas mit dem Dritten benennt, hier
nicht primär jener zwischen Singularität (des Antlitzes, der Einzigartigkeit des Anderen) und
Universalität (einer objektivierenden Ordnung der Intelligibilität) ist, sondern eben ein Kon
flikt der elementaren Ethik, eine paradoxe Verstrickung der Gewaltlosigkeit und der Asym

metrie der Alteritätsbeziehung. Der erste Text von Lévinas, der die Idee des Dritten behan
delt (Ich und Totalität, aus dem Jahr 1954, in: Lévinas 1995, 24–55), thematisiert vielleicht
nicht zufällig genau diesen Konflikt zwischen Vergebung und Gerechtigkeit; er zeigt auf, dass
die elementarethische Vergebung den Dritten vernachlässigt und somit in der Triade zum
Problem wird (Lévinas 1995: 29ff.).

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anna Fleischer: Die ethisch-politische Aporie des Queer-Begriffs 129 

lässt. Verantwortung und Gerechtigkeit lassen sich durch keine ›dritte‹ Ethik ver
einen und versöhnen, da sich das eine gerade als Infragestellung oder Begrenzung 
des jeweils anderen konstituiert. Wie am Beispiel der stattgefundenen Gewalt zwi
schen Anderem und Drittem deutlich wird, muss sich das Subjekt einerseits zwi
schen Verantwortung oder Gerechtigkeit entscheiden; zugleich kann eines nur auf 
Kosten des anderen umgesetzt werden. Vergebung und (gerechte) Vergeltung bilden 
zwei diametral entgegengesetzte ethische Gesten. Die Vergebung tut dem Dritten 
Unrecht, die Vergeltung tut dem Anderen – dem Antlitz – Gewalt an. Drastisch for
muliert, verstrickt eine einzige, erste Geste der Gewalt zwischen dem Anderen und 
dem Dritten das ethische Subjekt in einen unauflösbaren Gewaltkreislauf. Derrida 
spricht i.d.S. von einer »schreckliche[n] Fatalität« (Derrida 1999, 52). In dem Text Der 
Laizismus und das Denken Israels (1960), in dem sich Lévinas u.a. mit dem Verhältnis 
zwischen religiösem und politischem ›Gesetz‹ auseinandersetzt, stellt er diese Un
vereinbarkeit zwischen Verantwortung und Gerechtigkeit – hier konkret zwischen 
einer politisch-gesetzlichen Gerechtigkeit und einem ethischen Frieden (dem un
bedingten Gewaltverzicht gegenüber dem Anderen) – heraus: 

Die absolute Gerechtigkeit und der Friede sind innerhalb der Geschichte unverein
bar, weil die uneingeschränkte Gerechtigkeit in ihr den Frieden ausschließt und 
weil der Friede in ihr nur auf Kosten der Gerechtigkeit zu haben ist. (Lévinas 2007, 
193) 

Was zunächst wie eine Erweiterung der elementaren Ethik aussah, stellt sich nun 
heraus als eine irreduzible Spaltung dieser Ethik. Mit dem Einsetzen der Forderung 
nach Gerechtigkeit entsteht eine ›irreparable‹ ethische Aporie aufgrund der Inkom
mensurabilität der zwei einander entgegengerichteten ethischen Forderungen, die 
jeweils vom Anderen und vom Dritten an das Subjekt ergehen. Die elementare Ethik 
teilt sich dementsprechend in zwei irreduzible und zugleich inkommensurable ethi
sche Anspruchsdimensionen. 

Die ethisch-politische Aporie 

Was Lévinas zunächst in die ›lineare‹ Chronologie einer Erzählung aufschlüsselt, 
zeigt sich schließlich in der ›vertikalen‹ Form einer Doppeldeutigkeit der Ethik 
selbst. Der Andere und der Dritte repräsentieren zwei unterschiedliche Dimensionen 
des ethischen Anspruchs, die von Beginn an unauflösbar – auch chronologisch 
undurchschaubar – miteinander verstrickt sind: 

Nicht, als ob zuerst das Antlitz da wäre und sich anschließend das Seiende, das 
sich in ihm manifestiert oder ausdrückt, um Gerechtigkeit kümmerte. Die Epi

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


130 Ontologie

phanie des Antlitzes als eines Antlitzes erschließt die Menschheit. […] [A]uf diese
Weise ist in der Begegnung [mit dem Anderen] der Dritte gegenwärtig. (Lévinas
2002b, 308)

Ähnlich heißt es in Jenseits des Seins:

In der Nähe des Anderen bedrängen mich – bis zur Besessenheit – auch all die An
deren, die Andere sind für den Anderen, und schon schreit die Besessenheit nach
Gerechtigkeit, verlangt sie Maß und Wissen, ist sie Bewußtsein. […] Die Anderen
gehen von vornherein mich an. (Lévinas 1998, 344, 346, Herv. i. O.)

Wenn Lévinas also nun darauf insistiert, dass im Antlitz des Anderen von Anfang
an der Dritte und alle Dritten – die ganze »Menschheit« – mit gegenwärtig sind,
dann verweist er auf eine ganz spezielle Verstrickung zwischen dem Anderen und
dem Dritten. Der andere Mensch ist nicht zugleich auch der dritte Mensch. Viel
mehr zeigt sich hier in der Beziehung zum Anderen eine Doppeldeutigkeit des ethischen
Anspruchs: Verantwortung und Gerechtigkeit sind in der Beziehung zum Anderen
bereits miteinander verschränkt. Weil es in der Welt immer schon mehr als einen
Anderen gibt, lässt sich der Andere nicht vollkommen isolieren, er lässt sich we
der geschichtlich noch räumlich gänzlich von diesen Dritten getrennt denken. Da
durch lässt sich auch die Verantwortung nicht vollkommen von der Frage der Ge
rechtigkeit loslösen: »In den Augen des Anderen sieht mich der Dritte an.« (Lévinas
2002b, 307f.) Der Andere ist zugleich ein Dritter und der Dritte ein Anderer; nicht
jedoch weil sie identisch wären, sondern weil mit der jeweiligen ›Figur‹ des Ande
ren und des Dritten zwei unterschiedliche ethische Ansprüche benannt und reprä
sentiert werden, die in jeder singulären Beziehung bereits zum Ausdruck kommen:
Das »Antlitz« und die »Gegenwart des Dritten« sind in den »Augen« des Anderen
miteinander verschränkt (Lévinas 2002b, 309). Einerseits gibt es für Lévinas diese
Ursprünglichkeit oder Vorrangigkeit des Anderen und der Verantwortung vor dem
Dritten und der Gerechtigkeit (ebd., 8); da sich beide ethischen Ansprüche in ihrer
Gegensätzlichkeit jedoch nicht auflösen lassen – weder das eine durch das andere
noch beides durch eine Meta-Ebene der Ethik –, sondern unablässig miteinander
konkurrieren, sich infrage stellen und unterbrechen, gibt es wiederum keine ab
schließbare ›Geschichte‹ dieser zwei Ansprüche. Es erfolgt vielmehr ein unendlicher
Regress bzw. Progress des gegenseitigen »Korrektiv[s]« (Bernasconi 1998, 90), der
sich niemals synthetisch abschließen lässt. Es ist vielleicht zunächst der Dritte, der
die asymmetrische Verantwortungsbeziehung mit der Forderung nach Gerechtig
keit infrage stellt, aber es ist dann wiederum der Andere, der in seiner unvergleich
baren Andersheit die Symmetrie und Gleichheitslogik der Gerechtigkeit anficht. Die
Figur des Dritten markiert dementsprechend, wie Thomas Bedorf es formuliert, »ei
ne doppelte Schwelle, einerseits von der Verantwortung zur Gerechtigkeit (der Drit

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anna Fleischer: Die ethisch-politische Aporie des Queer-Begriffs 131 

te im Anderen), andererseits von der Gerechtigkeit zur Verantwortung (der Andere 
im Dritten).« (Bedorf 2003, 92) Die chronologische Erzählung über eine Beziehung 
zum Anderen, zu der nachträglich ein Dritter hinzukommt, führt folglich in eine 
unendliche Geschichte des gegenseitigen Korrektivs, die ihrerseits die Chrono-lo
gie ad absurdum führt. Die Erzählung der Triade mündet dadurch in die Aporie eines 
unauflösbaren Verhältnisses zwischen Verantwortung und Gerechtigkeit. 

Die Transzendenz der elementaren Ethik »zeigt sich« – »um der Gerechtigkeit 
willen« – nun auch als Immanenz einer weltlichen Ordnung, die sich repräsentie
ren, synthetisieren, identifizieren und objektivieren lässt (Lévinas 1998, 354). Lévi
nas spricht i.d.S. von zwei ›Ordnungen‹: Die »ethische Ordnung der menschlichen 
Nähe« und die Ordnung der »Objektivität« (Lévinas 2007b, 146) – Lévinas bezeich
net sie auch als »Ordnung der Gerechtigkeit« (1995, 134; 1998, 351) oder als »Ordnung 
des Seins« (1998, 349) – bilden nun den doppeldeutigen Hintergrund, vor dem sich 
Subjekt, Anderer und die Beziehung zum Anderen formieren. Neben das (Elemen
tar-)Ethische der Nähe zum singulären Anderen tritt also das Politische einer Aus
handlung der Gerechtigkeit zwischen mehreren Anderen. Das Politische entsteht 
hier als jener »Raum, der sich öffnet, wenn der Ruf des Anderen zur Verantwortung 
von mehreren Seiten vernommen wird« (Bedorf 2003, 93f.), d.h. wenn die ethische 
Nähe streitbar und verhandelbar wird. Robert Bernasconi bezeichnet den Dritten 
im Werk von Lévinas dementsprechend als »Ort des Übergangs zum Politischen« 
(Bernsaconi 1998, 87). Sowohl das Subjekt als auch der Andere und die Beziehung 
zum Anderen nehmen mit dem Eintritt des Dritten eine ethisch-politische Doppeldeu
tigkeit an. Am Ursprung oder ›Vor-Ursprung‹ dieser Doppeldeutigkeit steht immer 
noch das elementarethische Für-den-Anderen-sein (l’un-pour-l’autre) der Subjekti
vität. Insofern jedoch der ›Andere‹ nun zugleich Dritter ist und das ›Für‹ zugleich 
Verantwortung und Gerechtigkeit, wird das ›Sein‹ zur Ambiguität, d.h. zur aporeti
schen Aushandlung zwischen diesen zwei ethischen Anspruchsdimensionen, zwi
schen dem Ethischen und dem Politischen. 

Die aporetische Konzeption queerer Subjektivität 

Der Eintritt des Dritten und die Verkomplizierung der dyadischen Alteritätsethik 
hin zu einer Aporie zwischen ethisch-politischen Ansprüchen bedeutet auch eine 
Neu-Verortung der ethischen Subjektivität. Auch wenn Lévinas selbst keine expli
zite Darstellung einer solchen Neu-Verortung darbietet, deutet er an verschiede
nen Stellen an, dass das Subjekt, im Rahmen dieser Modifikation der Ethik durch 
den Dritten, selbst den Ort dieser Ambiguität einnimmt. In Jenseits des Seins bemerkt 
er etwa, dass die »Ambiguität« bzw. »Ambivalenz« hier zur »Subjektivität des Sub
jekts« wird (Lévinas 1998, 326). Die ethische Beziehung zum Anderen, die das Sub
jekt strukturiert, vollzieht sich als doppelte Bewegung. Die Identität des Subjektes 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


132 Ontologie

wird nicht nur »bis auf den Grund abgebaut« (ebd., 259) – im ›Sich‹ der Rekurrenz
–, sondern ebenso immer und immer wieder erneut aufgebaut – als Identität oder
Freiheit eines ›Ich‹. So konstatiert Lévinas bereits zu Beginn von Jenseits des Seins:
»Die Subjektivität ist gerade die Verknüpfung und die Auflösung der Verknüpfung –
die Verknüpfung oder Auflösung der Verknüpfung – zwischen dem sein und dem ge
genüber dem sein Anderen.« (Ebd., 39) Das Subjekt ist demnach weder allein durch
die elementarethische Verantwortung noch durch die Forderung nach Gerechtigkeit
und einer objektiven Ordnung bestimmt, sondern gerade als Ort oder »Nicht-Ort«
(ebd., 40, 55) der Spannung oder Ambiguität zwischen beiden ethischen Anspruchs
ebenen. Als Unlösbarkeit oder – mit einem zentralen Begriff Derridas gesprochen –
als »Unentscheidbarkeit« (Derrida 1991, 49f.) zwischen der Forderung des Anderen
und der Forderung des Dritten konstituiert sich dementsprechend eine aporetische
Subjektivität. Subjektivierung geschieht hier weder als Antworten auf den Anspruch
des absolut Anderen noch als autonomes Absetzen vom ›Es-gibt‹ des Seins (wie Lé
vinas in seinem Frühwerk annimmt), sondern sie geschieht als notwendige und zu
gleich unmögliche Entscheidung im Unentscheidbaren dieser Aporie15; d.h. als un
determinierbare und unvorhersehbare Aushandlung dieses Konflikts und dadurch
wiederum als tatsächliche Offenheit und ethische Handlungsmacht des Subjektes.
Die Brisanz und Dramatik der ethischen Subjektivität bei Lévinas liegt demzufolge
schließlich weder in der Gewalt einer Heteronomie noch im Egoismus der Autono
mie, sondern in der »Antinomie« (Lévinas 1998, 130) jener Aporie zwischen der un
endlichen Verantwortung für den Anderen und der endlichen Gerechtigkeit für den
Dritten, die das Subjekt als Ort einer unentscheidbaren Entscheidung konstituiert.

Das Spezifische dieser Aporetik besteht dabei auch in ihrer definitorischen Un
lösbarkeit. Aporetisch ist das Verhältnis zwischen dem Ethischen und dem Politi
schen, weil sich das Verhältnis durch keine normative Meta-Ebene aushandeln und
klären lässt. Das Nomos gehört selbst ja bereits und immer schon zur Dimension des
Dritten. Derrida spricht in seiner Auseinandersetzung mit dieser Lévinas’chen Apo
rie im Kontext von Recht und Gerechtigkeit von einem irreduziblen »aporetische[n]
Potential«, welches sich bei dem Versuch einer logisch-schematischen Konzeptua
lisierung stets nur »unendlich verteilt« (Derrida 1991, 44). Nicht nur kann es keine
Auflösung der Aporie geben, sondern ebenso darf es keine Auflösung geben, da eine
Vereinseitung der Ethik entweder zugunsten des (Elementar-)Ethischen oder zu
gunsten des (objektiv) Politischen entweder dem Anderen oder dem Dritten nicht
mehr gerecht werden würde. I.d.S. liegt ein – wenn nicht der – entscheidender Wert

15 Vgl. dazu insbesondere Derridas Auseinandersetzung mit der Aporie zwischen Recht und Ge
rechtigkeit in Gesetzeskraft (1991, 46ff.): Auf S. 49 heißt es dazu: »Das Unentscheidbare ist
nicht einfach das Schwanken oder die Spannung zwischen zwei Entscheidungen, es ist die
Erfahrung dessen, was dem Berechenbaren, der Regel nicht zugeordnet werden kann […].«
Derrida spricht von der »unmöglichen Entscheidung«.

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anna Fleischer: Die ethisch-politische Aporie des Queer-Begriffs 133 

der Lévinas’schen Idee einer unbedingten Verpflichtung gegenüber dem Anderen 
(der immer zugleich Anderer und Dritter ist) in der Aporie oder Unentscheidbarkeit 
selbst. Aporie ist hier nicht etwas, was es aufzulösen gilt, sondern womit umgegan
gen werden muss – sie fordert »eine Art von nicht-passivem Aushalten« (Derrida 
1998, 35) ein. 

Eine spezifische Konzeption aporetischer Subjektivität, die gerade dieses Aus
halten des Unentscheidbaren und Doppeldeutigen im Rahmen einer eigenen Be
griffskonzeption entwickelt hat, findet sich in der Queer Theory. Trotz der vielsei
tigen Verwendungsweisen des Begriffs beschreibt die Idee einer queeren Subjektivi
tät in ihrer ursprünglichen Genealogie eine ganz ähnliche ethisch-politische Forde
rung. Sowohl akademisch wie auch politisch entstand der Begriff als Versuch einer 
Antwort auf die zunehmende Zersplitterung der schwul-lesbischen und feministi
schen Bewegung der 1990er Jahre in den USA. Das zur damaligen Zeit als Schimpf
wort geltende Wort Queer wurde emanzipativ umgedeutet und diente als ein neuer, 
strategischer Übergriff für eine gemeinsame Bündnispolitik, die sich nicht mehr 
auf eine gemeinsame, kohärente und unveränderliche Identität zu berufen hatte, 
sondern als ein »Sammelbegriff für ein politisches Bündnis sexueller Randgruppen 
und zur Bezeichnung eines neuen theoretischen Konzepts« (Jagose 2001, 13) Gel
tung beanspruchte, wie es Annamarie Jagose in ihrer Einführung zur Queer Theo

ry zusammenfasst. Die Queer-Bewegung unterschied sich dementsprechend von 
der bisherigen Identitäts- und Anerkennungspolitik der Lesben-, Schwulen- und 
Frauenbewegung: Queer ging nicht mehr in einem ›positiven‹ Sinne von einer ge
teilten Identität aus, um politische Ansprüche auf Gleichheit, Teilhabe und Aner
kennung zu formulieren, sondern – eher in einem ›negativen‹ Sinne – von der ge
meinsamen Erfahrung des Außenseitertums und des Ausgeschlossenseins, um auf 
soziale Missstände und Gewaltverhältnisse zu verweisen. Ohne die Notwendigkeit 
des Referierens auf eine gemeinsame und unveränderliche Identität wurden so Poli
tik und politischer Aktivismus für eine intern heterogene und radikal plurale Grup
pe von Menschen möglich. Die Queer-Konzeption wollte i.d.S. vor allem zwei For
men der sozialen Gewalt vereiteln, die mit starren Identitätsvorstellungen unwei
gerlich einhergehen: Die ausschließende Gewalt ›nach außen‹ und die des norma
tiven Zwangs ›nach innen‹. Während innerhalb schwul-lesbischer Gemeinschaften 
bisexuelle, trans- oder intersexuelle Menschen mit eben jener Gewalt der Grenz
ziehung umzugehen hatten, wollte die Queer-Bewegung eine radikale Inklusivität 
möglich machen, die jedoch der gemeinsamen politischen Praxis nicht im Weg ste
hen sollte. Queer richtet sich dadurch primär gegen die Normativität von Identitäts- 
und Gruppenzugehörigkeiten im Allgemeinen: Als ein grundlegender »Widerstand 
gegen die Regime des Normalen« (Warner 1993, xxvi, Übers. A.F.) beschreibt Queer
ness in einem definitorischen Sinne die Weigerung »eine feste Form anzunehmen« 
(Jagose 2001, 128). 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134 Ontologie

Was in der politischen Praxis und Auseinandersetzung zunächst vielverspre
chend klingt, eröffnet in der akademischen Auseinandersetzung eine ungeahnte
Herausforderung: Einerseits formiert sich der Begriff als Widerstand gegen jede
Form der Zugehörigkeit, der Eindeutigkeit und Festschreibung – als rigorose Zu
rückweisung der soziokulturellen Lesbarkeit; andererseits beschreibt der Begriff
einen sehr wohl konkreten, positiven Inhalt, indem er für eine bestimmte Form der
politischen Praxis oder Intervention und als Selbstbezeichnung für eine bestimmte
Weise der Subjektivität und Intersubjektivität stehen will. Queer vereint damit zwei
strukturell einander entgegengesetzte Ansprüche und lässt sich so schließlich auf
die Formel einer »anti-identitarian identity« (Bersani 1996, 101) bringen, wie Leo
Bersani es zusammenfassend formuliert. Auf diese Weise beschreibt das Begriffs-
Modell eine spezifisch-strukturelle Ambiguität oder Ambivalenz, wie Michael Warner
(2012) nahelegt. Diese ist jedoch nicht kontingent gegeben, sondern ergibt sich –
ganz ähnlich wie die Lévinas’sche Aporie – aus einer doppelten ethischen Forderung:
Einerseits wird ein normativer Anspruch gestellt – etwa auf ein gewaltloses Mitein
ander –, der nur anhand eines positiven Begriffs formuliert werden kann (würde
der Begriff als eine reine Leerstelle konzipiert werden – wie etwa Lee Edelman in
seiner antisozialen Queer-Theorie nahelegt –, dann könnte keinerlei ethischer oder
politischer Anspruch formuliert werden16). Andererseits beschreibt derselbe Begriff
ein Zurückweichen vor der unweigerlichen Gewalt des Ausschlusses und des norma
tiven Zwangs, die jede Identität notwendig impliziert, indem er sich stetig weigert,
»eine feste Form anzunehmen« (Jagose 2001, 128). Sowohl die Setzung von Queer als
konkrete (Quasi-)Identität als auch das Zurückweichen vor der Identität lässt sich
i.d.S. aus einer ursprünglich ethischen Motivation begründen: Nämlich als der Versuch
der ethischen Adressierung sowohl der absoluten Singularität des Einzelnen (der
sich niemals restlos identitär erfassen lässt und genau darum queer ist) als auch der
vergleichbaren sozialen Differenz des Einzelnen (der dazugehört und gemeint ist
und genau darum queer ist). Der Queer-Begriff umfasst dementsprechend sowohl
ein Ordnungs-Moment (als Grundlage für ein gemeinsames Selbstverständnis und
eine spezifische Politik) als auch ein Unterbrechungs-Moment (als Infragestellung der
Ordnung im Ausgang dessen, der nicht dazugehört). Mit Lévinas gesprochen, stellt
die Queer-Konzeption i.d.S. einen Versuch der aporetischen Vermittlung zwischen
Anderem und Drittem, zwischen den beiden irreduziblen ethischen Anspruchsdi
mensionen der Verantwortung und der Gerechtigkeit, dar.

16 Queer wäre i.d.S. ein reines Störungs- und Unterbrechungsmoment. So heißt es bei Edelman

paradigmatisch: »For queerness can never define an identity; it can only ever disturb one.«
(Edelman 2004, 16)

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anna Fleischer: Die ethisch-politische Aporie des Queer-Begriffs 135 

Queerness als Ausdruck alteritätsethischer Aporetik 

Die Ambivalenz des Queer-Begriffs wäre i.d.S. eine (alteritäts-)ethisch begründete. 
Erst im Ausgang der Lévinas’schen Idee eines unendlichen (unabschließbaren) ethi
schen Anspruchs, der von der absoluten Andersheit oder Singularität des Einzelnen 
ausgeht, kann die Notwendigkeit einer steten »Infragestellung« (Lévinas 1998, 170) 
der normativen Ordnung begründet werden i.S. einer Befragung des normativen 
Rahmens danach, ob sie dem einzigartigen Anderen gerecht wird. Queere Subjek
tivität lässt sich auf diese Weise schließlich als eine aporetische Subjektivität i.S. 
der Lévinas’schen Unentscheidbarkeit zwischen Verantwortung und Gerechtigkeit 
deuten. Die zwei inkommensurablen ›Ordnungen‹ von denen Lévinas spricht – die 
»ethische Ordnung der menschlichen Nähe« und die »Ordnung der Gerechtigkeit« 
(Lévinas 1995, 134; 1998, 351) – bilden dabei den alteritätsethischen Hintergrund, 
vor dem sich queere Subjektivität entwirft. Queer wäre i.d.S. weder die reine »Stö
rung«17 der Ordnung (wie es etwa die antisoziale Queer-Theorie postuliert) noch 
eine »Neuordnung« (Engel 2017, 291) des gegebenen normativen Rahmens (wie es 
etwa die Butler’sche Queer-Theorie paradigmatisch anstrebt), sondern eine unlös
bare Aporie zwischen beiden Bestrebungen, die – gerade weil sowohl die Ordnung 
als auch die Unterbrechung oder Infragestellung der Ordnung auf einen je anderen 
ethischen Anspruch antwortet – nicht aufgelöst werden darf, sondern in einem, 
wie Derrida verdeutlicht, aktivem Sinne ausgehalten und aufrechterhalten werden 
muss. Darin schließlich liegt der ursprüngliche alteritätsethische Sinn queerer 
Subjektivität. 

Literatur 

Abensour, Miguel (1998): Le contre-Hobbes d’Emmanuel Levinas. In: Halperin, Jean/ 
Hansson, Nelly (Hg.): Difficile justice. Dans la trace d’Emmanuel Leinnas, Actes 
du XXXVIe Colloque des intellectuels juifs de languefrancaise. Paris: Albin Mi
chel. 120–133. 

Bedorf, Thomas (2003): Dimensionen des Dritten. Sozialphilosophische Modelle 
zwischen Ethischem und Politischen. München: Wilhelm Fink Verlag. 

Bedorf, Thomas (2010): Der Dritte als Scharnierfigur. Die Funktion des Dritten in 
sozialphilosophischer und ethischer Perspektive. In: Eßlinger, Eva/Schlechtrie
men, Tobias/Schweitzer, Doris/Zons, Alexander (Hg.): Die Figur des Dritten. Ein 
kulturwissenschaftliches Paradigma. Berlin: Suhrkamp. 125–136. 

17 So konzeptualisiert Lee Edelman in No Future. Queer Theory and the Death Drive Queerness 
ausschließlich als etwas, das »nur stört«, das »only ever disturb[s]« (Edelman 2004, 16). 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


136 Ontologie

Bernasconi, Robert (1998): Wer ist der Dritte? Überkreuzung von Ethik und Poli
tik bei Levinas. In: Waldenfels, Bernhard/Därmann, Iris (Hg.): Der Anspruch
des Anderen. Perspektiven phänomenologischer Ethik. München: Wilhelm Fink
Verlag. 87–110.

Bersani, Leo (1996): Homos. Cambridge (Massachusetts): Harvard University Press.
Butler, Judith (2005): Gefährdetes Leben. Politische Essays. Frankfurt a.M.: Suhr

kamp.

Butler, Judith (2013): Am Scheideweg. Judentum und die Kritik am Zionismus.
Frankfurt a.M., New York: Campus Verlag.

Delhom, Pascal (2000): Der Dritte. Lévinas’ Philosophie zwischen Verantwortung
und Gerechtigkeit. München: Wilhelm Fink Verlag.

Delhom, Pascal/Hirsch, Alfred (Hg.) (2005): Im Angesicht der Anderen. Levinas’ Phi
losophie des Politischen. Zürich, Berlin: Diaphanes.

Derrida, Jacques (1976): Gewalt und Metaphysik. Essay über das Denken von Emma
nuel Lévinas. In: Derrida, Jacques: Die Schrift und die Differenz. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp. 121–235.

Derrida, Jacques (1991): Gesetzeskraft. Der ›mystische Grund der Autorität‹. Frank
furt a.M.: Suhrkamp.

Derrida, Jacques (1998): Aporien. Sterben – Auf die ›Grenzen der Wahrheit‹ gefaßt
sein. München: Wilhelm Fink Verlag.

Derrida, Jacques (1999): Adieu. Nachruf auf Emmanuel Lévinas. München: Carl Han
ser Verl. (Edition Akzente).

Edelman, Lee (2004): No Future. Queer theory and the death drive. Durham [u.a.]:
Duke University Press.

Engel, Antke (2017): A_Sozialität, Multiplizität und Serendipität des Begehrens:
Queere Rekonzeptualisierungen psychoanalytischer Begehrenstheorien. In:
Hutfless, Esther/Zach, Barbara (Hg.): Queering Psychoanalysis. Psychoanaly
se und Queer Theory. Transdisziplinäre Verschränkungen. Wien: Zaglossus.
257–301.

Engel, Antke (2002): Wider die Eindeutigkeit. Sexualität und Geschlecht im Fokus
queerer Politik der Repräsentation. Frankfurt a.M.: Campus Verlag.

Flatscher, Matthias (2015): Das Verhältnis zwischen dem Ethischen und dem Politi
schen. Überlegungen zu Levinas’ Figur des Dritten. In: Miriam Fischer-Geboers,
Alfred Bodenheimer (Hg.): Lesarten der Freiheit. Zur Deutung und Bedeutung
von Emmanuel Levinas’ Difficile Liberté. Freiburg: Alber. 182–214.

Gürtler, Sabine (2001): Elementare Ethik. Alterität, Generativität und Geschlechter
verhältnis bei Emmanuel Lévinas. München: Wilhelm Fink Verlag.

Jagose, Annamarie (2001): Queer Theory. Eine Einführung. Berlin: Querverlag.
Lévinas, Emmanuel/Nemo, Philippe (1992): Ethik und Unendliches. Gespräche mit

Philippe Nemo. Wien: Passagen Verlag.

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anna Fleischer: Die ethisch-politische Aporie des Queer-Begriffs 137 

Lévinas, Emmanuel (1995): Zwischen uns. Versuche über das Denken an den Ande
ren. München: Carl Hanser. 

Lévinas, Emmanuel (1998): Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Frei
burg i.Br., München: Alber. 

Lévinas, Emmanuel (2002): Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exterio
rität. Freiburg i.Br., München: Alber. 

Lévinas, Emmanuel (2002b): Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exterio
rität. Freiburg i.Br., München: Alber. 

Lévinas, Emmanuel (2007): Verletzlichkeit und Frieden. Schriften über die Politik 
und das Politische. Zürich: Diaphanes. 

Lévinas, Emmanuel (2007b): Frieden und Nähe. In: Lévinas, Emmanuel: Verletzlich
keit und Frieden. Schriften über die Politik und das Politische. Zürich: Diapha
nes. 137–150. 

Warner, Michael (1993): Introduction. In: Warner, Michael (Hg.): Fear of a Queer 
Planet. Queer Politics and Social Theory. Minneapolis: University of Minnesota 
Press. 3–17. 

Warner, Michael (2012): Queer and then? In: The Chronicle of Higher Education. htt 
ps://www.chronicle.com/article/queer-and-then/ (23.04.2016). 

Weber, Elisabeth (1994): Jüdisches Denken in Frankreich. Gespräch. Frankfurt a.M.: 
Suhrkamp. 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.chronicle.com/article/queer-and-then/
https://www.chronicle.com/article/queer-and-then/
https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.chronicle.com/article/queer-and-then/
https://www.chronicle.com/article/queer-and-then/


https://doi.org/10.14361/9783839469163-007 - am 13.02.2026, 13:29:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469163-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

