5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

durch den Einfluss der Erfahrung religiéser Pluralitit verindern. Die explizi-
ten Antworten auf die Frage, die spit im Interviewverlauf noch einmal explizit
diese Perspektive anregte, wurden, sofern sie ein ganz anderes Bild zeichne-
ten, auf ihre diskursive Durchkreuzung untersucht. Auf diese Weise sollten
die Fallstrukturen so erschlossen werden, dass das hier im folgenden gezeich-
nete Bild dem Fall moglichst gerecht werden kann — indem es die im Gesprich
artikulierten Identifizierungen und Reprasentationen inklusive ihrer Grenz-
arbeiten und Inkohidrenzen anerkennt.

5.3 Religiose Identifikation und Abgrenzung angesichts
religioser Pluralitat - eine empiriegeleitete Ausarbeitung

In den beiden vorangegangenen Teilkapiteln haben wir argumentiert, war-
um wir die Kategorie »Identitit« als Analysekonzept fiir unsere Fragestellung
nicht fiir zielfithrend halten, und dargelegt, warum wir stattdessen einen Fo-
kus auf Prozesse von individuierter religioser Identifikation und Abgrenzung
als Artikulationen in einem u.U. antagonistischen oder diversen diskursiven
Setting fiir ertragreicher halten. In diesem Teilkapitel soll nun auf der Grund-
lage dieser theoretischen Erwigungen ein letztes Mal ein ausfithrlicher Blick
in das empirische Material erfolgen, bevor wir schlieflich unsererseits zu
einigen heuristischen Schlieffungen und Konzeptionierungen der Wahrneh-
mung religioser Pluralitit itbergehen. Was lisst sich nun anhand biografi-
scher Erzihlungen mit einem Fokus auf die Erfahrung religiser Pluralitit
tiber den Zusammenhang ebensolcher Erfahrungen mit religiésen Identifi-
kationsprozessen aussagen? Im Folgenden sollen einige Fille unsere Analy-
sen verdeutlichen, die stellvertretend fiir insgesamt drei Gruppen stehen, die
sich in dieser Hinsicht unterscheiden lassen: Jene, bei denen die Erfahrung
religioser Pluralitit keine entscheidenden Auswirkungen auf die Artikulati-
on religiéser Identifikation und Abgrenzung hat (Kap. 5.3.1), jene, bei denen
die Auseinandersetzung mit religioser Pluralitit Konsequenzen zeigt, die sich
aber in der Vertiefung der eigenen Religiositit erschdpfen (Kap. 5.3.2), und
zuletzt die Gruppe, bei der komplexere Identifikationsprozesse in verschie-
denen religiésen Dimensionen angestofen werden, die auch das Ubergehen
bestehender Grenzen, das Ruhen, Abbauen und Neuherstellen von Verortun-
gen und Mitgliedschaften beinhalten (Kap. 5.3.3).

- am 14.02,2026, 19:23:48.

207


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208

Religdse Pluralitaten

5.3.1 Bestandigkeit diskursiver Ordnungen und der eigenen
Religiositat

Die Uberschrift mag zu entschieden klingen, schliellich wire zu erwarten,
dass die Erfahrung religidser Pluralitit, insbesondere in der persénlichen Be-
gegnung mit den »religiésen Anderen« keinesfalls iiberhaupt keinen Einfluss
auf die Begegnenden haben kann, und sei es, dass sublime, moglicherweise
langfristige Reflexionsprozesse angestofen werden. Dies kénnen wir selbst-
redend nicht mit letzter Gewissheit ausschlief}en, wir kénnen aber sagen: In
unserem Sample gibt es eine Gruppe von Befragten — wenn man so will: zah-
lenmiflig betrachtet sogar eine erhebliche - bei der sich die verschiedenen
Erfahrungen religiéser Pluralitit eben nicht in verinderten religiésen Iden-
tifizierungsprozessen, wie sie in unserem Material sichtbar werden konnen,
niederschlagen.

Das heifdt bei weitem nicht, dass es eine unverinderlich feststehende re-
ligiose Identitit der Betreffenden gibe. Im Gegenteil, in manchen Erzihlun-
gen kommen sehr deutlich Prozesse der Verschiebungen religiéser Verortun-
gen zum Vorschein — nur sind hierfir dann andere Faktoren oder Prozesse
ausschlaggebender als die Erfahrung religiéser Pluralitit. In manchen Fillen
etwa konnen ganz grundlegende biografische Verliufe — ilter werden, eine
Familie griinden, dem Lebensende entgegensehen — als mafgeblich fiir die
artikulierte Verinderung von Religiositit herausgearbeitet werden. Im Falle
von Hasan etwa deutet er selbst die Zunahme der Intensitit seiner religiosen
Praxis sowie der Bedeutung von Religion fiir seine Selbst- und Weltdeutung
als normale und erwartbare Entwicklung im Verlauf eines Lebens:

»dann denkt man mehr an die, an die Jenseits, also wenn se-, bei uns sagt man,
wenn man also Siinde, Gh, wenn man siindig wird, [...] dann erwartet daraufhin,
also auf andere Seite, also im Jenseits ist ja das und das und das, ne. [..] je man
dlter wird, wird man//mhm//verniinftiger.« (Hasan)

Damit schligt Hasan eine von religionssoziologischen Studien durchaus ge-
teilte Deutung vor (vgl. Ebertz 2009): Mit zunehmendem Alter, wenn das Le-
bensende niher riickt, wird man »verniinftiger« in dem Sinne, dass das eben-
so niher kommende Leben nach dem Tode und damit die Bewertung des
diesseitigen Verhaltens zur Zunahme religiéser Praxis oder zumindest eines
religionskonformen Lebensstils dringt. Zwei weitere biografische Ereignisse,
die sich bei mehreren InterviewpartnerInnen finden und mit einem Diskurs
zum Wandel von Religiositit ohne den expliziten Einfluss religioser Pluralitit

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

verkniipft werden, ist einerseits die Erziehung eigener Kinder, andererseits
- und hiufig damit verbunden - die Auseinandersetzung mit der Weise, auf
die man selbst in Kindheit und Jugend religios erzogen wurde:

»ich glaub wirklich wichtich geworden ist mir das erst, als ich das erste eigene
Kind hatte [..] als dann diese schwarze Theologie von'ner Omma sozusagen wie-
dev, iiberhaupt, da sag ich NEE, jetzt ist aber gut! So, dh, das wollt ich nich und,
dhm, dadurch hab, hab ich dann gedacht, ja so, dh, n gnidigen Gott, den hitt ich
auch gerne gehabt//mhm//. Und dann hab ich angefangen mich damit auseinan-
derzusetzen« (Heidrun).

Dabei ist die Wahrnehmung der GesprachspartnerInnen hiufig, dass sie sich
J[freischwimmen‘ mussten von der religiésen Tradition und ihrer Auslegung,
die ihre Kindheit und Erziehung prigte: Von einer allzu dogmatischen Er-
ziehung, einem zu strengen Gottesbild oder auch nur einer entindividuali-
sierten ,Normsozialisation', in der man »halt evangelisch war« oder »halt zur
Kommunion gegangen ist«, ohne dass diese Zugehoérigkeiten und Teilnahmen
in Frage gestellt wurden und/oder weiterreichend individuell verarbeitet wor-
den wiren. In der Phase der Adoleszenz schliefilich, dem spateren Erwachse-
nenleben oder eben angestofien durch die Auseinandersetzung mit der Fra-
ge, wie man nun selbst die eigenen Kinder erziehen will, erarbeiteten sich
die Betreffenden, durchaus anschliefend an allgemeinere Diskurse der 68er-
Bewegung, schliefilich ein positiveres Gottesbild oder insgesamt eine grofiere
Autonomie in Fragen religiéser Dogmatik.

Es gibt also eindeutige Verinderungen religidser Identifikationen, die nicht
von im engeren Sinne pluralititsinduzierten Ausldsern angestof3en wurden.
Es gibt aber auch solche biografischen Erzihlungen, in denen grundsitzlich
keine Verschiebungen sichtbar werden. Diese lassen sich in zwei Gruppen
ordnen. Die erste Gruppe umfasst jene Befragte, in deren Leben Religion
insgesamt keinen grofRen Stellenwert annimmt. Selbst wenn nominell eine
Zugehorigkeit zu einer religidsen Institution aufgezeigt wird, sind die eige-
ne religiése Praxis und die eigenen religisen Uberzeugungen gering ausge-
pragt beziehungsweise haben eine geringe Relevanz fiir den Alltag und die
Lebensfithrung der betreffenden Gesprichspartner. Dennoch (und vielleicht
kontraintuitiv) sind diese Befragten im interreligiosen Dialog aktiv. Fiir sie
sind dann andere Griinde als die intrinsisch religios motivierte Auseinander-
setzung pragend: Sie nehmen vielmehr teil, weil sie es als staatsbiirgerliche
Pflicht sehen, sich mit der sich wandelnden deutschen Gesellschaft zu befas-

- am 14.02,2026, 19:23:48.

209


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

sen oder eigene Vorurteile auszurdumen; oder sie itben mit grofder Selbstver-
stindlichkeit Ehrenimter aus, und andere Pfade des Lebenslaufes haben sie
dabei nun zufillig auch zu religionsbezogenen Feldern gefithrt (vgl. Kap. 3).
Dies kann sogar der Fall sein, wenn sie in einer beruflichen Funktion - in
der Regel als Angestellte einer Kirche — am interreligiosen Dialog teilnehmen
oder ihn sogar verantworten, wie etwa an Barbara ersichtlich wird, die sich
als »Berufschristin« bezeichnet, mithin ihr Christsein auf einen bestimmten
Lebensbereich hin bezieht, anstatt es als die gesamte Person umfassend zu
konzipieren. Konsequenterweise miinzt sie den Dialog teilweise auf ihre the-
matischen Interessen um, und hat dariiber hinaus aber keine personlichen
Beziige zur interreligiosen Auseinandersetzung. Gerade im Falle der musli-
mischen Interviewpartnerlnnen ist die Teilnahme am Dialog zudem hiufig
zumindest unterschwellig der groflen Erwartungshaltung einer nicht-musli-
mischen Mehrheitsgesellschaft geschuldet, die eigene Integrationswilligkeit
unter Beweis zu stellen und gegen das negative Image des Islams anzuarbei-
ten, und verbindet sich daher mit dem Anliegen, ganz unabhingig von der
Intensitit des eigenen Glaubens den islamfeindlichen 6ffentlichen Diskurs
etwas abschwichen zu konnen. Dieses Motivbiindel ist dabei allemal ein ge-
wichtiger Grund fiir die Teilnahme am interreligiésen Dialog, und es liegt
auf der Hand, dass die Arbeit an der eigenen Positionierung und Artikulation
innerhalb dieses Diskursfeldes rund um religiose Identitit hier nicht notwen-
digerweise auch noch hinzukommen muss.

Die zweite Gruppe schlieflich umfasst nun jene Befragte, fiir die ihr Glau-
be einen hohen Stellenwert hat, aber die gerade bekriftigen, dass dieser un-
verriickbar feststehe. In diesen Erzihlungen kommt der interreligiésen Be-
gegnung etwa in Form der Dialogveranstaltungen nur die Rolle zu, den ei-
genen Glauben zu bestitigen. Dies kann entweder in der Form geschehen,
dass der interreligiése Austausch oder andere Beschiftigungen mit den In-
halten anderer Traditionen nur noch einmal offenkundig macht, dass andere
Religionen Defizite aufweisen.

»Also ich hab mir mal auch die Bibel zur Hand genommen/[ja, okay//. Und hab
da mal 'n bisschen nachgeschaut.//ja//]a.//Interviewer: Und was war Dein Ein-
druck?//Namika: Ja, also.. man hat schon in den ersten Seiten so Sachen gese-
hen, so, okay, passen mit den anderen Seiten wieder nich. Das is dann natiirlich 'n
bisschen, dhm... Ja, das bestitigt mich dann noch mal//ja//in meiner Einstellung.«
(Namika)

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

Die interne Kohirenz und Stimmigkeit ist oft ein Argument, das gegen die
Bibel angefithrt wird, und im Gegenzug wird die gréfere Logik und interne
Stimmigkeit etwa des Korans hervorgehoben. Ein anderes Argument ist der
Verweis auf die unterschiedlichen Entstehungs- und Tradierungsgeschich-
ten der verschiedenen religiosen Texte, etwa, wenn Adem ausfiihrt, dass »die
Evangelien und das Alte Testament genauso von unserem Schopfer ist. [...] NUR es
ist nicht reingehalten, das bedeutet, ist nicht, dh, rein gottlich gehalten, sondern ist
Menschliches mit eingeflossen.«

An diesen Stellen wird deutlich, inwiefern die eigenen Glaubensgrund-
lagen kaum in Zweifel gezogen werden, sondern vielmehr als Mafstab auch
fir die Einordnung anderer religioser Traditionen gelten und eine klare Ab-
grenzung bis hin zur Schlieflung der eigenen Perspektive erfolgt. Was mit der
eigenen Tradition iibereinstimmt, so fithrt Adem aus, ist »etwas Gottliches«, al-
so auch aus der Perspektive der eigenen Tradition anerkennbar, Abweichun-
gen davon gelten im Sinne eines traditionsgestiitzten Abgrenzungsdiskurses
hingegen als eben jene Teile der anderen Tradition, die menschengemacht,
mithin zu vernachlissigen sind. Diese Perspektive, die Schnittmenge der be-
treffenden Religionen besonders herauszustellen, findet sich auch bei Melina:

»Es [die Beteiligung an Formaten des interreligidsen Austausches, A.d.V.] hat sich
schon ausgewirkt. Ich mit meinem Glauben und geh dahin, diskutier verschiedene
Themen und dann krieg ich sozusagen meine Antwort und merke, okay, ist ja gar
nicht so unterschiedlich wie meine. Dann hat man so... das wirkt schon auf einen
aus. Dann hat man sozusagen 'ne Bestitigung. Dass man doch nicht so falsch ist,
wie die- das in den Medien beschrieben wird.« (Melina)

Bei Melina zeigt sich: Sie hat >ihren Glauben¢, mit dem sie in die interreligio-
se Begegnung eintritt — sogar im Satzbau wird klar, dass sie und ihr Glau-
ben ein Gesamtpaket sind, das der Bewegung zum Dialog vorgingig ist. In
der Auseinandersetzung nun erhilt sie nicht »eine Antwort< oder gar >mehre-
re Antwortens, sondern »ihre Antwort«, nimmt also offenbar nur jene an, die
ihr schon zugehorig ist, zu ihr passt und ihren Erwartungen entspricht. Der
Effekt dieser Konstellation ist die Bestitigung des eigenen Glaubens: Durch
die Vorordnung ihres Glaubens und die konsekutive Verbuchung der AufRe-
rungen der andersreligiésen TeilnehmerInnen, die ihren Uberzeugungen ent-
sprechen, dient der Austausch schliefRlich der Bestatigung; Divergenzen hin-
gegen werden als irrelevant empfunden. Dies alles geschieht dabei vor dem
Hintergrund eines stetigen Beschusses durch 6ffentliche Medien, die Melinas
Glauben diffamieren oder in Zweifel ziehen. Die Strategie der Allianzbildung

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

erscheint mithin naheliegend, gleichzeitig wird deutlich, dass dies auch nur
eine Allianzbildung sein kann, die von einzelnen TeilnehmerInnen deutend
vorgenommen wird, und grundsitzlich zum Ausgangspunkt hat, die Ultima-
tivitit der eigenen Tradition nicht in Frage zu stellen. Sie entspricht nicht
einer Allianzbildung im Sinne einer expliziten und egalitiren Verbriiderung,
wie sie sich als proklamiertes Ziel mancher Dialogformate hin und wieder
findet — denn schlieRlich gilt nur jenes, was den eigenen Glaubenssitzen oh-
nehin entspricht, als integrierbar und bestatigend, eine beide — oder mehrere
— Traditionen umfassende Ebene zu erarbeiten, steht in diesem Muster nicht
zur Debatte.

5.3.2 Bestandigkeit diskursiver Ordnungen und Vertiefung der
eigenen Religiositat

Eine zweite Gruppe von GesprichspartnerInnen ist dem zuletzt beschriebe-
nen Muster gar nicht so fern, lisst sich aber kategorial unterscheiden: Hier
wird durchaus eine Verinderung der eigenen Religiositit artikuliert, die sich
aber ausschliefilich in den wahrgenommenen Grenzen der eigenen Tradition
oder Konfession bewegt. Dieser Wandel betrifft mithin nicht die Integrati-
on zuvor fremder oder unbekannter Elemente in den eigenen Glauben oder
gar eine Konversion, sondern ist eher als Verinderung auf der Ebene der In-
tensitit zu verstehen. Wahrend in dieser Hinsicht theoretisch die zwei Ver-
ldufe von entweder Zunahme oder Abnahme von Religiositit denkbar wiren,
ist in unseren Gesprichen die Erzihlung der Zunahme von religidser Praxis
und/oder die vertiefte intellektuelle Auseinandersetzung mit religiésen Tex-
ten und die Zunahme der Glaubensintensitit der Regelfall. Die Erfahrung re-
ligioser Pluralitit ist in diesem Fall der Ausloser, sich noch einmal niher mit
der eigenen Tradition zu befassen. Fiir MuslimInnen ist dies haufig schon ge-
geben durch die grundsitzlichen Erfordernisse, die sich durch den Status ei-
ner diskursiv hochumstrittenen Minderheit in einer medial hiufig als >christ-
liches Abendland«< beschworenen Gesellschaft ergibt, und die einhergeht mit
vielen Anfragen an die >muslimische Identitit« in verschiedenen Situationen
von Alltag, Schule, Beruf oder Freundschaften. Aber auch jenseits dieser Aus-
gangssituation konnen spezifische interreligiése Begegnungen und Anfragen
bei den InterviewpartnerInnen zu der Frage fithren, wie die gerade themati-
sierte Praxis, der diskutierte Glaubenssatz oder die eigene, sozialisierte Uber-
zeugung eigentlich in den Schriften der eigenen Tradition thematisiert sind,
begriindet oder diskutiert werden kénnen. So erzihlt Barbara:

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

»das find ich sehr spannende Herausforderungen, auch theologisch, auch im Bin-
nenbereich. Also nicht nur in der Welt, sondern eben auch nach innen. Und das sind
ja auch theologische Fragestellungen und das ist mir auch wichtig ge- DAS ist mir
wichtig geworden im Dialog.« (Barbara)

Auf dieser Ebene stellt der Vergleich mit anderen religiosen Traditionen, wie
er besonders verdichtet in organisierten Formaten des interreligiésen Dia-
loges erfolgt, dann vor allem Selbstverstindlichkeiten innerhalb der eigenen
Tradition in Frage, die in einer neuen Auseinandersetzung mit den eigenen
Theologien resultieren. Bei Barbara wird mithin deutlich, wie diese Auseinan-
dersetzung dann in Dialoggruppen und -veranstaltungen letztlich nur auf das
sInnen, also die eigene religiose Tradition gewendet wird. Im Gegensatz zu
Barbara zeigen aber andere Erzihlungen, dass auch dies iber die intellektu-
elle Ebene theologischer Sachfragen hinausgehen und auch die Intensitit der
individuellen Religiositit betreffen kann. Yusuf erzihlt iber die Zeit seines
Engagements in ganz verschiedenen Formaten des interreligiosen Dialogs:

»Und die Religiositit [..] hat sich nicht gemindert, eher gesteigert [...] ich wiirde
auch behaupten mein Wissen, die ich in der Zeit angeeignet habe und mein Wis-
sen, der tiefgriindig geht, also//mhm//nicht nur oberflichlich [...] ich habe die Ver-
antwortung, dhm, gefiihlt, also diese Menschen darf ich nicht beliigen//mhm//ja?
Jemanden fragt mich iiber die Religion Gottes, ich ehre meinen Gott, ich ehre m-,
mein Buch, ich ehrve mein Prophet und ich darf nicht liigen und ich darf auch (all
nicht) desinformieren. [...] Auf diese Art und Weise, mein Wissen, behaupte ich, hat
sich Gott weif3 wie viel Mal verdoppelt.« (Yusuf)

Hier ist es also nicht nur die allgemeine Anfrage aus der breiten Gesellschaft,
die MuslimInnen zur gesteigerten Auskunftsfihigkeit iiber ihre Tradition
zwingt, auch die Position im Dialog iibergibt ihnen eine Verantwortlichkeit,
die ihnen auch aus religiésen Griinden auftrigt, nur richtige Informationen
iiber die eigene Religion zu vermitteln — und sich dafiir entsprechend ein-
zuarbeiten. Gerade diese Anforderung von auflen, so fithrt Yusuf weiter aus,
treibt ihn auch stirker an als die Vorbereitung von Predigten fiir die eigene
Gemeinde. Dass dieser Zugewinn an Wissen iiber den Islam einhergeht mit
der Vertiefung seiner Religiositit, ist fiir ihn selbstverstindlich.

Dieses Muster allerdings findet sich in den Ausfithrungen nicht nur in Bezug
auf die Dialogkontexte wieder, sondern auch im allgemeinen Bezug auf das
Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft:

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214

Religdse Pluralitaten

»Man kommt immer ins Zweifeln. Sei man Muslim, Christ oder Atheist [...] Und
dh, dann kam immer die Frage, Gh, auch, Ghm, warum s-, warum sind wir richtig,
warum sind die anderen falsch und dhm... warum sind wir das Richtigste//mhh//.
Ja... und dann liest man Biicher, dann recherchiert man. [...] Und wenn man sich
jetzt etwas wohlfiihlt und davon iiberzeugt ist und dh, Biicher liest, wo es wirk-
lich bewiesen wird, dass es hundertprozentig das Richtige ist, kommt man zwar in
Zweifel, aber dann kommt man wieder so- okay, ich war im Zweifel, aber jetzt hab
ich meine Antwort gefunden.« (Melina)

Im Grundsatz beschreibt Melina, grob zugespitzt, die Bergersche Deplausibi-
lisierungs-These: Warum sollten wir die einzig wahren Uberzeugungen ha-
ben, und die anderen falsch liegen? Dieser Anfrage, die nur aus der Gegen-
wart konkurrierender religioser Traditionen erwachsen kann, begegnet sie
mit Recherche und Nachlesen in den Grenzen muslimischer Texte und Publi-
kationen — vom Koran bis hin zu argumentierender Sekundirliteratur. Das
Anhoren von Koranrezitationen via YouTube erreicht Melina durchaus auch
aufeiner dsthetischen Ebene, und das Wohlbefinden, das ihr so bereitet wird,
trigt zur Uberzeugtheit bei. Im Kern ist es aber auch bei ihr die intellektuelle
Befassung mit islamischen Inhalten, anhand derer sie sich auch angesichts
von Anfechtungen ihres Glaubens, die — im Gegensatz zu Bergers Ansatz —
iiber die pure Ko-Existenz in einer pluralen Gesellschaft hinausgehen, versi-
chern kann.

Diese Ausfithrungen zeigen auch: Bei einem »Wandel von Religiositit« kén-
nen letztlich auch unterschiedliche Ebenen von Religiositit betroffen sein.
Fir eine zielfithrende Auseinandersetzung mit dieser Fragestellung miissen
daher die verschiedenen Ebenen oder Elemente von Religiositit, die unsere
GesprachspartnerInnen durch die Erfahrung religiéser Pluralitit betont sa-
hen, differenziert betrachtet werden, denn es wird deutlich, dass etwa religis-
se Praktiken anders betroffen sind als religiése Uberzeugungen. Dies erinnert
an Modellierungen von Religion, die verschiedene Dimensionen unterschei-
den (vgl. etwa Smart 1999, Stark/Glock 1968, Huber 2008). Gerade Huber zeigt
hier, dass diese Dimensionen relativ autonom belegt werden, und das ent-
spricht auch unseren Befunden: Die Erfahrung religioser Pluralitit stof3t bei
den Befragten nicht nur ganz unterschiedliche Entwicklungen an, diese be-
ziehen sich eben auch auf ganz unterschiedliche Dimensionen von Religion.
Bei der hier beschriebenen Intensivierung von Religiositit waren vor allem
die Dimensionen von Intellekt und Ideologie bzw. Glaube betroffen. Weniger

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

wurde in den bisher beschriebenen Fillen etwa tiber Praxis, Erfahrung und
Konsequenzen erzihlt. Dies wird sich im folgenden Teilkapitel indern, das
sich der Gruppe derjenigen widmet, bei denen komplexere Konsequenzen
der Erfahrung religioser Pluralitit auf verschiedenen Ebenen sichtbar wer-
den. Hier zeigt sich, dass sich sehr gut etwa religiése Praktiken verschieben
oder religiése Uberzeugungen vervielfiltigen kénnen, ohne dass das Selbst-
verstindnis religiéser Zugehorigkeit — nicht nur im formalen Sinne, sondern
auch im Sinne einer Selbstdefinition — davon berithrt wiirde.

5.3.3  Auflosung dominanter (Identitats-)Diskurse

Etwa ein Viertel der Befragten lassen sich einer Gruppe zuordnen, in der
deutliche Konsequenzen interreligioser Kontakte oder der Erfahrung von re-
ligioser Pluralitit in den Biografien sichtbar werden. Um diesen hiufig kom-
plexeren Gemengelagen gerecht zu werden und die Fallcharakteristika aufzei-
gen zu konnen, sollen fiir diese Gruppe die GesprichspartnerInnen und ihre
jeweiligen biografischen Konstellationen nun in beispielhaften Einzelfalldar-
stellungen analysiert werden.

Yvonne

Yvonne ist eine junge Frau, die kurz vor dem Mauerfall in Ostdeutschland
geboren und dort im Lindlichen aufgewachsen ist. Sie wird von ihrer Fami-
lie nicht religiés erzogen, ihr Ziehvater ist zwar sehr religios aufgewachsen,
hat aber spiter den Bezug zur Kirche verloren. Erst nach der Wende kommt
sie in Kontakt mit einer neuen Pastorin in der Nachbarschaft und nimmt an
Christenlehre und Gottesdiensten teil — aus Interesse, aber ohne innerliche
Uberzeugung. Auch die weiteren Angebote kirchlichen Soziallebens nutzt sie,
lisst sich aber nicht konfirmieren. Sie geht dann zum Studium in eine west-
deutsche Grof3stadt und lernt in dieser Stadt einen Muslim kennen, ihren
spiteren Mann. Sie diskutiert mit ihm viel tiber den Islam, erkennt nach ei-
nigen Monaten den Islam fiir sich an, und konvertiert. Ihre Eltern akzeptieren
die Konversion, als sie sich allerdings spiter entscheidet, auch das Kopftuch
anzulegen, gibt es Konflikte mit der areligiésen Mutter sowie der sehr reli-
gionskritisch eingestellten Grofimutter. Yvonne ist inzwischen auch in einer
kulturell diversen Moscheegemeinde sehr aktiv, und wird vom Vorsitzenden
gezielt in die Strukturen eingebunden. Sie ist daher auch in verschiedenen
Formaten des interreligiésen Dialogs prisent, interessiert sich zum Zeitpunkt
des Interviews selbst aber zunehmend fiir die Arbeit mit Gefliichteten.

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

Yvonne erfihrt weltanschauliche Alternativen also zunichst im Kontakt
mit Angestellten und dem Angebot der evangelischen Kirche in ihrer Jugend,
im Ostdeutschland nach der Wiedervereinigung. Sie schitzt diese Infrastruk-
tur und nimmt daran teil, auch wenn sie sich nicht lingerfristig bindet. Auch
bringt sie den Inhalten Interesse entgegen, negiert aber, dass ihre Beteiligung
dort tatsichlich ihre Uberzeugungen verindert habe:

»ich fand das alles total spannend und interessant//mhh//, aber ich bin NICHT
an den Punkt gekommen, dass ich... gesagt hab, ich glaub aus tiefstem Her- Her-
zen, dass es n GOTT gibt//mhh//. Oder ich glaub wirklich daran, dass es n Gott
gibt//mhh//. Das war fiir mich so- ich hab nicht gesagt, dass es ihn nicht gibt,
aber ich war mir einfach nicht SICHER//mhh//Und dhm, hab deshalb auch mich
entschieden mich NICHT taufen zu lassen und auch nicht eben die Konfirmation
mitzumachen, dhm... bin aber trotzdem dabei geblieben. «

Die Einordnung zeigt einerseits: Neben der Teilnahme bewegt sie das ver-
mittelte Wissen immerhin so sehr, dass die in der DDR geborene und sikular
erzogene Yvonne zur Uberzeugung gelangt, dass es Gott geben kénnte. Dass
sie letztlich doch nicht sagen kann, »aus tiefstem Herzen« an ihn zu glauben, ist
in diesem Kontext dennoch ein Hinweis auf eine deutliche Bewegung in eben
diese Richtung der Auseinandersetzung mit der Gottesfrage; und muss zu-
dem im Kontext ihrer jetzigen Identifikation als Muslimin gesehen werden.
Yvonne wihlt daher den Weg einer gewissermaflen unvollstindigen Mitglied-
schaft, indem sie aktiv an den christlichen Angeboten teilnimmt, aber sich
den Riten, die aus kirchlicher Perspektive mafgeblich fiir ihre Mitgliedschaft
wiren, entzieht. Thre Uberzeugung, dass es keinen Gott gibt, wird allerdings
zumindest in Frage gestellt. In beiden Hinsichten, Mitgliedschaft und Uber-
zeugung, befindet sie sich also irgendwo zwischen zwei klaren Positionen,
wie sie religiése oder sikulare Konzeptionen tiblicherweise vorgeben. Dar-
iiber hinaus wird deutlich, dass sie sich zumindest riickblickend auch bewusst
mit diesen vorgegebenen Rastern auseinandersetzt und sie durchkreuzt.

Die nichste Erfahrung mit einer weiteren religiésen Tradition macht sie
als junge Erwachsene: Die nachhaltige Begegnung mit einem Muslim. Sie
weifd zu diesem Zeitpunkt kaum etwas iiber den Islam, weil ihm der Islam
aber wichtig ist, und er wiederum ihr, tauschen sie sich iiber mehrere Mona-
te hinweg tiber den Islam aus:

»es war jetzt nicht irgendwie mein Ziel Muslima zu werden oder so, sondern ein-
fach, dass ich sage, so wie ich mich halt auch im Christentum mich da informiert

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

hab//mhh//, will ich auch DA mich jetzt informieren. [...] an irgend’ner Stelle- ich
weifS gar nicht mehr WIE das genau gekommen ist... da hab ich auch- da hab ich
auch mit ihm diskutiert und da hab ich gesagt, HAA —aber dann KANN man doch
nur an Gott glauben//mhh//. So. Und das war dann sozusagen der erste SCHRITT
[..] Und es gab einfach fiir mich... objektiv geniigend BEWEISE, die mir gezeigt
haben//mhh//, JA, das ist sozusagen die letztgiiltige... Religion.«

Sie spricht dann das Glaubensbekenntnis, auch spiter im Kontext ihrer Hoch-
zeit noch einmal vor Zeugen, und hat jetzt »so'n Papier [...] dass ich dann sozusa-
gen Muslima bin«. Inzwischen trigt sie das Kopftuch, wertschitzt und befolgt
Speise- und dhnliche Gebote, und ist selbst zur religiésen Expertin geworden
— nicht nur fir jingere Musliminnen, sondern auch fiir nicht-religiése Ver-
wandte, denen sie spirituellen Rat gibt. Dariiber hinaus ist ihre Erzahlung von
dem Anliegen geprigt, Normalitit herzustellen: Innerhalb ihrer Herkunftsfa-
milie, die mit ihrer Religiositit nichts anfangen kann, in ihrem Herkunftsort,
den sie vorsichtig an ihr Kopftuch gewdhnen muss, aber auch innerhalb der
deutschen Gesellschaft, innerhalb derer sie ein positives Bild von Islam und
MuslimInnen zeichnen will, um sie an die in ihrer Mitte lebenden MuslimIn-
nen zu gewdhnen. Sie beschreibt zwar Phasen ihrer Religiositit, gerade in
Bezug auf die Erfahrung religiéser Pluralitit im Kontext des interreligisen
Dialogs bekriftigt sie aber: »es gab schon mehrmals Situationen, wo ich dann so
gedacht hab danach [4] mit dem Islam haste schon den vichtigen Weg gemacht//ja//.
Also eher manchmal, dass man bestitigt wurde«. Thre diesbeziiglichen biografi-
schen Verliufe und ihre Selbstdeutung erscheinen damit in ihrer Darstellung
kohirent. Im Gesamtverlauf der Biografie wird ihre religiése Identifikation
um immer mehr Dimensionen erweitert: Nach einer nichtreligiésen Erzie-
hung partizipiert sie zunichst an religiosen — christlichen - Strukturen, die
in ihrer Sozialisation vermittelten sikularen Weltsichten werden zumindest
in Frage gestellt. Als sie einem Muslim begegnet, ist auch ihr intellektuel-
les Interesse am Islam geweckt, und hier nimmt sie auch den Glauben an.
Die intensivere und individuellere Auseinandersetzung mit einem vertrau-
ten Menschen mag dafiir nicht unwichtig sein, aber Yvonne hebt selbst vor
allem die Rationalitit der Entscheidung hervor: Der Islam, wie er ihr prisen-
tiert wird, ist logisch und kohirent. Nach ihrer Konversion erarbeitet sie sich
Stiick fiir Stiick auch die religiosen Gebote und Praktiken, und integriert die-
se in ihr Leben. Aus Unsicherheiten und Phasen des Zweifels, so Yvonne, geht
sie immer im Glauben gestarkt hervor.

- am 14.02,2026, 19:23:48.

27


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Religdse Pluralitaten

Yvonne erfihrt in Kindheit und Jugend recht grofe Autonomie, und Re-
ligion wird in ihrer Familie ohnehin keine grofe Aufmerksamkeit beigemes-
sen, so dass jegliche Entscheidungen in Bezug auf Religion und religiése Zu-
gehorigkeit von ihr selbst getroffen werden. Sie erfihrt Religiositit in ihrer
Sozialisation nicht als Gegenstand kollektiver Befassung, daher ist Religion
fiir sie Gegenstand individueller Entscheidung und Abwigung. Gemeinschaft
und Praxis sind ihr wichtig, aber der Kern ihres Glaubens befordert sich bei
ihr aus der intellektuellen Auseinandersetzung. Die religiose Vielfalt in der
Gesellschaft, die sie insbesondere nun in der westdeutschen Grofdstadt er-
lebt, ermoglicht ihr einerseits weiterhin religiése Entscheidungsfreiheit, die
sie biografisch in der Hinwendung zu religiosen Traditionen, der Konversi-
on zum Islam und der (derzeitigen) Schlieffung dieser Identifikation reali-
siert. Sie erlegt aber insbesondere ihr als Angehoériger einer diskursiv beson-
ders verhandelten religiosen Tradition auch anhaltenden Entscheidungs- und
Rechtfertigungsdruck mit Blick auf religiése Identifikationen und Abgren-
zungen auf. Fiir Yvonne ist weiterhin kennzeichnend, dass sich Offnung und
Schliefung ihrer religiésen Identifikation in eine klare diachrone Reihung
bringen lassen. Dies unterscheidet sie von den nun folgenden Fallbeispielen,
in denen die religiésen Artikulationen auch synchron komplexere Gemenge-
lagen eingehen.

Andrea

Andrea ist zum Zeitpunkt des Interviews Ende vierzig. Sie lebt und arbeitet
in einer westdeutschen Grof3stadt, in der Region ist sie auch mit ihren Eltern
und einer Schwester aufgewachsen. Schon als Kind hat sie in Grundschule
und dhnlichen Zusammenhingen selbstverstindlichen Kontakt zu anderen
Kulturen, unter anderem enge tiirkische Freundinnen. Sie wichst in einer
Familie auf, die sich als christlich versteht, in der aber keine intensive Praxis
oder Beschiftigung mit religiosen Themen stattfindet. Der Grofdvater miitter-
licherseits ist Atheist, findet aber Sinn und Erfullung in der Natur, so dass er
nach Andreas Deutung doch an »etwas« glaubt. Der Vater ist nominell katho-
lisch, hat sich aber nach negativen Erfahrungen von der Kirche abgewandt.
Thre Mutter hingegen ist in der evangelischen Kirche engagiert, und auch
Andrea war dort als Kind und Jugendliche in Musikkreisen eingebunden. Sie
lasst sich konfirmieren, hat aber dann einige Jahre keinen Kontakt mehr zur
Kirche. Thr Studium beginnt sie dann dennoch an einer evangelischen Fach-
hochschule und richtet sich in der Kombination ihrer Ficher auf Kirche als

- am 14.02,2026, 19:23:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

moglichen spiteren Arbeitgeber aus. In der gleichen Zeit hat sie zeitweilig
einen muslimischen Agypter als Partner und macht eine Studienfahrt in die
Tiirkei, die zum Auftakt eines intensiveren Interesses an Tiirkei und Islam
wird und mehrere Reisen zu spirituellen Zentren des tiirkischen Islams nach
sich zieht. Nach einigen Uberbriickungen wird sie schlieflich von der evange-
lischen Kirche angestellt. Ihr Schwerpunkt der Arbeit dort liegt seit Jahren in
unterschiedlichen Konstellationen auf den Bereichen Ehrenamt, Migration,
Integration, interreligiése und interkulturelle Veranstaltungen. In den letz-
ten zehn Jahren hat sie zudem eine Ausbildung zur Yogalehrerin gemacht,
Yoga unterrichtet und ist mehrmals nach Indien gereist. Sie nimmt aufler-
dem an spirituellen Seminaren statt, etwa Workshops zu auflerkérperlichen
Erfahrungen, von denen sie manchen viel, anderen nichts abgewinnen kann.

Andreas Leben verliuft strukturell seit Jahrzehnten in recht geregelten
Bahnen: Sie hat keinen Partner und keine Kinder, lebt seit langem in der
gleichen Stadt und arbeitet seit Dekaden beim gleichen (kirchlichen) Arbeit-
geber. Bei genauerem Blick werden aber Einbriiche des Aulergewdhnlichen
deutlich, die eng mit interkulturellen und interreligiésen bzw. spirituellen
Erfahrungen verkniipft sind: Ihre Fernreisen, die spirituellen Seminare, ihre
zeitweilige konfliktreiche Beziehung zu einem Agypter, ihre zusitzliche Be-
titigung als Yogalehrerin. Ihre Familie ist religios divers, ohne dass dies aber
eine besondere Rolle zu spielen scheint oder groRerer Aushandlungen bedarf.
Andrea selbst bezeichnet sich im Laufe des Interviews mal als Christin, mal
als spirituell. Sie versteht Religiositit als lebensbegleitenden Prozess, als Ent-
wicklung oder Weg, in dem in Abhingigkeit der gesammelten Erfahrungen
immer wieder auch neue religiose Elemente Aufnahme finden konnen, und
sich selbst als kritische Gliubige und Suchende. Sie lehnt jede vollstindige
Bindung an eine bestimmte Religion ab, und es gibt ihrer Ansicht nach nicht
die eine richtige Religion, sondern viele verschiedene Wege. An anderer Stel-
le gibt sie an, an Jesus, seine Botschaft und seine Wunder zu glauben, nur
die Institution Kirche abzulehnen. In jedem Fall findet sich bei ihr eine klare
Kombination aus Elementen verschiedener Religionen:

»Christentum ist schon die Religion, wo ich sag so, dhm, ist am ehesten so
MEINS//hmhm/[/wobei es auch andere [atmet tief ein] dh — ja, Richtungen gibt
so- ich glaub zum Beispiel auch, sag ich jetzt einfach mal so, an Reinkarnati-
on.../[hmhm/[also dass wir alle nochmal wieder kommen oder schon ganz oft
GELEBT HABEN und dass die Seelen sich weiterentwickeln. Und das ist ja jetzt sag
ich mal eher buddhistisch oder hinduistisch, ne [...] ich hab auch ganz viel GELESEN

- am 14.02,2026, 19:23:48.

219


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220

Religdse Pluralitaten

irgendwie//hmhm//Biicher gelesen dhm wo es auch Hinweise im CHRISTENTUM
gibt, dass auch Jesus zum Beispiel auch daran geglaubt hat«.

In Andreas Fall wird deutlich, wie sowohl auf der intellektuellen und ideolo-
gischen als auch auf der Ebene der religiosen Praxis sowie der Zugehorigkeit
verschiedene, aus Sicht religioser Institutionen widerspriichlich erscheinen-
de Elemente parallel bestehen konnen (etwa die Durchfithrung von Riten aus
christlichen und hinduistischen Traditionen). Sie beschreibt sich dabei ins-
gesamt als ausgesprochen autonome Gliubige, die selbstbestimmt eruiert,
priift, differenziert und wihlt. Dass diese Autonomie durch ihre Anstellung
bei der evangelischen Kirche zumindest mit Blick auf die Mitgliedschaft ein-
geschrinkt ist, empfindet sie nicht als nennenswerte Einschrinkung ihrer
Religiositit, und ihre Praxis mag ihr dabei recht geben. Dies wird auch im
Erzihlverlauf selbst deutlich, in dem sich immer wieder scheinbare Wider-
spriichlichkeiten und Unmoglichkeiten — etwa, wenn sie gegenliufige Aussa-
gen zu ihrem Selbstverstindnis macht oder ausfiihrt, dass auch Jesus an Re-
inkarnation geglaubt habe — anhiufen, und damit illustrieren, wie weitgrei-
fend die Grenzarbeiten diskurskonforme Kategoriengrenzen religidser Tra-
ditionen ignorieren konnen.

Die Erfahrung religioser Pluralitit hat fiir Andrea eine grofe Selbstver-
stindlichkeit: Thre Familie weist schon eine solche weltanschauliche Vielfalt
auf, und in ihrer Kindheit und Jugend hat sie selbstverstindlich auch solcher-
lei Kontakte, auch einen muslimischen Partner. Auch in ihrer Arbeit arbeitet
sie viel mit anderen Kulturen und Religionen, insbesondere MuslimInnen zu-
sammen. Dies mag die Grundlage fiir eine gewisse Offenheit sein, konkret
gepragt wird ihre Religiositit davon allerdings nicht — sondern viel mehr von
den Erfahrungen einer ganz anderen religiosen Vielfalt: von Reisen zu tiirki-
schen Derwischen, zu spirituellen Zentren in Indien, und der Partizipation
an hiesigen auflergewohnlichen Angeboten wie Workshops zu Ritckfithrung
und Reinkarnation oder auflerkorperlichen Erfahrungen. Mithin sind es nicht
die Erfahrungen religioser Pluralitit aus dem alltiglichen Zusammenleben,
medialen Diskursen oder ihrer aktiven Mitarbeit im interreligiosem Dialog,
sondern die (durch eine Freundin angestofRenen, aber von ihr selbst mit gro-
fem Elan verfolgten) weniger alltiglichen Reisen, Lektiiren und Weiterbil-
dungen, in denen sie sich ein spirituelles Feld erschliefdt. Diese Orientierun-
gen erinnern an ihre Charakterisierung der unkonventionellen Haltung ihres
Grofvaters, der fiir sie moglicherweise als Vorbild fiir solch alternative Arti-
kulationen von religiéser Verortung dient.

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

Befragt auf eine mogliche Verinderung ihrer Religiositit durch die Erfah-
rung religioser Pluralitit, antwortet Andrea:

»dadurch, dass ich ja immer sag, auch wenn mich jeder fragt, ja ich bin spirituell
aber nicht unbedingt religios, hat//hmhm//[sich die Frage irgendwie fiir mich nie
gestellt.«

Dass die Antworten auf diese sehr direkt formulierte Frage nach Verinde-
rungen der eigenen Religiositit eine besondere Herausforderung an die Ge-
sprachspartnerInnen stellt, haben wir bereits im vorangegangenen Teilkapi-
tel 5.2 ausgearbeitet. Bei Andrea fillt in dieser Hinsicht auf, dass ihre erste
Adressierung des Themas gewissermaflen eine Meta-Ebene einfiigt: Die Fra-
ge habe sich ihr nie gestellt, und zwar aufgrund der Art und Weise, in der sie
anderen antworte. Fiir sie ist mithin entscheidend, dass bzw. wie sie selbst
der Frage entgehen kann und keine Irritationen beim Gegeniiber hervorruft;
nicht entscheidend ist hingegen, wie sie selbst zu dieser Frage steht. Die
Schlussfolgerung liegt also nahe, dass fiir sie die primire Herausforderung in
der Aufiendarstellung liegt, wohingegen sie selbst gar kein Problem mit ih-
rer religiésen Verortung sieht, sich die Frage mithin fiir sie selbst nicht stellt.
Dies wird gestiitzt von den wechselnden Selbstdefinitionen im Verlauf des In-
terviews. Gleichwohl sie professionell mit Religion, religiéser Zugehorigkeit
und Sozialisation befasst ist, kann sie selbst offenbar sehr gut damit leben,
sich in Bezug auf sich selbst also nicht nur nicht festzulegen, sondern den
Sachverhalt auch gar nicht weiter zu reflektieren. Sie fahrt dann noch fort:

»also ich bin zwar schon Christin, aber [...] also eigentlich hat mich das nicht ver-
dndert, vielleicht eher verindert, toleranter noch zu werden//hmhm//anderen ge-
geniiber//hmhm//aber nich so in meiner eigenen Spiritualitit und eigenen UBER-
ZEUGUNG//hmhm ok//also weder, dass ich dadurch mehr gesagt hab, nein, so, ne,
Christentum ist das einzig Richtige, ich (schotte) mich noch- noch ih die andere
Richtung.«

Zusammengenommen mit dem vorangegangenen Zitat wird es komplexer:
Andrea ist Christin, aber nicht religios, aber spirituell, auf jeden Fall betont
sie das »Eigene«. Im Vergleich der Fille ist Andrea mithin ein beredtes Beispiel
fir recht weitgreifende Grenzarbeiten an einem diskursiv geregelten Feld, das
auch die Optionen des Ubergehens iiblicher Kategoriengrenzen gleich in Hin-
sicht auf verschiedene Dimensionen des Religiosen aufzeigt. In Bezug auf die
Artikulation dessen in der Gesprachssituation wiederum ist noch ein zweiter
Aspekt bemerkenswert: Wihrend in ihrer biografischen Erzihlung einerseits

- am 14.02,2026, 19:23:48.

221


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222

Religdse Pluralitaten

ganz deutlich wird, wie sie immer neue Einfliisse aufnimmt, und diese auch
Relevanz fiir ihren Lebenslauf entfalten, greift sie andererseits dennoch auf
das offenkundig sehr machtige Narrativ des »es hat sich nichts verindert« zu-
riick. Sie plausibilisiert das, indem sie den Fokus dessen, was sich nicht ge-
andert habe, verschiebt: Ihre offene und tolerante, vielleicht auch spirituelle
Grundeinstellung, die habe sich nicht geindert, die im Vergleich zu anderen
recht hiufigen Wechsel der konkreten Einfliisse aus verschiedenen religio-
sen Traditionen bleiben bei dieser Auslegung naheliegenderweise unerwihnt.
Dies unterstreicht noch einmal, wie wirkmichtig ein subtiles Idealbild einer
hier diachron kohirent gedachten Identitit ist: Man ist man selbst geblieben,
sich selbst treu geblieben, im Kern auch tiber die Einfliisse hinweg unver-
andert. Andrea fiigt mit ihrer Abstraktion auf eine nicht spezifisch religiose
Ebene allgemeinerer Grundeinstellungen den in Teilkapitel 5.2 ausgearbei-
teten Antwortweisen eine weitere narrative Option des Umgangs mit dieser
zweiten diskursiven Vorordnung des Feldes hinzu.

Jessica
Jessica ist eine junge Erwachsene, die wir in demselben interreligiésen
Kontext wie Andrea kennengelernt haben. Sie ist als Kind zunichst auf
dem Land, spiter in der westdeutschen Grof3stadt, in der auch Andrea lebt,
bei ihrer Groflmutter aufgewachsen. In ihrer familiiren Erziehung spielt
subjektive Religiositit keine grofie Rolle, aber kirchliche Strukturen: Sie geht
in einen benachbarten evangelischen Kindergarten, und besucht mit ihrer
Grofmutter Gemeindefeste, nimmt dann auch am Kindergottesdienst teil.
Mit etwa zwolf Jahren intensiviert sich der Kontakt zur Gemeinde: Sie lisst
sich konfirmieren und nimmt an Jugendgruppen teil, engagiert sich in der
Gemeinde und lisst sich zur Jugendleiterin ausbilden. Ihr schulischer Wer-
degang ist holprig, aber sie erlangt schliefRlich das Fachabitur und beginnt
das Studium der sozialen Arbeit an einer evangelischen Fachhochschule,
vor dessen Abschluss sie zum Zeitpunkt des Interviews steht. Sie nimmt
teil an den interreligiésen Formaten, die die zuletzt vorgestellte Andrea
anbietet und leitet und unterstiitzt diese. Zu ihrer Gemeinde hat sie keinen
Kontakt mehr. Aus Grundschule, Schule und Nachbarschaft hat sie Bekannte
tiirkischer Herkunft, durch ihre Teilnahme an dem interreligiosen Angebot
lernt sie nun auch islamische Traditionen besser kennen.

Jessica ist in problematischen Familienverhiltnissen aufgewachsen und
auch in Bezug auf ihren Schul- und Ausbildungsgang fliegt ihr nichts zu. Die

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

kirchlichen Strukturen bieten ihr den Raum, Dinge zu verwirklichen, die ihr
im privaten und familidren Umfeld fehlen: Eine geordnete Freizeitbeschifti-
gung, Erfolgserlebnisse, berufliche Orientierung und Qualifikation, und vor
allem u.a. mit Andrea, ein greifbares und positives Rollenmodell. In diesem
kirchlichen Kontext, der zunehmend auch als berufliche Perspektive relevant
wird, erlebt sie auch die bewusste Auseinandersetzung mit anderen Religio-
nen. Diese anderen Religionen und Kulturen sind fiir sie interessant, aber
vor allem mit Blick auf das ganz praktische reibungslose Zusammenleben von
Menschen mit verschieden-kulturellem Hintergrund, das fiir sie beruflich ein
wichtiges Thema ist. Dabei sind religiése Aspekte fir sie vor allem insofern
von Belang, als dass sie nicht in Fettnipfchen tappen will; hinsichtlich des
dariiberhinausgehenden Zusammenlebens interessieren sie mehrheitlich ty-
pische Dinge des Alltags wie Essgewohnheiten oder Feste. Die Unterschied-
lichkeit wertschitzt sie dabei, und verwehrt sich dabei einem Integrations-
begriff, der diese spannende Vielfalt aus ihrer Sicht einebnen wiirde.

In Bezug auf ihre eigene Religiositit hat die Auseinandersetzung mit re-
ligiésen Traditionen, die sie im direkten alltiglichen Kontake erlebt, keine
Bedeutung. Auch die religiésen Inhalte, die ihr im kirchlichen Kontext ver-
mittelt werden, sind ihr nicht wichtig. Sie fithlt sich zwar exklusiv zugehérig
— als Christin - doch die zugehdrigen Uberzeugungen erscheinen ihr nicht
einleuchtend und der Glaube an nur eine Religion unplausibel. Kirche ist fir
sie also ein wichtiger Bezugsraum, nimlich als Sozialkontext und Ort fiir be-
rufliche Qualifikation. Religiése Uberzeugungen werden von ihr weder dort
noch im interreligiésen Austausch verhandelt, sondern sind hochgradig in-
dividualisiert. Aus diesem Grund ist auch ein religiés plurales Umfeld fiir sie
gleichermafien irrelevant, weil es ebenso wie die eigene religiése Tradition
nicht ausschlaggebend fiir religiése Uberzeugungen ist. Oder andersherum:
Religidser Pluralismus ist Mitvoraussetzung fiir die Freiheit der Zusammen-
stellung eines individuell passenden Modells, aber weder konkrete Inspiration
noch Herausforderung.

Am Beispiel von Jessica wird vielmehr deutlich, wie sehr religiése Uber-
zeugungen durch den Austausch mit einer einzelnen anderen Person gepragt
werden kénnen. So wie Andrea ihr in anderen biografischen Hinsichten eine
neue Welt eréffnete, gleichen auch Jessicas Ausfithrungen zu dem, woran sie
glaubt, auffillig Andreas Uberzeugungen; und auch der Modus des Umgangs
mit religiosen Dogmen insgesamt gleicht sich: Auch Jessica bringt Elemen-
te aus verschiedenen religiosen und esoterischen Strémungen zusammen,
priift und justiert nach, bis das Modell ihren Bediirfnissen entspricht, und

- am 14.02,2026, 19:23:48.

223


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

224 Religése Pluralitaten

artikuliert eine Auseinandersetzung mit traditionskonformen Vorstellungen
religiéser Identifikation:

»dass ich viele Sachen auch in meiner Religion hinterfrage, aber [...] auch mir den-
ke, warum sollte es ebend nur diese eine Religion geben//ja//. Es gibt ja ebend
verschiedene Religionen und... Ghm, die konnte man ja auch miteinander vermi-
schen//mhh//. Also man muss ja jetzt nicht immer nur stark, dh, eine Religion dann
irgendwie sagen, ja, die ist das und die befolge ich, ne?[...] ja, die eine Religion sagt
das. Das, dh... also da steh ich voll hinter, aber auch, ih, bei anderen Religionen, wo
ich dann sage, ja.... das wiirde ich auch sagen. Wie jetzt zum Beispiel, manchmal
denke ich so, ja, w- was ist nach dem Tod, so//hm//. Und das ist ja eher so Hindu-
ismus, Buddhismus, wo ich dann auch sage, das wiirde auch passen, ne? Und jetzt
nicht, hm, die Auferstehung oder sowas. «

Dieses Zitat ist gleichzeitig ihre Antwort auf die explizite Frage zu Verande-
rungen ihres Glaubens. Wihrend ihre Ausfithrungen strenggenommen kei-
nen Prozess, sondern einen Zustand benennen, beschreiben sie doch ganz
gut den Punkt, zu dem sie sich hin entwickelt hat, und auch biografisch ist
es deutlich, dass die Dinge, gegen die sie sich hier wendet — etwa: es gibt
nur eine (richtige) Religion, man kann nur einer Religion folgen, man kann
verschiedene Religionen nicht verbinden — ihren urspriinglichen Ansichten
entsprechen.

Sowohl der Verbund Andrea/Jessica als auch Yvonne und ihr Partner sind
mithin sprechende Beispiele dafiir, wie eine einzelne, prigende Bezugsperson
nicht nur konkrete Glaubensinhalte (in Jessicas Fall: spirituelle und esoteri-
sche Haltungen, in Yvonnes Fall: Islam), sondern auch die Haltung gegeniiber
religiésen Glaubenssitzen auf einer Meta-Ebene (in Jessicas Fall: autonomes
und subjektbezogenes freies Zusammenstellen verschiedener Glaubensinhal-
te, in Yvonnes Fall: autonome Entscheidung zur Konversion, dann aber um-
fassende Ubernahme aller Dogmen und Praktiken) prigen kann. Eine religiés
plurale Landschaft spielt dabei gewissermaflen den Basso continuo: Sie er-
moglicht es erst, verschiedene religiose Elemente zu kombinieren oder sich
anderen religiésen Traditionen als der Herkunftstradition zu verschreiben,
und dazu gehort auch, auf solche religiésen MentorInnen zu treffen, die eben
konkret andere Uberzeugungen innehaben und so Verinderungen religiéser
Identifikation anstofien kénnen. Drei weitere Falle sollen andere Muster und
Zusammenhinge beleuchten.

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

Birgit

Birgit ist zum Zeitpunkt des Interviews etwa 50 Jahre alt und lebt in einer
anderen westdeutschen Grof3stadt. Sie ist mit ihren Eltern und ihrer Grof3-
mutter lindlich aufgewachsen und hat eine diverse religiose Sozialisation
erfahren: Die Grofimutter gehort einer evangelikalen Gemeinschaft an, der
Vater ist katholisch, die Mutter evangelisch. Birgit selbst ist zwar katholisch
getauft, aber de facto iibernehmen vor allem die evangelisch-evangelikal ge-
pragten Frauen in der Familie ihre religiése Erziehung, etwa mit biblischen
Geschichten, Gebeten und Literatur, etwa von Paul Gerhardt.

Mit dem Wegzug von der Grofmutter und einer langen Erkrankung der
Mutter bricht die religiése Erziehung ab und wird innerfamilidr auch nicht
wieder aufgenommen. Birgit gibt aber an, einen guten schulischen Religions-
unterricht gehabt zu haben, der wiederum an einigen Stellen mit der prigen-
den evangelikalen Erziehung der Grofimutter kollidiert. Gleichzeitig durch-
lduft sie, ihrer Religionszugehorigkeit gemif3, die typischen Stationen katho-
lischer Sozialisation (Kommunion, Firmung, Messdienerin, Arbeit in der KjG,
der >Katholischen jungen Gemeinded), wird also ab ihrer Jugend verstarkt ka-
tholisch sozialisiert. Birgit macht bereits frith ungewdhnliche interreligise
Erfahrungen, als sie an einem Schiileraustausch in einem nordafrikanischen
Land teilnimmt, was, wie sie erzihlt, auch noch einmal verstirkt Fragen an
die eigene Religion aufwirft. Sie entschliefst sich schliefilich fiir ein Theolo-
giestudium, erfihrt aber dabei zunehmend eine Verengung der katholischen
Kirche, die sie zum Anfang ihres Studiums zu Beginn der 1980er Jahre noch
als weit und offen wahrgenommen hatte. Das anschliefende Referendariat
kann sie aus gesundheitlichen Griinden nicht abschlief}en und widmet sich
auch danach der Pflege verschiedener Verwandter. In dieser Zeit zieht Birgit
auflerdem in ein von Migrantlnnen geprigtes Viertel einer Grofstadt, und
dies ist fiir sie der Ausloser, sich in interreligiose Dialogaktivititen einzu-
bringen und dort zunehmend aktiv mitzuarbeiten. Als sie nicht mehr in der
Pflege Angehoriger gebunden ist, steigt sie auch wieder in kleinere bezahlte
Tatigkeiten im Bildungsbereich ein.

Es fillt auf, dass auch Birgit explizit daran gelegen ist, sich ein eigenes ,re-
ligioses Profil‘ zu schaffen. Aus den verschiedenen Quellen, die ihr in Kind-
heit, Jugend und Erwachsenenalter begegnet sind, scheint sie nicht schépfen
zu koénnen: Die verschiedenen religiosen Einfliisse in ihrem konfessionsver-
schiedenen Elternhaus hat sie allesamt nicht als durchweg positiv erlebt, gibt

- am 14.02,2026, 19:23:48.

225


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

226

Religdse Pluralitaten

an, sie sei »zwischen den Konfessionen grofs geworden« und die unterschiedlichen
religiésen Einfliisse im Elternhaus hitten unverbunden nebeneinander ge-
standen. Hinzu kommt, dass sie zu ihren Eltern ein distanziertes Verhiltnis
gehabt habe, und mit ihnen keine ethischen Fragen habe diskutieren kénnen
oder wollen. Auch mit der katholischen Kirche, in der sie sich als Jugendliche
immerhin stark engagiert und sich fir ein ebensolches Studium entscheidet,
gerit sie im Rahmen ihres Studiums zunehmend in Konflikt: Wihrend sie
befreiungstheologisch gepragt ist, nimmt sie in der Kirche einen erneut zu-
nehmenden Konservativismus wahr und gerit dadurch zudem ins berufsbio-
grafische Aus, da die Kirche damit als Arbeitgeber fiir sie ausscheidet. Birgit
scheint auf diese Weise die Notwendigkeit erfahren zu haben, sich in religis-
sen Angelegenheiten autark zu stellen, und sie ist in der Folge ihres Erwach-
senenlebens auf Distanz zur katholischen Kirche.

Die interreligiésen Begegnungen, zunichst wihrend des Schiileraustau-
sches, bringen sie mit dem Islam in Kontakt, und regen bei ihr die Auseinan-
dersetzung mit Sinn- und ethischen Fragen, mithin grundlegenden Fragen
auch an die eigene Religion an. Dass der nichste interreligiése Kontakt aber
durch den erzwungenen Umzug in ein migrantisch geprigtes Viertel erfolgt,
zeigt, dass von ihr die interreligiése Begegnung iiber weite Zeit hinweg nicht
gezielt angestrebt ist — und wo sie erfolgt, dient sie primir einerseits der
Auseinandersetzung mit dem Eigenen, andererseits einem berufsbiografisch
nachgeschobenem Ersatz fiir eine theologische Laufbahn: Birgit hebt die or-
ganisatorisch und inhaltlich komplexe und herausfordernde Arbeit in dem
interreligiosen Gesprachskreis, in dem sie sich engagiert, hervor, und auch
in ihrem Lebenslauf wird sichtbar, dass das interreligiése Engagement fiir
sie eine grofere Relevanz entfaltet als ihre prekire berufliche Tatigkeit.

Gedanklich und praktisch tiberschreitet Birgit die Grenzen ihrer Konfes-
sion. Zum einen in ihrer religidsen Praxis: Sie bevorzugt inzwischen die evan-
gelischen Gottesdienste einer benachbarten Gemeinde und meditiert. Dies ist
bei ihr aber mit einer inhaltlichen Offenheit verbunden, die sie in ihrem Ver-
stindnis aus einer Offenheit der katholischen Kirche in den 1970er und 8oer
Jahren mitbringt, dort aber inzwischen nicht mehr vorfindet. Konsequenter-
weise stellt sie zudem ihre Zugehorigkeit in Frage:

»da merk ich, dass ich in- innerlich, spirituell, wie auch theologisch auf Distanz
gehe.//hnmm//Und da erleb ich halt in der Gemeinde evangelischerseits//ja//inzwi-
schen was anderes. [...] ich sehe mich heute immer noch auf der Grenze. Und ob

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

ich wirklich bis zum Ende meiner Tage im katholischen Bereich bleibe, weifs ich
nicht.//hmm//[4] Also ich werde immer 'ne iiberzeugte Christin bleiben.«

Sie gibt an, mehrfach eine Konversion erwogen zu haben, und das auch ak-
tuell zu tun. Auffillig ist dabei aber, dass ihre Zugehorigkeit zu einer christ-
lichen Tradition nicht zur Disposition steht:

»ich habe mehrfach in meinem Leben iiberlegt zu konvertieren- sag ich ganz of-
fen.//hmm//Also fiir mich war letztlich so nach dem dem Befassen mit den Religio-
nen//hmm//sprich, Judentum, Christentum, Islam, Bahaireligionen so..’n allemal
tiefer Nachgucken,//hmm//was ist da eigentlich gewiinscht- KLAR, im Christen-
tum wirst du bleiben, das ist schon OKAY-//hmm/[sonst wiire eventuell, ich sach
mal die Bahaireligion vielleicht auch noch in Frage gekommen. «

Gleichzeitig ist frappierend: Sie gibt de facto an, weder in der katholischen
noch in der evangelischen Kirche mehr ihre Heimat zu sehen, und es fillt
auf, dass Ausfithrungen iiber jegliche religiésen Traditionen meist negativ be-
haftet sind, und kaum deutlich wird, welche positiven Beziige Religionen ihr
bieten. Das, was sie im katholischen Kontext hilt, sind spezifische Angebote
und Sozialkontakte. Ihre Religiositit dagegen ist Gegenstand einer stetigen
Auseinandersetzung mit denjenigen, die die Glaubensangebote festlegen. In
dieser Hinsicht scheint ihr Aktivismus in der Verinderung der Umstinde, der
zu Studienzeiten noch stark ausgeprigt war, abgeflacht zu sein, und sie sucht
nun vielmehr nach einem Ort, wo sie mit ihren religiésen Uberzeugungen ak-
zeptiert wird und identifikatorische Kongruenz erfihrt:

»Jaa, und es ist, ddh, ich sach mal fiir mich immer wieder die Frage, ddh, WO
stehst du eigentlich mit deinem Glauben?/[ja//[3] Oder, besser gesagt, nicht nur,
wo stehst du mit deinem Glauben, sondern, wo hast du mit deinem GClauben
PLATZ?//hmm//Wo lassen dich die Leute... [atmet tief ein] mit deinem Glauben so
sein, wie du BIST.«

Religiése Pluralitit also wird von ihr zwar einerseits als Chance erfahren, aber
doch nicht als befriedigend, weil auch diese Alternativen ihr keine richtige
Heimat bieten. Sie hingt, wie sie aufgewachsen ist, »zwischen den Konfessio-
nen«. Obwohl sie von der katholischen Kirche stark enttiuscht wurde und die
kirchenpolitische Ausrichtung nicht mit ihrer religiésen Entwicklung einher-
geht, ist sie ihr anhaltend verhaftet, und obwohl Meditation und Spiritualitit
fiir sie wichtig sind, ist alles andere als eine christliche Identifikation fiir sie
keine gangbare Option. Im Vergleich zu Andrea wird bei Birgit die Wirkméch-

- am 14.02,2026, 19:23:48.

221


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

228

Religdse Pluralitaten

tigkeit vorgegebener Spielriume deutlicher: Gleichwohl sie sich von christli-
chen Kirchen deutlich abgrenzt, und sie nach der konkreten Beschiftigung
mit ganz anderen religiosen Traditionen fir diese Sympathien hegt, will sie
ihre Identifikation als Christin explizit nicht zur Disposition stellen. Die In-
kohirenzen, die zwischen dieser Selbstverortung, ihren konkreten Praktiken
und Uberzeugungen sowie ihren Unzufriedenheiten bestehen, ignoriert sie
nicht, wie Andrea, sondern kimpft sie angesichts der von ihr klar akzeptier-
ten Ordnung des diskursiven Feldes religiéser Identitdten mit sich selbst aus.

Es erscheint nicht abwegig, dass der interreligiose Dialog als ein Feld, in
dem diverse religidse Uberzeugungen (also gewissermafRen stetig yoneinan-
der abweichende’) akzeptiert und sogar basal fir die Zusammenkunft sind,
fiir sie ein guter Ort ist. Wahrend sie in der Kirche anhaltend Ausgrenzung
erfahren hat, ist der interreligiose Dialog als Raum zwischen den Religionen
offener fir individuell zurechenbare Ansichten und er6ffnet entsprechende
Anschlussdiskurse. Weil Birgit sich auch beruflich auf die katholische Kirche
ausgerichtet hat, resultiert dies auch in beruflicher Unsicherheit, und auch
hier erweist sich der institutionalisierte interreligiése Dialog als eine Aus-
weichmoglichkeit. Birgits Beispiel verdeutlicht also hier, wie religiése Vielfalt
in mehrerer Hinsicht Chance, aber noch nicht Losung sein kann — sowohl
auf der Ebene gesellschaftlicher Vielfalt als auch in Form des interreligiésen
Dialogs ist diese Vielfalt fiir sie passender als die Alternativlosigkeit einer ka-
tholischen Kirche, dennoch 16st sie nicht alle Probleme: Zum Einen, weil in
den Jahren ihrer Studienentscheidung keine vergleichbare Vielfalt der Kar-
rierepfade vorhanden war, zum Anderen — und verkniipft damit — weil sie
sich von der katholischen Kirche und dem Christentum in letzter Konsequenz
nicht 16sen kann.

Ahnlich wie Andrea verhilt sich Birgit schliefilich zur expliziten Nachfrage
nach der Verinderung ihrer Religiositat:

»lch denke einerseits ist mehr Celassenheit da, andererseits auch mehr Unge-
duld.//mmh//[14]//mmh//Und auch, ne, insgesamt wiirde ich sagen, ich hab heute
ein weiteres, dh, Gesichtsfeld.//hmm//[9] Also ich sag mal Gelassenheit, insofern
als, ddh... ich heute, anders als ich das vielleicht... in der Zeit meines Studiums
konnte, ich sehr unterschiedliche Positionen heute nebeneinander stehen lassen
kann./[mmh//Wenn ich sehe, wir respektieren uns gegenseitig und dh, es besteht
die Bereitschaft, sozusagen... einen Perspektivenwechsel vorzunehmen.«

Auch sie leitet aus ihren interreligiésen Aktivititen nicht ab, dass sich ih-
re religiése Verortung verandert habe, wohl aber ihre Haltungen gegeniiber

- am 14.02,2026, 19:23:48.



https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

anderen Religionen, sie habe einen breiteren Horizont bekommen und sei
akzeptierender gegeniiber anderen Positionen geworden. Dies ist insofern
stimmig mit ihrer Gesamterzihlung, als dass es auch nicht die anderen im
Dialog prisenten muslimischen Traditionen sind, die ihre Religiositit mit-
bestimmen, sondern die Neuordnungen von Identifikation und Abgrenzung
eher dem Kontext ihres individuellen Verhiltnisses mit der katholischen Kir-
che entspringen. Dennoch gilt wie bei anderen: Die grundsitzliche Folie reli-
gioser Pluralitit und vor allem deren Normalitit und Akzeptanz er6ffnet das
Feld, sich dann - wenn auch an ganz anderer Stelle — neu zu verorten und
abweichende Positionen zu artikulieren.

Christine

Christine ist etwa in Birgits Alter. Sie stammt aus einer westdeutschen Regi-
on, und ist dort durch viele Umziige ihrer Eltern als Kind in vielen verschie-
denen Stidten aufgewachsen. Mit ihren Eltern, der Schwester und weiten
Teilen einer grofien Familie zieht sie, auch noch als Kind, nach Italien. Sie
wichst in einer katholischen Familie auf, die aber kritisch gegeniiber katho-
lischen Institutionen und Amtstrigern ist, der stirkste religiése Einfluss in
ihrer Kindheit ist ein katholisches Kindermadchen in Italien, das sehr plas-
tisch und furchteinfl6Rend Religion vermittelt. Aufgrund des Schulbesuches
der Kinder remigrieren ihre Eltern und sie schlieflich nach Deutschland. Sie
lebt als Jugendliche in einem evangelisch geprigten Ort, schaut sich auch den
Konfirmationsunterricht an, ist aber auch in der katholischen Jugendarbeit
aktiv. Als es um die Studienentscheidung geht, verwirft sie ein Theologiestu-
dium aufgrund der schlechten beruflichen Optionen fiir Frauen, und wihlt
als Studienfach stattdessen unter anderem Religionswissenschaft mit einem
Schwerpunkt auf Islam. Im Studium besucht sie Gottesdienste, nimmt an Pil-
gerfahrten teil, reist aber vor allem auch viel in muslimische Linder. Sie hei-
ratet einen christlichen, aber kirchenkritischen Mann, verzichtet daher auf
eine christliche Trauung, erzieht dafiir aber ihren Sohn christlich. Nach des-
sen Geburt ist sie beruflich nicht voll einsatzfihig, und wird stattdessen im
interreligiosen Dialog aktiv. Sie ist beteiligt an verschiedenen interreligiésen
Formaten, griindet diese zum Teil mit, insbesondere auch solche, die iiber
den Trialog der sogenannten abrahamitischen Religionen hinausgehen. Zum
Zeitpunkt des Interviews arbeitet sie aber auch wieder in Vollzeit, hier hat sie
viel Kontakt zu Migrantengruppen, aber nicht dezidiert zu Religion.

- am 14.02,2026, 19:23:48.

229


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230

Religdse Pluralitaten

Christine hat also in ihrer Kindheit einige Wechselhaftigkeiten erfahren,
und es lisst sich nur erahnen, dass hinter den haufigen Umziigen méglicher-
weise noch kompliziertere Familienverhiltnisse stehen. Ihre erste Erfahrung
mit starker Religiositit findet in der Interaktion mit ihrem streng katholi-
schen Kindermidchen statt und wird als negativ erfahren. Als Jugendliche
lebt sie als — zumindest formale — Katholikin in einem evangelischen Umfeld
und entdeckt dabei nicht nur ihre Faszination fiir die Verschiedenartigkeit
religiéser Traditionen, sondern auch fiir einen Aufienstandpunkt, von dem
aus Vergleiche angestellt werden konnen. Thre Haltung gegeniiber ihrer Her-
kunftsreligion ist anhaltend ambivalent: Einerseits erlebt sie christliche Tra-
ditionen in ihrer Jugend de facto auch als wichtigen Sozialzusammenhang, ist
auch als Studierende weiterhin stark religios engagiert, besucht Gottesdiens-
te, nimmt an Pilgerfahrten teil und bezeichnet all das als »so das grundreligiose
Programm«. Auch ihr Kind erzieht sie in ebensolchen Bahnen. Andererseits be-
ansprucht sie eine kritische Haltung gegeniiber Religionen, die, so erliutert
sie, auch dem Trend ihrer Studienzeit entsprochen habe, in der man Non-
konformitit unter Beweis habe stellen miissen. Sie interessiert sich zudem
fiir 6stliche Religionen, betreibt viel Yoga, und erhofft sich vom Studium der
Religionswissenschaft auch subjektiv bereichernde Einblicke in eine grofiere
Bandbreite an Religionen.

Auf Reisen in muslimische Linder hat sie auch den ersten Kontakt zu For-
maten interreligiosen Dialogs, allerdings in Form von offiziellen Gesprichs-
terminen mit religidsen ReprisentantInnen, die sie als unglaublich langweilig
empfindet. Sie hingegen sucht nach Formen, in denen der Dialog sie wirklich
beriihrt, thematisch und emotional in die Tiefe geht und gelebte Religiositit
anspricht. Dialog soll fiir sie viele Religionen beteiligen und die Betreffen-
den zum direkten und lebensnahen Austausch zusammenbringen, im Ideal-
fall auch gemeinsame religiose Praxis ermoglichen. In der Begegnung einan-
der zu bereichern und so voneinander zu profitieren, ist ihr Wunsch an die
interreligiose Erfahrung. Hier nennt sie vor allem von einem Sufi-Sheikh ge-
leitete Treffen, die im Rahmen einer interreligiésen Gruppe angeboten wer-
den sowie ausschliefilich weibliche Dialoggruppen. Beide Formate weichen
von allzu standardisierten, reprisentativen und von Erwartungszwingen ge-
prigten Formaten ab und erlauben aus ihrer Sicht die lebendige Auseinan-
dersetzung und gemeinsame Weiterentwicklung. Auch ihre religiése Identi-
tit, die ihr wichtig ist, soll im Kern nicht durch Abgrenzung, sondern tiber
erlebte Gemeinsamkeit ausgemacht werden.

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

In ihren Ausfithrungen zu ihrer eigenen Religiositit wird einerseits die
intensive Auseinandersetzung damit deutlich, die auch mit einem grofRen
Interesse an gemeinsamer Praxis und dem Erleben zugehoériger Erfahrun-
gen einhergeht. Gleichzeitig reflektiert sie selbst ihre ambivalente Haltung
nicht nur gegeniiber religiosen Traditionen, von denen sie gerade als Frau
sich hiufig nicht ernst genommen fithlt, sondern auch gegeniiber religiésen
Inhalten: Einerseits bewundert sie insbesondere starke religiose Frauen, die
ihren Glauben selbstbewusst leben und fiir den Glauben beispielsweise auch
fiir sie vorgezeichnete Lebensliufe abgebrochen haben. Sie ist fasziniert von
Leuten, die »wirklich daran glauben« — und meint damit etwa Gott und Teufel
—, davon, wie selbstverstindlich das Religiés-Sein fiir andere einen Platz in
ihrem Leben einnimmt, und eben auch von mystischen Strémungen. Ande-
rerseits irritiert sie zu starke religiose Emotionalitit und eben der unbedingte
Glaube, fiir den sie zu rational sei. Ein verstandesmif3iges Durchdringen von
Religion ist ihr niher, die emotionale Haltung fasziniert sie in positiver Wei-
se. Dieses Spannungsverhaltnis nimmt Christine auch als solches wahr:

»es gab natiirlich auch immer z- Fragen auch im- in den interreligiosen Begegnun-
gen ja mein Gott ih, was ist das denn jetzt, ne, also diese grundsitzlichen Fragen,
dreieiniger Gott und dhnliche Dinge [...] bei mir dann immer so die Frage ja, wie
stehe ich eigentlich selber dahinter//hmhm//ne so und ich jetzt so sagen wir mal
damit meinen Frieden gefunden habe«.

Der Schluss liegt nahe: Christine wiinscht sich fiir sich selbst eine intensi-
vere Religiositit, einen tieferen Glauben, hat sich aber damit abgefunden,
dass ihre rationale Ader dies nicht zulassen wird. Explizit befragt, ob sich
ihre Religiositit gewandelt habe, ist Christine eine der wenigen, die diese
Frage einerseits vorbehaltlos bejaht und konstatiert, dass alles andere ange-
sichts der Entwicklungen in einem Leben auch erstaunlich sei; sie fiigt aber
- im Gegensatz zu den InterviewpartnerInnen, die Verinderungen der Reli-
giositit iibergeordneten Logiken des Lebensverlaufes zurechnen - auflerdem
hinzu, dass sie diese Verinderungen iiber die Teilnahme an den interreli-
giosen Begegnungen ja auch explizit angestrebt habe. In ihrem Verstindnis
ist ihre Religiositit gewissermaflen eine Aufschichtung von Elementen, mit
denen sie sich im Laufe ihres Lebens beschiftigt hat, und auch die Uber-
zeugungen, die nicht mehr aktuell seien, hitten sie doch gepragt. Konkrete
Themen seien auflerdem von schwankender Wichtigkeit fir sie. Die Vielfil-
tigkeit und Verschiedenheit der von ihr integrierten Elemente wird von ihr
zugestanden: Sie sei eine »allumfassende Seele« und ihre Identitit bestehe ei-

- am 14.02,2026, 19:23:48.

231


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232

Religdse Pluralitaten

gentlich aus »VIELEN Identititen«. Aus anderen Religionen nimmt sie sich,
was ihr gut erscheint und zu ihr passt: »die Teile, von denen ich denke, dass die
mich bereichern und ih addiere die tatsichlich zu etwas, wo ich denke, das wird dann
aber insgesamt etwas Eigenes«. In diesen Ausfithrungen wird auch deutlich, wie
sich die InterviewpartnerInnen teilweise ganz explizit mit ihrer Identitit als
Gegenstand von Reflektion und Bearbeitung, mithin als einem diskursiven
Konzept zweiter Ordnung ins Verhiltnis setzen. Identitit, auch die religidse,
wird so modelliert in Hinblick auf eine eigene »Identititsphantasie« — wie in
Kapitel 5.1 theoretisch ausgefithrt —, die bei Christine kaum eine identitits-
politische Richtung hat, weil sie sich weitgehend hegemonialen Anspriichen
von religioser Deutungsmacht seitens anderer Institutionen oder religiéser
Autorititen entzieht. Wenn iiberhaupt, fithlt sie sich einem sikularisierten
und individualisierten Sagbarkeitsrahmen verpflichtet.

Im Gegensatz zu Birgit und Andrea ist Christine kaum durch eine tradi-
tionelle religise Erziehung vorgeprigt, und vor allem auch frei von jeglicher
Einbindung in kirchliche Strukturen. Im Gegensatz zu allen anderen muss sie
sich weder von Elternhaus noch Kirche und/oder Beruf freischwimmen, und
ihre Ausfithrungen — und wie diese die Entwicklung ihrer religiésen Iden-
titdt spiegeln — erscheinen recht ungezwungen. Als jemand, der in letzter
Konsequenz nicht glauben kann, bringt Christine vor allem auf der Ebene re-
ligioser Praxis Elemente verschiedener Traditionen zusammen und setzt sich
deutlich weniger als beispielsweise Birgit mit der Stimmigkeit verschiedener
religiéser Dogmen auseinander. Diese Unfihigkeit, tatsichlich an religiose
Inhalte glauben zu kénnen bedauert sie zwar, es liegt aber nahe, dass gerade
dieses In-den-Hintergrund-schieben religiéser Wahrheiten mit Absolutheits-
anspruch ihr auch die grofieren Freiheiten in der Neuzusammenstellung re-
ligioser Praktiken und Weltsichten erlaubt sowie die Offenheit, genau dies
recht explizit zu reflektieren.

Manfred

Manfred wuchs mit seiner Mutter im gutbiirgerlichen Haushalt seiner Grof3-
eltern in einer westdeutschen Grof3stadt auf. Bezeichnenderweise beginnt er
seine Erzihlung mit dem Stellenwert von Religion im Leben seiner GrofRel-
tern: Seine Grofmutter kam aus einer evangelisch-reformierten Familie, wur-
de aber aufgrund ihres sozialdemokratischen Engagements aus der Kirche
ausgeschlossen und habe sich daraufhin zur militanten Agnostikerin gewan-
delt. Sein Grofdvater, ebenso Sozialdemokrat, trat aus der katholischen Kirche

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

aus und schloss sich nach dem zweiten Weltkrieg den Quéikern an. Er besucht
den evangelischen Religionsunterricht (der einzige, der in seiner evangelisch
gepriagten Umgebung angeboten wird), und kommt mit etwa zwolf Jahren
in Kontakt mit einem Jugendarbeiter der ortlichen Gemeinschaft, der ihn
aufgrund seiner Verbindung von kirchlichem und politischem Engagement
fasziniert. Er geht mit 14 Jahren auf Wunsch seiner Grofimutter zu einer hu-
manistisch-freidenkerischen Jugendweihe, entscheidet sich aber im Alter von
16 auch fir eine (aufgrund der strikten Haltung der Grofdmutter heimliche)
Taufe. Ebenso tritt er zum frithestmoglichen Zeitpunkt in die SPD ein und ist
dort lokal aktiv, bis er sich mit der Partei iiberwirft und an einer Lokalgruppe
der Griinen mitarbeitet. Auch dort fithren aber Differenzen dazu, dass er aus-
tritt und ab Ende der 1980er Jahre insgesamt nicht mehr politisch aktiv ist.
In seiner Erzihlung geht Manfred selbst itberhaupt nicht auf seinen Ausbil-
dungsgang oder berufliche Tatigkeiten ein, erst auf Nachfrage hin gibt er an,
die mittlere Reife zu haben und ausgebildeter Industriekaufmann zu sein, in
diesem Bereich aber nie gearbeitet zu haben. Intensiv erzahlt er hingegen von
ersten interreligiosen Begegnungen: MuslimInnen lernt er erstmalig in seiner
Nachbarschaft in den 1970er Jahren kennen, Ende der 70er Jahre tritt er allein
eine mehrmonatige Tour durch mehrere muslimische Linder an. Zuriick in
Deutschland setzt er sich vertieft mit Judentum und Islam auseinander, liest
viel dazu, besucht Tagungen und Seminare. In den 9oer Jahren schlieRlich
kommt er iiber Kontakte zu einem christlich-muslimischen Austauschformat
und wird schliellich Mitglied des zugehoérigen Tragerkreises. Durch anhal-
tende Tagungsteilnahmen kniipft er viele Kontakte in diesem Bereich, nimmt
verschiedene Vorstandsimter ein und wird schlieRlich selbst zum Referenten
fiir interreligiose und insbesondere islambezogene Themen. Nur am Rande
erfahren wir im Gesprich auch, dass er verheiratet ist.

In der gesamten Erzihlung wird deutlich, wie sehr Manfred von der welt-
anschaulichen Ausgangsposition im Hause seiner Grof3eltern gepragt wurde.
Die stirkste Kraft ist hier eindeutig die »militant agnostische« GroRmutter, we-
gen derer er sich heimlich taufen lisst und auch seine Mutter jahrelang ihre
Sympathien fiir die Kirche verheimlichte. Gleichzeitig berichtet Manfred von
grofer Toleranz gegeniiber anderen Religionen im Grof3elternhaus, und der
Weg des Groflvaters, der Glaube und Kirche aus Manfreds Perspektive ange-
messen zu trennen vermag, zeigt ihm eine Alternative auf. Manfred nimmt
aus dieser Schule mit, sich selbst eingehend mit Religion zu befassen, um »die
Theologie nicht den Theologen [zu] iiberlassen!« — die Beschiftigung mit Religion
und Glaube ist daher auch Aufgabe des individuellen Laien.

- am 14.02,2026, 19:23:48.

233


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234

Religdse Pluralitaten

Fiir seine Beschiftigung mit Religion nun benennt er verschiedene Pha-
sen, die entweder eher durch intellektuelle oder eher durch gefiihls- und er-
fahrungsbasierte Auseinandersetzungen geprigt sind. Eindriicklich ist fiir
ihn vor allem das Erleben der Massen von Gliubigen in muslimischen Lin-
dern, auflerdem die Erfahrung von Gemeinschaftlichkeit in manchen hiesi-
gen Dialogformaten. Er bringt beide Ebenen gewissermafien in eine teleolo-
gische Abfolge, als er ausfiihrt, dass die Rezeption von theoretischem Wissen
im stillen Kimmerlein die Grundlage fiir das »wirkliche Begreifen« des leben-
digen Islams gewesen sei. Seine Auseinandersetzung mit dem Islam erdffnet
Manfred dariiber hinaus fachliche Expertise und damit eine selbst erarbeite-
te religionsbezogene Autoritit jenseits institutioneller Strukturen, aber auch
darauf aufbauende berufliche Optionen. Der interreligiose Dialog, das zeigt
sich in seiner ganzen Erzdhlung, ist fiir ihn Lebensthema, hinter dem Themen
wie Beruf oder Familie verschwinden. Er habe ihn »existenziell beriihrt«. Das,
was fiir andere moéglicherweise der Glaube im Rahmen der eigenen religio-
sen Tradition ist, ist fiir Manfred der intellektuelle Austausch, die Begegnung,
vor allem aber die gemeinsame Praxis im interreligiésen Zusammenhang. Er
definiert sich weiterhin tiber die Positionen und Kontakte, die er dort kniipft.

In Umkehrung zu Birgit ist Manfred zunehmend mit seiner, der evan-
gelisch-lutherischen Kirche unzufrieden, weil er dort die zunehmende
Unkenntlichkeit liturgischer Besonderheiten wahrnimmt. Er nimmt daher
derzeit beinahe ausschliefllich an katholischen Gottesdiensten teil, iibt aber
gleichzeitig deutliche Kritik an der katholischen Lehre, und greift dafir
wiederum auf islamische Argumente — etwa solche, die sich gegen Heili-
genverehrung wenden — zuriick. Er praktiziert Religion also einerseits im
katholischen Feld, andererseits nimmt er im Rahmen interreligiéser Veran-
staltungen auch an andersreligiésen Praktiken, etwa dem dikr (dem sufischen
Ritual des Gottgedenkens) teil — ausschlaggebend fiir die Entscheidung zur
Teilnahme sind eigene Vorlieben.

Im Anschluss an das interreligiose Engagement, und insbesondere die Be-
fassung mit islamischen Strémungen habe sich, so Manfred, sein Glaube auf
zwei Ebenen verindert: Zum einen habe der Kontakt mit Leuten, die Reli-
gion intensiver leben, auch ihn selbst dazu gebracht, sich seines Glaubens
bewusster zu sein und sich verstirkt mit den eigenen Uberzeugungen aus-
einanderzusetzen. Gerade MuslimInnen sind hier in Bezug auf die intensi-
vere religiose Praxis seine Vorbilder, auch wenn er sie »nicht in den Himmel
heben will«. Zum anderen haben sich auch seine Glaubensinhalte verindert,
sein Glaube sei weniger christozentrisch und mehr theozentrisch geworden

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

(mit Auswirkungen auch auf religiose Praxis). Dennoch fihrt Manfred in sei-
ner Antwort auf die explizite Frage nach Verinderungen im Anschluss an die
zwei genannten Aspekte fort:

»Aber, aber grundsitzlich, nein, nein, ich brauch< keine Mischform [...] aber was
schon 'n Stiick deutlicher wird, also ich bin CGrenzginger geworden//mhm//. Und
DAS hat sicher auch was mit dem interreligiosen Dialog zu tun,//mhm//weil ich,
dh, wobei ich deutlich mich abgrenzen mochte zu jeder Form von Patchwork-
Religion//mhm//DAS NICHT! Ich habe meine klaren religiosen Vorstellun-
gen//mhm//, die auch, und die auch durchaus mit den Grundlagen, dh, der Kirche
iibereinstimmen//mhm//aber, dh, aber ich, aber ich, aber ich iiberschreite gerne
auch Grenzen, und das tu ich auch GERNE, sach ich ganz offen//mhm//! Zum Bei-
spiel in privaten Zusammenhdngen kann ich auch zum Beispiel einen islamischen
Religions- [stottert], in einem islamischen, dh, Ritualgebet teilnehmen, in privaten
Zusammenhdingen, nicht in dffentlichen Zusammenhdingen.«

Auch Manfred richtet sich also gegen Vorwiirfe der unzulissigen Verbindung
oder Vermischung religioser Traditionen, und es finden sich in der Art der
Antwort Ahnlichkeiten zu den bereits thematisierten Ausfithrungen etwa von
Namika, Birgit, Christine und Andrea. Auch hier zeigt sich, wie der Raum des
Sagbaren vorstrukturiert ist, und der Begriff der »Patchwork-Religion« fiir ihn
den negativen Beigeschmack des Beliebigen zu haben scheint. Der semanti-
sche Unterschied zum »Grenzgdnger« besteht wohl nicht zuletzt darin, dass
er diese Beliebigkeit ablehnt und stattdessen — sicherlich auch den Logiken
seiner Generation entsprechend — klar begrenzte Traditionen in Rechnung
stellt. Gleichwohl scheint er nun fiir sich eine besondere Form von Autono-
mie in Anspruch zu nehmen, diese Grenzen eben nicht willkiirlich, sondern
sehr bewusst zu iiberschreiten. In Bezug auf seine religiése Identifikation
gilt also, dass er — im Gegensatz zu anderen — nicht an den Grenzen des
Feldes arbeitet, die Mitgliedschaftsoptionen nicht hinterfragt oder abbaut,
sondern bewusst iiberschreitet. Religion ist fiir ihn ein »Freiheitsprozess«, das
heifit, er hat es in seiner Biografie immer wieder als eine besonders freiheit-
liche, selbstbestimmte und sich gegen Erwartungen verwehrende Entschei-
dung empfunden, sich diesen oder jenen religiésen Traditionen oder Prakti-
ken zuzuordnen. Auch in Bezug auf die Bergersche Deplausibilisierungsthese
stellt Manfred dessen Primisse fiir sich in Frage: Wenn Glaubige ein festes
Glaubensgeriist briuchten, dann trife die These vielleicht zu, fiir ihn aber
sei Religion eben Gegenstand ganz freier Entscheidung und die Berger-These
damit hinfillig.

- am 14.02,2026, 19:23:48.

235


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236

Religdse Pluralitaten

Insgesamt betont Manfred also, dass sein Glaube fest und richtig sei. Er
setzt allerdings abweichende Schwerpunkte, gerade in der religiésen Praxis,
die er auch theologisch zu rechtfertigen bemitht. Darunter z3hlt eben die
Ansprache von Gott im Gebet statt Jesus, aber auch der fast ausschliefSliche
Besuch katholischer Gottesdienste statt evangelischer, und zuletzt die Teil-
nahme an muslimischen und anderen Gebeten. In seiner identifikatorischen
Verortung oszilliert er letztlich zwischen der Faszination fiir den Islam, der
selbst erkimpften christlichen Zugehorigkeit sowie der Sympathie fiir inter-
religiése und/oder gemeinsame Praxis. Die letztere ist es, die ihm schlieRlich
alternative Artikulationen erlaubt, indem sie ihn von der Entscheidung fir
oder wider eine religiose Tradition befreien kann und ihm erlaubt, die Rele-
vanz der formalen Mitgliedschaft abzuschwichen.

Hamid

Hamid ist ein junger Musiker, den sein Beruf vor einigen Monaten in eine ost-
deutsche Grof3stadt verschlagen hat. Er wurde Ende der 1980er Jahre in einer
marokkanischen Grofdstadt geboren. Seine Eltern und die gesamte weitere
Verwandtschaft sind Muslime, und auch er wird als praktizierender Mus-
lim erzogen. Wihrend sein Vater vom Land kommt, streng praktizierender
Muslim ist und auch weiteren islamischen Verhaltensvorschriften folgt (et-
wa: nicht trinkt, nicht raucht und kein Schweinefleisch isst), ist seine Mutter
groRRstadtisch geprigt, liberaler, und befolgt die Regeln nur, wenn die Tradi-
tion es aus ihrer Sicht unbedingt erfordert (etwa: ein Kopftuch anlegen, wenn
die Familiengriber besucht werden). Hamid interessiert sich schon in seiner
Jugend stark fiir verschiedene, auch populirkulturelle Musikgattungen, und
seine Mutter, so erzihlt er, befiirchtet zu dieser Zeit, dass er in falsche Gesell-
schaft geraten und beginnen kénne, Drogen zu konsumieren. Sie versieht ihn
daher mit viel Lesestoff zum Islam, aber auch zu anderen Religionen, damit
er sich selbst finden kénne. Dariiber hinaus aber erfihrt er von seinen Eltern
mit Blick auf seine Religiositit ebenso wie seine Berufswahl grundsitzliche
Unterstiitzung, auch wenn sie erleichtert sind, als er sich entscheidet, sich
in einem klassischen Instrument an renommierten Instituten ausbilden zu
lassen. In der Folge erhilt er einige Preise und Stipendien und hilt sich an
verschiedenen Konservatorien, spiter Orchestern im europdischen und au-
Bereuropdischen Ausland auf. Dieses Umfeld erlebt er als international, welt-
gewandt und kulturellen Differenzen gegeniiber tolerant bis desinteressiert,
wihrend er jenseits dieser Welt, im Alltag der verschiedenen Linder, hin und

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

wieder Diskriminierung und Rassismus erlebt. Er hatte eine mehrjihrige Be-
ziehung zu einer Kollegin aus einem streng katholischen Elternhaus, derzeit
ist er aber alleinstehend und kinderlos.

Fiir Hamids Religiositit sind zwei Dinge entscheidend: Zum einen die un-
terschiedlichen Haltungen innerhalb seines Elternhauses insbesondere zum
Grad der Liberalitit im Umgang mit religiosen Vorschriften, und auflerdem
die Ermutigung seiner Mutter, sich mit verschiedenen Religionen und reli-
giosen Textquellen zu beschiftigen. Wihrend seine ersten interreligiésen Be-
gegnungen mit Freunden in der Schule erfolgen, sind es die Biicher, die ihm
seine Mutter gibt, die den ersten prigenden Eindruck hinterlassen. Hamid ist
zu diesem Zeitpunkt etwa 18 Jahre alt, er empfindet die religidsen Primirtexte
als eindrucksvoll, fiihlt sich aber auch von ihnen iiberfordert, er erzihlt, dass
er nicht alles verstanden habe, aber diese Biicher in ihrer Vielfalt ihm eine
neue Welt geofinet hitten. Dies gilt einerseits fiir religiose Optionen, ande-
rerseits sind darunter aber auch philosophische Biicher, die ihm erlauben,
religiése Inhalte auch zu hinterfragen und ihm so Optionen ganz anderer
Art aufzeigen. Durch seine vielfiltige Beschiftigung mit Religion und glei-
chermafien durch Phasen seines Lebens zieht sich also die Eréffnung von zu-
nehmenden Optionen, die seinen religionsbezogenen Mdéglichkeitsspielraum
erweitern. Aus dem Elternhaus bringt er gleichzeitig die Grundhaltung mit,
andere Meinungen auch so stehen lassen zu konnen:

»You know, when | say forexample, [...] | believe that before Mohammed came Jesus
Christ and Moshe- Mose- Moses//mhh//and you say, no, after Jesus nobody came, |
say, okay,//mh//leave it be.«

Diese Liberalitit beginnt in seinem Elternhaus, sie wird ihm durch die Bii-
cher erdffnet, sie prigt aber auch sein derzeitiges berufliches und soziales
Umfeld, die internationale Orchesterszene. Seine KollegInnen sind in der Re-
gel international, weltgewandt und religios divers, und ethnische oder reli-
giose Identitit spielt in diesem Kontext eine vergleichsweise geringe Rolle.
Religiése Diskriminierung erlebt Hamid letztlich auf den Strafien der Stidte,
in denen er im europdischen und aufiereuropiischen Ausland lebt, nicht aber,
sobald er sich in den Philharmonien und anderen Orten des Musikgeschehens
befindet.

Ein zweiter wichtiger Aspekt, der Hamids Religiositit erschliefit, ist die
fiir ihn zentrale Unterscheidung zwischen »practicer« und »believer«, die er fiir
sein Feld mit den Begriffen »muslim« (ein sich Gott Ergebender; Angehori-
ger des Islams) und »mumin« (ein Gliubiger; allgemein) zusammenbringt. Er

- am 14.02,2026, 19:23:48.

237


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238

Religdse Pluralitaten

selbst identifiziert sich als »believer«, nicht aber als praktizierender Muslim.
Er bezeichnet sich selbst als Theisten, der dann die ,muslimische Version® als
die iiberzeugendste — zumindest im Vergleich zum Christentum — ausmacht
— aber vor allem deshalb, weil sie der Idee des Chi, einer Kraft, die durch
ihn hindurchflieRt, am nichsten komme. Dies erinnert an andere Interview-
partnerInnen, wie etwa Birgit, die einriumen, dass ihnen ganz andere reli-
giose Ideen jenseits ihrer Tradition durchaus sehr nahe (oder vielleicht sogar:
am nichsten) stehen, eine Konversion aber nicht (manchmal auch: nur zu
einer inhaltlich oder kulturell weniger divergierenden Tradition) tatsichlich
erwigen. Der Sprung aus einem kulturell vertrauten oder in der Sozialisati-
on intensiv erfahrenen Feld steht fiir diese Befragten nicht zur Debatte, selbst
wenn inhaltliche Griinde aus ihrer Sicht daftirsprichen. Dies verweist noch
einmal auf die Relevanz der Idee einer (religiésen) Identitit als Kohdrenzpro-
jekt im Sinne einer reflektierten zweiten Ordnung; und bringt dies in Verbin-
dung damit, dass mit Sagbarkeitsspielriumen natiirlich auch immer >Denk-
barkeitsspielriume« einhergehen: Hamid »ist« nun einmal Muslim, und das
steht nicht zur Disposition, nur weil er nicht praktiziert und zudem andere
transzendenzbezogene Konzepte auch in der intellektuellen Dimension sinn-
voller finden mag. Gerade im Vergleich mit Manfred ist noch einmal bezeich-
nend, dass er sich beispielsweise selbst auch nicht als Grenzginger bezeich-
net, sondern — wie etwa Birgit — weder die Grenzen religioser Traditionen,
noch seine eigene Zugehorigkeit zu einer spezifischen Tradition iibergeht.
Nur hinsichtlich einzelner Aspekte von Religion - Praxis, Vorstellung einer
transzendenten Kraft — nimmt er sich groflere Freiheiten der individuellen
Verortung heraus.

Hamid sieht sich also als Deist, sein Gottesbild dhnelt aber dem 6&stlicher
Traditionen, einer vagen Kraft, die gleichzeitig, so fithrt er aus, von unse-
ren Sinnen unmoglich erfasst werden konne. Im Kern seien die von ihm re-
zipierten Biicher nur verschiedene Versionen der gleichen Kerninhalte, der
Islam nur die historisch jingste Version, und stelle daher das aktuellste Up-
date dar. Auch wenn er selbst sich als Gliubiger bezeichnet, hin und wieder
praktiziert er doch auch, etwa in Form von Stofdgebeten an Gott in beson-
ders herausfordernden Momenten. Immer, so erzihlt er, sei dann tatsichlich
etwas eingetreten, eine Reaktion, die ihn dankbar machte, aber auch verings-
tigte, weil er sich gleichzeitig fiir einen rationalen Menschen halt. Im Sinne
dieses letzteren Selbstbildes nimmt er fiir sich aber in Anspruch, auch eine
Aufienperspektive einnehmen zu kénnen:

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Individuierte Aneignung religidser Pluralitat

»Some prophet is important, the other one is a little more important//yeah//- for
me not. Because when you look at it from- from OUTSIDE of the situation//mhh//,
from the third eye//mhh//- you see that they are ALL MEN- SIMPLE men [...]«.

Hamid praktiziert aber nicht nur hin und wieder im Rahmen muslimischer
Traditionen, sondern schlief3t sich auch andersreligiésen Praktiken an, etwa
im Gebet mit einer befreundeten Mormonin. Er ist in dieser Hinsicht agil und
empfindet die jeweilige Praxis in diesem Moment als emotional erfiillend.
Wie Andrea agiert auch Hamid sowohl auf der intellektuellen Ebene als auch
in der religiosen Praxis unkonventionell, stellt Elemente aus verschiedenen
religiésen Traditionen nebeneinander und gesteht sich die individuelle Auto-
nomie dafiir zu. Unplausibel erscheint dieses Vorgehen fiir beide nur aus der
Perspektive anderer, die auf die eine oder andere Weise Legitimierungen fir
die religios diverse Zusammenstellung einfordern. Gleichzeitig hadert er, wie
Christine, vielmehr damit, dass auch bei ihm gliubige und rationale Uberzeu-
gungen und Wesensziige in seiner Welterfahrung kollidieren, er also wider-
streitende Anforderungen von Sikularititsdiskurs (der wie bei Christine auch
hier die binire Unterscheidung von rational/irrational stark macht) und der
Idee eines >kohdrenten Muslim-Seins« erlebt.

Seine Ausfithrungen legen nahe, dass es letztlich die Verbundenheit mit
anderen Personen ist — mit seiner Familie in Bezug auf muslimische Prakti-
ken, mit Freunden in Bezug auf vielfiltige religiose Praktiken - die die Aus-
wahl der Praktiken steuert. Insgesamt ist Hamid selbst der Mafistab seiner
Religiositit: Was auch immer er denkt oder tut, muss fiir ihn im Einklang
mit seinen Gefithlen stehen — gerade, weil er an ein hoheres Wesen glaubt
und eine »one-to-one-relationship« mit Gott hat, so Hamid, kénne er ihn nicht
beliigen, indem er Dinge sagt oder tut, die ihm selbst nicht voll entsprechen.
Biicher, die er liest, oder Leute, mit denen er praktiziert, wihlt er danach aus,
ob sie zu ihm passen, und ist in diesem Rahmen dann bereit, Standpunkte
auszutauschen und voneinander zu lernen.

Befragt auf Zweifel oder Verinderungen im Glauben wird bei ihm zu-
satzlich zu den offenkundigen Verinderungen zuletzt deutlich, dass ihn die-
ses »Sitzen zwischen den Stithlen«, erneut dhnlich wie Birgit, auch belastet: Da
er nicht praktiziert, kann er sich nicht als richtigen Muslim bezeichnen und
wird von seiner Familie auch nicht als solcher anerkannt. Auch hier sind es in
seiner initialen Auferung die Reaktionen anderer, die ihm in den Sinn kom-
men:

- am 14.02,2026, 19:23:48.

239


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240

Religdse Pluralitaten

»Like you think time to time when you're- when you're at home... and my uncle
takes me and says, Hamid, | know that you believe all this, but of course he doesn’t
say seriously think again. He is like he wants to say it seriously but he doesn’t. He
CAN'T. Because there’s this transparent, you know, wall that | builded with my
family«.

Auch wenn dieses Zitat im Detail nicht eindeutig zu erschliefen ist, ergibt
sich doch daraus — zusammen mit den fortlaufenden Ausfithrungen — dass
ihn nicht so sehr eigene Unsicherheiten angesichts einer Vielfalt an religiosen
Optionen umtreiben, sondern die Distanz, die durch die Anerkennung die-
ser Vielfalt zu seiner sich mehrheitlich traditionell-muslimisch verortenden
Familie entsteht und auch eine ernsthafte Auseinandersetzung iiber religiése
Fragen unmoglich macht.

Der interreligise Dialog schliefilich hat mit alledem wenig zu tun: Hamid
ist hier auf Anfrage in einem interreligiésen Kunstprojekt aktiv geworden,
dies aber vorrangig, weil es ihm kiinstlerische Befriedigung verschafft und
weiterhin, weil er sich dem Islam sowie der Stadt, in der er lebt, verpflichtet
fihlt. Konsequenzen dieses Engagements fiir seine religiose Identitit werden
nicht sichtbar.

5.4 Zwischenfazit

Zu Beginn des Kapitels haben wir als Konsequenz aus der Verwerfung des
Konzepts »religiose Identitit« als Analyseinstrument mit Hirschauer (2014)
argumentiert, dass stattdessen eine Fokussierung auf Abgrenzungs- und
Identifikationsprozesse erkenntnisreich sein wiirde, um die Wahrnehmung
von religidser Vielfalt in ihren Konsequenzen auch fiir die Religiositit der In-
dividuen zu analysieren. »Religidse Identitit« kann vielmehr als ein weiterer
Diskurs im Rahmen von Religionsdiskursen betrachtet werden. Notwendig
erschien uns aber auch - insbesondere vor dem Hintergrund des Kapitels 4
—, den Einfluss diskursiver Ordnungen auf die individuierten Artikulationen
beziiglich religioser Vielfalt zu beriicksichtigen. Allerdings sind Diskurse
zwar dominant und steuern Sag- und Denkbares, sie determinieren aber
nicht alles: Die lebensgeschichtliche Einmaligkeit des Individuums wie aber
auch die pluralisierte sowie konkurrierende Situation der Diskurse bilden
einen Rahmen, in dem durchaus der Platz und zum Teil auch die Notwendig-
keit erzeugt wird, individuierte Positionierungen in Auseinandersetzung mit

- am 14.02,2026, 19:23:48.


https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

