
5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 207

durch den Einfluss der Erfahrung religiöser Pluralität verändern. Die explizi-

ten Antworten auf die Frage, die spät im Interviewverlauf noch einmal explizit

diese Perspektive anregte, wurden, sofern sie ein ganz anderes Bild zeichne-

ten, auf ihre diskursive Durchkreuzung untersucht. Auf diese Weise sollten

die Fallstrukturen so erschlossen werden, dass das hier im folgenden gezeich-

nete Bild dem Fall möglichst gerecht werden kann – indem es die imGespräch

artikulierten Identifizierungen und Repräsentationen inklusive ihrer Grenz-

arbeiten und Inkohärenzen anerkennt.

5.3 Religiöse Identifikation und Abgrenzung angesichts
religiöser Pluralität – eine empiriegeleitete Ausarbeitung

In den beiden vorangegangenen Teilkapiteln haben wir argumentiert, war-

um wir die Kategorie »Identität« als Analysekonzept für unsere Fragestellung

nicht für zielführend halten, und dargelegt, warum wir stattdessen einen Fo-

kus auf Prozesse von individuierter religiöser Identifikation und Abgrenzung

als Artikulationen in einem u.U. antagonistischen oder diversen diskursiven

Setting für ertragreicher halten. In diesem Teilkapitel soll nun auf der Grund-

lage dieser theoretischen Erwägungen ein letztes Mal ein ausführlicher Blick

in das empirische Material erfolgen, bevor wir schließlich unsererseits zu

einigen heuristischen Schließungen und Konzeptionierungen der Wahrneh-

mung religiöser Pluralität übergehen. Was lässt sich nun anhand biografi-

scher Erzählungen mit einem Fokus auf die Erfahrung religiöser Pluralität

über den Zusammenhang ebensolcher Erfahrungen mit religiösen Identifi-

kationsprozessen aussagen? Im Folgenden sollen einige Fälle unsere Analy-

sen verdeutlichen, die stellvertretend für insgesamt drei Gruppen stehen, die

sich in dieser Hinsicht unterscheiden lassen: Jene, bei denen die Erfahrung

religiöser Pluralität keine entscheidenden Auswirkungen auf die Artikulati-

on religiöser Identifikation und Abgrenzung hat (Kap. 5.3.1), jene, bei denen

die Auseinandersetzungmit religiöser Pluralität Konsequenzen zeigt, die sich

aber in der Vertiefung der eigenen Religiosität erschöpfen (Kap. 5.3.2), und

zuletzt die Gruppe, bei der komplexere Identifikationsprozesse in verschie-

denen religiösen Dimensionen angestoßen werden, die auch das Übergehen

bestehender Grenzen, das Ruhen, Abbauen und Neuherstellen von Verortun-

gen und Mitgliedschaften beinhalten (Kap. 5.3.3).

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


208 Religöse Pluralitäten

5.3.1 Beständigkeit diskursiver Ordnungen und der eigenen

Religiosität

Die Überschrift mag zu entschieden klingen, schließlich wäre zu erwarten,

dass die Erfahrung religiöser Pluralität, insbesondere in der persönlichen Be-

gegnung mit den »religiösen Anderen« keinesfalls überhaupt keinen Einfluss

auf die Begegnenden haben kann, und sei es, dass sublime, möglicherweise

langfristige Reflexionsprozesse angestoßen werden. Dies können wir selbst-

redend nicht mit letzter Gewissheit ausschließen, wir können aber sagen: In

unserem Sample gibt es eine Gruppe von Befragten – wenn man so will: zah-

lenmäßig betrachtet sogar eine erhebliche – bei der sich die verschiedenen

Erfahrungen religiöser Pluralität eben nicht in veränderten religiösen Iden-

tifizierungsprozessen, wie sie in unserem Material sichtbar werden können,

niederschlagen.

Das heißt bei weitem nicht, dass es eine unveränderlich feststehende re-

ligiöse Identität der Betreffenden gäbe. Im Gegenteil, in manchen Erzählun-

gen kommen sehr deutlich Prozesse der Verschiebungen religiöser Verortun-

gen zum Vorschein – nur sind hierfür dann andere Faktoren oder Prozesse

ausschlaggebender als die Erfahrung religiöser Pluralität. In manchen Fällen

etwa können ganz grundlegende biografische Verläufe – älter werden, eine

Familie gründen, dem Lebensende entgegensehen – als maßgeblich für die

artikulierte Veränderung von Religiosität herausgearbeitet werden. Im Falle

von Hasan etwa deutet er selbst die Zunahme der Intensität seiner religiösen

Praxis sowie der Bedeutung von Religion für seine Selbst- und Weltdeutung

als normale und erwartbare Entwicklung im Verlauf eines Lebens:

»dann denkt man mehr an die, an die Jenseits, also wenn se-, bei uns sagt man,

wenn man also Sünde, äh, wenn man sündig wird, […] dann erwartet daraufhin,

also auf andere Seite, also im Jenseits ist ja das und das und das, ne. […] je man

älter wird, wird man//mhm//vernünftiger.« (Hasan)

Damit schlägt Hasan eine von religionssoziologischen Studien durchaus ge-

teilte Deutung vor (vgl. Ebertz 2009): Mit zunehmendem Alter, wenn das Le-

bensende näher rückt, wird man »vernünftiger« in dem Sinne, dass das eben-

so näher kommende Leben nach dem Tode und damit die Bewertung des

diesseitigen Verhaltens zur Zunahme religiöser Praxis oder zumindest eines

religionskonformen Lebensstils drängt. Zwei weitere biografische Ereignisse,

die sich bei mehreren InterviewpartnerInnen finden und mit einem Diskurs

zumWandel von Religiosität ohne den expliziten Einfluss religiöser Pluralität

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 209

verknüpft werden, ist einerseits die Erziehung eigener Kinder, andererseits

– und häufig damit verbunden – die Auseinandersetzung mit der Weise, auf

die man selbst in Kindheit und Jugend religiös erzogen wurde:

»ich glaub wirklich wichtich geworden ist mir das erst, als ich das erste eigene

Kind hatte […] als dann diese schwarze Theologie von’ner Omma sozusagen wie-

der, überhaupt, da sag ich NEE, jetzt ist aber gut! So, äh, das wollt ich nich und,

ähm, dadurch hab, hab ich dann gedacht, ja so, äh, n gnädigen Gott, den hätt ich

auch gerne gehabt//mhm//. Und dann hab ich angefangen mich damit auseinan-

derzusetzen« (Heidrun).

Dabei ist die Wahrnehmung der GesprächspartnerInnen häufig, dass sie sich

‚freischwimmen‘ mussten von der religiösen Tradition und ihrer Auslegung,

die ihre Kindheit und Erziehung prägte: Von einer allzu dogmatischen Er-

ziehung, einem zu strengen Gottesbild oder auch nur einer entindividuali-

sierten ‚Normsozialisation‘, in der man »halt evangelisch war« oder »halt zur

Kommunion gegangen ist«, ohne dass diese Zugehörigkeiten und Teilnahmen

in Frage gestellt wurden und/oder weiterreichend individuell verarbeitet wor-

den wären. In der Phase der Adoleszenz schließlich, dem späteren Erwachse-

nenleben oder eben angestoßen durch die Auseinandersetzung mit der Fra-

ge, wie man nun selbst die eigenen Kinder erziehen will, erarbeiteten sich

die Betreffenden, durchaus anschließend an allgemeinere Diskurse der 68er-

Bewegung, schließlich ein positiveres Gottesbild oder insgesamt eine größere

Autonomie in Fragen religiöser Dogmatik.

 

Es gibt also eindeutige Veränderungen religiöser Identifikationen, die nicht

von im engeren Sinne pluralitätsinduzierten Auslösern angestoßen wurden.

Es gibt aber auch solche biografischen Erzählungen, in denen grundsätzlich

keine Verschiebungen sichtbar werden. Diese lassen sich in zwei Gruppen

ordnen. Die erste Gruppe umfasst jene Befragte, in deren Leben Religion

insgesamt keinen großen Stellenwert annimmt. Selbst wenn nominell eine

Zugehörigkeit zu einer religiösen Institution aufgezeigt wird, sind die eige-

ne religiöse Praxis und die eigenen religiösen Überzeugungen gering ausge-

prägt beziehungsweise haben eine geringe Relevanz für den Alltag und die

Lebensführung der betreffenden Gesprächspartner. Dennoch (und vielleicht

kontraintuitiv) sind diese Befragten im interreligiösen Dialog aktiv. Für sie

sind dann andere Gründe als die intrinsisch religiös motivierte Auseinander-

setzung prägend: Sie nehmen vielmehr teil, weil sie es als staatsbürgerliche

Pflicht sehen, sich mit der sich wandelnden deutschen Gesellschaft zu befas-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


210 Religöse Pluralitäten

sen oder eigene Vorurteile auszuräumen; oder sie üben mit großer Selbstver-

ständlichkeit Ehrenämter aus, und andere Pfade des Lebenslaufes haben sie

dabei nun zufällig auch zu religionsbezogenen Feldern geführt (vgl. Kap. 3).

Dies kann sogar der Fall sein, wenn sie in einer beruflichen Funktion – in

der Regel als Angestellte einer Kirche – am interreligiösen Dialog teilnehmen

oder ihn sogar verantworten, wie etwa an Barbara ersichtlich wird, die sich

als »Berufschristin« bezeichnet, mithin ihr Christsein auf einen bestimmten

Lebensbereich hin bezieht, anstatt es als die gesamte Person umfassend zu

konzipieren. Konsequenterweise münzt sie den Dialog teilweise auf ihre the-

matischen Interessen um, und hat darüber hinaus aber keine persönlichen

Bezüge zur interreligiösen Auseinandersetzung. Gerade im Falle der musli-

mischen InterviewpartnerInnen ist die Teilnahme am Dialog zudem häufig

zumindest unterschwellig der großen Erwartungshaltung einer nicht-musli-

mischen Mehrheitsgesellschaft geschuldet, die eigene Integrationswilligkeit

unter Beweis zu stellen und gegen das negative Image des Islams anzuarbei-

ten, und verbindet sich daher mit dem Anliegen, ganz unabhängig von der

Intensität des eigenen Glaubens den islamfeindlichen öffentlichen Diskurs

etwas abschwächen zu können. Dieses Motivbündel ist dabei allemal ein ge-

wichtiger Grund für die Teilnahme am interreligiösen Dialog, und es liegt

auf der Hand, dass die Arbeit an der eigenen Positionierung und Artikulation

innerhalb dieses Diskursfeldes rund um religiöse Identität hier nicht notwen-

digerweise auch noch hinzukommen muss.

Die zweite Gruppe schließlich umfasst nun jene Befragte, für die ihr Glau-

be einen hohen Stellenwert hat, aber die gerade bekräftigen, dass dieser un-

verrückbar feststehe. In diesen Erzählungen kommt der interreligiösen Be-

gegnung etwa in Form der Dialogveranstaltungen nur die Rolle zu, den ei-

genen Glauben zu bestätigen. Dies kann entweder in der Form geschehen,

dass der interreligiöse Austausch oder andere Beschäftigungen mit den In-

halten anderer Traditionen nur noch einmal offenkundig macht, dass andere

Religionen Defizite aufweisen.

»Also ich hab mir mal auch die Bibel zur Hand genommen//ja, okay//. Und hab

da mal ʼn bisschen nachgeschaut.//ja//Ja.//Interviewer: Und was war Dein Ein-

druck?//Namika: Ja, also… man hat schon in den ersten Seiten so Sachen gese-

hen, so, okay, passen mit den anderen Seiten wieder nich. Das is dann natürlich ʼn

bisschen, ähm… Ja, das bestätigt mich dann noch mal//ja//in meiner Einstellung.«

(Namika)

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 211

Die interne Kohärenz und Stimmigkeit ist oft ein Argument, das gegen die

Bibel angeführt wird, und im Gegenzug wird die größere Logik und interne

Stimmigkeit etwa des Korans hervorgehoben. Ein anderes Argument ist der

Verweis auf die unterschiedlichen Entstehungs- und Tradierungsgeschich-

ten der verschiedenen religiösen Texte, etwa, wenn Adem ausführt, dass »die

Evangelien und das Alte Testament genauso von unserem Schöpfer ist. […] NUR es

ist nicht reingehalten, das bedeutet, ist nicht, äh, rein göttlich gehalten, sondern ist

Menschliches mit eingeflossen.«

An diesen Stellen wird deutlich, inwiefern die eigenen Glaubensgrund-

lagen kaum in Zweifel gezogen werden, sondern vielmehr als Maßstab auch

für die Einordnung anderer religiöser Traditionen gelten und eine klare Ab-

grenzung bis hin zur Schließung der eigenen Perspektive erfolgt.Wasmit der

eigenen Tradition übereinstimmt, so führt Adem aus, ist »etwas Göttliches«, al-

so auch aus der Perspektive der eigenen Tradition anerkennbar, Abweichun-

gen davon gelten im Sinne eines traditionsgestützten Abgrenzungsdiskurses

hingegen als eben jene Teile der anderen Tradition, die menschengemacht,

mithin zu vernachlässigen sind. Diese Perspektive, die Schnittmenge der be-

treffenden Religionen besonders herauszustellen, findet sich auch bei Melina:

»Es [die Beteiligung an Formaten des interreligiösen Austausches, A.d.V.] hat sich

schon ausgewirkt. Ich mit meinem Glauben und geh dahin, diskutier verschiedene

Themen und dann krieg ich sozusagen meine Antwort und merke, okay, ist ja gar

nicht so unterschiedlich wie meine. Dann hat man so… das wirkt schon auf einen

aus. Dann hat man sozusagen ʼne Bestätigung. Dass man doch nicht so falsch ist,

wie die- das in den Medien beschrieben wird.« (Melina)

Bei Melina zeigt sich: Sie hat ›ihren Glauben‹, mit dem sie in die interreligiö-

se Begegnung eintritt – sogar im Satzbau wird klar, dass sie und ihr Glau-

ben ein Gesamtpaket sind, das der Bewegung zum Dialog vorgängig ist. In

der Auseinandersetzung nun erhält sie nicht ›eine Antwort‹ oder gar ›mehre-

re Antworten‹, sondern »ihre Antwort«, nimmt also offenbar nur jene an, die

ihr schon zugehörig ist, zu ihr passt und ihren Erwartungen entspricht. Der

Effekt dieser Konstellation ist die Bestätigung des eigenen Glaubens: Durch

die Vorordnung ihres Glaubens und die konsekutive Verbuchung der Äuße-

rungen der andersreligiösen TeilnehmerInnen, die ihrenÜberzeugungen ent-

sprechen, dient der Austausch schließlich der Bestätigung; Divergenzen hin-

gegen werden als irrelevant empfunden. Dies alles geschieht dabei vor dem

Hintergrund eines stetigen Beschusses durch öffentlicheMedien, die Melinas

Glauben diffamieren oder in Zweifel ziehen. Die Strategie der Allianzbildung

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


212 Religöse Pluralitäten

erscheint mithin naheliegend, gleichzeitig wird deutlich, dass dies auch nur

eine Allianzbildung sein kann, die von einzelnen TeilnehmerInnen deutend

vorgenommen wird, und grundsätzlich zum Ausgangspunkt hat, die Ultima-

tivität der eigenen Tradition nicht in Frage zu stellen. Sie entspricht nicht

einer Allianzbildung im Sinne einer expliziten und egalitären Verbrüderung,

wie sie sich als proklamiertes Ziel mancher Dialogformate hin und wieder

findet – denn schließlich gilt nur jenes, was den eigenen Glaubenssätzen oh-

nehin entspricht, als integrierbar und bestätigend, eine beide – oder mehrere

– Traditionen umfassende Ebene zu erarbeiten, steht in diesemMuster nicht

zur Debatte.

5.3.2 Beständigkeit diskursiver Ordnungen und Vertiefung der

eigenen Religiosität

Eine zweite Gruppe von GesprächspartnerInnen ist dem zuletzt beschriebe-

nen Muster gar nicht so fern, lässt sich aber kategorial unterscheiden: Hier

wird durchaus eine Veränderung der eigenen Religiosität artikuliert, die sich

aber ausschließlich in den wahrgenommenen Grenzen der eigenen Tradition

oder Konfession bewegt. Dieser Wandel betrifft mithin nicht die Integrati-

on zuvor fremder oder unbekannter Elemente in den eigenen Glauben oder

gar eine Konversion, sondern ist eher als Veränderung auf der Ebene der In-

tensität zu verstehen. Während in dieser Hinsicht theoretisch die zwei Ver-

läufe von entweder Zunahme oder Abnahme von Religiosität denkbar wären,

ist in unseren Gesprächen die Erzählung der Zunahme von religiöser Praxis

und/oder die vertiefte intellektuelle Auseinandersetzung mit religiösen Tex-

ten und die Zunahme der Glaubensintensität der Regelfall. Die Erfahrung re-

ligiöser Pluralität ist in diesem Fall der Auslöser, sich noch einmal näher mit

der eigenen Tradition zu befassen. Für MuslimInnen ist dies häufig schon ge-

geben durch die grundsätzlichen Erfordernisse, die sich durch den Status ei-

ner diskursiv hochumstrittenenMinderheit in einer medial häufig als ›christ-

liches Abendland‹ beschworenen Gesellschaft ergibt, und die einhergeht mit

vielen Anfragen an die ›muslimische Identität‹ in verschiedenen Situationen

von Alltag, Schule, Beruf oder Freundschaften. Aber auch jenseits dieser Aus-

gangssituation können spezifische interreligiöse Begegnungen und Anfragen

bei den InterviewpartnerInnen zu der Frage führen, wie die gerade themati-

sierte Praxis, der diskutierte Glaubenssatz oder die eigene, sozialisierte Über-

zeugung eigentlich in den Schriften der eigenen Tradition thematisiert sind,

begründet oder diskutiert werden können. So erzählt Barbara:

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 213

»das find ich sehr spannende Herausforderungen, auch theologisch, auch im Bin-

nenbereich. Also nicht nur in der Welt, sondern eben auch nach innen. Und das sind

ja auch theologische Fragestellungen und das ist mir auch wichtig ge- DAS ist mir

wichtig geworden im Dialog.« (Barbara)

Auf dieser Ebene stellt der Vergleich mit anderen religiösen Traditionen, wie

er besonders verdichtet in organisierten Formaten des interreligiösen Dia-

loges erfolgt, dann vor allem Selbstverständlichkeiten innerhalb der eigenen

Tradition in Frage, die in einer neuen Auseinandersetzung mit den eigenen

Theologien resultieren. Bei Barbara wirdmithin deutlich,wie diese Auseinan-

dersetzung dann in Dialoggruppen und -veranstaltungen letztlich nur auf das

›Innen‹, also die eigene religiöse Tradition gewendet wird. Im Gegensatz zu

Barbara zeigen aber andere Erzählungen, dass auch dies über die intellektu-

elle Ebene theologischer Sachfragen hinausgehen und auch die Intensität der

individuellen Religiosität betreffen kann. Yusuf erzählt über die Zeit seines

Engagements in ganz verschiedenen Formaten des interreligiösen Dialogs:

»Und die Religiosität […] hat sich nicht gemindert, eher gesteigert […] ich würde

auch behaupten mein Wissen, die ich in der Zeit angeeignet habe und mein Wis-

sen, der tiefgründig geht, also//mhm//nicht nur oberflächlich […] ich habe die Ver-

antwortung, ähm, gefühlt, also diese Menschen darf ich nicht belügen//mhm//ja?

Jemanden fragt mich über die Religion Gottes, ich ehre meinen Gott, ich ehre m-,

mein Buch, ich ehre mein Prophet und ich darf nicht lügen und ich darf auch (all

nicht) desinformieren. […] Auf diese Art undWeise, meinWissen, behaupte ich, hat

sich Gott weiß wie viel Mal verdoppelt.« (Yusuf)

Hier ist es also nicht nur die allgemeine Anfrage aus der breiten Gesellschaft,

die MuslimInnen zur gesteigerten Auskunftsfähigkeit über ihre Tradition

zwingt, auch die Position im Dialog übergibt ihnen eine Verantwortlichkeit,

die ihnen auch aus religiösen Gründen aufträgt, nur richtige Informationen

über die eigene Religion zu vermitteln – und sich dafür entsprechend ein-

zuarbeiten. Gerade diese Anforderung von außen, so führt Yusuf weiter aus,

treibt ihn auch stärker an als die Vorbereitung von Predigten für die eigene

Gemeinde. Dass dieser Zugewinn an Wissen über den Islam einhergeht mit

der Vertiefung seiner Religiosität, ist für ihn selbstverständlich.

 

Dieses Muster allerdings findet sich in den Ausführungen nicht nur in Bezug

auf die Dialogkontexte wieder, sondern auch im allgemeinen Bezug auf das

Zusammenleben in einer pluralen Gesellschaft:

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


214 Religöse Pluralitäten

»Man kommt immer ins Zweifeln. Sei man Muslim, Christ oder Atheist […] Und

äh, dann kam immer die Frage, äh, auch, ähm, warum s-, warum sind wir richtig,

warum sind die anderen falsch und ähm… warum sind wir das Richtigste//mhh//.

Ja… und dann liest man Bücher, dann recherchiert man. […] Und wenn man sich

jetzt etwas wohlfühlt und davon überzeugt ist und äh, Bücher liest, wo es wirk-

lich bewiesen wird, dass es hundertprozentig das Richtige ist, kommt man zwar in

Zweifel, aber dann kommt man wieder so- okay, ich war im Zweifel, aber jetzt hab

ich meine Antwort gefunden.« (Melina)

Im Grundsatz beschreibt Melina, grob zugespitzt, die Bergersche Deplausibi-

lisierungs-These: Warum sollten wir die einzig wahren Überzeugungen ha-

ben, und die anderen falsch liegen? Dieser Anfrage, die nur aus der Gegen-

wart konkurrierender religiöser Traditionen erwachsen kann, begegnet sie

mit Recherche und Nachlesen in den Grenzen muslimischer Texte und Publi-

kationen – vom Koran bis hin zu argumentierender Sekundärliteratur. Das

Anhören von Koranrezitationen via YouTube erreicht Melina durchaus auch

auf einer ästhetischen Ebene, und dasWohlbefinden, das ihr so bereitet wird,

trägt zur Überzeugtheit bei. Im Kern ist es aber auch bei ihr die intellektuelle

Befassung mit islamischen Inhalten, anhand derer sie sich auch angesichts

von Anfechtungen ihres Glaubens, die – im Gegensatz zu Bergers Ansatz –

über die pure Ko-Existenz in einer pluralen Gesellschaft hinausgehen, versi-

chern kann.

 

Diese Ausführungen zeigen auch: Bei einem »Wandel von Religiosität« kön-

nen letztlich auch unterschiedliche Ebenen von Religiosität betroffen sein.

Für eine zielführende Auseinandersetzung mit dieser Fragestellung müssen

daher die verschiedenen Ebenen oder Elemente von Religiosität, die unsere

GesprächspartnerInnen durch die Erfahrung religiöser Pluralität betont sa-

hen, differenziert betrachtet werden, denn es wird deutlich, dass etwa religiö-

se Praktiken anders betroffen sind als religiöse Überzeugungen.Dies erinnert

an Modellierungen von Religion, die verschiedene Dimensionen unterschei-

den (vgl. etwa Smart 1999, Stark/Glock 1968,Huber 2008). Gerade Huber zeigt

hier, dass diese Dimensionen relativ autonom belegt werden, und das ent-

spricht auch unseren Befunden: Die Erfahrung religiöser Pluralität stößt bei

den Befragten nicht nur ganz unterschiedliche Entwicklungen an, diese be-

ziehen sich eben auch auf ganz unterschiedliche Dimensionen von Religion.

Bei der hier beschriebenen Intensivierung von Religiosität waren vor allem

die Dimensionen von Intellekt und Ideologie bzw. Glaube betroffen. Weniger

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 215

wurde in den bisher beschriebenen Fällen etwa über Praxis, Erfahrung und

Konsequenzen erzählt. Dies wird sich im folgenden Teilkapitel ändern, das

sich der Gruppe derjenigen widmet, bei denen komplexere Konsequenzen

der Erfahrung religiöser Pluralität auf verschiedenen Ebenen sichtbar wer-

den. Hier zeigt sich, dass sich sehr gut etwa religiöse Praktiken verschieben

oder religiöse Überzeugungen vervielfältigen können, ohne dass das Selbst-

verständnis religiöser Zugehörigkeit – nicht nur im formalen Sinne, sondern

auch im Sinne einer Selbstdefinition – davon berührt würde.

5.3.3 Auflösung dominanter (Identitäts-)Diskurse

Etwa ein Viertel der Befragten lassen sich einer Gruppe zuordnen, in der

deutliche Konsequenzen interreligiöser Kontakte oder der Erfahrung von re-

ligiöser Pluralität in den Biografien sichtbar werden. Um diesen häufig kom-

plexeren Gemengelagen gerecht zuwerden und die Fallcharakteristika aufzei-

gen zu können, sollen für diese Gruppe die GesprächspartnerInnen und ihre

jeweiligen biografischen Konstellationen nun in beispielhaften Einzelfalldar-

stellungen analysiert werden.

Yvonne

Yvonne ist eine junge Frau, die kurz vor dem Mauerfall in Ostdeutschland

geboren und dort im Ländlichen aufgewachsen ist. Sie wird von ihrer Fami-

lie nicht religiös erzogen, ihr Ziehvater ist zwar sehr religiös aufgewachsen,

hat aber später den Bezug zur Kirche verloren. Erst nach der Wende kommt

sie in Kontakt mit einer neuen Pastorin in der Nachbarschaft und nimmt an

Christenlehre und Gottesdiensten teil – aus Interesse, aber ohne innerliche

Überzeugung. Auch die weiteren Angebote kirchlichen Soziallebens nutzt sie,

lässt sich aber nicht konfirmieren. Sie geht dann zum Studium in eine west-

deutsche Großstadt und lernt in dieser Stadt einen Muslim kennen, ihren

späteren Mann. Sie diskutiert mit ihm viel über den Islam, erkennt nach ei-

nigenMonaten den Islam für sich an, und konvertiert. Ihre Eltern akzeptieren

die Konversion, als sie sich allerdings später entscheidet, auch das Kopftuch

anzulegen, gibt es Konflikte mit der areligiösen Mutter sowie der sehr reli-

gionskritisch eingestellten Großmutter. Yvonne ist inzwischen auch in einer

kulturell diversen Moscheegemeinde sehr aktiv, und wird vom Vorsitzenden

gezielt in die Strukturen eingebunden. Sie ist daher auch in verschiedenen

Formaten des interreligiösenDialogs präsent, interessiert sich zumZeitpunkt

des Interviews selbst aber zunehmend für die Arbeit mit Geflüchteten.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


216 Religöse Pluralitäten

Yvonne erfährt weltanschauliche Alternativen also zunächst im Kontakt

mit Angestellten und dem Angebot der evangelischen Kirche in ihrer Jugend,

imOstdeutschland nach derWiedervereinigung. Sie schätzt diese Infrastruk-

tur und nimmt daran teil, auch wenn sie sich nicht längerfristig bindet. Auch

bringt sie den Inhalten Interesse entgegen, negiert aber, dass ihre Beteiligung

dort tatsächlich ihre Überzeugungen verändert habe:

»ich fand das alles total spannend und interessant//mhh//, aber ich bin NICHT

an den Punkt gekommen, dass ich… gesagt hab, ich glaub aus tiefstem Her- Her-

zen, dass es n GOTT gibt//mhh//. Oder ich glaub wirklich daran, dass es n Gott

gibt//mhh//. Das war für mich so- ich hab nicht gesagt, dass es ihn nicht gibt,

aber ich war mir einfach nicht SICHER//mhh//Und ähm, hab deshalb auch mich

entschieden mich NICHT taufen zu lassen und auch nicht eben die Konfirmation

mitzumachen, ähm… bin aber trotzdem dabei geblieben.«

Die Einordnung zeigt einerseits: Neben der Teilnahme bewegt sie das ver-

mittelte Wissen immerhin so sehr, dass die in der DDR geborene und säkular

erzogene Yvonne zur Überzeugung gelangt, dass es Gott geben könnte. Dass

sie letztlich doch nicht sagen kann, »aus tiefstemHerzen« an ihn zu glauben, ist

in diesem Kontext dennoch ein Hinweis auf eine deutliche Bewegung in eben

diese Richtung der Auseinandersetzung mit der Gottesfrage; und muss zu-

dem im Kontext ihrer jetzigen Identifikation als Muslimin gesehen werden.

Yvonne wählt daher denWeg einer gewissermaßen unvollständigenMitglied-

schaft, indem sie aktiv an den christlichen Angeboten teilnimmt, aber sich

den Riten, die aus kirchlicher Perspektive maßgeblich für ihre Mitgliedschaft

wären, entzieht. Ihre Überzeugung, dass es keinen Gott gibt, wird allerdings

zumindest in Frage gestellt. In beiden Hinsichten, Mitgliedschaft und Über-

zeugung, befindet sie sich also irgendwo zwischen zwei klaren Positionen,

wie sie religiöse oder säkulare Konzeptionen üblicherweise vorgeben. Dar-

über hinauswird deutlich, dass sie sich zumindest rückblickend auch bewusst

mit diesen vorgegebenen Rastern auseinandersetzt und sie durchkreuzt.

Die nächste Erfahrung mit einer weiteren religiösen Tradition macht sie

als junge Erwachsene: Die nachhaltige Begegnung mit einem Muslim. Sie

weiß zu diesem Zeitpunkt kaum etwas über den Islam, weil ihm der Islam

aber wichtig ist, und er wiederum ihr, tauschen sie sich über mehrere Mona-

te hinweg über den Islam aus:

»es war jetzt nicht irgendwie mein Ziel Muslima zu werden oder so, sondern ein-

fach, dass ich sage, so wie ich mich halt auch im Christentum mich da informiert

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 217

hab//mhh//, will ich auch DA mich jetzt informieren. […] an irgend’ner Stelle- ich

weiß gar nicht mehr WIE das genau gekommen ist… da hab ich auch- da hab ich

auch mit ihm diskutiert und da hab ich gesagt, HÄÄ – aber dann KANN man doch

nur an Gott glauben//mhh//. So. Und das war dann sozusagen der erste SCHRITT

[…] Und es gab einfach für mich… objektiv genügend BEWEISE, die mir gezeigt

haben//mhh//, JA, das ist sozusagen die letztgültige… Religion.«

Sie spricht dann das Glaubensbekenntnis, auch später imKontext ihrer Hoch-

zeit noch einmal vor Zeugen, und hat jetzt »so’n Papier […] dass ich dann sozusa-

gen Muslima bin«. Inzwischen trägt sie das Kopftuch, wertschätzt und befolgt

Speise- und ähnliche Gebote, und ist selbst zur religiösen Expertin geworden

– nicht nur für jüngere Musliminnen, sondern auch für nicht-religiöse Ver-

wandte, denen sie spirituellen Rat gibt. Darüber hinaus ist ihre Erzählung von

dem Anliegen geprägt, Normalität herzustellen: Innerhalb ihrer Herkunftsfa-

milie, die mit ihrer Religiosität nichts anfangen kann, in ihremHerkunftsort,

den sie vorsichtig an ihr Kopftuch gewöhnen muss, aber auch innerhalb der

deutschen Gesellschaft, innerhalb derer sie ein positives Bild von Islam und

MuslimInnen zeichnen will, um sie an die in ihrer Mitte lebenden MuslimIn-

nen zu gewöhnen. Sie beschreibt zwar Phasen ihrer Religiosität, gerade in

Bezug auf die Erfahrung religiöser Pluralität im Kontext des interreligiösen

Dialogs bekräftigt sie aber: »es gab schon mehrmals Situationen, wo ich dann so

gedacht hab danach [4] mit dem Islam haste schon den richtigen Weg gemacht//ja//.

Also eher manchmal, dass man bestätigt wurde«. Ihre diesbezüglichen biografi-

schen Verläufe und ihre Selbstdeutung erscheinen damit in ihrer Darstellung

kohärent. Im Gesamtverlauf der Biografie wird ihre religiöse Identifikation

um immer mehr Dimensionen erweitert: Nach einer nichtreligiösen Erzie-

hung partizipiert sie zunächst an religiösen – christlichen – Strukturen, die

in ihrer Sozialisation vermittelten säkularen Weltsichten werden zumindest

in Frage gestellt. Als sie einem Muslim begegnet, ist auch ihr intellektuel-

les Interesse am Islam geweckt, und hier nimmt sie auch den Glauben an.

Die intensivere und individuellere Auseinandersetzung mit einem vertrau-

ten Menschen mag dafür nicht unwichtig sein, aber Yvonne hebt selbst vor

allem die Rationalität der Entscheidung hervor: Der Islam, wie er ihr präsen-

tiert wird, ist logisch und kohärent. Nach ihrer Konversion erarbeitet sie sich

Stück für Stück auch die religiösen Gebote und Praktiken, und integriert die-

se in ihr Leben. Aus Unsicherheiten und Phasen des Zweifels, so Yvonne, geht

sie immer im Glauben gestärkt hervor.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218 Religöse Pluralitäten

Yvonne erfährt in Kindheit und Jugend recht große Autonomie, und Re-

ligion wird in ihrer Familie ohnehin keine große Aufmerksamkeit beigemes-

sen, so dass jegliche Entscheidungen in Bezug auf Religion und religiöse Zu-

gehörigkeit von ihr selbst getroffen werden. Sie erfährt Religiosität in ihrer

Sozialisation nicht als Gegenstand kollektiver Befassung, daher ist Religion

für sie Gegenstand individueller Entscheidung und Abwägung. Gemeinschaft

und Praxis sind ihr wichtig, aber der Kern ihres Glaubens befördert sich bei

ihr aus der intellektuellen Auseinandersetzung. Die religiöse Vielfalt in der

Gesellschaft, die sie insbesondere nun in der westdeutschen Großstadt er-

lebt, ermöglicht ihr einerseits weiterhin religiöse Entscheidungsfreiheit, die

sie biografisch in der Hinwendung zu religiösen Traditionen, der Konversi-

on zum Islam und der (derzeitigen) Schließung dieser Identifikation reali-

siert. Sie erlegt aber insbesondere ihr als Angehöriger einer diskursiv beson-

ders verhandelten religiösen Tradition auch anhaltenden Entscheidungs- und

Rechtfertigungsdruck mit Blick auf religiöse Identifikationen und Abgren-

zungen auf. Für Yvonne ist weiterhin kennzeichnend, dass sich Öffnung und

Schließung ihrer religiösen Identifikation in eine klare diachrone Reihung

bringen lassen. Dies unterscheidet sie von den nun folgenden Fallbeispielen,

in denen die religiösen Artikulationen auch synchron komplexere Gemenge-

lagen eingehen.

Andrea

Andrea ist zum Zeitpunkt des Interviews Ende vierzig. Sie lebt und arbeitet

in einer westdeutschen Großstadt, in der Region ist sie auch mit ihren Eltern

und einer Schwester aufgewachsen. Schon als Kind hat sie in Grundschule

und ähnlichen Zusammenhängen selbstverständlichen Kontakt zu anderen

Kulturen, unter anderem enge türkische Freundinnen. Sie wächst in einer

Familie auf, die sich als christlich versteht, in der aber keine intensive Praxis

oder Beschäftigungmit religiösenThemen stattfindet.Der Großvatermütter-

licherseits ist Atheist, findet aber Sinn und Erfüllung in der Natur, so dass er

nach Andreas Deutung doch an »etwas« glaubt. Der Vater ist nominell katho-

lisch, hat sich aber nach negativen Erfahrungen von der Kirche abgewandt.

Ihre Mutter hingegen ist in der evangelischen Kirche engagiert, und auch

Andrea war dort als Kind und Jugendliche in Musikkreisen eingebunden. Sie

lässt sich konfirmieren, hat aber dann einige Jahre keinen Kontakt mehr zur

Kirche. Ihr Studium beginnt sie dann dennoch an einer evangelischen Fach-

hochschule und richtet sich in der Kombination ihrer Fächer auf Kirche als

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 219

möglichen späteren Arbeitgeber aus. In der gleichen Zeit hat sie zeitweilig

einen muslimischen Ägypter als Partner und macht eine Studienfahrt in die

Türkei, die zum Auftakt eines intensiveren Interesses an Türkei und Islam

wird und mehrere Reisen zu spirituellen Zentren des türkischen Islams nach

sich zieht. Nach einigen Überbrückungenwird sie schließlich von der evange-

lischen Kirche angestellt. Ihr Schwerpunkt der Arbeit dort liegt seit Jahren in

unterschiedlichen Konstellationen auf den Bereichen Ehrenamt, Migration,

Integration, interreligiöse und interkulturelle Veranstaltungen. In den letz-

ten zehn Jahren hat sie zudem eine Ausbildung zur Yogalehrerin gemacht,

Yoga unterrichtet und ist mehrmals nach Indien gereist. Sie nimmt außer-

dem an spirituellen Seminaren statt, etwa Workshops zu außerkörperlichen

Erfahrungen, von denen sie manchen viel, anderen nichts abgewinnen kann.

Andreas Leben verläuft strukturell seit Jahrzehnten in recht geregelten

Bahnen: Sie hat keinen Partner und keine Kinder, lebt seit langem in der

gleichen Stadt und arbeitet seit Dekaden beim gleichen (kirchlichen) Arbeit-

geber. Bei genauerem Blick werden aber Einbrüche des Außergewöhnlichen

deutlich, die eng mit interkulturellen und interreligiösen bzw. spirituellen

Erfahrungen verknüpft sind: Ihre Fernreisen, die spirituellen Seminare, ihre

zeitweilige konfliktreiche Beziehung zu einem Ägypter, ihre zusätzliche Be-

tätigung als Yogalehrerin. Ihre Familie ist religiös divers, ohne dass dies aber

eine besondere Rolle zu spielen scheint oder größerer Aushandlungen bedarf.

Andrea selbst bezeichnet sich im Laufe des Interviews mal als Christin, mal

als spirituell. Sie versteht Religiosität als lebensbegleitenden Prozess, als Ent-

wicklung oder Weg, in dem in Abhängigkeit der gesammelten Erfahrungen

immer wieder auch neue religiöse Elemente Aufnahme finden können, und

sich selbst als kritische Gläubige und Suchende. Sie lehnt jede vollständige

Bindung an eine bestimmte Religion ab, und es gibt ihrer Ansicht nach nicht

die eine richtige Religion, sondern viele verschiedene Wege. An anderer Stel-

le gibt sie an, an Jesus, seine Botschaft und seine Wunder zu glauben, nur

die Institution Kirche abzulehnen. In jedem Fall findet sich bei ihr eine klare

Kombination aus Elementen verschiedener Religionen:

»Christentum ist schon die Religion, wo ich sag so, ähm, ist am ehesten so

MEINS//hmhm//wobei es auch andere [atmet tief ein] äh – ja, Richtungen gibt

so- ich glaub zum Beispiel auch, sag ich jetzt einfach mal so, an Reinkarnati-

on…//hmhm//also dass wir alle nochmal wieder kommen oder schon ganz oft

GELEBT HABEN und dass die Seelen sich weiterentwickeln. Und das ist ja jetzt sag

ich mal eher buddhistisch oder hinduistisch, ne […] ich hab auch ganz viel GELESEN

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


220 Religöse Pluralitäten

irgendwie//hmhm//Bücher gelesen ähm wo es auch Hinweise im CHRISTENTUM

gibt, dass auch Jesus zum Beispiel auch daran geglaubt hat«.

In Andreas Fall wird deutlich, wie sowohl auf der intellektuellen und ideolo-

gischen als auch auf der Ebene der religiösen Praxis sowie der Zugehörigkeit

verschiedene, aus Sicht religiöser Institutionen widersprüchlich erscheinen-

de Elemente parallel bestehen können (etwa die Durchführung von Riten aus

christlichen und hinduistischen Traditionen). Sie beschreibt sich dabei ins-

gesamt als ausgesprochen autonome Gläubige, die selbstbestimmt eruiert,

prüft, differenziert und wählt. Dass diese Autonomie durch ihre Anstellung

bei der evangelischen Kirche zumindest mit Blick auf die Mitgliedschaft ein-

geschränkt ist, empfindet sie nicht als nennenswerte Einschränkung ihrer

Religiosität, und ihre Praxis mag ihr dabei recht geben. Dies wird auch im

Erzählverlauf selbst deutlich, in dem sich immer wieder scheinbare Wider-

sprüchlichkeiten und Unmöglichkeiten – etwa, wenn sie gegenläufige Aussa-

gen zu ihrem Selbstverständnis macht oder ausführt, dass auch Jesus an Re-

inkarnation geglaubt habe – anhäufen, und damit illustrieren, wie weitgrei-

fend die Grenzarbeiten diskurskonforme Kategoriengrenzen religiöser Tra-

ditionen ignorieren können.

Die Erfahrung religiöser Pluralität hat für Andrea eine große Selbstver-

ständlichkeit: Ihre Familie weist schon eine solche weltanschauliche Vielfalt

auf, und in ihrer Kindheit und Jugend hat sie selbstverständlich auch solcher-

lei Kontakte, auch einen muslimischen Partner. Auch in ihrer Arbeit arbeitet

sie viel mit anderen Kulturen und Religionen, insbesondere MuslimInnen zu-

sammen. Dies mag die Grundlage für eine gewisse Offenheit sein, konkret

geprägt wird ihre Religiosität davon allerdings nicht – sondern viel mehr von

den Erfahrungen einer ganz anderen religiösen Vielfalt: von Reisen zu türki-

schen Derwischen, zu spirituellen Zentren in Indien, und der Partizipation

an hiesigen außergewöhnlichen Angeboten wie Workshops zu Rückführung

und Reinkarnation oder außerkörperlichen Erfahrungen.Mithin sind es nicht

die Erfahrungen religiöser Pluralität aus dem alltäglichen Zusammenleben,

medialen Diskursen oder ihrer aktiven Mitarbeit im interreligiösem Dialog,

sondern die (durch eine Freundin angestoßenen, aber von ihr selbst mit gro-

ßem Elan verfolgten) weniger alltäglichen Reisen, Lektüren und Weiterbil-

dungen, in denen sie sich ein spirituelles Feld erschließt. Diese Orientierun-

gen erinnern an ihre Charakterisierung der unkonventionellen Haltung ihres

Großvaters, der für sie möglicherweise als Vorbild für solch alternative Arti-

kulationen von religiöser Verortung dient.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 221

Befragt auf einemögliche Veränderung ihrer Religiosität durch die Erfah-

rung religiöser Pluralität, antwortet Andrea:

»dadurch, dass ich ja immer sag, auch wenn mich jeder fragt, ja ich bin spirituell

aber nicht unbedingt religiös, hat//hmhm//sich die Frage irgendwie für mich nie

gestellt.«

Dass die Antworten auf diese sehr direkt formulierte Frage nach Verände-

rungen der eigenen Religiosität eine besondere Herausforderung an die Ge-

sprächspartnerInnen stellt, haben wir bereits im vorangegangenen Teilkapi-

tel 5.2 ausgearbeitet. Bei Andrea fällt in dieser Hinsicht auf, dass ihre erste

Adressierung des Themas gewissermaßen eine Meta-Ebene einfügt: Die Fra-

ge habe sich ihr nie gestellt, und zwar aufgrund der Art und Weise, in der sie

anderen antworte. Für sie ist mithin entscheidend, dass bzw. wie sie selbst

der Frage entgehen kann und keine Irritationen beim Gegenüber hervorruft;

nicht entscheidend ist hingegen, wie sie selbst zu dieser Frage steht. Die

Schlussfolgerung liegt also nahe, dass für sie die primäre Herausforderung in

der Außendarstellung liegt, wohingegen sie selbst gar kein Problem mit ih-

rer religiösen Verortung sieht, sich die Frage mithin für sie selbst nicht stellt.

Dies wird gestützt von den wechselnden Selbstdefinitionen im Verlauf des In-

terviews. Gleichwohl sie professionell mit Religion, religiöser Zugehörigkeit

und Sozialisation befasst ist, kann sie selbst offenbar sehr gut damit leben,

sich in Bezug auf sich selbst also nicht nur nicht festzulegen, sondern den

Sachverhalt auch gar nicht weiter zu reflektieren. Sie fährt dann noch fort:

»also ich bin zwar schon Christin, aber […] also eigentlich hat mich das nicht ver-

ändert, vielleicht eher verändert, toleranter noch zu werden//hmhm//anderen ge-

genüber//hmhm//aber nich so in meiner eigenen Spiritualität und eigenen ÜBER-

ZEUGUNG//hmhm ok//also weder, dass ich dadurch mehr gesagt hab, nein, so, ne,

Christentum ist das einzig Richtige, ich (schotte) mich noch- noch äh die andere

Richtung.«

Zusammengenommen mit dem vorangegangenen Zitat wird es komplexer:

Andrea ist Christin, aber nicht religiös, aber spirituell, auf jeden Fall betont

sie das »Eigene«. Im Vergleich der Fälle ist Andreamithin ein beredtes Beispiel

für recht weitgreifendeGrenzarbeiten an einemdiskursiv geregelten Feld, das

auch die Optionen des Übergehens üblicher Kategoriengrenzen gleich inHin-

sicht auf verschiedene Dimensionen des Religiösen aufzeigt. In Bezug auf die

Artikulation dessen in der Gesprächssituation wiederum ist noch ein zweiter

Aspekt bemerkenswert: Während in ihrer biografischen Erzählung einerseits

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


222 Religöse Pluralitäten

ganz deutlich wird, wie sie immer neue Einflüsse aufnimmt, und diese auch

Relevanz für ihren Lebenslauf entfalten, greift sie andererseits dennoch auf

das offenkundig sehr mächtige Narrativ des »es hat sich nichts verändert« zu-

rück. Sie plausibilisiert das, indem sie den Fokus dessen, was sich nicht ge-

ändert habe, verschiebt: Ihre offene und tolerante, vielleicht auch spirituelle

Grundeinstellung, die habe sich nicht geändert, die im Vergleich zu anderen

recht häufigen Wechsel der konkreten Einflüsse aus verschiedenen religiö-

sen Traditionen bleiben bei dieser Auslegung naheliegenderweise unerwähnt.

Dies unterstreicht noch einmal, wie wirkmächtig ein subtiles Idealbild einer

hier diachron kohärent gedachten Identität ist: Man ist man selbst geblieben,

sich selbst treu geblieben, im Kern auch über die Einflüsse hinweg unver-

ändert. Andrea fügt mit ihrer Abstraktion auf eine nicht spezifisch religiöse

Ebene allgemeinerer Grundeinstellungen den in Teilkapitel 5.2 ausgearbei-

teten Antwortweisen eine weitere narrative Option des Umgangs mit dieser

zweiten diskursiven Vorordnung des Feldes hinzu.

Jessica

Jessica ist eine junge Erwachsene, die wir in demselben interreligiösen

Kontext wie Andrea kennengelernt haben. Sie ist als Kind zunächst auf

dem Land, später in der westdeutschen Großstadt, in der auch Andrea lebt,

bei ihrer Großmutter aufgewachsen. In ihrer familiären Erziehung spielt

subjektive Religiosität keine große Rolle, aber kirchliche Strukturen: Sie geht

in einen benachbarten evangelischen Kindergarten, und besucht mit ihrer

Großmutter Gemeindefeste, nimmt dann auch am Kindergottesdienst teil.

Mit etwa zwölf Jahren intensiviert sich der Kontakt zur Gemeinde: Sie lässt

sich konfirmieren und nimmt an Jugendgruppen teil, engagiert sich in der

Gemeinde und lässt sich zur Jugendleiterin ausbilden. Ihr schulischer Wer-

degang ist holprig, aber sie erlangt schließlich das Fachabitur und beginnt

das Studium der sozialen Arbeit an einer evangelischen Fachhochschule,

vor dessen Abschluss sie zum Zeitpunkt des Interviews steht. Sie nimmt

teil an den interreligiösen Formaten, die die zuletzt vorgestellte Andrea

anbietet und leitet und unterstützt diese. Zu ihrer Gemeinde hat sie keinen

Kontakt mehr. Aus Grundschule, Schule und Nachbarschaft hat sie Bekannte

türkischer Herkunft, durch ihre Teilnahme an dem interreligiösen Angebot

lernt sie nun auch islamische Traditionen besser kennen.

Jessica ist in problematischen Familienverhältnissen aufgewachsen und

auch in Bezug auf ihren Schul- und Ausbildungsgang fliegt ihr nichts zu. Die

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 223

kirchlichen Strukturen bieten ihr den Raum, Dinge zu verwirklichen, die ihr

im privaten und familiären Umfeld fehlen: Eine geordnete Freizeitbeschäfti-

gung, Erfolgserlebnisse, berufliche Orientierung und Qualifikation, und vor

allem u.a. mit Andrea, ein greifbares und positives Rollenmodell. In diesem

kirchlichen Kontext, der zunehmend auch als berufliche Perspektive relevant

wird, erlebt sie auch die bewusste Auseinandersetzung mit anderen Religio-

nen. Diese anderen Religionen und Kulturen sind für sie interessant, aber

vor allemmit Blick auf das ganz praktische reibungslose Zusammenleben von

Menschenmit verschieden-kulturellemHintergrund, das für sie beruflich ein

wichtiges Thema ist. Dabei sind religiöse Aspekte für sie vor allem insofern

von Belang, als dass sie nicht in Fettnäpfchen tappen will; hinsichtlich des

darüberhinausgehenden Zusammenlebens interessieren sie mehrheitlich ty-

pische Dinge des Alltags wie Essgewohnheiten oder Feste. Die Unterschied-

lichkeit wertschätzt sie dabei, und verwehrt sich dabei einem Integrations-

begriff, der diese spannende Vielfalt aus ihrer Sicht einebnen würde.

In Bezug auf ihre eigene Religiosität hat die Auseinandersetzung mit re-

ligiösen Traditionen, die sie im direkten alltäglichen Kontakt erlebt, keine

Bedeutung. Auch die religiösen Inhalte, die ihr im kirchlichen Kontext ver-

mittelt werden, sind ihr nicht wichtig. Sie fühlt sich zwar exklusiv zugehörig

– als Christin – doch die zugehörigen Überzeugungen erscheinen ihr nicht

einleuchtend und der Glaube an nur eine Religion unplausibel. Kirche ist für

sie also ein wichtiger Bezugsraum, nämlich als Sozialkontext und Ort für be-

rufliche Qualifikation. Religiöse Überzeugungen werden von ihr weder dort

noch im interreligiösen Austausch verhandelt, sondern sind hochgradig in-

dividualisiert. Aus diesem Grund ist auch ein religiös plurales Umfeld für sie

gleichermaßen irrelevant, weil es ebenso wie die eigene religiöse Tradition

nicht ausschlaggebend für religiöse Überzeugungen ist. Oder andersherum:

Religiöser Pluralismus ist Mitvoraussetzung für die Freiheit der Zusammen-

stellung eines individuell passendenModells, aberweder konkrete Inspiration

noch Herausforderung.

Am Beispiel von Jessica wird vielmehr deutlich, wie sehr religiöse Über-

zeugungen durch den Austausch mit einer einzelnen anderen Person geprägt

werden können. So wie Andrea ihr in anderen biografischen Hinsichten eine

neue Welt eröffnete, gleichen auch Jessicas Ausführungen zu dem, woran sie

glaubt, auffällig Andreas Überzeugungen; und auch der Modus des Umgangs

mit religiösen Dogmen insgesamt gleicht sich: Auch Jessica bringt Elemen-

te aus verschiedenen religiösen und esoterischen Strömungen zusammen,

prüft und justiert nach, bis das Modell ihren Bedürfnissen entspricht, und

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


224 Religöse Pluralitäten

artikuliert eine Auseinandersetzung mit traditionskonformen Vorstellungen

religiöser Identifikation:

»dass ich viele Sachen auch in meiner Religion hinterfrage, aber […] auch mir den-

ke, warum sollte es ebend nur diese eine Religion geben//ja//. Es gibt ja ebend

verschiedene Religionen und… ähm, die könnte man ja auch miteinander vermi-

schen//mhh//. Also manmuss ja jetzt nicht immer nur stark, äh, eine Religion dann

irgendwie sagen, ja, die ist das und die befolge ich, ne? […] ja, die eine Religion sagt

das. Das, äh… also da steh ich voll hinter, aber auch, äh, bei anderen Religionen, wo

ich dann sage, ja…. das würde ich auch sagen. Wie jetzt zum Beispiel, manchmal

denke ich so, ja, w- was ist nach dem Tod, so//hm//. Und das ist ja eher so Hindu-

ismus, Buddhismus, wo ich dann auch sage, das würde auch passen, ne? Und jetzt

nicht, ähm, die Auferstehung oder sowas.«

Dieses Zitat ist gleichzeitig ihre Antwort auf die explizite Frage zu Verände-

rungen ihres Glaubens. Während ihre Ausführungen strenggenommen kei-

nen Prozess, sondern einen Zustand benennen, beschreiben sie doch ganz

gut den Punkt, zu dem sie sich hin entwickelt hat, und auch biografisch ist

es deutlich, dass die Dinge, gegen die sie sich hier wendet – etwa: es gibt

nur eine (richtige) Religion, man kann nur einer Religion folgen, man kann

verschiedene Religionen nicht verbinden – ihren ursprünglichen Ansichten

entsprechen.

Sowohl der Verbund Andrea/Jessica als auch Yvonne und ihr Partner sind

mithin sprechende Beispiele dafür,wie eine einzelne, prägende Bezugsperson

nicht nur konkrete Glaubensinhalte (in Jessicas Fall: spirituelle und esoteri-

sche Haltungen, in Yvonnes Fall: Islam), sondern auch die Haltung gegenüber

religiösen Glaubenssätzen auf einer Meta-Ebene (in Jessicas Fall: autonomes

und subjektbezogenes freies Zusammenstellen verschiedener Glaubensinhal-

te, in Yvonnes Fall: autonome Entscheidung zur Konversion, dann aber um-

fassende Übernahme aller Dogmen und Praktiken) prägen kann. Eine religiös

plurale Landschaft spielt dabei gewissermaßen den Basso continuo: Sie er-

möglicht es erst, verschiedene religiöse Elemente zu kombinieren oder sich

anderen religiösen Traditionen als der Herkunftstradition zu verschreiben,

und dazu gehört auch, auf solche religiösen MentorInnen zu treffen, die eben

konkret andere Überzeugungen innehaben und so Veränderungen religiöser

Identifikation anstoßen können. Drei weitere Fälle sollen andere Muster und

Zusammenhänge beleuchten.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 225

Birgit

Birgit ist zum Zeitpunkt des Interviews etwa 50 Jahre alt und lebt in einer

anderen westdeutschen Großstadt. Sie ist mit ihren Eltern und ihrer Groß-

mutter ländlich aufgewachsen und hat eine diverse religiöse Sozialisation

erfahren: Die Großmutter gehört einer evangelikalen Gemeinschaft an, der

Vater ist katholisch, die Mutter evangelisch. Birgit selbst ist zwar katholisch

getauft, aber de facto übernehmen vor allem die evangelisch-evangelikal ge-

prägten Frauen in der Familie ihre religiöse Erziehung, etwa mit biblischen

Geschichten, Gebeten und Literatur, etwa von Paul Gerhardt.

Mit dem Wegzug von der Großmutter und einer langen Erkrankung der

Mutter bricht die religiöse Erziehung ab und wird innerfamiliär auch nicht

wieder aufgenommen. Birgit gibt aber an, einen guten schulischen Religions-

unterricht gehabt zu haben, der wiederum an einigen Stellen mit der prägen-

den evangelikalen Erziehung der Großmutter kollidiert. Gleichzeitig durch-

läuft sie, ihrer Religionszugehörigkeit gemäß, die typischen Stationen katho-

lischer Sozialisation (Kommunion, Firmung,Messdienerin, Arbeit in der KjG,

der ›Katholischen jungen Gemeinde‹), wird also ab ihrer Jugend verstärkt ka-

tholisch sozialisiert. Birgit macht bereits früh ungewöhnliche interreligiöse

Erfahrungen, als sie an einem Schüleraustausch in einem nordafrikanischen

Land teilnimmt, was, wie sie erzählt, auch noch einmal verstärkt Fragen an

die eigene Religion aufwirft. Sie entschließt sich schließlich für ein Theolo-

giestudium, erfährt aber dabei zunehmend eine Verengung der katholischen

Kirche, die sie zum Anfang ihres Studiums zu Beginn der 1980er Jahre noch

als weit und offen wahrgenommen hatte. Das anschließende Referendariat

kann sie aus gesundheitlichen Gründen nicht abschließen und widmet sich

auch danach der Pflege verschiedener Verwandter. In dieser Zeit zieht Birgit

außerdem in ein von MigrantInnen geprägtes Viertel einer Großstadt, und

dies ist für sie der Auslöser, sich in interreligiöse Dialogaktivitäten einzu-

bringen und dort zunehmend aktiv mitzuarbeiten. Als sie nicht mehr in der

Pflege Angehöriger gebunden ist, steigt sie auch wieder in kleinere bezahlte

Tätigkeiten im Bildungsbereich ein.

 

Es fällt auf, dass auch Birgit explizit daran gelegen ist, sich ein eigenes ‚re-

ligiöses Profil‘ zu schaffen. Aus den verschiedenen Quellen, die ihr in Kind-

heit, Jugend und Erwachsenenalter begegnet sind, scheint sie nicht schöpfen

zu können: Die verschiedenen religiösen Einflüsse in ihrem konfessionsver-

schiedenen Elternhaus hat sie allesamt nicht als durchweg positiv erlebt, gibt

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226 Religöse Pluralitäten

an, sie sei »zwischen den Konfessionen groß geworden« und die unterschiedlichen

religiösen Einflüsse im Elternhaus hätten unverbunden nebeneinander ge-

standen. Hinzu kommt, dass sie zu ihren Eltern ein distanziertes Verhältnis

gehabt habe, und mit ihnen keine ethischen Fragen habe diskutieren können

oder wollen. Auch mit der katholischen Kirche, in der sie sich als Jugendliche

immerhin stark engagiert und sich für ein ebensolches Studium entscheidet,

gerät sie im Rahmen ihres Studiums zunehmend in Konflikt: Während sie

befreiungstheologisch geprägt ist, nimmt sie in der Kirche einen erneut zu-

nehmenden Konservativismus wahr und gerät dadurch zudem ins berufsbio-

grafische Aus, da die Kirche damit als Arbeitgeber für sie ausscheidet. Birgit

scheint auf diese Weise die Notwendigkeit erfahren zu haben, sich in religiö-

sen Angelegenheiten autark zu stellen, und sie ist in der Folge ihres Erwach-

senenlebens auf Distanz zur katholischen Kirche.

Die interreligiösen Begegnungen, zunächst während des Schüleraustau-

sches, bringen sie mit dem Islam in Kontakt, und regen bei ihr die Auseinan-

dersetzung mit Sinn- und ethischen Fragen, mithin grundlegenden Fragen

auch an die eigene Religion an. Dass der nächste interreligiöse Kontakt aber

durch den erzwungenen Umzug in ein migrantisch geprägtes Viertel erfolgt,

zeigt, dass von ihr die interreligiöse Begegnung über weite Zeit hinweg nicht

gezielt angestrebt ist – und wo sie erfolgt, dient sie primär einerseits der

Auseinandersetzung mit dem Eigenen, andererseits einem berufsbiografisch

nachgeschobenem Ersatz für eine theologische Laufbahn: Birgit hebt die or-

ganisatorisch und inhaltlich komplexe und herausfordernde Arbeit in dem

interreligiösen Gesprächskreis, in dem sie sich engagiert, hervor, und auch

in ihrem Lebenslauf wird sichtbar, dass das interreligiöse Engagement für

sie eine größere Relevanz entfaltet als ihre prekäre berufliche Tätigkeit.

Gedanklich und praktisch überschreitet Birgit die Grenzen ihrer Konfes-

sion. Zum einen in ihrer religiösen Praxis: Sie bevorzugt inzwischen die evan-

gelischenGottesdienste einer benachbarten Gemeinde undmeditiert. Dies ist

bei ihr aber mit einer inhaltlichen Offenheit verbunden, die sie in ihrem Ver-

ständnis aus einer Offenheit der katholischen Kirche in den 1970er und 80er

Jahren mitbringt, dort aber inzwischen nicht mehr vorfindet. Konsequenter-

weise stellt sie zudem ihre Zugehörigkeit in Frage:

»da merk ich, dass ich in- innerlich, spirituell, wie auch theologisch auf Distanz

gehe.//hmm//Und da erleb ich halt in der Gemeinde evangelischerseits//ja//inzwi-

schen was anderes. […] ich sehe mich heute immer noch auf der Grenze. Und ob

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 227

ich wirklich bis zum Ende meiner Tage im katholischen Bereich bleibe, weiß ich

nicht.//hmm//[4] Also ich werde immer ʼne überzeugte Christin bleiben.«

Sie gibt an, mehrfach eine Konversion erwogen zu haben, und das auch ak-

tuell zu tun. Auffällig ist dabei aber, dass ihre Zugehörigkeit zu einer christ-

lichen Tradition nicht zur Disposition steht:

»ich habe mehrfach in meinem Leben überlegt zu konvertieren- sag ich ganz of-

fen.//hmm//Also für mich war letztlich so nach dem dem Befassen mit den Religio-

nen//hmm//sprich, Judentum, Christentum, Islam, Bahaireligionen so…ʼn allemal

tiefer Nachgucken,//hmm//was ist da eigentlich gewünscht- KLAR, im Christen-

tum wirst du bleiben, das ist schon OKAY-//hmm//sonst wäre eventuell, ich sach

mal die Bahaireligion vielleicht auch noch in Frage gekommen.«

Gleichzeitig ist frappierend: Sie gibt de facto an, weder in der katholischen

noch in der evangelischen Kirche mehr ihre Heimat zu sehen, und es fällt

auf, dass Ausführungen über jegliche religiösen Traditionenmeist negativ be-

haftet sind, und kaum deutlich wird, welche positiven Bezüge Religionen ihr

bieten. Das, was sie im katholischen Kontext hält, sind spezifische Angebote

und Sozialkontakte. Ihre Religiosität dagegen ist Gegenstand einer stetigen

Auseinandersetzung mit denjenigen, die die Glaubensangebote festlegen. In

dieser Hinsicht scheint ihr Aktivismus in der Veränderung der Umstände, der

zu Studienzeiten noch stark ausgeprägt war, abgeflacht zu sein, und sie sucht

nun vielmehr nach einemOrt, wo sie mit ihren religiösen Überzeugungen ak-

zeptiert wird und identifikatorische Kongruenz erfährt:

»Jaa, und es ist, ääh, ich sach mal für mich immer wieder die Frage, ääh, WO

stehst du eigentlich mit deinem Glauben?//ja//[3] Oder, besser gesagt, nicht nur,

wo stehst du mit deinem Glauben, sondern, wo hast du mit deinem Glauben

PLATZ?//hmm//Wo lassen dich die Leute… [atmet tief ein] mit deinem Glauben so

sein, wie du BIST.«

Religiöse Pluralität also wird von ihr zwar einerseits als Chance erfahren, aber

doch nicht als befriedigend, weil auch diese Alternativen ihr keine richtige

Heimat bieten. Sie hängt, wie sie aufgewachsen ist, »zwischen den Konfessio-

nen«. Obwohl sie von der katholischen Kirche stark enttäuscht wurde und die

kirchenpolitische Ausrichtung nicht mit ihrer religiösen Entwicklung einher-

geht, ist sie ihr anhaltend verhaftet, und obwohl Meditation und Spiritualität

für sie wichtig sind, ist alles andere als eine christliche Identifikation für sie

keine gangbare Option. ImVergleich zu Andreawird bei Birgit dieWirkmäch-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228 Religöse Pluralitäten

tigkeit vorgegebener Spielräume deutlicher: Gleichwohl sie sich von christli-

chen Kirchen deutlich abgrenzt, und sie nach der konkreten Beschäftigung

mit ganz anderen religiösen Traditionen für diese Sympathien hegt, will sie

ihre Identifikation als Christin explizit nicht zur Disposition stellen. Die In-

kohärenzen, die zwischen dieser Selbstverortung, ihren konkreten Praktiken

und Überzeugungen sowie ihren Unzufriedenheiten bestehen, ignoriert sie

nicht, wie Andrea, sondern kämpft sie angesichts der von ihr klar akzeptier-

ten Ordnung des diskursiven Feldes religiöser Identitäten mit sich selbst aus.

Es erscheint nicht abwegig, dass der interreligiöse Dialog als ein Feld, in

dem diverse religiöse Überzeugungen (also gewissermaßen stetig ‚voneinan-

der abweichende‘) akzeptiert und sogar basal für die Zusammenkunft sind,

für sie ein guter Ort ist. Während sie in der Kirche anhaltend Ausgrenzung

erfahren hat, ist der interreligiöse Dialog als Raum zwischen den Religionen

offener für individuell zurechenbare Ansichten und eröffnet entsprechende

Anschlussdiskurse. Weil Birgit sich auch beruflich auf die katholische Kirche

ausgerichtet hat, resultiert dies auch in beruflicher Unsicherheit, und auch

hier erweist sich der institutionalisierte interreligiöse Dialog als eine Aus-

weichmöglichkeit. Birgits Beispiel verdeutlicht also hier, wie religiöse Vielfalt

in mehrerer Hinsicht Chance, aber noch nicht Lösung sein kann – sowohl

auf der Ebene gesellschaftlicher Vielfalt als auch in Form des interreligiösen

Dialogs ist diese Vielfalt für sie passender als die Alternativlosigkeit einer ka-

tholischen Kirche, dennoch löst sie nicht alle Probleme: Zum Einen, weil in

den Jahren ihrer Studienentscheidung keine vergleichbare Vielfalt der Kar-

rierepfade vorhanden war, zum Anderen – und verknüpft damit – weil sie

sich von der katholischen Kirche und demChristentum in letzter Konsequenz

nicht lösen kann.

Ähnlichwie Andrea verhält sich Birgit schließlich zur explizitenNachfrage

nach der Veränderung ihrer Religiosität:

»Ich denke einerseits ist mehr Gelassenheit da, andererseits auch mehr Unge-

duld.//mmh//[14]//mmh//Und auch, ne, insgesamt würde ich sagen, ich hab heute

ein weiteres, äh, Gesichtsfeld.//hmm//[9] Also ich sag mal Gelassenheit, insofern

als, ääh… ich heute, anders als ich das vielleicht… in der Zeit meines Studiums

konnte, ich sehr unterschiedliche Positionen heute nebeneinander stehen lassen

kann.//mmh//Wenn ich sehe, wir respektieren uns gegenseitig und äh, es besteht

die Bereitschaft, sozusagen… einen Perspektivenwechsel vorzunehmen.«

Auch sie leitet aus ihren interreligiösen Aktivitäten nicht ab, dass sich ih-

re religiöse Verortung verändert habe, wohl aber ihre Haltungen gegenüber

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 229

anderen Religionen, sie habe einen breiteren Horizont bekommen und sei

akzeptierender gegenüber anderen Positionen geworden. Dies ist insofern

stimmig mit ihrer Gesamterzählung, als dass es auch nicht die anderen im

Dialog präsenten muslimischen Traditionen sind, die ihre Religiosität mit-

bestimmen, sondern die Neuordnungen von Identifikation und Abgrenzung

eher dem Kontext ihres individuellen Verhältnisses mit der katholischen Kir-

che entspringen. Dennoch gilt wie bei anderen: Die grundsätzliche Folie reli-

giöser Pluralität und vor allem deren Normalität und Akzeptanz eröffnet das

Feld, sich dann – wenn auch an ganz anderer Stelle – neu zu verorten und

abweichende Positionen zu artikulieren.

Christine

Christine ist etwa in Birgits Alter. Sie stammt aus einer westdeutschen Regi-

on, und ist dort durch viele Umzüge ihrer Eltern als Kind in vielen verschie-

denen Städten aufgewachsen. Mit ihren Eltern, der Schwester und weiten

Teilen einer großen Familie zieht sie, auch noch als Kind, nach Italien. Sie

wächst in einer katholischen Familie auf, die aber kritisch gegenüber katho-

lischen Institutionen und Amtsträgern ist, der stärkste religiöse Einfluss in

ihrer Kindheit ist ein katholisches Kindermädchen in Italien, das sehr plas-

tisch und furchteinflößend Religion vermittelt. Aufgrund des Schulbesuches

der Kinder remigrieren ihre Eltern und sie schließlich nach Deutschland. Sie

lebt als Jugendliche in einem evangelisch geprägten Ort, schaut sich auch den

Konfirmationsunterricht an, ist aber auch in der katholischen Jugendarbeit

aktiv. Als es um die Studienentscheidung geht, verwirft sie ein Theologiestu-

dium aufgrund der schlechten beruflichen Optionen für Frauen, und wählt

als Studienfach stattdessen unter anderem Religionswissenschaft mit einem

Schwerpunkt auf Islam. Im Studium besucht sie Gottesdienste, nimmt an Pil-

gerfahrten teil, reist aber vor allem auch viel in muslimische Länder. Sie hei-

ratet einen christlichen, aber kirchenkritischen Mann, verzichtet daher auf

eine christliche Trauung, erzieht dafür aber ihren Sohn christlich. Nach des-

sen Geburt ist sie beruflich nicht voll einsatzfähig, und wird stattdessen im

interreligiösen Dialog aktiv. Sie ist beteiligt an verschiedenen interreligiösen

Formaten, gründet diese zum Teil mit, insbesondere auch solche, die über

den Trialog der sogenannten abrahamitischen Religionen hinausgehen. Zum

Zeitpunkt des Interviews arbeitet sie aber auch wieder in Vollzeit, hier hat sie

viel Kontakt zu Migrantengruppen, aber nicht dezidiert zu Religion.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


230 Religöse Pluralitäten

Christine hat also in ihrer Kindheit einige Wechselhaftigkeiten erfahren,

und es lässt sich nur erahnen, dass hinter den häufigen Umzügen möglicher-

weise noch kompliziertere Familienverhältnisse stehen. Ihre erste Erfahrung

mit starker Religiosität findet in der Interaktion mit ihrem streng katholi-

schen Kindermädchen statt und wird als negativ erfahren. Als Jugendliche

lebt sie als – zumindest formale – Katholikin in einem evangelischen Umfeld

und entdeckt dabei nicht nur ihre Faszination für die Verschiedenartigkeit

religiöser Traditionen, sondern auch für einen Außenstandpunkt, von dem

aus Vergleiche angestellt werden können. Ihre Haltung gegenüber ihrer Her-

kunftsreligion ist anhaltend ambivalent: Einerseits erlebt sie christliche Tra-

ditionen in ihrer Jugend de facto auch als wichtigen Sozialzusammenhang, ist

auch als Studierende weiterhin stark religiös engagiert, besucht Gottesdiens-

te, nimmt an Pilgerfahrten teil und bezeichnet all das als »so das grundreligiöse

Programm«. Auch ihr Kind erzieht sie in ebensolchen Bahnen.Andererseits be-

ansprucht sie eine kritische Haltung gegenüber Religionen, die, so erläutert

sie, auch dem Trend ihrer Studienzeit entsprochen habe, in der man Non-

konformität unter Beweis habe stellen müssen. Sie interessiert sich zudem

für östliche Religionen, betreibt viel Yoga, und erhofft sich vom Studium der

Religionswissenschaft auch subjektiv bereichernde Einblicke in eine größere

Bandbreite an Religionen.

Auf Reisen inmuslimische Länder hat sie auch den ersten Kontakt zu For-

maten interreligiösen Dialogs, allerdings in Form von offiziellen Gesprächs-

terminenmit religiösen RepräsentantInnen, die sie als unglaublich langweilig

empfindet. Sie hingegen sucht nach Formen, in denen der Dialog sie wirklich

berührt, thematisch und emotional in die Tiefe geht und gelebte Religiosität

anspricht. Dialog soll für sie viele Religionen beteiligen und die Betreffen-

den zum direkten und lebensnahen Austausch zusammenbringen, im Ideal-

fall auch gemeinsame religiöse Praxis ermöglichen. In der Begegnung einan-

der zu bereichern und so voneinander zu profitieren, ist ihr Wunsch an die

interreligiöse Erfahrung. Hier nennt sie vor allem von einem Sufi-Sheikh ge-

leitete Treffen, die im Rahmen einer interreligiösen Gruppe angeboten wer-

den sowie ausschließlich weibliche Dialoggruppen. Beide Formate weichen

von allzu standardisierten, repräsentativen und von Erwartungszwängen ge-

prägten Formaten ab und erlauben aus ihrer Sicht die lebendige Auseinan-

dersetzung und gemeinsame Weiterentwicklung. Auch ihre religiöse Identi-

tät, die ihr wichtig ist, soll im Kern nicht durch Abgrenzung, sondern über

erlebte Gemeinsamkeit ausgemacht werden.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 231

In ihren Ausführungen zu ihrer eigenen Religiosität wird einerseits die

intensive Auseinandersetzung damit deutlich, die auch mit einem großen

Interesse an gemeinsamer Praxis und dem Erleben zugehöriger Erfahrun-

gen einhergeht. Gleichzeitig reflektiert sie selbst ihre ambivalente Haltung

nicht nur gegenüber religiösen Traditionen, von denen sie gerade als Frau

sich häufig nicht ernst genommen fühlt, sondern auch gegenüber religiösen

Inhalten: Einerseits bewundert sie insbesondere starke religiöse Frauen, die

ihren Glauben selbstbewusst leben und für den Glauben beispielsweise auch

für sie vorgezeichnete Lebensläufe abgebrochen haben. Sie ist fasziniert von

Leuten, die »wirklich daran glauben« – und meint damit etwa Gott und Teufel

–, davon, wie selbstverständlich das Religiös-Sein für andere einen Platz in

ihrem Leben einnimmt, und eben auch von mystischen Strömungen. Ande-

rerseits irritiert sie zu starke religiöse Emotionalität und eben der unbedingte

Glaube, für den sie zu rational sei. Ein verstandesmäßiges Durchdringen von

Religion ist ihr näher, die emotionale Haltung fasziniert sie in positiver Wei-

se. Dieses Spannungsverhältnis nimmt Christine auch als solches wahr:

»es gab natürlich auch immer z- Fragen auch im- in den interreligiösen Begegnun-

gen ja mein Gott äh, was ist das denn jetzt, ne, also diese grundsätzlichen Fragen,

dreieiniger Gott und ähnliche Dinge […] bei mir dann immer so die Frage ja, wie

stehe ich eigentlich selber dahinter//hmhm//ne so und ich jetzt so sagen wir mal

damit meinen Frieden gefunden habe«.

Der Schluss liegt nahe: Christine wünscht sich für sich selbst eine intensi-

vere Religiosität, einen tieferen Glauben, hat sich aber damit abgefunden,

dass ihre rationale Ader dies nicht zulassen wird. Explizit befragt, ob sich

ihre Religiosität gewandelt habe, ist Christine eine der wenigen, die diese

Frage einerseits vorbehaltlos bejaht und konstatiert, dass alles andere ange-

sichts der Entwicklungen in einem Leben auch erstaunlich sei; sie fügt aber

– im Gegensatz zu den InterviewpartnerInnen, die Veränderungen der Reli-

giosität übergeordneten Logiken des Lebensverlaufes zurechnen – außerdem

hinzu, dass sie diese Veränderungen über die Teilnahme an den interreli-

giösen Begegnungen ja auch explizit angestrebt habe. In ihrem Verständnis

ist ihre Religiosität gewissermaßen eine Aufschichtung von Elementen, mit

denen sie sich im Laufe ihres Lebens beschäftigt hat, und auch die Über-

zeugungen, die nicht mehr aktuell seien, hätten sie doch geprägt. Konkrete

Themen seien außerdem von schwankender Wichtigkeit für sie. Die Vielfäl-

tigkeit und Verschiedenheit der von ihr integrierten Elemente wird von ihr

zugestanden: Sie sei eine »allumfassende Seele« und ihre Identität bestehe ei-

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


232 Religöse Pluralitäten

gentlich aus »VIELEN Identitäten«. Aus anderen Religionen nimmt sie sich,

was ihr gut erscheint und zu ihr passt: »die Teile, von denen ich denke, dass die

mich bereichern und äh addiere die tatsächlich zu etwas, wo ich denke, das wird dann

aber insgesamt etwas Eigenes«. In diesen Ausführungen wird auch deutlich, wie

sich die InterviewpartnerInnen teilweise ganz explizit mit ihrer Identität als

Gegenstand von Reflektion und Bearbeitung, mithin als einem diskursiven

Konzept zweiter Ordnung ins Verhältnis setzen. Identität, auch die religiöse,

wird so modelliert in Hinblick auf eine eigene »Identitätsphantasie« – wie in

Kapitel 5.1 theoretisch ausgeführt –, die bei Christine kaum eine identitäts-

politische Richtung hat, weil sie sich weitgehend hegemonialen Ansprüchen

von religiöser Deutungsmacht seitens anderer Institutionen oder religiöser

Autoritäten entzieht. Wenn überhaupt, fühlt sie sich einem säkularisierten

und individualisierten Sagbarkeitsrahmen verpflichtet.

Im Gegensatz zu Birgit und Andrea ist Christine kaum durch eine tradi-

tionelle religiöse Erziehung vorgeprägt, und vor allem auch frei von jeglicher

Einbindung in kirchliche Strukturen. ImGegensatz zu allen anderenmuss sie

sich weder von Elternhaus noch Kirche und/oder Beruf freischwimmen, und

ihre Ausführungen – und wie diese die Entwicklung ihrer religiösen Iden-

tität spiegeln – erscheinen recht ungezwungen. Als jemand, der in letzter

Konsequenz nicht glauben kann, bringt Christine vor allem auf der Ebene re-

ligiöser Praxis Elemente verschiedener Traditionen zusammen und setzt sich

deutlich weniger als beispielsweise Birgit mit der Stimmigkeit verschiedener

religiöser Dogmen auseinander. Diese Unfähigkeit, tatsächlich an religiöse

Inhalte glauben zu können bedauert sie zwar, es liegt aber nahe, dass gerade

dieses In-den-Hintergrund-schieben religiöserWahrheitenmit Absolutheits-

anspruch ihr auch die größeren Freiheiten in der Neuzusammenstellung re-

ligiöser Praktiken und Weltsichten erlaubt sowie die Offenheit, genau dies

recht explizit zu reflektieren.

Manfred

Manfred wuchs mit seiner Mutter im gutbürgerlichen Haushalt seiner Groß-

eltern in einer westdeutschen Großstadt auf. Bezeichnenderweise beginnt er

seine Erzählung mit dem Stellenwert von Religion im Leben seiner Großel-

tern: SeineGroßmutter kamaus einer evangelisch-reformierten Familie,wur-

de aber aufgrund ihres sozialdemokratischen Engagements aus der Kirche

ausgeschlossen und habe sich daraufhin zur militanten Agnostikerin gewan-

delt. Sein Großvater, ebenso Sozialdemokrat, trat aus der katholischen Kirche

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 233

aus und schloss sich nach dem zweitenWeltkrieg den Quäkern an. Er besucht

den evangelischen Religionsunterricht (der einzige, der in seiner evangelisch

geprägten Umgebung angeboten wird), und kommt mit etwa zwölf Jahren

in Kontakt mit einem Jugendarbeiter der örtlichen Gemeinschaft, der ihn

aufgrund seiner Verbindung von kirchlichem und politischem Engagement

fasziniert. Er geht mit 14 Jahren auf Wunsch seiner Großmutter zu einer hu-

manistisch-freidenkerischen Jugendweihe, entscheidet sich aber im Alter von

16 auch für eine (aufgrund der strikten Haltung der Großmutter heimliche)

Taufe. Ebenso tritt er zum frühestmöglichen Zeitpunkt in die SPD ein und ist

dort lokal aktiv, bis er sich mit der Partei überwirft und an einer Lokalgruppe

der Grünenmitarbeitet. Auch dort führen aber Differenzen dazu, dass er aus-

tritt und ab Ende der 1980er Jahre insgesamt nicht mehr politisch aktiv ist.

In seiner Erzählung geht Manfred selbst überhaupt nicht auf seinen Ausbil-

dungsgang oder berufliche Tätigkeiten ein, erst auf Nachfrage hin gibt er an,

die mittlere Reife zu haben und ausgebildeter Industriekaufmann zu sein, in

diesem Bereich aber nie gearbeitet zu haben. Intensiv erzählt er hingegen von

ersten interreligiösen Begegnungen:MuslimInnen lernt er erstmalig in seiner

Nachbarschaft in den 1970er Jahren kennen, Ende der 70er Jahre tritt er allein

eine mehrmonatige Tour durch mehrere muslimische Länder an. Zurück in

Deutschland setzt er sich vertieft mit Judentum und Islam auseinander, liest

viel dazu, besucht Tagungen und Seminare. In den 90er Jahren schließlich

kommt er über Kontakte zu einem christlich-muslimischen Austauschformat

und wird schließlich Mitglied des zugehörigen Trägerkreises. Durch anhal-

tende Tagungsteilnahmen knüpft er viele Kontakte in diesem Bereich, nimmt

verschiedene Vorstandsämter ein und wird schließlich selbst zum Referenten

für interreligiöse und insbesondere islambezogene Themen. Nur am Rande

erfahren wir im Gespräch auch, dass er verheiratet ist.

In der gesamten Erzählung wird deutlich, wie sehr Manfred von der welt-

anschaulichen Ausgangsposition im Hause seiner Großeltern geprägt wurde.

Die stärkste Kraft ist hier eindeutig die »militant agnostische« Großmutter, we-

gen derer er sich heimlich taufen lässt und auch seine Mutter jahrelang ihre

Sympathien für die Kirche verheimlichte. Gleichzeitig berichtet Manfred von

großer Toleranz gegenüber anderen Religionen im Großelternhaus, und der

Weg des Großvaters, der Glaube und Kirche aus Manfreds Perspektive ange-

messen zu trennen vermag, zeigt ihm eine Alternative auf. Manfred nimmt

aus dieser Schule mit, sich selbst eingehendmit Religion zu befassen, um »die

Theologie nicht den Theologen [zu] überlassen!« – die Beschäftigung mit Religion

und Glaube ist daher auch Aufgabe des individuellen Laien.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


234 Religöse Pluralitäten

Für seine Beschäftigung mit Religion nun benennt er verschiedene Pha-

sen, die entweder eher durch intellektuelle oder eher durch gefühls- und er-

fahrungsbasierte Auseinandersetzungen geprägt sind. Eindrücklich ist für

ihn vor allem das Erleben der Massen von Gläubigen in muslimischen Län-

dern, außerdem die Erfahrung von Gemeinschaftlichkeit in manchen hiesi-

gen Dialogformaten. Er bringt beide Ebenen gewissermaßen in eine teleolo-

gische Abfolge, als er ausführt, dass die Rezeption von theoretischemWissen

im stillen Kämmerlein die Grundlage für das »wirkliche Begreifen« des leben-

digen Islams gewesen sei. Seine Auseinandersetzung mit dem Islam eröffnet

Manfred darüber hinaus fachliche Expertise und damit eine selbst erarbeite-

te religionsbezogene Autorität jenseits institutioneller Strukturen, aber auch

darauf aufbauende berufliche Optionen. Der interreligiöse Dialog, das zeigt

sich in seiner ganzen Erzählung, ist für ihn Lebensthema, hinter demThemen

wie Beruf oder Familie verschwinden. Er habe ihn »existenziell berührt«. Das,

was für andere möglicherweise der Glaube im Rahmen der eigenen religiö-

sen Tradition ist, ist fürManfred der intellektuelle Austausch, die Begegnung,

vor allem aber die gemeinsame Praxis im interreligiösen Zusammenhang. Er

definiert sich weiterhin über die Positionen und Kontakte, die er dort knüpft.

In Umkehrung zu Birgit ist Manfred zunehmend mit seiner, der evan-

gelisch-lutherischen Kirche unzufrieden, weil er dort die zunehmende

Unkenntlichkeit liturgischer Besonderheiten wahrnimmt. Er nimmt daher

derzeit beinahe ausschließlich an katholischen Gottesdiensten teil, übt aber

gleichzeitig deutliche Kritik an der katholischen Lehre, und greift dafür

wiederum auf islamische Argumente – etwa solche, die sich gegen Heili-

genverehrung wenden – zurück. Er praktiziert Religion also einerseits im

katholischen Feld, andererseits nimmt er im Rahmen interreligiöser Veran-

staltungen auch an andersreligiösen Praktiken, etwa dem dikr (dem sufischen

Ritual des Gottgedenkens) teil – ausschlaggebend für die Entscheidung zur

Teilnahme sind eigene Vorlieben.

ImAnschluss an das interreligiöse Engagement, und insbesondere die Be-

fassung mit islamischen Strömungen habe sich, so Manfred, sein Glaube auf

zwei Ebenen verändert: Zum einen habe der Kontakt mit Leuten, die Reli-

gion intensiver leben, auch ihn selbst dazu gebracht, sich seines Glaubens

bewusster zu sein und sich verstärkt mit den eigenen Überzeugungen aus-

einanderzusetzen. Gerade MuslimInnen sind hier in Bezug auf die intensi-

vere religiöse Praxis seine Vorbilder, auch wenn er sie »nicht in den Himmel

heben will«. Zum anderen haben sich auch seine Glaubensinhalte verändert,

sein Glaube sei weniger christozentrisch und mehr theozentrisch geworden

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 235

(mit Auswirkungen auch auf religiöse Praxis). Dennoch fährt Manfred in sei-

ner Antwort auf die explizite Frage nach Veränderungen im Anschluss an die

zwei genannten Aspekte fort:

»Aber, aber grundsätzlich, nein, nein, ich brauch‹ keine Mischform […] aber was

schon ʼn Stück deutlicher wird, also ich bin Grenzgänger geworden//mhm//. Und

DAS hat sicher auch was mit dem interreligiösen Dialog zu tun,//mhm//weil ich,

äh, wobei ich deutlich mich abgrenzen möchte zu jeder Form von Patchwork-

Religion//mhm//DAS NICHT! Ich habe meine klaren religiösen Vorstellun-

gen//mhm//, die auch, und die auch durchaus mit den Grundlagen, äh, der Kirche

übereinstimmen//mhm//aber, äh, aber ich, aber ich, aber ich überschreite gerne

auch Grenzen, und das tu ich auch GERNE, sach ich ganz offen//mhm//! Zum Bei-

spiel in privaten Zusammenhängen kann ich auch zum Beispiel einen islamischen

Religions- [stottert], in einem islamischen, äh, Ritualgebet teilnehmen, in privaten

Zusammenhängen, nicht in öffentlichen Zusammenhängen.«

Auch Manfred richtet sich also gegen Vorwürfe der unzulässigen Verbindung

oder Vermischung religiöser Traditionen, und es finden sich in der Art der

Antwort Ähnlichkeiten zu den bereits thematisierten Ausführungen etwa von

Namika, Birgit, Christine und Andrea. Auch hier zeigt sich, wie der Raum des

Sagbaren vorstrukturiert ist, und der Begriff der »Patchwork-Religion« für ihn

den negativen Beigeschmack des Beliebigen zu haben scheint. Der semanti-

sche Unterschied zum »Grenzgänger« besteht wohl nicht zuletzt darin, dass

er diese Beliebigkeit ablehnt und stattdessen – sicherlich auch den Logiken

seiner Generation entsprechend – klar begrenzte Traditionen in Rechnung

stellt. Gleichwohl scheint er nun für sich eine besondere Form von Autono-

mie in Anspruch zu nehmen, diese Grenzen eben nicht willkürlich, sondern

sehr bewusst zu überschreiten. In Bezug auf seine religiöse Identifikation

gilt also, dass er – im Gegensatz zu anderen – nicht an den Grenzen des

Feldes arbeitet, die Mitgliedschaftsoptionen nicht hinterfragt oder abbaut,

sondern bewusst überschreitet. Religion ist für ihn ein »Freiheitsprozess«, das

heißt, er hat es in seiner Biografie immer wieder als eine besonders freiheit-

liche, selbstbestimmte und sich gegen Erwartungen verwehrende Entschei-

dung empfunden, sich diesen oder jenen religiösen Traditionen oder Prakti-

ken zuzuordnen. Auch in Bezug auf die Bergersche Deplausibilisierungsthese

stellt Manfred dessen Prämisse für sich in Frage: Wenn Gläubige ein festes

Glaubensgerüst bräuchten, dann träfe die These vielleicht zu, für ihn aber

sei Religion eben Gegenstand ganz freier Entscheidung und die Berger-These

damit hinfällig.

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


236 Religöse Pluralitäten

Insgesamt betont Manfred also, dass sein Glaube fest und richtig sei. Er

setzt allerdings abweichende Schwerpunkte, gerade in der religiösen Praxis,

die er auch theologisch zu rechtfertigen bemüht. Darunter zählt eben die

Ansprache von Gott im Gebet statt Jesus, aber auch der fast ausschließliche

Besuch katholischer Gottesdienste statt evangelischer, und zuletzt die Teil-

nahme an muslimischen und anderen Gebeten. In seiner identifikatorischen

Verortung oszilliert er letztlich zwischen der Faszination für den Islam, der

selbst erkämpften christlichen Zugehörigkeit sowie der Sympathie für inter-

religiöse und/oder gemeinsame Praxis. Die letztere ist es, die ihm schließlich

alternative Artikulationen erlaubt, indem sie ihn von der Entscheidung für

oder wider eine religiöse Tradition befreien kann und ihm erlaubt, die Rele-

vanz der formalen Mitgliedschaft abzuschwächen.

Hamid

Hamid ist ein jungerMusiker, den sein Beruf vor einigenMonaten in eine ost-

deutsche Großstadt verschlagen hat. Er wurde Ende der 1980er Jahre in einer

marokkanischen Großstadt geboren. Seine Eltern und die gesamte weitere

Verwandtschaft sind Muslime, und auch er wird als praktizierender Mus-

lim erzogen. Während sein Vater vom Land kommt, streng praktizierender

Muslim ist und auch weiteren islamischen Verhaltensvorschriften folgt (et-

wa: nicht trinkt, nicht raucht und kein Schweinefleisch isst), ist seine Mutter

großstädtisch geprägt, liberaler, und befolgt die Regeln nur, wenn die Tradi-

tion es aus ihrer Sicht unbedingt erfordert (etwa: ein Kopftuch anlegen, wenn

die Familiengräber besucht werden). Hamid interessiert sich schon in seiner

Jugend stark für verschiedene, auch populärkulturelle Musikgattungen, und

seine Mutter, so erzählt er, befürchtet zu dieser Zeit, dass er in falsche Gesell-

schaft geraten und beginnen könne, Drogen zu konsumieren. Sie versieht ihn

daher mit viel Lesestoff zum Islam, aber auch zu anderen Religionen, damit

er sich selbst finden könne. Darüber hinaus aber erfährt er von seinen Eltern

mit Blick auf seine Religiosität ebenso wie seine Berufswahl grundsätzliche

Unterstützung, auch wenn sie erleichtert sind, als er sich entscheidet, sich

in einem klassischen Instrument an renommierten Instituten ausbilden zu

lassen. In der Folge erhält er einige Preise und Stipendien und hält sich an

verschiedenen Konservatorien, später Orchestern im europäischen und au-

ßereuropäischen Ausland auf. Dieses Umfeld erlebt er als international, welt-

gewandt und kulturellen Differenzen gegenüber tolerant bis desinteressiert,

während er jenseits dieser Welt, im Alltag der verschiedenen Länder, hin und

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 237

wieder Diskriminierung und Rassismus erlebt. Er hatte eine mehrjährige Be-

ziehung zu einer Kollegin aus einem streng katholischen Elternhaus, derzeit

ist er aber alleinstehend und kinderlos.

FürHamids Religiosität sind zwei Dinge entscheidend: Zum einen die un-

terschiedlichen Haltungen innerhalb seines Elternhauses insbesondere zum

Grad der Liberalität im Umgang mit religiösen Vorschriften, und außerdem

die Ermutigung seiner Mutter, sich mit verschiedenen Religionen und reli-

giösen Textquellen zu beschäftigen.Während seine ersten interreligiösen Be-

gegnungen mit Freunden in der Schule erfolgen, sind es die Bücher, die ihm

seineMutter gibt, die den ersten prägenden Eindruck hinterlassen.Hamid ist

zu diesemZeitpunkt etwa 18 Jahre alt, er empfindet die religiösen Primärtexte

als eindrucksvoll, fühlt sich aber auch von ihnen überfordert, er erzählt, dass

er nicht alles verstanden habe, aber diese Bücher in ihrer Vielfalt ihm eine

neue Welt geöffnet hätten. Dies gilt einerseits für religiöse Optionen, ande-

rerseits sind darunter aber auch philosophische Bücher, die ihm erlauben,

religiöse Inhalte auch zu hinterfragen und ihm so Optionen ganz anderer

Art aufzeigen. Durch seine vielfältige Beschäftigung mit Religion und glei-

chermaßen durch Phasen seines Lebens zieht sich also die Eröffnung von zu-

nehmenden Optionen, die seinen religionsbezogenen Möglichkeitsspielraum

erweitern. Aus dem Elternhaus bringt er gleichzeitig die Grundhaltung mit,

andere Meinungen auch so stehen lassen zu können:

»You know,when I say for example, […] I believe that beforeMohammed came Jesus

Christ and Moshe- Mose- Moses//mhh//and you say, no, after Jesus nobody came, I

say, okay,//mh//leave it be.«

Diese Liberalität beginnt in seinem Elternhaus, sie wird ihm durch die Bü-

cher eröffnet, sie prägt aber auch sein derzeitiges berufliches und soziales

Umfeld, die internationale Orchesterszene. Seine KollegInnen sind in der Re-

gel international, weltgewandt und religiös divers, und ethnische oder reli-

giöse Identität spielt in diesem Kontext eine vergleichsweise geringe Rolle.

Religiöse Diskriminierung erlebt Hamid letztlich auf den Straßen der Städte,

in denen er im europäischen und außereuropäischen Ausland lebt, nicht aber,

sobald er sich in den Philharmonien und anderenOrten desMusikgeschehens

befindet.

Ein zweiter wichtiger Aspekt, der Hamids Religiosität erschließt, ist die

für ihn zentrale Unterscheidung zwischen »practicer« und »believer«, die er für

sein Feld mit den Begriffen »muslim« (ein sich Gott Ergebender; Angehöri-

ger des Islams) und »mu’min« (ein Gläubiger; allgemein) zusammenbringt. Er

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


238 Religöse Pluralitäten

selbst identifiziert sich als »believer«, nicht aber als praktizierender Muslim.

Er bezeichnet sich selbst als Theisten, der dann die ‚muslimische Version‘ als

die überzeugendste – zumindest im Vergleich zum Christentum – ausmacht

– aber vor allem deshalb, weil sie der Idee des Chi, einer Kraft, die durch

ihn hindurchfließt, am nächsten komme. Dies erinnert an andere Interview-

partnerInnen, wie etwa Birgit, die einräumen, dass ihnen ganz andere reli-

giöse Ideen jenseits ihrer Tradition durchaus sehr nahe (oder vielleicht sogar:

am nächsten) stehen, eine Konversion aber nicht (manchmal auch: nur zu

einer inhaltlich oder kulturell weniger divergierenden Tradition) tatsächlich

erwägen. Der Sprung aus einem kulturell vertrauten oder in der Sozialisati-

on intensiv erfahrenen Feld steht für diese Befragten nicht zur Debatte, selbst

wenn inhaltliche Gründe aus ihrer Sicht dafürsprächen. Dies verweist noch

einmal auf die Relevanz der Idee einer (religiösen) Identität als Kohärenzpro-

jekt im Sinne einer reflektierten zweiten Ordnung; und bringt dies in Verbin-

dung damit, dass mit Sagbarkeitsspielräumen natürlich auch immer ›Denk-

barkeitsspielräume‹ einhergehen: Hamid ›ist‹ nun einmal Muslim, und das

steht nicht zur Disposition, nur weil er nicht praktiziert und zudem andere

transzendenzbezogene Konzepte auch in der intellektuellen Dimension sinn-

voller finden mag. Gerade im Vergleich mit Manfred ist noch einmal bezeich-

nend, dass er sich beispielsweise selbst auch nicht als Grenzgänger bezeich-

net, sondern – wie etwa Birgit – weder die Grenzen religiöser Traditionen,

noch seine eigene Zugehörigkeit zu einer spezifischen Tradition übergeht.

Nur hinsichtlich einzelner Aspekte von Religion – Praxis, Vorstellung einer

transzendenten Kraft – nimmt er sich größere Freiheiten der individuellen

Verortung heraus.

Hamid sieht sich also als Deist, sein Gottesbild ähnelt aber dem östlicher

Traditionen, einer vagen Kraft, die gleichzeitig, so führt er aus, von unse-

ren Sinnen unmöglich erfasst werden könne. Im Kern seien die von ihm re-

zipierten Bücher nur verschiedene Versionen der gleichen Kerninhalte, der

Islam nur die historisch jüngste Version, und stelle daher das aktuellste Up-

date dar. Auch wenn er selbst sich als Gläubiger bezeichnet, hin und wieder

praktiziert er doch auch, etwa in Form von Stoßgebeten an Gott in beson-

ders herausfordernden Momenten. Immer, so erzählt er, sei dann tatsächlich

etwas eingetreten, eine Reaktion, die ihn dankbarmachte, aber auch verängs-

tigte, weil er sich gleichzeitig für einen rationalen Menschen hält. Im Sinne

dieses letzteren Selbstbildes nimmt er für sich aber in Anspruch, auch eine

Außenperspektive einnehmen zu können:

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


5. Individuierte Aneignung religiöser Pluralität 239

»Some prophet is important, the other one is a little more important//yeah//- for

me not. Because when you look at it from- from OUTSIDE of the situation//mhh//,

from the third eye//mhh//- you see that they are ALL MEN- SIMPLE men […]«.

Hamid praktiziert aber nicht nur hin und wieder im Rahmen muslimischer

Traditionen, sondern schließt sich auch andersreligiösen Praktiken an, etwa

imGebetmit einer befreundetenMormonin. Er ist in dieser Hinsicht agil und

empfindet die jeweilige Praxis in diesem Moment als emotional erfüllend.

Wie Andrea agiert auch Hamid sowohl auf der intellektuellen Ebene als auch

in der religiösen Praxis unkonventionell, stellt Elemente aus verschiedenen

religiösen Traditionen nebeneinander und gesteht sich die individuelle Auto-

nomie dafür zu. Unplausibel erscheint dieses Vorgehen für beide nur aus der

Perspektive anderer, die auf die eine oder andere Weise Legitimierungen für

die religiös diverse Zusammenstellung einfordern. Gleichzeitig hadert er, wie

Christine, vielmehr damit, dass auch bei ihm gläubige und rationale Überzeu-

gungen und Wesenszüge in seiner Welterfahrung kollidieren, er also wider-

streitende Anforderungen von Säkularitätsdiskurs (der wie bei Christine auch

hier die binäre Unterscheidung von rational/irrational stark macht) und der

Idee eines ›kohärenten Muslim-Seins‹ erlebt.

Seine Ausführungen legen nahe, dass es letztlich die Verbundenheit mit

anderen Personen ist – mit seiner Familie in Bezug auf muslimische Prakti-

ken, mit Freunden in Bezug auf vielfältige religiöse Praktiken – die die Aus-

wahl der Praktiken steuert. Insgesamt ist Hamid selbst der Maßstab seiner

Religiosität: Was auch immer er denkt oder tut, muss für ihn im Einklang

mit seinen Gefühlen stehen – gerade, weil er an ein höheres Wesen glaubt

und eine »one-to-one-relationship« mit Gott hat, so Hamid, könne er ihn nicht

belügen, indem er Dinge sagt oder tut, die ihm selbst nicht voll entsprechen.

Bücher, die er liest, oder Leute, mit denen er praktiziert, wählt er danach aus,

ob sie zu ihm passen, und ist in diesem Rahmen dann bereit, Standpunkte

auszutauschen und voneinander zu lernen.

Befragt auf Zweifel oder Veränderungen im Glauben wird bei ihm zu-

sätzlich zu den offenkundigen Veränderungen zuletzt deutlich, dass ihn die-

ses »Sitzen zwischen den Stühlen«, erneut ähnlich wie Birgit, auch belastet: Da

er nicht praktiziert, kann er sich nicht als richtigen Muslim bezeichnen und

wird von seiner Familie auch nicht als solcher anerkannt. Auch hier sind es in

seiner initialen Äußerung die Reaktionen anderer, die ihm in den Sinn kom-

men:

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


240 Religöse Pluralitäten

»Like you think time to time when you’re- when you’re at home… and my uncle

takes me and says, Hamid, I know that you believe all this, but of course he doesn’t

say seriously think again. He is like he wants to say it seriously but he doesn’t. He

CAN’T. Because there’s this transparent, you know, wall that I builded with my

family«.

Auch wenn dieses Zitat im Detail nicht eindeutig zu erschließen ist, ergibt

sich doch daraus – zusammen mit den fortlaufenden Ausführungen – dass

ihn nicht so sehr eigene Unsicherheiten angesichts einer Vielfalt an religiösen

Optionen umtreiben, sondern die Distanz, die durch die Anerkennung die-

ser Vielfalt zu seiner sich mehrheitlich traditionell-muslimisch verortenden

Familie entsteht und auch eine ernsthafte Auseinandersetzung über religiöse

Fragen unmöglich macht.

Der interreligiöse Dialog schließlich hatmit alledemwenig zu tun: Hamid

ist hier auf Anfrage in einem interreligiösen Kunstprojekt aktiv geworden,

dies aber vorrangig, weil es ihm künstlerische Befriedigung verschafft und

weiterhin, weil er sich dem Islam sowie der Stadt, in der er lebt, verpflichtet

fühlt. Konsequenzen dieses Engagements für seine religiöse Identität werden

nicht sichtbar.

5.4 Zwischenfazit

Zu Beginn des Kapitels haben wir als Konsequenz aus der Verwerfung des

Konzepts »religiöse Identität« als Analyseinstrument mit Hirschauer (2014)

argumentiert, dass stattdessen eine Fokussierung auf Abgrenzungs- und

Identifikationsprozesse erkenntnisreich sein würde, um die Wahrnehmung

von religiöser Vielfalt in ihren Konsequenzen auch für die Religiosität der In-

dividuen zu analysieren. »Religiöse Identität« kann vielmehr als ein weiterer

Diskurs im Rahmen von Religionsdiskursen betrachtet werden. Notwendig

erschien uns aber auch – insbesondere vor dem Hintergrund des Kapitels 4

–, den Einfluss diskursiver Ordnungen auf die individuierten Artikulationen

bezüglich religiöser Vielfalt zu berücksichtigen. Allerdings sind Diskurse

zwar dominant und steuern Sag- und Denkbares, sie determinieren aber

nicht alles: Die lebensgeschichtliche Einmaligkeit des Individuums wie aber

auch die pluralisierte sowie konkurrierende Situation der Diskurse bilden

einen Rahmen, in dem durchaus der Platz und zum Teil auch die Notwendig-

keit erzeugt wird, individuierte Positionierungen in Auseinandersetzung mit

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019 - am 14.02.2026, 19:23:48. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451908-019
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

