
Rezensionen 307

wäre interessant zu fragen, ob beide als gleich bedrohlich
gewertet werden), die den männlichen oder weiblichen
Protagonisten der Geschichten das Leben schwer ma-
chen, die sich aber mit Hilfe “magischer”, selbst pro-
duzierter oder virtuos gehandhabter Objekte und Wor-
te (folglich kultureller Errungenschaften) solcher Kräfte
zu erwehren wissen. Vor allem dieser Part dürfte auch
für sozial- und religionsethnologische Forschungen von
Interesse sein, da es an gehaltvollen Informationen zur
alten Religion und Mythologie der Khoekhoen mangelt.

Der Auflistung dieser Kräfte einer anderen Welt folgt
die Analyse von Struktur und Handlung der Geschich-
ten, der Vergleich von Nama-Erzählungen mit Varian-
ten derselben Geschichten der namasprachigen Damara
und schließlich der Vergleich von Nama/Damara “magic
tales” mit denen der San – insbesondere ihrer Tricks-
tergeschichten, die die Autorin von den bei den Nama
bekannten Haiseb-Trickstergeschichten strikt unterschie-
den wissen möchte. Es folgt der Vergleich mit entspre-
chenden Erzählungen der bantusprachigen Herero. Im
letzten Teil geht die Autorin noch einmal der Frage nach,
ob es “magic tales” in Afrika gibt und stellt einen Ver-
gleich mit europäischen Zaubermärchen an. Deren be-
liebtestes Sujet – die Geschichte vom tapferen jungen
Mann, der in fernen Landen alle möglichen Abenteuer
bestehen muss, bevor er die schöne Prinzessin heiraten
darf und große Mengen an Reichtümern oder gleich ein
ganzes Königreich erhält – ist in afrikanischen Heldenge-
schichten unbekannt. Bezeichnend sind die Unterschie-
de: der Lohn für die Beherrschung übernatürlicher Kräfte
ist nicht materieller Gewinn, sondern wiedererwecktes
soziales Leben, und am Ende – wenn sie nicht gestorben
sind – steht kein glückliches Ehepaar, sondern ein Ge-
schwisterpaar. Große Übereinstimmungen gibt es jedoch
bei den Geschichten von Menschenfressern und anderen
böswilligen Wesen, die (fast) immer unschuldige Frauen
bedrohen, welche nur durch die mutigen Taten tapferer
Männer gerettet werden können. Auch die Geschichten
vom guten und vom schlechten Mädchen zeigen auffälli-
ge Parallelen, wobei die Autorin jedoch eine Entlehnung
von europäischen Quellen für wenig wahrscheinlich hält
und eher auf “very ancient African traditions” schließt,
die Seite an Seite mit westlichen Erzähltraditionen “since
time immemorial” (311) bestanden haben. Zum Alter
dieser Geschichten lassen sich für das südliche Afrika
jedoch keine genauen Angaben machen. Unter den in
Ameib bei Karibib entdeckten Felszeichnungen findet
sich immerhin ein Bild (wiedergegeben in der Titelei des
Buches), das als “Geisterkampf” bekannt wurde und ent-
fernte Ähnlichkeit mit einigen der heute noch bekannten
Motive aufweist. Die Zeichnung ist 2000 bis 4000 Jahre
alt. Die Zaubermärchen Europas müssten daher jüngeren
Datums sein. Die Autorin kommt daher zu dem Schluss,
dass afrikanische “magic tales” nicht als isolierter Be-
reich betrachtet werden sollten, weil die Verbindung zum
internationalen Erzählgut größer sein könnte als bisher
vermutet.

Dieses insgesamt mehr als 500 Seiten umfassende
Buch ist wissenschaftlich zweifellos ein beeindruckendes
Werk, das für alle Erzählforscher eine wahre Fundgrube

sein wird. Den ersten drei Teilen des Buches ist ein rund
200 Seiten starker Anhang mit einer detaillierten Mo-
tivanalyse aller nachgewiesenen Varianten der zur Ru-
brik “magic tales” gerechneten Erzählungen (einschl. der
bereits früher publizierten), ein Motivindex (nach Stith
Thompson) sowie ein Sachindex und eine ausführliche
Bibliographie beigefügt. Verlegerisch in bewährter Weise
vom Köppe Verlag betreut ist das Buch auch im Hinblick
auf Satz und Layout handwerklich gut gemacht. Ziel der
Autorin ist es, nicht nur einen Beitrag zur wissenschaft-
lichen Erforschung afrikanischen Erzählgutes zu leisten,
sondern zugleich zum Erhalt des kulturellen Erbes Afri-
kas beizutragen. Das dürfte ihr gelungen sein, und auch
die an solchen Geschichten stets interessierten namibi-
schen Khoekhoen werden ihre Arbeit sehr zu schätzen
wissen. Sabine Klocke-Daffa

Silverman. David J.: Faith and Boundaries. Colo-
nists, Christianity, and Community among the Wampa-
noag Indians of Martha’s Vineyard, 1600–1871. Pbk. ed.
Cambridge: Cambridge University Press, 2007. 303 pp.
ISBN 978-0-521-70695-7. Price: £ 17.99

Auf 290 Seiten schildert David J. Silverman chrono-
logisch den historischen Werdegang der Martha’s Vine-
yard Wampanoag. Während eines Urlaubes auf der
gleichnamigen Insel südlich von Cape Cod, dem US-
Bundesstaat Massachusetts, fand er Spuren indigener Be-
wohner, Algonkin, die anscheinend eine jahrhunderte-
lang andauernde Koexistenz mit ihren englischen Nach-
barn geführt haben. Seinem Erstkontakt folgten ausführ-
liche Recherchen, die nun in dieser gedruckten Ausga-
be vorliegen. Neben einem Abbildungs-, Literatur- und
Quellenverzeichnis veranschaulichen Statistiken Silver-
mans Aussagen. Ein Stichwortregister am Ende der Pu-
blikation ermöglicht eine gezielte Suche nach den wich-
tigsten Namen und Begriffen im Text.

Silverman skizziert in seiner Einleitung anhand Epe-
nows Lebensgeschichte, eines um 1611 nach Europa
verschleppten Wampanoag, die frühe Kontaktphase zwi-
schen Engländern und Indigenen der Atlantikküste Neu-
englands. Anscheinend symptomatisch kam es zwischen
den Siedlern und der indigenen Bevölkerung zu gewalt-
samen Auseinandersetzungen, die zur Vertreibung oder
Vernichtung ganzer Stämme führten. Auch christliche
Missionsversuche, ob in Neufrankreich durch Jesuiten
oder in Pennsylvania durch Herrnhuter, endeten fast im-
mer in einem Fiasko. Diesem gängigen Bild stellt Silver-
man in den folgenden 7 Kapiteln die Vineyard Wampa-
noag gegenüber, die bis ins 20. Jahrhundert hinein eine
Sonderrolle einnehmen sollten. Der weiträumig gefasste
Überblick der ersten Kontaktphase zwischen den unter-
schiedlichen europäischen Nationen und Indigenen er-
möglicht dem Leser die folgende Ausführung in einem
breiteren Kontext zu sehen.

Im ersten Kapitel “‘Here Comes the Englishman’”
beginnt Silverman mit der Schilderung der erstaunlichen
Geschichte der Vineyard Wampanoag, als sie 1638 mit
Thomas Mayhew, einem Engländer, in Kontakt traten
und ihm Land verkauften. In Hiacoomes, einem Wam-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-307 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-307


308 Rezensionen

panoag ohne hohen sozialen Status, fand Mayhew einen
geeigneten Mittler zwischen den Kulturen, der die christ-
liche Lehre unter den seinigen verbreiten sollte. Mayhew
passte die christliche Lehre den indigenen Vorstellungen
an, indem er Äquivalente für Kulturheroen wie Mosh-
up suchte, um anschließend die alte Elite, Sachems und
Schamanen oder Erbhäuptlinge und religiöse Spezialis-
ten, ihres Einflusses zu berauben. Dabei setzte er den
christlichen Gott als Urheber aller Manitous ein, während
er Cheepi, einen Unterweltbewohner, zum Teufel degra-
dierte. Diesen Neuerungen standen meist die religiösen
Spezialisten, wie in allen Regionen der Welt, ablehnend
gegenüber. Doch neue Krankheiten, denen die indigene
Bevölkerung schutzlos ausgesetzt war, während ihre ko-
lonialen Nachbarn scheinbar unberührt blieben, führen
zur Abkehr von der traditionellen Vorstellung. Sehr aus-
führlich beschreibt Silverman diesen Zeitraum. Hierbei
wird deutlich, dass sich der Autor sorgfältig mit den frü-
hen Quellen befasst hat.

Im zweiten Kapitel “To Become All Things to All
Men” widmet sich der Autor eingehend der Missionie-
rung und ihrer Folgen für die Küsten-Wampanoag. May-
hew erlernte nicht nur die indigene Sprache, sondern er
ließ auch religiöse Texte in indigener Schrift drucken
und verteilen. Zur Bildung errichtete er eine Schule mit
indigenen Hilfslehrern, welche die Jugend bilingual er-
zogen. Nach seinem Tod führte dessen Vater die Mission
fort. Zum einen müssen die internen Glaubensstreitigkei-
ten zwischen Freikirche und Baptisten geklärt werden,
zum anderen fehlen noch immer wichtige Äquivalente
für das Verständnis christlicher Glaubensvorstellungen
wie Dreifaltigkeit, Sünde und Hölle. Weitere Akkultura-
tionen schildert Silverman, wenn er die Begräbnisriten
beleuchtet. So wurde nicht mehr der Leichnam, sondern
der Sarg gerötelt. Aber auch in Kleidung und Subsistenz
zeichnete sich der Wandel ab. Die Männer trugen nun die
Haare kurz und sollten den Boden bebauen, anstatt Wild
im Wald zu jagen. Mit diesem friedlichen Wandel nimmt
zweifelsohne Martha’s Vineyard eine Sonderstellung in
Amerikas Geschichte ein. Als Gründe hierfür nennt Sil-
verman die indigene Prophetie, welche das Christentum
als Rückbesinnung auf ihre Wurzeln sieht, Vineyards
geographische Isolation mit ihrer überwiegend indigenen
Bevölkerung, die guten Erfahrungen mit Kolonisten wie
Mayhew und der fehlenden Partizipation am Pelzhan-
del sowie die fehlende Konkurrenz mit einer weiteren
Kolonialmacht. Charakteristisch für den Mikrokosmos
ist, dass Hiacoomes der erste indigene Prediger werden
sollte. Wieder beweist Silverman seine fundierten Kennt-
nisse über die frühe Kolonialphase, indem er vereinzelt
Parallelen zu anderen indigenen Gruppen wie den Dela-
ware aufzeigt, die ebenfalls mit englischen Missionaren
in Kontakt traten.

Mit dem dritten Kapitel “The Lord Tests the Righ-
teous” konzentriert sich Silverman auf den Vorabend des
“König Philip Kriegs” und seine Folgen. Nachdem König
Charles I. 1649 den Thron bestiegen hatte, erlangten die
Kolonien ein erhöhtes Interesse im Mutterland. Der Kö-
nig minderte den Einfluss der Puritaner, erließ verbindli-
che Rechtsgrundlagen und setzte ein neues Verwaltungs-

system ein. Dadurch wurde Mayhew Gouverneur und
oberster Magistrat in Martha’s Vineyard. Vordringende
Siedler stellten für die Indigenen eine Ressourcenbedro-
hung dar. Ihre Felder wurden von umherstreifendem Vieh
verwüstet und Jagd sowie Fallenstellen verboten. Neben
den Einschränkungen beanspruchte die koloniale Ver-
waltung die Gerichtsbarkeit für sich, ein klarer Affront
gegen das Amt eines Sachems. Zudem führten ständig
schwindende Mitgliederzahlen zu geringeren Abgaben,
welche die Sachems umverteilen mussten, weshalb sie
gezwungen waren, Land zu verkaufen, um ihre Aufga-
ben zu erfüllen. Diese Entwicklung mündete schließlich
im “König Philips Krieg”, einem Aufstand der land-
einwärts lebenden Wampanoag. Vineyards Wampanoag,
meist Konvertiten, verweigerten Philip ihre Gefolgschaft.
Indessen standen sie Mayhew und den Kolonisten bei.
Trotz ihrer Verdienste sahen auch sie sich einem ver-
stärkten Misstrauen ausgesetzt. Nach der Niederlage Phi-
lips flohen viele Wampanoag nach Neufrankreich, um
ihren Häschern zu entgehen, während die verbliebenen
dem Vorbild der Martha’s Vineyard Wampanoag folg-
ten. Dadurch stiegen sie zur neuen indigenen Elite auf.
Noch konnte Mayhew den Sonderstatus wahren, aber
schon die Rassengesetzte Massachusetts von 1705 kün-
digten die bevorstehende Entwicklung an. Zweifelsohne
hätten weitere Vergleiche mit anderen indigenen Grup-
pen Nord- und Mesoamerikas, die mit denselben Ent-
wicklungen konfrontiert waren, den Rahmen des Kapi-
tels gesprengt.

Das vierte Kapitel “Deposing the Sachem to Defend
the Sachemship” beschreibt den Wandel vom traditionel-
len Erbhäuptlingtum zur kollektiven Verwaltung. Aus-
führlich untersucht Silverman alle vier Sachemtümer, Ta-
kemmy, Nunnepog, Aquinnah und Chappaquiddick auf
Martha’s Vineyard. Alle ereilte mehr oder minder das-
selbe Schicksal. Um Güter umzuverteilen, benötigten die
Erbhäuptlinge ihren Tribut. Durch rückläufige Mitglie-
derzahlen, bedingt durch Krankheiten oder Konversion,
sanken aber auch die Abgaben. Ohne Ressourcen wie
Pelz oder wampum (Muschelschalen) konnten sie des-
halb nur auf das kollektive Land zurückgreifen, das sie
als Schuldner an die kolonialen Geldgeber verkaufen
mussten. Zudem verloren sie ihre Privilegien wie die
Waljagd an die Gläubiger. Aquinnah nahm eine Son-
derstellung ein, da schriftkundige Mitglieder Verträge
nach englischem Vorbild aufsetzen ließen. Doch schon
am Beispiel Chappaquiddicks zeigt sich, dass diese nur
von Dauer waren, wenn sie den Interessen der Siedler
nicht im Wege standen. Nach einem Pyrrhussieg folg-
te der Landverkauf, um die anfallenden Gerichtskosten
zu begleichen. Diese Entwicklung nötigte schließlich die
indigenen Gemeinden dazu, sich ihrer Sachems zu ent-
ledigen, um die verbliebenen Landstücke zu erhalten.
Silvermans ausführliche Beschreibung von Besitzrechten
der Sachems führt unweigerlich zur Fragestellung nach
einem Vergleich mit dem indigenen “Adel” der Nord-
westküste. Im Sinn der ersten Kapitel wäre damit der
regionale Raum wieder weit gefasst gewesen.

Im Folgenden, dem fünften Kapitel “Leading Val-
ues”, stellt Silverman exemplarisch für die neue schrift-

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-307 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-307


Rezensionen 309

kundige Elite Hossueit vor, einen charismatisch religi-
ösen Führer Aquinnahs. 1746 wurde die Selbstbestim-
mung der verbliebenen drei Gemeinden Aquinnah, Chap-
paquiddick und Christiantown, dem Rest des einstigen
Sachemtums Takemmy, der kolonialen Verwaltung un-
terstellt. Damit endeten aber nicht die Probleme, mit de-
nen Hossueit konfrontiert war. Musste er zum einen zwi-
schen den traditionellen und reformatorischen indigenen
Lagern einen Konsens finden, so drohten externe Gefah-
ren von indigenen Profiteuren, korrupten Autoritäten und
vorstoßenden Siedlern. Als cultural broker, der zwischen
den Kulturen vermittelt und die mehrheitlichen Interes-
sen der Indigenen vertritt, nutzte er die Kirchengemeinde
als letztes Refugium für die eigenen Interessen. Den-
noch wurden viele Wampanoag zu unfreien Lohnarbei-
tern, um ihre Schulden durch den Erwerb europäischer
Güter zu tilgen. Chappaquiddick und Christiantown sa-
hen als einzigen Ausweg aus der Schuldenfalle weiteren
Landverkauf, während Aquinnah durch Hossueits Diplo-
matie sogar verlorene Ländereien nach Ende des ameri-
kanischen Unabhängigkeitskriegs wiedererlangen konn-
te. Doch schon wurden neue Stimmen laut, die forderten,
dass sich die indigene Bevölkerung an den Kriegskosten
beteiligen sollte, ohne aber die Bürgerrechte zu genießen.
In diesem Kapitel hätte der Autor auf andere charisma-
tische indigene Persönlichkeiten verweisen können, die
eher bekannt sind als Hossueit, wie etwa Joseph Brant
bei den Irokesen. Damit wäre es Silverman möglich ge-
wesen, diese scheinbar für die Wampanoag einmalige Si-
tuation, einer neuen schriftkundigen Elite als universelles
Phänomen zu beschreiben.

Sechstes Kapitel “The Costs of Debt”: Der aufkei-
mende Rassismus diffamierte die Indigenen als Alkoho-
liker oder wilde Mörder, die zum Schutz der Mehrheits-
gesellschaft besser aussterben sollten. Nicht nur Wampa-
noag, sondern auch andere indigene Bewohner der jun-
gen USA verdienten ihren Lebensunterhalt als Walfän-
ger, Erntehelfer oder unfreie Arbeitskräfte in kolonialen
Haushalten. Für Nahrung, Kleidung, Medizin oder gar
neue Beerdigungsriten mussten sie hohe Kosten entrich-
ten, die sie in ein ungewolltes Abhängigkeitsverhältnis
führten. Nicht selten verkauften Eltern ihre Kinder, um
ihre Schulden zu begleichen oder aber um ihren Kindern
eine bessere Erziehung zu ermöglichen. Das soziale Ge-
füge geriet ins Wanken, da die wichtigen sozialen Kon-
takte fehlten, um etwa die Muttersprache zu pflegen. Die
zurückgebliebenen Frauen suchten sich Männer aus der
untersten gesellschaftlichen Schicht, da sie per Gesetz
keine Weißen heiraten durften, obwohl es trotzdem Lieb-
schaften gab. Mit diesem Kapitel leistet Silverman einen
wichtigen Beitrag zur Situation der Küsten-Algonkin
nach dem amerikanischen Unabhängigkeitskrieg.

Im siebten Kapitel “‘Newcomers und Strangers’”
pointiert Silverman den Einfluss Schwarzer und Mulat-
ten auf die indigenen Enklaven im 19. Jahrhundert, in
dem die Rassenideologie ihren Zenit erreichte. Haut- und
Haarfarbe wiesen den Bewohnern ihren Platz in der Ge-
sellschaft zu. Zwar heirateten nur wenige indigene Frau-
en Schwarze, deren potentielle indigene Partner fernab
der Heimat als Walfänger oder Soldaten arbeiteten, doch

reichte das aus, um die Angst vor Überwanderung unter
der traditionellen Elite zu schüren. Vor allem fürchtete
sie, ihren indigenen Sonderstatus zu verlieren, da schwar-
ze Merkmale den eigenen Status in Frage stellten. Erst
nach dem Bürgerkrieg erhielten alle US-Bewohner per
Gesetz das Bürgerrecht, obschon es noch ein Jahrhun-
dert dauern sollte, bis de facto Gleichberechtigung galt.
Dieser Konflikt zwischen eingeheirateten Fremden und
Eingesessenen führte zum Ende des indigenen kollek-
tiven Landbesitzes. Chappaquiddick und Christiantown
lösten sich als Gemeinden auf, während Aquinnahs Kern-
gemeinde Gay Head durch seine geographisch isolier-
te Lage sowie seine “niedere” Bevölkerung vor neuen
Siedlern bewahrt blieb. Als letzter Ausdruck der Iden-
tität galten Kenntnisse von Land, Handwerkstechniken
sowie Mythen und Geschichten, die oral tradiert wurden.
Hatten die Gay Head Wampanoag einen Teil ihres Lan-
des bewahren können, so waren sie nicht davor gefeit,
die rassistische Ideologie zu übernehmen. So hörte man
noch im frühen 20. Jahrhundert, dass es keine Schwarzen
unter ihnen gäbe, sondern es sich eher um die Nachfah-
ren einer “verhexten” Indigenen handele. Bis heute wird
der indigene Rassismus in der Wissenschaft all zu häu-
fig ausgeblendet oder geschickt umschifft. Silvermans
Beitrag zeigt, dass man sich objektiv des Themas an-
nehmen kann.

Abschließend fasst der Autor in “Fencing In, Fenc-
ing Out” seine Arbeit zusammen. Hierbei betont er die
glücklichen Zufälle der Geschichte, wie das Zusammen-
treffen mit den Mayhews, bevor er die unterschiedlichen
politischen wie religiösen Linien in den Neuenglandstaa-
ten herausarbeitet. Bergen diese Tatsachen Vorteile, so
auch freilich Nachteile, da es keine einheitliche ideo-
logische, zeremonielle Basis für eine friedliche Koexis-
tenz gab.

David J. Silverman hat mit der hier vorgelegten Aus-
gabe von “Faith and Boundaries” ein wichtiges Grundla-
genwerk für die Küsten-Wampanoag von Martha’s Vine-
yard geschaffen. Deutlich wird vor allem in den ersten
Kapiteln seine hervorragende Kenntnis der historischen
Quellen. Viele Wampanoag werden namentlich erwähnt,
herausragende oder für die Geschichte bedeutende Indi-
gene näher dargestellt. Sehr differenziert und ausführ-
lich versucht er diese Vorgehensweise vom 17. bis zum
19. Jahrhundert beizubehalten. Dabei wird der Leser im-
mer wieder mit der scheinbar aussichtslosen Lage der
Wampanoag konfrontiert, wie schon Mayhew zu berich-
ten wusste: “The greatest number of our English neigh-
bours are continually observing how very wicked the In-
dians are, and exclaiming against them as if all the sin of
the world were got into them, and will hardly own that
there is one good among them, and to speak a word for
them is made a matter of reproval unto any that shall be
so bold as to venture to do it” (200f.).

Mit Silvermans differenziertem Blick werden aber
auch einzelne Details geschildert, die dem Leser andern-
falls entgehen würden. Deutlich wird etwa, dass sich die
akkulturierten Indigenen der Atlantikküste im Rahmen
der Indianerkriege im Westen rechtfertigen müssen, als
Indigene anerkannt zu werden. Ebenso hat die indigene

Anthropos 105.2010

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-307 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-307

