Rezensionen

wire interessant zu fragen, ob beide als gleich bedrohlich
gewertet werden), die den ménnlichen oder weiblichen
Protagonisten der Geschichten das Leben schwer ma-
chen, die sich aber mit Hilfe “magischer”, selbst pro-
duzierter oder virtuos gehandhabter Objekte und Wor-
te (folglich kultureller Errungenschaften) solcher Krifte
zu erwehren wissen. Vor allem dieser Part diirfte auch
fiir sozial- und religionsethnologische Forschungen von
Interesse sein, da es an gehaltvollen Informationen zur
alten Religion und Mythologie der Khoekhoen mangelt.

Der Auflistung dieser Krifte einer anderen Welt folgt
die Analyse von Struktur und Handlung der Geschich-
ten, der Vergleich von Nama-Erzdhlungen mit Varian-
ten derselben Geschichten der namasprachigen Damara
und schlieBlich der Vergleich von Nama/Damara “magic
tales” mit denen der San — insbesondere ihrer Tricks-
tergeschichten, die die Autorin von den bei den Nama
bekannten Haiseb-Trickstergeschichten strikt unterschie-
den wissen mochte. Es folgt der Vergleich mit entspre-
chenden Erzdhlungen der bantusprachigen Herero. Im
letzten Teil geht die Autorin noch einmal der Frage nach,
ob es “magic tales” in Afrika gibt und stellt einen Ver-
gleich mit europdischen Zaubermérchen an. Deren be-
liebtestes Sujet — die Geschichte vom tapferen jungen
Mann, der in fernen Landen alle moglichen Abenteuer
bestehen muss, bevor er die schone Prinzessin heiraten
darf und groe Mengen an Reichtiimern oder gleich ein
ganzes Konigreich erhilt —ist in afrikanischen Heldenge-
schichten unbekannt. Bezeichnend sind die Unterschie-
de: der Lohn fiir die Beherrschung iibernatiirlicher Krifte
ist nicht materieller Gewinn, sondern wiedererwecktes
soziales Leben, und am Ende — wenn sie nicht gestorben
sind — steht kein gliickliches Ehepaar, sondern ein Ge-
schwisterpaar. GroBe Ubereinstimmungen gibt es jedoch
bei den Geschichten von Menschenfressern und anderen
boswilligen Wesen, die (fast) immer unschuldige Frauen
bedrohen, welche nur durch die mutigen Taten tapferer
Minner gerettet werden konnen. Auch die Geschichten
vom guten und vom schlechten Midchen zeigen auffilli-
ge Parallelen, wobei die Autorin jedoch eine Entlehnung
von europdischen Quellen fiir wenig wahrscheinlich hélt
und eher auf “very ancient African traditions” schlief3t,
die Seite an Seite mit westlichen Erzéhltraditionen “since
time immemorial” (311) bestanden haben. Zum Alter
dieser Geschichten lassen sich fiir das siidliche Afrika
jedoch keine genauen Angaben machen. Unter den in
Ameib bei Karibib entdeckten Felszeichnungen findet
sich immerhin ein Bild (wiedergegeben in der Titelei des
Buches), das als “Geisterkampf” bekannt wurde und ent-
fernte Ahnlichkeit mit einigen der heute noch bekannten
Motive aufweist. Die Zeichnung ist 2000 bis 4000 Jahre
alt. Die Zauberméarchen Europas miissten daher jiingeren
Datums sein. Die Autorin kommt daher zu dem Schluss,
dass afrikanische “magic tales” nicht als isolierter Be-
reich betrachtet werden sollten, weil die Verbindung zum
internationalen Erzdhlgut grofer sein konnte als bisher
vermutet.

Dieses insgesamt mehr als 500 Seiten umfassende
Buch ist wissenschaftlich zweifellos ein beeindruckendes
Werk, das fiir alle Erzédhlforscher eine wahre Fundgrube

Anthropos 105.2010

1P 218.73.218:36,

307

sein wird. Den ersten drei Teilen des Buches ist ein rund
200 Seiten starker Anhang mit einer detaillierten Mo-
tivanalyse aller nachgewiesenen Varianten der zur Ru-
brik “magic tales” gerechneten Erzdhlungen (einschl. der
bereits frither publizierten), ein Motivindex (nach Stith
Thompson) sowie ein Sachindex und eine ausfiihrliche
Bibliographie beigefiigt. Verlegerisch in bewéhrter Weise
vom Koppe Verlag betreut ist das Buch auch im Hinblick
auf Satz und Layout handwerklich gut gemacht. Ziel der
Autorin ist es, nicht nur einen Beitrag zur wissenschaft-
lichen Erforschung afrikanischen Erzéhlgutes zu leisten,
sondern zugleich zum Erhalt des kulturellen Erbes Afri-
kas beizutragen. Das diirfte ihr gelungen sein, und auch
die an solchen Geschichten stets interessierten namibi-
schen Khoekhoen werden ihre Arbeit sehr zu schitzen
wissen. Sabine Klocke-Daffa

Silverman. David J.: Faith and Boundaries. Colo-
nists, Christianity, and Community among the Wampa-
noag Indians of Martha’s Vineyard, 1600—1871. Pbk. ed.
Cambridge: Cambridge University Press, 2007. 303 pp.
ISBN 978-0-521-70695-7. Price: £ 17.99

Auf 290 Seiten schildert David J. Silverman chrono-
logisch den historischen Werdegang der Martha’s Vine-
yard Wampanoag. Wihrend eines Urlaubes auf der
gleichnamigen Insel siidlich von Cape Cod, dem US-
Bundesstaat Massachusetts, fand er Spuren indigener Be-
wohner, Algonkin, die anscheinend eine jahrhunderte-
lang andauernde Koexistenz mit ihren englischen Nach-
barn gefiihrt haben. Seinem Erstkontakt folgten ausfiihr-
liche Recherchen, die nun in dieser gedruckten Ausga-
be vorliegen. Neben einem Abbildungs-, Literatur- und
Quellenverzeichnis veranschaulichen Statistiken Silver-
mans Aussagen. Ein Stichwortregister am Ende der Pu-
blikation ermoglicht eine gezielte Suche nach den wich-
tigsten Namen und Begriffen im Text.

Silverman skizziert in seiner Einleitung anhand Epe-
nows Lebensgeschichte, eines um 1611 nach Europa
verschleppten Wampanoag, die frithe Kontaktphase zwi-
schen Engléndern und Indigenen der Atlantikkiiste Neu-
englands. Anscheinend symptomatisch kam es zwischen
den Siedlern und der indigenen Bevolkerung zu gewalt-
samen Auseinandersetzungen, die zur Vertreibung oder
Vernichtung ganzer Stimme fiihrten. Auch christliche
Missionsversuche, ob in Neufrankreich durch Jesuiten
oder in Pennsylvania durch Herrnhuter, endeten fast im-
mer in einem Fiasko. Diesem géingigen Bild stellt Silver-
man in den folgenden 7 Kapiteln die Vineyard Wampa-
noag gegeniiber, die bis ins 20. Jahrhundert hinein eine
Sonderrolle einnehmen sollten. Der weitrdumig gefasste
Uberblick der ersten Kontaktphase zwischen den unter-
schiedlichen europidischen Nationen und Indigenen er-
moglicht dem Leser die folgende Ausfiihrung in einem
breiteren Kontext zu sehen.

Im ersten Kapitel “‘Here Comes the Englishman’”
beginnt Silverman mit der Schilderung der erstaunlichen
Geschichte der Vineyard Wampanoag, als sie 1638 mit
Thomas Mayhew, einem Englinder, in Kontakt traten
und ihm Land verkauften. In Hiacoomes, einem Wam-

18.01.2026, 18:32:16. © Urhebarrachtlich geschltztar Inhalt. Ohne gesonderta
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnls Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-307

308

panoag ohne hohen sozialen Status, fand Mayhew einen
geeigneten Mittler zwischen den Kulturen, der die christ-
liche Lehre unter den seinigen verbreiten sollte. Mayhew
passte die christliche Lehre den indigenen Vorstellungen
an, indem er Aquivalente fiir Kulturheroen wie Mosh-
up suchte, um anschlieBend die alte Elite, Sachems und
Schamanen oder Erbhéuptlinge und religiose Spezialis-
ten, ihres Einflusses zu berauben. Dabei setzte er den
christlichen Gott als Urheber aller Manitous ein, wihrend
er Cheepi, einen Unterweltbewohner, zum Teufel degra-
dierte. Diesen Neuerungen standen meist die religidsen
Spezialisten, wie in allen Regionen der Welt, ablehnend
gegeniiber. Doch neue Krankheiten, denen die indigene
Bevolkerung schutzlos ausgesetzt war, wihrend ihre ko-
lonialen Nachbarn scheinbar unberiihrt blieben, fiihren
zur Abkehr von der traditionellen Vorstellung. Sehr aus-
fiihrlich beschreibt Silverman diesen Zeitraum. Hierbei
wird deutlich, dass sich der Autor sorgfiltig mit den frii-
hen Quellen befasst hat.

Im zweiten Kapitel “To Become All Things to All
Men” widmet sich der Autor eingehend der Missionie-
rung und ihrer Folgen fiir die Kiisten-Wampanoag. May-
hew erlernte nicht nur die indigene Sprache, sondern er
lie auch religiose Texte in indigener Schrift drucken
und verteilen. Zur Bildung errichtete er eine Schule mit
indigenen Hilfslehrern, welche die Jugend bilingual er-
zogen. Nach seinem Tod fiihrte dessen Vater die Mission
fort. Zum einen miissen die internen Glaubensstreitigkei-
ten zwischen Freikirche und Baptisten gekldrt werden,
zum anderen fehlen noch immer wichtige Aquivalente
fiir das Verstindnis christlicher Glaubensvorstellungen
wie Dreifaltigkeit, Siinde und Holle. Weitere Akkultura-
tionen schildert Silverman, wenn er die Begrébnisriten
beleuchtet. So wurde nicht mehr der Leichnam, sondern
der Sarg gerdtelt. Aber auch in Kleidung und Subsistenz
zeichnete sich der Wandel ab. Die Ménner trugen nun die
Haare kurz und sollten den Boden bebauen, anstatt Wild
im Wald zu jagen. Mit diesem friedlichen Wandel nimmt
zweifelsohne Martha’s Vineyard eine Sonderstellung in
Amerikas Geschichte ein. Als Griinde hierfiir nennt Sil-
verman die indigene Prophetie, welche das Christentum
als Riickbesinnung auf ihre Wurzeln sieht, Vineyards
geographische Isolation mit ihrer tiberwiegend indigenen
Bevolkerung, die guten Erfahrungen mit Kolonisten wie
Mayhew und der fehlenden Partizipation am Pelzhan-
del sowie die fehlende Konkurrenz mit einer weiteren
Kolonialmacht. Charakteristisch fiir den Mikrokosmos
ist, dass Hiacoomes der erste indigene Prediger werden
sollte. Wieder beweist Silverman seine fundierten Kennt-
nisse tiber die friilhe Kolonialphase, indem er vereinzelt
Parallelen zu anderen indigenen Gruppen wie den Dela-
ware aufzeigt, die ebenfalls mit englischen Missionaren
in Kontakt traten.

Mit dem dritten Kapitel “The Lord Tests the Righ-
teous” konzentriert sich Silverman auf den Vorabend des
“Konig Philip Kriegs” und seine Folgen. Nachdem Konig
Charles I. 1649 den Thron bestiegen hatte, erlangten die
Kolonien ein erhohtes Interesse im Mutterland. Der K6-
nig minderte den Einfluss der Puritaner, erlief verbindli-
che Rechtsgrundlagen und setzte ein neues Verwaltungs-

Rezensionen

system ein. Dadurch wurde Mayhew Gouverneur und
oberster Magistrat in Martha’s Vineyard. Vordringende
Siedler stellten fiir die Indigenen eine Ressourcenbedro-
hung dar. Thre Felder wurden von umbherstreifendem Vieh
verwiistet und Jagd sowie Fallenstellen verboten. Neben
den Einschrinkungen beanspruchte die koloniale Ver-
waltung die Gerichtsbarkeit fiir sich, ein klarer Affront
gegen das Amt eines Sachems. Zudem fiihrten stidndig
schwindende Mitgliederzahlen zu geringeren Abgaben,
welche die Sachems umverteilen mussten, weshalb sie
gezwungen waren, Land zu verkaufen, um ihre Aufga-
ben zu erfiillen. Diese Entwicklung miindete schlieSlich
im “Konig Philips Krieg”, einem Aufstand der land-
einwérts lebenden Wampanoag. Vineyards Wampanoag,
meist Konvertiten, verweigerten Philip ihre Gefolgschaft.
Indessen standen sie Mayhew und den Kolonisten bei.
Trotz ihrer Verdienste sahen auch sie sich einem ver-
stirkten Misstrauen ausgesetzt. Nach der Niederlage Phi-
lips flohen viele Wampanoag nach Neufrankreich, um
ihren Héschern zu entgehen, wihrend die verbliebenen
dem Vorbild der Martha’s Vineyard Wampanoag folg-
ten. Dadurch stiegen sie zur neuen indigenen Elite auf.
Noch konnte Mayhew den Sonderstatus wahren, aber
schon die Rassengesetzte Massachusetts von 1705 kiin-
digten die bevorstehende Entwicklung an. Zweifelsohne
hitten weitere Vergleiche mit anderen indigenen Grup-
pen Nord- und Mesoamerikas, die mit denselben Ent-
wicklungen konfrontiert waren, den Rahmen des Kapi-
tels gesprengt.

Das vierte Kapitel “Deposing the Sachem to Defend
the Sachemship” beschreibt den Wandel vom traditionel-
len Erbhauptlingtum zur kollektiven Verwaltung. Aus-
fiihrlich untersucht Silverman alle vier Sachemtiimer, Ta-
kemmy, Nunnepog, Aquinnah und Chappaquiddick auf
Martha’s Vineyard. Alle ereilte mehr oder minder das-
selbe Schicksal. Um Giiter umzuverteilen, benétigten die
Erbhiuptlinge ihren Tribut. Durch riickldufige Mitglie-
derzahlen, bedingt durch Krankheiten oder Konversion,
sanken aber auch die Abgaben. Ohne Ressourcen wie
Pelz oder wampum (Muschelschalen) konnten sie des-
halb nur auf das kollektive Land zuriickgreifen, das sie
als Schuldner an die kolonialen Geldgeber verkaufen
mussten. Zudem verloren sie ihre Privilegien wie die
Waljagd an die Glaubiger. Aquinnah nahm eine Son-
derstellung ein, da schriftkundige Mitglieder Vertrige
nach englischem Vorbild aufsetzen lieBen. Doch schon
am Beispiel Chappaquiddicks zeigt sich, dass diese nur
von Dauer waren, wenn sie den Interessen der Siedler
nicht im Wege standen. Nach einem Pyrrhussieg folg-
te der Landverkauf, um die anfallenden Gerichtskosten
zu begleichen. Diese Entwicklung nétigte schlieflich die
indigenen Gemeinden dazu, sich ihrer Sachems zu ent-
ledigen, um die verbliebenen Landstiicke zu erhalten.
Silvermans ausfiihrliche Beschreibung von Besitzrechten
der Sachems fiihrt unweigerlich zur Fragestellung nach
einem Vergleich mit dem indigenen “Adel” der Nord-
westkiiste. Im Sinn der ersten Kapitel wire damit der
regionale Raum wieder weit gefasst gewesen.

Im Folgenden, dem fiinften Kapitel “Leading Val-
ues”, stellt Silverman exemplarisch fiir die neue schrift-

Anthropos 105.2010

1P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 18:32:16. @ Urhabarrachtlich geschiitzter Inhalt. Ohne gesondarta
Inhalts Im v Y

Erlaubnls Ist


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-307

Rezensionen

kundige Elite Hossueit vor, einen charismatisch religi-
osen Fiihrer Aquinnahs. 1746 wurde die Selbstbestim-
mung der verbliebenen drei Gemeinden Aquinnah, Chap-
paquiddick und Christiantown, dem Rest des einstigen
Sachemtums Takemmy, der kolonialen Verwaltung un-
terstellt. Damit endeten aber nicht die Probleme, mit de-
nen Hossueit konfrontiert war. Musste er zum einen zwi-
schen den traditionellen und reformatorischen indigenen
Lagern einen Konsens finden, so drohten externe Gefah-
ren von indigenen Profiteuren, korrupten Autoritdten und
vorstolenden Siedlern. Als cultural broker, der zwischen
den Kulturen vermittelt und die mehrheitlichen Interes-
sen der Indigenen vertritt, nutzte er die Kirchengemeinde
als letztes Refugium fiir die eigenen Interessen. Den-
noch wurden viele Wampanoag zu unfreien Lohnarbei-
tern, um ihre Schulden durch den Erwerb européischer
Giiter zu tilgen. Chappaquiddick und Christiantown sa-
hen als einzigen Ausweg aus der Schuldenfalle weiteren
Landverkauf, wihrend Aquinnah durch Hossueits Diplo-
matie sogar verlorene Lindereien nach Ende des ameri-
kanischen Unabhéngigkeitskriegs wiedererlangen konn-
te. Doch schon wurden neue Stimmen laut, die forderten,
dass sich die indigene Bevolkerung an den Kriegskosten
beteiligen sollte, ohne aber die Biirgerrechte zu genief3en.
In diesem Kapitel hitte der Autor auf andere charisma-
tische indigene Personlichkeiten verweisen konnen, die
eher bekannt sind als Hossueit, wie etwa Joseph Brant
bei den Irokesen. Damit wire es Silverman moglich ge-
wesen, diese scheinbar fiir die Wampanoag einmalige Si-
tuation, einer neuen schriftkundigen Elite als universelles
Phénomen zu beschreiben.

Sechstes Kapitel “The Costs of Debt”: Der aufkei-
mende Rassismus diffamierte die Indigenen als Alkoho-
liker oder wilde Morder, die zum Schutz der Mehrheits-
gesellschaft besser aussterben sollten. Nicht nur Wampa-
noag, sondern auch andere indigene Bewohner der jun-
gen USA verdienten ihren Lebensunterhalt als Walfén-
ger, Erntehelfer oder unfreie Arbeitskrifte in kolonialen
Haushalten. Fiir Nahrung, Kleidung, Medizin oder gar
neue Beerdigungsriten mussten sie hohe Kosten entrich-
ten, die sie in ein ungewolltes Abhingigkeitsverhiltnis
fiihrten. Nicht selten verkauften Eltern ihre Kinder, um
ihre Schulden zu begleichen oder aber um ihren Kindern
eine bessere Erzichung zu ermdglichen. Das soziale Ge-
fiige geriet ins Wanken, da die wichtigen sozialen Kon-
takte fehlten, um etwa die Muttersprache zu pflegen. Die
zuriickgebliebenen Frauen suchten sich Ménner aus der
untersten gesellschaftlichen Schicht, da sie per Gesetz
keine Weillen heiraten durften, obwohl es trotzdem Lieb-
schaften gab. Mit diesem Kapitel leistet Silverman einen
wichtigen Beitrag zur Situation der Kiisten-Algonkin
nach dem amerikanischen Unabhiéngigkeitskrieg.

Im siebten Kapitel “‘Newcomers und Strangers’”
pointiert Silverman den Einfluss Schwarzer und Mulat-
ten auf die indigenen Enklaven im 19. Jahrhundert, in
dem die Rassenideologie ihren Zenit erreichte. Haut- und
Haarfarbe wiesen den Bewohnern ihren Platz in der Ge-
sellschaft zu. Zwar heirateten nur wenige indigene Frau-
en Schwarze, deren potentielle indigene Partner fernab
der Heimat als Walfianger oder Soldaten arbeiteten, doch

Anthropos 105.2010

1P 218.73.218:36,

309

reichte das aus, um die Angst vor Uberwanderung unter
der traditionellen Elite zu schiiren. Vor allem fiirchtete
sie, ihren indigenen Sonderstatus zu verlieren, da schwar-
ze Merkmale den eigenen Status in Frage stellten. Erst
nach dem Biirgerkrieg erhielten alle US-Bewohner per
Gesetz das Biirgerrecht, obschon es noch ein Jahrhun-
dert dauern sollte, bis de facto Gleichberechtigung galt.
Dieser Konflikt zwischen eingeheirateten Fremden und
Eingesessenen fiihrte zum Ende des indigenen kollek-
tiven Landbesitzes. Chappaquiddick und Christiantown
16sten sich als Gemeinden auf, wihrend Aquinnahs Kern-
gemeinde Gay Head durch seine geographisch isolier-
te Lage sowie seine “niedere” Bevolkerung vor neuen
Siedlern bewahrt blieb. Als letzter Ausdruck der Iden-
titat galten Kenntnisse von Land, Handwerkstechniken
sowie Mythen und Geschichten, die oral tradiert wurden.
Hatten die Gay Head Wampanoag einen Teil ihres Lan-
des bewahren konnen, so waren sie nicht davor gefeit,
die rassistische Ideologie zu tibernehmen. So horte man
noch im frithen 20. Jahrhundert, dass es keine Schwarzen
unter ihnen gibe, sondern es sich eher um die Nachfah-
ren einer “verhexten” Indigenen handele. Bis heute wird
der indigene Rassismus in der Wissenschaft all zu hiu-
fig ausgeblendet oder geschickt umschifft. Silvermans
Beitrag zeigt, dass man sich objektiv des Themas an-
nehmen kann.

Abschliefend fasst der Autor in “Fencing In, Fenc-
ing Out” seine Arbeit zusammen. Hierbei betont er die
gliicklichen Zufille der Geschichte, wie das Zusammen-
treffen mit den Mayhews, bevor er die unterschiedlichen
politischen wie religiosen Linien in den Neuenglandstaa-
ten herausarbeitet. Bergen diese Tatsachen Vorteile, so
auch freilich Nachteile, da es keine einheitliche ideo-
logische, zeremonielle Basis fiir eine friedliche Koexis-
tenz gab.

David J. Silverman hat mit der hier vorgelegten Aus-
gabe von “Faith and Boundaries” ein wichtiges Grundla-
genwerk fiir die Kiisten-Wampanoag von Martha’s Vine-
yard geschaffen. Deutlich wird vor allem in den ersten
Kapiteln seine hervorragende Kenntnis der historischen
Quellen. Viele Wampanoag werden namentlich erwihnt,
herausragende oder fiir die Geschichte bedeutende Indi-
gene niher dargestellt. Sehr differenziert und ausfiihr-
lich versucht er diese Vorgehensweise vom 17. bis zum
19. Jahrhundert beizubehalten. Dabei wird der Leser im-
mer wieder mit der scheinbar aussichtslosen Lage der
Wampanoag konfrontiert, wie schon Mayhew zu berich-
ten wusste: “The greatest number of our English neigh-
bours are continually observing how very wicked the In-
dians are, and exclaiming against them as if all the sin of
the world were got into them, and will hardly own that
there is one good among them, and to speak a word for
them is made a matter of reproval unto any that shall be
so bold as to venture to do it” (200f.).

Mit Silvermans differenziertem Blick werden aber
auch einzelne Details geschildert, die dem Leser andern-
falls entgehen wiirden. Deutlich wird etwa, dass sich die
akkulturierten Indigenen der Atlantikkiiste im Rahmen
der Indianerkriege im Westen rechtfertigen miissen, als
Indigene anerkannt zu werden. Ebenso hat die indigene

18.01.2026, 18:32:16. © Urhebarrachtlich geschltztar Inhalt. Ohne gesonderta
1r oder In KI-Sy: .

Erlaubnls Ist Inhalts Im



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2010-1-307

