
Einleitung: Die ›Überweltigung‹ des Menschen 27 

zänen Schichten und die Geschichten vom Anthropozän, die sedimentierten Zeugnisse 
in der Erde und die tradierten Erzählungen von der Erde sind dabei aufs Tiefste mitein
ander verbunden. Diese materielle und soziale, also naturkulturelle Wirklichkeitsentfal
tung macht eine mehr-als-menschliche Perspektive für die Erklärung gegenwärtiger ir
discher Phänomene in jedem Fall unabdinglich. 

Struktur der Arbeit 

Um die gegenwärtige Situation des Anthropozän, die neue geologische Epoche des 
Menschen, zu verstehen, bedarf es also einer Rekonstruktion der spezifischen Ent
stehungsbedingungen, welche den Menschen und die irdische Natur in ihrer jetzigen 
Gestalt hervorbrachten. Deswegen beginnt diese Arbeit mit einer Darstellung des 
modernen Welt/Mensch-Verhältnisses und expliziert, warum dieses im Anthropozän 
besonders deutlich aber gleichzeitig herausgefordert wird (Unterkapitel 1.1). Das An
thropozän lässt sich nämlich, aufgrund seiner begrifflichen wie ideengeschichtlichen 
Definition, augenscheinlich als Kulminationspunkt einer westlichen Entwicklungs
geschichte verstehen, in welcher ein idealisiertes menschliches Wesen – Anthropos – 
den Gipfel der Emanzipation errungen und die Beherrschung von nicht-menschlicher 
Natur erzielt hat (Unterkapitel 1.2). Doch ist dieses heroische bzw. tragische Epos nicht 
nur wegen der bisher vor allem zerstörerischen Folgen für die nun vermeintlich men
schendominierte irdische Um- und Lebenswelt problematisch. Eine etymolgische und 
kulturgeschichtliche Analyse des so bezeichneten wie bezeichnenden Anthropos, macht 
deutlich, dass dieser keinesfalls eine universelle und egalitäre Vertretung der kollektiven 
Menschheit darstellt. Weder geologisch noch politisch sind hier Verantwortung und 
Betroffenheit fair verteilt (Unterkapitel 1.3). 

Doch wie kam es überhaupt dazu, dass ein derartiges menschliches Wesen zum ent
scheidenden Definitionskriterium einer Erdepoche ernannt werden konnte? Diese Frage 
steht im Zentrum des zweiten Kapitels. Hier wird anhand dreier Dimensionen – Zeit, Le
ben und Technik – die Entstehung einer modernen humanistischen Welt- und Wirklich
keitsordnung nachvollzogen. So leitete nämlich erst die Entdeckung der Zukunft und Ge
staltbarkeit der Geschichte das Ende der geschlossenen theologischen Kosmogonie ein 
und in eine offene moderne Fortschrittsentwicklung über (Unterkapitel 2.1). Aber auch 
das neuzeitliche Konzept des Lebens in Gestalt der Darwinistischen Evolutionstheorie ist 
hochgradig dynamisierend und bricht die geschlossene und perfekte Schöpfung durch 
ein nicht-teleologisches Mutations- und Selektionsgeschehen auf. Gegenwärtig zeigen 
sich jedoch die ausschlagenden Kräfte einer inneren wie äußeren Lebenswelt kaum mehr 
kontrollierbar, wie die radikale Transformation von Ökosystemen, globale Pandemien 
und insbesondere das sechste Massenaussterben beweisen (Unterkapitel 2.2). Aber vor 
allem die technologische Dimension spiegelt das ambivalente Verhältnis des Menschen 
zu seiner nicht-menschlichen Um- und Mitwelt wider. Denn obwohl die wachsenden 
technologischen Potentiale zur Ausweitung einer anthropogenen Wirklichkeitsordnung 
führten, steht diese zweite artifizielle Natur doch mitnichten unter menschlicher Kon
trolle, sondern offenbart auch menschliche Wesen als abhängige Variablen innerhalb ei
nes wachsenden autonomen Systems (Unterkapitel 2.3). 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007 - am 13.02.2026, 19:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Die krisenhafte Situation des Anthropozän erschüttert folglich den sich als von der 
Welt unabhängig und potentiell allmächtig glaubenden Menschen und seine modernis
tische Herrschaftsordnung ganz massiv. Die Natur, der Planet und damit die äußere 
Welt gehören keinesfalls zu der passiven, separierbaren und beliebig gestaltbaren Ob
jektsphäre, wie sie in einer anthropozentrischen Glaubensvorstellung einst begriffen 
wurden. Vielmehr deutet sich nun sogar eine Realität ohne Menschen, aufgrund der zu
nehmend differenten und unwirtlichen Lebensbedingungen auf der Erde, an. Das dritte 
Kapitel stellt nun eine erste vehemente Reaktion auf diesen radikalen terrestrischen 
Wandel vor. Es existiert nämlich bereits eine wirkmächtige intellektuelle Strömung, wel
che der Gefahr einer menschlichen Obsoleszenz mit maximaler Gegenwehr begegnet. 
Die Ideologie des Transhumanismus fungiert offensichtlich als eine Art Kompensation 
der verlorenen humanistischen Größe und Ansprüche. Rosi Braidotti identifiziert in 
den Debatten, die sich um das Anthropozän herausbilden, nicht zufällig einen gewissen 
»touch of white panic […], mingled with masculinist fears and Christian eschatological 
visions«72, welche besonders innerhalb der transhumanistischen Bewegung bedient 
werden. Der Transhumanismus arbeitet dabei mit alten Ängsten und wundersamen 
Rettungsversprechen, um den prekären Status des Menschen zu kompensieren und so 
letztlich sogar dessen Rolle als göttlicher Stellvertreter wieder herzustellen. 

Mittels maximaler technologischer Gestaltungsmacht versuchen die Befürwor
ter:innen des Transhumanismus auf die umfassende Bedrohungslage zu reagieren. 
Das mögliche Ende der Geschichte im Anthropozän wird so etwa durch die Wieder
aneignung zeitlicher Verläufe angestrebt. Mittels Techniken, welche zeitliche Prozesse 
verlangsamen oder gar einfrieren, sowie durch Anknüpfen an alte teleologische Heils
versprechen versuchen Transhumanist:innen der bedrohlichen Gegenwart etwas vom 
verlorenen Glanz einstiger Erlösungsgeschichten entgegen zu setzen (Unterkapitel 
3.1). Im selben Zuge sollen auch die blinden Evolutionsmechanismen von ›Mutter 
Natur‹ durch intentionale menschliche Steuerung überarbeitet werden. Die Decodie
rung, Optimierung und Rekreation des Lebens stehen so im Zentrum transhumanistischer 
Projekte (Unterkapitel 3.2). Doch für die Wiedererlangung des verlorenen Paradieses 
muss letztlich die Transzendierung des »Homo Deus«73 angestrebt werden – ein po
tentiell allmächtiger, unsterblicher und glückseliger ›Mensch 2.0‹, welcher die Welt in 
beliebig manipulierbaren Datenströmen aufzulösen und so die Wirklichkeit zu einem 
digitalisierten Himmelreich umzugestalten vermag (Unterkapitel 3.3). 

Der Transhumanismus erscheint so als Aktualisierung des modernen Humanismus, 
ein ultrahumanistisches Update, welches sich an die extremen techno-ökologischen 
Umweltveränderungen angepasst hat. Transhumanistische Positionen schließen so 
unmittelbar an die säkular-sakralen Phantasien des Renaissance-Humanismus und die 
anthropozentrische Logik der Moderne an, doch übersetzen diese nun in die Codes des 
neuen Millenniums. Das propagierte Menschenbild à la Elon Musk, Peter Thiel oder Jeff 
Bezos, wie es in neoliberalen und hyperkapitalistischen Gesellschaften angestrebt wird, 
ist dabei mitunter kaum von den transhumanistischen Phantasien eines Ray Kurzweil 

72 Ebd., S. 82. 
73 Harari 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007 - am 13.02.2026, 19:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Die ›Überweltigung‹ des Menschen 29 

oder Nick Bostrom zu unterscheiden. Sie alle hängen dem Glauben an ein selbstbezügli
ches und selbsterzeugendes, berechnendes und berechenbares, wachstumsorientiertes 
und weltenthobenes Humansubjekt an.74 Geoengineering und marktbasierte ›Smart 
Solutions‹, das Schürfen fossiler Brennstoffe und die Ausweitung von Cryptomining 
Sites, die Vernichtung des irdischen Habitats und das Versprechen einer multiplaneta
ren Menschheit, Industrie 4.0 und die Hoffnung auf digitale Transzendenz gehen somit 
Hand in Hand.75 Hier herrscht der Glaubenssatz vor: Wer braucht schon die Erde, wenn 
er sich eine schöne neue Welt im Cyber- bzw. Outer Space erschaffen kann? 

Doch bleiben diese transhumanen Utopien nicht unwidersprochen. Die Phantasien 
einer strahlend weißen Tech-Elite, welche in gekühlten Rechenzentren ›einfache Lösun
gen‹ für die Erderwärmung und andere globale Krisenphänomene simulieren, rufen ve
hementen Widerstand hervor. So werden im vierten Kapitel unter dem Überbegriff Post
humanismus verschiedene Perspektiven, Positionen und Personen versammelt, welche 
den Humanismus und Anthropozentrismus der Moderne als eigentliche Ursache der ge
genwärtigen gesellschaftlichen und planetaren Krisen begreifen. Anstatt der Fixierung 
auf und Überhöhung von einem in der Neuzeit erdachten ›Menschen‹, welcher sich als 
Antagonist zu einer nicht-menschlichen Natur und naturalisierten Anderen stilisiert, 
versucht der Posthumanismus sich von einer euro- und anthropozentrischen Weltord
nung zu distanzieren. Durch Dezentrierung des humanistischen Ideals und damit Über
windung seiner abgeleiteten Hierarchien wie Herrschaftsprinzipien werden so andere 
Formen des mehr-als-menschlichen Miteinanders zu entwickeln versucht. Ein solches 
posthumanes und »multispecies worlding«76 wird ebenfalls anhand der drei bereits ein
geführten Dimensionen – Zeit, Leben, Technik – nachgezeichnet. 

So offenbart schon die geologische Tiefenzeit eine schier unfassbare chronologische Di
mension, welche sich beinahe unendlich in eine prähumane Vergangenheit und posthu
mane Zukunft ausdehnt. Die Reperspektivierung des Menschen, verstanden als ein kon
tingentes Ergebnis kosmischen Werdens, ordnet so auch Debatten um ein anthropozä
nes Zeitalter in größere geschichtliche Zusammenhänge ein (Unterkapitel 4.1). Tatsäch
lich erscheinen menschliche Wesen auch aus evolutionärer Perspektive nicht wirklich 
als Ergebnis eines zielgerichteten oder selbstschöpferischen Entwicklungsgeschehens. 
Vielmehr zeigen die oft genug erst durch Symbiose hervorgebrachten und durch Stoff
wechselprozesse am Leben gehaltenen Arten – inklusive homo sapiens – ein zur Umwelt 
hin strukturell geöffnetes und damit unabschließbares Beziehungsverhältnis (Unterkapi
tel 4.2). So eng wie die Beziehung zwischen Art und Milieu ist, so uneindeutig lässt sich 
aber auch die Grenze zwischen menschlichen und technischen Wesen ziehen. Gerade ei
ne archäologische Rekonstruktion humaner Physiologie und Denkprozesse, von Sprache 
und anderen Kulturleistungen, offenbart die von Beginn an prothetische, also cyborgene 
Natur des Menschen. Von ersten Faustkeilen bis hin zur gegenwärtig weltumspannen
den Technosphäre sind menschliche Akteure stets in technologische Ensembles und da
mit eine techno-logische Entfaltung von Wirklichkeit eingebunden (Unterkapitel 4.3). Die 

74 Vgl. ebd. 
75 Vgl. Wegner 2017. 
76 Haraway 2016, S. 10. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007 - am 13.02.2026, 19:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Justus Pötzsch: Die mehr-als-menschliche Gesellschaft 

Agentialität nicht-menschlicher Wesen und Kräfte verändert dabei auch die Sichtweise 
auf eine bisher so verstandene menschen-dominierte Erdepoche. 

In einem fünften und abschließenden Kapitel soll deswegen eine Erweiterung des 
Verständnisses von sozialer Wirklichkeit angedeutet werden, welche nun mehr-als- 
menschliche Wesen inkludiert. Diese Erweiterung soll vor allem über einen erdgebundenen 
Zugang geschehen. Hierbei wird versucht, für die Rekonzeptualisierung der relevan
ten Akteure im Anthropozän zu werben, die explizit jene »missing peoples«77 sichtbar 
macht, deren Existenz bisher strukturell geleugnet und verunmöglicht wurde. Mittels 
einer posthumanistischen Perspektive lassen sich so neben den ›Menschen zweiter Klas
se‹ auch die mannigfaltigen nicht-menschlichen Entitäten – die anderen tierischen, 
pflanzlichen, mikrobischen Lebewesen; die artifiziellen, technologischen, medialen 
Agentien; ja selbst die aquatischen, atmosphärischen und terrestrischen Elemente; 
also alle bisher naturalisierten Anderen – als eigenlogische, aktive und irreduzible 
Teilhabende der menschlichen Realität begreifen. Wie in den entsprechenden Unter
kapiteln deutlich gemacht wird, sind diese nonhumanen Wesen dabei keinesfalls alle 
gleich wichtig, gleichwertig und gleichzeitig relevant für die Genese und Aufrechterhal
tung menschlicher Lebens- und Realitätsverhältnisse, aber die moderne Epistemologie 
scheint doch arg beschränkt, wenn es um die Deutung und Veränderung der aktuellen 
Situation auf der Erde geht. 

Es bedarf damit einer neuen Ordnung des »Sichtbaren und des Sagbaren«78, um 
die posthumane Mitwelt und nicht-menschlichen Mitgeschöpfe als konstitutiv für die 
Entstehung sozialer Wirklichkeit anzuerkennen. Exemplarisch wird diese mehr-als- 
menschliche Realitätskonstruktion anhand eines gemeinsamen Bodens der Tatsachen, des 
Common Grounds der Erde nachvollzogen. Mittels einer »geosozialen«79 Perspektive 
auf die irdische Ge/Schichte zeigt sich nämlich die Verbindung von nonhumanen und 
humanen Akteuren, welche nur zusammen die Grundlage terrestrischer Wirklichkeit 
im Anthropozän bilden (Unterkapitel 5.1). 

Hierbei ist vor allem der Blick in die obersten dünnen Erdschichten und damit die 
vitale Pedosphäre (von griech. pédon Boden) relevant. Diese oft nur wenige Dezimeter 
messenden Bodenhorizonte sind dabei die eigentliche, im Wortsinne, Grundlage irdi
schen Lebens. Denn der Boden stellt die kritische Kontaktzone dar, wo menschliche wie 
nicht-menschliche Elemente und Prozesse aufeinandertreffen und sich ein produktiver 
oder destruktiver Einfluss auf die Genese irdischer Ge/Schichten in besonderer Weise 
niederschlägt (Unterkapitel 5.2). So spiegeln etwa die weltweite Bodendegradation – al
so die Erosion, die Verarmung, Verwüstung, Versiegelung und Verseuchung der Böden, 
welche nun immer weniger als Lebens- und Nahrungsgrundlage zur Verfügung stehen 
– die ausbeuterische und zerstörerische Logik einer menschendominierten Erdepoche 

77 Braidotti 2019, S. 52. Braidotti spricht von der notwendigen Erweiterung im Sinne einer ›Missing 
Peoples‹ Humanities’: »In what way were they ›missing‹ to begin with? Whether we look at in
digenous knowledge systems, at feminists, queers, otherwise enabled, non-humans or technolog
ically-mediated existences, these are real-life subjects whose knowledge never made it into any of 
the official cartographies.« (Braidotti 2018, S. 21.) 

78 Deleuze 2019, S. 69ff. 
79 Yusoff 2017. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007 - am 13.02.2026, 19:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Einleitung: Die ›Überweltigung‹ des Menschen 31 

wider. Dennoch existieren auch inmitten dieser globalen Verluste irdischer Fundamente 
andere Bereiche, wo fruchtbare, von diversen Lebensformen und -gemeinschaften ge
kennzeichnete Bodenhorizonte (noch) existieren. 

Schauen wir dann erneut, mit dieser geschärften Perspektive, auf das Bemühen der 
Anthropocene Working Group, die in den Schichten der Erde nach einem definierenden 
menschlichen Abdruck sucht, dann zeigt sich hier ganz konkret die posthumane Konstituti
on planetarer Wirklichkeit. Denn in den jüngsten anthropozänen Horizonten versammeln 
sich menschliche, menschengemachte und nicht-menschliche Elemente und konstitu
ieren nur gemeinsam den irdischen »ground of being«80. Dies führt auch zu einer ande
ren Interpretation der technologischen Signatur, die als eigentliches Zeichen der von Men
schen dominierten Erdepoche ausgemacht wird (Unterkapitel 5.3). Diese technologische 
Signatur repräsentiert nämlich einen konkreten, aber eben kontingenten Entwicklungs
pfad und dadurch eine veränderbare Form terrestrischer Ge/Schicht(s)bildung. 

Bisher bezeugt der Abdruck in den Erdschichten vor allem eine Geschichte der Zer
störung, der Homogenisierung und der Extinktion. Doch ist diese anthropozäne Ge/ 
Schichte weder notwendig noch wirklich universell. Es haben stets multiple Formen des 
Umgangs auf und mit der Erde existiert und es lassen sich auch gegenwärtig diverse 
alternative Formen irdischer Realitätserzeugung finden. Diese Alternativen gilt es, ge
rade jetzt, sichtbar zu machen und zu vermehren. Eine posthumanistische Perspekti
ve kann dabei helfen, diese mehr-als-menschlichen Aspekte und Akteure terrestrischer 
Wirklichkeitserzeugung erneut ins Bewusstsein zu rücken und dadurch wieder auf ei
ne nachhaltige Weise responsiv und »response-able«81 zu werden, also neue Antworten 
zu generieren und wieder Verantwortung zu übernehmen. Unser modernes und exklu
sives Verständnis des Menschen hat angesichts der planetaren Zerstörungen auf jeden 
Fall das Ende seiner Tauglichkeit erreicht. Doch muss dies keineswegs das absolute Ende 
von ›uns‹ und anderen irdischen Wesen bedeuten. Vielmehr könnten die terrestrischen 
Transformationen auch einen Übergang in andere Formen des Daseins einleiten. Wie 
Braidotti sagt: »the ›human‹ is just a vector of becoming; we need to compose a new peo
ple and a new earth.«82 Die folgenden Seiten berichten davon. 

80 Morton 2013, S. 19. 
81 Kenney 2019. 
82 Braidotti 2019, S. 22. 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007 - am 13.02.2026, 19:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839475492-007 - am 13.02.2026, 19:11:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839475492-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

