Pluralismus, Multikulturalitat
und der »Kopftuchstreit:.

Politik und Religion in liberalen Demokratien’

FELIX EKARDT

Die religiése Vorgeschichte liberaler Demokratien

Der >Kopftuchstreit« zieht weiter seine Kreise. Einige in den letzten Jahren er-
gangene Landesschulgesetze streben, nachdem der Streit zwischenzeitlich be-
sonders hochgekocht war, eine generelle Verbannung religioser Symbole aus
der Schule an; viele Gesetze machen dabei freilich weit gehende Ausnahmen
fuir christliche Symbole. Dieser Beitrag will unter anderem zeigen, dass beides
unhaltbar ist. Dabei geht es auch um etwas Allgemeineres: um eine klare,
bisher nicht gelungene, fiir die >Kopftuchdebatte< aber zentrale Grenzziehung
zwischen >Gerechtigkeit< und >gutem Leben< — die fiir liberale Demokratien
grundlegend ist und die angibt, welcher Bereich den Staat etwas angeht und
welcher nicht (womit zugleich eine begriindete Basis einer Staatsaufgaben-
theorie entsteht). Es geht also um die gerechtigkeitstheoretischen Grundlagen
des >Kopftuchstreits< sowie um die Interpretation der fiir ihn grundlegenden
relevanten Prinzipien liberaler Demokratien. Zugleich wird damit das Kopf-
tuchthema zu verwandten Problemen pluralistischer, multikultureller Gesell-
schaften in Beziehung gesetzt. >Gerechtigkeitstheorie< meint bei alledem

1 Zur folgenden Konzeption von >Gerechtigkeit< und >Freiheit« einschlieflich des
Umgangs mit kulturellen Konfliktlagen siehe ausfiihrlicher Ekardt 2007; noch
einmal ausfiihrlicher Ekardt 2008. Bei Letzterem sowie bei Ekardt 2005 —
wenngleich die dortige inhaltliche Argumentation inzwischen teilweise von mir
revidiert wurde — finden sich auch detaillierte Nachweise zu den verschiedenen
Sichtweisen im >Kopftuchstreit« sowie zur (vorliegend allerdings eher kriti-
sierten) deutschen, europdischen, aber z.B. auch tiirkischen Rechtsprechung. Zur
klassischen Gegenposition sieche Di Fabio 2005; allgemein auch Forst 2003.
Zum religionshistorischen Einstieg siehe Ekardt/Richter 2006; Ekardt 2006.

297

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX EKARDT

definitorisch die Lehre von der richtigen Ordnung des sozialen Zusam-
menlebens; was inhaltlich fiir gerecht gehalten werden darf — eine von der
allgemeinen Definition des Wortes >Gerechtigkeit« strikt zu scheidende Frage!
—, kommt dabei noch zur Sprache (siehe auch Ladwig in diesem Band).

Viele Konservative treibt im Kopftuch-Kontext wohl die Befiirchtung um:
Ist die Zukunft liberaler Demokratien nicht zunehmend prekir, so dass die
liberale, pluralistische Demokratie angesichts (vermeintlich?) schwichelnder
kollektivistischer Entititen wie Familie, Nation und Religion am Ende doch
nicht bestehen kann? So lautet etwa Udo Di Fabios Vorstellung (Di Fabio
2005), zu der ich eine linksliberale Gegenposition suche. Um darauf weiter
einzugehen, ist zundchst eine kurze historische Reminiszenz hilfreich. Der
klassische Liberalismus, den (nicht nur) ich schon des Ofteren unter dem
Gesichtspunkt unzureichender universaler, globaler und intergenerationeller
sowie nicht-besitzindividualistischer Gerechtigkeit kritisiert habe (siehe Anm.
1), der aber fiir die liberale Demokratie prigend gewesen ist, hat seine Grund-
gedanken nicht alleine erfunden. Vieles verdankt er dem meist calvinistischen
Protestantismus. Das gilt nicht nur fiir Theoretiker wie Thomas Hobbes, John
Locke, Immanuel Kant, Francis Bacon, Johannes Althusius und frithneuzeit-
liche Naturwissenschaftler und Politiker. In noch stirkerem Mal gilt die cal-
vinistische Vorprigung fiir die breite Bevolkerung oder wenigstens die Bil-
dungselite in den Lindern Westeuropas und Nordamerikas, in denen sich
klassisch-liberale Ideen in Philosophie, Wirtschaft und Recht wihrend der
Aufklarung zunéchst durchsetzten. Dies ist entscheidend, weil damit der fiir
das Abendland charakteristische Prozess markiert wird: Religiose Moral- und
Politikkonzepte werden nach und nach sikularisiert, und die Religion wird
selbst zum Katalysator eines liberalen, pluralistischen Staates.

Ein Merkmal des klassischen Liberalismus war nicht nur seine relativ
starke Orientierung in Richtung auf Arbeit, Fortschritt und eine rigide Anthro-
pozentrik, die als protestantisch fundiert angesprochen werden kann (wenn-
gleich dies auch mittelalterliche Vorldufer etwa im Monchtum hat und
theoretisch in ihrem Rationalitits- und Individualititsbezug fundiert ist, z.B.
bei Wilhelm von Ockham; dazu etwa Ekardt/Richter 2006). Vielmehr gibt es
auch eine individualistische und autoritéitskritische StoBrichtung des calvinis-
tischen Protestantismus: Uberkommene Traditionen sollen von jedem Indivi-
duum als Interpret bzw. Interpretin der gottlichen Botschaft (ohne Vermitt-
lung durch eine Kaste von Berufsreligiosen) hinterfragt werden und jeder/jede
sollte die Bibel lesen und die Welt durch Engagement immer besser machen
konnen. Einen weiteren wichtigen Schritt auf dem Weg zu Autorititen-
schwund und Pluralismus markiert die spiter von Hobbes iibernommene
Handlungstheorie vom eigenniitzig-bosen, aber dadurch zugleich sehr produk-
tiven Menschen (zunichst hie3 dies >Erbsiindenlehre<). Daraus wurde unter
anderem eine Skepsis auch gegeniiber der moralischen Qualifikation der

298

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISMUS, MULTIKULTURALITAT UND DER >KOPFTUCHSTREIT«

Herrschenden, was spiter ein geistig pluralistisches, allerdings auch wirt-
schaftsliberales Freiheitsideal begiinstigte. Die Reformation hat — als Ursache
und zugleich als Folge der sozialen Emanzipation des Biirgertums, des Auf-
stiegs des Kapitalismus und der entstehenden Pluralitit von Lebensentwiirfen
in Europa — die entscheidende Weiche (wenngleich teils unbeabsichtigt) in
Richtung einer pluralistischen Gesellschaft gestellt, in der die Herrschaftsge-
walt das Individuum in einer (weiten) personlichen Sphire in Ruhe lésst.
Auch die neuzeitliche Demokratieidee, die nicht zuletzt in calvinistischen Ge-
meindekonzepten wurzelt, sowie der calvinistische Widerstandskampf gegen
religiose Unterdriickung spielten eine Rolle.

Die daraus erwachsene liberale westliche Demokratie ist in vielen Punk-
ten eine Ansammlung protestantischer Sékularisate. Doch sie ist nicht mehr
die Religion selbst, sondern Religion als kombinierte Instanz fiir Sinnstiftung,
Moral, sozialen Zusammenhalt und psychologische Deutung des Menschen:
Dieses historische Normalphidnomen fast aller menschlicher Gesellschaften ist
in Mitteleuropa mehr und mehr Vergangenheit. Ungeachtet dessen hat letzt-
lich jeder Mensch auch in sékularisierten Zeiten eine >Religio«, also etwas,
worauf wir beruhen und was uns Orientierung gibt. Dies verwun-dert nicht,
denn die von der Religion befriedigten menschlichen Bediirfnisse leben wei-
ter. Jedes Popkonzert und jedes FuBballspiel erfiillen die Formalmerkmale
einer grofen religiosen Feier: Verehrung von Helden und Vorbildern, Singen,
Tanzen, ritualisierte Abldufe und optisches Schauspiel. Dass >religiose Feier«
eigentlich dies meint, das vergisst man als Européer/in vor lauter eher bedingt
unterhaltsamen Konfirmations- und Hochzeitsgottesdiensten vielleicht gar.
Dass demgegeniiber in Europa die reguldre Religion — trotz der Sékularisate
und trotz der eben beschriebenen Substitute (was nicht das gleiche ist) — nur
noch wenig in Erscheinung tritt, ist im WeltmaBstab freilich auch heute noch
ein Sonderfall. Weltweit, auch in westlichen Lindern wie den USA, ist die
Religion keinesfalls auf dem Riickzug. Fiir Europa ist es gleichwohl charak-
teristisch geworden, dass der politische Raum einer ist, in dem Religion of-
fiziell gar nicht vorkommt — oder in dem Religionsvertreter/innen jedenfalls
nicht anders als andere Menschen auftreten, wenn iiber politische Fragen etc.
diskutiert wird.

Warum die liberale Demokratie dennoch neutral
gegeniiber Weltanschauungen und anderen
Gliickskonzepten sein muss

Vor dem so beschriebenen Hintergrund lédsst sich sagen: Der >Kopftuchstreit«
ist zwar einerseits ein Konflikt zwischen unterschiedlichen weltanschaulichen
(oder ihrer eigenen Wahrnehmung zufolge nicht weltanschaulichen) Lebens-
einstellungen. Er ist andererseits aber auch ein Konflikt zwischen offen

299

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX EKARDT

religiosen und religios-sdkularisierten Weltsichten. Wie man noch sehen wird,
konnte letztgenannte Einsicht fiir die Fiillung des Konzepts der >Neutralitit<
als einer zentralen Kategorie liberal-demokratischer Grundordnungen wesent-
lich sein. Um die so bezeichnete Problemlage im Einzelnen normativ abzu-
arbeiten, muss man die Problematik des Zusammenlebens in pluralistischen
Gesellschaften freilich insgesamt préziser analysieren, als es der bisherigen
emotionalisierten Debatte gelungen ist (siehe auch Bockenforde in diesem
Band).

Liberal-demokratische Grundordnungen bzw. Verfassungen zentrieren
sich um die Prinzipien >Menschenwiirde< (Respekt vor der Autonomie aller
Individuen) und >Unparteilichkeit< (Unabhéngigkeit von Sonderperspektiven).
Diese Prinzipien — und die aus beiden gemeinsam abgeleiteten Ideen >maxi-
male gleiche Freiheit der Individuen< und >gewaltenteilige Demokratie als
Konfliktlosungsverfahren bei Freiheitskonflikten< — verkorpern das, was in
der liberalen Welt mit >Gerechtigkeit< (Art. 1 Abs. 2 GG) gemeint ist. Warum
iiberhaupt Wiirde? — Diese Frage beantworten liberale Verfassungen nicht
mehr. Ohne jene Begriindung wei3 man freilich auch nicht, was >Wiirde« als
Basisverfassungsnorm, die die Auslegung aller weiteren Normen anleitet,
iiberhaupt bedeuten soll (Respekt vor der Autonomie?). Nun kann die mo-
dern-liberale Philosophie — die kritische und auch stark revidierende Fort-
schreibung Kantscher, Lockscher usw. Ideen, die den liberalen Staat theo-
retisch generiert haben — >Wiirde< und >Unparteilichkeit< mittlerweile auf eine
Weise fundieren, die die universale Richtigkeit jener Basisprinzipien und ge-
nau jenen Inhalt nachweist. Dies gelingt (unter Auflosung m. E. substanzieller
Fehlgriffe bei den liberalen Klassikern), indem man zeigt, dass (1) diese bei-
den (und zwar nur diese beiden) Prinzipien fiir den Menschen als Menschen
bei Strafe des Selbstwiderspruchs logisch unhintergehbar sind, sobald wir
tiberhaupt je — und sei es auch nur gelegentlich — mit Griinden iiber normative
Fragen streiten (also normativ rational sind) und dass (2) der zumindest gele-
gentliche (!) Vernunftgebrauch in normativen Fragen vom Menschen als
Menschen ebenfalls nicht vermieden werden kann. Wie gelingt dies? Dies
muss hier in aller Kiirze dargelegt werden, weil nur so das Interpretationsfun-
dament fiir die konkreten Grundrechtsfragen von multikulturellen Konflikten
gewonnen wird (und insbesondere der Grad des zulédssigen oder gerade un-
zuldssigen Relativismus aufgezeigt werden kann):

Zunichst bestreiten viele schlicht die Moglichkeit rationaler normativer
Aussagen. >Wiirde< und >Unparteilichkeit< seien schlichte Setzungen und
damit bestenfalls als relativistische Konzepte zu begreifen. Richtig seien al-
lein die Norm und Ordnung einer Gesellschaft, die den rein faktischen Préfe-
renzen der Menschen (wobei dies meinen kann: Konsens oder Durchschnitts-
bzw. Mehrheitspriferenzen) oder den im jeweiligen sozialen Kontext gepfleg-
ten Traditionen entsprichen. Dass wir rein faktisch diese oder jene Prife-

300

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISMUS, MULTIKULTURALITAT UND DER >KOPFTUCHSTREIT«

renzen oder Traditionen in puncto Multikulturalitit haben mogen, kann man

empirisch sicherlich messen — aber sind unsere Priferenzen (im Sinne einer

solchen priferenztheoretischen oder kontextualistischen Position) schlicht we-
gen ihrer faktischen Existenz auch richtig so?

Dagegen sprechen mehrere schlagende Einwinde, die in der Regel unbe-
merkt bleiben:

(1) Nicht nur die Unfzhigkeit, unserem rein faktischen Wollen einen Priifstein
anzubieten, spricht gegen einen solchen Priferenzansatz.

(2) Der Priferenzansatz schlieft auch einen >Sein-Sollen-Fehlschluss< ein:
Warum sollten denn die faktischen Priferenzen der Biirger/innen (Sein)
per se als richtig gelten (Sollen)?

(3) Sollen weiterhin nach diesen Mafstiben dann z. B. auch mehrheitlich ge-
wollte Diktaturen als gerecht gelten?

(4) Wessen Priiferenzen sind iiberhaupt gemeint? Diirfen 50,1 Prozent einer
Gesellschaft beliebige Entscheidungen treffen, oder 73,4 Prozent oder
84,5 Prozent? Und wenn ein bestimmtes Mehrheitsquorum, warum dann
gerade dieses Quorum? Nochmal: Ich frage hier nicht, was irgendeine
Mebhrheit rein faktisch tur — ich frage, ob sie tun darf, was sie mochte (z.B.
auch den >Fiihrerstaat< wieder einfithren, wenn 80 Prozent der Biirger/
innen das wollen). Plddiert man gar fiir einen echten Konsens der fak-
tischen Priferenzen, so plidiert man letztlich fiir die Anarchie, denn wirk-
lich einigen werden sich alle in pluralistischen Gesellschaften auf kaum
etwas konnen.

(5) Entscheidend ist aber folgender Punkt: Die Priferenztheorie der Gerech-
tigkeit enthilt einen Selbstwiderspruch. Denn wer sagt, es gebe keine all-
gemeinen normativen Sétze und deshalb miisse allgemein auf Priferenzen
rekurriert werden, der stellt selbst einen allgemeinen normativen Satz auf.
Die Aussage, dass in Bezug auf Normen alles relativ sei, widerlegt sich
also selbst.

Ich mochte daher anders ansetzen und mit der folgenden kleinen Uberlegung
zeigen, dass es rationale Normen bzw. Ordnungen (und zwar sogar in einem
universalen Sinne, also fiir alle menschlichen Gesellschaften) gibt, auch wenn
schon wir Deutschen dies beispielsweise in den 1930er Jahren rein faktisch
nicht einsehen wollten. Dabei geht es mir zundchst nicht darum, dass es in
privaten Fragen iiber das >gute Leben< und den Geschmack in der Tat ver-
schiedene Ansichten geben kann. Es geht auch nicht darum, dass bestimmte
Spielrdume zwischen kollidierenden Prinzipien (etwa verschiedene Freiheits-
sphiren der Biirger/innen) in verschiedenen Kulturen auch unterschiedlich
genutzt werden diirfen (wobei wir auf beide Fragen zuriickkommen werden).
Meine kleine — in der einleitend zitierten Literatur viel ausfiihrlicher und in
Auseinandersetzung mit einer Vielzahl hypothetisch denkbarer Einwinde

301

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX EKARDT

ausgearbeitete (siche Anm. 1, v.a. Ekardt 2007 und 2008) — Uberlegung dafiir,
dass die Grundlagen der Gerechtigkeit trotzdem universal sein miissen, lauft
wie folgt:

In einer pluralistischen Welt streiten die Menschen {iber normative
Fragen. Selbst fundamentalistisch und autokratisch gesinnte Menschen tun
dies und bedienen sich dabei der menschlichen Sprache. Wer aber mit Griin-
den (also rational, d.h. mit Worten wie weil, da, deshalb) streitet, also bei
normativen Themen Sétze wie X ist richtig, weil Y formuliert, setzt logisch
zweierlei voraus (ob man dies nun rein faktisch will oder nicht): (1) Norma-
tive Fragen konnen tiberhaupt mit Griinden und ergo objektiv und nicht nur
subjektiv priferenzgesteuert entschieden werden. (2) Die moglichen Diskurs-
partner verdienen gleiche unparteiische Achtung.

Denn Griinde sind egalitidr und das Gegenteil von Gewalt und Herab-
setzung; und sie richten sich an Individuen mit geistiger Autonomie, denn
ohne Autonomie kann man keine Griinde priifen. Somit sind universale Ge-
rechtigkeitsprinzipien moglich: >die Achtung vor der Autonomie der Indivi-
duen< (Menschenwiirde) und >eine gewisse Unabhingigkeit von Sonderper-
spektiven< (Unparteilichkeit — was ich hier nicht vertiefe). Dass man (1) zu-
mindest gelegentlich im hier gemeinten Sinne mit Griinden® entscheidet und
sich damit logisch in der hier gezeigten Argumentation verfangt, geniigt da-
bei. Zum gleichen Ergebnis fiihrt der Gesichtspunkt, dass (2) die These, dass
normative Fragen nicht mit Griinden entschieden werden konnten, auch auf
Grund des oben bei den Priferenztheoretikern aufgezeigten Selbstwider-
spruchs unhaltbar erscheint. Ich lege hier nicht (wie andernorts, siche bspw.
Ekardt 2007 und 2008) niher dar, dass diese wenigstens gelegentliche nor-
mative Rationalitit von Menschen auch in Situationen, in denen man nicht
diskutiert, trotzdem die einzelnen Menschen und damit auch die gesell-
schaftliche Grundordnung auf >Menschenwiirde< und >Unparteilichkeit< ver-
pflichtet.

Indem sich freilich nur die zwei letztgenannten Prinzipien zwingend
universal fiir alle Ordnungen des Zusammenlebens herleiten lassen, kommt
man zu fiir den >Kopftuchstreit« wesentlichen Konsequenzen. Es sind dies
solche Konsequenzen, die jede liberal-demokratische Verfassung — bei rich-
tiger Interpretation — eigentlich heute immer aussagen sollte. Zunéchst einmal

2 Noch einmal: Dies ist eine logische Schlussfolgerung und keine empirische
Aussage dariiber, ob Menschen rein faktisch im hier beschriebenen Sinne ratio-
nal entscheiden mochten. >Rational< heifit hier, wie gesehen, nicht wie zumeist
bei Okonomen »ein (tendenziell eigenniitziges) Ziel mit moglichst effektiven
Mitteln umsetzend« (dies wire schlicht die >instrumentelle Rationalitét<). >Ra-
tionalitit< meint hier vielmehr, dass jemand normative Fragen mit Griinden ent-
scheidet. Ein Grund ist dabei alles, was die besagte weil-/da-/deshalb-Struktur
hat und auBerdem im Prinzip von jedem und jeder eingesehen werden kann.

302

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISMUS, MULTIKULTURALITAT UND DER >KOPFTUCHSTREIT«

geht es um die Konsequenz, dass eine gerechte Grundordnung auf maximaler
gleicher Freiheit der Individuen beruhen muss. Deshalb brauchen wir demo-
kratische und gewaltenteilige Institutionen, da sie einen wirksamen Freiheits-
schutz versprechen. Allerdings konnen diese nach dem Gesagten nur zustén-
dig sein fiir Konflikte zwischen verschiedenen Freiheiten und den (bei der
Freiheit logisch mitgedachten) sehr zahlreichen Freiheitsvoraussetzungen wie
Sozialstaatlichkeit, Bildung usw.

Somit ist einerseits die >Moglichkeit universaler, nicht-relativistischer Ge-
rechtigkeitsaussagen< (also die Moglichkeit objektiver Aussagen iiber das
richtige Zusammenleben in allen Gesellschaften sprechender und damit in die
gezeigte Herleitungslogik geratender Menschen) und andererseits ein be-
stimmter grundlegender >Inhalt universaler Gerechtigkeit< in die menschliche
Kommunikationspraxis zwingend eingeschrieben. Dass eine Reihe scheinbar
denkbarer Einwinde gegen diesen Ansatz nicht greift, habe ich andernorts zu
zeigen versucht (siehe ebd.). In jedem Fall ist dies keine von au3en auferlegte
oder gar religiose Beschrinkung der Menschen. Vielmehr geht es um eine
(sdkulare) Rekonstruktion dessen, was der Mensch logisch voraussetzt, wenn
er lebt — und dabei zumindest gelegentlich in Griinden spricht. Da hier nichts
von auBlen auferlegt wird und zudem (erhebliche) Abwigungsspielrdume ins-
besondere zwischen kollidierenden Freiheitssphiren verbleiben, braucht nie-
mand — auch keine Vertreterin und kein Vertreter z.B. einer islamisch geprig-
ten Weltanschauung — eine solche Sichtweise als kulturimperialistisch zu
empfinden. Dass man auf all dies auch nicht mit einem Hinweis darauf ant-
worten kann, dass rein faktisch viele Menschen aber andere Ansichten haben,
wurde bei der Kritik der Préferenztheorie bereits deutlich.’

Vor diesem Hintergrund ergibt sich (a) philosophisch und als neu ausge-
richteter Inhalt der universalen Gerechtigkeit und damit zugleich (b) als Be-
griindung und Vorgabe fiir die Interpretation grundlegender liberal-demo-
kratischer Verfassungsprinzipien: Der Bereich der >Gerechtigkeit« ist der der
Freiheiten und (weit zu verstehenden) Freiheitsvoraussetzungen. Alles andere

3 Auch die von marxistischer Seite erwartbare Frage, ob man nicht statt von der
>Freiheit< von der >Gleichheit< ausgehen miisste, stellt sich nicht wirklich. Er-
stens enthilt die Idee gleicher menschenrechtlicher Freiheitsrechte einschlief3-
lich bestimmter Freiheitsvoraussetzungen, wie wir gleich noch néher sehen wer-
den, bereits wesentliche Elemente von >Gleichheit< (und sie begriindet diese
ausgehend von der Autonomie des Menschen und nicht vom Menschen als ei-
nem zu paternalisierenden Fiirsorgeobjekt). Zweitens wire ein Mehr an Gleich-
heit im Sinne >materieller Ergebnisgleichheit< (nach kommunistischem Vorbild)
fiir die Freiheit katastrophal und wiirde (auch hier lassen osteuropdische Erfah-
rungen griiflen) selbst den Schwichsten nicht unbedingt etwas niitzen, weil man
so die Leistungsanreize fiir die Stirkeren beseitigt, die tiberhaupt erst eine z.B.
sozialstaatliche Verteilungsmasse schaffen. Dagegen ist wiederum drittens die
Idee moglichst vergleichbarer Chancen fiir alle (auch wenn es nie strikte Chan-
cengleichheit geben wird) bereits in der Freiheitsidee enthalten.

303

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX EKARDT

mag als Bereich des >guten Lebens< bezeichnet werden. Eine gerechte Politik
muss via Freiheit die Moglichkeit (!) individuellen Gliicks garantieren, doch
niemals darf sie das >gute Leben< selbst regeln — also personliche Gliicks-
konzepte, Weltanschauungen oder Anstandsvorstellungen etc. Indem der klas-
sische Liberalismus den Schutz von Freiheit und Gemeinwohl als Staatsauf-
gabe ansah, war aber (dank des inhaltlich vollig beliebigen und daher besser
zu vermeidenden Gemeinwohlbegriffs) nie wirklich klar, was die >Gerechtig-
keit< und was das >gute Lebenc< ist. Die hier entwickelte Konzeption zeigt
dagegen, dass nur die Freiheit und ihre vielen Voraussetzungen bzw. forderli-
chen Bedingungen — und alles daraus ableitbare — begriindbare (und sogar
universale) Belange sind. Sie machen also den Bereich der »Gerechtigkeit<
aus — alles andere gehort zum >guten Leben< und geht die Politik folglich
nichts an. Damit ergeben sich zuallererst zwei klare gerechtigkeitstheoretische
Argumente fiir die Scheidung von >Gerechtigkeit< und >gutem Leben<, mit der
Folge, dass das >gute Leben< wie das Gemeinwohl und der Schutz gegen sich
selbst keine zulédssige Freiheitsschranke bildet: Erstens wéren Beschrinkun-
gen hierin (etwa durch ein beliebiges Bestimmungsrecht der demokratischen
Mehrheit, neue Aufgaben aufzugreifen und dem einzelnen Vorgaben zu ma-
chen) ein Angriff auf die Freiheit zu Gunsten letztlich im Ausgangspunkt
dogmatischer, nicht allgemein begriindbarer Belange. Und zweitens fehlen
einfach normativ rationale MafBstibe dafiir, was ein >gutes Lebenc ist; privat
gibt es allenfalls das instrumentell Rationale. Das erste Argument interpretiert
die (Handlungs- und Gewissens-)Freiheit und ist daher ersichtlich auch ein
Argument der konkreten Interpretation liberal-demokratischer Verfassungen,
deren Grundrechtsgarantien sdmtlich auf dem Freiheitsbegriff aufbauen.
Darum - so lésst sich fiir multikulturelle Konflikte schlussfolgern — passt
eine »Leitkultur¢, die eine bestimmte Variante eines >guten Lebens< fiir alle
vorgibt, genauso wenig zum liberalen Staat wie der postmoderne Relativis-
mus. Es ist damit nicht alles Privatsache, was man in klassisch-liberaler Tra-
dition dafiir hélt — man darf aber auch nicht alles regeln. Um ein Beispiel jen-
seits der multikulturellen Konflikte zu geben: Man darf also fragen, ob der
klimaschddliche Urlaubsflug gerecht ist, aber nicht, ob mir Fliegen Spaf}
macht bzw. ob es mir dabei gut geht und ob ich innerlich fiir Fortschritt bin.
Auf diese letzteren Fragen muss sich jeder Mensch im Rahmen seines per-
sonlichen Konzepts von einem >guten Leben< (>Tugendethik<) selbst die Ant-
wort geben. Kurz gesagt: Unrecht hat eine Globalisierungskritik, die sagen
mochte, dass reiche Menschen endlich lernen sollen, dass sie mit weniger
Geld innerlich viel gliicklicher wiren. Dies hat vielmehr jeder selbst zu
entscheiden. Umgekehrt wiederum darf eine wirtschaftsfreundliche Lebens-
perspektive der globalisierungskritischen Lebensperspektive nicht verbieten,
wochenlang im Park zu entspannen und sich durch Gelegenheitsarbeit iiber

304

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISMUS, MULTIKULTURALITAT UND DER >KOPFTUCHSTREIT«

Wasser zu halten; denn niemand ist in einer liberalen Demokratie auf das
oben erwéhnte protestantische Leistungsideal verpflichtet.

All dies gilt auch fiir Kulturkonflikte mit Migrationshintergrund. Eine
Verpflichtung aller Biirger/innen auf eine >Leitkultur< mit Ordnung, Piinkt-
lichkeit und Anstand wire hier unhaltbar. Aber ebenso falsch ist ein indiffe-
renter multikultureller Relativismus, wenn Migrierende ihre Tochter zwangs-
weise in die Tiirkei verheiraten, Madchen gegen deren Willen vom Schulsport
befreien oder wenn Briider ihre Schwestern physisch bedrohen, weil sie
Freundschaften mit Mannern pflegen. Denn die Politik muss Freiheit auch vor
den Mitmenschen garantieren. Daran @ndert auch das >Elternrecht« eines Va-
ters nichts, der z.B. seine Tochter gegen ihren Willen vom Sportunterricht
befreien mochte: Denn Erziehungsrechte der Eltern sind nur eine Kriicke der
Freiheit, solange der/die Einzelne die eigenen Entscheidungen noch nicht voll
iberschauen kann. Sie sind keine Berechtigung, anderen nach Belieben den
eigenen Willen aufzuzwingen. Dagegen darf eine Frau selbstredend freiwillig
ein Kopftuch tragen. Sofern eine autonome Entscheidung vorliegt, verdient
dies Anerkennung. Nur jene Spielrdume erlauben es den Menschen in unter-
schiedlichen Kulturen, sich ohne Unterdriickung, Demiitigung und Ausgren-
zung gegenseitig als Gleiche zu sehen. Allein wenn ein Konzept eines >guten
Lebens« die Freiheit der anderen stort, wird dies zu einer politischen Frage.

Gerade eine kontextualistische Position, wie sie insbesondere asiatischen
Kulturen hidufig zugeschrieben wird, diirfte dennoch nicht einverstanden sein.
Sie konnte sagen, die Freiheit filhre zum Zusammenbruch tradierter, wert-
voller Lebensformen wie z.B. der eingespielten familidren Rollenverteilung
oder des Lebens in einer kommunitdren Sekte. Der Liberalismus bevorteile
also doch bestimmte Lebensformen und mische sich daher sehr wohl ins >gute
Leben< ein. Und in der Tat: Muslimischen Kindern, die von ihrem Vater
streng reglementiert werden, konnte frither oder spiter die Lust auf das enge
Korsett religios-traditionell fundierter Regeln vergehen, wenn sie nur lange
genug via Fernsehen andere Lebensoptionen mitbekommen. Doch was soll
dies besagen? Jede/jeder hat ja die Freiheit, z.B. einen bestimmten Glauben
streng zu praktizieren. So kann jeder Traditionalist in einer liberalen Gesell-
schaft mit seiner Frau — wenn sie dem zustimmt — ungehindert ein klassisches
Rollenmodell leben. Und bestimmte Lebensstile mogen sich zwar faktisch mit
der liberalen Globalisierung verbreiten; doch gleichzeitig schafft die Globali-
sierung die Wahlmdglichkeiten, sich aus einer Fiille von Optionen auch an-
dere auszusuchen.

Umgekehrt endeten schon kleinste Infragestellungen der iiberlieferten
Strukturen in traditionellen Gesellschaften fritherer Jahrhunderte nicht selten
auf dem Scheiterhaufen — und noch heute bedrohen religiose Extremisten
bzw. Extremistinnen freie Geister in Iran und andernorts mit dem Tod. Es

305

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX EKARDT

spricht nicht fiir eine Lehre und es spricht auch nicht fiir gewisse Regie-
rungen, dass sie offenbar solche gewalttitigen Argumente benétigen.

Man konnte allerdings insistieren und verlangen, dass die >Gerechtigkeit«
von vornherein stirker religios gedacht werden miisste, besonders (a) vor dem
0.g. historischen Hintergrund Europas und (b) vor dem Hintergrund der anhal-
tenden Prisenz religionssubstituierender sowie sédkularisierter Gehalte, auch
in Europa. Selbst im heutigen Mitteleuropa sieht man oft immer noch zuerst
die Kirchen in der Expertinnenrolle fiir Fragen nach grundlegenden Werten;
ob es nun um Gentechnik, globale Gerechtigkeit, Nachhaltigkeit oder Sterbe-
hilfe geht. Doch mag Religion rein faktisch noch so prisent wirken: Sie kann
in einer pluralistischen Welt nicht mehr der gesellschaftlich-gerechtig-
keitsbezogene (also nicht private!) Kompass fiir Richtig und Falsch sein. Reli-
giose Moral beruht auf Annahmen, die man glauben, aber nicht wissen kann:
die Existenz Gottes und die Erkennbarkeit seiner Regeln fiir den Menschen.
Die hinter dem modernen Recht stehende universalistische Moralphilosophie
(Immanuel Kant, John Rawls, Jiirgen Habermas) ist zwar in Teilen Erbin der
Religion. Sie verzichtet aber auf unbelegbare metaphysische Hintergrund-
annahmen.! Und sie kann universale moralische Grundprinzipien wie >Frei-
heit< und >Demokratie< besser begriinden als ein religioses System. Und Prin-
zipien, die anders als religiose Regeln allgemein verbindlich und nicht kul-
turspezifisch gerechtfertigt sind, sind fiir das Zusammenleben in einer plura-
listischen und globalisierten Welt dringend nétig.

Weder >Leitkultur< noch multikultureller
Relativismus: Kopftiicher, aber auch antireligiéose
Karikaturen und (keine) Einblirgerungstests

Dennoch werden Kulturkonflikte mit Migrationshintergrund gerade in letzter
Zeit hochkontrovers diskutiert. Auf der einen Seite protestierten Glaubige ge-
gen Mohammed-Karikaturen und islamkritische Papst-AuBerungen, auf der
anderen Seite wurde in Deutschland iiber Gesinnungstests zur Einbiirgerung
von Muslimen und Musliminnen oder iiber Lehrerinnen mit Kopftiichern de-
battiert. In Frankreich hat man auch Schiilern und Schiilerinnen das Tragen
religioser Symbole vollstindig untersagt. Die Zuflucht zu irgendeiner Art von
>Leitkultur< des >guten Lebens< wire gleichwohl nach dem Gesagten unzu-
lassig, da das »gute Leben< kein moglicher Gegenstand einer gerechten Politik
ist. Jedoch wire eine laizistische Totalverbannung aller weltanschaulichen

4 Philosophie wie Religion mdgen in der Geschichte schon oft blof die Méchtigen
scheinlegitimiert haben — sie stellen Recht und Gesellschaft aber auch einen kri-
tischen Kompass gegeniiber. Das konnen rein naturwissenschaftliche Weltbilder
nicht: Aus naturwissenschaftlichen Messungen folgen keine Antworten auf die
Wertungsfragen danach, welchen Regeln Menschen folgen sollten.

306

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISMUS, MULTIKULTURALITAT UND DER >KOPFTUCHSTREIT«

Symbole aus dem offentlichen Raum #hnlich zweifelhaft. Weil die Freiheit
eben die Richtschnur fiir die Losung sozialer Konflikte ist, diirfen verschie-
dene Arten des >guten Lebens< nebeneinander existieren, sofern sie sich nicht
ernstlich gegenseitig behindern. Ein Laizismus wie in Frankreich ist erstens
eine unnotige Freiheitseinschrinkung; er unterscheidet zwar richtigerweise
zwischen >Gerechtigkeit< und >gutem Lebens, doch ist er gegeniiber der »offe-
nen Neutralitidt< der nebeneinander existierenden Symbole die einschrianken-
dere Variante. Zweitens haben und zeigen wir letztlich alle irgendeine Welt-
anschauung (und dies fiihrt zur eingangs formulierten Einsicht in den sidku-
larisiert-religiosen Charakter westlicher Lebensweisen zuriick): Auch das Tra-
gen von freiziigiger Kleidung oder Jogginganziigen beim Bicker driickt letzt-
lich ein personliches Gliicksideal aus. Kénnen nicht sogar lange Haare als
Ausdruck einer bestimmten Weltanschauung getragen werden (vielleicht ja
einer >linken<)? Und expliziert nicht umgekehrt jemand, der stets dunkle und
dezente MalBanziige trigt, damit ebenfalls eine bestimmte Weltanschauung
(diesmal eine eher >konservative<)? Oder wie steht es um einen Lehrer, der in
den Trikots bekannter FuB3baller zum Unterricht erscheint und sich auch sonst
als deren fanatischer Anhédnger zu erkennen gibt? In den privaten Raum
verbannen kann man solche Symbole folglich gar nicht. Darum muss die Po-
litik Konzepte des >guten Lebens< nicht etwa unsichtbar machen, sondern ne-
beneinander bestehen lassen, sofern nicht die Freiheit der Mitmenschen ein-
deutig betroffen ist, z.B. wenn eine Lehrerin die Schiilerinnen zum Tragen
eines Kopftuchs dringt. Dann darf der nicht-relativistische liberale Staat die
Lehrerin genau daran hindern — ebenso wie daran, zum >Heiligen Krieg« auf-
zurufen. Nicht hindern darf man sie dagegen am Tragen ihres Kopftuchs,
denn das bloBe Sehen eines Kopftuchs ist fiir die Schiiler/innen kein Frei-
heitseingriff. Auch die Mehrheit hat, wie wir sahen, kein weiter gehendes Be-
stimmungsrecht, auch wenn géngige juristische Ansichten das iibergehen.
Man sage jetzt nicht, ein Kopftuch wirke intensiver als ein anderes Klei-
dungsstiick: So diirften z.B. Sportabzeichen oder kurze Rocke — die aus der
Sicht mancher Muslime/Musliminnen auch eine Weltanschauung verraten,
nidmlich eine emanzipierte — die Schiiler/innen eher stirker als Kopftiicher
beschiiftigen. Im Ubrigen wird man meist auf hochst unterschiedliche Leh-
rer/innen treffen, die auch optisch den unvermeidlichen, begriilenswerten
Pluralismus liberaler Gesellschaften verkdrpern. Und auch wer jetzt einen
vermeintlich »autoritdren Charakter< des Kopftuchs anfiihrt, sagt nicht nur
etwas Zweifelhaftes, sondern wird zudem in den Streit der Weltanschauungen
hineingezogen, aus dem sich eine liberal-neutrale Verfassung gerade heraus-
zuhalten hat. So konnte man einwenden, dass das Christentum als Religion
der Kreuzziige usw. doch viel autoritdrer und gewalttitiger sei (erst recht trife
in unseren Tagen der Gewaltvorwurf auf FuBlballfans zu). Sagt man jetzt, dies
sei nicht das wahre Christentum, hilft dies nichts. Denn ein liberaler Staat hat

307

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX EKARDT

nicht iiber die wahre Interpretation einer Religion zu befinden; dies ist eine
Frage des >guten Lebenss, nicht der Politik. Deshalb sind verschiedene Reli-
gionen auch gleichzubehandeln.

Speziell das Sport- bzw. Trikotbeispiel sollte man nicht einfach abtun.
Ganz allgemein kann man sagen, dass in modernen Gesellschaften die Pop-
kultur und der Sport gewissermaf3en die Rolle iibernommen haben, die frither
die Religion spielte. Wihrend man im Mittelalter dartiber klatschte, dass die
Marienfigur im Nachbardorf wieder Blutstrinen geweint habe, redet man
heute tiber die neuesten Affiren von Boris Becker, David Beckham oder
Michael Jackson. Und hat nicht ein FuBlballspiel in aufgeheizter Atmosphére
oder auch ein Rock-Pop-Konzert heute wesentlich mehr mit einer religiosen
Feier gemein, als der iibliche, recht ruhige protestantische Sonntagsgot-
tesdienst? Wenn Religion und Weltanschauung damit aber als ein weit rei-
chendes und letztlich diffuses Phinomen erkannt sind, miissen sich Vertre-
ter/innen einer laizistischen Neutralitit fragen lassen, ob auch pop- oder
sportzentrierte Weltanschauungen kiinftig aus der Schule ferngehalten werden
sollen. Hiermit soll nicht der kommunitaristische Vorwurf erhoben werden,
die liberale Grundordnung sei selbst eine Weltanschauung und damit nicht
neutral (Sandel 1982; MacIntyre 1998). Dies wire falsch, da die liberale
Ordnung nur ein Konzept der >Gerechtigkeit<, aber kein Konzept des gelun-
genen bzw. >guten Lebens< darstellt (da sie Letzteres jedem Menschen selbst
iiberldsst). Ich meine lediglich: Es ist einerseits der Sinn des Liberalismus und
andererseits auch einfach unvermeidbar, dass jeder Mensch per se eine Welt-
anschauung (ein Konzept des gelungenen Lebens) hat und dass diese An-
schauung unausweichlich immer irgendwie sichtbar ist. Damit ist eine Plura-
litdt der Kleidung unter den Biirgern/innen unausweichlich.

Und selbst wenn der Staat vereinzelt einmal eine bestimmte Kleidung
untersagen konnte, weil sie in ihrer Intensitit als freiheitsbeeintridchtigend
anzusehen ist (so wiirde eine nackt erscheinende Lehrerin voraussichtlich zum
Zusammenbruch des Schulunterrichts, also einer Freiheitsvoraussetzung, fiih-
ren), dann muss er dies jedenfalls gleichberechtigt fiir alle Weltanschauungen
tun; andernfalls ist er nicht mehr weltanschaulich neutral. Ungeachtet all
dessen darf jede Art von Religion in der Schule (im Sinne einer historisch-
soziologischen Beschreibung) deskriptiv erwédhnt werden. Unzuldssig ist es
dagegen — auch dies beachten die bisherigen Landesgesetze oft nicht — den
Kindern im normativ-auffordernden Sinne christliche Werte zu vermitteln:
Der liberale Staat hat keine religiosen Werte des >guten Lebens< zu ver-
mitteln, sondern lediglich liberale Gerechtigkeitsprinzipien. Ob sich diese
Prinzipien faktisch mit christlichen Prinzipien decken (was nur z.T. stimmt),
ist dafiir vollig unerheblich. Ausnahmen von der damit strikt gebotenen >of-
fenen Neutralitiit< gelten freilich, wenn eine weltanschauliche Kleidung derart
aggressiv eingesetzt wird, dass das freiheitlich-friedliche nebeneinander Ste-

308

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISMUS, MULTIKULTURALITAT UND DER >KOPFTUCHSTREIT«

hen verschiedener Weltanschauungen gerade zerstort wird. Doch reicht es
dafiir nicht, wenn blo (und zudem nur durch ein Kleidungsstiick) der Ein-
druck entstehen kann, der/die jeweilige Lehrer/in sei freiheitsfeindlich. Dies
muss vielmehr hinreichend substantiiert werden; andernfalls wird die Tatsa-
chenbasis staatlicher Entscheidungen beliebig und die Freiheit gerit zur
Farce.

Nun sind Lehrer/innen natiirlich nicht nur Biirger/innen, sondern zugleich
auch Staatsbedienstete. Aber auch fiir sie gilt, dass sie ihre Weltanschauung
schlecht vollig verbergen konnen und dass die Freiheitlichkeit der Grund-
ordnung auch sie schiitzt. Natiirlich kann man von ihnen erwarten, dass sie die
freiheitliche Ordnung unterstiitzen und in deren Sinne unterrichten. Ob sie
dies tun werden, kann und muss man bei ihrer Einstellung auch priifen. Nur
ist ein bloBer Kleidungstest vor dem eben beschriebenen Hintergrund ein
denkbar ungeeigneter Priifungsweg. Zudem: Symbolverbote schaffen besten-
falls Martyrer. Zwingt man die >Verdidchtigen< dagegen, in einem Diskurs
Rede und Antwort zu stehen und sich reflexiv zu seinen Uberzeugungen zu
verhalten, sich also dem zwanglosen Zwang des besseren Arguments zu
beugen, dann kann womdglich wirklich eine Haltung entstehen, die die Vor-
ziige einer liberal-diskursiven offenen Gesellschaft schitzen lernt. Und nur so
wird man die zahlreichen Schwankenden iiberzeugen, dass die liberale Ord-
nung auch ihre Heimat sein kann.

Die Regelungsversuche vieler deutscher Landesgesetzgeber sind vor all
diesen Hintergriinden nicht haltbar. Beispielhaft sei § 38 Abs. 2 des neuen
baden-wiirttembergischen Schulgesetzes zitiert:

»Insbesondere ist ein dulleres Verhalten unzulédssig, welches bei Schiilern oder Eltern
den Eindruck hervorrufen kann, dass die Lehrkraft gegen die Menschenwiirde, die
Gleichberechtigung der Menschen nach Art. 3 GG, die Freiheitsgrundrechte oder die
freiheitlich-demokratische Grundordnung auftritt. Die Wahrnehmung des Erziehungs-
auftrags [...] und die entsprechende Darstellung christlicher und abendlindischer
Bildungs- und Kulturwerte oder Traditionen widerspricht nicht dem Verhaltensgebot
nach Satz 1« (Hervorhebungen des Verfassers).

Die Rechtsprechung hat die Norm trotz allem Gesagten fiir unproblematisch
gehalten, da fiir die >christlich-abendlidndische Ausnahmeklausel< nur eine
Darstellung und kein Bekenntnis in Rede stehe. Dies ist jedoch ein untaug-
liches Ausweichmandver: Man kann Werte als ein bloes gesellschaftliches
Phénomen beobachten und beschreiben — oder man kann fiir sie werben und
sie fiir richtig erkldren. Und Ersteres kann entgegen der Rechtsprechung nicht
mit dem baden-wiirttembergischen Schulgesetz gemeint sein. Natiirlich darf
jede Art von Religion in der Schule (im Sinne einer historisch-gesellschafts-
wissenschaftlichen Beschreibung) deskriptiv erwéhnt und in ihren Fakten

309

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX EKARDT

ausgebreitet werden. Da dies trivial ist, muss kein Gesetz der Welt dieses
erwihnen. Es geht also eben doch darum, dass den Kindern christliche Werte
vermittelt, also ihnen niher gebracht werden sollen. Der Gesetzgeber will ja
wohl kaum, dass man den Schiilern/Schiilerinnen sagt: Rein faktisch finden
eben viele bei uns die Hilfsbereitschaft richtig. Man soll doch wohl eher
sagen: Hilfsbereitschaft ist ein begriiffens- und bejahenswerter Wert. Leh-
rer/innen sollen doch offenbar Werte vermitteln, also gerade wertend fiir sie
eintreten. Dies wird vollends deutlich in Art. 12, 15 und 16 der baden-wiirt-
tembergischen Landesverfassung, die ausdriicklich fordern, Kinder zu »christ-
licher Nachstenliebe« usw. »zu erziehen«. Die Kinder sollen also keinesfalls
blof} informiert, sondern vielmehr beeinflusst werden. Und hier tritt eben die
Kollision ein: Der liberale Staat hat keine religiosen Werte des >guten Le-
bens«< zu vermitteln (sondern nur liberale Gerechtigkeits-prinzipien). Und dies
dndert auch keine Landesverfassung, die ja dem Grundgesetz des Bundes stets
untersteht (Art. 31 GG).

Warum die liberale Demokratie nicht an
Kulturkonflikten zerbrechen muss

Man kann sich bei alldem wundern, warum der Streit iiber das Kopftuch
derart heftig — mehr oder weniger von allen Beteiligten — gefiihrt wird. Doch
letztlich ist dies nicht verwunderlich. Religion und ihre sékularen Nachfolger
stehen funktional betrachtet fiir eine Orientierung im Leben, fiir Sinn und eine
gewisse Sicherheit. Dementsprechend werden hier Kontroversen besonders
heftig ausgetragen. Zudem wird das Kopftuch als Symbol fiir die gesamte
Kontroverse um die richtige Zuordnung von >Gerechtigkeit< und >gutem
Leben< haftbar gemacht. Dies ist letztlich natiirlich iiberzogen; die konkrete
Argumentation bleibt dabei nicht selten auf der Strecke.

Das hier dargelegte Freiheitskonzept ist das Modell einer autonomen und
freien Selbstentfaltung, das es jedem Menschen — aber eben auch global und
generationeniibergreifend — ermoglichen mochte, auf seine Weise gliicklich
zu werden. Liberale Gesellschaften und somit auch die europidische Verfas-
sungsordnung haben indes nicht nur eine normative Begriindung. Sie haben,
und dies ist das eigentliche Thema beispielsweise Di Fabios (2005), auch so
etwas wie faktische Entstehungs- und Bestandsvoraussetzungen. Diese be-
griinden die liberale Demokratie nicht (sonst >Sein-Sollen-Fehler<), und doch
sind sie normativ relevant. Denn die >Gerechtigkeit< soll nicht nur auf dem
Papier stehen, sondern real werden, da die gerechten Normen sonst keine
Konflikte 16sen konnen. Daraus ergibt sich, dass die liberalen Basisprinzipien
ihre eigene Erhaltung fordern. Was aber sind die faktischen Voraussetzungen
autonomiezentrierter Gesellschaftsformen, sozusagen als besondere Freiheits-
voraussetzungen? Man kann sich diese Frage beantworten, indem man daran

310

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISMUS, MULTIKULTURALITAT UND DER >KOPFTUCHSTREIT«

denkt, unter welchen Bedingungen liberale Gesellschaften faktisch entstanden
sind: Man konnte dann eine Mischung vor allem aus bestimmten Oko-
nomischen Interessen und kulturellen Hintergrundorientierungen als faktische
Basis entstehender Freiheitlichkeit identifizieren. Diese Bedingungen gelten
ersichtlich auch fiir den Fortbestand liberaler Gesellschaften. Das bedeutet
z.B.: Wenn immer mehr Menschen gewissermaflen postmodern alles Norma-
tive nur noch ironisch wahrnehmen und allein die egozentrische Selbst-
verwirklichung ins Zentrum stellen, ist dies nicht nur normativ kritikwiirdig
(da es eben sehr wohl universalistische Prinzipien der >Gerechtigkeit< gibt).
Es ist auch fiir den Fortbestand der Liberalitit geféhrlich in einer Zeit, in der
unter dem Druck des (realen oder auch nur befiirchteten) globalisierten Ter-
rors die Freiheit schleichend immer weitere Einschrinkungen erfihrt.’

Die freiheitsgefdhrdende Indifferenz kann freilich auch aus der Multi-
kulturalitdt moderner westlicher Gesellschaften erwachsen, sollten hohe Zah-
len von Migrierenden eine indifferente bis ablehnende Position zu liberalen
Gerechtigkeitsprinzipien einnehmen. Doch ist einerseits zweifelhaft, ob dem
wirklich so ist und andererseits bleibt eine liberale Ordnung — bei Strafe ihrer
Selbstzerstorung — der dufleren Handlungs- und Konfliktregulierung mit einer
Normierung innerer Einstellungen bekanntlich unvereinbar. Es ist auch
gerade der Witz einer liberalen Ordnung, dass sie auf Grund ihrer Freirdume,
ihrer Kontrollmechanismen und zugleich ihrer schieren Eigenniitzigkeit fiir
die meisten Menschen auch ohne den >Neuen Menschen< Mao Tse Tungs
oder vieler religioser Traditionen moglich ist. Zwar ist es, da innere Einstel-
lungen oft irgendwann in ein duBeres Verhalten iibergehen, dem Staat durch-
aus erlaubt, z.B. im Wege schulischer Erziehung fiir Bildungsinhalte zu sor-
gen, die gegeniiber dem liberalen Staat gleich-giiltige kiinftige Biirger/innen
unwahrscheinlicher machen. Doch kann man keine Pflicht zu mehr Gemein-
sinn oder auch mehr Patriotismus normieren. Dies geht real nicht und es
wiirde auch nicht unbedingt helfen, sondern an der nétigen globalen Perspek-
tive vorbeigehen. Zudem darf dies eine nicht kollektivistische sowie im

5 Man denke an die >doppelte Freiheitsgefdhrdung<: Einerseits kann eine extrem
verstandene Freiheitlichkeit liberaler Gesellschaften ebenjene Gesellschaften zur
Zielscheibe skrupelloser Gegner/innen machen — andererseits droht die Freiheit
aber auch durch ein UbermaR an Sicherheitsvorkehrungen gegen etwaige Ter-
roranschlidge ad absurdum gefiihrt zu werden. An Letzterem wire besonders tra-
gisch, dass etwa islamistische Terroristen damit ihr Ziel, die Freiheit zu zersto-
ren, erreichen wiirden. Di Fabio (2005) z.B. iibersieht hier, dass das ©ko-
nomistische Denken des klassischen Liberalismus (>mehr Leistung<) in seinem
Relativismus und in seinem einseitigen Freiheitsideal mit dem postmodernen
Selbstentfaltungshype durchaus verwandt ist, ja sogar im Kontext der Globali-
sierung die Logik der Sachzwinge das Resignieren des Einzelnen mit hervor-
bringt und deshalb auch nicht die richtige Antwort auf ein postmodernes Unter-
graben des Liberalismus sein kann. Der richtige Weg ist vielmehr eine positive
Freiheitsvision.

311

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FELIX EKARDT

Bereich des >guten Lebens< abstinente Politik auch nicht. Auch im Strafrecht
ist der Tétervorsatz als >innere Einstellung< nur insoweit relevant, als er wei-
tere Straftaten einfach wahrscheinlicher macht. Die Integrationspolitik in plu-
ralistischen Gesellschaften muss darum der skizzierten liberalen Linie folgen,
was z.B. bedeuten wiirde: sprachliche Freiheitsvoraussetzungen, die Fahigkeit
zu denken und selbstéindig dazuzulernen diirfen und miissen vermittelt wer-
den, ebenso wie die Griinde fiir die Freiheit. Aber eine innere Neigung zu
einer freiheitlichen Ordnung, die unterschiedliche Gliickswege toleriert, kann
man nicht mit Gewissheit planen und dies wire auch wie eine >Leitkultur< ein
Ubergriff ins >gute Leben<, abgesehen vom darin implizierten latenten Kol-
lektivismus. Diesem inhaltlichen Anliegen kann man freilich nicht durch ein
Ausweichen auf einen Symbolstreit ausweichen; nicht Kopftiicher als solche
sind das Problem.

Liberale Ordnungen und eine freiheitliche Weltgesellschaft, die nicht
mehr zur ethnischen und kulturellen Homogenitit zuriick kann, sind nur mog-
lich, wenn eine grofle Zahl von Menschen bereit ist, diese Pluralitit auszu-
halten und eine innere Bejahung der Autonomie zu entwickeln. Doch erzwin-
gen kann der freiheitliche Staat diese Toleranz als innere Einstellung allen-
falls mit Mitteln, die genau das zerstoren wiirden, was ihn ausmacht: seine
Freiheitlichkeit. Die Moglichkeit einer — fiir die langfristige Erhaltung auch
des Sozialstaats und der natiirlichen Lebensgrundlagen unabdingbaren —
handlungsfdhigen und dabei pluralistischen Weltgesellschaft wird deshalb
auch davon abhingen, ob alle Menschen und Kulturen dieser Welt das notige
Maf an Verfassungspatriotismus und Toleranz freiwillig aufzubringen in der
Lage sind. Doch sollte man nicht zu pessimistisch sein. Eine gute Verfassung
konstituiert und integriert die Gesellschaft, sie legitimiert und begrenzt die
Politik. Nur wer sich selbst akzeptiert, wird auch von anderen akzeptiert wer-
den, auch interkulturell: Liebe Deinen Ndiichsten wie Dich selbst.

Momentan dominiert dagegen ein postmodernes Freiheitsverstindnis,
welches die Freiheit im Verein mit dem Wirtschaftsliberalismus zur >Wild-
westfreiheit« degeneriert — und damit neben Ungerechtigkeit auch Ungliick
stiftet, indem ein allgemeines Sinnlosigkeitsempfinden begiinstigt wird. Doch
die wohlfeile Forderung, der Jugend wieder kulturelle Werte zu vermitteln,
wird hiergegen nicht helfen, sondern verkorpert einfach nur die andere Seite
der >doppelten Freiheitsgefdhrdung< (wirtschaftsliberal/postmoderne Frei-
heitshypostasierung versus paternalistische Freiheitsbeschriankung): Kontex-
tualistische Ansitze sind letztlich untaugliche Versuche, in einer beunruhi-
gend unsicheren globalisierten Welt kiinstliche Anker durch Dogmatisierung
umfassender Annahmen zu werfen. Und dem gleichen Dogmatismus huldigt
kurioser Weise auch ein skeptizistisch orientierter Mensch, nur in umge-
kehrter Form. Der Skeptizismus — ob nun der postmoderne oder der wirt-
schaftsliberale — ist eben auch eine Flucht vor eigenstindiger Entscheidung

312

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PLURALISMUS, MULTIKULTURALITAT UND DER >KOPFTUCHSTREIT«

und der Komplexitit der Welt, indem er alles ganz einfach erscheinen lésst.
Mithin ldsst sich die Ideologiekritik der Skeptiker/innen, die den Rationa-
list/innen gerne eine Flucht vor der Sinnlosigkeit des Seins vorwerfen, um-
drehen: Nicht der Rationalismus gaukelt sich Sicherheiten vor, sondern der
Skeptizismus. Liberale Gesellschaften haben in Jahrhunderten erbitterter
Kimpfe gelernt, dass die Liebe zur Freiheit nicht erzwungen werden kann.
Doch genau dadurch macht die liberale Gerechtigkeit sie moglich.

Literatur

Di Fabio, Udo (2005): Die Kultur der Freiheit, Miinchen: C.H. Beck.

Ekardt, Felix (2005): »Weder Leitkultur noch multikultureller Relativismus.
Gerechtigkeit und gutes Leben in der Migrationsgesellschaft«. Kritische
Justiz 3, S. 248-261.

Ekardt, Felix (2006): »Woran scheitern bisher Generationengerechtigkeit und
Umweltschutz. Unter besonderer Beriicksichtigung kulturhistorischer
Faktoren (Grundrechtsgeschichte)«. In: Felix Ekardt (Hg.), Generationen-
gerechtigkeit und Zukunftsfihigkeit, Miinster: LIT, S. 27-54.

Ekardt, Felix (2007): Wird die Demokratie ungerecht? Politik in Zeiten der
Globalisierung, Miinchen: C.H. Beck.

Ekardt, Felix (2008): Theorie der Nachhaltigkeit. Rechtliche, ethische und
politische Zugénge, Baden-Baden: Nomos.

Ekardt, Felix/Richter, Cornelia (2006): »Ockham, Hobbes und die Geburt der
sikularen Normativitit. Zur Genese von Sikularitit, Individualitit und
Rationalitdt in Recht und Moral«. Archiv fiir Rechts- und Sozialphilo-
sophie 1, S. 552-570.

Forst, Rainer (2003): Toleranz im Konflikt, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Maclntyre, Alasdair (1998): Whose Justice?, Frankfurt am Main: Suhrkamp.

Sandel, Michael (1982): Liberalism and the Limits of Justice, Frankfurt am
Main: Suhrkamp.

313

- am 14.02.2026, 0810:56. /del OEEEm



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 0810:56.



https://doi.org/10.14361/9783839409596-011
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

