9. Kapitel:
Lacans Theorie des ,,moi* und ,,je*

1. Einordnung der Theorie in die Tradition

Die Differenz einer durch Objektivation einschlieSlich Ich-Objek-
tivation gekennzeichneten Dimension und einer ihr zugrun-
deliegenden, sie konstituierenden, von ihr aus aber nicht zu-
ginglichen vorobjektiven beschiftigt auch den franzosischen
Psychoanalytiker und Philosophen Jacques Lacan, wenngleich in
anderem Kontext. Lacan gehort der sogenannten 68er Generation
an, der nouvelle philosophie, die avantgardistisch die Postmoderne
einleitete. Seine Werke allerdings reichen bis in die dreiBBiger Jahre
zuriick. Das Charakteristikum dieser neuen Philosophie besteht
darin, daB3 sie auf der Basis von Nietzsche und Heidegger mit Vehe-
menz die Subjektivititstheorie der Neuzeit und Moderne bekdmpft,
die seit Descartes und der von ihm begriindeten rationalistischen
Tradition das verniinftige, freie, autonome Ich ins Zentrum geriickt
hat, das aufgrund unmittelbarer oder mittelbarer, intuitiver oder
reflexiver Selbstzuwendung sich selbst erfalit. An seine Stelle setzt
sie das Freudsche Es — das Unbewuf3te — und erklirt es in Fortset-
zung von Freuds These, dal das Ich nicht mehr Herr im eigenen
Hause sei, zum Kern des Menschseins. Das selbstherrliche Ich der
Tradition, das sich zum Mittelpunkt der Selbst- und Weltinterpreta-
tion erméchtigt hatte, wird demaskiert und auf den bloBBen Status
einer Objektivation zuriickgeschraubt, die nicht mehr positiv als
Erscheinung eines an sich Seienden mit Wahrheitsbezug, sondern
wegen der Entfremdung nur noch negativ als Maske, und zwar als
konstitutive, betrachtet wird, hinter der sich das wahre Subjekt ver-
birgt. Im anticartesianischen Sinne, unter Verkehrung der cartesia-
nischen Formel vom cogito ergo sum, heilst es daher bei Lacan: ,,Je
pense ol je ne suis pas, donc je suis oll je ne pense pas“ (,,Ich denke
da, wo ich nicht bin, also bin ich da, wo ich nicht denke*).! Da das

! J. Lacan: Ecrits, Editions du Seuil, Paris 1966, S. 517.

321

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denken ebenso wie das BewuBtsein iiberhaupt zur Sphire der Ob-
jektivation gehort, kennzeichnet ihr Gebrauch den Ort, an dem die
eigentliche, wahre Subjektivitit nicht gegenwairtig ist, wihrend da,
wo sie gegenwairtig ist, gerade nicht gedacht wird und kein Bewuf3t-
sein herrscht. Die eigentliche, wahre Subjektivitit wird indes fort-
gesetzt durch die Tradition des existere im Sinne Sartres und der
Existenzialisten oder auch des Seins im Sinne Heideggers.

Mit dieser Spannung zwischen einer durch Objektivation ge-
kennzeichneten Sphire und einer ihr zugrundeliegenden, sie kon-
stituierenden, aber von ihr aus nicht zuginglichen vorobjektiven
reiht sich Lacan prinzipiell in die Linie der von Husserl und Sartre
aufgezeigten Problematik ein, so daf3 sich trotz aller Differenzen
eine Entwicklung von Husserl iiber Sartre und die von ihnen beein-
flute Phinomenologie und Existenzphilosophie bis hin zu Lacan
und der Postmoderne nachweisen 1463t.

Speziell an Sartre kniipft Lacan mit seiner Terminologie von
»moi“ und ,je“ an, wobei er allerdings andere Akzente setzt als
jener. Wihrend Sartre in dem 1936 konzipierten Aufsatz La Trans-
cendance de 'ego mit dieser Unterscheidung auf die Differenz von
materialem und formalem Ich, von konkreter Inhaltsgesamtheit
und formalem Bezichungszentrum im Sinne Kants hinweist, be-
zeichnet Lacan im Stade du miroir — ebenfalls von 1936, publiziert
allerdings erst 1949 — damit die Differenz zwischen dem verobjekti-
vierten und in den Verstrickungen der Objektivation befangenen
Ich (,,moi*) und der wahren, eigentlichen Subjektivitit (,,je*), dem
»sujet vrai“, _sujet de I'inconscient”, ,sujet de la parole“. Sachlich
kniipft Lacans Unterscheidung eher an die These von Sartres Spit-
werk L’'étre et le néant an, derzufolge das menschliche Subjekt in
sich gespalten ist in ein objektiviertes Ich, das wie alle Objektiva-
tion Etwas, und zwar ein Bestimmtes, ist, und das nicht objektivier-
bare Subjekt, das sich in keine Bestimmung einfangen 146t und da-
her als nicht identifizierbar im eigentlichen Sinne ein Nichts ist und
den Ort absoluter Freiheit bezeichnet.

Ankniipfungspunkte an Husserl und die phdnomenologische Tra-
dition bestehen ebenfalls, zwar nicht an den Husserl der zweiten
Auflage der Logischen Untersuchungen und der Cartesianischen
Meditationen, der die Objekt- und Welterkenntnis auf die Konstitu-
tionsleistungen der im Ich zentrierten BewuBtseinsakte reduziert,
sondern auf den Husserl der ersten Auflage sowie der Phidnomerno-
logie des inneren Zeitbewufitseins, der in der Selbstkonstitution und
Selbsterscheinung des Bewuftseinsflusses die Problematik umreif3t,

322

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die zwischen dem konstituierten, objektivierten, also fest-gestellten
BewuBtseinsflul, der nur den Namen ,,ich“ trigt, und dem konsti-
tuierenden irreversiblen FluB besteht, der nicht objektivierbar und
thematisierbar ist und beziiglich dessen Husserl unsicher ist, ob er
ihn als UnbewuBtes belassen oder durch ein UrbewuBtsein fassen
soll. Als Horizontbewuftsein, funktionierende Intentionalitit oder
»passive Synthesis“ im Unterschied zur aktiven taucht das Unbe-
wulte auch in Husserls Spatphilosophie auf.

Selbst die These von der Phasenverschiebung in der Selbster-
scheinung des BewuBtseinsflusses sowie die ihr zugrundeliegende
retrospektive Objektivationsleistung in bezug auf den unbewuf3ten
Fluf3 aus der Phinomenologie des inneren Zeithewufitseins kehrt bei
Lacan wieder. Das Subjekt kann sich immer nur nachtriglich, d. h.
frithestens im nichstfolgenden Moment, nicht instantan im aktuel-
len Moment thematisieren und objektivieren, so dal3 es stets nach-
gewahrend ist und sich phasenverschoben zu objektivem Bewulf3t-
sein bringt. In Lacans Worten ausgedriickt, bedeutet das, daB das
Subjekt, das sich zu verbalisieren trachtet, und zwar mittels einer
Subsumption unter ein sprachliches Zeichen, ein ,,signifiant”, im
Moment des Zugriffs der Sprache sich schon verdringt hat und
nicht mehr an der Stelle befindet. Die sprachliche Fassung kommt
stets zu spét, so daf nicht das Selbst spricht, sondern die Sprache
spricht — nicht ick spreche, sondern es spricht:?

,Ce qu'il y avait 14 de prét a parler, — cecl aux deux sens que I'imparfait du
francais donne a I'il y avait, de le mettre dans I'instant d’avant: il était la et
n’y est plus, mais aussi dans 'instant d’aprés: un peu plus il y était d’avoir pu
y étre, — ce qWil y avait 13, disparait de n’étre plus qu'un signifiant.“ (,,Was es
hier an solchem gab, das zu sprechen sich anschickte — und dies in jener
zwiefachen Bedeutung verstanden, die das franzosische Imperfekt dem es
gab verleiht, es ndmlich in den gerade vergangenen Augenblick im Sinne
des ,es war da und ist nicht mehr* zu versetzen und es zugleich in den gerade
folgenden Augenblick im Sinne des ,nur ein wenig weiter und es hétte da
sein konnen‘ zu situieren, — was es hier gab, entschwindet und ist nur mehr
ein Signans.©)?

Dal3 Lacan auch auf andere Autoren — Philosophen, Psychoanaly-
tiker und Linguisten — als die bisher genannten rekurriert und von

2 Vgl. a.a.0., S. 413: ,ca parle“ und S. 688: ,,... ce n’est pas seulement "’homme qui
parle, mais ... dans ’homme et par 'homme ¢a parle. (,,... es ist nicht allein der
Mensch, der spricht, vielmehr ... spricht es im und durch den Menschen.*)

3 A.a.0, S. 840 (Ubersetzung H. Lang, [S. 265] siche Anm. 4).

323

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihnen vielfache Anregungen empfangen hat, die er freilich nicht
immer zu einer konsistenten Theorie ausbaut, aber als Folie kriti-
scher Auseinandersetzung benutzt, versteht sich. Gemeint sind ins-
besondere Lévi-Strauss mit seinem Strukturalismus sowie Saussure
mit seiner Sprachtheorie. So tritt Lacans Subjektspaltung nicht nur
im Rahmen der Wahrnehmungstheorie, sondern unter dem Einfluf3
Saussures auch im Horizont der Sprachtheorie auf. Die durch ,je”
bezeichnete Sphire der eigentlichen, wahren Subjektivitidt wird
mittels der Sprache prizisiert, so dal damit die Problematik der
Bezichung der Sprache zum Unbewulften, ja eigentlich die Proble-
matik der Ambivalenz der Sprache als Bewulit-Unbewubtes ins
Zentrum der Untersuchung riickt. Hermann Lang* hilt die Spra-
che, vor allem in ihrer Auftrittsweise als ,Rhetorik des Unbe-
wullten®, sogar fiir das Signifikante an Lacans Theorie. Die Ver-
schiebung der Problematik von der Wahrnehmungs- auf die
Sprachebene, die auch terminologisch feststellbar ist an der Erset-
zung der Begriffe ,,moi“ und ,,je” durch Umschreibungen, markiert
den Ubergang von der Friih- zur Spitzeit.

Lacans Theorie ist, abgesehen von ihrer Entwicklung, schillernd
und nicht selten widerspriichlich, was zum einen mit dem generel-
len Ansatz der Postmoderne zusammenhingt, der Vielheit, Hetero-
genitit, Widerspriichlichkeit u. 4. an die Stelle des Einheits-, Kon-
sistenz- und Kohidrenzdenkens setzt, zum anderen speziell mit
Lacans Uberzeugung, da8 die Wahrheit nicht in einer Adiquation
an die Realitit bestehe, sondern entsprechend Nietzsches These,
daB3 es nicht Tatsachen, sondern nur Interpretationen gebe?, in einer
Vielzahl heterogener Auslegungen und wechselnder Festlegungen,
was auch fiir das Ich gilt.

Es soll und kann nicht darum gehen, Lacans Theorie in ihrem
Facettenreichtum zu exponieren, was auch die Beriicksichtigung
ihrer Entwicklung vom Frith- zum Spitstadium verlangte, sondern
es soll und kann nur darum gehen, einen Problem- und Argumenta-
tionsstrang herauszugreifen, der sich mit der bisher aufgezeigten
Problematik der Schichtentheorie des Bewulitseins in Verbindung
bringen 1a63t.

* H. Lang: Die Sprache und das Unbewufite. Jacques Lacans Grundlegung der Psycho-
analyse, Frankfurt a. M. 1986, 2. Aufl. 1993. Ein Kapitel in seinem Buch lautet ,,Die
Rhetorik des UnbewuBten*, S. 108 ff.

5 Vgl. F. Nietzsche: Séimtliche Werke, kritische Studienausgabe in 15 Bde., hrsg. von
G. Colli und M. Montinari, Berlin, New York 1967-1977, 2. Aufl. 1988, Bd. 12, S. 315
(Der Wille zur Macht).

324

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Da die durch ,,moi“ und ,je“ indizierte Differenz des Subjekts
von Lacan unter zwei verschiedenen Perspektiven anvisiert wird,
erstens unter der des Imaginiren und zweitens unter der des Symbo-
lischen, ist damit die Gliederung der Exposition vorgegeben. Unter
der ersten Perspektive wird die Spaltung perzeptionstheoretisch an-
gegangen, indem das Ich als Wahrgenommenes, Bild, Vorstellung,
»image* aufgefait und entsprechend seinem Scheincharakter als
imaginir eingestuft wird, unter der zweiten sprachtheoretisch, in-
dem das Ich durch Sprachzeichen, die stets Symbole sind, bestimmt
wird. Es gilt also, das Verhéltnis zwischen ,,moi“ und ,,je“ sowohl
auf imaginir-illusiondrer Ebene in seiner Eigenart und seinen
Schwierigkeiten aufzuweisen wie auch auf symbolisch-illusionérer.

2. Das Spiegelstadium (,,stade du miroir®)

In der Entwicklung des Menschen, also genetisch, erfolgt die erste
Objektivation des Subjekts zum ,,moi“, wie Lacan in seinem Vor-
trag Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion von 1949 aus-
fithrt, im Sauglingsalter zwischen dem achten und sechzehnten Mo-
nat, wenn das Kleinkind, noch ganz im Zustand organischer
Insuffizienz, motorischer Diffusitit und Unkontrolliertheit, noch
ganz auf die Hilfe von auBlen angewiesen, sich das erste Mal im
Spiegel erkennt und dieses Ereignis einer Selbstidentifikation mit
dem jubilatorischen Ausruf und der Mimik des Aha-Erlebnisses be-
gleitet. Wihrend sich der Schimpanse, der dem Menschen néchst-
verwandte Primat, beim Anblick seiner selbst im Spiegel interesse-
los und gelangweilt abwendet, ist der menschliche Sidugling von
seinem Bild im Spiegel entziickt und versucht, dieses Erlebnis
stindig zu wiederholen.

,»Die jubilatorische Aufnahme seines Spiegelbildes durch ein Wesen, das
noch eingetaucht ist in motorische Ohnmacht und Abhéngigkeit von Pflege,
wie es der Sdugling in diesem infans-Stadium ist, wird von nun an — wie uns
scheint —in einer exemplarischen Situation die symbolische Matrix darstel-
len, an der das Ich (je) in einer urspriinglichen Form sich niederschligt, be-
vor es sich objektiviert in der Dialektik der Identifikation mit dem andern
und bevor ihm die Sprache im Allgemeinen die Funktion eines Subjektes
wiedergibt.¢

¢ J. Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der psycho-
analytischen Erfahrung erscheint, in: Schriften I, ausgewdhlt und hrsg. von N. Haas,

325

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Lacan beschreibt das Spiegelerlebnis ambivalent, positiv und nega-
tiv zugleich, positiv insofern, als der erste objektivierende Entwurf
des Subjekts im Spiegel vor dem Hintergrund einer ,,discorde pri-
mordiale”, einer urspriinglichen Fahrigkeit und Unkontrolliertheit
der Motorik, erfolgt und das Spiegelbild eine einheitliche leibliche
Gestalt zeigt, deren Teile geordnet und koordiniert sind und deren
Einheit und Ganzheit” die Turbulenzen der Bewegung unterzuord-
nen erlaubt, negativ insofern, als mit diesem Entwurf eines idealen
Ich zugleich eine Entfremdung des eigentlichen, wahren Subjekts
verbunden ist. Fiir Lacan stellt die Objektivation, in der die Leben-
digkeit der Leibmotorik verfestigt wird, gleichsam zu einem
,Panzer“® erstarrt, radikaler als fiir Husserl und Sartre, nicht nur
eine Selbsterscheinung des Subjekts mit Wahrheitsbezug dar, son-
dern eine Maskierung, hinter der sich das eigentliche Subjekt ver-
birgt. Das Ich-Objekt in seiner Einheit und Ganzheit wird so zu
einer Illusion. Wihrend sich das wahre Ich entzieht, dringt sich
das objektivierte Ich vor und wird zum Ort der Entfremdung und
des Mil3verstindnisses. Das ,,me connaitre erweist sich als ein
»~-méconnaitre“?, da die kaschierende Projektion des ,,moi“, die das
wahre ,je* verbirgt, dazu verleitet, das ,,moi” fiir die Ursache und
den Ursprung statt fiir den Effekt zu halten. Lacan versteht sich zu
der These, dal3 das ,,moi“ wesenhaft Verkennung seiner selbst sei.

»Das Spiegelstadium ist ein Drama, dessen innere Spannung von der Unzu-
langlichkeit auf die Antizipation iiberspringt und fiir das an der lockenden
Tduschung der rdumlichen Identifikation festgehaltene Subjekt die Phan-
tasmen ausheckt, die, ausgehend von einem zerstiickelten Bild des Korpers,
in einer Form enden, die wir in ihrer Ganzheit eine orthopéddische nennen
konnten, und in einem Panzer, der aufgenommen wird von einer wahnhaf-
ten Identitét, deren starre Strukturen die ganze mentale Entwicklung des
Subjekts bestimmen werden.“!

Dab es sich bei diesem ersten Objektentwurf um ein Bild des Ich im
Spiegel, um eine visuelle Einheit, eine ,,image”, handelt, erklirt La-
can entwicklungsphysiologisch aus der Prévalenz der visuellen

iibersetzt von R. Gasché, N. Haas, K. Laermann und P. Stehlin unter Mitwirkung von
Ch. Creusot, Weinheim, Berlin 1986, 3. Aufl. 1991, S. 61-70, bes. S. 64.

7 J. Lacan, a.a. 0., S. 64, spricht von der ,,totale[n] Form des Kérpers“ oder S. 65 von
der ,,Gestalt*.

¥ Vgl a.a.0., 8. 67.

® Vgl. H. Lang: Die Sprache und das Unbewufite, a.a.O., S. 246.

1 J. Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion ..., in: Schriften I, a.a.0.,
S.67.

326

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Funktion beim Kleinkind gegeniiber der retardierten Entwicklung
sensorisch-motorischer Fihigkeiten. Von hier legitimiert sich auch
der Name dieses Stadiums als imagindr. Der damit verbundene illu-
siondr-fiktive Charakter bleibt auch erhalten, wenn an die Stelle des
Imaginiren andere Reprisentanten, etwa sprachliche Symbole, tre-
ten.

Obgleich die Ich-Objektivation bei Lacan genetisch eingefiihrt
wird, ist sie weniger in diesem Sinne als vielmehr im ontologischen
gemeint. Sie bezeichnet eine permanente, konstitutive Seinsmog-
lichkeit des Menschen.

Mit dem Entwurf des Ich (,,moi*) in einem Anderen auBerhalb
seiner, dem Spiegelbild, hat es nicht sein Bewenden, vielmehr bildet
dieses die Basis fiir die Selbstidentifikation des Ich in den Anderen,
d.h. den anderen Personen, die die gesellschaftliche Dimension be-
zeichnen. Vor jeder gesellschaftlichen Identifikation und ihr zu-
grundeliegend bildet das Spiegelstadium das Modell fiir die Selbst-
erfahrung des Ich in den Anderen und damit auch fiir die Erfahrung
der Anderen als der Anderen.

In dieser Absicht rekurriert Lacan auf Hegels Exposition des Ver-
hiltnisses zweier SelbstbewuBitseine, wie es in der Phdnomenologie
des Geistes skizziert wird:

,,Es ist fiir das Selbstbewuf3tsein ein anderes SelbstbewuBtsein; es ist aufier
sich gekommen. Dies hat die gedoppelte Bedeutung; erstlich, es hat sich
selbst verloren, denn es findet sich als ein anderes Wesen; zweitens, es hat
damit das Andere aufgehoben, denn es sicht auch nicht das Andere als We-
sen, sondern sich selbst im Andern.“™

Die Dialektik dieses Verhiltnisses, die in der Gleichurspriinglich-
keit von Identitits- und Differenzerfahrung besteht, indem das Ich
im Anderen sich selbst erfihrt und zugleich die Distanz zum An-
deren qua Anderen wahrnimmt — und so auch umgekehrt —, fithrt
in psychoanalytischem Kontext zu einem besonderen Genre der In-
tersubjektivitit, das als Transitivismus bekannt ist. Lacan konkreti-
siert dieses Phinomen am Verhalten von Kindern, die, indem sie
ihre Rolle spielen, diese zugleich vertauschen.

»Das Kind, das schligt, sagt, es sei geschlagen worden; jenes, das das andere
stiirzen sicht, weint. Und ebenso lebt es in Identifikation mit dem anderen
die ganze Skala von Reaktionen des Sichbriistens und Sichzurschaustellens

' G. W. F. Hegel: Phinomenologie des Geistes, hrsg. von J. Hoffmeister, 6. Aufl. Ham-
burg 1952, S. 141.

327

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und macht dergestalt in seinem Gebaren eine strukturelle Ambivalenz evi-
dent: Knecht in Identifikation mit seinem despotischen Herrn, Schauspieler
in Gleichsetzung mit dem Zuschauer, Identifikation des Verfiihrten mit sei-
nem Verfiithrer.“'?

Die Positionen von Verfithrer und Verfiithrtem, Schauspieler und
Zuschauer, Herr und Knecht sind beliebig austauschbar, indem das
Kind sich in der Rolle des einen wie des anderen wihnt.

Da die narzifitischen Tendenzen des Selbst in dieser Identifika-
tion darauf zielen, sich ganz im Anderen wiederzufinden und so das
Andere in seiner Andersheit zu eliminieren — ein Verhalten, das
Hegel im Herrschafts-Knechtschaftskapitel der Phdnomenologie
des Geistes am Kampf zweier Iche oder SelbstbewufBtseine aufge-
wiesen hat, bei dem jedes nach dem Leben des anderen trachtet und
es auszultschen strebt —, wiirde die Realisation dieser Tendenzen
nicht nur zur Vernichtung des Anderen, sondern auch zu der des
eigenen Selbst fithren, da mit der Negation des Anderen die des
eigenen Selbst einhergeht. Der Narzif3 ist sich selbst sein grofter
Rivale. Um dieser Konsequenz des Spiegelstadiums zu entgehen,
ist das Spiegel-Ich (,,je spéculaire)*® aufzuheben in einem allgemei-
nern, sozialen Ich (,,je social“)* und der durch es geschaffenen so-
zialen Ordnung, wie sie durch die Sprache, durch den ,,ordre sym-
bolique®, konstituiert wird.

Die Schwierigkeiten dieser Ausfithrungen sind uniibersehbar und
erweisen sich bei genauerer Betrachtung als Inkonzinnititen bzw.
nicht voll durchdachte und nicht stringent entwickelte Theoriean-
sdtze. Zunéchst fillt auf, daB3 die Selbstfindung des Kleinkindes im
Anderen, im Spiegelbild, und die Selbsterkenntnis des Ich in den
Anderen im sozialen Kontext etwas vollig Heterogenes sind: Im
ersten Fall handelt es sich um eine Konstitutionsleistung, in der
allererst ein objektives Ich aus einer priaobjektiven, noch nicht kon-
stituierten Schicht erzeugt wird, im zweiten Fall um eine Identifika-
tionsleistung, die zwei oder mehrere bereits konstituierte Iche oder
Selbstbewubtseine voraussetzt. Den Unterschied scheint Lacan
selbst empfunden zu haben, wenn er konzediert, daf3 die zweite

2 T Lacan: Ecrits, a.2.0., S. 113 (Ubersetzung von H. Lang).

13 J. Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, in: Schriften I, a.a.0.,
S. 68.

* Ala.O.

328

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Theorie erst auf der Basis der ersten im Augenblick ihrer Vollen-
dung®® moglich wird.

Hieraus ergeben sich gerade fiir das erste Theorem weitere Kom-
plikationen. Wenn Lacan die Selbstfindung des Sduglings in der
Leibimago am Leitfaden des Spiegelstadiums und unter Heranzie-
hung der Spiegelterminologie beschreibt, die aus der Reflexions-
theorie des Selbstbewulitseins stammen und, wie die wiederholten
Darlegungen in diesem Buch gezeigt haben, ein bereits konstituier-
tes Ich oder SelbstbewuBtsein einschlieflich seines Wissens von der
Subjekt-Objekt-Einheit und -Identitidt voraussetzen, um mit seinem
Abbild im Spiegel iiberhaupt identifizierbar zu sein, dann stellt dies
nicht nur eine inadiquate Terminologie dar, sondern auch eine
sachliche Konfundierung von Reflexions- und Konstitutionstheorie.
Denn im Siduglingsstadium ist noch kein konstituiertes Selbstbe-
wulitsein vorhanden, das sich im Spiegel wiedererkennen konnte,
vielmehr geht es darum, da} sich der Saugling erst auf ein einheit-
lich organisiertes Ich hin entwirft.

Auch die Redeweise von der Maskierung des Subjekts (,,je) im
Ich (,,moi“) und von der Entfremdung des Selbst erscheint unange-
messen, da sich entfremden und verbergen nur kann, was bereits
erschlossen und entborgen ist.

Uberhaupt entbehrt die Darstellung der Ambivalenz des Sich-
EntiduBerns und Sich-Verbergens, des Selbstentzugs bei gleichzeiti-
ger Objektkonstitution jeder Plausibilitét, da sie nur von einem ar-
chimedischen Standpunkt aus erfolgen koénnte, der beide Ebenen
bereits objektiviert haben miifite, um sie miteinander vergleichen
zu konnen. Ein solcher Standpunkt mag zwar fiir den Psychoanaly-
tiker in bezug auf den Sdugling gelten, nicht jedoch fiir das sich
selbst konstituierende und objektivierende Subjekt, d.h. fiir die
Letztbegriindungsdimension, der auch der Analytiker angehort,
weil hier die Konstitutionsleistung in einer petdfaocig €lg diro
vévog besteht.

Selbst wenn man davon ausgeht, da3 Lacan zunichst gar nicht
eine Identifikationstheorie im Sinne einer Wiedererkenntnis des
Ich im Spiegelbild, sondern eine Konstitutionstheorie mit der Bil-
dung eines Ich aus einem Nicht-Ich intendiert und dies durch Ab-
grenzung der einheitlich organisierten Leibimago von der diffusen,
unorganisierten Leiblichkeit zum Ausdruck zu bringen sucht, ist die
Substitution der vom Bewultsein aus ginzlich unzuginglichen Sub-

5 Vgl a.a.O.

329

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

jektdimension durch die Leiblichkeit illegitim. Dariiber kann auch
die Tatsache nicht hinwegtiuschen, daB die Korperlichkeit und Mo-
torik in ihrer Unkontrolliertheit, Diffusitdt und Vieldeutigkeit eine
gewisse Ahnlichkeit mit der Indifferenz und Offenheit der subjek-
tiven Ursprungsdimension aufweisen. Insbesondere die Rede vom
»zerstiickelten Bild des Korpers“ sowie der Vergleich dieser
Dimension mit der Malerei des Hieronymus Bosch", dessen exo-
skopische Darstellung isolierter, desintegrierter Glieder, gefliigel-
ter und bewaffneter Organe zwangsneurotische Visionen und
Traume einfangen, lassen die ganze Inadiquanz der Deskription
erkennen; denn auch losgeloste Glieder und ein zerstiickelter Kor-
per sind Objekte, die auf der priobjektiven Ebene noch nichts zu
suchen haben. Die Konstitutionsebene ist vom objektivierenden
BewuBtsein aus vollig unzuginglich und unbestimmt, und es bleibt
abzuwarten, ob die Weiterentwicklung der Konstitutionstheorie zur
symbolischen mittels der Sprachtheorie bei Lacan weitertrigt.

3. Das symbolische Verhiltnis

Das zweite Stadium von Lacans Beschreibung des Verhiltnisses
von Uneigentlichem und Eigentlichem, das auf der ersten Stufe
durch ,,moi“ und ,,je* ausgedriickt war und allgemein als Bewulf3tes
und Unbewulites charakterisiert werden konnte, ist durch Lacans
Sprachtheorie gekennzeichnet und erweist sich so dem ersten, ima-
gindren Verhiltnis gegeniiber als weiterbestimmt, als imaginir-
symbolisches Verhiltnis. Es bildet die Fortsetzung und Erweiterung
auf sprachlicher Ebene. Die Sprache bezeichnet jene Dimension,
die als das Allgemeine das individuelle, separate ,,je spéculaire*
iibersteigt und dieses in einem ,,je social“ auffingt. Ihre Allgemein-
heit erschopft sich allerdings nicht darin, die Intersubjektivitit und
wechselseitige Anerkennung der Iche (Selbstbewuftseine) zu er-
moglichen, welche sich im ersten Stadium aufgrund der narzif3ti-
schen Tendenzen aufzuheben drohten, sondern ihre Funktion zielt
darauf, die Ebene des ,,moi“, der Objektivitit, der Entfremdung
und Uneigentlichkeit, die immer auch die Dimension der Rationali-
tidt, Grammatik und Logik und damit des verstindigen, konsisten-
ten und kohirenten Diskurses ist, hinter sich zu lassen. Sie erfiillt

¥ A.a.0.,8S.67.

17 Vgl a.a.O.
330

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

damit zwei Aufgaben, zum einen die des Uberstiegs iiber die Ein-
zelheit und Besonderheit in Richtung auf die Allgemeinheit der In-
tersubjektivitit und zum anderen die des Uberstiegs iiber die sich
auf der Ebene des objektivierten ,,moi“ abspielende Intersubjekti-
vitdt in Richtung auf eine noch dahinter liegende Dimension. Lacan
operiert hier mit einer aus der Gestaltpsychologie bekannten Denk-
figur, ndmlich der, daf3 das Ganze mehr als die Summe der Teile ist
und durch diese nicht eingeholt werden kann. Die Sprache scheint
sich damit als Indiz fiir die Sphire der eigentlichen, wahren Subjek-
tivitidt anzubieten, die vom Bewulitsein aus unzuginglich und un-
bewult ist. Sie scheint qualifiziert zu sein, jenen Verstehenshorizont
zu erschlieBen, der das objektivierende Denken und BewuBtsein
iibersteigt.

Zur Demonstration fiihrt Lacan in Ecrits'® ein Dialogschema zwi-
schen zwei Partnern an, das die menschliche Kommunikation ver-
sinnbildlichen soll.

(Es) S > @)utre

(moi)a < @utre
S=sujet a=moi a =autre A =IAutre

In diesem Schema bezeichnen S und A die eigentlichen Subjekte:
S das Subjekt des Patienten und A den ,,grand Autre”, den Analy-
tiker, a und a’ jeweils das ,,moi“ des Patienten S und das ,,moi* des
Psychoanalytikers. Dem Dialog zwischen den eigentlichen Subjek-
ten S und A ist der Dialog ihrer Objektivationen vor- und zwischen-
geschaltet; denn indem ein Partner den anderen anspricht, spricht
er zunichst dessen objektiviertes Ich an, und ebenso der andere.

& I Lacan: Ecrits, a.2.0., S. 53 und 548. Vgl. L. Ferry und A. Renaut: Antihumani-
stisches Denken. Gegen die franzosischen Meisterphilosophen (Titel der franzésischen
Originalausgabe: Essai sur I'anti-humanisme contemporain, Paris 1985), aus dem Fran-
zosischen von U. Bokelmann, Miinchen, Wien 1987, S. 208 ff.

331

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zwar visiert jedes Subjekt das wahre, eigentliche andere Subjekt an,
mufB sich aber zunichst mit dessen Schatten begniigen, da das wah-
re Subjekt durch eine Sprachbarriere getrennt ist.” Die bewulite
Sprachbezichung ist immer eine imaginidre und entfremdete zwi-
schen a und a’, also zwischen Individuen, die nicht wissen, was sie
sagen, und auch nicht wissen, dal3 sie es nicht wissen. So macht das
Modell nicht nur deutlich, daf3 es immer des Umweges iiber die
imaginire Beziehung a — a’ bedarf, um zur eigentlichen Beziehung
S— A vorzudringen, welche die erstere transzendiert, sondern auch,
daB mit Schwierigkeiten zu rechnen ist, wenn der behauptete Uber-
stieg iiber das indirekte Gesprich zum direkten erwiesen werden
soll. Wie kann die Sprachmauer mit ihrer Abwehr- und Wider-
standsfunktion iiberwunden werden?

Die Sprache kann diese ihr von Lacan zugeschriebene Funktion
des Transzensus nur erfiilllen, wenn sie in einer Weise aufgefal3t
wird, die zur gingigen Sprachauffassung quer liegt. Dazu muf3 La-
can gegen die klassische rationalistische Sprachtheorie angehen,
wie sie von Leibniz iiber Husserl bis zu Pawlow vertreten worden
ist und auch heute noch weitgehend herrscht. Thr Spezifikum be-
steht in der Eins-zu-eins-Relation zwischen Wort und Sache. Das
Sprachzeichen — sei es das phonetische oder graphische — indiziert
hiernach in eindeutiger und exakter Weise die Sache. Sprache wird
aufgefaBit als Explikation und Verlautbarung eines die Sache erfas-
senden Denkens, das Denken seinerseits gleichsam als leises Spre-
chen.

Anders bei Lacan. Bei ihm hat das Wort keine eindeutige Bezie-
hung, sondern eine mehrdeutige. Unter Rekurs auf die platonische
Einsicht aus dem Kratylos, dal die Bedeutung eines Wortes erst aus
dem Kontext der Rede erhellt und sich mit dessen Sinn dndert, wo-
bei die These zugrunde liegt, da3 das Ganze friiher ist als die Teile
und diese bestimmt, nicht umgekehrt, betrachtet Lacan das Wort als
»~Bedeutungsknoten“ im symbolischen Sinne, nicht als Zeichen oder
Signal im zeichen- oder signaltheoretischen Sinne. , Le mot n’est pas
signe, mais neeud de signification. (,,Das Wort ist nicht Zeichen,
sondern Bedeutungsknoten.“)* Es hat keinen abgegrenzten, wohl-
definierten Sinn, sondern erdffnet eine Bedeutungsvielfalt, die mit
dem jeweils sprachlich artikulierten Weltverstindnis variiert.

¥ Vel. 1. Lacan: Das Seminar (Titel der franzosischen Originalausgabe: Le Séminaire,
Livre II, Paris 1978), Olten 1980, S. 310.
20 J Lacan: Ecrits, a.a.0., S. 166.

332

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Grundlage fiir diese Sprachtheorie bilden Erfahrungen des
alltdglichen Sprachgebrauchs, die in der psychoanalytischen Praxis
gesteigert zutage treten. Bekannt ist jedem Psychiater die Form der
Negation, der Leugnung und Bestreitung von Sachverhalten. Gera-
de in diesen Abwehrmechanismen dokumentiert sich aber die Exi-
stenz der geleugneten und bestrittenen Sache. Freud hat die Art,
wie Patienten in der psychoanalytischen Praxis ihre Beobachtungen
vortragen, beispielsweise eine im Traum erschienene Person negie-
rend mit den Worten identifizieren: ,Die Mutter ist es nicht“*, mit
dem Hinweis kommentiert, daf} die Verneinung gerade die Weise
sei, das Verdringte zur Kenntnis zu nehmen. Ebenso ist von der
Zensur, sei es der politischen oder psychoanalytischen, bekannt,
daB3 das Ausgelassene, Unterdriickte, Verstellte, Verschobene gera-
de das Wichtigste ist. Die Liicken, Verstellungen und Umschwei-
fungen markieren das Eigentliche und Interessante. Die Wahrheit
steht zwischen den Zeilen und verschafft sich auch gegen den mani-
festen Text Gehor, straft also das Gedruckte oder Gesagte quasi
Liigen.”

Es sind die von Freud aufgezeigten Phinomene des Traumes, des
Witzes und der Fehlleistungen wie des Vergessens von Namen, der
Hysterie, der Angst, der Zwangsneurosen®, die vorziiglich diesen
Sachverhalt belegen. Sie erschliefen einen Verstehenshorizont,

2 8. Freud: Gesammelte Werke, chronologisch geordnet, hrsg. von A.Freud u.a.,
17 Bde., London 1940-1952, wiederholte Aufl. Frankfurt a.M. plus Registerbd. 18
und Nachtragsbd., Bd. 14, S. 11.

% Bis in die Sprach- und Stilformen der antiken Rhetorik hinein, etwa die Tropen
eines Quintilian, reichen die Verstellungen und Verdichtungen, die Auskunft iiber
das Eigentliche geben. Vgl. J. Lacan: Ecrits, a.a. O., S. 268: ,Ellipse et pléonasme, hy-
perbate ou syllepse, régression, répétition, apposition, tels sont les déplacements syn-
taxiques, métaphore, catachrése, antonomase, allégorie, métonymie et synecdoque, les
condensations sémantiques, ol Freud nous apprend a lire les intentions ostentatoires
ou démonstratives, dissimulatrices ou persuasives, rétorsives ou séductrices, dont le
sujet module son discours onirique.“ (,,Ellipse und Pleonasmus, Hyperbaton und Syl-
lepsis, Regression, Wiederholung, Apposition — solcher Art sind die syntaktischen
Verschiebungen; in Metapher, Katachrese, Antonomasie, Allegorie, Metonymie und
Synekdoche finden sich die semantischen Verdichtungen. Freud lehrte uns, darin
ostentative und demonstrative Intentionen zu lesen, Intentionen, die verschleiern
oder iiberreden wollen, Intentionen, die auf Vergeltung oder Verfithrung aus sind —
Intentionen, deren sich das Subjekt zur Modulation seiner Traumsprache bedient.”
(Ubersetzung von H. Lang)

% Vgl. S. Freud: Die Traumdeutung, in: Gesammelte Werke, a.a. O., Bd. 2/3; ders.: Zur
Psychopathologie des Alltagslebens (Uber Vergessen, Versprechen, Vergreifen, Aber-
glaube und Irrtum), a.a. O., Bd. 4; ders.: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewuf3-
ten, a.a.0., Bd. 6.

333

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der sich mit der konsistenten und kohidrenten Form der rational
strukturierten grammatikalischen Sprache nicht deckt, also vom
Denken und Bewultsein aus nicht zu fassen ist und damit das Un-
bewufite darstellt.

Dies mag an einem Beispiel erldutert werden, an dem von Hein-
rich Heine in seinen Reisebildern dargestellten Lotteriekollekteur,
der sich seiner guten Beziehungen zum reichen Baron Rothschild
rithmt und sich schlieSlich zu den Worten ereifert: ,,Und so wahr
mir Gott alles Gute geben soll, Herr Doktor, ich saf3 neben Salo-
mon Rothschild und er behandelte mich ganz wie seinesgleichen,
ganz familliondr.* Was sich zunichst wie ein zufilliger lapsus lin-
guae anhort, offenbart sich als das eigentlich Relevante, als Trauma
des von den Herablassungen des Millionérs verletzten Lotteriekol-
lekteurs. Hinter der Gestalt des letzteren steht der Dichter Heinrich
Heine, hinter der des Baron Rothschild sein reicher Onkel Salomon
Heine, dessen ,familliondre” Herablassungen ihn stets mit Bitter-
keit erfiillten. Indem die Metapher ,,famillionér” den durch die Be-
wulltseinsintention hergestellten expliziten Sinn stort, verschafft
sich das Spiel der Sprache des Unbewufiten Gehor. Das Unbewulite
ist fiir Lacan die Rede des Anderen?®, von dem her das Bewuf3tsein
seine Botschaft in verschliisselter, verstellter Form empfingt. So
weist die Sprache fiir Lacan iiber die bewufite Dimension hinaus
ins Unbewufte.

Das Problem der Relation ,,Sprache — Unbewulf3tes“, das hier von
seiten der Sprache entfaltet wurde, 146t sich auch von seiten des
Unbewufiten, der eigentlichen Subjektsphire, angehen.

Angesichts der Tatsache, daB fiir Lacan die Objektivation des
»je” zum ,moi“ stets mit Entfremdung und Verstellung und inso-
fern mit Maskierung verbunden ist, stellt sich die Frage, ob das ei-
gentliche, wahre Subjekt iiberhaupt zugénglich sei, und wenn ja, auf
welche Weise. Die beiden traditionellen Wege zur Selbsterfassung
des Ich scheiden a limine aus, sowohl der unmittelbare durch ein
immediates Bewuf3tsein — nenne man es Urbewuf3tsein wie Husserl,
préreflexives cogito wie Sartre, [llumination oder anders — wie auch
der mittelbare, reflexive iiber Denkformen, bestehe er in Selbstre-
flexion (cogito) oder Introspektion, in Selbstthematisierung, Selbst-

24 S. Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewufiten, a.a.0., Bd. 6, S. 14.
5 J. Lacan: Ecrits, a.a.0., S. 379: ,Pinconscient, c’est le discours de I'Autre“ (,,das Un-
bewuBte ist die Rede des Anderen®).

334

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

objektivation oder wie immer. Der erste ist fiir Lacan eine romanti-
sche Illusion, der zweite filhrt bekanntlich zur Selbstentfremdung
und Verbergung des eigentlichen Subjekts, dadurch daf3 er eine be-
stimmte, ndmlich die objektive Seite zum Vorschein bringt, die sub-
jektive jedoch verhiillt. Beide Modelle stimmen darin iiberein, daf3
sie die Einheit des Ich voraussetzen, das erste die unmittelbare,
noch nicht in die Differenz von Subjekt und Objekt auseinander-
getretene, das zweite die in sich gespaltene, aber dennoch zur Iden-
titdt zusammengeschlossene. Gerade die letztere Moglichkeit be-
zweifelt Lacan, indem er die Differenz, die Spaltung des Ich, die
Uneinheit in der Objektivation akzentuiert. So bleibt fiir ihn nur
eine dritte Moglichkeit, ndmlich auf dem Boden des Strukturalis-
mus mit seiner Annahme objektiver, subjektunabhéngiger Struk-
tursysteme die Sprache heranzuziehen, die nicht nur einen iiber-
individuellen Charakter hat, sondern auch, wie das Phinomen der
Negation zeigt, das hinter dem Denken liegende Verdringte, Un-
bewulte erschlief3t.

In diesem Zusammenhang ist nach dem genauen Verhiltnis von
Sprache und Unbewuf3tem zu fragen. Ist ihre Bezichung so zu den-
ken, dal3 die Sprache, und zwar nicht nur die logisch kohirente,
grammatikalisch strukturierte Zeichensprache, wie sie im bewul3-
ten, objektivierten Ich (,,moi*) ihren Niederschlag findet, sondern
die Symbolsprache, in der die Worte als Symbole und Bedeutungs-
knoten mit flichendeckendem Verweisungscharakter fungieren,
mit dem UnbewuBten zusammenfillt, so dafl beide unterschiedslos
eins sind, oder so, dall das Unbewufite Subjekt der Sprache ist? Im
ersten Fall wire das Unbewubte selbst sprachlich strukturiert. Es
wire der Gesamtkomplex von Sprachstrukturen, die Totalitdt von
Bedeutungsintentionen, gleichsam das potentielle unendliche Sym-
bolsystem, von dem im Bewultsein und seiner objektiven Ich-Vor-
stellung stets nur ein Teil aktualisiert und expliziert wire. Im zwei-
ten Fall wire das Unbewufite als Subjekt der Sprache von der
Sprachstruktur noch verschieden, zwar nicht im Sinne des gingigen
Substanz-Akzidens-Modells, das eine selbstindige, fiir sich exi-
stenzfihige Substanz unterstellt, die unter anderen Eigenschaften
auch die der sprachlichen Verlautbarung hitte, sondern im Sinne
des franzésischen ,sujet“-Begriffs, den Lacan anstelle des Subjekt-
begriffs praferiert. ,,Sujet betont mehr noch als ,Subjekt” (von
lateinisch subicere = ,unterwerfen”) das der Bestimmung Ausge-
setzte, Unterstellte, das, was eine Gestaltung erfahrt und dieser zu-
ginglich ist. Im Titel einer Schrift spricht Lacan von Subversion du

335

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sujet et dialectique du désir dans l'inconscient freudien®, was nichts
mit subversiven Kriften im gewdhnlichen Sinne zu tun hat, sondern
mit der Unterwerfung unter Sprachstrukturen. ,Sujet” meint im
Franzosischen auch den der Behandlung unterworfenen und ausge-
setzten Patienten. Nach diesem Modell triige das Unbewufite als
Subjekt die Sprache und verkiindete sich durch sie hindurch; die
Sprache ihrerseits wire Reprisentant des Unbewuf3ten, das sich in
ihr und durch sie offenbarte.

Zum besseren Verstidndnis legt sich der Vergleich mit Platons
ymea-Konzeption aus dem Timaios nahe, die eine unsichtbare,
form- und gestaltlose, aber allempfingliche Materie unterstellt,
welche gleichwohl den Grund aller Bestimmung und Formung
durch die Ideen abgibt, oder auch der Vergleich mit der gestaltpsy-
chologischen Unterscheidung von Figur und Grund. Wie der Grund
ein offenes, unbegrenztes und unbestimmtes Feld ist, das sich nur in
einem unendlichen Prozef3 der Gestaltwerdung epistemologisch er-
schlieB3t, so stellt auch das Unbewuf3te den Ermoglichungsgrund des
symbolisch strukturierten Ordnungssystems dar. Und wie sich zwi-
schen je zwei Figuren, z. B. Striche auf einer Linie, stets weitere ein-
fiigen lassen, ohne dal3 das Intervall je erschopft wird, so verhilt es
sich auch bei den Sprachstrukturen. In und mit jeder Fixierung
durch die Striche tritt der Grund hervor, aber so, daf3 die Moglich-
keit und Notwendigkeit weiterer Fixierung bestehen bleibt. Das In-
tervall bezeichnet die Leerstelle, die Abwesenheit, sei es von Stri-
chen, sei es von Sprachsymbolen, ihr Noch-nicht-Gesetztsein. Wenn
Lacan den Symbolen einen differentiellen Charakter zuspricht, so
deshalb, weil er damit anzeigen will, daf sie Bestimmungen und so-
mit Differenzierungen eines indifferenten Grundes sind. In jeder
dieser Setzungen wird unbewuf3t der Grund mit présent.

Auch der Vergleich mit der existenzialistischen Seinskonzeption
Sartres legt sich nahe, die das existere als ekstatisches Heraustreten
des Seienden aus dem Nichts versteht, ebenso mit Heideggers seins-
geschichtlicher Konzeption, die das Da der menschlichen Existenz
(des Daseins) als Lichtung des Seins, als Offenbarkeit desselben
nimmt. Entbergung hat zur Kehrseite Verbergung, Lichtung ist
nicht ohne gleichzeitige Verdeckung méglich. Und genau diesen
Sachverhalt dokumentiert auch die Sprache, die in eins Entbergung
und Verbergung ist, BewuBtsein auf dem Untergrund des Unbe-

% A.a.0.,8.793-827.

336

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wuliten. Sprache hat zwei Seiten, eine sichtbare und eine unsichtba-
re, die man als Vorder- und Riickseite bezeichnen kann.

Beide Interpretationsmodelle, sowohl das erste, das den Zusam-
menfall von Sprache und UnbewuBtem akzentuiert, das Unbewul3-
te als Sprache auffaf3t, wie auch das zweite, das das Unbewulfite als
Subjekt der Sprache nimmt und eine Sprache des Unbewuf3ten un-
terstellt, fiir deren Priferenz es bei Lacan keine eindeutigen Ent-
scheidungsinstanzen gibt — einmal betont er die Identitédt von Spra-
che und Unbewuftem und hélt es fiir seinen originalen Beitrag, das
Unbewufte selbst als sprachlich strukturiert angesetzt zu haben?,
ein andermal weist er mit dem Gebrauch des ,,sujet*“-Begriffs in die
entgegengesetzte Richtung —, stimmen darin iiberein, daB sie von
einer bewuliten sprachlichen Bestimmung, wie sie sich im ,,moi”
manifestiert, auf dem Hintergrund eines unbewuf3ten, unbestimm-
ten Feldes ausgehen. Wenn es bei Lacan in der fiir seine Spitzeit
typischen Formel heift: ,,Un signifiant c’est ce qui représente le
sujet pour un autre signifiant“ (,,Ein Signans ist gerade solches, das
fiir und in bezug auf ein anderes Signans das Subjekt reprisen-
tiert*)*, so dokumentiert sich hierin der unendliche Proze$ der Be-
stimmung, der, indem er sich auf dem Boden des Bestimmungslosen
— des Subjekts — vollzicht und eine Bestimmung nach der anderen
setzt, eine an die andere als Subjekt verweist und dennoch kein
letztes Subjekt anzugeben vermag. Der Verweis aufeinander ist ge-
rade der Hinweis auf eine zugrundeliegende unfaibare Subjektivi-
tit, die sich in keinem bestimmten Subjekt erschépft. Mit anderen
Worten, der Grund als Zugrundeliegendes jeder Bestimmung lduft
dieser immer schon voraus und stellt ein unerschopfliches Reser-
voir fiir Bestimmung dar. Sprache und Subjekt verhalten sich zuein-
ander wie Geschlossenheit und Offenheit, Differenz und Indiffe-
renz.

7 Vgl. z.B. Anm. 25.

% A.a.0, S. 819, vgl. auch S. 835: , L’effet de langage, c’est la cause introduite dans le
sujet. Par cet effet il n’est pas cause de lui-méme, il porte en lui le ver de la cause qui le
refend. Car sa cause, c’est le signifiant sans lequel il n’y aurait aucun sujet dans le réel.
Mais ce sujet, c’est ce que le signifiant représente, et il ne saurait rien représenter que
pour un autre signifiant ...* (, Die Wirkung der Sprache ist die ins Subjekt eingebrach-
te Ursache. Aufgrund dieser Wirkung ist es nicht Ursache seiner selbst; in ihm nagt
vielmehr der Wurm einer Ursache, der es spaltet. Denn die Ursache des Subjekts ist
das Signans, dessen es bedarf, damit iiberhaupt ein Subjekt im Realen Existenz ge-
winnt. Doch dieses Subjekt ist gerade ein solches, das mittels eines Signans reprasen-
tiert wird, und dieses vermochte nicht zu reprasentieren, es sei denn fiir und in bezug
auf ein anderes Signans ...“) (Ubersetzung von H. Lang)

337

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit ist der Zerfall des Subjekts vorprogrammiert: Das Subjekt,
das sich entweder in der Sprache manifestiert oder gar die Sprache
selber ist, zerfillt in ein ,,sujet de 'énoncé” und in ein ,sujet de
I’énonciation” , d.h. in ein Subjekt des Ausgesagten und in eines
des Aussagens. Es ist in sich ambivalent, gespalten in ein Bewulf3tes
und in ein UnbewuBtes.

Damit taucht das Problem auf, wie die Rede von einem einzigen
Subjekt gerettet werden kénne. Loste die Selbstintuitions- und
Selbstreflexionstheorie das Problem im Ausgang von der Einheit
und Identitit des selbstbezogenen Ich durch interne Diremption,
so wird dieser Losungsvorschlag unmoglich, wenn von einer Diffe-
renz ausgegangen wird, die unter diversen Namen ,,clivage®, ,,divi-
sion“, ,refente” bei Lacan auftritt. Wie lassen sich ein objektiviertes
geschlossenes Ich (,,moi“) und ein unendlich offenes, als Ermog-
lichungsgrund der Strukturen gedachtes Feld (,,je*) vereinen? Wie
143t sich iiberhaupt von einer Einheit sprechen, wenn der eine Teil
»sujet barré“, versperrtes, durchgestrichenes, unfafibares Subjekt
ist?® Noch anders gefragt: Wie 14t sich tiberhaupt eine Einheit be-
haupten, wenn das Sprechen die eigentliche Sache ,,totschligt”, sie
zum Verschwinden bringt, um sich selbst zu prisentieren? An die
Stelle des Einheitsdenkens tritt ganz im Sinne der Postmoderne das
Differenzdenken.

Hieraus resultieren weitere Probleme. Wenn der Grund nicht nur
umfangsmiBig weiter ist als das Bestimmte, sondern sich wesenhaft
einer Fixierung widersetzt, wird die fokussierende und prizisieren-
de Redeweise von einem einzelnen Ich-Subjekt (,,je”) fragwiirdig.
Denn die Dimension der Subjektivitit ist dann nicht mehr auf das
einzelne personale Ich beschrinkt, sondern bildet die Sphire von
Subjektivitit iiberhaupt, die traditionell mit dem Absoluten oder
Gott identifiziert wird. Auf ihrem Boden sind unendlich viele Ein-
zelsubjekte moglich.

Eine andere Deutung, die die objektivierende Bestimmung be-
trifft, ist die, da3 auf einem solchen Untergrund bzw. in einem sol-
chen Horizont eine unendliche Mannigfaltigkeit von Bestimmun-
gen moglich wird, die Lacans Theorie in die Ndhe von Nietzsches
These riickt: ,, Tatsachen gibt es nicht, nur Interpretationen.“* Das

» L. Ferry und A. Renault: Antihumanistisches Denken, a.a. 0., S. 203, weisen auf das
Wortspiel ,,il se barre” = ,,es haut ab* hin.
% Vgl. F. Nietzsche: Samtliche Werke, a.a.0., Bd. 12, S. 315 (Der Wille zur Macht).

338

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wesenhaft Unbestimmte 1463t sich nur durch eine stdndig fortschrei-
tende Reihe von Interpretationen fassen, hinter der sich das eigent-
liche Subjekt, wie es auch und gerade den Psychoanalytiker inter-
essiert, verbirgt.

Und noch ein Problem schlie3t sich an. Die Exposition der Spra-
che, sei es als Sein des UnbewulBten, sei es als Manifestation und
Reprisentation desselben, erfolgt im Horizont der Thematisierung
und Objektivation. Sie ist immer schon bewuf3t, objektiviert. Wenn
Lacan diese Ebene als ,,sujet de I’énonciation” charakterisiert oder
als Ensemble von Signantien®, so iibersieht er, daf3 sie bereits the-
matisierter Gegenstand ist und somit der Ebene des ,,énoncé* bzw.
des ,signifié¢“ angehort. Die Beschreibung der Sprache in ihrer
Funktion als Deutung bzw. als Subjekt des Deutens geschieht be-
reits in der Perspektive des Gedeuteten bzw. des Ausgesagten.

Wenn im Horizont der Letztbegriindung die Sprache bzw. das
Subjekt der Sprache irgendwann auch iiber sich selbst sprechen
muf3 und in der Funktion des Thematisierten wie des Thematisie-
renden auftritt, wird ein Selbstbezug mit all seinen Schwierigkeiten
unausweichlich. Er begegnet dann entweder in der unmittelbaren
Selbstintuition oder in der vermittelten Selbstreflexion oder, da
der thematisierende Akt retrospektiv ist und sich erst im nidchsten
Schritt auf sich beziehen kann, in der Selbstreflexion mit zeitlicher
Phasenverschiebung, die einen unendlichen Prozef3 der Selbstein-
holung initiiert, der immer auch ein Prozef3 des Selbstentzugs ist.
Damit tauchen ungewollt auch hier in dem ganz anderen, postmo-
dernen Kontext jene bekannten Probleme der Selbstreferenz auf,
die hinreichend erortert wurden. Andernfalls miite man auf den
Versuch einer Selbsteinholung génzlich verzichten und es beim Be-
zug eines Etwas auf ein vollig Anderes, d.h. bei einem totalen Zer-
fall der Person belassen — einer Differenz zwischen ,,moi* und ,,je”,
angesichts der nicht einmal ihre Bezichung aufeinander plausibel
ware.

% Vgl. I. Lacan: Ecrits, a.a.0., S. 818: ,,trésor du signifiant*,

339

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. Access - [ EEm—



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

IMttps://dol.org/10.5771/9783405097024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53.



https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Einordnung der Theorie in die Tradition
	2.  Das Spiegelstadium („stade du miroir“)
	3.  Das symbolische Verhältnis

