
9. Kapitel:
Lacans Theorie des „moi“ und „je“

1. Einordnung der Theorie in die Tradition

Die Differenz einer durch Objektivation einschließlich Ich-Objek- 
tivation gekennzeichneten Dimension und einer ihr zugrun­
deliegenden, sie konstituierenden, von ihr aus aber nicht zu­
gänglichen vorobjektiven beschäftigt auch den französischen 
Psychoanalytiker und Philosophen Jacques Lacan, wenngleich in 
anderem Kontext. Lacan gehört der sogenannten 68er Generation 
an, der nouvelle philosophie, die avantgardistisch die Postmoderne 
einleitete. Seine Werke allerdings reichen bis in die dreißiger Jahre 
zuriick. Das Charakteristikum dieser neuen Philosophie besteht 
darin, daß sie auf der Basis von Nietzsche und Heidegger mit Vehe­
menz die Subjektivitatstheorie der Neuzeit und Moderne bekämpft, 
die seit Descartes und der von ihm begründeten rationalistischen 
Tradition das vernünftige, freie, autonome Ich ins Zentrum gerückt 
hat, das aufgrund unmittelbarer oder mittelbarer, intuitiver oder 
reflexiver Selbstzuwendung sich selbst erfaßt. An seine Stelle setzt 
sie das Freudsche Es - das Unbewußte - und erklärt es in Fortset­
zung von Freuds These, daß das Ich nicht mehr Herr im eigenen 
Hause sei, zum Kern des Menschseins. Das selbstherrliche Ich der 
Tradition, das sich zum Mittelpunkt der Selbst- und Weltinterpreta­
tion ermächtigt hatte, wird demaskiert und auf den bloßen Status 
einer Objektivation zurückgeschraubt, die nicht mehr positiv als 
Erscheinung eines an sich Seienden mit Wahrheitsbezug, sondern 
wegen der Entfremdung nur noch negativ als Maske, und zwar als 
konstitutive, betrachtet wird, hinter der sich das wahre Subjekt ver­
birgt. Im anticartesianischen Sinne, unter Verkehrung der cartesia- 
nischen Formel vom cogito ergo sum, heißt es daher bei Lacan: „Je 
pense oü je ne suis pas, donc je suis oü je ne pense pas“ („Ich denke 
da, wo ich nicht bin, also bin ich da, wo ich nicht denke“).1 Da das

1 J. Lacan: Ecrits, Editions du Seuil, Paris 1966, S. 517.

321

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denken ebenso wie das Bewußtsein überhaupt zur Sphäre der Ob- 
jektivation gehört, kennzeichnet ihr Gebrauch den Ort, an dem die 
eigentliche, wahre Subjektivität nicht gegenwärtig ist, wahrend da, 
wo sie gegenwärtig ist, gerade nicht gedacht wird und kein Bewußt­
sein herrscht. Die eigentliche, wahre Subjektivität wird indes fort­
gesetzt durch die Tradition des existere im Sinne Sartres und der 
Existenzialisten oder auch des Seins im Sinne Heideggers.

Mit dieser Spannung zwischen einer durch Objektivation ge­
kennzeichneten Sphare und einer ihr zugrundeliegenden, sie kon­
stituierenden, aber von ihr aus nicht zugänglichen vorobjektiven 
reiht sich Lacan prinzipiell in die Linie der von Husserl und Sartre 
aufgezeigten Problematik ein, so daß sich trotz aller Differenzen 
eine Entwicklung von Husserl über Sartre und die von ihnen beein­
flußte Phänomenologie und Existenzphilosophie bis hin zu Lacan 
und der Postmoderne nachweisen laßt.

Speziell an Sartre knüpft Lacan mit seiner Terminologie von 
„moi“ und „je“ an, wobei er allerdings andere Akzente setzt als 
jener. Wahrend Sartre in dem 1936 konzipierten Aufsatz La Trans- 
cendance de l’ego mit dieser Unterscheidung auf die Differenz von 
materialem und formalem Ich, von konkreter Inhaltsgesamtheit 
und formalem Beziehungszentrum im Sinne Kants hinweist, be­
zeichnet Lacan im Stade du miroir - ebenfalls von 1936, publiziert 
allerdings erst 1949 - damit die Differenz zwischen dem verobjekti- 
vierten und in den Verstrickungen der Objektivation befangenen 
Ich („moi“) und der wahren, eigentlichen Subjektivität („je“), dem 
„sujet vrai“, „sujet de l’inconscient“, „sujet de la parole“. Sachlich 
knüpft Lacans Unterscheidung eher an die These von Sartres Spät­
werk L’etre et le neant an, derzufolge das menschliche Subjekt in 
sich gespalten ist in ein objektiviertes Ich, das wie alle Objektiva­
tion Etwas, und zwar ein Bestimmtes, ist, und das nicht objektivier­
bare Subjekt, das sich in keine Bestimmung einfangen laßt und da­
her als nicht identifizierbar im eigentlichen Sinne ein Nichts ist und 
den Ort absoluter Freiheit bezeichnet.

AnknUpfungspunkte an Husserl und die phänomenologische Tra­
dition bestehen ebenfalls, zwar nicht an den Husserl der zweiten 
Auflage der Logischen Untersuchungen und der Cartesianischen 
Meditationen, der die Objekt- und Welterkenntnis auf die Konstitu­
tionsleistungen der im Ich zentrierten Bewußtseinsakte reduziert, 
sondern auf den Husserl der ersten Auflage sowie der Phänomeno­
logie des inneren Zeitbewußtseins, der in der Selbstkonstitution und 
Selbsterscheinung des Bewußtseinsflusses die Problematik umreißt,

322

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die zwischen dem konstituierten, objektivierten, also fest-gestellten 
Bewußtseinsfluß, der nur den Namen „ich“ tragt, und dem konsti­
tuierenden irreversiblen Fluß besteht, der nicht objektivierbar und 
thematisierbar ist und bezüglich dessen Husserl unsicher ist, ob er 
ihn als Unbewußtes belassen oder durch ein Urbewußtsein fassen 
soll. Als Horizontbewußtsein, funktionierende Intentionalitat oder 
„passive Synthesis“ im Unterschied zur aktiven taucht das Unbe­
wußte auch in Husserls Spatphilosophie auf.

Selbst die These von der Phasenverschiebung in der Selbster­
scheinung des Bewußtseinsflusses sowie die ihr zugrundeliegende 
retrospektive Objektivationsleistung in bezug auf den unbewußten 
Fluß aus der Phänomenologie des inneren Zeitbewußtseins kehrt bei 
Lacan wieder. Das Subjekt kann sich immer nur nachträglich, d.h. 
friihestens im nächstfolgenden Moment, nicht instantan im aktuel­
len Moment thematisieren und objektivieren, so daß es stets nach­
gewahrend ist und sich phasenverschoben zu objektivem Bewußt­
sein bringt. In Lacans Worten ausgedruckt, bedeutet das, daß das 
Subjekt, das sich zu verbalisieren trachtet, und zwar mittels einer 
Subsumption unter ein sprachliches Zeichen, ein „signifiant“, im 
Moment des Zugriffs der Sprache sich schon verdrängt hat und 
nicht mehr an der Stelle befindet. Die sprachliche Fassung kommt 
stets zu spat, so daß nicht das Selbst spricht, sondern die Sprache 
spricht - nicht ich spreche, sondern es spricht:2
„Ce qu’il y avait la de pret a parler, - ceci aux deux sens que l’imparfait du 
frangais donne a l’il y avait, de le mettre dans l’instant d’avant: il etait la et 
n’y est plus, mais aussi dans l’instant d’apres: un peu plus il y etait d’avoir pu 
y etre, - ce qu’il y avait la, disparait de n’etre plus qu’un signifiant.“ („Was es 
hier an solchem gab, das zu sprechen sich anschickte - und dies in jener 
zwiefachen Bedeutung verstanden, die das französische Imperfekt dem es 
gab verleiht, es namlich in den gerade vergangenen Augenblick im Sinne 
des ,es war da und ist nicht mehr“ zu versetzen und es zugleich in den gerade 
folgenden Augenblick im Sinne des ,nur ein wenig weiter und es hatte da 
sein konnen“ zu situieren, - was es hier gab, entschwindet und ist nur mehr 
ein Signans.“)3

Daß Lacan auch auf andere Autoren - Philosophen, Psychoanaly­
tiker und Linguisten - als die bisher genannten rekurriert und von

2 Vgl. a.a.O., S. 413: „ga parle“ und S. 688: „... ce n’est pas seulement l’homme qui 
parle, mais ... dans l’homme et par l’homme ga parle.“ („... es ist nicht allein der 
Mensch, der spricht, vielmehr ... spricht es im und durch den Menschen.“)
3 A. a. O., S. 840 (Übersetzung H. Lang, [S. 265] siehe Anm. 4).

323

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihnen vielfache Anregungen empfangen hat, die er freilich nicht 
immer zu einer konsistenten Theorie ausbaut, aber als Folie kriti­
scher Auseinandersetzung benutzt, versteht sich. Gemeint sind ins­
besondere Levi-Strauss mit seinem Strukturalismus sowie Saussure 
mit seiner Sprachtheorie. So tritt Lacans Subjektspaltung nicht nur 
im Rahmen der Wahrnehmungstheorie, sondern unter dem Einfluß 
Saussures auch im Horizont der Sprachtheorie auf. Die durch „je“ 
bezeichnete Sphare der eigentlichen, wahren Subjektivität wird 
mittels der Sprache präzisiert, so daß damit die Problematik der 
Beziehung der Sprache zum Unbewußten, ja eigentlich die Proble­
matik der Ambivalenz der Sprache als Bewußt-Unbewußtes ins 
Zentrum der Untersuchung rückt. Hermann Lang4 halt die Spra­
che, vor allem in ihrer Auftrittsweise als „Rhetorik des Unbe­
wußten“, sogar fur das Signifikante an Lacans Theorie. Die Ver­
schiebung der Problematik von der Wahrnehmungs- auf die 
Sprachebene, die auch terminologisch feststellbar ist an der Erset­
zung der Begriffe „moi“ und „je“ durch Umschreibungen, markiert 
den Übergang von der Friih- zur Spatzeit.

Lacans Theorie ist, abgesehen von ihrer Entwicklung, schillernd 
und nicht selten widerspriichlich, was zum einen mit dem generel­
len Ansatz der Postmoderne zusammenhangt, der Vielheit, Hetero­
genität, Widerspriichlichkeit u. a. an die Stelle des Einheits-, Kon­
sistenz- und Koharenzdenkens setzt, zum anderen speziell mit 
Lacans Überzeugung, daß die Wahrheit nicht in einer Adaquation 
an die Realitat bestehe, sondern entsprechend Nietzsches These, 
daß es nicht Tatsachen, sondern nur Interpretationen gebe5, in einer 
Vielzahl heterogener Auslegungen und wechselnder Festlegungen, 
was auch fur das Ich gilt.

Es soll und kann nicht darum gehen, Lacans Theorie in ihrem 
Facettenreichtum zu exponieren, was auch die Berücksichtigung 
ihrer Entwicklung vom Früh- zum Spatstadium verlangte, sondern 
es soll und kann nur darum gehen, einen Problem- und Argumenta­
tionsstrang herauszugreifen, der sich mit der bisher aufgezeigten 
Problematik der Schichtentheorie des Bewußtseins in Verbindung 
bringen laßt.

4 H. Lang: Die Sprache und das Unbewußte. Jacques Lacans Grundlegung der Psycho­
analyse, Frankfurt a. M. 1986, 2. Aufl. 1993. Ein Kapitel in seinem Buch lautet „Die 
Rhetorik des Unbewußten“, S. 108ff.
5 Vgl. F. Nietzsche: Sämtliche Werke, kritische Studienausgabe in 15 Bde., hrsg. von 
G. Colli und M. Montinari, Berlin, New York 1967-1977, 2. Aufl. 1988, Bd. 12, S. 315 
(Der Wille zur Macht).

324

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da die durch „moi“ und „je“ indizierte Differenz des Subjekts 
von Lacan unter zwei verschiedenen Perspektiven anvisiert wird, 
erstens unter der des Imaginären und zweitens unter der des Symbo­
lischen, ist damit die Gliederung der Exposition vorgegeben. Unter 
der ersten Perspektive wird die Spaltung perzeptionstheoretisch an­
gegangen, indem das Ich als Wahrgenommenes, Bild, Vorstellung, 
„image“ aufgefaßt und entsprechend seinem Scheincharakter als 
imaginar eingestuft wird, unter der zweiten sprachtheoretisch, in­
dem das Ich durch Sprachzeichen, die stets Symbole sind, bestimmt 
wird. Es gilt also, das Verhältnis zwischen „moi“ und „je“ sowohl 
auf imaginär-illusionärer Ebene in seiner Eigenart und seinen 
Schwierigkeiten aufzuweisen wie auch auf symbolisch-illusionärer.

2. Das Spiegelstadium („stade du miroir“)

In der Entwicklung des Menschen, also genetisch, erfolgt die erste 
Objektivation des Subjekts zum „moi“, wie Lacan in seinem Vor­
trag Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion von 1949 aus­
fuhrt, im Sauglingsalter zwischen dem achten und sechzehnten Mo­
nat, wenn das Kleinkind, noch ganz im Zustand organischer 
Insuffizienz, motorischer Diffusitat und Unkontrolliertheit, noch 
ganz auf die Hilfe von außen angewiesen, sich das erste Mal im 
Spiegel erkennt und dieses Ereignis einer Selbstidentifikation mit 
dem jubilatorischen Ausruf und der Mimik des Aha-Erlebnisses be­
gleitet. Wahrend sich der Schimpanse, der dem Menschen nachst- 
verwandte Primat, beim Anblick seiner selbst im Spiegel interesse­
los und gelangweilt abwendet, ist der menschliche Saugling von 
seinem Bild im Spiegel entzückt und versucht, dieses Erlebnis 
standig zu wiederholen.
„Die jubilatorische Aufnahme seines Spiegelbildes durch ein Wesen, das 
noch eingetaucht ist in motorische Ohnmacht und Abhangigkeit von Pflege, 
wie es der Saugling in diesem infans-Stadium ist, wird von nun an - wie uns 
scheint - in einer exemplarischen Situation die symbolische Matrix darstel­
len, an der das Ich (je) in einer urspriinglichen Form sich niederschlagt, be­
vor es sich objektiviert in der Dialektik der Identifikation mit dem andern 
und bevor ihm die Sprache im Allgemeinen die Funktion eines Subjektes 
wiedergibt.“6

6 J. Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, wie sie uns in der psycho­
analytischen Erfahrung erscheint, in: Schriften I, ausgewahlt und hrsg. von N. Haas,

325

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacan beschreibt das Spiegelerlebnis ambivalent, positiv und nega­
tiv zugleich, positiv insofern, als der erste objektivierende Entwurf 
des Subjekts im Spiegel vor dem Hintergrund einer „discorde pri­
mordiale“, einer ursprünglichen Fahrigkeit und Unkontrolliertheit 
der Motorik, erfolgt und das Spiegelbild eine einheitliche leibliche 
Gestalt zeigt, deren Teile geordnet und koordiniert sind und deren 
Einheit und Ganzheit7 die Turbulenzen der Bewegung unterzuord­
nen erlaubt, negativ insofern, als mit diesem Entwurf eines idealen 
Ich zugleich eine Entfremdung des eigentlichen, wahren Subjekts 
verbunden ist. Fiir Lacan stellt die Objektivation, in der die Leben­
digkeit der Leibmotorik verfestigt wird, gleichsam zu einem 
„Panzer“8 erstarrt, radikaler als fur Husserl und Sartre, nicht nur 
eine Selbsterscheinung des Subjekts mit Wahrheitsbezug dar, son­
dern eine Maskierung, hinter der sich das eigentliche Subjekt ver­
birgt. Das Ich-Objekt in seiner Einheit und Ganzheit wird so zu 
einer Illusion. Wahrend sich das wahre Ich entzieht, drangt sich 
das objektivierte Ich vor und wird zum Ort der Entfremdung und 
des Mißverständnisses. Das „me connaitre“ erweist sich als ein 
„meconnaitre“9, da die kaschierende Projektion des „moi“, die das 
wahre „je“ verbirgt, dazu verleitet, das „moi“ fur die Ursache und 
den Ursprung statt für den Effekt zu halten. Lacan versteht sich zu 
der These, daß das „moi“ wesenhaft Verkennung seiner selbst sei.
„Das Spiegelstadium ist ein Drama, dessen innere Spannung von der Unzu- 
langlichkeit auf die Antizipation iiberspringt und fiir das an der lockenden 
Täuschung der räumlichen Identifikation festgehaltene Subjekt die Phan­
tasmen ausheckt, die, ausgehend von einem zerstuckelten Bild des Körpers, 
in einer Form enden, die wir in ihrer Ganzheit eine orthopädische nennen 
konnten, und in einem Panzer, der aufgenommen wird von einer wahnhaf­
ten Identitat, deren starre Strukturen die ganze mentale Entwicklung des 
Subjekts bestimmen werden.“10

Daß es sich bei diesem ersten Objektentwurf um ein Bild des Ich im 
Spiegel, um eine visuelle Einheit, eine „image“, handelt, erklärt La­
can entwicklungsphysiologisch aus der Pravalenz der visuellen

ubersetzt von R. Gaschte, N. Haas, K. Laermann und P. Stehlin unter Mitwirkung von 
Ch. Creusot, Weinheim, Berlin 1986, 3. Aufl. 1991, S. 61-70, bes. S. 64.
7 J. Lacan, a. a. O., S. 64, spricht von der ,,totale[n] Form des Korpers“ oder S. 65 von 
der „Gestalt“.
8 Vgl. a.a.O., S. 67.
9 Vgl. H. Lang: Die Sprache und das Unbewußte, a. a. O., S. 246.
10 J. Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion in: Schriften I, a.a.O., 
S. 67.

326

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Funktion beim Kleinkind gegenüber der retardierten Entwicklung 
sensorisch-motorischer Fähigkeiten. Von hier legitimiert sich auch 
der Name dieses Stadiums als imaginär. Der damit verbundene illu­
sionär-fiktive Charakter bleibt auch erhalten, wenn an die Stelle des 
Imaginaren andere Repräsentanten, etwa sprachliche Symbole, tre­
ten.

Obgleich die Ich-Objektivation bei Lacan genetisch eingeführt 
wird, ist sie weniger in diesem Sinne als vielmehr im ontologischen 
gemeint. Sie bezeichnet eine permanente, konstitutive Seinsmög­
lichkeit des Menschen.

Mit dem Entwurf des Ich („moi“) in einem Anderen außerhalb 
seiner, dem Spiegelbild, hat es nicht sein Bewenden, vielmehr bildet 
dieses die Basis für die Selbstidentifikation des Ich in den Anderen, 
d. h. den anderen Personen, die die gesellschaftliche Dimension be­
zeichnen. Vor jeder gesellschaftlichen Identifikation und ihr zu­
grundeliegend bildet das Spiegelstadium das Modell für die Selbst­
erfahrung des Ich in den Anderen und damit auch für die Erfahrung 
der Anderen als der Anderen.

In dieser Absicht rekurriert Lacan auf Hegels Exposition des Ver­
hältnisses zweier Selbstbewußtseine, wie es in der Phänomenologie 
des Geistes skizziert wird:
„Es ist für das Selbstbewußtsein ein anderes Selbstbewußtsein; es ist außer 
sich gekommen. Dies hat die gedoppelte Bedeutung; erstlich, es hat sich 
selbst verloren, denn es findet sich als ein anderes Wesen; zweitens, es hat 
damit das Andere aufgehoben, denn es sieht auch nicht das Andere als We­
sen, sondern sich selbst im Andern.“11

Die Dialektik dieses Verhältnisses, die in der Gleichursprünglich­
keit von Identitats- und Differenzerfahrung besteht, indem das Ich 
im Anderen sich selbst erfahrt und zugleich die Distanz zum An­
deren qua Anderen wahrnimmt - und so auch umgekehrt -, führt 
in psychoanalytischem Kontext zu einem besonderen Genre der In- 
tersubjektivitat, das als Transitivismus bekannt ist. Lacan konkreti­
siert dieses Phänomen am Verhalten von Kindern, die, indem sie 
ihre Rolle spielen, diese zugleich vertauschen.
„Das Kind, das schlägt, sagt, es sei geschlagen worden; jenes, das das andere 
stürzen sieht, weint. Und ebenso lebt es in Identifikation mit dem anderen 
die ganze Skala von Reaktionen des Sichbrüstens und Sichzurschaustellens

11 G. W. F. Hegel: Phänomenologie des Geistes, hrsg. von J. Hoffmeister, 6. Aufl. Ham­
burg 1952, S. 141.

327

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und macht dergestalt in seinem Gebaren eine strukturelle Ambivalenz evi­
dent: Knecht in Identifikation mit seinem despotischen Herrn, Schauspieler 
in Gleichsetzung mit dem Zuschauer, Identifikation des Verführten mit sei­
nem Verführer.“12

Die Positionen von Verführer und Verführtem, Schauspieler und 
Zuschauer, Herr und Knecht sind beliebig austauschbar, indem das 
Kind sich in der Rolle des einen wie des anderen wahnt.

Da die narzißtischen Tendenzen des Selbst in dieser Identifika­
tion darauf zielen, sich ganz im Anderen wiederzufinden und so das 
Andere in seiner Andersheit zu eliminieren - ein Verhalten, das 
Hegel im Herrschafts-Knechtschaftskapitel der Phänomenologie 
des Geistes am Kampf zweier Iche oder Selbstbewußtseine aufge­
wiesen hat, bei dem jedes nach dem Leben des anderen trachtet und 
es auszuloschen strebt -, würde die Realisation dieser Tendenzen 
nicht nur zur Vernichtung des Anderen, sondern auch zu der des 
eigenen Selbst führen, da mit der Negation des Anderen die des 
eigenen Selbst einhergeht. Der Narziß ist sich selbst sein größter 
Rivale. Um dieser Konsequenz des Spiegelstadiums zu entgehen, 
ist das Spiegel-Ich {„je speculaire“)13 aufzuheben in einem allgemei­
nen, sozialen Ich {„je social“)14 und der durch es geschaffenen so­
zialen Ordnung, wie sie durch die Sprache, durch den „ordre sym- 
bolique“, konstituiert wird.

Die Schwierigkeiten dieser Ausführungen sind unübersehbar und 
erweisen sich bei genauerer Betrachtung als Inkonzinnitaten bzw. 
nicht voll durchdachte und nicht stringent entwickelte Theoriean- 
satze. Zunächst fallt auf, daß die Selbstfindung des Kleinkindes im 
Anderen, im Spiegelbild, und die Selbsterkenntnis des Ich in den 
Anderen im sozialen Kontext etwas völlig Heterogenes sind: Im 
ersten Fall handelt es sich um eine Konstitutionsleistung, in der 
allererst ein objektives Ich aus einer praobjektiven, noch nicht kon­
stituierten Schicht erzeugt wird, im zweiten Fall um eine Identifika­
tionsleistung, die zwei oder mehrere bereits konstituierte Iche oder 
Selbstbewußtseine voraussetzt. Den Unterschied scheint Lacan 
selbst empfunden zu haben, wenn er konzediert, daß die zweite

12 J. Lacan: Ecrits, a. a. O., S. 113 {Übersetzung von H. Lang).
13 J. Lacan: Das Spiegelstadium als Bildner der Ichfunktion, in: Schriften I, a. a. O., 
S. 68.
14 A.a.O.

328

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Theorie erst auf der Basis der ersten im Augenblick ihrer Vollen­
dung15 möglich wird.

Hieraus ergeben sich gerade fUr das erste Theorem weitere Kom­
plikationen. Wenn Lacan die Selbstfindung des Säuglings in der 
Leibimago am Leitfaden des Spiegelstadiums und unter Heranzie­
hung der Spiegelterminologie beschreibt, die aus der Reflexions­
theorie des Selbstbewußtseins stammen und, wie die wiederholten 
Darlegungen in diesem Buch gezeigt haben, ein bereits konstituier­
tes Ich oder Selbstbewußtsein einschließlich seines Wissens von der 
Subjekt-Objekt-Einheit und -Identitat voraussetzen, um mit seinem 
Abbild im Spiegel überhaupt identifizierbar zu sein, dann stellt dies 
nicht nur eine inadäquate Terminologie dar, sondern auch eine 
sachliche Konfundierung von Reflexions- und Konstitutionstheorie. 
Denn im Sauglingsstadium ist noch kein konstituiertes Selbstbe­
wußtsein vorhanden, das sich im Spiegel wiedererkennen könnte, 
vielmehr geht es darum, daß sich der Saugling erst auf ein einheit­
lich organisiertes Ich hin entwirft.

Auch die Redeweise von der Maskierung des Subjekts („je“) im 
Ich („moi“) und von der Entfremdung des Selbst erscheint unange­
messen, da sich entfremden und verbergen nur kann, was bereits 
erschlossen und entborgen ist.

Überhaupt entbehrt die Darstellung der Ambivalenz des Sich- 
Entaußerns und Sich-Verbergens, des Selbstentzugs bei gleichzeiti­
ger Objektkonstitution jeder Plausibilität, da sie nur von einem ar­
chimedischen Standpunkt aus erfolgen könnte, der beide Ebenen 
bereits objektiviert haben mußte, um sie miteinander vergleichen 
zu können. Ein solcher Standpunkt mag zwar für den Psychoanaly­
tiker in bezug auf den Saugling gelten, nicht jedoch für das sich 
selbst konstituierende und objektivierende Subjekt, d.h. für die 
Letztbegründungsdimension, der auch der Analytiker angehört, 
weil hier die Konstitutionsleistung in einer pexdßaoLc; el'c; dkko 
yevoc; besteht.

Selbst wenn man davon ausgeht, daß Lacan zunächst gar nicht 
eine Identifikationstheorie im Sinne einer Wiedererkenntnis des 
Ich im Spiegelbild, sondern eine Konstitutionstheorie mit der Bil­
dung eines Ich aus einem Nicht-Ich intendiert und dies durch Ab­
grenzung der einheitlich organisierten Leibimago von der diffusen, 
unorganisierten Leiblichkeit zum Ausdruck zu bringen sucht, ist die 
Substitution der vom Bewußtsein aus gänzlich unzugänglichen Sub­

15 Vgl. a.a.O.

329

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jektdimension durch die Leiblichkeit illegitim. Darüber kann auch 
die Tatsache nicht hinwegtauschen, daß die Körperlichkeit und Mo­
torik in ihrer Unkontrolliertheit, Diffusitat und Vieldeutigkeit eine 
gewisse Ähnlichkeit mit der Indifferenz und Offenheit der subjek­
tiven Ursprungsdimension aufweisen. Insbesondere die Rede vom 
„zerstückelten Bild des Körpers“16 sowie der Vergleich dieser 
Dimension mit der Malerei des Hieronymus Bosch17, dessen exo- 
skopische Darstellung isolierter, desintegrierter Glieder, geflUgel- 
ter und bewaffneter Organe zwangsneurotische Visionen und 
Träume einfangen, lassen die ganze Inadaquanz der Deskription 
erkennen; denn auch losgelöste Glieder und ein zerstückelter Kör­
per sind Objekte, die auf der präobjektiven Ebene noch nichts zu 
suchen haben. Die Konstitutionsebene ist vom objektivierenden 
Bewußtsein aus völlig unzuganglich und unbestimmt, und es bleibt 
abzuwarten, ob die Weiterentwicklung der Konstitutionstheorie zur 
symbolischen mittels der Sprachtheorie bei Lacan weitertragt.

3. Das symbolische Verhältnis

Das zweite Stadium von Lacans Beschreibung des Verhältnisses 
von Uneigentlichem und Eigentlichem, das auf der ersten Stufe 
durch „moi“ und „je“ ausgedrUckt war und allgemein als Bewußtes 
und Unbewußtes charakterisiert werden konnte, ist durch Lacans 
Sprachtheorie gekennzeichnet und erweist sich so dem ersten, ima- 
ginaren Verhältnis gegenUber als weiterbestimmt, als imaginär­
symbolisches Verhältnis. Es bildet die Fortsetzung und Erweiterung 
auf sprachlicher Ebene. Die Sprache bezeichnet jene Dimension, 
die als das Allgemeine das individuelle, separate „je speculaire“ 
übersteigt und dieses in einem „je social“ auffangt. Ihre Allgemein­
heit erschöpft sich allerdings nicht darin, die Intersubjektivitat und 
wechselseitige Anerkennung der Iche (Selbstbewußtseine) zu er­
möglichen, welche sich im ersten Stadium aufgrund der narzißti­
schen Tendenzen aufzuheben drohten, sondern ihre Funktion zielt 
darauf, die Ebene des „moi“, der Objektivität, der Entfremdung 
und Uneigentlichkeit, die immer auch die Dimension der Rationali- 
tat, Grammatik und Logik und damit des verstandigen, konsisten­
ten und kohärenten Diskurses ist, hinter sich zu lassen. Sie erfüllt

16 A.a.O.,S. 67.
17 Vgl. a. a. O.

330

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


damit zwei Aufgaben, zum einen die des Überstiegs über die Ein­
zelheit und Besonderheit in Richtung auf die Allgemeinheit der In- 
tersubjektivitat und zum anderen die des Überstiegs über die sich 
auf der Ebene des objektivierten „moi“ abspielende Intersubjekti- 
vitat in Richtung auf eine noch dahinter liegende Dimension. Lacan 
operiert hier mit einer aus der Gestaltpsychologie bekannten Denk­
figur, namlich der, daß das Ganze mehr als die Summe der Teile ist 
und durch diese nicht eingeholt werden kann. Die Sprache scheint 
sich damit als Indiz für die Sphare der eigentlichen, wahren Subjek­
tivität anzubieten, die vom Bewußtsein aus unzugänglich und un­
bewußt ist. Sie scheint qualifiziert zu sein, jenen Verstehenshorizont 
zu erschließen, der das objektivierende Denken und Bewußtsein 
übersteigt.

Zur Demonstration führt Lacan in Ecrits18 ein Dialogschema zwi­
schen zwei Partnern an, das die menschliche Kommunikation ver­
sinnbildlichen soll.

(Es) S

(moi) a

S = sujet a = moi a’ = aütre A = l’Aütre

In diesem Schema bezeichnen S und A die eigentlichen Subjekte: 
S das Subjekt des Patienten und A den „grand Autre“, den Analy­
tiker, a und a’ jeweils das „moi“ des Patienten S und das „moi“ des 
Psychoanalytikers. Dem Dialog zwischen den eigentlichen Subjek­
ten S und A ist der Dialog ihrer Objektivationen vor- und zwischen­
geschaltet; denn indem ein Partner den anderen anspricht, spricht 
er zunächst dessen objektiviertes Ich an, und ebenso der andere. 18

18 J. Lacan: Ecrits, a.a.O., S. 53 und 548. Vgl. L. Ferry und A. Renaut: Antihumani­
stisches Denken. Gegen die französischen Meisterphilosophen (Titel der französischen 
Originalausgabe: Essai sur l’anti-humanisme contemporain, Paris 1985), aus dem Fran- 
zosischen von U. Bokelmann, München, Wien 1987, S. 208 ff.

331

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwar visiert jedes Subjekt das wahre, eigentliche andere Subjekt an, 
muß sich aber zundchst mit dessen Schatten begnUgen, da das wah­
re Subjekt durch eine Sprachbarriere getrennt ist.19 Die bewußte 
Sprachbeziehung ist immer eine imaginäre und entfremdete zwi­
schen a und a’, also zwischen Individuen, die nicht wissen, was sie 
sagen, und auch nicht wissen, daß sie es nicht wissen. So macht das 
Modell nicht nur deutlich, daß es immer des Umweges über die 
imaginäre Beziehung a - a’ bedarf, um zur eigentlichen Beziehung 
S-A vorzudringen, welche die erstere transzendiert, sondern auch, 
daß mit Schwierigkeiten zu rechnen ist, wenn der behauptete Über­
stieg uber das indirekte Gespräch zum direkten erwiesen werden 
soll. Wie kann die Sprachmauer mit ihrer Abwehr- und Wider­
standsfunktion uberwunden werden?

Die Sprache kann diese ihr von Lacan zugeschriebene Funktion 
des Transzensus nur erfüllen, wenn sie in einer Weise aufgefaßt 
wird, die zur gängigen Sprachauffassung quer liegt. Dazu muß La- 
can gegen die klassische rationalistische Sprachtheorie angehen, 
wie sie von Leibniz über Husserl bis zu Pawlow vertreten worden 
ist und auch heute noch weitgehend herrscht. Ihr Spezifikum be­
steht in der Eins-zu-eins-Relation zwischen Wort und Sache. Das 
Sprachzeichen - sei es das phonetische oder graphische - indiziert 
hiernach in eindeutiger und exakter Weise die Sache. Sprache wird 
aufgefaßt als Explikation und Verlautbarung eines die Sache erfas­
senden Denkens, das Denken seinerseits gleichsam als leises Spre­
chen.

Anders bei Lacan. Bei ihm hat das Wort keine eindeutige Bezie­
hung, sondern eine mehrdeutige. Unter Rekurs auf die platonische 
Einsicht aus dem Kratylos, daß die Bedeutung eines Wortes erst aus 
dem Kontext der Rede erhellt und sich mit dessen Sinn andert, wo­
bei die These zugrunde liegt, daß das Ganze früher ist als die Teile 
und diese bestimmt, nicht umgekehrt, betrachtet Lacan das Wort als 
„Bedeutungsknoten“ im symbolischen Sinne, nicht als Zeichen oder 
Signal im zeichen- oder signaltheoretischen Sinne. „Le mot n’est pas 
signe, mais nrnud de signification.“ („Das Wort ist nicht Zeichen, 
sondern Bedeutungsknoten.“)20 Es hat keinen abgegrenzten, wohl­
definierten Sinn, sondern eröffnet eine Bedeutungsvielfalt, die mit 
dem jeweils sprachlich artikulierten Weltverstandnis variiert.

19 Vgl. J. Lacan: Das Seminar (Titel der franzosischen Originalausgabe: Le Seminaire, 
Livre II, Paris 1978), Olten 1980, S. 310.
20 J. Lacan: Berits, a. a. O., S. 166.

332

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Grundlage für diese Sprachtheorie bilden Erfahrungen des 
alltäglichen Sprachgebrauchs, die in der psychoanalytischen Praxis 
gesteigert zutage treten. Bekannt ist jedem Psychiater die Form der 
Negation, der Leugnung und Bestreitung von Sachverhalten. Gera­
de in diesen Abwehrmechanismen dokumentiert sich aber die Exi­
stenz der geleugneten und bestrittenen Sache. Freud hat die Art, 
wie Patienten in der psychoanalytischen Praxis ihre Beobachtungen 
vortragen, beispielsweise eine im Traum erschienene Person negie­
rend mit den Worten identifizieren: „Die Mutter ist es nicht“21, mit 
dem Hinweis kommentiert, daß die Verneinung gerade die Weise 
sei, das Verdrängte zur Kenntnis zu nehmen. Ebenso ist von der 
Zensur, sei es der politischen oder psychoanalytischen, bekannt, 
daß das Ausgelassene, Unterdrückte, Verstellte, Verschobene gera­
de das Wichtigste ist. Die Lücken, Verstellungen und Umschwei­
fungen markieren das Eigentliche und Interessante. Die Wahrheit 
steht zwischen den Zeilen und verschafft sich auch gegen den mani­
festen Text Gehör, straft also das Gedruckte oder Gesagte quasi 
Lügen.22

Es sind die von Freud aufgezeigten Phänomene des Traumes, des 
Witzes und der Fehlleistungen wie des Vergessens von Namen, der 
Hysterie, der Angst, der Zwangsneurosen23, die vorzüglich diesen 
Sachverhalt belegen. Sie erschließen einen Verstehenshorizont,

21 S. Freud: Gesammelte Werke, chronologisch geordnet, hrsg. von A. Freud u. a., 
17 Bde., London 1940-1952, wiederholte Aufl. Frankfurt a.M. plus Registerbd. 18 
undNachtragsbd., Bd. 14, S. 11.
22 Bis in die Sprach- und Stilformen der antiken Rhetorik hinein, etwa die Tropen 
eines Quintilian, reichen die Verstellungen und Verdichtungen, die Auskunft über 
das Eigentliche geben. Vgl. J. Lacan: Ecrits, a. a. O., S. 268: „Ellipse et pleonasme, hy- 
perbate ou syllepse, regression, repetition, apposition, tels sont les deplacements syn- 
taxiques, metaphore, catachrese, antonomase, allegorie, metonymie et synecdoque, les 
condensations semantiques, oü Freud nous apprend a lire les intentions ostentatoires 
ou demonstratives, dissimulatrices ou persuasives, retorsives ou seductrices, dont le 
sujet module son discours onirique.“ („Ellipse und Pleonasmus, Hyperbaton und Syl- 
lepsis, Regression, Wiederholung, Apposition - solcher Art sind die syntaktischen 
Verschiebungen; in Metapher, Katachrese, Antonomasie, Allegorie, Metonymie und 
Synekdoche finden sich die semantischen Verdichtungen. Freud lehrte uns, darin 
ostentative und demonstrative Intentionen zu lesen, Intentionen, die verschleiern 
oder überreden wollen, Intentionen, die auf Vergeltung oder Verführung aus sind - 
Intentionen, deren sich das Subjekt zur Modulation seiner Traumsprache bedient.“ 
(Übersetzung von H. Lang)
23 Vgl. S. Freud: Die Traumdeutung, in: Gesammelte Werke, a. a. O., Bd. 2/3; ders.: Zur 
Psychopathologie des Alltagslebens (Über Vergessen, Versprechen, Vergreifen, Aber­
glaube und Irrtum), a. a. O., Bd. 4; ders.: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewuß­
ten, a. a. O., Bd. 6.

333

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der sich mit der konsistenten und kohärenten Form der rational 
strukturierten grammatikalischen Sprache nicht deckt, also vom 
Denken und Bewußtsein aus nicht zu fassen ist und damit das Un­
bewußte darstellt.

Dies mag an einem Beispiel erlautert werden, an dem von Hein­
rich Heine in seinen Reisebildern dargestellten Lotteriekollekteur, 
der sich seiner guten Beziehungen zum reichen Baron Rothschild 
rühmt und sich schließlich zu den Worten ereifert: „Und so wahr 
mir Gott alles Gute geben soll, Herr Doktor, ich saß neben Salo- 
mon Rothschild und er behandelte mich ganz wie seinesgleichen, 
ganz famillionär.“24 Was sich zunächst wie ein zufälliger lapsus lin­
guae anhort, offenbart sich als das eigentlich Relevante, als Trauma 
des von den Herablassungen des Millionärs verletzten Lotteriekol­
lekteurs. Hinter der Gestalt des letzteren steht der Dichter Heinrich 
Heine, hinter der des Baron Rothschild sein reicher Onkel Salomon 
Heine, dessen „famillionare“ Herablassungen ihn stets mit Bitter­
keit erfullten. Indem die Metapher „famillionär“ den durch die Be­
wußtseinsintention hergestellten expliziten Sinn stört, verschafft 
sich das Spiel der Sprache des Unbewußten Gehör. Das Unbewußte 
ist fur Lacan die Rede des Anderen25, von dem her das Bewußtsein 
seine Botschaft in verschlusselter, verstellter Form empfangt. So 
weist die Sprache fur Lacan über die bewußte Dimension hinaus 
ins Unbewußte.

Das Problem der Relation „Sprache - Unbewußtes“, das hier von 
seiten der Sprache entfaltet wurde, laßt sich auch von seiten des 
Unbewußten, der eigentlichen Subjektsphare, angehen.

Angesichts der Tatsache, daß für Lacan die Objektivation des 
„je“ zum „moi“ stets mit Entfremdung und Verstellung und inso­
fern mit Maskierung verbunden ist, stellt sich die Frage, ob das ei­
gentliche, wahre Subjekt überhaupt zugänglich sei, und wenn ja, auf 
welche Weise. Die beiden traditionellen Wege zur Selbsterfassung 
des Ich scheiden a limine aus, sowohl der unmittelbare durch ein 
immediates Bewußtsein - nenne man es Urbewußtsein wie Husserl, 
präreflexives cogito wie Sartre, Illumination oder anders - wie auch 
der mittelbare, reflexive über Denkformen, bestehe er in Selbstre­
flexion (cogito) oder Introspektion, in Selbstthematisierung, Selbst-

24 S. Freud: Der Witz und seine Beziehung zum Unbewußten, a. a. O., Bd. 6, S. 14.
25 J. Lacan: Ecrits, a.a.O., S. 379: „l’inconscient, c’est le discours de l’Autre“ („das Un­
bewußte ist die Rede des Anderen“).

334

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


objektivation oder wie immer. Der erste ist für Lacan eine romanti­
sche Illusion, der zweite führt bekanntlich zür Selbstentfremdüng 
ünd Verbergung des eigentlichen Subjekts, dadurch daß er eine be­
stimmte, namlich die objektive Seite züm Vorschein bringt, die süb- 
jektive jedoch verhüllt. Beide Modelle stimmen darin überein, daß 
sie die Einheit des Ich voraüssetzen, das erste die ünmittelbare, 
noch nicht in die Differenz von Sübjekt ünd Objekt aüseinander- 
getretene, das zweite die in sich gespaltene, aber dennoch zür Iden­
tität züsammengeschlossene. Gerade die letztere Möglichkeit be­
zweifelt Lacan, indem er die Differenz, die Spaltüng des Ich, die 
Uneinheit in der Objektivation akzentüiert. So bleibt für ihn nür 
eine dritte Möglichkeit, namlich aüf dem Boden des Strüktüralis- 
müs mit seiner Annahme objektiver, sübjektünabhangiger Strük- 
türsysteme die Sprache heranzüziehen, die nicht nür einen über- 
individüellen Charakter hat, sondern aüch, wie das Phänomen der 
Negation zeigt, das hinter dem Denken liegende Verdrängte, Un- 
bewüßte erschließt.

In diesem Züsammenhang ist nach dem genaüen Verhältnis von 
Sprache ünd Unbewüßtem zü fragen. Ist ihre Beziehüng so zü den­
ken, daß die Sprache, ünd zwar nicht nür die logisch koharente, 
grammatikalisch strüktürierte Zeichensprache, wie sie im bewüß- 
ten, objektivierten Ich („moi“) ihren Niederschlag findet, sondern 
die Symbolsprache, in der die Worte als Symbole ünd Bedeütüngs- 
knoten mit flachendeckendem Verweisüngscharakter füngieren, 
mit dem Unbewüßten züsammenfallt, so daß beide ünterschiedslos 
eins sind, oder so, daß das Unbewüßte Sübjekt der Sprache ist? Im 
ersten Fall ware das Unbewüßte selbst sprachlich strüktüriert. Es 
ware der Gesamtkomplex von Sprachstrüktüren, die Totalität von 
Bedeütüngsintentionen, gleichsam das potentielle ünendliche Sym­
bolsystem, von dem im Bewüßtsein ünd seiner objektiven Ich-Vor- 
stellüng stets nür ein Teil aktüalisiert ünd expliziert ware. Im zwei­
ten Fall ware das Unbewüßte als Sübjekt der Sprache von der 
Sprachstrüktür noch verschieden, zwar nicht im Sinne des gängigen 
Sübstanz-Akzidens-Modells, das eine selbständige, für sich exi- 
stenzfahige Sübstanz ünterstellt, die ünter anderen Eigenschaften 
aüch die der sprachlichen Verlaütbarüng hatte, sondern im Sinne 
des französischen „süjet“-Begriffs, den Lacan anstelle des Sübjekt- 
begriffs praferiert. „Süjet“ betont mehr noch als „Sübjekt“ (von 
lateinisch subicere = „ünterwerfen“) das der Bestimmüng Aüsge- 
setzte, Unterstellte, das, was eine Gestaltüng erfahrt ünd dieser zü- 
ganglich ist. Im Titel einer Schrift spricht Lacan von Subversion du

335

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sujet et dialectique du desir dans l’inconscient freudien26, was nichts 
mit subversiven Kräften im gewöhnlichen Sinne zu tun hat, sondern 
mit der Unterwerfung unter Sprachstrukturen. „Sujet“ meint im 
Französischen auch den der Behandlung unterworfenen und ausge­
setzten Patienten. Nach diesem Modell trüge das Unbewußte als 
Subjekt die Sprache und verkundete sich durch sie hindurch; die 
Sprache ihrerseits ware Repräsentant des Unbewußten, das sich in 
ihr und durch sie offenbarte.

Zum besseren Verständnis legt sich der Vergleich mit Platons 
/rnpa-Konzeption aus dem Timaios nahe, die eine unsichtbare, 
form- und gestaltlose, aber allempfangliche Materie unterstellt, 
welche gleichwohl den Grund aller Bestimmung und Formung 
durch die Ideen abgibt, oder auch der Vergleich mit der gestaltpsy­
chologischen Unterscheidung von Figur und Grund. Wie der Grund 
ein offenes, unbegrenztes und unbestimmtes Feld ist, das sich nur in 
einem unendlichen Prozeß der Gestaltwerdung epistemologisch er­
schließt, so stellt auch das Unbewußte den Ermöglichungsgrund des 
symbolisch strukturierten Ordnungssystems dar. Und wie sich zwi­
schen je zwei Figuren, z.B. Striche auf einer Linie, stets weitere ein­
fugen lassen, ohne daß das Intervall je erschöpft wird, so verhält es 
sich auch bei den Sprachstrukturen. In und mit jeder Fixierung 
durch die Striche tritt der Grund hervor, aber so, daß die Möglich­
keit und Notwendigkeit weiterer Fixierung bestehen bleibt. Das In­
tervall bezeichnet die Leerstelle, die Abwesenheit, sei es von Stri­
chen, sei es von Sprachsymbolen, ihr Noch-nicht-Gesetztsein. Wenn 
Lacan den Symbolen einen differentiellen Charakter zuspricht, so 
deshalb, weil er damit anzeigen will, daß sie Bestimmungen und so­
mit Differenzierungen eines indifferenten Grundes sind. In jeder 
dieser Setzungen wird unbewußt der Grund mit präsent.

Auch der Vergleich mit der existenzialistischen Seinskonzeption 
Sartres legt sich nahe, die das existere als ekstatisches Heraustreten 
des Seienden aus dem Nichts versteht, ebenso mit Heideggers seins­
geschichtlicher Konzeption, die das Da der menschlichen Existenz 
(des Daseins) als Lichtung des Seins, als Offenbarkeit desselben 
nimmt. Entbergung hat zur Kehrseite Verbergung, Lichtung ist 
nicht ohne gleichzeitige Verdeckung möglich. Und genau diesen 
Sachverhalt dokumentiert auch die Sprache, die in eins Entbergung 
und Verbergung ist, Bewußtsein auf dem Untergrund des Unbe­

26 A.a.O.,S. 793-827.

336

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußten. Sprache hat zwei Seiten, eine sichtbare und eine unsichtba­
re, die man als Vorder- und Rückseite bezeichnen kann.

Beide Interpretationsmodelle, sowohl das erste, das den Zusam­
menfall von Sprache und Unbewußtem akzentuiert, das Unbewuß­
te als Sprache auffaßt, wie auch das zweite, das das Unbewußte als 
Subjekt der Sprache nimmt und eine Sprache des Unbewußten un­
terstellt, fur deren Präferenz es bei Lacan keine eindeutigen Ent­
scheidungsinstanzen gibt - einmal betont er die Identitat von Spra­
che und Unbewußtem und hält es fur seinen originalen Beitrag, das 
Unbewußte selbst als sprachlich strukturiert angesetzt zu haben27, 
ein andermal weist er mit dem Gebrauch des „sujet“-Begriffs in die 
entgegengesetzte Richtung -, stimmen darin uberein, daß sie von 
einer bewußten sprachlichen Bestimmung, wie sie sich im „moi“ 
manifestiert, auf dem Hintergrund eines unbewußten, unbestimm­
ten Feldes ausgehen. Wenn es bei Lacan in der für seine Spatzeit 
typischen Formel heißt: „Un signifiant c’est ce qui represente le 
sujet pour un autre signifiant“ („Ein Signans ist gerade solches, das 
für und in bezug auf ein anderes Signans das Subjekt repräsen­
tiert“)28, so dokumentiert sich hierin der unendliche Prozeß der Be­
stimmung, der, indem er sich auf dem Boden des Bestimmungslosen 
- des Subjekts - vollzieht und eine Bestimmung nach der anderen 
setzt, eine an die andere als Subjekt verweist und dennoch kein 
letztes Subjekt anzugeben vermag. Der Verweis aufeinander ist ge­
rade der Hinweis auf eine zugrundeliegende unfaßbare Subjektivi­
tät, die sich in keinem bestimmten Subjekt erschöpft. Mit anderen 
Worten, der Grund als Zugrundeliegendes jeder Bestimmung lauft 
dieser immer schon voraus und stellt ein unerschopfliches Reser­
voir für Bestimmung dar. Sprache und Subjekt verhalten sich zuein­
ander wie Geschlossenheit und Offenheit, Differenz und Indiffe­
renz.

27 Vgl. z.B. Anm. 25.
28 A. a. O., S. 819, vgl. auch S. 835: „L’effet de langage, c’est la cause introduite dans le 
sujet. Par cet effet il n’est pas cause de lui-meme, il porte en lui le ver de la cause qui le 
refend. Car sa cause, c’est le signifiant sans lequel il n’y aurait aucun sujet dans le reel. 
Mais ce sujet, c’est ce que le signifiant represente, et il ne saurait rien representer que 
pour un autre signifiant...“ („Die Wirkung der Sprache ist die ins Subjekt eingebrach­
te Ursache. Aufgrund dieser Wirkung ist es nicht Ursache seiner selbst; in ihm nagt 
vielmehr der Wurm einer Ursache, der es spaltet. Denn die Ursache des Subjekts ist 
das Signans, dessen es bedarf, damit uberhaupt ein Subjekt im Realen Existenz ge­
winnt. Doch dieses Subjekt ist gerade ein solches, das mittels eines Signans repräsen­
tiert wird, und dieses vermochte nicht zu repräsentieren, es sei denn fur und in bezug 
auf ein anderes Signans ...“) (Übersetzung von H. Lang)

337

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit ist der Zerfall des Subjekts vorprogrammiert: Das Subjekt, 
das sich entweder in der Sprache manifestiert oder gar die Sprache 
selber ist, zerfallt in ein „sujet de l’enonce“ und in ein „sujet de 
l’enonciation“ , d.h. in ein Subjekt des Ausgesagten und in eines 
des Aussagens. Es ist in sich ambivalent, gespalten in ein Bewußtes 
und in ein Unbewußtes.

Damit taucht das Problem auf, wie die Rede von einem einzigen 
Subjekt gerettet werden könne. Löste die Selbstintuitions- und 
Selbstreflexionstheorie das Problem im Ausgang von der Einheit 
und Identitat des selbstbezogenen Ich durch interne Diremption, 
so wird dieser Lösungsvorschlag unmöglich, wenn von einer Diffe­
renz ausgegangen wird, die unter diversen Namen „clivage“, „divi­
sion“, „refente“ bei Lacan auftritt. Wie lassen sich ein objektiviertes 
geschlossenes Ich („moi“) und ein unendlich offenes, als Ermög­
lichungsgrund der Strukturen gedachtes Feld („je“) vereinen? Wie 
laßt sich überhaupt von einer Einheit sprechen, wenn der eine Teil 
„sujet barre“, versperrtes, durchgestrichenes, unfaßbares Subjekt 
ist?29 Noch anders gefragt: Wie laßt sich uberhaupt eine Einheit be­
haupten, wenn das Sprechen die eigentliche Sache „totschlagt“, sie 
zum Verschwinden bringt, um sich selbst zu präsentieren? An die 
Stelle des Einheitsdenkens tritt ganz im Sinne der Postmoderne das 
Differenzdenken.

Hieraus resultieren weitere Probleme. Wenn der Grund nicht nur 
umfangsmaßig weiter ist als das Bestimmte, sondern sich wesenhaft 
einer Fixierung widersetzt, wird die fokussierende und präzisieren­
de Redeweise von einem einzelnen Ich-Subjekt („je“) fragwürdig. 
Denn die Dimension der Subjektivität ist dann nicht mehr auf das 
einzelne personale Ich beschränkt, sondern bildet die Sphare von 
Subjektivität überhaupt, die traditionell mit dem Absoluten oder 
Gott identifiziert wird. Auf ihrem Boden sind unendlich viele Ein­
zelsubjekte möglich.

Eine andere Deutung, die die objektivierende Bestimmung be­
trifft, ist die, daß auf einem solchen Untergrund bzw. in einem sol­
chen Horizont eine unendliche Mannigfaltigkeit von Bestimmun­
gen möglich wird, die Lacans Theorie in die Nahe von Nietzsches 
These rückt: „Tatsachen gibt es nicht, nur Interpretationen.“30 Das

29 L. Ferry und A. Renault: Antihumanistisches Denken, a. a. O., S. 203, weisen auf das 
Wortspiel „il se barre“ = „es haut ab“ hin.
30 Vgl. F. Nietzsche: Sämtliche Werke, a. a. O., Bd. 12, S. 315 (Der Wille zur Macht).

338

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wesenhaft Unbestimmte läßt sich nur durch eine ständig fortschrei­
tende Reihe von Interpretationen fassen, hinter der sich das eigent­
liche Subjekt, wie es auch und gerade den Psychoanalytiker inter­
essiert, verbirgt.

Und noch ein Problem schließt sich an. Die Exposition der Spra­
che, sei es als Sein des Unbewußten, sei es als Manifestation und 
Repräsentation desselben, erfolgt im Horizont der Thematisierung 
und Objektivation. Sie ist immer schon bewußt, objektiviert. Wenn 
Lacan diese Ebene als „sujet de l’enonciation“ charakterisiert oder 
als Ensemble von Signantien31, so ubersieht er, daß sie bereits the­
matisierter Gegenstand ist und somit der Ebene des „enonce“ bzw. 
des „signifie“ angehort. Die Beschreibung der Sprache in ihrer 
Funktion als Deutung bzw. als Subjekt des Deutens geschieht be­
reits in der Perspektive des Gedeuteten bzw. des Ausgesagten.

Wenn im Horizont der Letztbegründung die Sprache bzw. das 
Subjekt der Sprache irgendwann auch über sich selbst sprechen 
muß und in der Funktion des Thematisierten wie des Thematisie­
renden auftritt, wird ein Selbstbezug mit all seinen Schwierigkeiten 
unausweichlich. Er begegnet dann entweder in der unmittelbaren 
Selbstintuition oder in der vermittelten Selbstreflexion oder, da 
der thematisierende Akt retrospektiv ist und sich erst im nächsten 
Schritt auf sich beziehen kann, in der Selbstreflexion mit zeitlicher 
Phasenverschiebung, die einen unendlichen Prozeß der Selbstein­
holung initiiert, der immer auch ein Prozeß des Selbstentzugs ist. 
Damit tauchen ungewollt auch hier in dem ganz anderen, postmo­
dernen Kontext jene bekannten Probleme der Selbstreferenz auf, 
die hinreichend erörtert wurden. Andernfalls müßte man auf den 
Versuch einer Selbsteinholung gänzlich verzichten und es beim Be­
zug eines Etwas auf ein völlig Anderes, d. h. bei einem totalen Zer­
fall der Person belassen - einer Differenz zwischen „moi“ und „je“, 
angesichts der nicht einmal ihre Beziehung aufeinander plausibel 
wäre.

31 Vgl. J. Lacan: Ecrits, a. a. O., S. 818: „tresor du signifiant“.

339

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495997024-321 - am 21.01.2026, 00:47:53. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-321
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Einordnung der Theorie in die Tradition
	2.  Das Spiegelstadium („stade du miroir“)
	3.  Das symbolische Verhältnis

