
4. Ethik technischer Fiktionen 239

prinzipiell als nicht gangbarerWeg erscheint. Tugendhat (2019, S. 171–172) nennt das Bei-

spiel, dass in einer Beziehung eine Partner*in fremdgeht und abwägt, ob sie dies der an-

deren gestehen sollte.Was überwiegt hier: das Gewicht der Unwahrheit oder die Verlet-

zung der anderen Person?Dieses Problemwirdman schwerlich ethisch verallgemeinern

können, indemmaneinenDiskurs aller zwei–oder drei –relevantenPersonen vollzieht.

Zuletzt bleibt unklar, wann in einemDiskurs einemoralische Entscheidung als gerecht-

fertigt gelten kann: Bei einer Zustimmung von mehr als der Hälfte der Beteiligten, bei

einer Zwei-Drittel-Mehrheit oder nur bei Einstimmigkeit? Sollte Einstimmigkeit das

Ziel sein, muss man sich fragen: Gibt es nicht Situationen, in denen der »zwanglos[e]

Zwan[g] des besseren Argumentes«17 nicht alle gleichermaßen überzeugen kann?

4.1.3 Eine gemäßigte deontologische Position

Welche Konsequenzen ergeben sich nun aus der knappen Auseinandersetzung mit Ty-

pen ethischerTheoriebildung? Da die nachfolgende Ethik technischer Fiktionen auf de-

ontologischer Basis entwickelt wird, sind Handlungsgrundsätze der Gegenstandmora-

lischer Bewertung. Als moralisch angemessene Handlungsgrundsätze sollen dabei sol-

che aufgefasstwerden,welchedie je individuelle Perspektiveüberschreitenund sich ent-

sprechend verallgemeinern lassen.18 Dabei ist es nicht nötig, ein einheitliches Verallge-

meinerungsprinzip zu wählen. Die konkrete Verallgemeinerung betrachte ich als Um-

setzungsfrage und daher als abhängig vomEinzelfall.19 Ich schlage vor, in jedemFallmit

einemPerspektivenwechsel à la Smith zu beginnen, die entsprechendenUrteile aber im-

mer als fallibel aufzufassen. Einer fallibilistischen Position entsprechend können dann

reale Diskurse, wo immer diese möglich sind, herangezogen werden, um die Verallge-

meinerung zu überprüfen – ohne je sicher sein zu können, alle relevanten Perspektiven

und Aspekte berücksichtigt zu haben.

Weiterhin soll die klassische Deontologie auch auf die Einbeziehung von Zielen er-

weitert und damit teleologisch ergänzt werden. Löst man sich etwas von Kants Zugang,

ist es nicht mehr einsichtig, warum nicht auch bestimmte Zielsetzungen verallgemei-

nerungsfähig sein sollten. Dies ist kein ungewöhnlicher Zug. So lässt sich bereits seit

17 Dies ist eine klassische Wendung von Habermas. Ich habe sie hier aus der frühen Schrift Haber-

mas (1972/1995, S. 144) entnommen; sie findet sich jedoch ebenfalls an diversen anderen Stellen

in seinem Werk, z.B. in Habermas (2001, S. 79), wo damit auch die Brücke zur Sprachphilosophie

von Robert Brandom geschlagen wird.

18 Ein knapper Überblick über verschiedene Zugänge zum »moral point of view« findet sich bei Mis-

selhorn (2011).

19 Vor diesem Hintergrund mag die oben am Konsequentialismus geäußerte Kritik auch hier einge-

wendet werden: Wird damit nicht eine moralisch relevante Eigenschaft ausgelagert? – Ich meine:

nein. Beim Konsequentialismus wurde kritisiert, dass die Frage nach der konkreten Quantifizie-

rung sowie nach der Form der Zielfunktion innerhalb des Konsequentialismus nicht zu beantwor-

ten ist. Selbst rückwirkend kann dabei nicht gesagt werden: In diesem Fall habe ich mich in der

Wahl der Zielfunktion getäuscht, dennumdiese Täuschung feststellen zu können,müssen externe

Qualitätskriterien bereitstehen; und diese kann der Konsequentialismus selbst nicht liefern. Beim

hier zugrunde gelegten fallibilistischenVerallgemeinerungskonzept kannmandagegen sehrwohl

sagen: Ich habe mich bei der Verallgemeinerung getäuscht – nämlich dann, wenn deutlich wird,

dass relevante Perspektiven vernachlässigt wurden.

https://doi.org/10.14361/9783839469521-061 - am 14.02.2026, 16:02:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-061
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


240 Michael Kuhn: Technische Fiktionen

Jahren die Tendenz feststellen, dass auch Ziele in deontologische Ethiken eingebettet

werden (Hastedt, 1994, S. 208–209). Singer (1975, S. 7–8) stellt etwa klar: »Man kann […]

auf Folgen Bezug nehmen, ohne sich die utilitaristische Position zu eigen zu machen.«

Allerdings ziehe ich es vor, vonZielen statt vonFolgenzu sprechen.Folgen treten alsKon-

sequenz von Handlungen tatsächlich ein, Ziele sind dagegen Absichten, die der Hand-

lung vorausgehen.Und natürlich kann es ein Ziel sein, bestimmte Folgen zu vermeiden.

Dies sind dann jedoch keine realen Folgen, sondern antizipierte Folgen und als solche

Teil der Zielsetzung einer Handlung. Trotzdem stellt sich hier die Frage, ob beim Abwä-

gen von verschiedenen möglichen Folgen nicht doch die oben kritisierten quantitativen

Methoden aus dem Umfeld des Konsequentialismus – und speziell des Utilitarismus –

zum Einsatz kommen können. Das ist sehr wohl denkbar. Allerdings beziehen sich die

Abwägungen dann eben nicht auf reale Konsequenzen, sondern auf vermutete. Zudem

wird damit kein ethisches Problem gelöst. Denn es verbleibt die Frage, welches Quantifi-

zierungsmaß sowiewelcheKostenoderNutzenfunktion (»utility function«) für eine Pro-

blemstellung die angemessene ist. Und dies ist selbst eine ethische Frage, die über das

Verallgemeinerungsprinzip entschieden werden muss; in der Weise: Ist es aus der Per-

spektive einerbzw.einesBeliebigenwünschenswert,dassmöglicheFolgen indiesemFall

nachderausgewähltenVariantegegeneinanderabgewogenwerden?Somit liegt auchder

teleologischen Ergänzung der Deontologie imKern noch ein deontologisches Prinzip zu

Grunde.

Um diese Positionierung noch einmal knapp zusammenzufassen: Es wird hier eine

gemäßigte Form deontologischer Ethik gewählt. Dabei ist weiterhin von einer deonto-

logischen Position die Rede, daHandlungen ins Zentrumder Bewertung gestellt werden

und eine Form der Verallgemeinerung als Überprüfung ihrer moralischen Güte vorge-

schlagenwird. »Gemäßigt« ist dieseDeontologie,da sieweniger einheitlich undweniger

radikal als klassische Formulierungen daherkommt. Es wird nichtmehr auf ein einheit-

liches Verfahren gesetzt, mit dem absolut die moralische Güte einer Handlung festge-

stellt werden kann; weder leistet dies die praktische Vernunft in ihrer intra-individuel-

len Anwendung (Kant) noch Formen der inter-individuellen, kommunikativen Vernunft

(Habermas, Apel). Diemoralische Beurteilung sowie ihre Verfahren sind immer als falli-

bel zu betrachten. Damit gewinnen Anteile einer Klugheitsethik an Gewicht. Es ist etwa

immer der rechte Abstraktionsgrad für eine Verallgemeinerung zu identifizieren sowie

die korrekte Qualitätskontrolle der Bewertung. Dies impliziert eine höhere Sensitivität

für Einzelfälle, als dies in vielenDeontologien der Fall ist.Denn es lassen sich nichtmehr

ein für alle Mal bestimmte Handlungsregeln dingfest machen.Mein Zugang ist darüber

hinaus unorthodox, da auch die Möglichkeit eingeräumt wird, Handlungsziele und an-

tizipierte Handlungsfolgenmit in die Bewertung einzubeziehen.

In dieser gemäßigten Deontologie soll auch der Begriff desWertes verortet werden.

Wertewerdenhiernicht als eigenständigeEntitäten verstanden,die etwamit einemspe-

ziellenmoralischenSinnerfasstwerdenkönnen.20 Siewerdendagegenals topoi inVerall-

gemeinerungsprozeduren aufgefasst, als etablierte und weithin akzeptierte Zwischen-

schritte beim Verallgemeinern vonMaximen.Werte können daher auch als »Abkürzun-

20 Wie dies z.B. inMax SchelersWertethik der Fall ist; für eine knappe Charakterisierung vgl. Hübner

(2018, S. 28, 63).

https://doi.org/10.14361/9783839469521-061 - am 14.02.2026, 16:02:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-061
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


4. Ethik technischer Fiktionen 241

gen« beim ethischen Argumentieren wirken, da davon ausgegangen werden kann, dass

sie konsensfähig sind. Ganz entlang dieser Linie berichtet etwa Günter Ropohl, dass die

VDI 3780 – inkl. der dort genannten acht Werte – aus einem nach allen praktischen

Maßstäben idealenDiskurs hervorgegangen und auch nach Jahren »unbeanstandet« ge-

blieben sei (Ropohl, 1996b, S. 222–226, bes. S. 226, Fn. 24). Nach meinem Verständnis

lässt sich daher derWert »Funktionsfähigkeit« in etwa so denken:Wenn ich verschiede-

ne Techniken nach ihren Sollens-Kriterien abklopfe, lassen sich immer wieder Aspekte

finden, die sich unter dem Begriff »Funktion« subsumieren lassen. Dies gilt selbst für

nur gedachte, völlig fiktive Techniken nach der Art der eidetischen Variation in der Phä-

nomenologie. Und nicht nur innerhalb der Technik stellt die »Funktion« scheinbar eine

Invariante dar; technische Funktionen sind auch dasjenige,was gesellschaftliche Akteu-

re von Techniken fordern. Da nun also »Funktion« ein immer wiederkehrendes Bewer-

tungskriterium ist und Technik, die ihre Funktion nicht erfüllt, keine »gute« Technik ist,

kann die »Funktionsfähigkeit« als Wert in technikevaluativen Diskursen fungieren.

An dieser Stelle bietet sich auch ein Wort zumThema Sollen und Können sowie zur

Motivationmoralischen Handelns an, da dieseThemen in der weiteren Diskussion wie-

derholt berührt werden. Generell gilt das Diktum: Sollen impliziert Können.21 Um mit

einem technischen Beispiel zu beginnen: Es wäre sinnlos, zu fordern »Du sollst mir ein

überlichtgeschwindigkeitsschnelles Raumschiff bauen«; denn nach allem, was wir wis-

sen, ist dies nicht möglich. Komplizierter verhält es sich mit dem je individuellen Kön-

nen. Gegen die Forderung »Du sollst nicht lügen« ließe sich einwenden: »Ich wollte dies

ja in dieser Situation, aber ich konnte es einfach nicht.«22 Dies ist ein Vorwurf, der de-

ontologischen Ethiken immer wieder gemacht wird. Sie seien zu steril, zu abgelöst vom

tatsächlichen Leben. Sie berücksichtigten zuwenig,was realeMenschen in realen Situa-

tionen tatsächlich leisten können.Hier berühren sichnunDeontologienmit tugendethi-

schen Ansätzen. Es wäre generell sinnlos, bestimmte Forderungen zu erheben – selbst

wenn diese durch formal korrekte Verallgemeinerungen gewonnen würden –, die nie-

mand erfüllen kann.Wir können uns diesbezüglich eineWelt vorstellen, die nur auswil-

lensschwachen Menschen besteht. Es besteht somit ein Verhältnis der Wechselwirkung

zwischenmenschlichen Fähigkeiten und deontologischen Forderungen.

4.1.4 Begriffliche Verwirrungen und feinere Sortierung

Die Begriffe »Moral« und vor allem »moralisch« werden in verschiedenen Weisen ver-

wendet.Dazu zählen ganzwesentlich eine formale Verwendung und eine selbst werten-

de Verwendung. Wertend etwa heißt »moralisch« so viel wie »einem Wertsystem ent-

sprechend, dass ich für richtig halte«; formal dagegen bedeutet »moralisch« lediglich –

und so wurde der Begriff oben eingeführt – einem Normensystem zugehörig, das mit

21 Dieser topos des ethischen Argumentierens wird im Englischen als »ought implies can« ausbuch-

stabiert; seine klassische Formulierungfindet sich bei Kant, der von einer »Handlung« fordert, dass

sie »unter Naturbedingungen möglich sein [muss], wenn auf sie das Sollen gerichtet ist« (KrV, B

576).

22 Diese FormderWillensschwäche nimmt als akrasia bei Aristoteles (NE, VII 1–11) einewichtige Stel-

lung ein.

https://doi.org/10.14361/9783839469521-061 - am 14.02.2026, 16:02:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469521-061
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

