4, Ethik technischer Fiktionen

prinzipiell als nicht gangbarer Weg erscheint. Tugendhat (2019, S. 171-172) nennt das Bei-
spiel, dass in einer Beziehung eine Partner*in fremdgeht und abwigt, ob sie dies der an-
deren gestehen sollte. Was itberwiegt hier: das Gewicht der Unwahrheit oder die Verlet-
zung der anderen Person? Dieses Problem wird man schwerlich ethisch verallgemeinern
kénnen, indem man einen Diskurs aller zwei — oder drei — relevanten Personen vollzieht.
Zuletzt bleibt unklar, wann in einem Diskurs eine moralische Entscheidung als gerecht-
fertigt gelten kann: Bei einer Zustimmung von mehr als der Hilfte der Beteiligten, bei
einer Zwei- Drittel- Mehrheit oder nur bei Einstimmigkeit? Sollte Einstimmigkeit das
Ziel sein, muss man sich fragen: Gibt es nicht Situationen, in denen der »zwanglos[e]
Zwan[g] des besseren Argumentes«' nicht alle gleichermafen iiberzeugen kann?

41.3 Eine gemaBigte deontologische Position

Welche Konsequenzen ergeben sich nun aus der knappen Auseinandersetzung mit Ty-
pen ethischer Theoriebildung? Da die nachfolgende Ethik technischer Fiktionen auf de-
ontologischer Basis entwickelt wird, sind Handlungsgrundsitze der Gegenstand mora-
lischer Bewertung. Als moralisch angemessene Handlungsgrundsitze sollen dabei sol-
che aufgefasst werden, welche die je individuelle Perspektive iiberschreiten und sich ent-
sprechend verallgemeinern lassen.” Dabei ist es nicht nétig, ein einheitliches Verallge-
meinerungsprinzip zu wihlen. Die konkrete Verallgemeinerung betrachte ich als Um-
setzungsfrage und daher als abhingig vom Einzelfall.” Ich schlage vor, in jedem Fall mit
einem Perspektivenwechsel 4 la Smith zu beginnen, die entsprechenden Urteile aber im-
mer als fallibel aufzufassen. Einer fallibilistischen Position entsprechend kénnen dann
reale Diskurse, wo immer diese moglich sind, herangezogen werden, um die Verallge-
meinerung zu itberpriifen — ohne je sicher sein zu kénnen, alle relevanten Perspektiven
und Aspekte beriicksichtigt zu haben.

Weiterhin soll die klassische Deontologie auch auf die Einbeziehung von Zielen er-
weitert und damit teleologisch erginzt werden. Lost man sich etwas von Kants Zugang,
ist es nicht mehr einsichtig, warum nicht auch bestimmte Zielsetzungen verallgemei-
nerungsfihig sein sollten. Dies ist kein ungewdhnlicher Zug. So lisst sich bereits seit

17 Dies ist eine klassische Wendung von Habermas. Ich habe sie hier aus der frithen Schrift Haber-
mas (1972/1995, S.144) entnommen; sie findet sich jedoch ebenfalls an diversen anderen Stellen
in seinem Werk, z.B. in Habermas (2001, S. 79), wo damit auch die Briicke zur Sprachphilosophie
von Robert Brandom geschlagen wird.

18 Ein knapper Uberblick iiber verschiedene Zuginge zum »moral point of view« findet sich bei Mis-
selhorn (2011).

19 Vordiesem Hintergrund mag die oben am Konsequentialismus gedufierte Kritik auch hier einge-
wendet werden: Wird damit nicht eine moralisch relevante Eigenschaft ausgelagert?— Ich meine:
nein. Beim Konsequentialismus wurde kritisiert, dass die Frage nach der konkreten Quantifizie-
rung sowie nach der Form der Zielfunktion innerhalb des Konsequentialismus nicht zu beantwor-
ten ist. Selbst riickwirkend kann dabei nicht gesagt werden: In diesem Fall habe ich mich in der
Wabhl der Zielfunktion getauscht, denn um diese Tauschung feststellen zu kdnnen, miissen externe
Qualititskriterien bereitstehen; und diese kann der Konsequentialismus selbst nicht liefern. Beim
hierzugrunde gelegten fallibilistischen Verallgemeinerungskonzept kann man dagegen sehr wohl
sagen: Ich habe mich bei der Verallgemeinerung getduscht — namlich dann, wenn deutlich wird,
dass relevante Perspektiven vernachldssigt wurden.

https://dol.org/10.14:361/9783839469521-061 - am 14.02.2026, 16:02:31. /dele Acces

239


https://doi.org/10.14361/9783839469521-061
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

240

Michael Kuhn: Technische Fiktionen

Jahren die Tendenz feststellen, dass auch Ziele in deontologische Ethiken eingebettet
werden (Hastedt, 1994, S. 208—209). Singer (1975, S. 7-8) stellt etwa klar: »Man kann [...]
auf Folgen Bezug nehmen, ohne sich die utilitaristische Position zu eigen zu machen.«
Allerdings ziehe ich es vor, von Zielen statt von Folgen zu sprechen. Folgen treten als Kon-
sequenz von Handlungen tatsichlich ein, Ziele sind dagegen Absichten, die der Hand-
lung vorausgehen. Und natiirlich kann es ein Ziel sein, bestimmte Folgen zu vermeiden.
Dies sind dann jedoch keine realen Folgen, sondern antizipierte Folgen und als solche
Teil der Zielsetzung einer Handlung. Trotzdem stellt sich hier die Frage, ob beim Abwi-
gen von verschiedenen maglichen Folgen nicht doch die oben kritisierten quantitativen
Methoden aus dem Umfeld des Konsequentialismus — und speziell des Utilitarismus —
zum Einsatz kommen koénnen. Das ist sehr wohl denkbar. Allerdings beziehen sich die
Abwigungen dann eben nicht auf reale Konsequenzen, sondern auf vermutete. Zudem
wird damit kein ethisches Problem gelost. Denn es verbleibt die Frage, welches Quantifi-
zierungsmaf3 sowie welche Kostenoder Nutzenfunktion (»utility function«) fiir eine Pro-
blemstellung die angemessene ist. Und dies ist selbst eine ethische Frage, die iiber das
Verallgemeinerungsprinzip entschieden werden muss; in der Weise: Ist es aus der Per-
spektive einer bzw. eines Beliebigen wiinschenswert, dass mogliche Folgen in diesem Fall
nach der ausgewihlten Variante gegeneinander abgewogen werden? Somit liegt auch der
teleologischen Erginzung der Deontologie im Kern noch ein deontologisches Prinzip zu
Grunde.

Um diese Positionierung noch einmal knapp zusammenzufassen: Es wird hier eine
gemifigte Form deontologischer Ethik gewihlt. Dabei ist weiterhin von einer deonto-
logischen Position die Rede, da Handlungen ins Zentrum der Bewertung gestellt werden
und eine Form der Verallgemeinerung als Uberpriifung ihrer moralischen Giite vorge-
schlagen wird. »GemifRigt«ist diese Deontologie, da sie weniger einheitlich und weniger
radikal als klassische Formulierungen daherkommt. Es wird nicht mehr auf ein einheit-
liches Verfahren gesetzt, mit dem absolut die moralische Giite einer Handlung festge-
stellt werden kann; weder leistet dies die praktische Vernunft in ihrer intra-individuel-
len Anwendung (Kant) noch Formen der inter-individuellen, kommunikativen Vernunft
(Habermas, Apel). Die moralische Beurteilung sowie ihre Verfahren sind immer als falli-
bel zu betrachten. Damit gewinnen Anteile einer Klugheitsethik an Gewicht. Es ist etwa
immer der rechte Abstraktionsgrad fiir eine Verallgemeinerung zu identifizieren sowie
die korrekte Qualititskontrolle der Bewertung. Dies impliziert eine héhere Sensitivitit
fiir Einzelfille, als dies in vielen Deontologien der Fall ist. Denn es lassen sich nicht mehr
ein fur alle Mal bestimmte Handlungsregeln dingfest machen. Mein Zugang ist dariiber
hinaus unorthodox, da auch die Méglichkeit eingerdumt wird, Handlungsziele und an-
tizipierte Handlungsfolgen mit in die Bewertung einzubeziehen.

In dieser gemif3igten Deontologie soll auch der Begriff des Wertes verortet werden.
Werte werden hier nicht als eigenstindige Entititen verstanden, die etwa mit einem spe-
ziellen moralischen Sinn erfasst werden kénnen.*® Sie werden dagegen als topoi in Verall-
gemeinerungsprozeduren aufgefasst, als etablierte und weithin akzeptierte Zwischen-
schritte beim Verallgemeinern von Maximen. Werte kénnen daher auch als »Abkiirzun-

20  Wiedies z.B.in Max Schelers Wertethik der Fall ist; fiir eine knappe Charakterisierung vgl. Hiibner
(2018, S. 28, 63).

https://dol.org/10.14:361/9783839469521-061 - am 14.02.2026, 16:02:31. /dele Acces



https://doi.org/10.14361/9783839469521-061
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

4, Ethik technischer Fiktionen

gen« beim ethischen Argumentieren wirken, da davon ausgegangen werden kann, dass
sie konsensfihig sind. Ganz entlang dieser Linie berichtet etwa Giinter Ropohl, dass die
VDI 3780 — inkl. der dort genannten acht Werte — aus einem nach allen praktischen
Mafstiben idealen Diskurs hervorgegangen und auch nach Jahren »unbeanstandet« ge-
blieben sei (Ropohl, 1996b, S. 222-226, bes. S. 226, Fn. 24). Nach meinem Verstindnis
lasst sich daher der Wert »Funktionsfihigkeit« in etwa so denken: Wenn ich verschiede-
ne Techniken nach ihren Sollens- Kriterien abklopfe, lassen sich immer wieder Aspekte
finden, die sich unter dem Begriff »Funktion« subsumieren lassen. Dies gilt selbst fiir
nur gedachte, vollig fiktive Techniken nach der Art der eidetischen Variation in der Phi-
nomenologie. Und nicht nur innerhalb der Technik stellt die »Funktion« scheinbar eine
Invariante dar; technische Funktionen sind auch dasjenige, was gesellschaftliche Akteu-
re von Techniken fordern. Da nun also »Funktion« ein immer wiederkehrendes Bewer-
tungskriterium ist und Technik, die ihre Funktion nicht erfiillt, keine »gute« Technik ist,
kann die »Funktionsfihigkeit« als Wert in technikevaluativen Diskursen fungieren.

An dieser Stelle bietet sich auch ein Wort zum Thema Sollen und Kénnen sowie zur
Motivation moralischen Handelns an, da diese Themen in der weiteren Diskussion wie-
derholt berithrt werden. Generell gilt das Diktum: Sollen impliziert Kénnen.*" Um mit
einem technischen Beispiel zu beginnen: Es wire sinnlos, zu fordern »Du sollst mir ein
tiberlichtgeschwindigkeitsschnelles Raumschiff bauen«; denn nach allem, was wir wis-
sen, ist dies nicht moglich. Komplizierter verhilt es sich mit dem je individuellen Kon-
nen. Gegen die Forderung »Du sollst nicht liigen« lieRe sich einwenden: »Ich wollte dies
ja in dieser Situation, aber ich konnte es einfach nicht.«** Dies ist ein Vorwurf, der de-
ontologischen Ethiken immer wieder gemacht wird. Sie seien zu steril, zu abgelost vom
tatsichlichen Leben. Sie beriicksichtigten zu wenig, was reale Menschen in realen Situa-
tionen tatsichlich leisten kénnen. Hier berithren sich nun Deontologien mit tugendethi-
schen Ansitzen. Es wire generell sinnlos, bestimmte Forderungen zu erheben - selbst
wenn diese durch formal korrekte Verallgemeinerungen gewonnen wiirden —, die nie-
mand erfiillen kann. Wir kénnen uns diesbeziiglich eine Welt vorstellen, die nur aus wil-
lensschwachen Menschen besteht. Es besteht somit ein Verhiltnis der Wechselwirkung
zwischen menschlichen Fihigkeiten und deontologischen Forderungen.

4.4 Begriffliche Verwirrungen und feinere Sortierung

Die Begriffe »Moral« und vor allem »moralisch« werden in verschiedenen Weisen ver-
wendet. Dazu zihlen ganz wesentlich eine formale Verwendung und eine selbst werten-
de Verwendung. Wertend etwa heifdt »moralisch« so viel wie »einem Wertsystem ent-
sprechend, dass ich fiir richtig halte«; formal dagegen bedeutet »moralisch« lediglich —
und so wurde der Begriff oben eingefiihrt — einem Normensystem zugehdrig, das mit

21 Dieser topos des ethischen Argumentierens wird im Englischen als »ought implies can« ausbuch-
stabiert; seine klassische Formulierung findet sich bei Kant, der von einer»Handlung«fordert, dass
sie »unter Naturbedingungen moglich sein [muss], wenn auf sie das Sollen gerichtet ist« (KrV, B
576).

22 Diese Form der Willensschwéche nimmt als akrasia bei Aristoteles (NE, VII 1-11) eine wichtige Stel-
lung ein.

https://dol.org/10.14:361/9783839469521-061 - am 14.02.2026, 16:02:31. /dele Acces

241


https://doi.org/10.14361/9783839469521-061
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

