7 Ausblick

Anlasslich einer von Aktivist_innen humanitirer Organisationen wie Médecins
du Monde und Terre des Hommes veranstalteten Pressekonferenz im Juni 1981
im Zusammenhang mit der Griindung eines internationalen Komitees zum
Schutz vietnamesischer Boat People (Comité International contre le Piraterie,
kurz: CICP) verliest Michel Foucault einen emphatischen Text, in dem er die
kollektive Untatigkeit seitens westlicher Regierungen sowie internationaler Or-
ganisationen in Bezug auf mogliche Hilfe fiir die Betroffenen von Entfiihrung,
Folterung und Vergewaltigung skandalisiert. Zugleich beabsichtigt er mit seiner
offentlichen Wortmeldung unter dem Titel ,,Den Regierungen gegeniiber: die
Rechte des Menschen® (Foucault 2005b), eine 6ffentliche Diskussion {iber die
Allgemeine Erklirung der Menschenrechte (1948) anzustof3en, ja eventuell eine
neue Menschenrechtserklarung zu initiieren (vgl. Lemke 2001: 270f.). Der Text
wird erst drei Jahre nach seinem Tod in der Zeitschrift Libération verdffentlicht,
er enthiilt folgende emphatische Losung: !

,,Es gibt eine internationale Biirgerschaft, die ihre Rechte hat, die ihre Pflichten hat und
die dazu verpflichtet, sich gegen jeden Machtmissbrauch zu erheben, wer auch immer des-
sen Urheber ist und wer auch immer dessen Opfer sind. SchlieBlich sind wir alle Regierte
und insofern miteinander solidarisch verbunden. [...] Es ist die Pflicht dieser internationa-
len Gemeinschaft von Biirgern, vor Augen und Ohren der Regierungen das Elend der

Menschheit einzuklagen. Es stimmt nicht, dafl sie dafiir keine Verantwortung tragen.

1 Vgl ,,Face aux gouvernements, les droits de I’homme* in der Ausgabe vom 30. Ju-
ni/l. Juli 1984, Nr. 967: 22, einsehbar unter: http://1libertaire.free.fr/MFoucault
162.html (24.11.2018): ,,11 existe une citoyenneté internationale qui a ses droits, qui a
ses devoirs et qui engage a s’élever contre tout abus de pouvoir, quel qu’en soit
I’auteur, quelles qu’en soient les victimes. Aprés tout, nous sommes tous des gou-

vernés et, a ce titre, solidaires.*

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



http://1libertaire.free.fr/MFoucault
https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://1libertaire.free.fr/MFoucault

258 | Grenzen der Menschenrechte

Menschliches Ungliick darf niemals ein stummes Uberbleibsel der Politik sein. Im Gegen-
teil begriindet es ein absolutes Recht, sich aufzulehnen und sich an diejenigen zu wenden,
die Macht ausiiben.* (Foucault 2005b: 874)

Foucault spricht hier von einer internationalen Biirger innenschaft, die sowohl
iiber Rechte als auch iiber Pflichten verfiigt. Es mag erstaunen, dass Foucault ein
Vokabular bedient, das seiner iiblichen Machtkritik eigentlich nicht standhielte.
Und tatséchlich verwendet er Begriffe wie ,Biirgerschaft, ,Recht und ,Pflicht’
auch in einer Weise, die herkdommliche Verwendungsweisen verschiebt und mit-
unter konterkariert. So unterlédsst er eine Unterscheidung zwischen Recht und
Pflicht, da er es zugleich als Pflicht wie auch als ,absolutes‘ Recht der internati-
onalen Biirger innenschaft bezeichnet, das Leid der Betroffenen zu benennen
und sich gegen Missstidnde aufzulehnen. Die Differenz zwischen Rechten und
Pflichten, die fiir die géngigen Menschenrechtstheorien relevant ist, wird in einer
neuen Rechtsvorstellung aufgehoben, die sich nicht mehr auf die bekannten Ko-
ordinaten von Staat, Regierung, Recht und Gesetz und deren asymmetrisches
Geflecht von Rechten und korrelierenden Pflichten stiitzt. Bei diesem neuen
Recht handelt es sich also weder um die klassischen Abwehrrechte gegen den
Staat noch um Eingriffspflichten des Staates selbst. Wenn bei Foucault von ,Re-
gierungen‘ und ,Regierten‘ die Rede ist, handelt es sich um Macht- und Herr-
schaftsbeziehungen, nicht um Akteur innen, denen bestimmte Rechte oder
Pflichten zugeordnet werden. Vielmehr geht es um die Formulierung eines neuen
Rechts, das ,,im Moment nicht zu begriinden ist, aber sich in Zukunft vielleicht
einmal begriinden lassen wird”, und zwar ,,in dem Male, wie es Menschen gibt,
die fiir dieses Recht eintreten” (Lemke 2001: 275). Uberraschend fiir Foucault,
begegnet uns hier eine normative Bezugnahme auf Begrifflichkeiten von Rech-
ten und Pflichten. Allerdings ist mit diesem Gebrauch etwas anderes beabsich-
tigt, geht es doch genau um jene Bildung eines neuen politischen Subjekts, um
die Konstitution einer globalen Biirger innenschaft, die sich ein Recht nimmt,
das sich nicht von einer bestehenden Ordnung her ableitet und mit dem niemand
anderes reprisentiert wird aufer sie selbst. Uberhaupt nur aus diesem Grund,
dass sie niemanden anderen représentiert, kann diese globale Biirger innenschaft
sprechen — und zwar nur fiir sich selbst und im eigenen Namen (vgl. ebd.:
271ft.). Als Gruppe von Individuen nimmt diese in Formation begriffene Biir-
ger_innenschaft Bezug auf ein neues bzw. neu zu schaffendes Recht,

,-namlich das Recht von Privatpersonen, wirksam in die Ordnung der internationalen poli-

tischen Zielsetzungen und Strategien einzugreifen. Der Wille der Individuen muf} sich in

eine Realitét einschreiben, welche die Regierungen fiir sich allein in Anspruch nehmen

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick | 259

wollten — ein Monopol, das man ihnen Tag fiir Tag und Stiick fiir Stiick entreifen muf.*
(Foucault 2005b: 874)

Interessanterweise spricht Foucault an dieser Stelle von ,Privatrecht‘. Mit dieser
Bezeichnung ist jedoch nicht das private im Sinne von moralischem und vorpoli-
tischem Recht im Gegensatz zum 6ffentlichen Recht als Teil einer gegebenen
Gesetzesordnung gemeint. Vielmehr ist dieses ,Privatrecht® bereits als politi-
sches Recht zu verstehen, allerdings nicht im herkémmlichen Sinne eines qua
Nationalstaat verlichenen staatsbiirgerlichen Rechts, sondern im Sinne eines
selbsterméchtigenden Rechts. Foucaults Forderung an die Akteur innen besteht
darin, einen ,Schritt voraus zu gehen‘,? und zwar insofern, als das neu zu entwer-
fende Recht Freiheit herstellt und sie nicht voraussetzt (vgl. Lemke 2001: 275).
In diesem Aspekt steckt eine Grundintuition, die derjenigen des arendtschen
Rechts auf Rechte nicht unéhnlich ist, die jedoch angesichts der unaufldsbaren
begrifflichen Spannung zwischen Menschen- und Biirger innenrechten keinen
addquaten Ausdruck finden kann, sofern sie sich nicht schlichtweg in Handlung
zur Geltung bringt: Statt in Abhéngigkeit von einem (Volks-)Souverdn oder ei-
ner juridischen Autoritédt auf die Gnade der Gewdhrung von Freiheit zu warten,
sind Individuen, die nicht ,dazugezahlt® werden und deshalb Anteillose sind, laut
Ranciére dazu aufgefordert, sich auf das Recht der Freiheit zu berufen und durch
diese Praxis Freiheit zu generieren. Im Interview mit der Zeitschrift Skyline im
Mairz 1982 erlduterte Foucault seine Skepsis gegeniiber zu hohen Erwartungen
an Institutionen und Gesetze, was die Ermdglichung und Garantie von Freiheit
anbelangt:

,Die Freiheit der Menschen wird nie von Institutionen oder Gesetzen garantiert, deren
Aufgabe es ist, Freiheit zu garantieren. Deshalb kann man die meisten dieser Gesetze und
Institutionen drehen und wenden. Nicht weil sie mehrdeutig wiren, sondern weil man
,Freiheit’ nur ausiiben kann. [...] Ich glaube nicht, dass die Struktur von Dingen Freiheit

zu garantieren vermag. Nur Freiheit garantiert Freiheit.” (Foucault 2005a: 330)

Eine eventuell noch radikalere Affirmation auszuiibender, also vollumfanglich
auf Praxis basierender, Freiheit findet sich, wie bereits in Kap. 4.1 angesprochen,

2 Bei Foucault heifit es im Original: ,,Nous devons encore, je pense, faire un pas en
avant.“ (Foucault 1994: 1555) Thomas Lemke iibersetzt dies in Abweichung von der
deutschen Ubertragung von Hans-Dieter Gondek (,einen Schritt nach vorne®,
Foucault 2005c: 911) mit ,,einen Schritt dariiber hinaus* (Lemke 2001: 275), womit er

einen stirker progressiven Akzent setzt, als dies eventuell von Foucault intendiert war.

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

260 | Grenzen der Menschenrechte

in Michael Hardts und Antonio Negris revolutionsheischendem, wenngleich
nicht gerade konturenscharfen Bild einer globalen politischen Subjektivation, die
vor allem durch Widerstand gegen das ,Empire‘ zu verwirklichen sei.’ Der Be-
griff ,Empire* steht hier pauschal fiir die derzeit vorherrschende, nationalstaat-
lich verfasste Weltordnung, gegen die sich das Subjekt widerstdndigen Handelns
— die Multitude — aus der Basis, ja aus der Mitte des Empires heraus formiert.
Eine neue Gesellschaftsform werde somit nicht erst von auflen an das bestehende
System herangetragen, sondern als ein gleichermaBlen gerechtes, freiheitliches
und demokratisches Miteinander von innen heraus etabliert. Die ,Multitude® er-
scheint in diesem Bild als regelrecht mit messianischer Bedeutung aufgeladen,
zumindest wird ihr das Potential, durch die Intensivierung gemeinschaftlichen
Handelns im Rahmen von gesellschaftspolitischen Emanzipationskdmpfen ,,eine
neue Menschheit® (Hardt/Negri 2004: 240) erstehen lassen zu konnen, beschei-
nigt. Unscharf bleibt dieses Bild der Befreiung allerdings nicht nur in Bezug auf
die nicht ndher spezifizierten Merkmale der zukiinftigen Gegen-Gesellschaft.
Auch die konkreter klingende Forderung nach der Einrichtung einer Weltbiir-
ger_innenschaft, die fiir alle Menschen auf der Welt Gleichheit, Gerechtigkeit
und Demokratie verbiirgen und die Menschenrechtsidee einer egalitiren und
nachhaltigen Gesellschaft verwirklichen kdnnen soll, erhélt in den Ausfithrungen
von Hardt und Negri keine deutlicheren Umrisse. Die Moglichkeit zur Emanzi-
pation der Multitude wird eher negativ erldutert denn anhand von konkreten
Merkmalen plausibilisiert. Zwar beinhaltet die Vorstellung von Emanzipation
die euphorisch herbeibeschworene Vision einer ,,Ermdglichung der Moglichkeit
einer Demokratie, die auf freier Ausdrucksmoglichkeit und dem Leben im Ge-
meinsamen beruht“ (ebd.: 227). Doch bleibt eine eingehendere Darstellung die-
ser sogenannten absoluten’ Demokratie (ebd.: 109, 386f.), die sich ein Vorbild

3 Vgl. ausfiihrlicher Martinsen 2015b.

4 Das Problem der Unklarheit zentraler Begriffe bei Hardt und Negri, etwa des schil-
lernden Begriffs der Multitude selbst (vgl. Wolf 2004: 105; Maresch 2005: 195f.; Saar
2006: 193ff.; Schultz 2011: 130), des euphemistischen Verstindnisses von Demokra-
tie (vgl. Ziegler 2004) oder der emphatisch-ontologisierenden Konzeption einer Macht
der Multitude (vgl. Saar 2006: 196ff.), wurde in der Vergangenheit daher auch viel-
fach moniert. Ahnlich bleibt der Weg der Emanzipation, den die Multitude angeblich
zu ebnen befzhigt sei, wenig ausgeleuchtet.

5 Hardt/Negri 2004: 109; vgl. auch Hardt/Negri 2004: 386f.

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick | 261

an Spinozas Konzeption einer durch die Macht der Multitude® legitimierten, par-
tizipatorischen Demokratie nimmt, im Werk der beiden Autoren aus.”

Anhand dieser modifizierten spinozistischen Multitude-Konzeption ldsst sich
allerdings die konzeptuelle wie praktische Problematik einer erméchtigenden In-
anspruchnahme des Rechts, das entweder (noch) nicht existiert oder den Be-
troffenen (noch) nicht gewidhrt wird, verdeutlichen. Akteur innen von Emanzi-
pationsbestrebungen sehen sich erkldrtermafBen mit folgendem Paradox konfron-
tiert: Einerseits miissen sie um der emanzipatorischen Forderung willen frei-
heitsversprechendes Recht anrufen, andererseits stellt sich jedoch zugleich das
Problem ein, dass sie sich dabei bestimmter Strukturen und Instrumente der zu
bekdmpfenden Rechtsordnung unweigerlich bedienen. Auf Wendy Browns
Thematisierung dieses Paradoxes am Beispiel der Ambivalenz sogenannter
Frauenrechte in Bezug auf feministische Emanzipationsbelange (vgl. Brown
2011a) wurde schon in Kap. 4.2 verwiesen. Brown erldutert anhand feministi-
scher Bemiihungen im Kampf gegen geschlechtsbezogene Diskriminierungen
von Frauen, dass der Bezug auf Rechte zwar zur Abmilderung manches patriar-
chalisch begriindeten Unrechts zu fiihren, nicht aber die Rechtsordnung selbst zu
iiberwinden vermag, weil der den Rechtsstrukturen eingeschriebene Androzent-
rismus nicht im Modus der Berufung auf Recht zu eliminieren sei. Analog dazu
lasst sich, wie bereits erldutert, eine spezifische Ambivalenz der Menschenrechte
ausmachen — einerseits sollen sie individuellen Schutz vor staatlichen Ubergrif-
fen sowie die Befdhigung zur sozialen und politischen Teilhabe gewihrleisten.
Thre Schutz- und Befahigungsfunktion leisten sie in vollem Umfang jedoch an-
dererseits nur, sofern es sich auch um Staatsbiirger_innen handelt, die von ihnen
Gebrauch machen konnen. Eine alternative Forderung etwa nach einer adhocisti-
schen, aktionistischen Weltbiirger innenschaft birgt hingegen den Widerspruch,
dass Rechte eigentlich als zum Inventar der zu bekdmpfenden Ordnung (der ,Po-
lizei‘ bzw. des ,Empires) zugehorig aufgefasst werden miissen, zugleich jedoch
einen zentralen Bestandteil von Erméchtigungsstrategien bei der Etablierung ei-
ner Gegen-Ordnung zu bedeuten scheinen. Fiir Ranciére zumindest kdnnen sol-
che Formen kurzfristiger Subjektivation tatséchlich dazu fiithren, dass die beste-
hende polizeiliche Ordnung nicht nur Risse erhélt, sondern — und sei dies zu-

6 Vgl. Spinoza 2010: Kap. II, § 17; siche auch Celikates 2006: 48ff.; vgl. kritisch ge-
geniiber Hardts und Negris Spinoza-Adaption Saar 2006: 199ft.

7 In einem jlngst erschienenen Band (vgl. Hardt/Negri 2013) widmen sich die beiden
Autoren zwar konkreteren Optionen des sozialpolitischen Protestes. Doch verglichen
mit dem programmatischen Titel ,,Demokratie!* bleiben auch hier die Vorschldge zu

ihrer institutionellen Umsetzbarkeit eher vage.

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

262 | Grenzen der Menschenrechte

ndchst nur tempordr — durchbrochen wird (vgl. Ranciére 2008: 15ff.). Wenn
iiberhaupt, dann genau aus diesem Kriftespiel zwischen basaler Angewiesenheit
auf eine Ordnung und dem Begehren nach ihrer produktiven Durchbrechung
scheint das emanzipative Potential einer Multitude erwachsen zu kénnen. Denn
das Empire kann sich nur erhalten, solange die Multitude ,,die Rolle des vernutz-
baren, verwertbaren Korpers auch wirklich zu spielen bereit bleibt™ (Saar 2007:
814). Kiindigt sie diese Bereitschaft auf, wird die Struktur des Empire instabil.
Die Imagination einer Multitude als in unmittelbarer Bereitschaft zur Revo-
lution stehender Akteurin ist allerdings nicht nur als naiv einzustufen, sie ver-
zerrt auch den eigentlichen Kern der hier gefiihrten Diskussion um ein Men-
schenrecht auf politische Partizipation.® Wenn ich im Verlauf meiner Studie und
insbesondere hier im abschlieBenden Abschnitt den Blick auf Beispiele fiir Ak-
teur_innen einer politischen Subjektivation bzw. auf Beteiligte der ,Multitude*
werfe, die sich im Kampf um Erméchtigung und politische Gleichheit auf ein
Recht auf politische Partizipation berufen, grenze ich mich gleichzeitig unmiss-
verstidndlich gegen eine undifferenzierte Heilserwartung ab, wie sie etwa Hardt

8 Hardt und Negri geht es im Ubrigen noch nicht einmal um eine ernsthafte Auseinan-
dersetzung mit Potentialen und Optionen spontaner Revolutionen. Ganz offensichtlich
verbleiben ihre Ausfiihrungen zum Prozess der Etablierung einer Gegenmacht zu all-
gemein und unspezifisch. Es bleibt lediglich bei vagen Aussagen, etwa, dass die Bil-
dung einer Gegenmacht sich in einem Feld von Singularititen vollziehe, als ,,offenes
Beziehungsgeflecht (Hardt/Negri 2002: 116), in dem die ,,Positivitit des Antagonis-
mus und der Kreativitdt™ (ebd.: 74) herrsche. Vielmehr scheint es ihnen um eine Dar-
legung zu gehen, inwiefern die Multitude prinzipiell {iber die Macht verfiige, eine Ge-
genmacht zu werden. Mit anderen Worten: Es soll gezeigt werden konnen, dass der
Multitude aufgrund der ihr inhdrenten Autonomie (und das heifit: trotz aller Hierar-
chie-, Abhéngigkeits- und Ausbeutungsverhéltnisse innerhalb des Empires) ein origi-
néres emanzipatives Potential innewohnt (vgl. ebd.: 405f.). Struktur und Charakter der
Multitude seien vermeintlich pridestiniert dafiir, das Herrschaftsagglomerat des Em-
pire von innen her zu bekdmpfen, es aufzuldsen und zu iiberwinden. Hierbei seien es
insbesondere die Mechanismen und Wirkweisen postfordistischer Arbeit, denen die
Mehrheit der Weltbevolkerung unterliegt, die im Grunde genommen genau jene Vo-
raussetzung dafiir boten, sich als soziale und politische Gegen-Formation zu bilden:
Zum einen die Tendenz der immateriellen Arbeit bzw. der Produktion immaterieller
Giiter wie Information, Wissen, Ideen, Bilder, Bezichungen und Affekte zur Uber-
schreitung des rein Okonomischen und zur (Re-)Produktion der Gesellschaft als Gan-
zer, zum anderen die Neigung zur Netzwerkbildung (vgl. ebd.: 84; vgl. auch Lemke
2011: 115ff).

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick | 263

und Negri an den Tag legen. Trotz zu beobachtender weltweiter Vernetzungsak-
tivitdten unter dem Motto der Menschenrechte ist m.E. nicht davon auszugehen,
dass die verschiedenen Akteur innenkollektive sich auch nur anndhernd zu ei-
nem globalen Demos oder zu einem Pendant einer weltweiten Arbeiterklasse zu-
sammenschlieBen. Aufgrund der Heterogenitit der unterschiedlichen Gruppie-
rungen ist eine vereinende Motiv- und Interessenlage ebenso unwahrscheinlich
wie ein gemeinsames Fundament an normativen Vorstellungen.

Allerdings vermodgen Menschenrechte — und dies ist zundchst einmal eine
vergleichsweise bescheiden anmutende Rolle — in Prozessen der Subjektivation
insofern eine bedeutsame Rolle zu spielen, als sie zum einen Bezugspunkte fiir
historische politische und soziale Kdmpfe um politische Gleichheit und die Er-
langung von Rechten bilden, zum anderen eng verkniipft mit der Vorstellung ei-
ner globalen demokratischen Ordnung jenseits des Empire (resp. polizeilicher
Ordnungen) sind. Anders als die marxistische und postmarxistische Skepsis ge-
geniliber dem ideologischen Charakter von Menschenrechten beziehen sich bei-
spielsweise feministische und postkolonialistische Aktivist innen durchaus ex-
plizit auf die demokratisierenden Potentiale des Menschenrechtsdiskurses.
Gleichwohl gilt zu beachten, dass die affirmative Bezugnahme auf Menschen-
rechte als Leitidee fiir Strategien des Empowerments nicht mit einem Einver-
stindnis mit der bereits bestehenden Version der Menschenrechtskonzeption,
wie sie in Form der Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte (1948) vorliegt,
zu identifizieren ist. Vielen menschenrechtsaffinen, aber zugleich kritischen An-
sdtzen ist eine dezidierte Wachsamkeit gegeniiber der Gefahr anzumerken, dass
die Implementierung von Menschenrechten nicht nur emanzipatorische Effekte
zeitigt. Sie kann ebenso gut die Stabilisierung von Herrschaft und die Auswei-
tung von Gouvernementalititspraktiken des Empire befordern. Die Befiirchtung,
dass eine Internationalisierung der Rechtsordnung auch zu einer Perpetuierung
des Ungleichheitsgefilles zwischen dem Globalen Norden und dem Globalen
Stiden fiihren kann (vgl. Saar 2007: 812f.), u.a. dadurch, dass 6konomische Pre-
kariatsverhiltnisse verschirft, Migrationsbewegungen starker reguliert und damit
politische Exklusionsmechanismen eher zementiert denn abgebaut werden, steht
nach wie vor im Raum.

Wird bei der Betrachtung von Subjektivationsprozessen allerdings der Ak-
zent stirker auf den Aspekt der Befragung bestehender Menschenrechtsver-
stindnisse und auf den des Widerstands gegen vorherrschende Ordnungsmuster
wie das hardt/negrische Empire bzw. gegen die ranciéresche Polizei gelegt, bie-
tet sich die Chance, die Voraussetzungen fiir die Herausbildung einer neuen
normativen Gegenordnung zu beleuchten: Durch fortwdhrendes Attackieren der
Ordnung, die wiederholte Uberschreitung von — begrifflichen wie territorialen —

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

264 | Grenzen der Menschenrechte

Grenzen sowie durch das Sammeln von Widerstandserfahrungen konnen Ak-
teur_innen sich als kollektives politisches Subjekt konstituieren, das dadurch
nicht notgedrungen zu einer homogenen Einheit verschmelzen muss, sondern
sich seine Vielfalt bewahrt.

In diesem Sinne lassen sich vor allem postkolonialistische Ansitze fruchtbar
machen, die von Menschenrechten als einer ,,insurrectionary praxis“ (Baxi 2006:
22; vgl. Ingram 2015) ausgehen (vgl. auch Kap. 2.1). In dieser Lesart werden
Menschenrechte als Arena einer transformativen politischen Praxis betrachtet,
die aus vielféltigen, auch heterogenen, Bewegungskdmpfen gegen die Auswir-
kungen kolonialer Herrschaft an unterschiedlichen Orten der Welt hervorgeht.
Dafiir sei es unerlésslich, internationale Menschenrechtsstandards nicht eindi-
mensional mit westlichen Normen und Werten zu identifizieren, da dies in kolo-
nialer Tradition die bindre Opposition zwischen ,West/Nicht-West‘ bzw. ,Nord/
Siid* als ,rational/irrational bzw. ,entwickelt/unterentwickelt* reartikuliere (vgl.
Merz 2011: 88). Mit einer postkolonialistischen Sichtbarmachung und damit
einhergehenden Dekonstruktion der Konnotationen des Menschenrechte tragen-
den Subjekts innerhalb des vorherrschenden Diskurses als vergeschlechtlicht,
rassistisch markiert und sozial privilegiert kdnne trotz einer weit verbreiteten
Skepsis gegeniiber der westlich dominierten Menschenrechtspraxis (vgl. Spivak
2008) erreicht werden, dass auch Subalterne sich als Subjekte ihrer eigenen Ge-
schichte begreifen und sich zu politischer Handlungsfahigkeit erméchtigen. Da-
fiir sei es unabdinglich, eine alternative Vorstellung von Universalitit zu entwi-
ckeln, die per se plural verfasst sei und nicht als statische Einheit gedacht wer-
den diirfe. Ein Denken in Menschenrechten kann nach Auffassung postkolonia-
ler Theoretiker innen in subalternen Kontexten durchaus als strategische Aneig-
nung gelesen werden, um juridische und politische Privilegien zu geniefen, ohne
jedoch das ,,ihnen zugrunde liegende Selbstverstéindnis eines atomisierten, nut-
zenmaximierenden Individuums notwendigerweise teilen zu miissen” (Merz
2011: 91). Statt also Menschenrechte vereinseitigend aufgrund ihres — unbe-
streitbar — eurozentrischen Ursprungs und ihrer hdufigen Funktionalisierung fiir
Machtzwecke génzlich zu verwerfen, scheint die Frage, inwiefern sich das Kon-
zept der Menschenrechte dndert, sobald eine postkolonial-feministische Perspek-
tive als eine spezifisch kritische Denkweise eingenommen wird, produktiver zu
sein. In Rekurs auf Edward Saids Traveling Theory (vgl. Said 1991; Ehrmann
2009) lasst sich daher festhalten: Sobald Menschenrechte als eine

,reisende (traveling) Idee verstanden werden, die in einem bestimmten historischen Kon-

text entstanden ist und sich von dort {iber Raum und Zeit hinweg in andere Kontexte ver-

pflanzt (transplanting), dann stellt sich nicht so sehr die statische, auf kulturelle ,Urspriin-

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick | 265

ge* fixierte Problematik von Genese und Geltung der Menschenrechte, sondern vielmehr
die nach der Dynamik ihrer Ubersetzung (translating) in andere Kontexte.“ (Ehrmann
2009: 84)

Es geht also darum, die kritische Funktion der Menschenrechte und mit ihr die
Maoglichkeit der Politisierung von Unrecht und Unterdriickung in der postkoloni-
alen Welt zu bewahren, ohne sie in ein hegemoniales Instrument der Beherr-
schung umschlagen zu lassen (vgl. ebd.: 84). Hierin liegt genau jenes emanzipa-
torische Potential der Menschenrechte, in das sowohl die Texte des ausgehenden
18. Jahrhunderts als auch zahlreiche aktuelle Ansétze ihre Hoffnung setzen. Mit
ihr richten sich bestimmte normative Erwartungen an Menschenrechte als In-
strumente der Politisierung von Unrecht und an Menschenrechte als artikulierte
Forderung nach einer verbiirgten ,,Offenheit gegeniiber der imaginierten Hand-
lungsfahigkeit der Anderen (Spivak 2008: 39).

Menschenrechte konnen somit als ,Platzhalter® fungieren — fiir immer wieder
neue, Offentliche Thematisierungen von Demiitigungen, Verletzungen und fiir
Revisionen bestehender Menschenrechts-Interpretationen (vgl. Kreide 2008: 35).
Aus genau diesem Grund sind sich die meisten Theoretiker innen einig, dass
Menschenrechte, wie in Kap. 4.3 dargelegt wurde, nicht ,nicht gewollt® werden
konnen (vgl. Kapur 2006: 682). Menschenrechte konnen wirkméchtige Instru-
mente im Kampf um Gleichberechtigung und Teilhabe darstellen. Allerdings ist
im Durchgang durch diese Studie ebenfalls deutlich geworden, dass ein gewisser
skeptischer Unterton die befiirwortenden Haltungen gegeniiber Menschenrechten
begleitet: ,,Human rights seem a preferable, though a flawed ideal, to no rights at
all“ (ebd.), heiBit es bei Ratna Kapur, und Wendy Brown stimmt ihr bei, wenn sie
Menschenrechten bescheinigt, angesichts ihres liberalistisch-imperialistischen
Charakters allenfalls der Deckmantel fiir globale Praxen von Ausbeutung, Ent-
rechtung und Unterdriickung zu sein. Threr Ansicht nach hétten Menschenrechte
hochstens das Potential, Leid abzuschwichen, nicht aber, die Strukturen des
weltweiten kapitalistisch gepragten Staatengefiiges von Grund auf zu verdndern
(vgl. Brown 2011b: 132f.). Solange sie hauptséchlich in ihrer Rolle als morali-
sche Rechte bloB fiir kosmetische Korrekturen zustdndig seien, bleibe zu fragen,
wie aussichtsreich ihr eigentliches Versprechen, Individuen zur Freiheit zu befa-
higen, ist. Das gegenwirtige Menschenrechtsregime erwecke den Eindruck, als
fehle ihm vor allem die Fahigkeit zur Erkenntnis, dass die Verwirklichung von
Menschenrechten nicht in einer VergroBerung bestimmter marktkonformer
Wahlfreiheitsoptionen besteht, sondern dass ihre Bedrohungen vielmehr gerade
in dessen vielfach undemokratisch und hegemonial durchgesetzten interventio-
nistischen AbhilfemaBnahmen gegeniiber sogenanntem ,Leid* bestehen. Brown

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

266 | Grenzen der Menschenrechte

will dabei nicht in Abrede stellen, dass menschliches Leid zu bekdmpfen sei,
dennoch bezweifelt sie, ob Priavention und Linderung von Leid letztlich ,.the
most that can be hoped for* (ebd.: 145) sei, weil die Hoffnungen auf echte Ge-
rechtigkeit in Form von Teilhabe und demokratischer Gleichberechtigung als
utopisch oder undurchsetzbar gelten miissen. Dem Pessimismus bzw. regelrech-
tem Fatalismus Wendy Browns ist allerdings die folgende Aussage Claude Le-
forts entgegenzusetzen, wobei auch diese vor allem im Kontext der spéten
1980er Jahre zu lesen ist. Gleichwohl spricht aus ihr die auf Said zuriickgehende
traveling idea, deren emanzipative Strahlkraft eventuell zum jetzigen Zeitpunkt
erst noch am Anfang ihrer Entfaltungsmoglichkeiten steht:

,Politik der Menschenrechte und demokratische Politik, das sind zwei Varianten der Ant-
wort auf die gleiche Anforderung, die da lautet: Ressourcen der Freiheit und Kreativitit
auszuschopfen, aus denen eine Erfahrung ihre Kraft zieht, die die Auswirkungen der Tei-
lung auszuhalten vermag; der Versuchung zu widerstehen, die Gegenwart gleichsam ge-
gen die Zukunft auszutauschen, sondern im Gegenteil die Anstrengung zu unternehmen, in
der Gegenwart die Erfolgsaussichten aufzuspiiren, die sich durch die Verteidigung erwor-
bener Rechte und die Forderung nach neuen Rechten abzeichnen, und dabei zu lernen,
diese von der bloen Befriedigung von Interessen zu unterscheiden. Und wer behaupten
wollte, dal} es einer solchen Politik an Kiihnheit mangelt, der wende seinen Blick zu den
Russen, Polen, Ungarn oder Tschechen oder den Chinesen, die gegen den Totalitarismus
revoltieren: Sie sind es, die uns den Sinn der politischen Praxis entziffern lehren.“ (Lefort
1990: 279)

In einer Zukunft, die die Bedeutung eines fundamentalen Rechts auf politische
Mitbestimmung iiber die Bedingungen positiver Freiheit und iiber die Bedingun-
gen des Miteinanders in einer Welt, die als gemeinsamer Aufenthaltsort aller
Menschen nicht wihlbar ist, erkannt hat, wird es vermutlich keine bedeutsamen
Identitdtszuschreibungen anhand von Nationalititen mehr geben. Die emanzipa-
torischen Handlungen von ,Russ_innen‘, ,Pol_innen‘ oder ,Chines_innen‘ wer-
den nunmehr Erinnerungen an politische Kdmpfe im Rahmen von nationalstaat-
lichen Kontexten sein, in denen Menschen ausgeschlossen waren von der Mog-
lichkeit auf politische Teilhabe jenseits national oder ethnisch definierter Staats-
biirgerschaft. Eine Welt, in der allen Menschen gleichermaBien ein Menschen-
recht auf Demokratie zukommt, wiirde vermutlich kaum noch Ziige unserer der-
zeitigen politischen Realitdt tragen, wie tiberhaupt ihre Strukturen und Institutio-
nen uns Heutigen mit hoher Wahrscheinlichkeit unvertraut wéren. Ob wir dieser
Zukunft, von der ungewiss ist, ob sie jemals — und wenn ja, in welcher Weise —
eintritt, eher skeptisch oder optimistisch entgegenblicken sollten, stellt sich nicht

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ausblick | 267

ernsthaft als Frage. Doch sollte im Verlauf der meiner Studie zumindest plausi-
bilisiert worden sein, dass die aktuelle Exklusion einer grolen Anzahl an Men-
schen, die als ,Fremde*, ,Gefllichtete‘, ,Staatenlose‘ oder schlichtweg ,Andere*
markiert werden, nicht nur ein moralisches, sondern ein politisches Problem dar-
stellt, das ebenso wie der Ausschluss von Arbeiter_innen und Frauen im 19. und
20. Jahrhundert zu einem historischen Faktum gemacht werden sollte.

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10:14361/9783839447406-007 - am 13.02.2026, 04:25:19,



https://doi.org/10.14361/9783839447406-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

