2. Kapitel:
Aristoteles’ Theorie der vonoig vonoewg und
die weitere Geschichte

1. Die Ambivalenz der Aristotelischen Selbstbewuftseinstheorie

Im Unterschied zu Platon ist uns von Aristoteles keine einheitliche
und zusammenhingende Theorie des SelbstbewuBtseins iiberlie-
fert. Vielmehr finden sich Aussagen zum SelbstbewuBtsein nur ver-
streut in seinem Werk, von denen die wichtigsten im XII. Buch,
Kapitel 9, der Metaphysik und im II1. Buch, Kapitel 4, von De ani-
ma stehen. Auf diese beiden Stellen berufen sich denn auch die
Aristoteles-Interpreten und -Kommentatoren sowie die spiteren
SelbstbewuBtseinstheoretiker. Aber nicht nur verstreut iiber das
Aristotelische Gesamtwerk finden sich Aussagen zum Selbstbe-
wuBtsein, sondern diese Aussagen sind selbst nicht einmal eindeu-
tig. So kommt es, dafl so unterschiedliche Philosophen wie Hegel
und Brentano sich gleicherweise auf Aristoteles berufen, Brentano
mit seiner Theorie des inneren Bewuf3tseins, derzufolge das Selbst-
bewultsein lediglich den Status eines das Objektbewubltsein beglei-
tenden Wissens hat, und Hegel mit seiner Theorie des absoluten
Geistes, derzufolge das SelbstbewuBltsein das Objektbewultsein
impliziert, mithin den Status eines totalen Wissens hat.

Die Spannweite und Divergenz der Interpretationen zeigt sich
nicht nur in der Fortbildung der Aristotelischen Theorie, sondern
auch in der Aristoteles-Kommentation selbst.* So tendieren Inter-
preten wie Grumach? und Oehler’ dazu, dem Aristotelischen

! Vgl. die Zusammenfassung bei H. J. Krdmer: Grundfragen der aristotelischen Theo-
logie, in: Theologie und Philosophie, Bd. 44 (1969), S. 363-382. Zur Sache vgl. K. Gloy:
Die Substanz ist als Subjekt zu bestimmen. Eine Interpretation des XII. Buches von
Aristoteles” Metaphysik, in: Zeitschrift fiir philosophische Forschung, Bd. 37 (1983),
S. 515-543, bes. S. 535ff.

2 E. Grumach: Physis und Agathon in der alten Stoa, Berlin 1932 (Problemata, Heft 6,
1932), S. 56f.

3 K. Ochler: Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Ari-
stoteles, Miinchen 1962, S. 186 ff.; ders.: Der hichste Punkt der antiken Philosophie, in:

145

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Selbstbewubtsein nur den Rang eines formalen Prinzips ohne jegli-
che inhaltliche Bestimmung zu konzedieren, wihrend spekulativ
orientierte Interpreten ein vorrangiges Interesse an der inhaltlichen
Filllung und internen Differenzierung haben.* Vor dem Hinter-
grund der explizierten Platonischen Konzepte heif3t das, daf3 Aristo-
teles im ersten Fall das Platonische Minimalprogramm von Selbst-
erkenntnis, die reine Daf3-Erkenntnis, fortgesetzt hitte und im
zweiten Fall das Platonische Maximalprogramm von Selbsterkennt-
nis, das Universalwissen, also das Modell der Was-Erkenntnis. Es ist
zu zeigen, wie es zu diesen unterschiedlichen Auslegungen kommen
konnte und was die Griinde sind, den Aristotelischen Text sowohl
in der einen wie in der anderen Weise zu interpretieren.

2. Selbstbewufltsein als Begleitwissen

Eine der relevantesten Aussagen iiber das Selbstbewuftsein findet
sich an der schon genannten Metaphysik-Stelle im XII. Buch, Kapi-
tel 9:

»Es scheint aber, als richteten sich Wissen, Wahrnehmung, Meinung und
Denken immer auf ein anderes, auf sich selbst nur nebenbei.*?

Der Sinn dieser Stelle ist iiber jeden Zweifel erhaben. Bewultsein,
in welcher Form auch immer es auftritt, ob als sinnliche Wahrneh-
mung oder intellektueller Vollzug oder Mischform, ndmlich Mei-
nung, ist primir objektbezogen: es ist ein Sehen von etwas, ein Den-
ken von etwas, ein Meinen von etwas usw., sekundir oder, wie
Aristoteles sagt, nebenbei — im Griechischen steht év magéoyw,
was identisch ist mit xotd ovuPepnnds — ist es auf sich selbst bezo-
gen und damit ein BewuBtsein des betreffenden Bewulitseinszu-
standes, ein Schen des Sehens, ein Denken des Denkens, ein Mei-
nen des Meinens usw. Wenngleich die eigentliche Funktion des
BewuBtseinszustandes in der Intentionalitit auf etwas besteht, das
zumeist ein duflerer Gegenstand oder Sachverhalt ist, so involviert
er doch immer auch Reflexivitit. Die Selbstbeziiglichkeit der Be-

Einheit und Vielheit. Festschrift fiir C. F. von Weizsiacker, Gottingen 1973, S. 45-59,
bes. S. 48ff.

* Vgl. die von H. J. Krdmer: Grundfragen der aristotelischen Theologie, a.a.0., S. 364
Anm. 5 genannte Literatur.

5 Auristoteles: Metaphysik, X11,9,1074b 351.

146

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

wuBtseinszustinde stellt ein Begleit- und Mitwissen dar, das mit
jedem ObjektbewuBltsein einhergeht.

Da im sich selber Wissen eines bestimmten Bewuf3tseinszustan-
des von diesem, nicht aber dariiber hinaus noch von seinem Inhalt
gewul3t wird, stellt die Aristotelische Interpretation des Selbstbe-
wuBtseins eine direkte Fortsetzung der Platonischen Daf3-Konzep-
tion dar, in der lediglich von der Faktizitdt des Objektwissens ge-
wullt wird, nicht aber von der inhaltlichen Ausfiillung desselben.
Wenn nach Aristoteles das Bewuf3tsein primér und im eigentlichen
Sinne auf Objekte geht, sekundir und nebenbei auf sich selbst und
eine Konstatierung des Vorliegens von Bewuf3tsein ist, so ist dies
dasselbe, als wenn nach Platon das Selbstwissen ein Daf3-Wissen
ist, ein Wissen, daf3 Objektwissen qua Wissen vorliegt.

So grof die inhaltliche Konvergenz zwischen beiden Philosophen
auch sein mag, in einem Punkt divergieren sie. Wahrend Platon das
Dependenzverhiltnis zwischen Selbst- und Objekterkenntnis im
Charmides offenldfit und in spiteren Dialogen zu einem Primat
der Selbsterkenntnis vor der Objekterkenntnis tendiert, entscheidet
sich Aristoteles, wie die oben zitierte Stelle zeigt, fiir einen Primat
des Objektbewul3tseins und fiir eine Dependenz des Selbstbewulft-
seins. Dies hingt mit der empiristischen Ausrichtung seiner Philo-
sophie zusammen, die anders als Platons Idealismus stets von der
Erfahrung ausgeht, in diesem Fall vom Objektbezug des Bewubt-
seins. Das sich seiner selbst bewufite Bewuftsein wird hier nicht an
den Anfang der Philosophie gestellt und als deren Prinzip betrach-
tet, sondern an das Ende und als deren formaler Abschluf3 angese-
hen. Dieses Dependenzverhiltnis sei anhand der Aristotelischen
Erkenntnistheorie niher erldutert.

Nach Aristoteles vollzieht sich Erkenntnis iiber drei Stufen,
deren unterste die Wahrnehmungsstufe ist, die zu Wahrnehmungs-
bildern von Objekten fithrt, woran sich die zweite, die intellektuelle,
schliefit, die im Denken der Objekte besteht; auf diese griindet sich
die dritte Stufe, die die Selbstbeziehung des Denkens thematisiert,
in der das Denken nicht mehr auf ein anderes, ihm fremdes Objekt
bezogen ist, sondern auf sich selbst, auf das eigene Denken, und
dieses ihm Objekt wird.

Gemif der angedeuteten Stufung ist die denkende Erfahrung
des Seienden fiir Aristoteles an die sinnliche gebunden und ohne
sie nicht moglich. Das im Denken Erfahrene ist dem Menschen
nicht direkt in seiner reinen Form gegeben, sondern zunéchst in
und an dem durch die Wahrnehmung vermittelten Sinnfilligen;

147

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

denn auller den sinnlich wahrnehmbaren Dingen gibt es fiir Aristo-
teles keine Gegenstinde, die ein selbstindiges An-sich-Sein hétten.
Die intelligiblen Formen der Dinge, d.h. alles an den Dingen, was
Gegenstand des Denkens sein kann, sowohl das abstrakt Allgemei-
ne wie auch die einzelnen Eigenschaften, sind daher in den sinnli-
chen Formen involviert.

Allerdings stellt die sinnliche Wahrnehmung (caioUmoic) nur die
Vorbedingung fiir die ndchst hohere Erkenntnisstufe, die Vorstel-
lung oder Einbildung (pavtaoia), dar, deren Funktion es ist, ein
Bild zu geben, das dem wahrgenommenen Gegenstand gleicht. An
diesem von der Vorstellung vermittelten Bild setzt das Denken an,
das unter Absehung von der Bildhaftigkeit des Vorgestellten das
erfat, was nur dem Denken zuginglich ist: das vontov &idog.
Dieses wichst nicht selbsttitig aus der Sinneswahrnehmung und
Vorstellung hervor, vielmehr bedarf es des Denkens, das aus dem
sinnlich Besonderen das nichtsinnlich Allgemeine heraushebt.
Wahrnehmungsbild und Vorstellungsbild (aloOnuo und gpdavraopuc)
haben dabei lediglich die Funktion einer Vermittlung. Die Form, in
der das Denkbare (vonua) im Denken (vonoig) zur Erscheinung
kommt, driickt das Wesen des Gegenstands aus. Es macht das aus,
was wir modern den Begriff oder die Begriffsbedeutung nennen.

In diesem Prozef3 zeigt sich die sinnliche Erfahrung als ein sinn-
liches Bewegt- und Beeindrucktwerden, in welchem Bewegung und
Eindruck von den initiilerenden Dingen ausgehen. Die Dinge be-
kunden sich im Erkenntnisprozef als das Initiative und Stimulie-
rende; ihnen kommt Zwangscharakter zu, welchem sich der Mensch
nicht zu entziehen vermag. Angesichts der Tatsache, daB die Affek-
tion von den Dingen ausgeht, stellt das Wahrnehmungsvermogen
fiir Aristoteles ein rezeptives Vermogen dar, das die sinnlichen For-
men empfingt und aufnimmt, so wie das Wachs das Zeichen des
Siegelringes aufnimmt. Da die Sinneswahrnehmung im Menschen
nicht von vornherein und stindig aktuell ist, sondern zundchst und
zumeist nur potentiell — sie ist lediglich die Fahigkeit oder das Ver-
mogen zur Wahrnehmung —, muf3 sie durch den realen Anstol3 ak-
tualisiert werden. Sobald das Wahrnehmungsvermégen durch die
Initiative der Dinge in den Zustand der Aktualitit versetzt ist, ist
es dem Empfangenen und Aufgenommenen nicht mehr unédhnlich
wie vorher, sondern, weil ihm anverwandelt, dhnlich und sogar
identisch.

Doch der Eindruck, den die Dinge hinterlassen, geht in der Sinn-
lichkeit nicht auf. In, mit und unter dem sinnlichen Eindruck geben

148

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die Dinge das zu erkennen, was an ihnen denkbar ist. Eingehiillt in
die sinnlich wahrnehmbaren Formen begegnet das Denkbare. Ob-
wohl die intelligiblen Formen der Dinge zunichst sinnlich manife-
stiert sind, geht ihre noetische Wirkung durch das Sinnliche hin-
durch und iiber dieses hinaus. Insofern ist die Rezeptivitdt fiir
Aristoteles nicht nur sinnlich, sondern auch geistig. Ahnlich wie
die Wahrnehmung ist auch die intelligible Einsicht nicht stindig im
Vollzug, sondern lediglich die Féhigkeit zum Empfangen des Ein-
sichtigen. Aristoteles vergleicht sie daher mit einer unbeschriebe-
nen Tafel, die zur Aufnahme der Schrift qualifiziert ist. Bevor die
Einsicht wirklich einsieht, ist sie nur der Moglichkeit nach das Ein-
sichtige, der Wirklichkeit nach ist sie nichts. Indem nun das einsich-
tige Wesen der Gegenstdnde das Einsichtsvermogen affiziert und
dadurch in Bewegung setzt, geht letzteres aus dem Zustand der Po-
tentialitdt in den der Aktualitiit iiber und erfiillt damit sein Wesen.
Damit ist klar, daB es zeitlich wie logisch spiiter ist als das bewegen-
de Einsichtige am Gegenstand. Da sich die Einsicht nicht selbst
konstituieren kann, sondern des Anstofles von auflen seitens der
existierenden Dinge bedarf, setzt sie deren Intentionalitat voraus,
so dal3 sie im Vollzug des Einsehens stets vom Einsichtigen in An-
spruch genommen wird. Jedes den Menschen wirksam angehende
vontov (Denkbare) schlie3t die vonowg des voig, d.h. das Denken
des Verstandes, erneut auf.

Diesen Primat des Seienden hat man gelegentlich den Objektivis-
mus oder sogar Materialismus der Antike genannt. Thm zufolge
geht die Objekterkenntnis sowohl auf der niederen Stufe der Wahr-
nehmung wie auf der héheren des Denkens vom An-sich-Sein der
Objekte und ihrer Wesenheit aus, nicht vom Produziertsein durch
das Subjekt, wie dies fiir die neuzeitliche Epistemologie charakteri-
stisch ist.

Der durch das intelligible Wesen der Gegenstinde in den aktuel-
len Denkvollzug versetzte Verstand fallt in diesem Vollzug mit dem
Gedachten zusammen. Wie sich im Wahrnehmungsbereich eine
Identitit des sinnlichen Wahrnehmens mit dem Wahrgenommenen
einstellt, so stellt sich im intelligiblen Bereich eine Identitit zwi-
schen Einsicht und Eingesehenem her. Wegen der Identitit des ak-
tualisierten Denkens mit dem Gedachten kann Aristoteles sagen,
daf der Verstand im Denken die Sache selber sei, und zwar in der
Form, in der er sich ihr anverwandelt hat. Selbstverstindlich ist der
aktualisierte Verstand nicht die konkrete Sache, sondern deren
Wesen: ,,Nicht der Stein liegt in der Seele, sondern seine Form

149

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(e1d0g)“¢. Der Verstand — aristotelisch der votg — ist daher der Ort
der von aller materiellen Umkleidung abstrahierten Wesensformen,
der Ort der Ideen (tomog €10®V).

Indem der Verstand als Fahigkeit zum Denken des Denkbaren an
den Gegenstinden das in ihm angelegte potentielle Denkbare ak-
tualisiert, aktualisiert er sich selbst. Mit dem zuletzt beriihrten
Punkt, der Identitit des voUg im Vollzug der vonoig mit dem
vomtdv, ist die hochste Stufe der Aristotelischen Erkenntnistheorie
erreicht; denn dieser Punkt ist das sich selber denkende Denken,
die vonoig vofoems®.

Wie der Stufengang der Erkenntnis gezeigt hat, erfolgt die Selbst-
erkenntnis nicht von sich aus, sondern iiber die gedachten Gegen-
stdnde, indem allererst durch sie das Denken auf seine eigene Titig-
keit und damit auf sein eigenes Sein gelenkt wird. Der primire
Gegenstand des Denkens ist also nicht es selbst, sondern das reale
Sein, das als Gedachtes dem Denken sekundir das Bewultsein sei-
ner selbst vermittelt. In diesem Sinne stellt sich das Selbstbewulf3t-
sein als Begleitwissen um das eigene objektbezogene Denken ein.

Ging es in der bisherigen Rekonstruktion der Aristotelischen Er-
kenntnistheorie lediglich um die Kldrung des Dependenzverhiltnis-
ses zwischen SelbstbewuBtsein und Objektbewultsein, also um die
Frage, ob das Selbstbewufitsein die Bedingung von Objektbewul3t-
sein oder umgekehrt das Objektbewulitsein die Bedingung von
Selbstbewultsein sei, so ist noch eine Bemerkung nachzuholen, die
den Umfang des SelbstbewuBtseins betrifft. Nach der Metaphysik-
Stelle im XII. Buch, Kapitel 9, scheint es, als ob alle Bewuftseins-
modi, handle es sich um sinnliche Wahrnehmung, Meinung oder um
intellektuelles Denken und Wissen, die Fahigkeit zur Selbstbezie-
hung hitten, so daf3 nicht nur das Denken die Form eines sich selber
denkenden Denkens annehmen kann, sondern auch die Meinung
die eines sich selber meinenden Meinens und ebenso die sinnliche
Wahrnehmung die einer Wahrnehmung ihrer selbst. Eine solche
Theorie ist von Platon her bekannt, der, zumindest hypothetisch,
ein Horen des Horens, ein Sehen des Schens, ein Fiithlen des Fiih-
lens, ein Wollen des Wollens, ein Denken des Denkens usw. unter-
stellte und damit die Selbstbeziiglichkeit simtlicher BewuBtseins-
arten annahm.

5 Aristoteles: De anima, 111,8, 431 b 291.
7 A.a.0., 111, 4, 4292 271.; vgl. TIL,S, 4322 2 (eidog elddv).
8 Aristoteles: Metaphysik, X11,9,1074b 34f.

150

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch es gibt auch andere Stellen bei Aristoteles, deren be-
kannteste De anima, III, 2 ist, in denen Aristoteles zwischen
BewubBtseinsarten und ihrer Fahigkeit oder Unfidhigkeit zur Selbst-
bezichung differenziert. Hier unterscheidet er die Sinneswahrneh-
mungen von den intellektuellen BewufBtseinsvorgdngen und konze-
diert nur den letzteren die Fihigkeit zur Selbstreferenz, wihrend er
die ersteren durch den Ansatz eines sogenannten Gemeinsinnes,
einer xowv) dvaulg oder nowr| aioOnolg, zu BewuBtsein bringt.
Wihrend das Denken sich selber bewuf3t zu werden vermag im sich
selber denkenden Denken, miissen die Sinnesempfindungen und
Wahrnehmungen durch ein anderes, héherstufiges Vermégen zu
BewufBtsein gebracht werden. Diese Theorie ist deshalb erwédhnens-
wert, weil der Aristoteliker Thomas von Aquin dieselbe aufgegrif-
fen, ausgebaut und mit einer Begriindung versehen hat, die man bei
Aristoteles nicht findet, ndmlich daB3 die Sinnesorgane aufgrund
threr Materialitdt unfdhig zum Selbstbezug seien, so dal3 dieser
durch einen inneren Sinn erbracht werden miisse. Nur das Denken
sei aufgrund seines privilegierten Status als materieloses zur Selbst-
beziehung qualifiziert. Im iibrigen ist diese Interpretation die uns
heute vertraute, kommt es doch niemandem mehr in den Sinn, von
einem sich selber sehenden Sehen oder einem sich selber hérenden
Horen zu sprechen, allenfalls von einem Bewultsein des Horens
und einem Bewultsein des Sehens, wihrend man auf der intellek-
tuellen Ebene ohne weiteres vom Denken des Denkens, vom Wis-
sen des Wissens, vom Bewulfitsein des Bewulf3tseins spricht.

3. SelbstbewuBtsein als absolutes Wissen

So wie die Aristotelische Theorie des SelbstbewuBtseins bisher ex-
poniert wurde als Theorie eines blof3en Begleitwissens, das sich mit
jedem Objektwissen einstellt, bildet sie eine direkte Fortsetzung des
von Platon konzipierten Minimalprogramms des Selbstbewuft-
seins. In dieser Form dient sie Bewuftseinstheoretikern wie Bren-
tano zum Vorbild, welche die Theorie des inneren Bewuftseins als
eine Theorie des sekundiren Bewubtseins gegeniiber dem primi-
ren, objektbezogenen Bewuf3tsein auffassen.

Was aber berechtigt Philosophen wie Hegel, in Aristoteles eben-
falls einen Vorldufer der eigenen Philosophie zu erblicken und in
dessen Theorie des Selbstbewufiteins eine Prifiguration der Theo-
rie des absoluten SelbstbewufBtseins zu sehen? Hier wird das Selbst-

151

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bewuBtsein offensichtlich nicht als inhaltsleeres verstanden, son-
dern gerade als inhaltlich gefiilltes und in sich spezifiziertes, als To-
talwissen, aus dem sich die Gesamtheit des weltbezogenen Wissens
explizieren la3t. Ansitze zu dieser spekulativen Interpretation sind
zweifellos bei Aristoteles vorhanden und auf dem Wege der Nach-
zeichnung seiner Erkenntnistheorie bereits sichtbar geworden. Der
Verstand zeigte sich als das Vermégen des Denkbaren am Seien-
den; er war der Moglichkeit nach das Denkbare, wenn auch noch
nicht der Wirklichkeit nach. Indem er das Denkbare in sich, die
potentiellen, prifigurierten Formen, aktualisiert, aktualisiert er da-
mit sich selbst, so daf} er in der Aktualitit Denkendes und Denk-
bares gleicherweise ist. Auf diesen Zusammenhang ist Aristoteles
an der zweiten vielberufenen Stelle seiner Explikationen zum
Selbstbewubtsein ndher eingegangen, in De anima, 111, 4°.

Hier geht er in der fiir ihn typischen dialektischen Diskussions-
manier der Frage nach, ob der Verstand — votg — durch sich selbst
oder durch ein anderes zum Gegenstand seiner selbst werde. Beide
hypothetisch erwogenen Alternativen werden ad absurdum ge-
fithrt, aber so, dal3 aus ihrem Scheitern die Moglichkeit einer Lo-
sung hervorleuchtet, die die vonoig vonoewe, die Selbsteinsicht des
Denkens, als eine verstandlich macht, in der das Denken auf seiner
hochsten Stufe zugleich das Gedachte ist.

Die erste Alternative, welche unterstellt, dafl der voUg per se und
nicht per aliud, also von sich aus und nicht durch ein von ihm Ver-
schiedenes, bei sich selbst und sein eigener Gegenstand ist, wiirde
nach Aristoteles zu der absurden Konsequenz fithren, daf3 alles
Denkbare, alle vontd, voig besiBen; denn wenn der Verstand im
Vollzug des Denkens immer sich selbst zum Gegenstand hat, muf3
auch umgekehrt gelten, daf3 die anderen Gegenstinde nur dadurch
Denkbares sind, daf3 sie selbst Verstand besitzen. Dies gilt kraft der
klassenméfigen Einheit alles Denkbaren, derzufolge nicht nur das
Denkbare als der selbsteigene Gegenstand des Verstandes, sondern
alles denkbare Seiende ein Denkbares ist. Die Konsequenz, daf3
alles, was Gegenstand des Verstandes ist, auch selbst Verstand be-
sitzt, erscheint absurd, da man zwar einigem Denkbaren Verstand
zusprechen wird wie den menschlichen Subjekten und vielleicht
noch einigen anderen Erkenntniswesen, niemals aber allem denk-
baren Seienden, z. B. nicht der Materie. Die von Aristoteles aufge-
zeigte Konzeption liefe auf einen totalen Animismus hinaus.

° Aristoteles: De anima, 111,4, 429b 22-430a 9.

152

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Folglich bleibt nur die entgegengesetzte Priamisse iibrig, daf3
nidmlich der Verstand nicht durch sich selbst zu seinem eigenen Ge-
genstand wird, sondern durch ein anderes, so jedoch, da3 dieses an-
dere mit ihm verbunden oder vermischt ist. Dies nun wiederum er-
scheint Aristoteles nicht minder absurd, da er mit Anaxagoras die
Meinung iiber die Unvermischtheit und Reinheit des votg teilt. Das
sich selber denkende Denken ist bei sich und nicht bei anderem.

Eine Losung dieses Dilemmas, derzufolge das Denken weder
durch sich selbst noch durch ein anderes bei sich ist, bahnt sich fiir
Aristoteles aufgrund der Distinktion von Méglichkeit und Wirklich-
keit des Denkens an. Der Verstand ist schon der Moglichkeit nach
(duvapel) das Denkbare, allerdings noch nicht der Wirklichkeit
nach (évreleyeic), zumindest solange nicht, bis er im Akt des Den-
kens titig wird. Diese Tatigkeit wird sollizitiert durch die Intentio-
nalitdt des Denkbaren, die nicht im Sinne einer materialen Einwir-
kung zu nehmen ist, sondern im Sinne einer Gemeinsamkeit,
aufgrund derer der Verstand potentiell das Denkbare ist, mit dem
er aktuell zusammenfillt, wenigstens, sofern und solange er denkt,
weil bei immateriellen Gegenstdnden das, was gedacht wird, und
das, was denkt, identisch sind. Sofern das Wissen der Besitz der in-
telligiblen Formen im votg¢ ist, d. h. der Besitz des Allgemeinen, gilt
auch die Aussage, dafl Wissen und Gewulbtes dasselbe sind.

Die Aktualisierung der Einheit und Identitit von Denkendem
und Gedachtem im sich selber denkenden Denken (vonoig von-
oewg) stellt die hochste Form des SelbstbewuBtseins dar, der das
Pridikat der Absolutheit und Géottlichkeit zukommt. Wihrend sich
nach Aristoteles der goéttliche voUc permanent in diesem Zustand
befindet, besitzt der menschliche lediglich die Fihigkeit zur Ein-
sicht, die der Aktualisierung durch einen dufleren Stimulus bedarf.
Die menschliche Einsicht ist in ihrem aktuellen Sein von etwas au-
Berhalb ihrer, dem Einsichtigen, abhingig, das sie allererst zum
Einsehen veranlaf3t. Der Mensch, und zwar nur der philosophieren-
de, erreicht den Zustand der Selbsteinsicht in bestimmten ausge-
zeichneten Augenblicken, hat dann aber Anteil am gottlichen votc.

In dieser Konzeption des sich selber denkenden Denkens, die
nicht nur eine formale, sondern eine inhaltlich gefiillte Selbstbezie-
hung unterstellt kraft der latenten Formen des Denkbaren im Ver-
stand, konnte Hegel einen Ankniipfungspunkt seiner Theorie des
absoluten Geistes finden, welche eine Selbstbeziehung auf der Basis
und mit Inklusion der Fremdbeziehung, d.h. der Beziehung auf Ob-
jekte annimmt. Man hat immer wieder behauptet, so noch Hans-

153

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Georg Gadamer in seinem vergleichenden Aufsatz zwischen Hegel
und Aristoteles?®, daf3 trotz aller zu konzedierenden inhaltlichen
Konvergenz die Ankniipfung Hegels an Aristoteles ein Mif3ver-
stdndnis darstelle. Zwar sei zuzugeben, dall auch fiir Aristoteles
die spekulative Einheit des Subjektiven und des Objektiven den
hochsten Punkt der Metaphysik bilde, jedoch sei ebenso unbestreit-
bar, daf3 ihr nicht dieselbe systematische Funktion und dasselbe sy-
stematische Gewicht zukomme wie der Hegelschen. Hegel und Ari-
stoteles trifen sich nur in der Struktur der Selbstbeziehung, nicht in
der systematischen Gewichtung.

Genauer besehen sind es nach Gadamer zwei Punkte, die das
Hegelsche MiBverstindnis begriinden.

(1) Hegel stellt die Aristotelische Gedankenordnung gleichsam
auf den Kopf, indem er das, was fiir Aristoteles Ende und Abschluf3
seiner Philosophie ist, zum Anfang und Grund seines Systems
nimmt. Fiir Aristoteles bildet das sich selber denkende Denken le-
diglich den formalen Abschlufl seiner Epistemologie und Onto-
logie, wie dies ja auch aus der Nachzeichnung des Aristotelischen
Erkenntnisweges sichtbar wurde, der seinen Ausgang von der sinn-
lichen Wahrnehmung nahm, iiber diverse Stufen zum Denken fiihr-
te und auf dem héchsten Punkt im sich selber denkenden Denken
gipfelte. Hegel dagegen beginnt mit dem sich selber wissenden Wis-
sen, das den Status gleicherweise eines Grundes wie eines Anfangs
der Philosophie hat, d. h. eines, das sowohl das Erste fiir das Denken
wie auch das Erste im Gange des Denkens ist.

Diese Interpretation iibersicht, dafl der Hegelschen Wissenschaft
der Logik, die den absoluten Geist thematisiert, methodisch die
Phinomenologie des Geistes vorgeschaltet ist, die die Aufgabe einer
Propideutik hat, ndmlich einer Hinfithrung des Geistes von seinen
empirischen Manifestationen zu seinem reinen, absoluten Wesen,
wobei der Aufstieg von der sinnlichen Wahrnehmung iiber das er-
fahrungsbezogene Denken, das empirische Selbstbewuf3tsein sowie
die iibrigen der Subjekt-Objekt-Spaltung verhafteten Formen des
Geistes bis zum reinen, sich selber wissenden Wissen erfolgt, dessen
Explikation dann der Wissenschaft der Logik zukommt. Weder in
der Methode der Gewinnung noch in der systematischen Stellung
des Prinzips unterscheiden sich Aristoteles und Hegel, sondern al-

© H.-G. Gadamer: Hegel und die antike Dialektik, in: Hegel-Studien, Bd.1 (1961),
S.173-199 (wieder abgedruckt in: ders: Hegels Dialektik, sechs hermeneutische Stu-
dien, Tiibingen 1971, 2. vermehrte Aufl. 1980, S. 7-30).

154

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lein darin, daBl Hegel, hierin iiber Aristoteles hinausgehend, die ka-
tegoriale Explikation des sich selber wissenden Wissens in extenso
demonstriert.

(2) Der andere Punkt einer radikalen Differenz zwischen Aristo-
teles und Hegel wie zwischen Antike und Neuzeit iiberhaupt be-
steht nach Gadamer darin, daf3 die Antike prinzipiell vom Sein aus-
geht und das SelbstbewuBtsein lediglich als die hochste Form und
Manifestation des zu sich selber kommenden, sich seiner selbst be-
wulit werdenden Seins zuld3t, wihrend die Neuzeit umgekehrt vom
SelbstbewuBtsein ausgeht und aus diesem das Sein gewinnt. Hier-
mit soll zusammenhéngen, daf fiir Hegel das Denken, und zwar das
in freier Selbsttitigkeit sich denkende Denken, das Hochste dar-
stellt, wihrend umgekehrt fiir Aristoteles aller Ausgang vom Ge-
dachten und Denkbaren geschicht. So wird in der gottlichen
vomolg vofjoewe vom Gedachten her gedacht und dieses als das
Hochste bestimmt, welches, da das Hochste der votg ist, nur das
Denken sein kann. Es wird also das Denkbare, die Form des Ge-
dachten, als Denken bestimmt, so daB kraft dieser Bestimmung
eine Selbstidentifikation des Denkens mit sich stattfinden kann.
Im Gegensatz dazu geht die Neuzeit vom Denken aus und sicht dar-
in die denkbaren Formen impliziert.

Gegen diese Annahme lassen sich zwei Griinde anfiihren:

(1) Schon die sprachlichen Formen fiir Selbstbewuftsein bei Pla-
ton und Aristoteles widersprechen der obigen Interpretation; denn
SelbstbewuBtsein heilt bei Platon émiotiun éavtiig (Erkennen des
Erkennens oder Wissen des Wissens) und bei Aristoteles vomoig
vonoewe (Denken des Denkens). Ware das Gedachte das Wesent-
liche, so miifite sich dies auch sprachlich niederschlagen, etwa in
Form eines Gedankens vom Denken oder eines gedachten Denkens
u.d.

(2) Nimmt man die spekulative Einheit von Subjekt und Objekt,
von Denken und Gedachtem ernst, dann ist in ihr die Aufhebung
jeder Prioritit behauptet, gleich welchen Ausgang man zu ihrer Ge-
winnung benuizt. Die vollendete spekulative Einheit ist Subjekt
und Objekt zuleich; sie ist weder ein Denken des Gedachten noch
ein Gedanke vom Denken, sondern die absolute Aquivalenz von
Denken und Gedachtem.

155

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Weiterfithrung der Problematik im Peripatos

FafBt man die Resultate der Aristoteles-Interpretation zusammen,
so mufl man eingestehen, daf3 Aristoteles’ Aussagen zum Selbstbe-
wuBtsein dquivok sind, indem sie zum einen eine Auffassung nahe-
legen, die das Selbstbewul3tsein als formale, inhaltsleere Selbstbe-
ziechung nimmt, welche in und mit jedem ObjektbewuBtsein als
Begleitwissen gegeben ist, und zum anderen eine Auffassung, die
das SelbstbewuBtsein nicht nur als formales, sondern auch als in-
haltlich gefiilltes Prinzip vom Status des absoluten Wissens unter-
stellt. So konnten sich in der Folgezeit beide Traditionsstridnge auf
Aristoteles berufen, sowohl der, der das Minimalkriterium, wie der,
der das Maximalkriterium zugrunde legt.

Die Frage nach der inhaltlichen Bestimmtheit oder Unbestimmt-
heit der Aristotelischen vonoig vorjoewme und ihrer Aporetik spielte
bereits in der Aristotelischen Schule, im Peripatos, eine Rolle, in-
dem hier im Ausgang von den Schriften des Meisters, jedoch in kri-
tischer Reflexion auf sie, diskutiert wurde, welches der Gegenstand
des sich selber denkenden Denkens in seinem hochsten, absoluten,
gottlichen Status sei. Ein Dokument dieser Streitfrage findet sich in
der Magna moralia.

Es heif3t dort:

»Die iibliche Analogie nun, die man mit den bekannten Argumenten von
(dem Leben) der Gottheit herleitet, ist weder dort richtig noch hier brauch-
bar. Denn wenn Gott sich selbst geniigt und sonst niemand braucht, so folgt
daraus nicht, daB3 auch wir niemanden brauchen.

Es gibt ndmlich auch ein Argument iiber die Gottheit, das folgenderma-
Ben verlduft: nachdem - so lautet es — Gott alle Giiter hat und sich selbst
geniigt, womit wird er sich beschiftigen? Er wird doch nicht schlafen? Ant-
wort: er wird (in geistiger Schau) einen Gegenstand betrachten; denn dies
ist die schonste und angemessenste Beschéftigung. Welchen Gegenstand
nun wird er betrachten? Betrachtet er ndmlich etwas, was nicht er selbst
ist, so wiirde er etwas betrachten, was wertvoller ist als er selbst. Dies aber
ist absurd, das etwas wertvoller sein soll als Gott. Also wird er sich selbst
betrachten. Allein, das ist absurd; denn auch der Mensch, der sich selbst
beschaut — wir schelten ihn als stupide. Also, schlieBt das Argument, auch
fiir Gott wire es absurd, wenn er sich selbst betrachtete.“!

U Magna moralia, 11, 15, 1212b 33-1213a 7 (Ubersetzung von F. Dirlmeier), in: Ari-
stoteles’ Werke in deutscher Ubersetzung, hrsg. von E. Grumach, Bd. 8, Darmstadt
1958, S. 88.

156

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die hier vorgetragene Kritik meint die Schwachstelle der Aristote-
lischen Konzeption aufzuzeigen, ndmlich das Fehlen jeglicher in-
haltlichen Bestimmung der vénolg vonjoemg, und damit auch die
systematische Fragwiirdigkeit dieser Konzeption. Gelten gelassen
wird nur die formale Interpretation des Selbstbewufitseins, nicht
die inhaltliche.

Hierzu pafit im iibrigen auch, daf3 in der Stoa der Selbstbewulft-
seinsbegriff — conscientia — aufkommt, den es so in der klassisch
griechischen Philosophie nicht gegeben hat. Platon spricht von der
Erkenntnis der Erkenntnis (¢mothjun émotiung) oder vom Horen
des Horens, vom Schen des Sehens usw., Aristoteles vom Denken
des Denkens (vonolg vonoemc), von der Wahrnehmung der Wahr-
nehmung (aioOnoig aicOnoewe) usw. Alle diese Begriffe werden
nun zusammengefalBt in dem Begriff conscientia, der schon seiner
Wortbedeutung nach Mit-Wissen meint, eben jenes formale Wissen,
das mit dem Objektwissen einhergeht, selbst aber nicht weiter in-
haltlich bestimmt ist.

5. Der Weg von der Antike zur Neuzeit

Verfolgt man die Geschichte der Theorie des Selbstbewuf3tseins in
groben Ziigen bis zur Neuzeit, so besteht — von Ausnahmen abge-
sehen — zunichst die Tendenz, das SelbstbewuBtsein auf die formale
Auslegung zu reduzieren. Von hier erklirt sich, daf3 das Selbstbe-
wuBtsein bei Thomas von Aquin in der Beschriankung auf die psy-
chologische Problemstellung als ein Seelenvermégen neben ande-
ren Seelenvermégen auftritt, die daraufhin befragt werden, ob sie
der Reflexion féhig seien oder nicht.”? Thomas unterscheidet zwei
Arten von Seelenvermégen: die niederen, bestehend in sinnlichen
Wahrnehmungen, und die hoheren, bestehend in intellektuellen Té-
tigkeiten. Was die dufleren Sinne und die auf ihnen basierenden
duBeren Wahrnehmungen betrifft, so gibt es zwar auch von ihnen
ein BewuBtsein, allerdings nicht eines, das durch sie selbst zustande
kommt, da die Materialitdt und Kérperlichkeit der Sinnesorgane
eine Selbstreflexion verhindert. Das BewufBtsein von ihnen ist in
einem hoherstufigen Prinzip, dem inneren Sinn, zu suchen. Die Fra-

2 Thomas von Aquin: Summa theologiae, Pars 1, Quaestio 78, 4 ad 2, ebenfalls Quae-
stio 87, 3, obj. 3 und ad 3.

157

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ge, ob dieser sich auf sich selbst zu beziehen vermag oder selbst
wieder eines hoherstufigen Prinzips bedarf, welches seinerseits zur
eigenen BewuBtheit ein noch hoheres verlangt und so in infinitum,
so daB sich eine geradezu unendliche Menge von Sinnen ergibe,
beantwortet Thomas fiir den Bereich der Sinnlichkeit damit, daf
wir alsbald auf ein unbewufites Seelenvermogen sto3en. Selbstbe-
ziiglichkeit in sensu stricto wird von ihm nur dem Denken konze-
diert. Nur dieses vermayg sich selbst zu denken, und dies nicht nur in
einem einfachen Akt, sondern in einem unendlich potenzierbaren.
In dieser Theorie erkennt man die Aristotelische Lehre von der
Zweiteilung der Seelenvermégen wieder, von denen die sinnlichen
Wahrnehmungen nur durch eine zowvt) aioOnolg oder nowvy) dtva-
uig bewuB3t werden konnen, wihrend der Intellekt sich selbst be-
wuflt zu werden vermag. Die thomistische Theorie bestitigt, daf3
Selbstbewubtsein, ob es wie beim Denken durch sich selbst erfolgt
oder wie bei den sinnlichen Wahrnehmungen durch einen inneren
Sinn, nicht als ein inhaltlich, sondern nur als ein formal bestimmtes
Prinzip angesetzt wird.

In dieser Tradition steht auch Descartes, den man nach gingigem
Urteil nicht allein als Theoretiker des Selbstbewuftseins einstuft,
sondern auch als Begriinder der Neuzeit, da er dem Selbstbewulf3t-
sein methodisch die Rolle eines Anfangs und Fundaments der Phi-
losophie zuwies. So revolutionir die Statuierung des Selbstbewulft-
seins als systemfundierendes Prinzip auch erscheinen mag, in
Wahrheit ist sie so neuartig nicht; denn denkt man an Platons theo-
retische Erwigungen, ob das SelbstbewuBtsein Bedingung der
Moglichkeit von ObjektbewubBtsein oder umgekehrt das Objektbe-
wuBltsein Bedingung der Moglichkeit von Selbstbewufitsein sei, und
an die im Charmides und auch in anderen Dialogen priferierte The-
se, daf Selbstbewufitsein dem Objektbewulitsein vorausgehe, ihm
vorstehe, liber es herrsche oder wie immer die platonischen Aus-
driicke lauten mogen, so ist in dieser Konzeption zumindest eine
Prifiguration des cartesischen Gedankens zu sehen.

Was die Verfassung des Selbstbewuf3tseins betrifft und nicht nur
seinen Status, so schliefit Descartes’ Konzeption an die formale In-
terpretation der Tradition an, was verstéindlich ist, da Descartes der
scholastischen Philosophie entstammt, die durch die klassisch grie-
chische Philosophie, insbesondere durch Aristoteles, beeinfluf3t
war. Damit wird auch das Vorurteil hinfallig, da3 Descartes’ Kon-
zeption des SelbstbewuBtseins wie aus dem Nichts auftauche und
plotzlich als geniale, in keinerlei Traditionen verankerte Schépfung

158

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dastehe, die berechtige, von einem Neuanfang der Philosophie zu
sprechen. Vielmehr verhilt es sich hier wie mit allen Innovationen,
daB3 sich in ihnen Neues mit Altem verbindet. Was die Verfassung
des cartesischen Selbstbewufltseins betrifft, so stellt sie eine Fort-
setzung jener Theorietradition dar, die als rein formales Dal3-Be-
wuBtsein gekennzeichnet wurde. Dies geht aus folgender Uberle-
gung hervor. Descartes’ SelbstbewuBtsein ist ein Evidenzprinzip,
das absolute Gewiheit und Sicherheit garantiert und daher auch
allen anderen Evidenzen zugrunde liegt. Mit adidquater Evidenz
werden aber nicht die Inhalte und Objekte des Wissens erfafit —
diese werden ja gerade einem absoluten methodischen Zweifel
unterworfen —, sondern mit addquater Evidenz wird allein die Fak-
tizitdt des Bewufltseins erfaf3t. Unbezweifelbar gewif3 ist nur, daf
BewufBtsein vorliegt, nicht aber, wovor es ein Bewultsein ist. Ob-
jekterkenntnis muf} vielmehr erst in einem zweiten Schritt mit der
formalen Struktur des Selbstbewuftseins in Verbindung gebracht
werden, und dies geschieht bei Descartes nicht so, dal3 das Selbst-
bewuBtsein als Deduktionsgrund objektiven Wissens angesetzt
wird, so als kénne aus ihm durch explizierende Analyse das Wissen
von der Welt deduziert werden, sondern so, daf3 das Objektbewul3t-
sein lediglich in ein Dependenzverhiltnis zum SelbstbewuBtsein ge-
bracht wird, wobei die Vermittlung eines transzendenten Grundes,
Gottes, bedarf, der den Realitdtsbezug der immanenten Wahrheiten
garantiert. Wir haben es hier mit einem formalen, leeren, nicht
inhaltlichen Prinzip zu tun, das von Descartes aufgrund seiner ab-
soluten Unbezweifelbarkeit und Gewilheit in die Funktion eines
methodischen Grundes der Philosophie und Welterkenntnis ge-
bracht wird.

Die weitere Geschichte der Theorie des Selbstbewufitseins bis
hin zum Deutschen Idealismus, der in den Absolutheitsphiloso-
phien von Fichte, Schelling und Hegel gipfelt und an den anderen
Traditionsstrang ankniipft, der das SelbstbewuBtsein inhaltlich im
Sinne eines Universal- oder Absolutheitswissens auslegt, ist so ver-
laufen, daf3 die Theorie des formalen Selbstbewuftseins von Des-
cartes an sukzessiv erweitert und angereichert wurde, bis am Ende
ein inhaltliches Prinzip dastand. Wenn Descartes im Selbstbewuf3t-
sein lediglich ein Evidenzprinzip erblickte und ihm die methodische
Funktion der Begriindung von Evidenz iiberhaupt in Erkenntnis
zuwies, so betrachtet Leibniz es als ein ontologisches Prinzip, als
ein Interpretament bestimmter metaphysischer Grundbegriffe wie
Substanz und Kraft. SelbstbewufBtsein dient ihm geradezu als defi-

159

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

niens von Substanz; es ist ein Modell fiir das, was Substantialitit
ausmacht. Aus dieser ontologischen Weitung wird ersichtlich, daB
Selbstbewuftsein mehr ist als nur ein methodischer Anfang, daf3 es
in die Rolle eines inhaltlichen Deduktionsgrundes gerit.

Bei Locke tritt der im SelbstbewuBtsein implizierte Gedanke der
Selbstidentifikation in den Vordergrund. Das Selbstbewuftsein, das
in ein Denkendes und in ein Gedachtes zerfillt, die trotz aller Spal-
tung und Differenzierung eine Einheit und Identitit bilden, wirft
die Frage nach der Moglichkeit ihrer Identifizierung auf. Deren
Thematisierung ist das Verdienst Lockes.

Rousseaus’ Beitrag zur Theorie des Selbstbewuf3tseins ist die Ver-
bindung desselben mit der Logik und den Urteilen. Das ,ich
denke*, das alle meine Vorstellungen begleiten konnen muf3, wird
als Verbindungsprinzip von Subjekt und Pridikat im Urteil in An-
spruch genommen.

Alle diese Beschreibungen und Funktionsweisen des Selbstbe-
wultseins:

1. als Evidenzprinzip,

2. als logisches Prinzip in Urteilen,

3. als ontologischer Deduktionsgrund,

4. als Identifikationsprinzip

treten in der Kantischen Theorie des Selbstbewuf3tseins zusammen
und erhalten dort im Rahmen eines einheitlichen Theorieentwurfs
ihre je spezifische Bedeutung. Allerdings kann Kant nur als Weg-
bereiter und Vorlidufer des Deutschen Idealismus eingestuft wer-
den. Zwar involviert seine Theorie alle Momente, die sie zu einer
Theorie des absoluten Selbstbewuf3tseins qualifizieren wiirden, wie
dies im Idealismus dann geschehen ist, aber die Implikationen sei-
ner Theorie sind nicht konsequent durchdacht und zu Ende gefiihrt,
so daB der Entwicklungsgang von einer formalen zu einer inhalt-
lichen Theorie bei ihm auf halbem Wege steckengeblieben ist.

160

https://dol.org/10.5771/9783495087024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Die Ambivalenz der Aristotelischen Selbstbewußtseinstheorie
	2.  Selbstbewußtsein als Begleitwissen
	3.  Selbstbewußtsein als absolutes Wissen
	4.  Weiterführung der Problematik im Peripatos
	5.  Der Weg von der Antike zur Neuzeit

