
2. Kapitel:
Aristoteles’ Theorie der vo^oig vo^oewg und 
die weitere Geschichte

1. Die Ambivalenz der Aristotelischen Selbstbewußtseinstheorie

Im Unterschied zu Platon ist uns von Aristoteles keine einheitliche 
und zusammenhängende Theorie des Selbstbewußtseins überlie­
fert. Vielmehr finden sich Aussagen zum Selbstbewußtsein nur ver­
streut in seinem Werk, von denen die wichtigsten im XII. Buch, 
Kapitel 9, der Metaphysik und im III. Buch, Kapitel 4, von De ani­
ma stehen. Auf diese beiden Stellen berufen sich denn auch die 
Aristoteles-Interpreten und -Kommentatoren sowie die spateren 
Selbstbewußtseinstheoretiker. Aber nicht nur verstreut über das 
Aristotelische Gesamtwerk finden sich Aussagen zum Selbstbe­
wußtsein, sondern diese Aussagen sind selbst nicht einmal eindeu­
tig. So kommt es, daß so unterschiedliche Philosophen wie Hegel 
und Brentano sich gleicherweise auf Aristoteles berufen, Brentano 
mit seiner Theorie des inneren Bewußtseins, derzufolge das Selbst­
bewußtsein lediglich den Status eines das Objektbewußtsein beglei­
tenden Wissens hat, und Hegel mit seiner Theorie des absoluten 
Geistes, derzufolge das Selbstbewußtsein das Objektbewußtsein 
impliziert, mithin den Status eines totalen Wissens hat.

Die Spannweite und Divergenz der Interpretationen zeigt sich 
nicht nur in der Fortbildung der Aristotelischen Theorie, sondern 
auch in der Aristoteles-Kommentation selbst.1 So tendieren Inter­
preten wie Grumach1 2 und Oehler3 dazu, dem Aristotelischen

1 Vgl. die Zusammenfassung bei H. J. Kramer: Grundfragen der aristotelischen Theo­
logie, in: Theologie und Philosophie, Bd. 44 (1969), S. 363-382. Zur Sache vgl. K. Gloy: 
Die Substanz ist als Subjekt zu bestimmen. Eine Interpretation des XII. Buches von 
Aristoteles’ Metaphysik, in: Zeitschrift fur philosophische Forschung, Bd. 37 (1983), 
S. 515-543, bes. S. 535 ff.
2 E. Grumach: Physis und Agathon in der alten Stoa, Berlin 1932 (Problemata, Heft 6, 
1932), S. 56f.
3 K. Oehler: Die Lehre vom noetischen und dianoetischen Denken bei Platon und Ari­
stoteles, Munchen 1962, S. 186 ff.; ders.: Der höchste Punkt der antiken Philosophie, in:

145

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Selbstbewußtsein nur den Rang eines formalen Prinzips ohne jegli­
che inhaltliche Bestimmung zu konzedieren, wahrend spekulativ 
orientierte Interpreten ein vorrangiges Interesse an der inhaltlichen 
Füllung und internen Differenzierung haben.4 Vor dem Hinter­
grund der explizierten Platonischen Konzepte heißt das, daß Aristo­
teles im ersten Fall das Platonische Minimalprogramm von Selbst­
erkenntnis, die reine Daß-Erkenntnis, fortgesetzt hatte und im 
zweiten Fall das Platonische Maximalprogramm von Selbsterkennt­
nis, das Universalwissen, also das Modell der Was-Erkenntnis. Es ist 
zu zeigen, wie es zu diesen unterschiedlichen Auslegungen kommen 
konnte und was die Griinde sind, den Aristotelischen Text sowohl 
in der einen wie in der anderen Weise zu interpretieren.

2. Selbstbewußtsein als Begleitwissen

Eine der relevantesten Aussagen uber das Selbstbewußtsein findet 
sich an der schon genannten Metaphysik-Stelle im XII. Buch, Kapi­
tel 9:
„Es scheint aber, als richteten sich Wissen, Wahrnehmung, Meinung und 
Denken immer auf ein anderes, auf sich selbst nur nebenbei.“5

Der Sinn dieser Stelle ist uber jeden Zweifel erhaben. Bewußtsein, 
in welcher Form auch immer es auftritt, ob als sinnliche Wahrneh­
mung oder intellektueller Vollzug oder Mischform, namlich Mei­
nung, ist primar objektbezogen: es ist ein Sehen von etwas, ein Den­
ken von etwas, ein Meinen von etwas usw., sekunder oder, wie 
Aristoteles sagt, nebenbei - im Griechischen steht ev 
was identisch ist mit xard onpßeß^xöc; - ist es auf sich selbst bezo­
gen und damit ein Bewußtsein des betreffenden Bewußtseinszu­
standes, ein Sehen des Sehens, ein Denken des Denkens, ein Mei­
nen des Meinens usw. Wenngleich die eigentliche Funktion des 
Bewußtseinszustandes in der Intentionalität auf etwas besteht, das 
zumeist ein außerer Gegenstand oder Sachverhalt ist, so involviert 
er doch immer auch Reflexivitat. Die Selbstbezüglichkeit der Be­

Einheit und Vielheit. Festschrift fur C. F. von Weizsäcker, Gottingen 1973, S. 45-59, 
bes. S. 48ff.
4 Vgl. die von H. J. Krämer: Grundfragen der aristotelischen Theologie, a. a. O., S. 364 
Anm. 5 genannte Literatur.
5 Aristoteles: Metaphysik, XII, 9,1074 b 35 f.

146

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wußtseinszustände stellt ein Begleit- und Mitwissen dar, das mit 
jedem Objektbewußtsein einhergeht.

Da im sich selber Wissen eines bestimmten Bewußtseinszustan­
des von diesem, nicht aber darüber hinaus noch von seinem Inhalt 
gewußt wird, stellt die Aristotelische Interpretation des Selbstbe­
wußtseins eine direkte Fortsetzung der Platonischen Daß-Konzep- 
tion dar, in der lediglich von der Faktizität des Objektwissens ge­
wußt wird, nicht aber von der inhaltlichen Ausfiillung desselben. 
Wenn nach Aristoteles das Bewußtsein primar und im eigentlichen 
Sinne auf Objekte geht, sekunder und nebenbei auf sich selbst und 
eine Konstatierung des Vorliegens von Bewußtsein ist, so ist dies 
dasselbe, als wenn nach Platon das Selbstwissen ein Daß-Wissen 
ist, ein Wissen, daß Objektwissen qua Wissen vorliegt.

So groß die inhaltliche Konvergenz zwischen beiden Philosophen 
auch sein mag, in einem Punkt divergieren sie. Wahrend Platon das 
Dependenzverhaltnis zwischen Selbst- und Objekterkenntnis im 
Charmides offenlaßt und in spateren Dialogen zu einem Primat 
der Selbsterkenntnis vor der Objekterkenntnis tendiert, entscheidet 
sich Aristoteles, wie die oben zitierte Stelle zeigt, fur einen Primat 
des Objektbewußtseins und fur eine Dependenz des Selbstbewußt­
seins. Dies hangt mit der empiristischen Ausrichtung seiner Philo­
sophie zusammen, die anders als Platons Idealismus stets von der 
Erfahrung ausgeht, in diesem Fall vom Objektbezug des Bewußt­
seins. Das sich seiner selbst bewußte Bewußtsein wird hier nicht an 
den Anfang der Philosophie gestellt und als deren Prinzip betrach­
tet, sondern an das Ende und als deren formaler Abschluß angese­
hen. Dieses Dependenzverhaltnis sei anhand der Aristotelischen 
Erkenntnistheorie naher erläutert.

Nach Aristoteles vollzieht sich Erkenntnis über drei Stufen, 
deren unterste die Wahrnehmungsstufe ist, die zu Wahrnehmungs­
bildern von Objekten führt, woran sich die zweite, die intellektuelle, 
schließt, die im Denken der Objekte besteht; auf diese gründet sich 
die dritte Stufe, die die Selbstbeziehung des Denkens thematisiert, 
in der das Denken nicht mehr auf ein anderes, ihm fremdes Objekt 
bezogen ist, sondern auf sich selbst, auf das eigene Denken, und 
dieses ihm Objekt wird.

Gemaß der angedeuteten Stufung ist die denkende Erfahrung 
des Seienden für Aristoteles an die sinnliche gebunden und ohne 
sie nicht möglich. Das im Denken Erfahrene ist dem Menschen 
nicht direkt in seiner reinen Form gegeben, sondern zunächst in 
und an dem durch die Wahrnehmung vermittelten Sinnfälligen;

147

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn außer den sinnlich wahrnehmbaren Dingen gibt es für Aristo­
teles keine Gegenstände, die ein selbständiges An-sich-Sein hatten. 
Die intelligiblen Formen der Dinge, d. h. alles an den Dingen, was 
Gegenstand des Denkens sein kann, sowohl das abstrakt Allgemei­
ne wie auch die einzelnen Eigenschaften, sind daher in den sinnli­
chen Formen involviert.

Allerdings stellt die sinnliche Wahrnehmung (aloh^OLc;) nur die 
Vorbedingung für die nächst höhere Erkenntnisstufe, die Vorstel­
lung oder Einbildung (^avtaoia), dar, deren Funktion es ist, ein 
Bild zu geben, das dem wahrgenommenen Gegenstand gleicht. An 
diesem von der Vorstellung vermittelten Bild setzt das Denken an, 
das unter Absehung von der Bildhaftigkeit des Vorgestellten das 
erfaßt, was nur dem Denken zugänglich ist: das vo^tov eiöoc;. 
Dieses wachst nicht selbsttätig aus der Sinneswahrnehmung und 
Vorstellung hervor, vielmehr bedarf es des Denkens, das aus dem 
sinnlich Besonderen das nichtsinnlich Allgemeine heraushebt. 
Wahrnehmungsbild und Vorstellungsbild (al'oß^pa und ^dvraopa) 
haben dabei lediglich die Funktion einer Vermittlung. Die Form, in 
der das Denkbare (vö^pa) im Denken (vö^OLc;) zur Erscheinung 
kommt, drückt das Wesen des Gegenstands aus. Es macht das aus, 
was wir modern den Begriff oder die Begriffsbedeutung nennen.

In diesem Prozeß zeigt sich die sinnliche Erfahrung als ein sinn­
liches Bewegt- und Beeindrucktwerden, in welchem Bewegung und 
Eindruck von den initiierenden Dingen ausgehen. Die Dinge be­
kunden sich im Erkenntnisprozeß als das Initiative und Stimulie­
rende; ihnen kommt Zwangscharakter zu, welchem sich der Mensch 
nicht zu entziehen vermag. Angesichts der Tatsache, daß die Affek­
tion von den Dingen ausgeht, stellt das Wahrnehmungsvermögen 
für Aristoteles ein rezeptives Vermögen dar, das die sinnlichen For­
men empfangt und aufnimmt, so wie das Wachs das Zeichen des 
Siegelringes aufnimmt. Da die Sinneswahrnehmung im Menschen 
nicht von vornherein und standig aktuell ist, sondern zunächst und 
zumeist nur potentiell - sie ist lediglich die Fähigkeit oder das Ver­
mögen zur Wahrnehmung -, muß sie durch den realen Anstoß ak­
tualisiert werden. Sobald das Wahrnehmungsvermögen durch die 
Initiative der Dinge in den Zustand der Aktualität versetzt ist, ist 
es dem Empfangenen und Aufgenommenen nicht mehr unähnlich 
wie vorher, sondern, weil ihm anverwandelt, ahnlich und sogar 
identisch.

Doch der Eindruck, den die Dinge hinterlassen, geht in der Sinn­
lichkeit nicht auf. In, mit und unter dem sinnlichen Eindruck geben

148

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Dinge das zu erkennen, was an ihnen denkbar ist. Eingehüllt in 
die sinnlich wahrnehmbaren Formen begegnet das Denkbare. Ob­
wohl die intelligiblen Formen der Dinge zunächst sinnlich manife­
stiert sind, geht ihre noetische Wirkung durch das Sinnliche hin­
durch und über dieses hinaus. Insofern ist die Rezeptivität für 
Aristoteles nicht nur sinnlich, sondern auch geistig. Ähnlich wie 
die Wahrnehmung ist auch die intelligible Einsicht nicht standig im 
Vollzug, sondern lediglich die Fähigkeit zum Empfangen des Ein­
sichtigen. Aristoteles vergleicht sie daher mit einer unbeschriebe­
nen Tafel, die zur Aufnahme der Schrift qualifiziert ist. Bevor die 
Einsicht wirklich einsieht, ist sie nur der Möglichkeit nach das Ein­
sichtige, der Wirklichkeit nach ist sie nichts. Indem nun das einsich­
tige Wesen der Gegenstande das Einsichtsvermogen affiziert und 
dadurch in Bewegung setzt, geht letzteres aus dem Zustand der Po- 
tentialitat in den der Aktualität Uber und erfullt damit sein Wesen. 
Damit ist klar, daß es zeitlich wie logisch spater ist als das bewegen­
de Einsichtige am Gegenstand. Da sich die Einsicht nicht selbst 
konstituieren kann, sondern des Anstoßes von außen seitens der 
existierenden Dinge bedarf, setzt sie deren Intentionalitat voraus, 
so daß sie im Vollzug des Einsehens stets vom Einsichtigen in An­
spruch genommen wird. Jedes den Menschen wirksam angehende 
voqröv (Denkbare) schließt die vöqoic; des vonc;, d.h. das Denken 
des Verstandes, erneut auf.

Diesen Primat des Seienden hat man gelegentlich den Objektivis­
mus oder sogar Materialismus der Antike genannt. Ihm zufolge 
geht die Objekterkenntnis sowohl auf der niederen Stufe der Wahr­
nehmung wie auf der hoheren des Denkens vom An-sich-Sein der 
Objekte und ihrer Wesenheit aus, nicht vom Produziertsein durch 
das Subjekt, wie dies für die neuzeitliche Epistemologie charakteri­
stisch ist.

Der durch das intelligible Wesen der Gegenstande in den aktuel­
len Denkvollzug versetzte Verstand fallt in diesem Vollzug mit dem 
Gedachten zusammen. Wie sich im Wahrnehmungsbereich eine 
Identitat des sinnlichen Wahrnehmens mit dem Wahrgenommenen 
einstellt, so stellt sich im intelligiblen Bereich eine Identitat zwi­
schen Einsicht und Eingesehenem her. Wegen der Identitat des ak­
tualisierten Denkens mit dem Gedachten kann Aristoteles sagen, 
daß der Verstand im Denken die Sache selber sei, und zwar in der 
Form, in der er sich ihr anverwandelt hat. Selbstverstandlich ist der 
aktualisierte Verstand nicht die konkrete Sache, sondern deren 
Wesen: „Nicht der Stein liegt in der Seele, sondern seine Form

149

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(eLöoc;)“6. Der Verstand - aristotelisch der vohc; - ist daher der Ort 
der von aller materiellen Umkleidung abstrahierten Wesensformen, 
der Ort der Ideen (rönoc; el'örnv)7.

Indem der Verstand als Fähigkeit zum Denken des Denkbaren an 
den Gegenständen das in ihm angelegte potentielle Denkbare ak­
tualisiert, aktualisiert er sich selbst. Mit dem zuletzt berührten 
Punkt, der Identitat des voüc; im Vollzug der vö^olc; mit dem 
vo^röv, ist die höchste Stufe der Aristotelischen Erkenntnistheorie 
erreicht; denn dieser Punkt ist das sich selber denkende Denken, 
die vö^olc vo^oemc8.

Wie der Stufengang der Erkenntnis gezeigt hat, erfolgt die Selbst­
erkenntnis nicht von sich aus, sondern uber die gedachten Gegen­
stände, indem allererst durch sie das Denken auf seine eigene Tätig­
keit und damit auf sein eigenes Sein gelenkt wird. Der primäre 
Gegenstand des Denkens ist also nicht es selbst, sondern das reale 
Sein, das als Gedachtes dem Denken sekunder das Bewußtsein sei­
ner selbst vermittelt. In diesem Sinne stellt sich das Selbstbewußt­
sein als Begleitwissen um das eigene objektbezogene Denken ein.

Ging es in der bisherigen Rekonstruktion der Aristotelischen Er­
kenntnistheorie lediglich um die Klärung des Dependenzverhaltnis- 
ses zwischen Selbstbewußtsein und Objektbewußtsein, also um die 
Frage, ob das Selbstbewußtsein die Bedingung von Objektbewußt­
sein oder umgekehrt das Objektbewußtsein die Bedingung von 
Selbstbewußtsein sei, so ist noch eine Bemerkung nachzuholen, die 
den Umfang des Selbstbewußtseins betrifft. Nach der Metaphysik­
Stelle im XII. Buch, Kapitel 9, scheint es, als ob alle Bewußtseins­
modi, handle es sich um sinnliche Wahrnehmung, Meinung oder um 
intellektuelles Denken und Wissen, die Fähigkeit zur Selbstbezie­
hung hatten, so daß nicht nur das Denken die Form eines sich selber 
denkenden Denkens annehmen kann, sondern auch die Meinung 
die eines sich selber meinenden Meinens und ebenso die sinnliche 
Wahrnehmung die einer Wahrnehmung ihrer selbst. Eine solche 
Theorie ist von Platon her bekannt, der, zumindest hypothetisch, 
ein Hören des Horens, ein Sehen des Sehens, ein Fuhlen des Füh- 
lens, ein Wollen des Wollens, ein Denken des Denkens usw. unter­
stellte und damit die Selbstbezüglichkeit sämtlicher Bewußtseins­
arten annahm.

6 Aristoteles: De anima, III,8, 431 b 29f.
7 A.a.O., III, 4, 429a 27f.; vgl. III,8, 432 a 2 (elbog elbrnv).
8 Aristoteles: Metaphysik, XII,9,1074 b 34f.

150

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch es gibt auch andere Stellen bei Aristoteles, deren be­
kannteste De anima, III, 2 ist, in denen Aristoteles zwischen 
Bewußtseinsarten und ihrer Fähigkeit oder Unfähigkeit zur Selbst­
beziehung differenziert. Hier unterscheidet er die Sinneswahrneh­
mungen von den intellektuellen Bewußtseinsvorgangen und konze­
diert nur den letzteren die Fähigkeit zur Selbstreferenz, wahrend er 
die ersteren durch den Ansatz eines sogenannten Gemeinsinnes, 
einer xoivq önvapic; oder xoivq al'oBqoLc;, zu Bewußtsein bringt. 
Während das Denken sich selber bewußt zu werden vermag im sich 
selber denkenden Denken, miässen die Sinnesempfindungen und 
Wahrnehmungen durch ein anderes, hoherstufiges Vermögen zu 
Bewußtsein gebracht werden. Diese Theorie ist deshalb erwähnens­
wert, weil der Aristoteliker Thomas von Aquin dieselbe aufgegrif­
fen, ausgebaut und mit einer Begründung versehen hat, die man bei 
Aristoteles nicht findet, namlich daß die Sinnesorgane aufgrund 
ihrer Materialität unfahig zum Selbstbezug seien, so daß dieser 
durch einen inneren Sinn erbracht werden miisse. Nur das Denken 
sei aufgrund seines privilegierten Status als materieloses zur Selbst­
beziehung qualifiziert. Im ubrigen ist diese Interpretation die uns 
heute vertraute, kommt es doch niemandem mehr in den Sinn, von 
einem sich selber sehenden Sehen oder einem sich selber hörenden 
Horen zu sprechen, allenfalls von einem Bewußtsein des Horens 
und einem Bewußtsein des Sehens, wahrend man auf der intellek­
tuellen Ebene ohne weiteres vom Denken des Denkens, vom Wis­
sen des Wissens, vom Bewußtsein des Bewußtseins spricht.

3. Selbstbewußtsein als absolutes Wissen

So wie die Aristotelische Theorie des Selbstbewußtseins bisher ex­
poniert wurde als Theorie eines bloßen Begleitwissens, das sich mit 
jedem Objektwissen einstellt, bildet sie eine direkte Fortsetzung des 
von Platon konzipierten Minimalprogramms des Selbstbewußt­
seins. In dieser Form dient sie Bewußtseinstheoretikern wie Bren­
tano zum Vorbild, welche die Theorie des inneren Bewußtseins als 
eine Theorie des sekunderen Bewußtseins gegeniiber dem primä­
ren, objektbezogenen Bewußtsein auffassen.

Was aber berechtigt Philosophen wie Hegel, in Aristoteles eben­
falls einen Vorlaufer der eigenen Philosophie zu erblicken und in 
dessen Theorie des Selbstbewußteins eine Prafiguration der Theo­
rie des absoluten Selbstbewußtseins zu sehen? Hier wird das Selbst­

151

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bewußtsein offensichtlich nicht als inhaltsleeres verstanden, son­
dern gerade als inhaltlich gefülltes und in sich spezifiziertes, als To­
talwissen, aus dem sich die Gesamtheit des weltbezogenen Wissens 
explizieren laßt. Ansatze zu dieser spekulativen Interpretation sind 
zweifellos bei Aristoteles vorhanden und auf dem Wege der Nach­
zeichnung seiner Erkenntnistheorie bereits sichtbar geworden. Der 
Verstand zeigte sich als das Vermögen des Denkbaren am Seien­
den; er war der Möglichkeit nach das Denkbare, wenn auch noch 
nicht der Wirklichkeit nach. Indem er das Denkbare in sich, die 
potentiellen, prafigurierten Formen, aktualisiert, aktualisiert er da­
mit sich selbst, so daß er in der Aktualität Denkendes und Denk­
bares gleicherweise ist. Auf diesen Zusammenhang ist Aristoteles 
an der zweiten vielberufenen Stelle seiner Explikationen zum 
Selbstbewußtsein naher eingegangen, in De anima, III, 49.

Hier geht er in der fiir ihn typischen dialektischen Diskussions­
manier der Frage nach, ob der Verstand - vohc; - durch sich selbst 
oder durch ein anderes zum Gegenstand seiner selbst werde. Beide 
hypothetisch erwogenen Alternativen werden ad absurdum ge- 
fuhrt, aber so, daß aus ihrem Scheitern die Möglichkeit einer Lö­
sung hervorleuchtet, die die vö^olc; voqoemc;, die Selbsteinsicht des 
Denkens, als eine verständlich macht, in der das Denken auf seiner 
höchsten Stufe zugleich das Gedachte ist.

Die erste Alternative, welche unterstellt, daß der vohc; per se und 
nicht per aliud, also von sich aus und nicht durch ein von ihm Ver­
schiedenes, bei sich selbst und sein eigener Gegenstand ist, würde 
nach Aristoteles zu der absurden Konsequenz führen, daß alles 
Denkbare, alle voqrd, vohc besaßen; denn wenn der Verstand im 
Vollzug des Denkens immer sich selbst zum Gegenstand hat, muß 
auch umgekehrt gelten, daß die anderen Gegenstande nur dadurch 
Denkbares sind, daß sie selbst Verstand besitzen. Dies gilt kraft der 
klassenmäßigen Einheit alles Denkbaren, derzufolge nicht nur das 
Denkbare als der selbsteigene Gegenstand des Verstandes, sondern 
alles denkbare Seiende ein Denkbares ist. Die Konsequenz, daß 
alles, was Gegenstand des Verstandes ist, auch selbst Verstand be­
sitzt, erscheint absurd, da man zwar einigem Denkbaren Verstand 
zusprechen wird wie den menschlichen Subjekten und vielleicht 
noch einigen anderen Erkenntniswesen, niemals aber allem denk­
baren Seienden, z. B. nicht der Materie. Die von Aristoteles aufge­
zeigte Konzeption liefe auf einen totalen Animismus hinaus.

9 Aristoteles: De anima, III,4, 429b 22-430a 9.

152

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folglich bleibt nur die entgegengesetzte Prämisse übrig, daß 
nämlich der Verstand nicht durch sich selbst zu seinem eigenen Ge­
genstand wird, sondern durch ein anderes, so jedoch, daß dieses an­
dere mit ihm verbunden oder vermischt ist. Dies nun wiederum er­
scheint Aristoteles nicht minder absurd, da er mit Anaxagoras die 
Meinung über die Unvermischtheit und Reinheit des vonc teilt. Das 
sich selber denkende Denken ist bei sich und nicht bei anderem.

Eine Lösung dieses Dilemmas, derzufolge das Denken weder 
durch sich selbst noch durch ein anderes bei sich ist, bahnt sich für 
Aristoteles aufgrund der Distinktion von Möglichkeit und Wirklich­
keit des Denkens an. Der Verstand ist schon der Möglichkeit nach 
(önvdpei) das Denkbare, allerdings noch nicht der Wirklichkeit 
nach (evrekexeia), zumindest solange nicht, bis er im Akt des Den­
kens tatig wird. Diese Tätigkeit wird sollizitiert durch die Intentio­
nalität des Denkbaren, die nicht im Sinne einer materialen Einwir­
kung zu nehmen ist, sondern im Sinne einer Gemeinsamkeit, 
aufgrund derer der Verstand potentiell das Denkbare ist, mit dem 
er aktuell zusammenfallt, wenigstens, sofern und solange er denkt, 
weil bei immateriellen Gegenständen das, was gedacht wird, und 
das, was denkt, identisch sind. Sofern das Wissen der Besitz der in- 
telligiblen Formen im vonc ist, d. h. der Besitz des Allgemeinen, gilt 
auch die Aussage, daß Wissen und Gewußtes dasselbe sind.

Die Aktualisierung der Einheit und Identitat von Denkendem 
und Gedachtem im sich selber denkenden Denken (vö^oic vo^- 
oemc) stellt die höchste Form des Selbstbewußtseins dar, der das 
Prädikat der Absolutheit und Göttlichkeit zukommt. Wahrend sich 
nach Aristoteles der göttliche vonc permanent in diesem Zustand 
befindet, besitzt der menschliche lediglich die Fähigkeit zur Ein­
sicht, die der Aktualisierung durch einen außeren Stimulus bedarf. 
Die menschliche Einsicht ist in ihrem aktuellen Sein von etwas au­
ßerhalb ihrer, dem Einsichtigen, abhängig, das sie allererst zum 
Einsehen veranlaßt. Der Mensch, und zwar nur der philosophieren­
de, erreicht den Zustand der Selbsteinsicht in bestimmten ausge­
zeichneten Augenblicken, hat dann aber Anteil am göttlichen vonc.

In dieser Konzeption des sich selber denkenden Denkens, die 
nicht nur eine formale, sondern eine inhaltlich gefüllte Selbstbezie­
hung unterstellt kraft der latenten Formen des Denkbaren im Ver­
stand, konnte Hegel einen Anknüpfungspunkt seiner Theorie des 
absoluten Geistes finden, welche eine Selbstbeziehung auf der Basis 
und mit Inklusion der Fremdbeziehung, d.h. der Beziehung auf Ob­
jekte annimmt. Man hat immer wieder behauptet, so noch Hans-

153

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Georg Gadamer in seinem vergleichenden Aufsatz zwischen Hegel 
und Aristoteles10, daß trotz aller zu konzedierenden inhaltlichen 
Konvergenz die Anknüpfung Hegels an Aristoteles ein Mißver­
ständnis darstelle. Zwar sei zuzugeben, daß auch für Aristoteles 
die spekulative Einheit des Subjektiven und des Objektiven den 
höchsten Punkt der Metaphysik bilde, jedoch sei ebenso unbestreit­
bar, daß ihr nicht dieselbe systematische Funktion und dasselbe sy­
stematische Gewicht zukomme wie der Hegelschen. Hegel und Ari­
stoteles trafen sich nur in der Struktur der Selbstbeziehung, nicht in 
der systematischen Gewichtung.

Genauer besehen sind es nach Gadamer zwei Punkte, die das 
Hegelsche Mißverstandnis begriinden.

(1) Hegel stellt die Aristotelische Gedankenordnung gleichsam 
auf den Kopf, indem er das, was fur Aristoteles Ende und Abschluß 
seiner Philosophie ist, zum Anfang und Grund seines Systems 
nimmt. Fur Aristoteles bildet das sich selber denkende Denken le­
diglich den formalen Abschluß seiner Epistemologie und Onto­
logie, wie dies ja auch aus der Nachzeichnung des Aristotelischen 
Erkenntnisweges sichtbar wurde, der seinen Ausgang von der sinn­
lichen Wahrnehmung nahm, uber diverse Stufen zum Denken führ­
te und auf dem höchsten Punkt im sich selber denkenden Denken 
gipfelte. Hegel dagegen beginnt mit dem sich selber wissenden Wis­
sen, das den Status gleicherweise eines Grundes wie eines Anfangs 
der Philosophie hat, d. h. eines, das sowohl das Erste für das Denken 
wie auch das Erste im Gange des Denkens ist.

Diese Interpretation übersieht, daß der Hegelschen Wissenschaft 
der Logik, die den absoluten Geist thematisiert, methodisch die 
Phänomenologie des Geistes vorgeschaltet ist, die die Aufgabe einer 
Propädeutik hat, namlich einer Hinführung des Geistes von seinen 
empirischen Manifestationen zu seinem reinen, absoluten Wesen, 
wobei der Aufstieg von der sinnlichen Wahrnehmung über das er­
fahrungsbezogene Denken, das empirische Selbstbewußtsein sowie 
die übrigen der Subjekt-Objekt-Spaltung verhafteten Formen des 
Geistes bis zum reinen, sich selber wissenden Wissen erfolgt, dessen 
Explikation dann der Wissenschaft der Logik zukommt. Weder in 
der Methode der Gewinnung noch in der systematischen Stellung 
des Prinzips unterscheiden sich Aristoteles und Hegel, sondern al­

10 H.-G. Gadamer: Hegel und die antike Dialektik, in: Hegel-Studien, Bd. 1 (1961), 
S. 173-199 (wieder abgedruckt in: ders: Hegels Dialektik, sechs hermeneutische Stu­
dien, Tübingen 1971, 2. vermehrte Aufl. 1980, S. 7-30).

154

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lein darin, daß Hegel, hierin über Aristoteles hinausgehend, die ka- 
tegoriale Explikation des sich selber wissenden Wissens in extenso 
demonstriert.

(2) Der andere Punkt einer radikalen Differenz zwischen Aristo­
teles und Hegel wie zwischen Antike und Neuzeit überhaupt be­
steht nach Gadamer darin, daß die Antike prinzipiell vom Sein aus­
geht und das Selbstbewußtsein lediglich als die höchste Form und 
Manifestation des zu sich selber kommenden, sich seiner selbst be­
wußt werdenden Seins zuläßt, wahrend die Neuzeit umgekehrt vom 
Selbstbewußtsein ausgeht und aus diesem das Sein gewinnt. Hier­
mit soll zusammenhangen, daß für Hegel das Denken, und zwar das 
in freier Selbsttatigkeit sich denkende Denken, das Hochste dar­
stellt, wahrend umgekehrt für Aristoteles aller Ausgang vom Ge­
dachten und Denkbaren geschieht. So wird in der göttlichen 
vö^olc; voqoemc; vom Gedachten her gedacht und dieses als das 
Hochste bestimmt, welches, da das Hochste der voüc; ist, nur das 
Denken sein kann. Es wird also das Denkbare, die Form des Ge­
dachten, als Denken bestimmt, so daß kraft dieser Bestimmung 
eine Selbstidentifikation des Denkens mit sich stattfinden kann. 
Im Gegensatz dazu geht die Neuzeit vom Denken aus und sieht dar­
in die denkbaren Formen impliziert.

Gegen diese Annahme lassen sich zwei GrUnde anfiähren:
(1) Schon die sprachlichen Formen fUr Selbstbewußtsein bei Pla­

ton und Aristoteles widersprechen der obigen Interpretation; denn 
Selbstbewußtsein heißt bei Platon emoxqpq eanxqc; (Erkennen des 
Erkennens oder Wissen des Wissens) und bei Aristoteles vö^olc; 
voqoemc; (Denken des Denkens). Ware das Gedachte das Wesent­
liche, so müßte sich dies auch sprachlich niederschlagen, etwa in 
Form eines Gedankens vom Denken oder eines gedachten Denkens 
u. ä.

(2) Nimmt man die spekulative Einheit von Subjekt und Objekt, 
von Denken und Gedachtem ernst, dann ist in ihr die Aufhebung 
jeder Priorität behauptet, gleich welchen Ausgang man zu ihrer Ge­
winnung benützt. Die vollendete spekulative Einheit ist Subjekt 
und Objekt zuleich; sie ist weder ein Denken des Gedachten noch 
ein Gedanke vom Denken, sondern die absolute Äquivalenz von 
Denken und Gedachtem.

155

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Weiterführung der Problematik im Peripatos

Faßt man die Resultate der Aristoteles-Interpretation zusammen, 
so muß man eingestehen, daß Aristoteles’ Aussagen zum Selbstbe­
wußtsein aquivok sind, indem sie zum einen eine Auffassung nahe­
legen, die das Selbstbewußtsein als formale, inhaltsleere Selbstbe­
ziehung nimmt, welche in und mit jedem Objektbewußtsein als 
Begleitwissen gegeben ist, und zum anderen eine Auffassung, die 
das Selbstbewußtsein nicht nur als formales, sondern auch als in­
haltlich gefülltes Prinzip vom Status des absoluten Wissens unter­
stellt. So konnten sich in der Folgezeit beide Traditionsstrange auf 
Aristoteles berufen, sowohl der, der das Minimalkriterium, wie der, 
der das Maximalkriterium zugrunde legt.

Die Frage nach der inhaltlichen Bestimmtheit oder Unbestimmt­
heit der Aristotelischen vöqotc; voqoemc; und ihrer Aporetik spielte 
bereits in der Aristotelischen Schule, im Peripatos, eine Rolle, in­
dem hier im Ausgang von den Schriften des Meisters, jedoch in kri­
tischer Reflexion auf sie, diskutiert wurde, welches der Gegenstand 
des sich selber denkenden Denkens in seinem höchsten, absoluten, 
göttlichen Status sei. Ein Dokument dieser Streitfrage findet sich in 
der Magna moralia.

Es heißt dort:
„Die iibliche Analogie nun, die man mit den bekannten Argumenten von 
(dem Leben) der Gottheit herleitet, ist weder dort richtig noch hier brauch­
bar. Denn wenn Gott sich selbst genUgt und sonst niemand braucht, so folgt 
daraus nicht, daß auch wir niemanden brauchen.

Es gibt namlich auch ein Argument Uber die Gottheit, das folgenderma­
ßen verlauft: nachdem - so lautet es - Gott alle Guter hat und sich selbst 
genUgt, womit wird er sich beschäftigen? Er wird doch nicht schlafen? Ant­
wort: er wird (in geistiger Schau) einen Gegenstand betrachten; denn dies 
ist die schonste und angemessenste Beschäftigung. Welchen Gegenstand 
nun wird er betrachten? Betrachtet er namlich etwas, was nicht er selbst 
ist, so wUrde er etwas betrachten, was wertvoller ist als er selbst. Dies aber 
ist absurd, das etwas wertvoller sein soll als Gott. Also wird er sich selbst 
betrachten. Allein, das ist absurd; denn auch der Mensch, der sich selbst 
beschaut - wir schelten ihn als stupide. Also, schließt das Argument, auch 
fUr Gott ware es absurd, wenn er sich selbst betrachtete.“11

11 Magna moralia, II, 15,1212b 33-1213a 7 (Übersetzung von F. Dirlmeier), in: Ari­
stoteles’ Werke in deutscher Übersetzung, hrsg. von E. Grumach, Bd. 8, Darmstadt 
1958, S. 88.

156

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die hier vorgetragene Kritik meint die Schwachstelle der Aristote­
lischen Konzeption aufzuzeigen, ndmlich das Fehlen jeglicher in­
haltlichen Bestimmung der vö^olc; voqoemc;, und damit auch die 
systematische Fragwürdigkeit dieser Konzeption. Gelten gelassen 
wird nur die formale Interpretation des Selbstbewußtseins, nicht 
die inhaltliche.

Hierzu paßt im ubrigen auch, daß in der Stoa der Selbstbewußt­
seinsbegriff - conscientia - aufkommt, den es so in der klassisch 
griechischen Philosophie nicht gegeben hat. Platon spricht von der 
Erkenntnis der Erkenntnis (emoxqpq emoxqpqc;) oder vom Hören 
des Hörens, vom Sehen des Sehens usw., Aristoteles vom Denken 
des Denkens (vö^olc; voqoemc;), von der Wahrnehmung der Wahr­
nehmung (al'oßqoLc; aloBqoernc;) usw. Alle diese Begriffe werden 
nun zusammengefaßt in dem Begriff conscientia, der schon seiner 
Wortbedeutung nach Mit-Wissen meint, ebenjenes formale Wissen, 
das mit dem Objektwissen einhergeht, selbst aber nicht weiter in­
haltlich bestimmt ist.

5. Der Weg von der Antike zur Neuzeit

Verfolgt man die Geschichte der Theorie des Selbstbewußtseins in 
groben Zögen bis zur Neuzeit, so besteht - von Ausnahmen abge­
sehen - zunächst die Tendenz, das Selbstbewußtsein auf die formale 
Auslegung zu reduzieren. Von hier erklärt sich, daß das Selbstbe­
wußtsein bei Thomas von Aquin in der Beschränkung auf die psy­
chologische Problemstellung als ein Seelenvermögen neben ande­
ren Seelenvermögen auftritt, die daraufhin befragt werden, ob sie 
der Reflexion fahig seien oder nicht.12 Thomas unterscheidet zwei 
Arten von Seelenvermögen: die niederen, bestehend in sinnlichen 
Wahrnehmungen, und die höheren, bestehend in intellektuellen Tä­
tigkeiten. Was die außeren Sinne und die auf ihnen basierenden 
außeren Wahrnehmungen betrifft, so gibt es zwar auch von ihnen 
ein Bewußtsein, allerdings nicht eines, das durch sie selbst zustande 
kommt, da die Materialität und Körperlichkeit der Sinnesorgane 
eine Selbstreflexion verhindert. Das Bewußtsein von ihnen ist in 
einem höherstufigen Prinzip, dem inneren Sinn, zu suchen. Die Fra­

12 Thomas von Aquin: Summa theologiae, Pars I, Quaestio 78, 4 ad 2, ebenfalls Quae- 
stio 87, 3, obj. 3 und ad 3.

157

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge, ob dieser sich auf sich selbst zu beziehen vermag oder selbst 
wieder eines hoherstufigen Prinzips bedarf, welches seinerseits zur 
eigenen Bewußtheit ein noch höheres verlangt und so in infiinitum, 
so daß sich eine geradezu unendliche Menge von Sinnen ergäbe, 
beantwortet Thomas für den Bereich der Sinnlichkeit damit, daß 
wir alsbald auf ein unbewußtes Seelenvermogen stoßen. Selbstbe- 
ziäglichkeit in sensu stricto wird von ihm nur dem Denken konze­
diert. Nur dieses vermag sich selbst zu denken, und dies nicht nur in 
einem einfachen Akt, sondern in einem unendlich potenzierbaren. 
In dieser Theorie erkennt man die Aristotelische Lehre von der 
Zweiteilung der Seelenvermogen wieder, von denen die sinnlichen 
Wahrnehmungen nur durch eine xolv^ al'oB^oic; oder xolv^ öüva- 
pic; bewußt werden können, wahrend der Intellekt sich selbst be­
wußt zu werden vermag. Die thomistische Theorie bestätigt, daß 
Selbstbewußtsein, ob es wie beim Denken durch sich selbst erfolgt 
oder wie bei den sinnlichen Wahrnehmungen durch einen inneren 
Sinn, nicht als ein inhaltlich, sondern nur als ein formal bestimmtes 
Prinzip angesetzt wird.

In dieser Tradition steht auch Descartes, den man nach gängigem 
Urteil nicht allein als Theoretiker des Selbstbewußtseins einstuft, 
sondern auch als Begriänder der Neuzeit, da er dem Selbstbewußt­
sein methodisch die Rolle eines Anfangs und Fundaments der Phi­
losophie zuwies. So revolutionär die Statuierung des Selbstbewußt­
seins als systemfundierendes Prinzip auch erscheinen mag, in 
Wahrheit ist sie so neuartig nicht; denn denkt man an Platons theo­
retische Erwägungen, ob das Selbstbewußtsein Bedingung der 
Moglichkeit von Objektbewußtsein oder umgekehrt das Objektbe­
wußtsein Bedingung der Möglichkeit von Selbstbewußtsein sei, und 
an die im Charmides und auch in anderen Dialogen praferierte The­
se, daß Selbstbewußtsein dem Objektbewußtsein vorausgehe, ihm 
vorstehe, uber es herrsche oder wie immer die platonischen Aus­
drucke lauten mogen, so ist in dieser Konzeption zumindest eine 
Prafiguration des cartesischen Gedankens zu sehen.

Was die Verfassung des Selbstbewußtseins betrifft und nicht nur 
seinen Status, so schließt Descartes’ Konzeption an die formale In­
terpretation der Tradition an, was verständlich ist, da Descartes der 
scholastischen Philosophie entstammt, die durch die klassisch grie­
chische Philosophie, insbesondere durch Aristoteles, beeinflußt 
war. Damit wird auch das Vorurteil hinfallig, daß Descartes’ Kon­
zeption des Selbstbewußtseins wie aus dem Nichts auftauche und 
plotzlich als geniale, in keinerlei Traditionen verankerte Schopfung

158

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dastehe, die berechtige, von einem Neuanfang der Philosophie zu 
sprechen. Vielmehr verhalt es sich hier wie mit allen Innovationen, 
daß sich in ihnen Neues mit Altem verbindet. Was die Verfassung 
des cartesischen Selbstbewußtseins betrifft, so stellt sie eine Fort­
setzung jener Theorietradition dar, die als rein formales Daß-Be- 
wußtsein gekennzeichnet wurde. Dies geht aus folgender Überle­
gung hervor. Descartes’ Selbstbewußtsein ist ein Evidenzprinzip, 
das absolute Gewißheit und Sicherheit garantiert und daher auch 
allen anderen Evidenzen zugrunde liegt. Mit adäquater Evidenz 
werden aber nicht die Inhalte und Objekte des Wissens erfaßt - 
diese werden ja gerade einem absoluten methodischen Zweifel 
unterworfen -, sondern mit adäquater Evidenz wird allein die Fak­
tizität des Bewußtseins erfaßt. Unbezweifelbar gewiß ist nur, daß 
Bewußtsein vorliegt, nicht aber, wovon es ein Bewußtsein ist. Ob­
jekterkenntnis muß vielmehr erst in einem zweiten Schritt mit der 
formalen Struktur des Selbstbewußtseins in Verbindung gebracht 
werden, und dies geschieht bei Descartes nicht so, daß das Selbst­
bewußtsein als Deduktionsgrund objektiven Wissens angesetzt 
wird, so als könne aus ihm durch explizierende Analyse das Wissen 
von der Welt deduziert werden, sondern so, daß das Objektbewußt­
sein lediglich in ein Dependenzverhaltnis zum Selbstbewußtsein ge­
bracht wird, wobei die Vermittlung eines transzendenten Grundes, 
Gottes, bedarf, der den Realitatsbezug der immanenten Wahrheiten 
garantiert. Wir haben es hier mit einem formalen, leeren, nicht 
inhaltlichen Prinzip zu tun, das von Descartes aufgrund seiner ab­
soluten Unbezweifelbarkeit und Gewißheit in die Funktion eines 
methodischen Grundes der Philosophie und Welterkenntnis ge­
bracht wird.

Die weitere Geschichte der Theorie des Selbstbewußtseins bis 
hin zum Deutschen Idealismus, der in den Absolutheitsphiloso­
phien von Fichte, Schelling und Hegel gipfelt und an den anderen 
Traditionsstrang anknüpft, der das Selbstbewußtsein inhaltlich im 
Sinne eines Universal- oder Absolutheitswissens auslegt, ist so ver­
laufen, daß die Theorie des formalen Selbstbewußtseins von Des- 
cartes an sukzessiv erweitert und angereichert wurde, bis am Ende 
ein inhaltliches Prinzip dastand. Wenn Descartes im Selbstbewußt­
sein lediglich ein Evidenzprinzip erblickte und ihm die methodische 
Funktion der Begriindung von Evidenz uberhaupt in Erkenntnis 
zuwies, so betrachtet Leibniz es als ein ontologisches Prinzip, als 
ein Interpretament bestimmter metaphysischer Grundbegriffe wie 
Substanz und Kraft. Selbstbewußtsein dient ihm geradezu als defi-

159

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


niens von Substanz; es ist ein Modell für das, was Substantialität 
ausmacht. Aus dieser ontologischen Weitung wird ersichtlich, daß 
Selbstbewußtsein mehr ist als nur ein methodischer Anfang, daß es 
in die Rolle eines inhaltlichen Deduktionsgrundes gerät.

Bei Locke tritt der im Selbstbewußtsein implizierte Gedanke der 
Selbstidentifikation in den Vordergrund. Das Selbstbewußtsein, das 
in ein Denkendes und in ein Gedachtes zerfallt, die trotz aller Spal­
tung und Differenzierung eine Einheit und Identität bilden, wirft 
die Frage nach der Möglichkeit ihrer Identifizierung auf. Deren 
Thematisierung ist das Verdienst Lockes.

Rousseaus’ Beitrag zur Theorie des Selbstbewußtseins ist die Ver­
bindung desselben mit der Logik und den Urteilen. Das „ich 
denke“, das alle meine Vorstellungen begleiten können muß, wird 
als Verbindungsprinzip von Subjekt und Prädikat im Urteil in An­
spruch genommen.

Alle diese Beschreibungen und Funktionsweisen des Selbstbe­
wußtseins:
1. als Evidenzprinzip,
2. als logisches Prinzip in Urteilen,
3. als ontologischer Deduktionsgrund,
4. als Identifikationsprinzip
treten in der Kantischen Theorie des Selbstbewußtseins zusammen 
und erhalten dort im Rahmen eines einheitlichen Theorieentwurfs 
ihre je spezifische Bedeutung. Allerdings kann Kant nur als Weg­
bereiter und Vorlaufer des Deutschen Idealismus eingestuft wer­
den. Zwar involviert seine Theorie alle Momente, die sie zu einer 
Theorie des absoluten Selbstbewußtseins qualifizieren würden, wie 
dies im Idealismus dann geschehen ist, aber die Implikationen sei­
ner Theorie sind nicht konsequent durchdacht und zu Ende geführt, 
so daß der Entwicklungsgang von einer formalen zu einer inhalt­
lichen Theorie bei ihm auf halbem Wege steckengeblieben ist.

160

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145 - am 21.01.2026, 00:46:04. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997024-145
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Die Ambivalenz der Aristotelischen Selbstbewußtseinstheorie
	2.  Selbstbewußtsein als Begleitwissen
	3.  Selbstbewußtsein als absolutes Wissen
	4.  Weiterführung der Problematik im Peripatos
	5.  Der Weg von der Antike zur Neuzeit

