
Maximilian Pichl

Die Verrechtlichung der Welt – Ansätze
einer postkolonialen Rechtstheorie1

„Repairing the damage ... redressing the injustice“. Unter diesem Motto fand im
Februar 2010 ein Tribunal in Berlin statt, welches die Folgen der 125 Jahre vorher
ausgetragenen Berliner Afrika-Konferenz thematisieren sollte. Der Afrika-Rat
Berlin-Brandenburg sowie der Global African Congress hatten die symbolische
Form des Tribunals gewählt, um koloniale Verbrechen im Rahmen eines Ge-
richtsprozesses in die Öffentlichkeit zu rücken und die ehemaligen Kolonial-
staaten aufgrund von Menschenrechtsverletzungen zu verurteilen.2 Nicht zufäl-
lig wählten die Veranstalter_innen die Form des Gerichtsprozesses, um auf ihre
Anliegen aufmerksam zu machen. Das Recht stellte in der Kolonisierung ein
zentrales Element zur Aneignung von Grund und Boden sowie zur Rechtferti-
gung kolonialer Gewaltverbrechen dar. Die dominanten Strömungen der
deutschsprachigen Rechtswissenschaft haben diese Rolle des Rechts dennoch bis
heute weitestgehend vernachlässigt,3 während Ansätze einer postkolonialen
Rechtswissenschaft im englischsprachigen Raum eine längere Tradition haben.4

Diese Leerstelle korreliert mit der allgemeinen Auffassung in der deutschen Öf-
fentlichkeit, dass Deutschland im Gegensatz zu England, Spanien oder Frank-
reich keine vergleichbare „koloniale Vergangenheit“ habe. Wird dennoch an die
kolonialen Verbrechen Deutschlands erinnert – wie jüngst bei der Übergabe von
20 Schädeln getöteter Herero und Nama, die im Genozid 1904 durch deutsche
Truppen ihr Leben verloren –, verkennt die Bundesregierung ihre historische
Verantwortung. Auf eine Kleine Anfrage im Bundestag, ob die Bundesregierung
den Krieg gegen die Herero und Nama zwischen 1904 und 1908 als Völkermord
ansehe, antwortete die Bundesregierung, man nehme keine Bewertung völker-
rechtlicher Bestimmungen vor, „die im Zeitpunkt dieser Ereignisse für die Bun-
desrepublik nicht in Kraft waren.“5 Diese Ansicht wird indes auch von Teilen
der deutschen Rechtswissenschaft geteilt.6 Mit dieser Position macht sich die
Rechtswissenschaft zu einer Steigbügelhalterin von Politiken, die autoritär gegen
subalterne Gruppen durchgesetzt werden sollen. Eine Fremdbestimmung der

1 Für wertvolle Hinweise und Denkanregungen danke ich Anna Krämer, David Palme und Cara Röhner.
2 Siehe http://www.tribunal-afrikakonferenz-berlin.org/index.htmlhttp://www.tribunal-afrikakonferenz-

berlin.org/index.html (letzter Aufruf 29.1.2012).
3 Eine Bearbeitung des Themas erfolgte dagegen in jüngster Zeit in der Forum Recht (03/2011) sowie in der

juridikum (03/2009), siehe hierzu insbesondere Schacherreiter, Postkoloniale Rechtswissenschaften. Recht
und kritische rechtswissenschaftliche Perspektiven in postkolonialen Herrschaftsverhältnissen und Be-
freiungskämpfen, juridikum 03/2009, S. 135-141. Einen weiteren Ansatzpunkt liefert zudem Randeria,
Rechtspluralismus und überlappende Souveränitäten: Globalisierung und der listige Staat in Indien, So-
ziale Welt (57) 2006, S. 229-258.

4 Vgl. Fitzpatrick, The Mythology of Modern Law, New York 1992; Koskeniemmi, The Gentle Civilizer
of Nations, Cambridge 2001; Anghie, Imperialism, Sovereignity and the Making of International Law,
Cambridge 2004.

5 Bt-Drs. 17/6813.
6 Vgl. Eicker, Der Deutsch-Herero-Krieg und das Völkerrecht: Die völkerrechtliche Haftung der Bundes-

republik Deutschland für das Vorgehen des Deutschen Reiches gegen die Herero in Deutsch-Südwest-
afrika im Jahre 1904 und ihre Durchsetzung vor einem nationalen Gericht, Frankfurt am Main 2009;
Kämmerer, Das Völkerrecht des Kolonialismus: Genese, Bedeutung und Nachwirkungen, VRÜ 39 (2006),
S. 397-424; Bejaht werden die Ansprüche der Herero vor allem durch die nicht-deutsche Rechtswissen-
schaft, vgl. Sarkin, Colonial Genocide and Reperations Claims in the 21st Century, Westport 2009.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


Rechtswissenschaft durch die Systemlogiken von Politik und Wirtschaft lässt
sich auch bei der Bearbeitung der kolonialen Vergangenheit erblicken. Es scheint
erforderlich zu sein, die Verstrickungen des Rechts mit dem Kolonialismus einer
kritischen Betrachtung zu unterziehen und dabei auf Aspekte der postkolonialen
Theorie zurück zu greifen.
Die zentralen Kennzeichen der postkolonialen Theorie haben Nikita Dhawan
und Maria do Mar Castro Varela beschrieben: „Wollten wir eine konstruktive
Beschreibung wagen, so könnte Postkoloniale Theorie als eine Perspektive be-
schrieben werden, die sich auf der einen Seite dem Verlauf der Rekonstruktion
des europäischen Imperialismus und Kolonialismus verschrieben hat und auf der
anderen Seite die Kämpfe gegen diese spezifische Herrschaftsformation doku-
mentiert und analysiert, ohne dabei eine kohärente theoretische Intervention
vorzugeben. Dabei bildet die Subjektwerdung 'neuer' politischer AkteurInnen,
die erstmals im Rahmen der Dekolonisierung die Weltbühne betraten, einen
markanten Fokus.“7

Ein einheitliches Theorie-Gebäude gibt es bei der postkolonialen Theorie hin-
gegen nicht. Vielmehr handelt es sich bei dieser um eine Vermischung verschie-
denster theoretischer Strömungen, darunter marxistischer Analysen, feministi-
scher und queerer Kritiken, sowie um postmoderne und dekonstruktivistische
Ansätze.8 Damit wird sie auch anschlussfähig für bereits bestehende Ansätze der
Critical Legal Studies (CLS) und eröffnet darüber hinaus die Möglichkeit einer
intersektionalen Analyse des Rechts.9 Der Ansatz einer postkolonialen Rechts-
wissenschaft dient daher als wichtige Ergänzung zu bereits bestehenden kriti-
schen Ansätzen.
Der postkolonialen Theorie wurde mitunter vorgeworfen, mit ihrer Kritik an
Menschenrechten und der Moderne hinter die errungenen Freiheiten der Auf-
klärung zurück zu fallen, beispielhaft in einer absoluten Negation der Men-
schenrechte.10 Im Folgenden soll hingegen versucht werden, einen postkolonia-
len Analyserahmen für die Rechtswissenschaft in seinen Grundzügen zu skiz-
zieren, der das Recht stets als widersprüchliches Verhältnis darstellt. Das Recht
wurde zugleich als Herrschaftsinstrument als auch für emanzipatorische Politi-
ken genutzt. Der Text versteht sich als Teil einer beginnenden Debatte und wirft
daher schlaglichtartig Problemfelder einer postkolonialen Rechtswissenschaft
auf anstatt ein in sich geschlossenes Theorem vorzuschlagen.
Die aufgeworfenen Aspekte teilen dabei die Gemeinsamkeit, dass sie besonders
anschaulich die Kontinuitäten des kolonialen Rechts bis heute sichtbar machen.
Am Anfang wird der historische Kontext der Genese des kolonialen Rechts und
die damals ausgetragenen Diskurse dargestellt (1.). Ein historischer Rückblick
zeigt einerseits die enge Verschränkung zwischen juristischen, politischen und
theologischen Debatten, die zur Legitimation der Kolonisierung beitrugen. An-
dererseits trägt eine historische Kontextualisierung dazu bei, die Akteure zu
identifizieren, die im Rahmen der Kolonisierung sowohl die Ausbeutung der
Kolonien als auch die Entwicklung des Rechtssystems in diesen mit vorange-
trieben haben. So erscheint die Kolonisierung nicht nur als staatliches, sondern
auch als privatwirtschaftliches Unternehmen (2.). Die bis heute nachwirkenden
Folgen der Kolonisierung sollen an zwei Beispielen illustriert werden. Das völ-

7 Castro Varela/Dhawan, Mission Impossible: Postkoloniale Theorie im deutschsprachigen Raum?, in:
Reuter, Julia/Villa, Paula-Irene (Hrsg.), Postkoloniale Soziologien, Bielefeld 2009, S. 304 f.

8 Für eine kritische Einführung siehe Castro Varela/Dhawan, Postkoloniale Theorie, Bielefeld 2005.
9 Vgl. Crenshaw, Mapping the Margins: Intersectionality, Identity Politics, and Violence against Women

of Color, Stanford Law Review, 1991 Vol. 43, No. 6, S. 1241-1299.
10 Vgl. Esteva/Prakash, Grassroots Post-Modernism. Remaking the Soil of Cultures, London 1998.

132

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


kerrechtliche Konzept der Souveränität dient noch heute als ein juridisches Mittel
zur Abwehr von Entschädigungsansprüchen aufgrund kolonialer Verbrechen
(3.). Die Konstitutionalisierung von postkolonialen Verfassungsprojekten zeigt
schließlich, wie dekolonisierte Staaten in ihren Verfassungen mit der vorherigen
Kolonisierung umgehen, inwieweit Kontinuitäten und Brüche Teil der Verfas-
sung werden (4.). Abschließend soll die Möglichkeit von emanzipatorischen
Rechtspolitiken im postkolonialen Kontext diskutiert werden. Hier ist besonders
die Debatte um die Bezugnahme auf Menschenrechte von weitreichender Be-
deutung (5.). Schwierigkeiten bereitet auch die feministische Frage, denn subal-
terne Frauen in postkolonialen Gesellschaften sind oft doppelt von politischen
Diskursen ausgeschlossen: durch ihre Zugehörigkeit zu religiösen Gruppen und
als Staatsbürgerinnen von säkularen Gesellschaften (6.). Zur theoretischen Ein-
bettung der angeführten Beispiele wird nicht immer auf die bekannten Klassi-
ker_innen der postkolonialen Theorie zurückgegriffen, vielmehr sollen theore-
tische Ansätze aus der Rechtswissenschaft verwendet werden, die im englisch-
sprachigen Raum schon länger für eine Verknüpfung kritischer Rechtstheorie
und postkolonialer Theorie genutzt wurden.

Aspekte einer postkolonialen Rechtstheorie

Historische Genealogie des Rechts

„Nur ein einziges Mal hier in eurer Mitte, bin ich Herr über meine Schritte, und bei
diesem einzigen Mal, mußte ich treffen meine Wahl, was sich mir zeigte war eine
einzige Welt, und diese war regiert vom Geld, doch die es besaßen waren nur wenige,
und die`s nicht besaßen waren unzählige, Es zeigte sich mir daß es galt, das Gesetz
zu brechen mit Gewalt.“11

In Peter Weiss’ Inszenierung über den Revolutionär Jean-Paul Marat blickt dieser
auf sein Wirken in der Französischen Revolution zurück. Der Einsatz von Ge-
walt als Auflehnung gegen das absolutistische Regime war zugleich Legitimation
für die Einforderung der bürgerlichen Freiheiten „Liberté, Égalité, Fraternité.“
Die Französische und die Amerikanische Revolution nahmen die Ideen der Auf-
klärung auf und gelten als Beginn institutionalisierter Bürger_innenrechte. Die
herrschende Ansicht der Geschichtswissenschaft hat dabei die Existenz weiterer
revolutionärer Umbrüche in derselben Zeitepisode weitestgehend vernachlässigt.
Nur wenige Jahre nach dem Sturm auf die Bastille trugen in Anlehnung an die
französischen Revolutionär_innen haitianische Sklav_innen um den „schwarzen
Jakobiner“ Toussaint L'Ouverture die Farben und Symbole der Revolution und
riefen die Unabhängigkeit von Saint-Domingue (heute Haiti) im Jahre 1791 aus.
Dies hatte nicht nur die Gründung des ersten unabhängigen Staates in Latein-
amerika zur Folge, sondern kann auch als Beispiel gelten, „wie die europäische
Krise nicht nur passiv vom Rest der Welt aufgenommen, sondern nach Europa
‚zurückgeworfen’ wurde“.12 Die haitianische Revolution zeigt, dass die Ideen der
Aufklärung und die Einforderung von Freiheit und Bürger_innenrechten nicht
nur ein Produkt der europäischen oder nordamerikanischen Revolutionen wa-

I.

1.

11 Figur des Jean Paul Marat, in: Weiss, Die Verfolgung und Ermordung Jean-Paul Marats, Frankfurt am
Main 2004, S. 112.

12 Bayly, Die Geburt der modernen Welt, Frankfurt am Main 2008, S. 125; für eine Darstellung der
haitianischen Revolution: Nesbitt, Appendix: Chronology of the Haitian Revolution (1791-1804), in:
ders., Universal Emancipation: The Haitian Revolution and the Radical Enlightment, Charlottesville
2008; James, The Black Jacobins. Toussaint L`Ouverture and the Saint Domingo Revolution, London
1938.

133

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


ren. Die Kämpfe der Sklav_innen und Kolonisierten waren von Beginn an Teil
dieser Geschichte. Aufschlussreich ist die Aussparung der haitianischen Revo-
lution in der Geschichtswissenschaft dennoch: Denn sie verweist auf das dialek-
tische Verhältnis der Aufklärung, bei der Emanzipation und Unterdrückung
Hand in Hand gingen.13 Während die französischen Revolutionär_innen die
Freiheit auf den Pariser Straßen einforderten, mussten die haitianischen Sklav_in-
nen ihre Unabhängigkeit gegen die nach Freiheit rufenden Franzosen gewaltsam
durchsetzen. Besonders das Recht spielte bei der Aufrechterhaltung der Sklaverei
eine bedeutsame Rolle.
Eine wesentliche Funktion des Rechts war stets die Verhüllung von Herrschafts-
verhältnissen, um politische Macht hinter der scheinbar neutralen Fassade des
Rechtssystems unsichtbar werden zu lassen. Auch bei der Kolonisierung wurden
rassistische und christlich-missionarische Interessen durch die Sprache des
Rechts invisibilisiert. Die Sklaverei wurde in ein rechtliches Setting eingebettet,
dessen Widersprüchlichkeiten in der Replik offen zu Tage treten. So wurde zwar
in dem von Ludwig XIV. erlassenen Code Noir ein Tötungsverbot von Sklav_in-
nen festgehalten. Dieses wurde jedoch zugleich aufgehoben, indem der Mord
nicht bestraft werden muss, wenn ein Freispruch angebracht sei. Die Nutzung
unbestimmter Rechtsbegriffe eröffnete dem Richter_innenrecht Tür und Tor
und führte in fast keinem Fall zu einer Bestrafung von mordenden Sklavenhal-
ter_innen.14

Flankiert wurde die materielle Nutzung des Rechts von einer juristisch-theolo-
gischen Debatte, die die Legitimation des Kolonialismus in den Vordergrund
rückte. Es waren besonders christliche Intellektuelle, die den mörderischen Um-
gang mit der Kolonialbevölkerung moralisch absicherten. Der Dominikaner Juan
Ginès de Sepùlveda gestand dabei der indigenen Bevölkerung grundsätzlich keine
Rechtssubjektivität zu, da diese von Natur aus unter den spanischen Menschen
stehen würden. Der Maßstab seiner Argumentation war dabei einerseits natur-
rechtlich beeinflusst, andererseits erklärte er den Mangel an Wissenschaft, Kultur,
Religion und Konzepten von Privateigentum als Gradmesser für die Zivilisiert-
heit der indigenen Bevölkerung.15 Als vermeintliche Verteidiger der Kolonisier-
ten traten demgegenüber insbesondere die Kirchenvertreter Francisco de Vitoria
oder Bartolomé de las Casas auf. Einig mit Sepùlveda waren sie sich in der Frage,
ob eine Missionierung und Kolonisierung der Indigenen grundsätzlich erlaubt
sei und bejahten dies. Abweichend davon erklärten sie hingegen die Kriegsfüh-
rung und Gewaltanwendung gegenüber den Kolonisierten in Teilen als rechts-
widrig.16

Speziell Vitorias Argumentation war zusätzlich durch den Gedanken des freien
Handels- und Warenverkehrs unterfüttert: Denn im Falle des gewaltsamen Wi-
derstandes gegen die Kolonialmacht und der damit einhergehenden Unterbre-
chung des Handels in die Kolonien entstünde daraus ein rechtswirksamer Titel
für einen Krieg gegen die indigene Bevölkerung zur Durchsetzung weiterer
Handelstätigkeiten.17 Peter Fitzpatrick hat darüber hinaus aufgezeigt, dass sich
diese naturrechtliche Legitimation der Kolonisierung auch in den Gründungs-

13 Vgl. Broeck, Aufklärung, in: Arndt/Ofuatey-Alazard (Hrsg.), Wie Rassismus aus Wörtern spricht.
(K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutsche Sprache. Ein kritisches Nachschlagewerk,
Münster 2011, S. 232-241.

14 Ehrmann, „Jenseits der Linie“. Ausnahmezustand, Sklaverei und Thanatopolitik zwischen Aufklärung
und (Post-)Kolonialismus, in: Loick (Hrsg.), Der Nomos der Moderne. Die politische Philosophie
Giorgio Agambens, Baden-Baden 2011, S. 140.

15 Schacherreiter, Herrschaft über Heiden, Wilde Horden und Ungläubige, in: Forum Recht 03/2011, S. 83.
16 Ebd.
17 Ebd., S. 84.

134

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


dokumenten der modernen Rechtswissenschaften wiederfinden, allen voran
Thomas Hobbes „Leviathan“ und John Austins „The Province of Jurisprudence
Determined“. Hobbes fiktionaler „Krieg aller gegen alle“ und die nachfolgende
Inauguration des Leviathan als unumstößlichem Herrscher markiere die Trenn-
linie zwischen dem chaotischen und barbarischen Naturzustand und der ver-
nünftigen Ordnung. Angewandt auf die Kolonisierung wären die indigenen Be-
völkerungen weiterhin als Barbaren (savages) im Naturzustand verblieben, wes-
halb die gewaltsame Einverleibung in die „zivilisierte Ordnung“ als rechtmäßiger
Akt vollzogen werden konnte.18 Laut Fitzpatrick habe sich die Trennung zwi-
schen den Kolonisator_innen als Rechtspersonen und den Kolonisierten als „sa-
vages“ als identitätsstiftendes Moment in die Grundstrukturen liberaler Rechts-
theorie eingeschrieben19 – eine Trennung, die bis heute im Hinblick auf die Ent-
subjektivierung von Migrant_innen, die versuchen, nach Europa zu gelangen,
nachwirkt.

Die Kolonisierung als privatwirtschaftliches Projekt

Der Kolonialismus war von Anfang an nicht nur ein Projekt staatlicher Interes-
sen, die nach Vormachtstellung im globalen Wettbewerb um „unentdecktes
Land“ rungen, sondern vor allem der Beginn der Transnationalisierung von Un-
ternehmen und eines politischen Bürgertums. Die Reisen von Kolumbus oder
Vasco da Gama wurden zwar erst finanziell durch die jeweiligen Königshäuser
ermöglicht, doch war es der heute glorifizierte „Entdeckungsdrang“ vieler eu-
ropäischer Seeleute, die die Reisen zu den späteren Kolonien antrieb. Die See-
fahrer deklarierten die von ihnen „entdeckten“ Länder als „terra nullius“, sprich
als rechtliches Niemandsland, in dem zwar die indigene Bevölkerung lebte, doch
keine Besitzansprüche über die Gebiete in Anspruch nehmen konnte. Die Ko-
lonisierung entpuppte sich bereits bei dieser ersten „Landnahme“ als zutiefst wi-
dersprüchliches politisches Projekt. Die indigenen Bewohner_innen wurden als
rechtlose Entitäten charakterisiert, zugleich erhielten sie qua völkerrechtlicher
Definition eine Quasi-Souveränität, um sie zur Übertragung der Landrechte zu
befähigen.20

Das Konzept des „terra nullius“ war eng verbunden mit der Nutzung des Rechts
für kapitalistische Interessen. Hannah Arendt hat darauf hingewiesen, dass der
Kolonialismus der Höhepunkt für die politische Herrschaft der Bourgeoisie war,
die ihre Interessen der ökonomischen Ausbeutung der Kolonien als allgemeine
Interessen des Staates darstellen konnte.21 Der Einsetzung staatlicher Herrschaft
gingen dabei zumeist lang andauernde Handelsbeziehungen mit den Kolonien
voraus. Die East India Trade Company erscheint aus dieser Perspektive z.B. als
der erste transnationale Konzern.22 In Deutschland hält sich die Behauptung, dass
der deutsche Kolonialismus erst spät im 19. Jahrhundert begonnen hätte. Doch
deutsche Handelshäuser wie die Fugger23 begannen bereits ab dem 16. Jahrhun-
dert, ihren Einfluss in den Kolonien zu festigen. Deutsche Unternehmer_innen
waren oft Teilnehmer_innen an Handelsreisen in die Kolonien, brachten Kolo-

2.

18 Fitzpatrick (Fn. 4), S. 77.
19 Ebd., S. 109 f.
20 Anghie, Die Evolution des Völkerrechts: Koloniale und postkoloniale Realitäten, Kritische Justiz

1/2009, S. 55.
21 Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München 1986, S. 317.
22 Castro Varela/Dhawan (Fn. 8), S. 12; Roy misst der Verwicklung von Unternehmen in die Kolonisie-

rung eine herausgehobene Stellung zu: „The role played by companies in the colonial game remains a
key feature in this era of postcolonialism.“; vgl. Roy, Postcolonial Theory and Law: A Critical
Introduction, Adelaide Law Review No. 29 2008, S. 332.

23 Vgl. Kellenbenz, Die Fugger in Spanien und Portugal bis 1560, München 1990.

135

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


nialwaren in die deutschen Staaten mit und knüpften weltweite Netzwerke für
ihre unternehmerischen Interessen. Die neu entstehende Privatwirtschaft war
ebenso an der Aufteilung des Landes in den Kolonien beteiligt und stützte die
allgemeine Rechtsauffassung, dass die Kolonien als besitzloses Land in das Ei-
gentum der Kolonialmächte überführt werden könnten.
Die starke Einflussnahme privatwirtschaftlicher Akteure ist im Hinblick auf die
Analyse des Rechts in vielerlei Hinsicht relevant. Erstens weist die grundlegende
Konzeption der Menschenrechte einen deutlichen Mangel auf. Diese wurden
historisch als Abwehrrechte gegen den Staat konstruiert, ausgehend von der
Auffassung, dass Menschenrechte vornehmlich durch Staatsapparate verletzt und
beschränkt werden. Eine Einbeziehung privat-kapitalistischer Akteure in das
Setting des Kolonialismus zeigt vielmehr die deutliche Gefahr, die von der pri-
vaten Sphäre für die Einhaltung der Menschenrechte ausgeht. Eine daran an-
schließende Menschenrechtspolitik müsste die Bindung privater Akteure an
Grund- und Menschenrechte zur Folge haben. Es ist nicht verwunderlich, dass
die Herero u.a. gegen die Deutsche Bank und die Terex-Corporation klagten und
Entschädigungszahlungen forderten. Eine Kontinuität kapitalistischer Interes-
sen in der nunmehr postkolonialen Konstellation zeigt sich beispielhaft bei dem
aktuellen „Land Grabbing“ transnationaler Konzerne, die mit Privatkapital Li-
zenzen für riesige Landflächen in den ehemaligen Kolonien aufkaufen.24

Zweitens stellt sich die Frage, ob die Kolonisierung auch auf die Kolonialmächte
selbst Rückwirkungen hatte. Ist es Zufall, dass John Locke in seinen Second
Treatises of Government der naturrechtlichen Begründung der Eigentumsfrage
einen so bedeutsamen Raum zugesteht, während er zeitgleich die Sklaverei legi-
timierte und Teilhaber der Royal African Company, einer Handelskompanie für
britischen Handel in Westafrika und -indien, war? Es wäre Aufgabe einer post-
kolonialen Rechtstheorie zu untersuchen, wie die Konzeptionen des Privatei-
gentums, die sich in der Kolonisierung entfalteten, das Rechtsdenken über Pri-
vateigentum in den europäischen Gesellschaften beeinflusste.25 Die Vermutung
liegt nahe, dass die heutige rechtliche Ausgestaltung des Privateigentums ihre
Wurzeln in den Anfängen der Kolonisierung hatte. Auch heute ist dieses Recht
Vehikel kapitalistischer Politiken: „(...) the right to private property, and all that
goes along with it, is central to the discourse of human rights.“26

Der durch den Film „Tambièn la Illuvia (dt. Und dann der Regen)“27 auch in
Europa bekannt gewordene Wasserkrieg in Cochabamba (Bolivien) zeigt, wie
Unternehmen heute im globalen Süden die ökonomische Ausbeutung – abgesi-
chert durch das Recht – weitertreiben. Durch die Privatisierung der Wasserver-
sorgung konnte die Gesellschaft Aguas de Tunari, an der auch Unternehmen wie
Bechtel oder Edison beteiligt sind, den Wasserpreis innerhalb kürzester Zeit ver-
dreifachen. Ein Generalstreik der ortsansässigen Bevölkerung sowie die Verhän-
gung des Kriegsrechts waren die Folge. Doch nicht nur die direkte ökonomische
Ausbeutung steht im Fokus aktueller Kämpfe im Völkerrecht. Der European
Council for Constitutional and Human Rights (ECCHR) klagt beispielsweise

24 Schacherreiter (Fn. 3), S. 137; Prien, Landgrabbing – Symptom einer postneoliberalen Rechtsordnung?,
juridikum 04/2010, S. 425-435.

25 Einen ersten Versuch lieferte hierfür Martti Koskenniemi während seiner Frankfurt Lectures vom 9.
bis 10. Mai 2011 (http://www.normativeorders.net/de/component/content/article/48-frankfurt-lec-
tures/917-frankfurt-lecture-v-martti-koskenniemi, letzter Aufruf 12. März 2012); siehe zudem MacPh-
erson, Die politische Theorie des Besitzindividualismus, Frankfurt am Main 1973.

26 Chimni, Third World Approaches to International Law: A Manifesto, International Community Law
Review, No. 8 2006, S. 11.

27 http://www.tambienlalluvia.com/, letzter Aufruf 12. März 2012.

136

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


derzeit in der Schweiz gegen den Konzern Nestlè.28 Dem auch in Kolumbien
aktiven Konzern wird vorgeworfen, die Ermordung des Gewerkschafters Lu-
ciano Romero, der in der Nestlè-Tochter Cicolac gearbeitet hat, fahrlässig nicht
verhindert zu haben. Romero wurde durch Paramilitärs ermordet, die von Ci-
colac Zahlungen erhalten hatten.29

Die noch lange nicht abgeschlossene Aufzählung an Beispielen zeigt: Transna-
tionale Unternehmen profitieren von einem internationalen Rechtssystem, das
strukturell Eigentumsrechte von privaten Akteuren aus dem globalen Norden
stärker schützt als die Grundversorgung der Bevölkerung im globalen Süden.
Dass Unternehmen dann noch – direkt wie indirekt – an der Unterdrückung von
politischem Widerstand gegen diese Politiken und sogar Ermordungen an Ge-
werkschafter_innen beteiligt sind, macht deutlich, wie wichtig eine Grundrechts-
bindung von privaten Akteuren für ein Menschenrechtssystem ist, das seinen
Namen auch verdienen soll.

Souveränität als Absicherung kolonialer Herrschaft

Ein bereits angesprochenes rechtliches Konzept, welches durch die Kolonisie-
rung eine hervorgehobene Rolle im heutigen Völkerrecht einnimmt, ist die Sou-
veränität von Nationalstaaten und ihre damit einhergehende Immunität. Die his-
torische Genese des Völkerrechts als Selbstbestimmungsrecht der Nationen fällt
in eine Phase der Weltgeschichte, in der gerade für die Kolonien das Recht auf
Souveränität strukturell ausgeschlossen wurde. Auf der Berliner Afrika-Konfe-
renz von 1884 bis 1885 wurde Souveränität in den Artikeln 34 und 35 des Ab-
schlussdokuments als ein vornehmliches Recht europäischer Staaten konzi-
piert.30 Für die Kolonialstaaten wurde indes eine neue Form der Machtsicherung
institutionalisiert. Waren die Kolonien vormals direkt durch die Kolonialmächte
beherrscht, indem die Kolonialmächte die zentralen Hoheitsfunktionen ausüb-
ten, trat nun das Konzept des „informal empire“ hervor. Dem ehemaligen Ko-
lonialstaat wurde zwar eine formale Selbstbestimmung zugestanden, doch die
Kolonialmacht behielt gerade in wesentlichen ökonomischen und außenpoliti-
schen Fragen Privilegien, die de facto die Unabhängigkeit des Kolonialstaates
unterliefen. So konnten die Kolonialmächte auch weiterhin Sklaverei betreiben,
obwohl diese nach ihren eigenen Gesetzen rechtswidrig war. Der finnische Völ-
kerrechtler Martti Koskeniemmi stellt hierzu fest, dass bei dem britischen Pro-
tektorat Bechuanaland die hoheitlichen Befugnisse zwar in den Händen der Bri-
ten verblieben seien, das Protektorat aber aufgrund der fehlenden rechtlichen
Annexion aus der Perspektive des britischen Rechts kein britisches Territorium
gewesen sei. Britisches Recht hätte keine Anwendung gefunden und die Sklaverei
so weiter fortgesetzt werden können.31 Die materielle Realität findet keine Ab-
bildung in der rechtlichen Kodifizierung. Wo kein Vertragsschluss, da auch kein
geltendes Recht. Andere Kolonialmächte nutzen je spezifische Abkommen oder
Verträge, um die nun „unabhängigen“ Staaten an sich zu binden. Souveränität
war in der Kolonisierung daher oft Ausgangspunkt für die Institutionalisierung
rechtlicher Regime, bei der die Kolonien in einem rechtlosen Zustand gehalten
wurden.

3.

28 http://www.ecchr.de/index.php/nestle.html, letzter Aufruf 12. März 2012.
29 Für den Hintergrund des Falles siehe: Keppeler, Die Ermordung des Gewerkschafters Luciano Romero,

Die Wochenzeitung (Woz), Nr. 10/2012.
30 Koskeniemmi (Fn. 4), S. 126.
31 Ebd., S. 125.

137

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


Konzepte von Souveränität waren stets umkämpfte rechtliche Terrains. Koske-
niemmi macht darauf aufmerksam, dass gerade das Völkerrecht keinen monoli-
thischen Block darstellt, sondern von den jeweiligen Interpretationen durch die
Politik und Rechtswissenschaft abhängig war. Deswegen stellt er im Hinblick
auf das konflikthafte Verhältnis zwischen Souveränität und humanitären Inter-
ventionen fest: „Nicht das Recht hat Schiffbruch erlitten. Nur einige Interpre-
tationen.“32 Ein Rechtsnihilismus liegt Koskeniemmi dennoch fern. Bezogen auf
das Völkerrecht spricht er von einer „culture of formalism“, die gerade gewisse
Eigenlogiken des Rechts in sich trage, um sich gegenüber außerrechtlichen Sys-
temen zu immunisieren. „In this way, formalism projects the universal
community as a standard – but always as an unachived one.“33

Die Universalisierung des Völkerrechts ist kein abgeschlossenes Projekt, sondern
ein stetiger rechtspolitischer Kampf. Auch wenn es einer kapitalistischen Logik
nicht vollends zuwider laufen kann, so wäre es Aufgabe der heutigen Rechts-
wissenschaft, Konzepte von Souveränität neu zu denken. Noch immer fehlt eine
überzeugende Konzeption des Völkerrechts, die Menschenrechtsverbrechen ef-
fektiv verfolgt und deren Durchsetzung ohne Implikation machtpolitischer In-
teressen justiziabel macht. Die aktuelle Situation in Syrien und im Iran, wo tau-
sende von Menschen autoritären Regimen zum Opfer fallen, ist hierfür paradig-
matisch. Ein Baustein bestünde in der bereits von Hans Kelsen formulierten
Forderung nach subjektiven Rechten im Völkerrecht, sprich: einer „unmittelba-
rer Berechtigung und Verpflichtung der Individuen.“34 Eine dezentrale gericht-
liche Implementierung von Menschenrechten könnte ein Vehikel sein, um Dik-
taturen und menschenrechtswidrigen Praktiken durch demokratische Staaten
gleichermaßen beizukommen. Gleichwohl hat der Internationale Gerichtshof
(IGH) mit seinem jüngsten Urteil Deutschland v. Italien35 das Konzept der Staa-
tenimmunität prozessrechtlich verabsolutiert. Somit bleiben nicht nur die Nazi-
Verbrechen ungesühnt, sondern auch die Ansprüche von (neo-)kolonialen Per-
sonengruppen, die ihre erlittenen Schäden gegen die ehemaligen Kolonialstaaten
juristisch erkämpfen wollen.

Postkoloniales Verfassungsrecht

In der Rechtswissenschaft nimmt die Rechtsvergleichung eine stetig steigende
Bedeutung an. Traditionelle Rechtsvergleichung wählt ihren Vergleichsmaßstab
dabei oft willkürlich und rein aus dogmatischen Gesichtspunkten. Eine kritische
Rechtsvergleichung legt hingegen besonderen Wert auf eine Untersuchung der
historisch-gesellschaftspolitischen Kräfteverhältnisse, die zu der Ausformung
des jeweiligen Verfassungsprojekts geführt haben. Eine solche Perspektive blickt
gewissermaßen hinter den Verfassungstext und entschlüsselt die nicht kodifi-
zierte Geschichte, die eine Verfassung lebendig werden lässt. Für die Analyse
postkolonialer Verfassungen ist die Einbeziehung der Wechselwirkung zwischen
dem Verfassungsprojekt und der kolonialen Vergangenheit zentral. Im Zuge so-
genannter „legal transplants“36 werden Rechtskonzepte und –strukturen von ei-
ner Verfassung in die nächste transformiert und unterlaufen spezifische Verän-

4.

32 Interview in der ZEIT, 9.12.2004.
33 Koskeniemmi (Fn. 4), S. 508.
34 Kelsen, Reine Rechtslehre, Tübingen 2008 (1. Studienauflage 1934), S. 143.
35 Vgl IGH vom 3.2.2012 (http://www.icj-cij.org/docket/files/143/16883.pdfhttp://www.icj-cij.org/do-

cket/files/143/16883.pdf, letzter Aufruf 20.2.2012).
36 Vgl. Watson, Legal Transplants: An Approach to Comparative Law, Edinburg 1974.

138

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


derungen. Postkoloniale Verfassungen stellen dabei stets einen Bruch und eine
Kontinuität kolonialen Verfassungsrechts dar.37

Die erste haitianische Verfassung von 1805 orientierte sich in vielerlei Hinsicht
an der französischen Vorlage aus 1791. Anstatt der französischen „Liberté“ pos-
tulierte die haitianische Verfassung in Artikel 1 die Abschaffung der Sklaverei als
Ausgang aus der Unfreiheit. Artikel 3 rekurrierte demgegenüber auf die
„Fraternité“: „The Citizens of Hayti are brothers at home; equality in the eyes
of the law is incontestably acknowledged (...)“. Das Konzept der Gleichheit
stellte sich hingegen als widersprüchliches dar: Auf der einen Seite wurde dieses
durch Artikel 4 universell gewährleistet („The law is the same to all, whether it
punishes, or whether it protects“), auf der anderen Seite wurde die Gleichheit der
ehemaligen Kolonialmacht durch Artikel 12 verwehrt („No whiteman of
whatever nation he may be, shall put his food on this territory with the title of
master or proprietor, neither shall he in future acquire any property therein.“).
Das haitianische Verfassungsprojekt war damit zugleich Ausdruck der Tradition
französischer Aufklärung als auch Abwehr gegenüber der französischen Kolo-
nialmacht.
Im Rahmen der Dekolonisierung erklärten zahlreiche ehemalige Kolonialstaaten
ihre Unabhängigkeit. Damit einher gingen Verfassungsprojekte, die den schwie-
rigen Weg der rechtlichen Kodifizierung in der postkolonialen Konstellation be-
schritten. Nach der Dekolonisierung fehlte es den neu geschaffenen Staaten oft
an einer nationenbildenden Identität. Die willkürlichen Grenzziehungen der
Kolonialmächte hatten ethnische, religiöse und regionale Gruppen zusammen
gebracht, die oft keinerlei Sprache oder Kultur verband. Anstatt jedoch das Na-
tionalbewusstsein stets als konstruierte politische Entität anzusehen,38 verband
die neue Gemeinschaft die Erfahrung gemeinsam geteilter Unterdrückung durch
die Kolonialmächte.39

Gerade in Lateinamerika begannen in den 1980er Jahren Staaten wie Brasilien,
progressive rechtspolitische Verfassungsprojekte umzusetzen. Die brasilianische
Verfassung von 1988 erhielt ihre Prägung durch die Kolonialgeschichte der por-
tugiesischen Okkupation und einem darauffolgenden Wechselspiel zwischen
Regierungsformen der Demokratie und Militärdiktatur.
Als Anleihe von der portugiesischen Verfassung findet sich in dem brasiliani-
schen Text das Zusammenwirken einer liberalen und sozialen Grundrechtstheo-
rie.40 Die wechselvolle Geschichte Brasiliens schlägt sich in einem sehr umfang-
reichen und in sich abgeschlossenen Grundrechtskatalog nieder, der für exeku-
tive Korrekturen seitens des Gesetzgebers oder richterliche Rechtsfortbildung
nur wenig Raum lässt. Der Detailreichtum der brasilianischen Verfassung drückt
sich in umfangreichen sozialen Rechten, speziell im Arbeitnehmer_innenrecht
und Sozialrecht aus.
Die progressive Verfassungspolitik Lateinamerikas wurde durch neoliberale In-
terventionen während der 1990er Jahre unterbrochen, erlebt aber derzeit im Zuge
des Nuevo Constitucionalismo z.B. in Bolivien und Ecuador eine Renaissance.
Die Grundrechtskataloge der neuen Verfassungen zeichnen sich durch eine Aus-
weitung sozialer Rechte und einer Demokratisierung der Wirtschaft, z.B. der
Kommunalisierung öffentlicher Angelegenheiten aus.41 Im Gegensatz zu frühe-

37 Baxi, Postcolonial Legality, in: Ray/Schwarz (Hrsg.), A Companion to Postcolonial Studies, Victoria
2004, S. 543.

38 Vgl. Anderson, Die Erfindung der Nation, Frankfurt am Main 2005.
39 Anghie (Fn. 4), S. 215.
40 Canotilho/Moreira, Fundamentos da Constituticào, Coimbra 1991, S. 100.
41 Fechner, Die Bolivarianische Alternative, Forum Recht 02/2010, S. 50.

139

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


ren Verfassungsprojekten arbeiten die lateinamerikanischen Staaten im Rahmen
der ALBA (Bolivarianische Allianz für Amerika) auch über den Nationalstaat
hinaus zusammen, um ein gegenhegemoniales Projekt des „Sozialismus im 21.
Jahrhundert“ zu etablieren.42 Bemerkenswert ist die konsequente Implementie-
rung des UN-Sozialpaktes in die ALBA, darunter das Recht auf Arbeit (Art. 6)
oder auf Ernährung (Art. 11). Eine postkoloniale Analyse von Verfassungspro-
jekten untersucht die Transplantationen aus den Verfassungen der ehemaligen
Kolonialmacht und liest die neuen Verfassungsprojekte im Kontext und als Re-
aktion auf die gesellschaftlichen Kräfteverhältnisse im postkolonialen Staat.43

Der Kampf um Menschenrechte

Der universelle Anspruch von Menschenrechten stellt eine der strittigsten De-
batten postkolonialer Theorie dar. Aus einer postkolonialen Perspektive wird
den Menschenrechten ein missionarisches Projekt unterstellt. Die Grundkon-
zeption der Menschenrechte sei die Rechtssubjektivität von „weißen, besitzen-
den Männern“, und eine Übertragbarkeit auf die Staaten und Menschen im glo-
balen Süden ginge daher mit einer Rekolonialisierung einher. Gerade im Zeitalter
des Neoliberalismus hätten sich die Menschenrechte mit der Politik des Marktes
verbrüdert: „Because we produce abundantly and have so many human rights in
the West, we must find markets to export them.“44

Im Zuge der Interventionen in der Post-9/11-Ära durch die USA in Afghanistan
und dem Irak wurde nicht nur in der akademischen Debatte, sondern auch in der
Friedensbewegung eine Kritik an den Menschenrechten deutlich. Es wurde un-
terstellt, dass Menschenrechte instrumentalisiert wurden, um angebliche ökono-
mische Interessen der Bush-Administration durchzusetzen.45 Damit einherge-
hend wäre auch der Feminismus für die „falschen“ Motive benutzt worden. Die
Rettung der unterdrückten Frauen, speziell in der arabischen Welt, sei nicht aus
der Unterstützung für die Politik des Feminismus erwachsen, sondern stelle ei-
nen Ausdruck einer paternalistischen Mission dar, bei der Frauen in eine Opfer-
rolle gezwängt würden. Diese Kritik lässt sich mit Spivaks Satz „Weiße Männer
retten braune Frauen vor braunen Männern“46 ausdrücken. Paradigmatisch hier-
für war die mediale Inszenierung, als afghanische Frauen vor laufenden Fern-
sehkameras ihre Schleier vom Kopf rissen.
Eine solche Rechtskritik hat ihre Wurzeln zumeist in dem großen Einfluss post-
moderner Theorie in den postkolonialen Studien. Ein Rechtsnihilismus ist nicht
selten die Folge dieser Haltung. Es soll nicht in Abrede gestellt werden, dass das
Recht auch heute für politische Hegemonialansprüche genutzt wird. Doch hat
Susanne Baer in ihrer Auseinandersetzung mit Judith Butler die unterkomplexe
Darstellung postmoderner Rechtstheorie betont. Baer kritisiert, dass mit dem
Abschied vom Recht zugleich ein Abschied von „vielen Formen des Schutzes vor
Gewalt und Diskriminierung“47 einher gehe. Sie weist daraufhin, dass die Nut-

5.

42 Ebd., S. 51.
43 Siehe hierzu auch den Beitrag von Sousa Santos in diesem Heft.
44 Douzinas, Human Rights and Empire: The Political Philosophy of Cosmopolitanism, London 2007,

S. 32.
45 Vgl. Schirmer, Menschenrechte und Gewaltverbot im Völkerrecht, 2001 (http://www.ag-friedensfor-

schung.de/themen/Interventionen/schirmer.html, letzter Aufruf 29.1.2012).
46 Spivak, Can the Subaltern Speak?, Wien 2008, S. 78.
47 Baer, Inexcitable Speech. Zum Rechtsverständnis postmoderner feministischer Positionen am Beispiel

Judith Butlers, in: Hornscheidt/Jähnert (Hrsg.) Kritische Differenzen – geteilte Perspektiven, S. 236;
hierbei sei angemerkt, dass die Aufnahme dekonstruktivistischer Theorien in die Critical Legal Studies
(CLS) zu einer Entradikalisierung und Revitalisierung von Naturrechtsprinzipien in selbigen geführt
hatten, vgl. Oberkofler, Kritische Ansätze im amerikanischen Rechtsdenken, in: UTOPIE kreativ, H.
132 (2001), S. 930 ff.

140

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


zung des Rechts eine Kritik seiner Herrschaftsstrukturen mit einschließen könne
und dennoch das Recht als Gegengewicht zu Regierung und Gesetzgebung fun-
giere.48 Statt das Recht aufzugeben, schlägt Baer die Erzeugung von Rechtstrou-
ble vor:

„Rechtstrouble wäre das Unbehagen, das durch die subversiv veränderne Wieder-
holung der juristischen Konstruktionsprozesse erzeugt werden kann. Rechtstrouble
können RichterInnen verursachen, die ein abweichendes Urteil in unterster Instanz
fällen (…). Rechtstrouble lässt sich von Anwältinnen und Bürgerinnen auslösen, die
schlicht einklagen, was es eigentlich im traditionellen, regelmäßig dominanten und
diskriminierenden Diskurs noch nicht gibt.“49

Eine postkoloniale Rechtswissenschaft sollte nicht den verkürzten Rechtsnihi-
lismus postmoderner Theorie übernehmen. In der Tradition der Critical Legal
Studies ist eine Ideologiekritik des Rechts vonnöten, doch liegen die Baustellen,
gerade im Hinblick auf die Kontinuitäten neokolonialer Politik, in einer eman-
zipatorischen Ausgestaltung der Menschenrechte. „Instead of giving up on the
human rights discourse, the point is to insist on the fulfillment of its
promise.“50

Ein Rechtstroubling im Sinne einer kritischen postkolonialen Rechtswissen-
schaft könnte bedeuten, die Exterritorialisierung der Menschenrechte einzufor-
dern. Das europäische Grenzregime ist ein Produkt „kolonialer Genealogien und
Verzweigungen in der kapitalistischen Produktionsweise“.51 Im derzeitigen Set-
ting des Migrations- und Flüchtlingsrechts werden hingegen Migrant_innen ge-
geneinander ausgespielt, indem es auf der einen Seite einen zwar existierenden,
aber schwachen Schutz für asylberechtigte Flüchtlinge schafft, andererseits die
sogenannten „Wirtschaftsflüchtlinge“ rechtlos im Mittelmeer zurücklässt. Aus
der Kolonialisierung lernen, hieße hier auf die endgültige Durchsetzung der
Menschenrechte als universales Prinzip, d.h. als für alle geltendes und bindendes
Prinzip, im Mittelmeerraum und an den osteuropäischen Grenzen Europas zu
drängen.

Die feministische Frage im postkolonialen Recht

Eine oft wiederholte Kritik an postkolonialer Theorie besteht in dem Ausblenden
der Geschlechterfrage.52 Das Beispiel eines indischen Rechtsfalls aus den 1980er
Jahren verdeutlicht das schwierige Verhältnis der Analyse von Geschlechterver-
hältnissen in der postkolonialen Konstellation. Artikel 44 der indischen Verfas-
sung proklamiert die Einführung eines einheitlichen Zivilgesetzbuches (UCC).
Dennoch ist Indien bis heute ein rechtspluralistischer Staat, der kulturellen und
religiösen Gruppen eigene Rechte im Zivilrecht, z.B. bei der Eheschließung oder
im Erbrecht, zugesteht. Ausgangspunkt hierfür war die britische Kolonialzeit, in
welcher die East India Trading Company unter ihrem Vorsitzenden Warren
Hastings ihren Einfluss durch Kompromisse an die indischen Religionsgruppen
zu sichern suchte. Während der öffentliche Bereich des Rechtssystems säkulari-
siert und unter die hoheitlichen Befugnisse der Briten gestellt wurde, überließ

6.

48 Ebd., S. 240; für eine ebenfalls die Eigenlogik des Rechts betonende Perspektive, vgl. Buckel, Subjekti-
vierung und Kohäsion, 2007.

49 Ebd., S. 250.
50 Buckel/Wissel, State Project Europe: The Transformation of the European Border Regime and the

Production of Bare Life, International Political Sociology, 4 (2010), S. 46.
51 Gutièrrez, Das postkoloniale Europa dekonstruieren. Zu Prekarisierung, Migration und Arbeit in der

EU, in: Widerspruch, H. 48 (2005), S. 71.
52 Castro Varela/Dhawan (Fn. 8), S. 122.

141

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


man weite Teile des Zivilrechts religiösen Gruppen.53 Nach der Unabhängig-
keitserklärung Indiens erwog man zwar die Einführung eines einheitlichen Zi-
vilrechts, doch gerade die Muslime befürchteten eine gesellschaftliche Margina-
lisierung gegenüber den starken hinduistischen Gruppen. So entstand ein spezi-
fischer indischer Säkularismus postkolonialer Prägung, der gruppenspezifische
Rechte trotz der klaren Trennung zwischen Religion und Recht institutionali-
sierte.54

Im Jahre 1985 erließ der indische Supreme Court ein skandalträchtiges Urteil vor
dem Hintergrund des rechtspluralistischen Regimes.55 Die 62 Jahre alte Muslima
Shah Bano Begum hatte sich von ihrem Mann getrennt und forderte unter Be-
rufung auf Artikel 125 des indischen Strafprozessrechts Unterhalt. Gegen diese
Forderung klagte ihr Mann vor dem Supreme Court, da er schon Unterhalt ge-
mäß des muslimischen Rechts gezahlt hätte. Im muslimischen Recht gibt es nach
der Scheidung eine dreimonatige Phase namens iddat, in welcher der Ehemann
unterhaltspflichtig ist. Nach Ablauf dieser Phase wird die Verantwortung über
den Lebensunterhalt der Frau auf ihre Eltern, Kinder oder andere Familienan-
gehörige übertragen.56 Der ausschließlich von Hindus besetzte Supreme Court
entschied in seinem Urteil hingegen, dass Shah Bano weiterhin Anspruch auf
Unterhalt hätte. Die Gründe hierfür suchte das Gericht u.a. in einer Interpreta-
tion des Koran und erklärte seine Auslegung als rechtsverbindlich für alle Mus-
lime. Auf das Urteil folgten massive Proteste seitens muslimischer Organisatio-
nen, und der indische Staat fiel in eine tiefe politische Krise. Am Ende sah sich
das Kabinett unter Rajiv Gandhi dazu gezwungen, mit dem Erlass des Muslim
Women (Protection on Divorce) Act (MWPRDA) muslimische Frauen von den
Bestimmungen der indischen Strafprozessordnung auszuschließen. Der große
Druck seitens der muslimischen Community führte schließlich auch dazu, dass
Shah Bano ihre Klage auf Unterhalt zurücknahm und das muslimische Recht
anerkannte. Erst im Jahre 2001 entschied der Supreme Court erneut, dass mus-
limische Frauen einen Anspruch auf Unterhalt hätten und umging dabei die ge-
setzlichen Bestimmungen des MWPRDA.57 Die Folgen des Urteils sind hingegen
marginal, da gerade unterinstanzliche Gerichte die neue Rechtsprechung des Su-
preme Court weitestgehend vernachlässigen.
Der Shah Bano-Fall verdeutlicht, wie die Kontinuität von kolonialen Politiken
bis heute die Geschlechterverhältnisse in den ehemaligen Kolonialstaaten beein-
flusst. Postkoloniale Staaten stehen stets vor dem Problem, nach der Unabhän-
gigkeit die Machtverhältnisse in der Gesellschaft neu auszuhandeln, wobei Re-
likte kolonialer Politik in den neuen Staat integriert werden. Douzinas und Geary
interpretieren dies als den Versuch, eine neue soziale Ordnung zu institutiona-
lisieren, die jedoch aus den Fundamenten einer kolonialisierten Gesellschaft er-
wächst.58 Die Kolonialstaaten exportierten zwar ihren spezifischen Säkularismus
als Staatszielbestimmung in die Kolonien, der die Religion jedoch nicht abschafft,
sondern privatisiert und zudem durch gruppenspezifische Rechte weiterhin ju-
ristisch schützt. In den ehemaligen Kolonien tauchen dabei Konflikte auf, die
aufgrund anderer gesellschaftlicher Kräfteverhältnisse in den Kolonialstaaten
nicht zutage treten. Der postkoloniale Staat agiert vor diesem Hintergrund stra-

53 Brass, Ethnicity and Nationalism: Theory and Comparison, New Delhi 1991, S. 91.
54 Menski, The Uniform Civil Code Debate in Indian Law: New Developments and Changing Agenda,

German Law Journal, No. 9 (2008), S. 230.
55 Vgl. Mohammad Ahmed Khan v. Shah Bano Begum, AIR 1985 SC 945.
56 Pathak/Rajan, Shahbano, Signs: Journal of Women in Culture and Society, Vol. 14 No. 3 (1989), S. 561.
57 Danial Latifi v. Union of India, 2001 (7) SCC 740.
58 Douzinas/Geary, Critical Jurisprudence. The Political Philosophy of Justice, Oxford/Portland 2005,

S. 302.

142

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131


tegisch bzw. listig mit einem Rückzug aus der privaten Sphäre und lässt dabei
sowohl religiöse als auch patriarchale Verhältnisse unangetastet,59 weswegen be-
sonders die kolonisierte Frau innerhalb dieses widersprüchlichen Rechtsverhält-
nisses entrechtet wird. Spivak schreibt, wenn die Subalternen im Kontext kolo-
nialer Produktion keine Geschichte haben und nicht sprechen können, dann ist
die Subalterne als Frau sogar noch tiefer in den Schatten gedrängt.60 Postkoloniale
Rechtsanalysen stehen vor der Herausforderung, diese undurchsichtigen justi-
ziellen Ensembles zu dechiffrieren und die je spezifischen Herrschaftsverhält-
nisse sichtbar zu machen, unter Einschluss der Offenlegung des kolonialen Erbes.

Fazit

Schon oft verschwieg die Rechtswissenschaft ihre Verstrickung mit politischen
und ökonomischen Herrschaftsverhältnissen. Kritische Theorien haben hinge-
gen darauf gedrängt, dass das Recht als Terrain divergierender Interessen und
Kämpfe wahrgenommen wird. Menschenrechte waren niemals natur-, geschwei-
ge denn gottgegeben, sondern mussten Autoritäten abgerungen werden. Über
das Recht war damit zugleich ein Raum eröffnet, um gegenhegemoniale Logiken
in die Apparate einzuschreiben. Es wäre fatal, würde die Rechtswissenschaft im
Kontext einer Transnationalisierung des Rechts dessen koloniale Strukturen ver-
kennen. Die autoritäre Ausbildung von Jurist_innen und die ebenso autoritäre
Wissensproduktion neigt zwar dazu, mit der „herrschenden Meinung“ aktuelle
Kämpfe um Landenteignungen, Patente oder Entschädigungszahlungen im Kon-
text postkolonialer Konflikte zu legitimieren. In Deutschland werden diese ko-
lonialen Kontinuitäten aktuell in den Hamburger Piratenprozessen deutlich.
Dort wird seitens der Staatsanwaltschaft das herrschaftspolitische Setting zwi-
schen Somalia und Deutschland ausgeblendet.61 Gerade deshalb wäre eine über
ihr koloniales Erbe informierte Rechtswissenschaft umso nötiger, um das Ver-
sprechen des Rechts nach Freiheit, Gleichheit und Emanzipation im 21. Jahr-
hundert für alle Gesellschaften und Menschen der Welt einzufordern.

II.

59 Randeria (Fn. 3), S. 234 f.
60 Spivak (Fn. 46), S. 57.
61 Schwarzer, Imperiales Theater in Überlange, Jungle World Nr. 3 2012.

143

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 10:07:58. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0023-4834-2012-2-131

