
1. Einleitung 

Die Jahrhundertwende war eine Zeit des Umschwungs und der Reformen. Zu der mo
dernen politischen und gesellschaftlichen Reformbewegung um 1900 zählte laut Hed
wig Richter auch die Frauenbewegung.1 Mit ihren politischen Ambitionen setzte sie sich 
im Rahmen der Massenpolitisierung im Kaiserreich unter anderem für das Frauenwahl
recht ein, das die Weimarer Verfassung 1919 verwirklichte. Auch Ute Planert nimmt die 
Frauenbewegung als Reformbewegung wahr, die über sich selbst hinaus gesellschaftlich 
wirksam war.2 Die organisierte antifeministische Reaktion im Kaiserreich sei ein Beweis 
dafür, dass die Bewegung auch außerhalb der zahlreichen Frauenvereine wahrgenom
men und rezipiert wurde. 

Planerts Ansatz zur Untersuchung der antifeministischen Stimmen in der Gesell
schaft der Kaiserzeit entspricht Vincent Streichhahns Vorgehensweise. Er hebt hervor, 
wie heterogen die Frauenbewegung im Kaiserreich war und schreibt von der Emanzi
pation »jenseits der bürgerlichen Frauenvereine«3. Meint er vor allem die proletarische 
Frauenbewegung, so ist doch auch die weibliche Emanzipation in den anderen der zahl
reichen Reformvereine Teil der heterogenen, wenn auch nicht expliziten Frauenbewe
gung. Oder sie spiegelt zumindest deren Wirkung im gesellschaftlichen Transformati
onsprozess zu einer industrialisierten modernen Gesellschaft. 

Inmitten der fortschreitenden Industrialisierung formierten sich zahlreiche Re
formvereine wie der Bund Deutscher Frauenvereine als Dachverband der bürgerlichen 
Frauenvereine; doch auch andere Reformakteure gründeten Vereine. Einer dieser Ver
eine war der Deutsche Monistenbund (DMB), dessen Gründung 1906 sich in eine Reihe 

1 Vgl. hierzu und zum Folgenden Richter, Hedwig, Demokratie. Eine deutsche Affäre. Vom 18. Jahr
hundert bis zur Gegenwart, C. H. Beck: München 2023, S. 150f. 

2 Vgl. hierzu und zum Folgenden Planert, Ute, Wie reformfähig war das Kaiserreich? Ein westeuro
päischer Vergleich aus geschlechtergeschichtlicher Perspektive, in: Müller, Sven Oliver/Torp, Cor
nelius (Hgg.), Das Deutsche Kaiserreich in der Kontroverse, Vandenhoeck & Ruprecht: Göttingen 
2009, S. 165–184, hier S. 166. 

3 Streichhahn, Vincent/Günther, Jana, Wer war die Frauenbewegung im Kaiserreich – und wenn ja, 
wie viele? Ein Plädoyer für die Anerkennung und Erforschung des proletarischen Flügels der Bewe
gung, in: Zeitgeschichte-online, 23.07.2021, URL: https://zeitgeschichte-online.de/themen/wer-w 
ar-die-frauenbewegung-im-kaiserreich-und-wenn-ja-wie-viele [zuletzt aufgerufen: 30.11.2023]. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://zeitgeschichte-online.de/themen/wer-war-die-frauenbewegung-im-kaiserreich-und-wenn-ja-wie-viele
https://zeitgeschichte-online.de/themen/wer-war-die-frauenbewegung-im-kaiserreich-und-wenn-ja-wie-viele
https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://zeitgeschichte-online.de/themen/wer-war-die-frauenbewegung-im-kaiserreich-und-wenn-ja-wie-viele
https://zeitgeschichte-online.de/themen/wer-war-die-frauenbewegung-im-kaiserreich-und-wenn-ja-wie-viele


8 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

freidenkerischer Vereinsgründungen einreiht und der es sich zur Aufgabe machte, eine 
auf Naturwissenschaften beruhende Weltanschauung zu verbreiten.4 Der DMB gehörte 
der monistischen Säkularisierungsbewegung an und deshalb ist es besonders ertrag
reich, auch die Emanzipationsstrategien der Frauen im Bund zu betrachten, der explizit 
Teil der Modernisierungsbewegung aber nicht der Frauenbewegung war. So eröffnet 
sich ein erweiterter Blick auf weibliche Emanzipationswege in der Reformbewegung 
im Kaiserreich außerhalb der großen Vereine, die sich vorrangig für Frauenrechte 
einsetzten. 

Die individuellen Emanzipationsstrategien der Frauen sind Gegenstand dieser Ar
beit. Sie analysiert die einzelnen Handlungsspielräume, die die Frauen im Monisten
bund in ihrer theoretischen und praktischen Arbeit für den Bund aushandelten. Dabei 
betrachtet sie die Selbstkonstitution der Frauen und ihre individuellen Emanzipations
praktiken im DMB. 

In den Quellen aus dem Monistenbund und über den Monistenbund schrieben vor al
lem Frauen über die Rolle der Frauen im Monistenbund. In Anbetracht der Quellenlage 
und der Fragestellung lohnt es sich, einzelne Frauen im Umfeld des DMB zu betrachten, 
die sich besonders häufig in den monistischen Zeitschriften, ihren Briefen und anderen 
Zeitungsartikeln äußerten. Wie war das ›monistische‹ Bild der Frau? Gab es überhaupt 
ein einheitliches Frauenbild im Monistenbund und welche praktischen Handlungsop
tionen ergaben sich auf der Grundlage dieses Bilds im Umfeld des DMB? Wie sahen die 
Monistinnen sich selbst und in welchem Verhältnis stand das zu ihrer praktischen Ein
bindung in den Verein und zu ihrer Befreiung von geschlechtlich argumentierenden Rol
lenzuweisungen? 

1.1 Forschungsstand 

Die beiden zentralen thematischen Schwerpunkte der Arbeit liegen auf der weiblichen 
Emanzipationsgeschichte der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts und auf dem DMB. 

Unterschiedliche kulturhistorische Aspekte weiblicher Emanzipation wie die Rolle 
der Frauen im Sport und in der Literatur haben bereits Eingang in die historische For
schung gefunden.5 Die weibliche Emanzipation in der deutschen Reformbewegung war 
bisher jedoch kein Teil des historischen Diskurses. 

4 Vgl. Nöthlich, Rosemarie/Weber, Heiko/Hoßfeld, Uwe/Breidbach, Olaf/Krauße, Erika, Welt

bild oder Weltanschauung? Die Gründung und Entwicklung des Deutschen Monistenbun

des, in: Jahrbuch für Europäische Wissenschaftskultur, Bd. 3, Franz Steiner Verlag: Stutt
gart 2007, URL: https://www.researchgate.net/publication/279216561_Weltbild_oder_Weltansch 
auung_Die_Grundung_und_Entwicklung_des_Deutschen_Monistenbundes [zuletzt aufgerufen: 
16.10.2020], S. 19–67, hier S. 21–23 zum von Rosemarie Nöthlich beschriebenen »Spannungsfeld 
freigeistiger Reformbewegungen« (Ebd.). 

5 Vgl. Pfister, Gertrud, Frauen bei Deutschen Turnfesten. Zum Wandel der Geschlechterordnung in 
der Turnbewegung (Sportwissenschaft 30), Schorndorf: Köln 2000, S. 156–179 und Honegger, Clau
dia/Heintz, Bettina, Zum Strukturwandel weiblicher Widerstandsformen im 19. Jahrhundert, in: 
Dies. (Hgg.), Listen der Ohnmacht. Zur Sozialgeschichte weiblicher Widerstandsformen: Europäi
sche Verlagsanstalt: Frankfurt a.M. 1981, S. 7–68. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.researchgate.net/publication/279216561_Weltbild_oder_Weltanschauung_Die_Grundung_und_Entwicklung_des_Deutschen_Monistenbundes
https://www.researchgate.net/publication/279216561_Weltbild_oder_Weltanschauung_Die_Grundung_und_Entwicklung_des_Deutschen_Monistenbundes
https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.researchgate.net/publication/279216561_Weltbild_oder_Weltanschauung_Die_Grundung_und_Entwicklung_des_Deutschen_Monistenbundes
https://www.researchgate.net/publication/279216561_Weltbild_oder_Weltanschauung_Die_Grundung_und_Entwicklung_des_Deutschen_Monistenbundes


1. Einleitung 9 

In der historischen Forschung zur Frauenfrage um 1900 ist der Begriff der Emanzi
pation zentral und auch diese Arbeit beschäftigt sich mit der Emanzipation der Frauen 
im Monistenbund.6 Doch keine Forscherin und kein Forscher verwendet einen klar defi
nierten Emanzipationsbegriff und nur die wenigsten ForscherInnen thematisieren den 
Begriff an sich. Dennoch laden sie alle den Begriff Emanzipation inhaltlich auf. Alle Be
griffsnutzungen weisen eine Parallele auf: Immer hat die Emanzipation eine politische 
und eine soziale Dimension. 

Hedwig Richter, die in den letzten Jahren eine neue öffentlichkeitswirksame Dis
kussion um die Modernität des Kaiserreichs entfachte und die starke Frauenbewegung 
als Indiz für ein modernes Kaiserreich auffasst, verwendet im einleitenden Aufsatz zu 
ihrem Sammelband zum Frauenwahlrecht im europäischen Vergleich gemeinsam mit 
Kerstin Wolff nicht explizit die weibliche Emanzipation. Die beiden schreiben stattdes
sen von »weiblicher Ermächtigung«7 und argumentieren letztlich trotzdem, dass Frau
en sich das Wahlrecht und ihre rechtlich verankerte, körperliche »Souveränität«8 durch 
politische Betätigung selbstständig erkämpften. Somit ist für Richter und Wolff der Pro
zess, politische und soziale Partizipation zu erlangen, nicht mehr in politischen und fa
miliären Angelegenheiten vollkommen der Entscheidungsgewalt des Ehemanns zu un
terstehen, Emanzipation. 

Auch Angelika Schaser und Stefanie Schüler-Springorum fassen Emanzipation in 
ihrem Sammelband zur Emanzipation im Kaiserreich als Prozess auf: Die fortdauern
de Forderung nach politischer Teilhabe sei Emanzipation.9 Die rechtliche Gleichstellung 

6 Gisela Bock stellt in der Einleitung ihres Buchs zur Geschlechtergeschichte der Neuzeit die Fra
ge, ob die Frauengeschichte auf Grund der neueren Hinwendung zur Geschlechtergeschichte in 
der Geschichtswissenschaft überholt sei. Sie beantwortet die Frage mit nein. (Vgl. hierzu und zum 
Folgenden Bock, Gisela, Geschlechtergeschichten in der Neuzeit. Ideen, Politik, Praxis [Kritische 
Studien zur Geschichtswissenschaft 213], Vandenhoeck & Ruprecht: Göttingen/Bristol 2014, S. 10.) 
Zwar beschäftigt auch diese Arbeit sich scheinbar explizit mit der Frauengeschichte und nicht mit 
Geschlechtergeschichte, da die Kategorie Frau in expliziter Weise entscheidende Auswirkungen 
auf die Lebensgeschichte der untersuchten Bundesmitglieder hatte und das kulturell gewachse
ne ›Frauenbild‹ auch ihre Rolle im DMB bestimmte. Dennoch arbeitet die Arbeit wie auch die Ge
schlechtergeschichte mit der These, dass das ›Frauenbild‹ sich eben nicht aus einer natürlichen 
klaren Einteilung der Rollen von Mann und Frau konstituierte, sondern auch um die Jahrhundert
wende bereits aktiv durch Rollenzuschreibungen an biologische Frauen konstruiert wurde. Somit 
geht sie eher von dem geschlechtergeschichtlichen Grundsatz aus, dass Geschlechterzuschreibun
gen nur Zuweisungen sind und es keine klaren ›Frauenrollen‹ gibt, sondern fluide Rollenzuschrei
bungen. 

7 Richter, Hedwig/Wolff, Kerstin, Demokratiegeschichte als Frauengeschichte, in: Dies. (Hgg.), Frau
enwahlrecht. Demokratisierung der Demokratie in Deutschland und Europa, Hamburger Edition 
HIS Verlagsgesellschaft: Hamburg 2018, S. 7–32, hier S. 23. 

8 Ebd., S. 27. 
9 Schaser, Angelika/Schüler-Springorum, Stefanie, Einleitung. Liberalismus und Emanzipation. In- 

und Exklusionsprozesse im deutschen Liberalismus, in: Dies. (Hgg.), Liberalismus und Emanzipa

tion. In- und Exklsionsprozesse im Kaiserreich und in der Weimarer Republik, Franz Steiner Ver
lag: Stuttgart 2010, S. 9–22, hier S. 9. Schaser und Schüler-Springorum betonen hier allerdings wie 
Planert auch den gesellschaftlichen Gegenwind, dem sich die Frauenbewegung um 1900 ausge
setzt sah: Die Liberalen, die es sich zum Ziel gemacht hatten, individuelle Entwicklungschancen 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


10 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

sei die Vollendung der Emanzipation, wie sie am Beispiel der Judenemanzipation auf
zeigen.10 In einer Monografie definiert Schaser zwar nicht selbst den Begriff, doch be
schreibt sie, was Emanzipation für die bürgerliche Frauenbewegung um Helene Lan
ge und Gertrud Bäumer bedeutete: Sie umfasste nicht nur die rechtliche Gleichstellung 
der Frau zum Mann, sondern auch das gesellschaftliche Mitgestaltungsrecht, welches 
wiederum als politische Gleichbehandlung verstanden werden kann, jedoch über diese 
hinausgeht.11 Emanzipation sei für Lange die »umwälzende Einflussnahme der Frauen 
auf außerhäusliche Gebiete«12 gewesen. Auch Ute Planert definiert Emanzipation nicht 
ausdrücklich. Sie offenbart jedoch in ihrem vielzitierten Buch zum Antifeminismus im 
Kaiserreich, wenn sie die Forderungen der Frauenbewegung und ihrer GegnerInnen be
trachtet, dass Emanzipation für sie mit der Forderung nach Wahlrecht eine politische 
Dimension, mit der Forderung nach beruflicher Gleichberechtigung eine wirtschaftliche 
Dimension und mit der Forderung nach sozialer Gleichberechtigung in Familie und Ge
sellschaft um 1900 eine soziale Dimension hatte. Diese drei Ebenen sind auch die Haupt
definitionsmerkmale der Emanzipationsdefinition im Brockhaus und in Reinhart Ko
sellecks Geschichtlichen Grundbegriffen.13 Seit dem 18. Jahrhundert bezeichne der Be
griff somit gruppenspezifische Befreiungsvorgänge aus Abhängigkeitsverhältnissen im 
rechtlichen und politischen Sinn und deren gesellschaftliche Umsetzung. Barbara Vo
gel ist die einzige Autorin, die sich explizit auf vier Seiten in einem geschichtswissen
schaftlichen Artikel im einschlägigen Sammelband von Angelika Schaser und Stefanie 
Schüler-Springorum um eine Emanzipationsdefinition bemüht.14 Dabei kommt sie zu 
demselben Ergebnis wie diese Arbeit: Der Emanzipationsbegriff, der in der Frauenge
schichtsforschung für die Forderungen der Frauenbewegung um 1900 verwendet wird, 
kreist stets um den politisch-rechtlichen Gleichstellungsprozess der Geschlechter und dar
über hinaus – und hier zeige sich, wie vielschichtig der Begriff ist – zusätzlich um die 
anschließende gesellschaftliche Integration der Frauen, die darauf beruhe, inwiefern die 
Gesellschaft die rechtliche Gleichheit akzeptierte und umsetzte. Somit ist die politisch- 
rechtliche Begriffsdefinition zu eng; ich beziehe mich in meiner Arbeit auf einen wei
teren Emanzipationsbegriff, der auf individuelle Strategien der Reflexion von Rollenzu

zu verbessern, verstanden Frauen nicht als Individuen und schlossen sie deshalb nicht in ihre For
derungen ein. (Vgl. ebd., S. 17.) 

10 Vgl. ebd., S. 20. 
11 Vgl. hierzu und zum Folgenden Schaser, Angelika, Helene Lange und Gertrud Bäumer. Eine politi

sche Lebensgemeinschaft, 2. Auflage, Böhlau: Köln/Weimar/Wien 2010, S. 81–83. 
12 Ebd., S. 83. 
13 Vgl. hierzu und zum Folgenden zum Brockhauseintrag o. A., Art. Emanzipation, in: Brockhaus Enzy

klopädie in zwanzig Bänden, 17., völlig neu bearbeitete Auflage, Bd. 5, F. A. Brockhaus: Wiesbaden 
1968, S. 484. Vgl. außerdem hierzu und zum Folgenden Grass, Karl Martin/Koselleck, Reinhart, Art. 
Emanzipation, in: Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Spra
che in Deutschland, hg. von Brunner, Otto/Conze, Werner/Koselleck, Reinhart, Bd. 2 E-G, Ernst Klett 
Verlag: Stuttgart 1975, S. 153–197, hier S. 176–186. 

14 Vgl. hierzu und zum Folgenden Vogel, Barbara, Inklusion und Exklusion von Frauen. Überlegungen 
zum liberalen Emanzipationsprojekt im Kaiserreich, in: Schaser, Angelika/Schüler-Springorum, 
Stefanie (Hgg.), Liberalismus und Emanzipation. In- und Exklusionsprozesse im Kaiserreich und 
in der Weimarer Republik, Franz Steiner Verlag: Stuttgart 2010, S. 199–218, hier S. 201–204. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 11 

weisungen, ›Ermächtigung‹ und Partizipation gerade auch im (nur vorgeblich) ›unpoli
tischen‹ privaten Bereich abzielt. 

Emanzipation ist somit in der Frauengeschichtsforschung als Prozess zu verstehen, 
der darin besteht, dass Frauen sich aktiv rechtlicher und sozialer Gleichberechtigung 
und Partizipationsmöglichkeiten sowie darüber hinaus Mitgestaltungsmöglichkeiten 
ermächtigen.15 Das betrifft sowohl den Bereich politischer Rechte als auch den sozialen, 
also familiären und beruflichen Bereich. Die folgenden Unterkapitel zur Frauenbe
wegung gehen genauer auf die rechtliche und soziale Benachteiligung der Frauen ein 
und setzen diese in Bezug zu den Forderungen der Frauenbewegung zu Beginn des 
20. Jahrhunderts. Die Ebene der Partizipation und das Streben der Monistinnen nach 
dieser legen auch den Fokus der Arbeit. 

Angesichts der politischen Benachteiligung der Frauen – Frauen hatten bis 1919 we
der ein aktives noch ein passives Wahlrecht – und der dem Ehemann untergeordneten 
sozialen Rolle, die das Familienrecht und die traditionellen Geschlechterzuschreibun
gen ihnen zuschrieben, ist Hedwig Richters Einschätzung, das Kaiserreich sei besonders 
modern gewesen und dass die Frauenemanzipation ein Indiz für ihre Einschätzung sei, 
eine neue These in der Forschung. Ute Planerts Forschung der letzten Jahrzehnte unter
stützt diese Einschätzung insofern, als dass sie zeigt, dass die Frauenbewegung gesell
schaftlich so relevant war, dass es eine organisierte Opposition zu ihr gab, die von einem 
ontologischen Unterschied zwischen den Geschlechtern ausging und den Frauen strikt 
die familiäre Sphäre zuwies, während sie die Männer in der öffentlichen Sphäre veror
tete.16 Die Frauenbewegung baute sich hingegen im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts 
und zu Beginn des 20. Jahrhunderts immer weiter aus und organisierte sich zunächst 
1865 im Allgemeinen Deutschen Frauenverein und ab 1894 vor allem im Bund Deutscher 
Frauenvereine als Dachverbände für zahlreiche kleinere bürgerliche Frauenvereine. Die 
bisherige Forschung zur Frauengeschichte um 1900 hat ausführlich die Emanzipations
bestrebungen der Frauen in den Frauenvereinen und in der neusten Forschung vor allem 

15 Anders als beim Emanzipationsbegriff der Politikwissenschaftlerin Marie Reusch legt sich die ge
schichtswissenschaftliche Diskussion nicht darauf fest, dass Emanzipation lediglich auf gesell
schaftlicher Ebene, also für die gesamte Gruppe der Frauen oder zumindest für größere Frauen
gruppen wie zum Beispiel für die Arbeiterinnen als Kollektiv stattfindet. Im Diskurs ist zu kei
ner Zeit die Rede davon, dass individuelle Emanzipation keine Emanzipation sei. Für Reusch hin
gegen ist Emanzipation ein Universalkonzept und bestehe nicht aus Partikularinteressen. (Vgl. 
Reusch, Marie, Emanzipation undenkbar? Mutterschaft und Feminismus (Arbeit – Demokratie – 
Geschlecht Bd. 25), Verlag Westfälisches Dampfboot: Münster 2018, S. 30f.) 

16 Vgl. Planert, Ute, Antifeminismus im Kaiserreich. Diskurs, soziale Formation und politische Men

talität (Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft Bd. 124), Vandenhoeck & Ruprecht: Göt
tingen 1998, S. 265. Vgl. Planert, Ute, Wie reformfähig war das Kaiserreich? Ein westeuropäi
scher Vergleich aus geschlechtergeschichtlicher Perspektive, in: Müller, Sven Oliver/Torp, Cornelius 
(Hgg.), Das Deutsche Kaiserreich in der Kontroverse, Vandenhoeck & Ruprecht: Göttingen 2009, 
S. 165–184. Vgl. außerdem zu Planerts neustem thematischen Artikel Planert, Ute, Körper, Sexua
lität und Geschlechterordnung in der Weimarer Republik, in: Rossol, Nadin/Ziemann, Benjamin 
(Hgg.), Aufbruch und Abgründe. Das Handbuchder Weimarer Republik, wbg Academic: Darm

stadt 2021, S. 595–618. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


12 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

den Fortschritt weiblicher Emanzipation im internationalen Vergleich untersucht, vor 
allem auf politischer Ebene.17 

Die Forschung zur Frauenbewegung und zur Emanzipation der Frauen von recht
licher, gesellschaftlicher und vor allem politischer Benachteiligung hat in der histori
schen Frauengeschichtsforschung somit bereits umfassende Beachtung erfahren.18 In 
der Frauenwahlrechtsforschung zeichnet sich ein transnationaler Trend ab, den Forsche
rinnen wie Hedwig Richter und Kerstin Wolff mit ihrem 2018 erschienenen Sammelband 
zum Frauenwahlrecht als Aspekt der Demokratisierung in Europa mitgestalteten.19 He

17 Vgl. zur ausführlichen Entwicklung der Frauengeschichtsforschung Richters Forschung zur Ent
wicklung des Frauenwahlrechts in Deutschland und Europa (Vgl. Richter, Hedwig/Wolff, Kers
tin, Demokratiegeschichte als Frauengeschichte (Hgg.), Frauenwahlrecht. Demokratisierung der 
Demokratie in Deutschland und Europa, Hamburger Edition HIS Verlagsgesellschaft: Hamburg 
2018.) sowie Ute Gerhards Überblick über die Entwicklung der Frauenbewegung (Vgl. Gerhard, Ute, 
Frauenbewegung und Feminismus. Eine Geschichte seit 1789, Verlag C.H. Beck: München 2009.) 
und die Arbeiten von Kerstin Wolff und Angelika Schaser zum selben Thema. (Vgl. Schaser, An
gelika, Frauenbewegung in Deutschland 1848–1933, Wissenschaftliche Buchgesellschaft: Darm

stadt 2006 und Wolff, Kerstin, Noch einmal von vorn und neu erzählt. Die Geschichte des Kampfes 
um das Frauenwahlrecht in Deutschland, in: Richter, Hedwig/Dies. (Hgg.), Frauenwahlrecht. De
mokratisierung und Demokratie in Deutschland und Europa, Hamburger Edition: Hamburg 2018, 
S. 35–56.) 

18 Hier seien die Forschungen zu Frauen in der Friedensbewegung der letzten Jahrzehnte genannt. 
Herrad Schenk stellte 1983 die unterstellte Friedfertigkeit der Frauen im Krieg auf den Prüfstand. 
(Vgl. Schenk, Herrad, Frauen kommen ohne Waffen, Verlag C. H. Beck: München 1983.) Annika Wil

mers verfasste ihre Dissertation 2008 zu einer neuen transnationalen Perspektive auf die beiden 
internationalen Friedenskongresse in Den Haag und Zürich, die im Frühjahr 1915 und 1919 von Pa
zifistinnen organisiert wurden und auf denen Frauen sich aus ihrer politischen Passivität beweg
ten und den Versuch unternahmen, als politische Akteurinnen aufzutreten. (Vgl. Wilmers, Annika, 
Pazifismus in der internationalen Frauenbewegung 1914–1920. Handlungsspielräume, politische 
Konzeptionen und gesellschaftliche Auseinandersetzungen (Schriften der Bibliothek für Zeitge
schichte – Neue Folge Bd. 23), Klartext Verlag: Essen 2008.) Wilmers geht auch auf den Konflikt 
von Pazifismus und Internationalismus in den Frauenbewegungen ein. (Vgl. ebd., S. 105–219.) Zur 
politischen Dimension weiblicher Emanzipation vgl. Schaser, Angelika, Zur Einführung des Frau
enwahlrechts vor 90 Jahren am 12. November 1918, in: Feministische Studien 1 (2009), S. 97–110, 
hier S. 99 und S. 106f. Zur weiteren Forschung über die Demokratie und somit auch über die Vor
aussetzungen des Frauenwahlrechts vgl. Hedwig Richters Sammelband zur internationalen De
mokratieforschung: Richter, Hedwig/Buchstein, Hubertus (Hgg.), Kultur und Praxis der Wahlen. 
Eine Geschichte der modernen Demokratie, Springer VS: Wiesbaden 2017. 

19 Vgl. Richter, Hedwig/Wolff, Kerstin (Hgg.), Frauenwahlrecht. Demokratisierung der Demokratie in 
Deutschland und Europa, Hamburg 2018. Die Herausgeberinnen wollen mit ihrem Sammelband 
die in der Forschung vorherrschende Verengung der Frauenbewegung auf »nationale Erzählmus

ter von Revolution und Krieg« (Richter, Hedwig/Wolff, Kerstin, Demokratie als Frauengeschichte, 
in: Dies. (Hgg.), Frauenwahlrecht. Demokratisierung und Demokratie in Deutschland und Europa, 
Hamburger Edition: Hamburg 2018, S. 7–32, hier S. 8.) aufbrechen und die Geschichte des Frau
enwahlrechts losgelöst von diesen Mustern erzählen. Hierzu nahmen sie beispielsweise Aufsät
ze zum internationalen Vergleich der Frauenwahlrechtssituation genauso in den Band auf wie ei
nen Aufsatz zur Verbindung des Frauenwahlrechts und des Familienrechts. (Vgl. hierzu Röwekamp, 
Marion, »The double bind«. Von den Interdependenzen des Frauenwahlrechts vor und nach 1918, 
in: Richter, Hedwig/Wolff, Kerstin (Hgg.), Frauenwahlrecht. Demokratisierung der Demokratie in 
Deutschland und Europa, Hamburger Edition HIS Verlagsgesellschaft: Hamburg 2018, S. 99–121.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 13 

len Boaks englischsprachiges Überblickswerk zur Situation der Frauen in der Weimarer 
Republik aus dem Jahr 2015 versucht, sich von alten Verengungen, denen die Frauen
forschung unterliege, zu lösen. So stellt Boak fest, dass die meiste Forschung zur Frau
engeschichte sich mit der politischen Rolle von Frauen in der Weimarer Republik be
schäftige.20 Ihre Einteilung der Analyse in den privaten und öffentlichen Bereich ist eine 
gängige Praxis in der Frauenforschung, wenn nicht nur die politische Rolle der Frau
en betrachtet wird. Die vorliegende Arbeit greift diesen Ansatz auf und setzt sich mit 
der Frage nach der individuellen Emanzipation der einzelnen Monistinnen auch nicht 
Boaks Kritik aus, wonach die historische Frauenforschung sich nur auf Geschichten der 
Frauen in den Großstädten fokussiere.21 Denn die untersuchten Frauen stammen aus 
verschiedenen städtischen und ländlichen Gebieten in Deutschland, Österreich und der 
Schweiz. 

Die Frauenbewegungen erlebten auch vereinsmäßig organisierten antifeministi
schen Gegenwind, den Ute Planert in ihrer vielrezensierten Dissertation zumindest auf 
bürgerlich-nationalistischer Seite analysiert.22 Das genderhistorische Grundlagenwerk 
von Thomas Laqueur stellt den geschlechtertheoretischen Umschwung des 18. Jahr
hunderts vom antiken Ein-Geschlecht-Modell hin zum modernen Zwei-Geschlechter- 
Modell dar.23 Laqueur sieht sowohl das soziale als auch das biologische Geschlecht als 
Konstrukt an. Beiden Modellen sei gemeinsam, dass sie die Frau als qualitativ anders 

Zudem finden Artikel zu konkreten Fallbeispielen der weiblichen politischen Partizipation am En
de des Sammelbands Platz. 
Richter forscht viel zu Frauen und der Demokratie. So schreibt sie in ihrem kürzlich erschiene
nen Essay zur politischen Frauenemanzipation im wilhelminischen Kaiserreich, dass in diesem die 
»Wurzeln der modernen Massendemokratie« (Richter, Hedwig, Aufbruch in die Moderne. Reform 
und Massenpolitisierung im Kaiserreich, Suhrkamp Verlag: Berlin 2021, S. 8.) lägen, was nicht zu
letzt auch an dem 1919 errungenen Frauenwahlrecht liege. Trotz der Kritik an Richters Werk unter
sucht dieses mit der Untersuchung der Massenpolitisierung einen wichtigen Aspekt der Demo

kratiegeschichte, der auch Auswirkungen auf das Frauenwahlrecht und somit auf die Frauenge
schichte hatte. Zur Kritik an Richters Buch vgl. die Rezension von Ute Daniel, in der sie kritisiert, 
wie Richter einen Zusammenhang von moderner Massenpolitisierung und Kolonialismus sowie 
Faschismus und Exklusion suggeriere, was die Moderne als gefährlich und inhärent faschistisch 
darstelle. (Vgl. Daniel, Ute, Rezension zu Richter, Hedwig, Aufbruch in die Moderne. Reform und 
Massenpolitisierung im Kaiserreich, Suhrkamp Verlag: Berlin 2021, URL: https://www.sehepunkt 
e.de/2021/06/35793.html [zuletzt aufgerufen am 15.05.2022].) In einem weiteren Aufsatz plädiert 
Richter wieder explizit für die transnationale Öffnung der Demokratiegeschichtsforschung hin zu 
»multiplen Bedeutungen von Demokratie in unterschiedlichen Zeiten an unterschiedlichen Or
ten« (Müller, Tim/Richter, Hedwig, Einführung: Demokratiegeschichten. Deutschland (1800–1933) 
in transnationaler Perspektive, in: Geschichte und Gesellschaft 44 (2018), S. 325–335, hier S. 335.) 
und die »geschlechtlichen Konnotationen« (Ebd.) von Demokratie. 

20 Vgl. Boak, Helen, Women in the Weimar Republic, Manchester University Press: Manchester 2013, 
S. 5. 

21 Vgl. Rossol, Nadine, Rezension zu Boak, Helen, Women in the Weimar Republic, Manchester Uni
versity Press: Manchester 2013, in: Historische Zeitschrift 300 (2015), S. 540f., hier S. 540. 

22 Vgl. Planert, Ute, Antifeminismus im Kaiserreich. Diskurs, soziale Formation und politische Men

talität, Göttingen 1998. 
23 Vgl. Laqueur, Thomas, Auf den Leib geschrieben. Die Inszenierung der Geschlechter von der Antike 

bis Freud, Deutscher Taschenbuch Verlag: München 1996. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.sehepunkte.de/2021/06/35793.html
https://www.sehepunkte.de/2021/06/35793.html
https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.sehepunkte.de/2021/06/35793.html
https://www.sehepunkte.de/2021/06/35793.html


14 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

ansehen als den Mann. Sei sie im antiken Modell noch ein qualitativ minderwertiger 
»umgedrehter Mann«24, so werde sie in der modernen Auffassung gänzlich vom Mann 
unterschieden, wodurch sie im bürgerlichen Zeitalter in eine passive, häusliche Ecke 
gedrängt werde.25 Die zentrale Rolle, die die Rollenzuschreibungen an Frauen und die 
Tradierung der Geschlechterzuschreibungen um die Jahrhundertwende und bis weit ins 
20. Jahrhundert einnahmen, wird in der von Silke Fehlemann verfassten Dissertation 
zum Armutsrisiko Mutterschaft deutlich, die die sozialen und politischen Konflikte 
um den Ausbau der Mutter- und Säuglingsfürsorge um 1900 umfassend beleuchtet.26 
Die Forschung zeigt, dass die modernen gesellschaftlichen Umschwünge und die mit 
ihnen einhergehende veränderte Lebensrealität der Frau in der kaiserlichen Gesellschaft 
in den Bereichen Familie und Erwerbsarbeit mit den traditionellen geschlechtlichen 
Zuschreibungen an Frauen in einem Konflikt standen. Dieser Konflikt setzt stärker auf 
der sozialen und auf der wirtschaftlichen Ebene an als auf der politischen Ebene des 
Wahlrechts. 

Helen Boaks Forderung, nicht nur die politischen Entwicklungen in der Frauenge
schichte zu betrachten – wie es in der Frauenforschung bisher oft der Fall war –, sondern 
auch die weitere gesellschaftliche Dimension der Frauenleben zu betrachten, mündet in 
Planerts und Streichhahns These: Frauen verfolgten auch über die Frauenbewegung und 
über politische Forderungen hinaus ihre Emanzipation. Die Arbeit konkretisiert das ex
emplarisch anhand der praktischen und theoretischen Rolle, die Frauen im DMB spiel
ten. Fehlemann und Planert öffnen die historische Perspektive auf Frauen bereits über 
den politischen Bereich hinaus. Und auch Laqueurs theoretisches Geschlechtermodell 
diskutiert nicht nur die politische, sondern in umfassender Weise die soziale Rolle der 
Frau in der Gesellschaft. 

Im Folgenden beleuchten, nach einer kurzen einführenden Übersicht zur Entste
hung der Frauenbewegung im 19. Jahrhundert, die folgenden einleitenden Unterkapi
tel deren Entwicklung im hier relevanten Zeitraum des 20. Jahrhunderts in Deutsch
land, Helene Stöckers sexualreformerischen Ansatz im Besonderen, mit dem die Frau
enrechtsaktivistin und monistische Autorin sowohl auf theoretischer als auch auf prak
tischer Ebene einen neuen Zweig der Frauenbewegung einschlug, und schließlich die 
Frauenbildung und die Frauenerwerbsarbeit um die Jahrhundertwende in Österreich 
und in Deutschland als zentrales Thema der Frauenbiografien einführend. Das letzte und 
umfangreichste Unterkapitel ist sowohl für die Analyse der von Frauen verfassten Arti
kel zur Frauenbildung in den monistischen Zeitschriften im zweiten Kapitel der Arbeit 
relevant als auch für das vertiefte Verständnis der Kollektivbiografien und Bildungswege 
der Monistinnen im dritten Kapitel von Bedeutung. 

24 Ebd., S. 267. 
25 Vgl. ebd., S. 172–177. 
26 Vgl. Fehlemann, Silke, Armutsrisiko Mutterschaft: Mütter- und Säuglingsfürsorge im Deutschen 

Reich 1890–1924, unveröffentlichte Dissertation an der Philosophischen Fakultät der Heinrich- 
Heine-Universität Düsseldorf, 2004, später veröffentlicht im Klartext Verlag: Essen 2009. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 15 

1.1.1 Geschichte der Frauenbewegung und die politische Rolle der Frau 

Die Frauenbewegung kam in der Mitte des 19. Jahrhunderts auf und ist bis heute wirk
sam. Um die Jahrhundertwende und im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts erlebte sie 
wie auch die freidenkerische Bewegung einen Aufschwung. Mit der Einführung des 
Frauenwahlrechts 1919 wurde eine ihrer zentralen Forderungen erfüllt. Die Frauenbe
wegung war keineswegs homogen und hatte neben ihren unterschiedlichen gesamtpo
litischen Ausrichtungen auch heterogene Forderungen bezüglich der Frauenfrage. Die 
Forschung unterschied lange einen bürgerlich-gemäßigte Flügel und einen radikalen 
Flügel.27 Diese Einteilung gilt heute als überholt. 

Die deutsche Frauenbewegung hat ihre Wurzeln bereits 1789, wie Ute Gerhard in ei
nem historischen Aufriss der Frauenbewegung und des Feminismus aufzeigt.28 Schon 
an den Protesten der Französischen Revolution waren auch Frauen beteiligt, auch wenn 
den Jakobinern eine »misogyne Reaktion«29 attestiert wird. Im Vormärz habe es Schrift
stellerinnen gegeben, die sich für eine Ehereform und die Liebesheirat einsetzten und 
die Gründung des Allgemeinen Deutschen Frauenvereins 1865 sei schließlich zur »Keimzelle 
der feministischen Aktivitäten«30 der Zeit nach dem Vormärz geworden.31 Bereits die
ser Verein setzte sich für die Verbesserung der Bildungschancen und der Arbeitssitua
tion der Frauen in Deutschland ein.32 Gisela Bock hingegen sieht den Beginn der deut
schen Frauenbewegung erst mit Luise Otto-Peters Engagement in den 1840er Jahren, 
woraufhin nach 1848 eine Flaute in der Frauenbewegung zu verzeichnen sei, die mit 
dem »Wiedererstarken oppositioneller Bewegungen«33 in den 1860ern ein Ende genom
men habe und in die Entstehung der modernen klassischen Frauenbewegung gemündet 
habe.34 Ab 1871 zeichnete sich dann eine Spaltung der Frauenbewegung in die bürgerli
che Frauenbewegung und die Frauenbewegung innerhalb der organisierten Arbeiterbe
wegung ab.35 Ein gesteigertes sozialpolitisches Problembewusstsein habe schließlich ab 
den 1890er Jahren zur Popularisierung der Frauenbewegung geführt und vor allem das 
Konzept der weiblichen Mütterlichkeit in Mode gebracht, welches die Unterschiedlichkeit 
der Geschlechter betonte und mit diesem den Nutzen des besonderen Frauencharakters 
für die Arbeitswelt und die Gesellschaft herausstellte.36 Das von Helene Lange etablierte 

27 Dies wird in Kerstin Wolffs Ausführungen deutlich. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Wolff, Kerstin, 
Noch einmal von vorn und neu erzählt. Die Geschichte des Kampfes um das Frauenwahlrecht in 
Deutschland, Hamburg 2018, S. 36f.) 

28 Vgl. hierzu und zum Folgenden Gerhard, Ute, Frauenbewegung und Feminismus, München 2009, 
S. 10. 

29 Ebd., S. 26. 
30 Ebd., S. 54. 
31 Vgl. zur Literatur im Vormärz im Vergleich zu den die Individualisierung verklärenden Schriftstel

lerinnen der Romantik ebd., S. 31f. 
32 Vgl. ebd., S. 54. 
33 Bock, Gisela, Geschlechtergeschichten in der Neuzeit, Göttingen/Bristol 2014, S. 116. 
34 Vgl. ebd., S. 116f. 
35 Vgl. Gerhard, Ute, Frauenbewegung und Feminismus, München 2009, S. 54. 
36 Vgl. ebd., S. 62f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


16 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Konzept wurde jedoch nur von der bürgerlichen Frauenbewegung vollständig angenom
men, denn die proletarische Frauenbewegung war bereits 1894 von dem neu gegründeten 
Dachverband Bund Deutscher Frauenvereine ausgeschlossen worden und ging fortan auch 
ideologisch ihren eigenen Weg.37 Beispielsweise forderten Vertreterinnen der Arbeiter
frauenbewegung zumeist viel vehementer als ihre bürgerlichen Kolleginnen das Frau
enwahlrecht und den Zugang von Frauen zur Erwerbsarbeit. Doch auch innerhalb der 
proletarischen Frauenbewegung gab es keine einheitliche Linie in Fragen der Frauen
belange und nicht alle SozialdemokratInnen waren für die Frauenemanzipation.38 Die 
meisten SozialdemokratInnen sprachen sich für die monogame Ehe aus, auch wenn ih
re GegnerInnen ihnen vorwarfen, sich für Prostitution und Scheidungen einzusetzen.39 
Hier liege laut Niggemanns Darstellung der Unterschied zwischen Helene Stöcker mit 
ihrer neuen philosophischen Grundlage für die Eheordnung und den ihr vorangegan
genen Strömungen der alten Frauenbewegung. Diese Einschätzung ist jedoch falsch, da 
auch einige sozialdemokratische Aktivistinnen der proletarischen Frauenbewegung sich 
für erleichterte Ehescheidungen und die Gleichberechtigung der Geschlechter in der Ehe 
aussprachen.40 

Als zentrales Einsatzgebiet der Frauenvereine und zugleich deren zentrales Streit
thema galt in der Forschung bisher die Rolle der Frau in der Öffentlichkeit und vor allem 
in der Politik. Hedwig Richter und Kerstin Wolff plädieren dagegen für eine Weitung 
des Politikbegriffs im 19. Jahrhundert.41 Sie beobachten, dass die zuvor klar getrennten 
Sphären des Hauses als privatem weiblichen Bereich und der Politik als öffentlichem 
männlichen Bereich ansatzweise durchlässiger wurden. Sie erkennen also an, dass die 
Frauenemanzipation nicht nur auf parlamentarischer Ebene ablief. So wurden einer
seits Fragen des häuslichen Bereichs auch in der Politik diskutiert und somit in die poli
tische Sphäre inkorporiert und politisiert sowie andererseits die Politik auch für Frauen 
geöffnet, indem das Haus zum Politikum wurde, zu dem Frauen auf Grund ihrer Lebens
realität viel beizutragen hatten. Doch es dauerte noch bis nach dem Ersten Weltkrieg, 
bis Frauen das aktive und passive Wahlrecht erlangten und somit zumindest prinzipiell 
ganzheitlich in der Politik angekommen waren. Zuvor war die Wahlsituation für Frauen 

37 Vgl. ebd. S. 65. 
38 Vgl. Niggemann, Heinz, Emanzipation zwischen Sozialismus und Feminismus. Die sozialdemokra

tische Frauenbewegung im Kaiserreich, Peter Hammer Verlag: Wuppertal 1981, S. 9 und S. 49. Die 
weibliche Emanzipation in der SPD und in den Gewerkschaften hatte zwei Probleme. (Vgl. hierzu 
und zum Folgenden ebd., S. 81 und S. 281.) Erstens bestanden weiterhin spezielle Frauenversamm

lungen in den Gewerkschaften und in der SPD und die Frauen waren dadurch isoliert. Zweitens war 
die Frauenemanzipation nur ein sekundäres Ziel der SPD und der Gewerkschaften, die den Kapi
talismus und nicht das Patriarchat als Feind sahen, der am dringendsten bekämpft werden müsse. 

39 Vgl. ebd., S. 247f. und S. 252. 
40 Vgl. zu Engels Befürwortung der monogamen Ehe und gleichzeitig der erleichterten Ehescheidung 

ebd., S. 252. 
41 Vgl. hierzu und zum Folgenden Richter, Hedwig/Wolff, Kerstin, Demokratie als Frauengeschichte, 

in: Dies. (Hgg.), Frauenwahlrecht. Demokratisierung und Demokratie in Deutschland und Europa, 
Hamburger Edition: Hamburg 2018, S. 7–32, hier S. 9. Richter und Wolff ziehen dieses Fazit in der 
Einleitung ihres Sammelbands zur Geschichte der Demokratie und der Frauen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 17 

im langen 19. Jahrhundert uneinheitlich geregelt.42 Sie hatten in einigen Gemeindever
sammlungen, Stadtversammlungen und Landtagen zwar das passive Stimmrecht, doch 
wurde dieses meistens an ein gewisses Vermögen und an die Vertretung durch den Mann 
gebunden. Als Gründe für den weitgehenden Ausschluss der Frauen vom Wahlrecht sieht 
Marion Röwekamp die Tatsache, dass Frauen im Zivilrecht keine vollständigen Rechts
personen waren und die Konsequenz, dass ihnen so die Möglichkeit abgesprochen wur
de, aktiv an der Gesetzgebung teilzunehmen und das Familienrecht zu ihren Gunsten 
zu ändern.43 Denn die Forderungen der Frauenbewegung, das Wahlrecht auszuweiten 
und Frauen weniger im Familiengesetz zu benachteiligen, seien insofern stark verwo
ben gewesen, als dass das »Wahlrecht nun das Tor für die offene Forderung nach gleichen 
Rechten in der Familie«44 bot.45 In der Forschung bestand lange die Meinung, dass das 
Frauenwahlrecht in Deutschland im internationalen Vergleich erst sehr spät eingeführt 
wurde – wie schon Hans-Ulrich Wehler mit seiner Sonderwegsthese implizierte, dass 
das Deutsche Reich im europäischen Vergleich nur auf einem Sonderweg in die Moder
ne schritt.46 Das lehnt Gisela Bock ab. Auch Kerstin Wolff ist Bocks Meinung und unter
stützt ihre Einschätzung, dass die vorangegangenen Forschungsarbeiten sich lediglich 
Argumentationsmuster aus der radikalen Frauenbewegung angeeignet hätten.47 

42 Vgl. hierzu und zum Folgenden Backer-Zaar, Birgitta, Politische Rechte für Frauen vor der parla
mentarischen Demokratisierung. Das kommunale und regionale Wahlrecht in Deutschland und 
Österreich im langen 19. Jahrhundert, in: Richter, Hedwig/Wolff, Kerstin (Hgg.), Frauenwahlrecht. 
Demokratisierung und Demokratie in Deutschland und Europa, Hamburger Edition: Hamburg 
2018, S. 77–98, hier S. 81. Der Ausblick in die Zeit der Weimarer Republik stellt sich wie folgt dar: 
Trotz des 1919 in Kraft getretenen Frauenwahlrechts war der Frauenanteil im Reichstag während 
der Weimarer Republik gering. Heide-Marie Lauterer kommt am Ende ihrer Monografie zu den 
Parlamentarierinnen der Weimarer Republik und der NS-Zeit zu dem Schluss, dass auch die zahl
reichen von den Parteien selbst eingerichteten Frauenorganisationen sich in der Weimarer Zeit 
lediglich als nützlich erwiesen, um einzelne Parteipolitikerinnen auf sicheren Wahllistenplätzen 
oder im Parteivorstand zu positionieren. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Lauterer, Heide-Ma

rie, Parlamentarierinnen in Deutschland 1918/19-1949, Helmer: Königsstein/Taunus 2002, S. 375.) 
Doch die Frauenanteile im Reichstag und im Reichsrat hätten sich hierdurch nicht erhöht. Politik 
blieb laut ihr auch bis nach dem Zweiten Weltkrieg noch »Männersache« (Ebd., S. 376.) 

43 Vgl. Röwekamp, Marion, »The double bind«. Von den Interdependenzen des Frauenrechts und des 
Familienrechts vor und nach 1918, in: Richter, Hedwig/Wolff, Kerstin (Hgg.), Frauenwahlrecht. De
mokratisierung und Demokratie in Deutschland und Europa, Hamburger Edition: Hamburg 2018, 
S. 99–121, hier S. 100. 

44 Ebd., S. 121. 
45 Vgl. ebd. Gemeint sind Rechte wie die Vermögensverwaltung, die gesetzlich dem Ehemann oblag 

und im Bereich des Familienrechts lag. Viele Frauenrechtsaktivistinnen setzten sich dafür ein, dass 
Frauen in der Ehe finanziell mitbestimmen durften. 

46 Vgl. hierzu und zum Folgenden Bock, Gisela, Geschlechtergeschichten in der Neuzeit, Göttingen/ 
Bristol 2014, S. 201. Vgl. zu Wehlers Sonderwegsthese Eckhart Conzes Darstellung der Sonderwegs
debatte in der historischen Forschung. (Vgl. Conze, Eckart, Schatten des Kaiserreichs. Die Reichs
gründung von 1871 und ihr schwieriges Erbe, dtv: München 2020, S. 200–232.) Hier zeichnet Conze 
auch Thomas Nipperdeys Kritik an Wehler nach. 

47 Vgl. hierzu und zum Folgenden Wolff, Kerstin, Noch einmal von vorn und neu erzählt. Die Ge
schichte des Kampfes um das Frauenwahlrecht in Deutschland, Hamburg 2018, S. 36f. Diese hät
ten ihrerzeit den FrauenrechtsaktivistInnen als Legitimation gedient, das Frauenwahlrecht als 
ein bereits in anderen Ländern gängiges Recht darzustellen, das Fortschritt bedeute und auch in 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


18 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Die Diskussion um die Frauenemanzipation und um ihre vermeintliche Verspätung 
beeinflusst die Diskussion um die Modernisierung des Deutschen Reichs. Denn ein ge
nauerer Blick auf den Verlauf von Emanzipationsprozessen in der Frage der Frauenemanzi
pation stellt das einfache ältere Bild in Frage, dass das Kaiserreich unmodern war. Denn 
die Frauenemanzipation ist Teil der Modernisierung, da diese die Frau ausgeprägter als 
Arbeitskraft sieht – eine Folge der Industrialisierung – als die traditionellen Geschlech
tervorstellungen es tun. Das würde gegen Eckart Conzes Einschätzung gehen, der gegen 
Richter und Boak vor allem die politische Entwicklung des Kaiserreichs und den preußi
schen und traditionell rückwärtsgewandten Militarismus betont.48 

1.1.2 Sexualreformerischer Ansatz der Frauenbewegung. 
Helene Stöckers Neue Ethik 

Mit Helene Stöcker brach dann laut Ute Gerhard ein neues Zeitalter der Frauenbewegung 
an, da sie die sittlichen Grundsteine der Ehe und der sexuellen Ethik hinterfragte und die 
Emanzipation nicht mehr nur auf politischer Ebene ansetzte. Mit ihr war die wohl be
kannteste Vertreterin der radikalen Neuen Ethik im DMB publizistisch aktiv und somit 
lohnt sich ein Blick auf die Bedeutung, die sie in der Frauenbewegung im beginnenden 
20. Jahrhundert hatte. 

In ihrer moralphilosophischen Theorie ging es nicht nur um Frauen in ihrer politi
schen Rolle, sondern ihre Neue Ethik nahm die bisher als selbstverständlich verstande
nen beiden unterschiedlichen Geschlechtercharaktere nicht einfach hin. Denn auch die 
geistige Mütterlichkeit als Konzept der bürgerlichen Frauenbewegung betont die familiä
ren Aufgaben der Frauen und leitet aus diesen spezifisch weibliche Aufgaben der Frau
en in der Gesellschaft ab. Stöcker hingegen schuf eine völlig neue Sexualethik, die die 
physiologischen und psychologischen Unterschiede der Geschlechter zwar berücksich
tigt und teilweise auch betont, die jedoch nicht von diesen ausgeht und die traditionellen 

Deutschland schon lange hätte eingeführt werden sollen. Tatsächlich ist der Einsatz für das Frau
enwahlrecht nicht exklusiv einem der beiden großen Flügel der Frauenbewegung zuzuordnen. Der 
radikale Flügel der Aktivistinnen war zwar für ein sofortiges Frauenwahlrecht, an dessen Anschluss 
sich dann der Ausbau der Frauenrechte in der Familie ergeben sollte. Aber der bürgerlich-gemä

ßigte Flügel der Bewegung setzte sich auf lange Sicht auch für das Frauenwahlrecht ein. Doch zu
erst sollte die Frau mehr Rechte in der Familie erhalten und somit auf die Verantwortung der politi
schen Wahlaufgabe vorbereitet werden. (Vgl. für eine kurze Übersicht der einzelnen AkteurInnen 
der Frauenbewegung und deren Positionen Schaser, Angelika, Frauenbewegung in Deutschland 
1848–1933, Darmstadt 2006. So gab es neben der Einteilung in radikale und bürgerlich-gemäßigte 
Frauenbewegung auch konfessionelle Frauenvereine, die sich der gemäßigten Bewegung zuordne
ten.) Das Wahlrecht sollte ihr erst als letzter Schritt zur Emanzipation im Anschluss erteilt werden. 
Die einzelnen politischen AkteurInnen waren vor 1919 uneinig und so waren es auch die einzelnen 
Frauenvereine. Der Evangelische Frauenbund lehnte das Frauenwahlrecht strikt ab, während der 
Katholische Deutsche Frauenbund neutral blieb und der Bund deutscher Frauenvereine sich klar 
dafür aussprach und für das Frauenwahlrecht warb. (Vgl. Wolff, Kerstin, Noch einmal von vorn und 
neu erzählt. Die Geschichte des Kampfes um das Frauenwahlrecht in Deutschland, Hamburg 2018, 
S. 56.) 

48 Vgl. Conze, Eckart, Schatten des Kaiserreichs. Die Reichsgründung von 1871 und ihr schwieriges 
Erbe, dtv: München 2020, S. 116–119. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 19 

Verantwortungszuweisungen aufbricht und Frauen zu selbstständigem Leben im priva
ten und öffentlichen Bereich befähigen will, indem sie Mutterschutz betreibt. Stöcker 
selbst widmete ihr Leben zwar ihrer Vortragstätigkeit, doch sie sah die Ehe weiterhin 
als bevorzugte Lebensform an, die ›monistischer‹ gestaltet werden müsse und die einer 
weiblichen Erwerbsarbeit nicht im Weg stehen dürfe. 

Stöckers Neue Ethik bildet den sexualtheoretischen Versuch, eine Grundlage für ei
ne an die menschliche Natur angepasste Sexualmoral zu schaffen. Dabei sind Stöckers 
Überlegungen der damals noch neuen wissenschaftlichen Disziplin der Sexualwissen
schaft zuzuordnen.49 Im Vorwort ihrer Essaysammlung grenzt sie sich von den Geg
nerInnen der Frauenbewegung und auch von den AnhängerInnen der alten bisherigen 
Frauenbewegung ab und wirft ihnen vor, »das Recht der freien geistigen Entwicklung 
und das Recht auf die Liebe«50 nicht zuzulassen und somit in alten sexualethischen Mus
tern zu denken.51 Stöcker sieht sich mit ihrer Neuen Ethik berufen, auch die Sexualre
form und nicht nur die Rechte der Frauen im Allgemeinen auf Bildung und Beruf einzu
fordern. Sie geht von Nietzsches Plädoyer der Umwertung der Werte aus und knüpft an 
diese an, indem sie die Theorie besonders auf die Emanzipation der Frauen im berufli
chen und sexuellen Bereich bezieht.52 Im Zuge der Vergeistigung und Veredelung alles 
Irdischen sollten auch die Frauen gemeinsam mit den Männern zu höheren Menschen 
werden und die alten von kirchlicher Seite aufgezwungenen Wertvorstellungen durch le
bensbejahende neue Werte im Sinne der Liebe ersetzt werden.53 Dabei könnten Frauen 
genauso wie Männer Verantwortung in der Welt tragen.54 

Doch auch Stöcker hängt einem dualistischen Geschlechterbild an. Denn sie fordert 
die Anerkennung der »wechselseitigen Überlegenheit«55 der Geschlechter. Die Umwer

49 Einen Überblick über die Geschichte der Sexualwissenschaft gibt Volkmar Sigusch in seiner Mo

nografie Sigusch, Volkmar, Geschichte der Sexualwissenschaft, Frankfurt a.M./New York 2008. Si
gusch vertritt die kontroverse These, die Sexualwissenschaft gebe es bereits seit 150 Jahren und 
nicht erst seit der Wende vom 19. zum 20. Jahrhundert. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 11.) 
Das macht er an bereits vor 1900 publizierten wissenschaftlichen Werken über die Sexualität fest. 
Diese hätten zur Auflösung des zwanghaften Zusammenhangs von Sexualität und Fortpflanzung 
beigetragen und so die Sexualität entpathologisiert. (Vgl. ebd., S. 15.) Sigusch widmet Stöckers 
Werk und ihrer Biografie ein gesamtes Unterkapitel seiner sexualgeschichtlichen Abhandlung. 
(Vgl. ebd., S. 254–260.) Auch ihre Essays werden von ihm als wichtige Stationen in der Sexualge
schichte aufgeführt. (Vgl. ebd., S. 563.) Vgl. für einen Einblick in Stöckers umfangreiches sexual
theoretisches Werk und zur weiteren aktuellen Forschung über sie die von Sigusch zusammenge

stellte kleine ausschnittsartige Biografie ebd., S. 576. Es wurde bereits viel zu Helene Stöcker als 
Frauenrechtsaktivistin und Mutterschutzaktivistin geschrieben. Doch die hier vorgenommene Ar
beit bezieht sich auf ihren Bezug zum DMB. 

50 Stöcker, Helene, Vorwort, in: Dies., Die Liebe und die Frauen, Hofbuchdruckerei von J. C. C. Bruns: 
Minden in Westf. 1905, S. V-XII, S. VI. 

51 Vgl. ebd., S. Vf. 
52 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stöcker, Helene, Unsere Umwertung der Werte (1897), in: Dies., Die 

Liebe und die Frauen, Hofbuchdruckerei von J. C. C. Bruns: Minden in Westf. 1905, S. 6–18. 
53 Vgl. ebd., S. 6f. 
54 Vgl. ebd., S. 10. 
55 Ebd., 18. In einer anderen Abhandlung skizziert sie den dualistischen Charakter ihrer Geschlechter

vorstellungen noch deutlicher. Diesen verfasste sie zur Zeit des Ersten Weltkriegs, in dem Frauen 
und Männer durch den nur für Männer verpflichtenden Kriegsdienst grundsätzlich unterschiedli

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

tung der Werte besteht für sie also nicht nur aus der Loslösung von kirchlichen Sexual
werten, sondern auch aus der Befreiung der bis dahin stark männlich dominierten Werte 
der Gesellschaft, indem die Gesellschaft weibliche Werte gleichwertig annehme.56 Kei
neswegs sah sie einen Konflikt zwischen Bildung und Berufstätigkeit und den Aufgaben 
als Ehefrau.57 Somit stimmt als Schlussfolgerung auch Hamelmanns Analyseergebnis, 
die »Berufstätigkeit und Mutterschaft stellten für Helene Stöcker keinen Widerspruch 
dar«.58 Ihre Zuschreibungen an Frauen sind trotz der dualistischen Grundauffassung 
der Geschlechter und ihrer spezifischen ›Rolleneigenschaften‹ emanzipiert, da sie auf 
der Grundlage ihrer Neuen Ethik die Gleichberechtigung der Frauen und Männer in Bil
dung, Beruf und Familie fordert. 

Stöcker dachte Emanzipation folglich wie auch Planert über das Politische hinaus. 
Was das für das Eheleben genau bedeutete, drückt sich in ihrer Neuen Ethik aus, die sich 
vor allem mit der Frau als Mutter beschäftigt. Konkret bedeutet ihre Neue Ethik den Ver
such, eine »neue sexuelle Sittlichkeit«59 zu formulieren, die zu verantwortungsbewuss
ten Geschlechtergemeinschaften führt. Geschlechtsverkehr solle immer auf einem Ver

che Erfahrungen machten. So beschreibt Stöcker den Vorteil des weiblichen Geschlechts folgen
dermaßen: »[W]ir haben unseren Dienst dem Vaterlande nicht dadurch zu leisten, daß[!] wir tö
ten, sondern daß[!] wir Leben geben.« (Stöcker, Helene, Lieben oder Hassen?, Selbstverlag des 
Bunds für Mutterschutz: Hannover 1915, S. 10.) Folglich entspreche in der außergewöhnlichen 
Kriegssituation die »Mutterschaft der Frau, die Tätigkeit als Pflegerin und Helferin« (Ebd., S. 7.) 
dem männlichen Kriegsdienst als Dienst an der deutschen Bevölkerung. (Vgl. ebd.) Stöcker nimmt 
des Weiteren auch für den Zeitraum außerhalb der Kriegssituation ein geschlechtlich bedingtes 
unterschiedliches Verhalten als Tatsache an und übernimmt diese These unhinterfragt aus dem 
hergebrachten allgemeinen Konsens, um daraus Handlungsanweisungen für Frauen im Sinne ih
rer eigenen Mutterschutzethik zu formulieren. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 19f.) Bei
spielsweise sieht sie die ethische Erziehung und die Vermittlung von Gefühlen und der »Welt des 
Innern, des Herzens, der Seele« (Ebd., S. 19.) im Allgemeinen immer noch als besondere Aufgabe 
der Mütter an. Stöcker selbst reagiert auf die Kritik an ihrer dualistischen Sicht mit dem Hinweis, 
sie wolle nur für die Frauen sprechen, da sie in diesem Bereich glaubhaft etwas zu sagen habe und 
die Männer so nicht bevormunde, zumal sie selbst eine Frau sei. (Vgl. hierzu und zum Folgenden 
ebd., S. 3.) Nur deshalb fokussiere sie sich bei aller Sexualethik auch auf den Mutterschutz. 

56 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd. Schon Christl Wickert stellte in ihrer Biografie über Stöcker 
fest, dass diese anders als Nietzsche keine Umwerterin der von Christentum festgelegten Werte, 
sondern der von Männern bestimmten Werte ist. (Vgl. Wickert, Christl, Helene Stöcker, Bonn 1991, 
S. 57.) »Die Loslösung vom Autoritätsglauben ist eine Grundbedingung von Nietzsches Philosophie 
wie von Stöckers Überlegungen: Nietzsche hatte Gott als Absolutes in Frage gestellt, Stöcker stellt 
entsprechend den Mann in Frage« (Ebd.). Es bleibt anzumerken, dass die christlichen Werte größ
tenteils ebenfalls von ausschließlich männlichen Kirchenvätern verfasst wurden und die Kritik in 
ihren Grundzügen auf dieselbe hinausläuft, auch wenn Nietzsche seine Kritik somit nur gegen die 
Kirchenmänner richtete und Stöcker diese auf Männer im Allgemeinen ausweitete. 

57 Vgl. hierzu und zum Folgenden Stöcker, Helene, Das Mädchengymnasium im Preußischen Abge
ordnetenhause (1898), in: Dies., Die Liebe und die Frauen, Hofbuchdruckerei von J. C. C. Bruns: 
Minden in Westf. 1905, S. 48–58, hier S. 51. 

58 Hamelmann, Gudrun, Helene Stöcker, der »Bund für Mutterschutz« und »Die Neue Generation«, 
Frankfurt a.M. 1992, S. 39. 

59 Stöcker, Helene, Zehn Jahre Mutterschutz, in: Kriegshefte des Bundes für Mutterschutz (Beiheft zu 
Die Neue Generation) 11, Heft 1–6, Oesterheld-Verlag: Berlin 1915, S. 1–68, hier S. 13. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 21 

hältnis von Zuneigung und Achtung aufbauen.60 Somit spricht sich Stöcker nicht gegen 
die Ehe aus, sondern nur gegen die zu ihrer Zeit praktizierte Ehe, in der die Ehefrauen 
sowohl finanziell abhängig von ihren Ehemännern als auch diesen sexuell untergeord
net waren. Sie vertritt die These, dass ein verantwortungsbewusstes und langjähriges 
Beziehungsleben mit finanzieller, sexueller und emotionaler Stabilität und Gleichstel
lung der Ehepartnerin und des Ehepartners das Ziel der Eheverbindung sein müssen.61 
Dabei unterstützt sie die Dreieinigkeit von Vater, Mutter und Kind als höchstem Ideal 
explizit.62 Die Prostitution entspreche diesem Bild nicht, da sie Frauen sexuell ausbeu
te, wie es bereits in der bisherigen Ehepraxis oft der Fall sei, die nur die Bedürfnisse der 
Männer beachte und als legitim verstehe.63 Die Prostitution werte Frauen sexuell, sitt
lich und somit auch sozial ab. Eine Entwicklung hin zu einer verbesserten Situation für 
Mütter und Frauen sieht Stöcker bereits seit der Industriellen Revolution gegeben, denn 
sie spricht ihr eine Schlüsselrolle für die Veränderung der Rolle der Frau in Familie und 
Erwerbsarbeit zu, da Frauen durch deren technische Erleichterungen weniger Zeit für 
Hausarbeit verwenden müssten und so mehr Zeit für Erwerbsarbeit hätten.64 Die staat
lich organisierte gemeinschaftliche soziale und wirtschaftliche Absicherung von Frauen 
in Erwerbsarbeit und von Arbeitenden im Allgemeinen nehme durch die staatlichen Ver
sicherungen der Beschäftigten sukzessive zu. So schreibt sie beeindruckt von den zeit
genössischen Entwicklungen: 

»Unter der Voraussetzung der wirtschaftlichen Selbstständigkeit der Frauen und un
ter der anderen, daß[!] die volkswirtschaftliche Last der Kindererziehung immer mehr 

60 Vgl. ebd., S. 47f. 
61 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd, S. 13. Stöcker hängt keineswegs matriarchalen Utopien an und 

tritt stattdessen für die Gleichberechtigung der Geschlechter ein. (Vgl. Polzin, Julia, Matriarchale 
Utopien, freie Liebe und Eugenik. Die Mutterbewegung im Deutschen Kaiserreich und der Bund 
für Mutterschutz bis 1940 (Schriften zur Geschichtsforschung des 20. Jahrhunderts 13), Verlag Dr. 
Kovac: Hamburg 2017, S. 48–51.) 

62 Vgl. Stöcker, Helene, Zehn Jahre Mutterschutz, Berlin 1915, S. 36. Die etablierte Frauenbewegung 
reduzierte Stöcker oft auf ihre Idee der freien Liebe, was größtenteils mit dem Verweis auf mehr 
Promiskuität und mehr Unsicherheit für Frauen sowie auf die weitere Sexualisierung der Frauen 
dazu führte, dass Frauenrechtsaktivistinnen die Neue Ethik ablehnten. (Vgl. Polzin, Julia, Matri

archale Utopien, freie Liebe und Eugenik, Hamburg 2017, S. 54f.) Doch diese Kritik blendet aus, 
dass sie an der Ehe festhielt und konzentriert sich auf ihren vorgelebten Lebensstil, den sie je
doch nicht als idealen Lebensstil ansah. Stöcker stellte ihr Leben in den Dienst der Verbreitung 
der Neuen Ethik und des Mutterschutzes, lebte ihre eigenen Ideale jedoch nicht in einer gleichbe
rechtigten und zufriedenen Ehe aus. In der Beziehung zu Bruno Springer wurde sie auf Grund von 
sich verschlechternder Kommunikation seit dem Ersten Weltkrieg zunehmend unzufrieden. (Vgl. 
Wickert, Christl, Helene Stöcker, Bonn 1991, S. 92.) Wenn ihre Beziehung wenigstens Kinder her
vorgebracht hätte, wäre sie ihren kulturtheoretischen Zielen der Menschheitsentwicklung durch 
Kinder aus Liebesbeziehungen gerecht geworden. Doch auch das blieb Stöcker verwehrt. Zudem 
war ihre Beziehung zu Bruno Springer so problematisch, dass sie sich in dieser nicht mehr ihrer 
Neuen Ethik entsprechend ausleben konnte. 

63 Stöcker kritisiert vor allem die Vorstellung, die Ehefrau sei das Besitztum und die abhängige De
koration des Manns. (Vgl. Stöcker, Helene, Zehn Jahre Mutterschutz, Berlin 1915, S. 30.) 

64 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 15. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Sache der Allgemeinheit wird, – ein Entwicklungsprozeß[!], der sich vor unser aller Au
gen sichtbar vollzieht – unter dieser Voraussetzung, das gaben auch unsere Gegner zu, 
waren unsere Forderungen an sich konsequent.«65 

Aus dem von ihr beobachteten Ausbau der weiblichen Erwerbsarbeit und der Sozialver
sicherungen seit der Gründung des Zweiten Deutschen Reichs 1871 schlussfolgert Stö
cker, dass es richtig sei, sich für weibliche Gleichberechtigung im Beruf einzusetzen, 
um die Gleichberechtigung auch in den Beziehungen zwischen den Geschlechtern zu 
ermöglichen. Denn durch die finanzielle Unabhängigkeit der Ehefrau ist ihrer Meinung 
nach auch die partnerschaftliche Gleichstellung beider EhepartnerInnen möglich. Stö
cker setzte ihre Neue Ethik von traditionellen Moralvorstellungen ab, die einseitig nur 
die natürlichen sexuellen Bedürfnisse der Männer beachteten.66 Es sei das brennendste 
Problem ihrer Zeit, dass die alten Moralvorstellungen die Frauen in unsittlicher Weise in 
den Bereichen Ehe und Kindeserziehung benachteiligten. Deshalb setzte sie sich auch 
besonders für die Umwertung der Sexualmoral hin zu mehr weiblicher Selbstbestim
mung und für die Anerkennung alleinerziehender Mütter sowie die Hilfe für sie ein, da 
diese mit der sexualmoralischen Unverantwortlichkeit ihrer Partner leben müssten und 
trotzdem für die Gesellschaft wertvollen Nachwuchs erzögen. Stöcker stellt sich in ihren 
Schriften nicht gegen die zeitgenössische christliche Ethik, sondern sie geht stärker vom 
Menschen und seinen Bedürfnissen aus. Sie hatte einen 

»unerschütterliche[n] Glaube[n] an die Lebensfähigkeit und Bedeutung der sittlichen 
Anschauung, wie Religion und Kulturentwicklung sie uns geschenkt haben. Der Glau
be, daß[!] dieses in jedem Menschen schlummernde Bewußtsein[!] stärker ist und ein
flußreicher[!] als die äußeren Formen gesellschaftlichen Pharisäertums, die nur zu oft 
den Strauchelnden entgültig in den Abgrund gestürzt haben.«67 

Hier kritisiert sie es als Pharisäertum, religiös begründete sittliche Gesetze wie die Idee, 
nur verheiratete Frauen dürften Mütter sein, dogmenhaft zu befolgen. Auch für die Neue 
Ethik war es ideal, wenn die Mutter verheiratet war, doch Stöcker lehnt es ab, uneheli
che Mütter zu brandmarken und zu stigmatisieren. Beide Geschlechter hätten sexuelle 
Bedürfnisse, doch nur bei Frauen würden sie durch eine uneheliche Schwangerschaft 
sichtbar.68 Das moralische Gewissen war für Stöcker wichtiger als unreflektierte und 
nicht aus Überzeugung, sondern wegen der sozialen Kontrolle verfolgte religiös festge
legte und sanktionierte moralische Regeln.69 Sie beschreibt es als menschlich, die mo
ralischen Grundsätze zu verfehlen; es bedarf ihrer Meinung nach einer Korrekturhilfe. 
Diese Hilfe stellte Stöcker mit ihrem Bund für Mutterschutz unehelichen Müttern zur 
Verfügung, indem sie sie finanziell unterstützen und somit unabhängig machen wollte. 

65 Ebd. 
66 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 42. 
67 Ebd., S. 43. 
68 Genau diese von Stöcker geforderte Akzeptanz der weiblichen Sexualität und somit auch weibli

cher außerehelicher Beziehungen war es, die ihre GegnerInnen neben ihrer Akzeptanz der Homo

sexualität so anstößig fanden. 
69 Vgl. ebd., S. 42. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 23 

Sie fasst in ihrer Schrift von 1915 folgendes Fazit zum Bund für Mutterschutz, das dessen 
Ziele sehr gut zusammenfasst und offenbart, dass der Bund die Ziele der Neuen Ethik 
verfolgte: 

»Unser Bund für Mutterschutz dagegen war – unter der Wucht der Tatsachen – nicht 
nur für die vorübergehende Aufnahme in städtischen Mütterheimen bemüht, sondern 
forderte als wesentliches Ziel die Verbesserung der Stellung der Frau als Mutter – der 
ehelichen wie der unehelichen – in wirtschaftlicher, ethischer und sozialer Hinsicht – 
gesetzliche Reformen für eine Besserstellung des unehelichen Kindes, Mutterschafts

versicherung, Beseitigung der Vorurteile gegenüber der außerehelichen Mutterschaft 
überhaupt.«70 

So trat sie beispielsweise auch für staatliche Hilfen an Stelle der Alimente der leibli
chen Väter ein, um Frauen mit unehelichen Kindern unabhängig von den Vätern zu ma
chen.71 Die GegnerInnen des Bunds für Mutterschutz lehnten laut Stöcker die soziale, 
wirtschaftliche und sexuelle Emanzipation der Frau ab.72 

Der große Unterschied der Neuen Ethik und der konservativen Ethik machte sich für 
Stöcker besonders in der Haltung zur Prostitution bemerkbar, auch wenn beide Moral
vorstellungen diese ablehnten. Die konservative Ethik halte radikal an der Ehe fest und 
sei mit dieser Beurteilung bankrottgegangen, da sie so die Prostitution fördere, indem 
sie eine zügellose männliche Sexualität zulasse. Das Scheitern dieser Ethik macht Stö
cker 1915 an der vorhandenen Prostitution fest. Das Vorhandensein dieser bescheinigt 
für sie, dass die bisherige Sexualmoral gescheitert ist, die die Frau als abhängige Partne
rin sieht, da sie erstens männliche sexuelle Ausschweifungen begünstige und sich damit 
selbst in ihrer monogamen Ehevorstellung widerspreche und zweitens dazu auch noch 
gegen die Neue Ethik verstoße, indem sie Frauen sexuell den Männern unterordne.73 
Auch hier wird ersichtlich, dass die Neue Ethik der konservativen Sittlichkeitsethik kei
neswegs diametral entgegengesetzt ist, da beide Ansätze verantwortungsvolle langfristi
ge Beziehungen favorisieren und die Prostitution ablehnen. Doch Stöcker beschreibt die 
Neue Ethik als realitätsnäher, praxisorientierter und emanzipierter, da sie die weibliche 
Perspektive ebenfalls berücksichtigt. 

Die Neue Ethik sah ihre Grundaufgabe darin, die Frauen aus ihren Abhängigkeitsver
hältnissen zu Männern zu befreien. Hierzu unternahm der Bund für Mutterschutz mit 
der finanziellen Befreiung den ersten Schritt, indem er die Mütter mit unehelichen Kin
dern unterstützte und finanziell unabhängig machte, da der Abbau von Frauen benach
teiligenden Strukturen in Bildung und Arbeit noch nicht erreicht sei. Der Hauptfokus 
von Stöckers praktischer Arbeit war der Mutterschutz und hierbei der besondere Einsatz 
für diejenigen, die unter der bisherigen Sexualmoral und der durch diese begünstigten 
Unverantwortlichkeit der Männer litten: die Frauen, die unehelich Mutter wurden. Auch 
das Publikationsorgan des Bunds behandelte die Hilfe für alleinerziehende Mütter als 
Hauptthema. 

70 Ebd., S. 5. 
71 Vgl. ebd. 
72 Vgl. ebd. 
73 Vgl. ebd., S. 33f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Diese Anliegen drückten sich organisatorisch in der Gründung eines Bunds aus, der 
sowohl politische als auch soziale Forderungen stellte: 1905 formierte sich der Bund für 
Mutterschutz in einem Prozess, der nicht ohne Konflikte ablief.74 Schließlich setzte sich 
Stöcker durch und wurde die Herausgeberin der Bundeszeitschrift Mutterschutz. Zeit
schrift zur Reform der sexuellen Ethik.75 Auch nach den Gründungsdifferenzen gab es noch 
personelle Zerwürfnisse wie 1908 zwischen den beiden Vorstandsmitgliedern Stöcker 
und Adele Schreiber.76 Doch letztendlich konnte Stöcker ihren Einfluss im Bund und 
auch in der Redaktion der Zeitschrift sichern, deren Namen sie in Die Neue Generation 
änderte.77 In den 1920er Jahren war Stöcker laut Christl Wickert bereits die am besten 
vernetzte und aktivste Frau in der Mutterschutz- und Friedensbewegung.78 

In ihrer Analyse des Bunds für Mutterschutz identifiziert Hamelmann zwei Felder 
des Engagements des Bunds: Einerseits habe er sozial-ethisch agiert und andererseits 
auch praktisch-karitativ.79 So reichte er einerseits Petitionen mit der Forderung, unehe
liche Kinder mit den ehelichen Kindern gleichzustellen, bei Ministerien ein und veröf
fentlichte Artikel zu diesem Thema.80 Andererseits setzte er sich in praktischer Weise 
mit konkreten Vorschlägen wie dem der Einrichtung einer reichsgesetzlichen Mutter
schaftsversicherung für uneheliche Mütter ein und verteilte auch Aufklärungsbroschü
ren. 

Stöckers Engagement in der Frauenfrage wirkte in den DMB hinein und ist ange
sichts der Ausrichtung auf durch die Industrialisierung veränderte Lebensentwürfe und 
Familiensituationen (zunehmend mussten Frauen arbeiten und zugleich die alten Haus
haltsaufgaben erledigen) modern. Kapitel 2 zeigt, wie sie ihre sozialen Forderungen be
züglich der Sexualmoral und der Möglichkeiten von Frauen in Beruf und als alleinerzie

74 Diesen hat Julia Polzin eingehender betrachtet und an dieser Stelle sollen ihre wichtigsten Er
kenntnisse zusammengefasst werden, um das Lebenswerk Stöckers und dessen politische Dimen

sion einordnen zu können. (Vgl. hierzu und zum Folgenden Polzin, Julia, Matriarchale Utopien, 
freie Liebe und Eugenik, Hamburg 2017, S. 144f.) Ruth Bré nahm am 12. November 1904 bereits 
die Gründung vor und warb Stöcker Ende Dezember 1904 postalisch für die Mitarbeit in diesem 
an. Stöcker nahm die Einladung an, doch es kam auf der konstituierenden Sitzung im Januar 1905 
zu Konflikten zwischen ihr und anderen Gründungsmitgliedern, die statt des Mutterschutzes eher 
die Rassenhygiene betonten oder statt ihrer Idee des Mutterschutzes in der Stadt und mitten in 
der Gesellschaft wie Bré eher Mütterheime auf dem Land einrichten wollten und somit den al
leinerziehenden Müttern eher isoliert in einem geschützten Raum Selbstständigkeit beibringen 
wollten. (Vgl. ebd., S. 149–155.) 

75 Vgl. ebd., S. 175. 
76 Vgl. ebd., S. 270–299. 
77 Vgl. Sotke, Sophia, Feminismus, Sexualreform, Eugenik zu Beginn des 20. Jahrhunderts. Eine Netz

werkanalyse (Düsseldorf Texte zur Medizingeschichte 11), Cuvillier Verlag: Göttingen 2016, S. 40. 
Nach dem Zerwürfnis mit ihrem einstigen Mitstreiter im Bund für Mutterschutz Max Marcuse 
konnte Helene Stöcker ihre Stellung im Bund und in der Redaktion der Zeitschrift festigen, wäh
rend Marcuse sein eigenes Zeitungsprojekt weiterführte. 

78 Vgl. Wickert, Christl, Helene Stöcker, Bonn 1991, S. 118. 
79 Vgl. hierzu und zum Folgenden Hamelmann, Gudrun, Helene Stöcker, der »Bund für Mutterschutz« 

und »Die Neue Generation«, Frankfurt a.M. 1992, S. 51f. Die Monografie untersucht den Bund für 
Mutterschutz und dessen Zeitschrift als wichtige Akteurinnen des radikaleren Flügels der bürger
lichen Frauenbewegung und Friedensbewegung. (Vgl. ebd., S. 9.) 

80 Vgl. hierzu auch ebd., S. 140f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 25 

hende Mütter in den DMB einfließen ließ. Das ist ein Beispiel dafür, wie die Frauenbe
wegung in die monistische Reformbewegung hineinwirkte. 

1.1.3 Monistische Philosophie 

Zur Einschätzung der Rolle der Frauen im DMB müssen die Motive für seine Gründung 
und seine Entwicklung beleuchtet werden. Um die Gründung des DMB durch Ernst Hae
ckel zu verstehen, ist es notwendig, Haeckels philosophische Auseinandersetzung mit 
dem Monismus zu betrachten. Diese begründet Haeckels Motivation zur Gründung des 
freidenkerischen Bunds 1906. Indem sie auch die philosophischen Positionen anderer 
bekannter Monisten im Bund betrachtet, kann die Arbeit Haeckels Monismusbegriff in 
das freidenkerische Umfeld seiner Zeit einordnen und Haeckels Rolle im Verein sowie 
die gesamte Vereinspolitik besser verstehen. Denn das Verständnis der Vereinsdynamik 
des DMB ist elementar für das Verständnis der Rolle der Frauen im Verein. So beziehen 
sich beispielsweise einige Frauen wie Fanny Daxenbichler in ihren Briefen an Haeckel 
oft auf Vereinskonflikte. Deshalb geben die nächsten zwei einführenden Kapitel erstens 
einen Überblick über den Monismus als philosophisches Konzept und werfen zweitens 
Schlaglichter auf wichtige Vereinskonflikte. 

Der Monistenbund ist ein 1906 gegründeter freidenkerischer Verein, der es sich zur 
Aufgabe gemacht hat, den Einfluss der christlichen Kirchen auf die Gesellschaft mit pu
blizistischen Mitteln zu schwächen und die eigene naturwissenschaftlich geprägte Welt
anschauung zu verbreiten.81 Simon-Ritz erläutert die Entstehung der freigeistigen Be
wegung, deren Teil auch der DMB ist.82 Dabei stellt er fest, dass die freigeistige Bewe
gung in den 1840ern startete und zunächst als innerkirchliche Protestbewegung gegen 
ein Wiedererstarken der Orthodoxie vorging, woraufhin sie sich jedoch immer weiter 
von den kirchlichen Lehren entfernte.83 So gründeten sich freireligiöse Gemeinden, die 
den theologischen Rationalismus vertraten neben freidenkerischen Verbänden, die sich 
ab den 1870ern in Verbänden wie dem Deutschen Freidenkerbund organisierten.84 Ernst 

81 Vgl. hierzu den Gründungsaufruf des DMB in Mattern, Wolfgang, Gründung und erste Entwicklung 
des Deutschen Monistenbundes. 1906–1918, Inauguraldissertation Medizinische Fakultät Freie 
Universität Berlin 1983, S. 27–30. Religiöse Orthodoxie wird im Aufruf als Bedrohung für das wis
senschaftliche, kulturelle und politische Leben und den damit einhergehenden Fortschritt gese
hen, der nur die »überlegene geistige Macht« (Ebd., S. 27.) einer neuzeitlichen Weltanschauung 
entgegenwirken könne. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 27f.) Dabei wird der neuzeitli
chen Weltanschauung namens Monismus eine Neuartigkeit, Fortschrittlichkeit und Rationalität 
zugeschrieben, mit der sie die überkommenen alten Religionen und deren Institutionen aus der 
Gesellschaft vertreiben könne. 

82 Vgl. Simon-Ritz, Frank, Die Organisation einer Weltanschauung, Die freigeistige Bewegung im wil
helminischen Deutschland (Religiöse Kulturen der Moderne Bd. 5), Chr. Kaiser/Gütersloher Ver
lagshaus: Gütersloh 1997, S. 133–153. 

83 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 57. 
84 Vgl. ebd., S. 92. FreidenkerInnen als oftmals bekennenden AtheistInnen gingen die Freireligiösen 

trotz ihrer Abkehr von traditionellen Religiositätsformen nicht weit genug mit ihrer von »religiöser 
Aufklärung und Selbstbestimmung« (Ebd.) bestimmten Religiosität, da sie als letzte Konsequenz 
nicht die vollkommene Abkehr von der Religiosität praktizierten, sondern sich immer noch in Ge
meinden organisierten. (Vgl. ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Haeckel rief dann 1906 zur Gründung des DMB auf. Der Monismus war für ihn nicht 
nur eine Weltanschauung, sondern auch eine Religion.85 Er wollte sowohl die freireli
giösen Gemeinden als auch die freidenkerischen Vereine in seinem Monistenbund ver
einigen.86 Dabei steht Haeckels monistische Naturreligion mit ihrer sozialdarwinisti
schen Entwicklungslehre in einem ideologischen Gegensatz zu mythologischen Überlie
ferungsreligionen wie dem Christentum.87 Der Monismus selbst ist eine philosophische 
Denkrichtung, die die »materielle Einrichtung der Welt«88 vertritt. Demnach gibt es kei
nen Gott außerhalb der Welt, da dieser eine dualistische Ordnung des Existenten (Gott 
und Welt, Geist und Materie) voraussetze. Eine monistische Weltanschauung muss da
bei nicht zwangsweise wie bei Haeckel zu einer materialistischen Weltanschauung füh
ren, die ausschließlich von innerweltlichem physisch Vorhandenem ausgeht, sondern 
kann auch die Welt aus Gott hervorgehend ansehen wie der Neutrale Monismus es tut.89 

Zentral für die Einschätzung der philosophischen Entwicklung des Monismus als 
Einheitslehre und insbesondere des Haeckelschen Monismus ist Todd Weirs Sammel
band zur monistischen Philosophie.90 Laut Volker Mueller existiert in der Philosophie 

85 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 133f. 
86 Vgl. Haeckel, Ernst, Der Monistenbund. Thesen zur Organisation des Monismus, in: Das Freie 

Wort. Frankfurter Halbmonatsschrift für Fortschritt auf allen Gebieten des geistigen Lebens, Bd. 4 
(1904/1905), Heft 13, Erstes Oktoberheft, S. 481–489, hier S. 489. 

87 Vgl. Mattern, Wolfgang, Gründung und erste Entwicklung des Deutschen Monistenbundes, Berlin 
1983, S. 2. Bereits in seiner Zeit blieb der Sozialdarwinismus, wie er auch von Haeckel favorisiert 
wurde, auf Grund seiner Betonung der sich in der Evolution durchsetzenden Individuen und der 
damit einhergehenden Gefahr, die Schwachen einer Gesellschaft zu vergessen, nicht unkritisiert. 
(Vgl. ebd., S. 4.) 

88 Mueller, Volker, Philosophischer Monismus und Naturwissenschaften. Zu Entwicklungen monisti

scher Weltanschauungen in Deutschland, in: Lenz, Arnher E./Mueller, Volker (Hgg.), Darwin, Hae
ckel und die Folgen. Monismus in Vergangenheit und Gegenwart, Angelika Lenz Verlag: Neustadt 
am Rübenberge 2006, S. 33–46, hier S. 34. 

89 Vgl. ebd., S. 35. Der Neutrale Monismus legt sowohl den geistigen als auch den physischen Vor
gängen ein drittes, unabhängiges Prinzip zu Grunde. (Vgl. ebd.) Zur genaueren Unterscheidung 
der verschiedenen materialistischen Richtungen in historischer und aktueller theoretischer Per
spektive vgl. Kopf, Eike, Materialismus. Ein Überblick von der Antike bis heute, PapyRossa Verlag: 
Köln 2014. Vgl. auch zur Entstehung des Materialismus und zu dessen Entwicklung im 19. Jahrhun
dert als ein Grundcharakteristikum Ernst Haeckels monistischer Weltanschauung Wittkau-Horg

by, Annette, Materialismus. Entstehung und Wirkung in den Wissenschaften des 19. Jahrhunderts, 
Vandenhoeck & Ruprecht: Göttingen 1998. Wittkau-Horgby liefert eine klare Arbeitsdefinition ih
res Verständnisses von Materialismus. Dieser sei »eine Weltanschauung, nach der es keine andere 
Wirklichkeit gibt als die Materie, so daß[!] auch Bewußtsein[!], Denken und Geist des Menschen 
als Kräfte oder Bewegungen der Materie aufgefaßt[!] werden« (Ebd., S. 13.). So ist der Materialis

mus aus Sicht der Autorin als »Gegenposition zu den verschiedenen Formen metaphysischer Welt

deutungen, die eine Unabhängigkeit des Geistes von der Materie und ein geistiges Prinzip als Ur
sprung der uns gegebenen Wirklichkeit annehmen« (Ebd., S. 14.), zu verstehen. Die Ähnlichkeit 
mit Haeckels Monismus ist offensichtlich. Die darwinistische Evolutionstheorie habe materialis

tische Weltanschauungen unterstützt, denn die Evolutionstheorie biete eine metaphysikfreie Er
klärung für die Entstehung der Natur und der Menschen. (Vgl. ebd., S. 153f.) 

90 Weir, Todd H. (Hg.), Monism. Science, Philosophy, Religion, and the History of a Worldview (Pal
grave Studies in Cultural and Intellectual History), Palgrave Macmillan: New York 2012. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 27 

schon seit langer Zeit vor der Aufklärung ein Nachdenken über das Streben nach der Ein
heit allen Geschehens.91 Die Theorie einer materiellen Einheit der Welt im monistischen 
Sinne werde aber erst seit 150 Jahren diskutiert. Laut dieser gibt es kein Geschehen au
ßerhalb der Welt und keine Erscheinung außerhalb der kausalen Zusammenhänge der 
Welt. Somit gebe es auch keinen Platz für einen außerweltlichen, übernatürlichen Gott. 
Dieser materialistischen Ansicht schloss sich auch Haeckel mit seinem Monismus an. 
Weir spricht dem Monismus eine wichtige Rolle in der Geschichte und in der Philosophie 
des 19. und des beginnenden 20. Jahrhunderts zu.92 Er bezeichnet ihn sogar als vierte 
Weltanschauung neben der katholischen, protestantischen und jüdischen Konfession. 
Weir will aufzeigen, dass der Monismus für die intellektuellen, kulturellen, religiösen 
und politischen Entwicklungen zwischen 1840 und 1940 bedeutsam war – und Haeckel 
sein erfolgreichster Verbreiter.93 

In seinem Werk Generelle Morphologie von 1866 verwendet Haeckel den Begriff erst
mals für seine naturalistische, auf naturwissenschaftlichen Beobachtungen basierende 
Weltansicht.94 Er bezeichnet seine naturwissenschaftliche, philosophische Weltansicht, 
in der Natur und Wissenschaft eine Einheit bilden, als Monismus. Haeckel wollte seinen 
RezipientInnen einen Gegenentwurf zu den hegemonialen weltanschaulichen Ansprü
chen der Kirchen anbieten. Hierzu nutzte er die Naturwissenschaften als Bezugswis
senschaften und baute vor allem auf der sozialdarwinistischen Interpretation der Evo
lutionstheorie seine monistische Weltanschauung auf.95 In seinem berühmten Werk Die 
Welträtsel vertritt er die These, dass die Naturwissenschaften alle religiösen Fragen be
reits beantworten.96 Haeckel greift hierzu den Substanzbegriff Spinozas auf und un
terstützt die Einheit von Geist und Materie in der Grundsubstanz. So sei auch das ge
samte Wissen in der Welt ersichtlich und somit von den Naturwissenschaften her greif
bar. Haeckels materialistische Weltanschauung ist insofern monistisch, als dass sie die 
Natur allein auf der Grundlage empirischer Daten verstehen will. Monistische Erfah
rungserkenntnis konstituiert sich laut Wolfgang Röd gerade in dieser Entscheidung für 
die rein empirische datenbasierte Rekonstruktion oder für die nicht-empirische Erfah

91 Vgl. hierzu und zum Folgenden Mueller, Volker, Philosophischer Monismus und Naturwissen
schaften. Zu Entwicklungen monistischer Weltanschauungen in Deutschland, in: Lenz, Arnher E./ 
Mueller, Volker (Hgg.), Darwin, Haeckel und die Folgen. Monismus in Vergangenheit und Gegen
wart, Angelika Lenz Verlag: Neustadt am Rübenberge 2006, S. 33–46, hier S. 34. 

92 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New 
York 2012, S. 13–16. 

93 Vgl. ebd., S. 4f. 
94 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, in: 

Ders. (Hg.), Monism. Science, Philosophy, Religion, and the History of a Worldview (Palgrave Stud
ies in Cultural and Intellectual History), Palgrave Macmillan: New York 2012, S. 1–44, hier S. 5. 

95 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New 
York 2012, S. 1f. 

96 Haeckel schrieb seine Welträtsel als Antwort auf den Berliner Arzt Emil du Bois-Reymonds und 
dessen These, dass die Naturwissenschaften nicht auf alle religiösen Fragen eine Antwort hätten, 
um diese zu wiederlegen. (Vgl. ebd., S. 8–10.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

rungsrekonstruktion auf Basis rein geistiger Begriffsreflexionen.97 Eine dualistische Er
fahrungserkenntnis berufe sich auf beide Grundsätze. Haeckel ist im Schema der bei
den großen monistischen Lager der radikalen EmpiristInnen und der rationalistischen 
ErkenntnistheoretikerInnen als Empirist einzuordnen, da er seine Erkenntnisse auf der 
Grundlage der Beobachtungen der von ihm elaborierten Phylogenese und der Evoluti
onstheorie belegt.98 

Haeckels Versuch der allumfassenden Naturerfassung und der damit einhergehen
den allumfassenden Welterkenntnis durch die naturwissenschaftliche Forschung wird 
ihrem Anspruch auf philosophischer Ebene jedoch nicht gerecht. So kritisiert Olaf Breid
bach, dass Haeckels Argument der Welterkenntnis durch Naturerkenntnis deshalb nicht 
in sich kohärent sei, weil der Anspruch nie von ihm eingeholt werde.99 Zu seinem An
spruch gehörte es, die Natur in ihrer Gesamtheit zu erfassen und zu verstehen. Dies sei 
laut Breidbach jedoch nicht möglich. Haeckels Perspektive sei zu einzelwissenschaftlich. 
Er forschte vor allem zur Phylogenese und zur sozialdarwinistischen Evolutionstheorie 
und deckte somit vor allem die biologische und zoologische Wissenschaft ab. 

Paul Ziche zeigt auf, dass die führenden Mitglieder des Monistenbunds trotz ihres 
naturwissenschaftlichen Hintergrunds aus sehr unterschiedlichen Fachrichtungen ka
men.100 So sei Haeckel beispielsweise Biologe gewesen, Wilhelm Ostwald Chemiker und 
August Forel Neurologe. Diese Variation der Bezugsdisziplinen ist laut Ziche auch der 
Grund dafür, dass die MonistInnen so viele unterschiedliche philosophische Ansichten 
vertraten. 

Ostwalds Monismus unterscheidet sich stark von jenem Haeckels. So ging er anders 
als Haeckel weder von einem materialistischen Weltbild noch von einer Universalsub
stanz aus. Für ihn waren alle Dinge Manifestationen von Energie.101 Ebenfalls anders als 
Haeckel ernannte Ostwald den Sozialdarwinismus nicht zur wissenschaftlichen Königs
disziplin, sondern entwickelte eine eigene Wissenschafthierarchie, in der er die einzel
nen Disziplinen pyramidal ordnete. Die in dieser Hierarchie genannten wissenschaftli
chen Disziplinen hatten nach Ostwald alle das Ziel, die Energie zu erklären. Es ist an
zumerken, dass Ostwald als Chemiker – anders als Haeckel – nicht die Natur und die 
Gesellschaft mit einer soziologisch eingefärbten sozialdarwinistischen Lehre erklären 

97 Vgl. hierzu und zum Folgenden Röd, Wolfgang, Monistische und dualistische Tendenzen in der 
Theorie der Erfahrung, in: Bächli, Andreas/Petrus, Klaus (Hgg.), Monism (Philosophische Analysen 
Bd. 9), ontos verlag: Frankfurt a.M./London 2003, S. 171–187, hier S. 171. 

98 Dieser Ansicht hätte Jacques Loeb widersprochen, wie auf den nächsten Seiten gezeigt wird. 
99 Vgl. hierzu und zum Folgenden Breidbach, Olaf, Alle für Eines. Der Monismus als wissenschaftsge

schichtliches Problem, in: Ziche, Paul (Hg.), Monismus um 1900. Wissenschaftskultur und Weltan

schauung (Ernst-Haeckel-Haus-Studien Bd. 4), Verlag für Wissenschaft und Bildung: Berlin 2000, 
S. 9–22, hier S. 12f. »Die Frage nach der Natur bleibt für Haeckel zentral, obwohl diese aus der ein
zelwissenschaftlichen Perspektive selbst gar nicht thematisierungsfähig ist.« (Ebd., S. 18.) 

100 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ziche, Paul, Monist Philosophy of Science: Between Worldview and 
Scientific Meta-Reflection, in: Weir, Todd H. (Hg.), Monism. Science, Philosophy, Religion, and the 
History of a Worldview (Palgrave Studies in Cultural and Intellectual History), Palgrave Macmillan: 
New York 2012, S. 159–178, hier S. 159f. 

101 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New 
York 2012, S. 6f. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 29 

wollte. Er ging von seinem chemischen Handwerkszeug aus und übertrug seine wissen
schaftliche Arbeit mit Energie auf die Natur und somit auch auf die Gesellschaft im Allge
meinen. Paul Ziche fasst Ostwalds Wissenschaftspyramide folgendermaßen zusammen: 
Die Wissenschaften folgen vertikal aufeinander, wobei die inhaltlich weiten Grundla
genwissenschaften wie die Logik und die Mathematik weiter am Bodensockel der Figur 
liegen und die komplexeren Spezialwissenschaften der Mechanik und Physiologie wei
ter oben liegen.102 In der Spitze ließe sich dann die Psychologie und ganz oben die von 
Ostwald so bezeichnete Kulturologie finden. Aus den beschriebenen grundlegenden Un
terschieden ergeben sich auch Unterschiede in den Handlungskonsequenzen der beiden 
Philosophien Ostwalds und Haeckels.103 Für Haeckel war keine Wissenschaftspyramide, 
sondern der Sozialdarwinismus der Bezugsrahmen, in dem er seine philosophische An
sicht formte. Da Haeckel seine ethischen Urteile auf der Grundlage der Gesundheit der 
Spezien definierte, machte er die Eugenik zu seinem übergeordneten ethischen System. 
Er ging so weit, den Monismus als Religion zu sehen.104 Ostwald hingegen richtete sei
ne Ethik am energetischen Imperativ aus.105 Dieser fordere dazu auf, keine Energie zu 
verschwenden. 

Auch weitere bedeutende Figuren des Monistenbunds hatten einen anderen fachli
chen und ideologischen Hintergrund als Haeckel, wie Heiner Fangerau in seinem Arti
kel zur Rolle der Rassenhygiene im Monismus aufzeigt.106 Indem er die Konflikte um die 
Haltung zur Eugenik im DMB bespricht, demonstriert er zugleich das Konfliktpotenzial, 

102 Vgl. hierzu und zum Folgenden Ziche, Paul, Monist Philosophy of Science: Between Worldview and 
Scientific Meta-Reflection, in: Weir, Todd H. (Hg.), Monism. Science, Philosophy, Religion, and the 
History of a Worldview (Palgrave Studies in Cultural and Intellectual History), Palgrave Macmillan: 
New York 2012, S. 165–167. 

103 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New 
York 2012, S. 6f. 

104 Vgl. ebd., S. 5. Die Bezeichnung des Monismus als Religion spiegelt die große Bedeutung wider, 
die Haeckel seiner Weltanschauung und somit auch dem Sozialdarwinismus gab, auf den er sich 
stets berief. (Vgl. ebd.) Auch Ostwald erhob mit seinem Monismus religiöse Ansprüche, wie in sei
ner religiösen Metaphorik ersichtlich wird, wenn er Sonntagspredigten hielt. (Vgl. ebd., S. 2f.) In 
der Forschung werde Haeckel auf Grund seiner freireligiösen Kultvorstellung oft als romantischer 
Naturphilosoph kritisiert, der seine naturwissenschaftliche Forschung mit einem religiösen Idea
lismus verbinde. (Vgl. Gliboff, Sander, Monism and the Morphology at the Turn of the Nineteenth 
Century, in: Weir, Todd H. (Hg.), Monism. Science, Philosophy, Religion, and the History of a World

view (Palgrave Studies in Cultural and Intellectual History), Palgrave Macmillan: New York 2012, 
S. 135–158, S. 136.) Olaf Breidbach führt an, dass Haeckel den Monismus konsequenterweise als Re
ligion bezeichnete, da er immer nur ein auf einzelwissenschaftliche Resultate verweisendes Pos
tulat sei, das geglaubt werden müsse und nicht bewiesen werden könne. (Vgl. Breidbach, Olaf, Alle 
für Eines. Der Monismus als wissenschaftsgeschichtliches Problem, Berlin 2000, S. 11.) 

105 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New 
York 2012, S. 6f. 

106 Fangerau ist mit seiner These der zahlreichen konkurrierenden monistischen Ansichten im DMB 
nicht alleine. Auch Breidbach identifiziert wie oben festgestellt unterschiedliche Ansichten im 
Bund, die jeweils auf Anschauungsmustern einzelner naturwissenschaftlicher Disziplinen aufbau
ten. (Vgl. Breidbach, Olaf, Alle für Eines. Der Monismus als wissenschaftsgeschichtliches Problem, 
Berlin 2000, S. 9.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

das sich aus den unterschiedlichen wissenschaftlichen Ausgangspunkten für den Monis
mus ergab.107 Der wissenschaftliche Konflikt zwischen den beiden Physiologieforschern 
Jacques Loeb und Max Verworn ist paradigmatisch für die ideologischen Konflikte in
nerhalb des Bunds. 

Laut Weir fehlt der Haeckelschen monistischen Ethik die transzendentale göttliche 
Autorität und so suchte Haeckel andere ethische Maßstäbe.108 Hierzu orientierte er sich 
an der Frage, was für das Leben gut sei und beantwortete sie mit der Feststellung, dass es 
das sei, was gut für die ›Rasse‹ und die Spezies sei. Er war ein Anhänger und Verbreiter 
der Evolutionstheorie und wurde in der Forschung früher oft als Mentor rassistischer, 
faschistischer und nationalsozialistischer Ideologien bezeichnet und laut der neueren 
Forschung überzeichnet.109 Klar sei jedoch, dass es im DMB viele unterschiedliche und 
teilweise sogar widersprüchliche Meinungen zu vielen Themen gab. Das war bereits vor 
dem Ersten Weltkrieg der Fall und wurde durch den Krieg und die Frage zur Haltung ge
genüber den Kampfhandlungen verstärkt. Wilhelm Schallmayer ging Haeckels Einsatz 
für die Eugenik beispielsweise nicht weit genug und anderen Monisten wie Loeb war die 
Eugenik stets ein Dorn im akademischen und weltanschaulichen Auge. Verworn schloss 
sich Haeckels eugenischer Logik an, während Loeb dieser trotz der ähnlichen akademi
schen Bildungsbiografie wie Verworn nicht folgte. Beide Forscher waren an der Defini
tion einer allgemeinen Physiologie interessiert.110 Doch für Loeb steuerten chemische 
Prozesse und nicht die Instinkte oder die Psyche die Bewegungen von Tieren. Laut Ver
worn hingegen besaßen alle Lebenwesen eine Psyche, die ihre Bewegungen mitsteuere, 
was Loeb als mystisch zurückwies. Er wollte komplexe Prozesse der Natur chemisch er
klären und meinte, Haeckels Theorien beruhten nur auf zufälligen Beobachtungen. Ver
worn und Loeb trafen bereits in den 1890ern zusammen, gingen danach aber trotz der
selben medizinischen Ausbildung ideologisch getrennte Wege. Loeb konzentrierte sich 
auf die Biochemie und reduzierte die Erklärung aller Dinge auf chemische und physika
lische Prozesse, während Verworn sich auch für gesellschaftswissenschaftliche Fragen, 
Anthropologie, Alte Geschichte und Kunstgeschichte interessierte. Laut Fangerau offen
bart der Vergleich der beiden Ärzte die ideologische Diversität der monistischen Theo

rien und somit auch Werte. Loeb stimmte auch nicht der religiösen Komponente des von 
Haeckel und Verworn vertretenen Monismus zu. Zudem lehnte er die Idee der natürli
chen Auslese zwar nicht ganz ab, doch kritisierte er, dass sie nicht auf exakten wissen
schaftlichen Erkenntnissen beruhte, die unter wissenschaftlichen Standards chemische 
Prozesse erforschten.111 Sowohl der Sozialdarwinismus als auch der Monismus als Reli
gion waren im Bund umstritten. Haeckel berief sich dabei stets auf die protestantische 

107 Vgl. Fangerau, Heiner, Monism, Racial Hygiene, and National Socialism, in: Weir, Todd H. (Hg.), 
Monism. Science, Philosophy, Religion, and the History of a Worldview (Palgrave Studies in Cul
tural and Intellectual History), Palgrave Macmillan: New York 2012, S. 223–247. 

108 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New 
York 2012, S. 22. 

109 Vgl. hierzu und zum Folgenden Fangerau, Heiner, Monism, Racial Hygiene, and National Socialism, 
New York 2012, S. 224. 

110 Vgl. hierzu und zum Folgenden Fangerau, Heiner, Monism, Racial Hygiene, and National Socialism, 
New York 2012, S. 228–230. 

111 Vgl. ebd., S. 234. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 31 

Tradition und sah die monistische Bewegung als Fortführung der Reformation an, da 
Luther sich wie auch er von der weltanschaulichen Opposition gegen Papismus und ka
tholischen Dogmatismus habe leiten lassen.112 Der Protestantismus sei jedoch im Ver
gleich zum Monismus noch philosophisch unterentwickelt gewesen, da er an der Bibel 
festhielt. 

1.1.4 Akteure und Konflikte in der monistischen Bewegung 

Die für diese Arbeit zentralen Figuren aus dem DMB sind Ernst Haeckel und in einem 
geringeren Ausmaß Wilhelm Ostwald. Diese Auswahl lässt sich mit der Quellenlage zur 
Fragestellung erklären. Ernst Haeckel stand mit vielen Frauen in brieflichem Austausch 
und produzierte somit zahlreiche Quellen zur Frage nach der praktischen Rolle der Frau
en im DMB. Zudem war er einer der Gründer des Monistenbunds, dessen Ehrenvorsit
zender und eine zentrale Figur in diesem. Wilhelm Ostwald, der selbst als Vorsitzen
der des Monistenbunds eine einflussreiche Position im Bund einnahm, unterhielt kei
nen ausführlichen brieflichen Kontakt mit den hier betrachteten Frauen im Monisten
bund. Seine wenigen thematischen Briefquellen und seine Ansicht zu Frauen, die in sei
nen Abhandlungen deutlich wird, sind dennoch aussagekräftige Quellen zur Rolle der 
Frauen im DMB. Es ist anzumerken, dass die Arbeit nicht auf eine Geschichte der Monis
tinnen und Ernst Haeckel verengt werden soll. Die Analyse reicht über Haeckels Bezie
hungen mit seinen Korrespondenzpartnerinnen hinaus und betrachten in umfassender 
Weise die Verwobenheit der weiblichen Biografien mit dem Monismus. Dennoch sind 
die Briefquellen eine der wenigen ausführlichen Quellen zu den Frauenschicksalen im 
Bund selbst und so lohnt sich ein kurzer Blick auf Ernst Haeckels und kürzer auf Wil
helm Ostwalds Person, bevor die Konflikte im Bund thematisiert werden. Diese sind zen
tral zum Verständnis der Briefe, die die Monistinnen mit Haeckel über die Vereinspolitik 
austauschten. 

Ernst Haeckel war der Gründer des DMB. Er wurde am 16. Februar 1834 in Potsdam 
geboren und wollte Botaniker werden, studierte jedoch auf Wunsch seiner Eltern ab 1852 
in Berlin Medizin und andere naturwissenschaftliche Fächer wie Zoologie.113 Später wur
de er Professor für Anatomie und dann für Zoologie in Jena, wo er am 9. August 1919 
starb.114 Haeckel war seit der Gründung des DMB dessen Ehrenpräsident, da er sich mit 
72 Jahren zum Gründungszeitpunkt bereits als zu alt für die volle Präsidentschaft an

112 Vgl. hierzu und zum Folgenden Heidenreich, Hauke, Protestantischer Atheismus? Ernst Hae
ckels Monismus zwischen Wissenschaft und Machtpolitik, in: Bach, Thomas/Brandt, Christina/ 
Fangerau, Heiner/Köchy, Kristian (Hgg.), Haeckels ambivalentes Vermächtnis [NAL-historica 84], 
Wissenschaftliche Verlagsgesellschaft: Stuttgart 2023, S. 11–31, hier S. 21. 

113 Vgl. hierzu und zum Folgenden Uschmann, Georg, Art. Haeckel, Ernst Heinrich Philipp Au
gust (Neue Deutsche Biographie 7), Duncker & Humblot: Berlin 1966, S. 423–425, https://date 
n.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016325/images/index.html?seite=437 [zuletzt aufgerufen: 
08.10.2021], hier S. 423f. 

114 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New 
York 2012, S. 36. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016325/images/index.html?seite=437
https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016325/images/index.html?seite=437
https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016325/images/index.html?seite=437
https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016325/images/index.html?seite=437


32 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

sah.115 Haeckels Mutter war sehr gläubig.116 Er selbst lehnte die christliche Religion ab 
und entwickelte seine eigene Weltanschauung. Laut Weir blieb Haeckels Definition des 
Monismus die vorherrschende Definition.117 Er spielte zudem bereits vor der Gründung 
seines Monistenbunds eine zentrale Rolle in den monistischen Organisationen. So sei er 
regelmäßig aktiv an freidenkerischen Kongressen beteiligt gewesen und habe sein Enga
gement und seine Vernetzung im freidenkerischen Milieu im ausgehenden 19. Jahrhun
dert so stark ausgebaut, dass ihm 1899 sogar die Leitung des 1881 gegründeten Deutschen 
Freidenkerbunds angeboten worden sei. Er lehnte ab und rief 1904 zur Gründung eines 
eigenen Deutschen Monistenbunds auf, der 1906 gegründet wurde, mehr als 5500 Mit
glieder rekrutieren konnte und von einer handvoll berühmter Naturwissenschaftler und 
Philosophen geleitet wurde. Die Mitglieder hatten meist eine universitäre Bildung im 
Bereich der Medizin, des Lehramts, der Literatur oder der Ingenieurswissenschaften. 
Diese Mitgliederzusammensetzung sagt etwas über den Inhalt der Haeckelschen Theo

rie aus. Sie war, wie von Loeb erkannt, keine rein naturwissenschaftliche Theorie, son
dern bezog gesellschaftliche Erklärungsversuche und den Anspruch auf gesellschaftliche 
Formung mit ein. Haeckels Einfluss ließ sich an den hohen Verkaufszahlen ablesen, die 
seine Welträtsel erzielten. 1914 waren bereits 300.000 Bücher in deutscher Sprache ver
kauft und 1931 war das Buch bereits in 20 andere Sprachen übersetzt worden. Auch in
ternational wurde Haeckel rezipiert und vor allem im deutschsprachigen Raum war der 
DMB durch gemeinsame Veranstaltungen gut vernetzt, was die monistischen Verbin
dungen der Österreicherin Fanny Daxenbichler, die Monistin und Bundesmitglied war, 
nach Deutschland in deren Biografie zeigen. 

Wilhelm Ostwald, der am 2. September 1853 in Riga geboren wurde und am 4. April 
1932 in Leipzig verstarb, besuchte das Realgymnasium und studierte Chemie.118 Er war 
der Begründer der Physikalischen Chemie, doch auch ein monistischer Philosoph und 
entsprechend seit 1911 konfessionslos. Zu Ostwalds Forschung liegen zahlreiche Arbeiten 
aus dem 20. Jahrhundert vor, doch der Fokus dieser Arbeit liegt auf seiner Funktion im 
DMB. In diesem war er sehr aktiv, verfasste Artikel in seinem Sinne und ebenso seine mo
nistischen Sonntagspredigten, die auch in den monistischen Zeitschriften abgedruckt 
wurden. Ostwald wollte mit seinen monistischen Sonntagspredigten zur Energetik und 
zum Monismus seine philosophischen Erkenntnisse popularisieren.119 

115 Vgl. Leber, Christoffer, Integration through Science? Nationalism and Internationalism in the Ger
man Monist Movement (1906–1918), in: Kosuch, Carolin (Hg.), Freethinkers in Europe. National and 
Transnational Secularities, 1789–1920s (Religion and Society 86), S. 181–202, hier S. 185. 

116 Vgl. hierzu und zum Folgenden Keitel-Holz, Klaus, Ernst Haeckel, Frankfurt a.M. 1984, S. 22. 
117 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New 

York 2012, S. 5f. 
118 Vgl. hierzu und zum Folgenden Bartel, Hans-Georg, Art. Ostwald (ev.) (Neue Deutsche Biographie 

19), Duncker & Humblot: Berlin 1999, S. 630f., https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb0 
0016337/images/index.html?id=00016337&groesser=&fip=eayaewqsdasyztsyztseayaxssdasewqe 
aya&no=&seite=645 [zuletzt aufgerufen: 10.10.2021]. 

119 Vgl. Ahlbrecht, Bernhardt, Die monistischen Sonntagspredigten von Wilhelm Ostwald, in: Lenz, 
Arnher E./Mueller, Volker (Hgg.), Darwin, Haeckel und die Folgen. Monismus in Vergangenheit und 
Gegenwart,Angelika Lenz Verlag: Neustadt am Rübenberge 2006, S. 237–246, hier S. 239. Ostwald 
habe sogar pädagogisch über seine Vorträge nachgedacht und habe Wiederholungen in diesen 
und von diesen für zielführend gehalten. (Vgl. ebd.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016337/images/index.html?id=00016337&groesser=&fip=eayaewqsdasyztsyztseayaxssdasewqeaya&no=&seite=645
https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016337/images/index.html?id=00016337&groesser=&fip=eayaewqsdasyztsyztseayaxssdasewqeaya&no=&seite=645
https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016337/images/index.html?id=00016337&groesser=&fip=eayaewqsdasyztsyztseayaxssdasewqeaya&no=&seite=645
https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016337/images/index.html?id=00016337&groesser=&fip=eayaewqsdasyztsyztseayaxssdasewqeaya&no=&seite=645
https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016337/images/index.html?id=00016337&groesser=&fip=eayaewqsdasyztsyztseayaxssdasewqeaya&no=&seite=645
https://daten.digitale-sammlungen.de/0001/bsb00016337/images/index.html?id=00016337&groesser=&fip=eayaewqsdasyztsyztseayaxssdasewqeaya&no=&seite=645


1. Einleitung 33 

Die freidenkerischen Organisationen erlebten im 20. Jahrhundert einen Anstieg 
der Mitgliederzahlen und gewannen mit zunehmender Vernetzung in der öffentli
chen Wahrnehmung an Bedeutung.120 Im 19. Jahrhundert hatte die Freireligion nur 
in größeren Städten Zuspruch und Verbreitung gefunden.121 Im beginnenden 20. 
Jahrhundert spielte der DMB dann eine wichtige Rolle bei der Verbreitung säkula
rer Ideen in Deutschland und war einer der wichtigsten Repräsentanten der Ideen 
nach außen.122 Diese Wirkung habe sich laut Weir entfalten können, da Haeckel dem 
in den 1850er Jahren allenfalls in eklektischer Form vertretenen Monismus um 1870 
mit seinem schriftstellerischen Lebenswerk eine ausformulierte philosophische und 
wissenschaftlich durchdachte Grundlage gab und ihn damit salonfähig machte. Trotz 
seiner ideologischen Konflikte mit Haeckel kann Ostwald als dessen Verbündeter im 
Bund bezeichnet werden, wie ein Blick auf die Vereinskonflikte zeigen wird. 

Haeckel gründete seinen Bund nicht allein. Der Zoologe Wilhelm Breitenbach ver
fasste zusammen mit Haeckel den ersten Entwurf für den Gründungsaufruf.123 Zudem 
gründete er gemeinsam mit Haeckel am 11. Januar 1906 im von Haeckel geführten Zoolo
gischen Institut offiziell den Monistenbund und spielte somit seit Beginn der Vereinsge
schichte eine zentrale Rolle im Bund in Jena.124 Auch publizistisch war Breitenbach aktiv 
für den Bund, selbst nach seinem Bruch mit dem DMB. So bezeichnet Uwe Hoßfeld ihn 
als einen der »bedeutendsten Wissenschaftspopularisatoren darwinistischer und hae
ckelscher Wissenschaft im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts«125. Er habe Haeckels Ver
mächtnis erhalten, indem er wie auch Heinrich Schmidt als der zeitweise Generalsekre

120 Vgl. Weir, Todd H., Secularism and Religion in Nineteenth-Century Germany, The Rise of the Fourth 
Confession, Cambridge University Press: Cambridge 2014, S. 253. 

121 Vgl. ebd., S. 105. Weir stellt in seiner Monografie die deutsche Säkularisierungsbewegung des 19. 
Jahrhunderts vor, zu der auch die FreidenkerInnen und Freireligiösen zählen, die er als vierte Kon
fession neben den beiden großen christlichen Kirchen und der jüdischen Religion in Deutschland 
bezeichnet. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 1f.) Er benutze dabei den Begriff der Konfessi
on, da die Deutschen mit diesem im 19. Jahrhundert ihre religiöse Identität, Rechte und Konflikte 
aushandelten. 1859 formierte sich dann laut Weir aus katholischen und protestantischen Dissiden
tengemeinden die Union der Freireligiösen Gemeinden. 

122 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 253–255. 
123 Vgl. Nöthlich, Rosemarie/Weber, Heiko/Hoßfeld, Uwe/Breidbach, Olaf/Krauße, Erika, Weltbild 

oder Weltanschauung, Stuttgart 2007, S. 30. Nöthlich gibt eine genaue Darstellung der ersten Jah
re der Vereinspolitik wieder, aus der in der folgenden Darstellung relevante Aspekte für das Ver
ständnis der in den Briefen beschriebenen Konflikte entnommen und zusammengefasst werden. 
Vgl. außerdem als Monografie zu Wilhelm Breitenbach, zu seiner Rolle im DMB und zu seiner Be
ziehung zu Haeckel Nöthlich, Rosemarie, Wilhelm Breitenbach (1856–1937) – Zoologe, Verleger 
und Monist. Eine Analyse seines Wirkens (Ernst-Haeckel-Haus-Studien Bd. 11), Verlag für Wissen

schaft und Bildung: Berlin 2009. 
124 Vgl. Nöthlich, Rosemarie/Weber, Heiko/Hoßfeld, Uwe/Breidbach, Olaf/Krauße, Erika, Weltbild 

oder Weltanschauung, Stuttgart 2007, S. 20. 
125 Hoßfeld, Uwe, Haeckels »Eckermann«: Heinrich Schmidt (1874–1935), in: Steinbach, Matthias/ 

Gerber, Stefan (Hgg.), »Klassische Universität« und »akademischen Provinz«. Die Universität Je
na von der Mitte des 19. bis in die 30er Jahre des 20. Jahrhunderts, Verlag Dr. Bussert & Stadeler: 
Jena 2005, S. 270–288, hier S. 271. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

tär des DMB und dessen Vorsitzender und haeckeltreuer Monist viel zu Ernst Haeckels 
Werk publiziert habe.126 

Breitenbach stieg zunächst die Karriereleiter im Bund auf. Der erste Vorsitzende des 
Vereins Kalthoff betonte als evangelischer Pfarrer zwar im Gegensatz zu ihm die ersatz
religiöse Aufgabe des neugegründeten Vereins, doch Kalthoff verstarb unerwartet und 
früh im Mai 1906 und Breitenbach wurde zum vorläufigen Vertreter des Führungsaus
schusses des Monistenbunds und somit zum Geschäftsführer gewählt.127 Breitenbach 
wollte mit dem DMB vor allem naturwissenschaftliche Erkenntnisse verbreiten und kei
ne Religion anführen.128 Doch neben diesem inhaltlichen Konflikt, der nicht mit dem 
Versterben Kalthoffs beigelegt war, da Haeckel den Monismus ebenfalls als Ersatzreligi
on sah, entwickelte sich bereits in den ersten Vereinsjahren ein Machtkonflikt zwischen 
der Jenaer Bundeszentrale des Monistenbunds und den größeren lokalen Ortsgruppen. 
Die Zahl der Ortsgruppen und auch ihr Mitspracheanspruch nahmen stetig zu.129 Wäh
rend es 1910 noch 15 Ortsgruppen gab, war deren Zahl 1914 bereits auf 45 gestiegen. Auch 
die Zahl der Mitglieder des Bunds stieg in der Phase vor dem Ersten Weltkrieg noch ste
tig an und war 1914 bei 6000 Personen angelangt. Diese Entwicklung zeigt laut Simon- 
Ritz, dass die Werbung des Monistenbunds zunehmend auf breitere Resonanz stieß. 
Besonders die mitgliederstarke Münchener Ortsgruppe begab sich in eine vereinspoliti
sche Gegenposition zum konservativen Flügel des Bunds, der aus der Jenaer Gründungs
gruppe und somit auch aus Haeckel und Breitenbach bestand und die Führungsfunktion 
der Jenaer Bundeszentrale bewahren wollte.130 Doch die Münchener Ortsgruppe erhob 
Selbstständigkeitsansprüche. Folglich wollte Breitenbach diese Bestrebungen untergra
ben. Die Ortsgruppe war jedoch so einflussreich, dass Breitenbach im Mai 1907 im Rah
men einer Ausschusssitzung des Bunds aus seiner Position als vorläufiger Vorsitzender 
herausgedrängt wurde. Zuvor hatte Breitenbach den Druck des Vereinsorgans Blätter des 
deutschen Monistenbundes sowie den Vereinsverlag geführt. Nun wurde ihm auch diese 
Aufgabe und somit seine publizistische Verantwortung für den Monistenbund entzo
gen, obwohl er Haeckel unterstützte. Die Vereinszeitschrift wurde im Anschluss nach 
Berlin verlegt, wo auch eine große Ortsgruppe bestand. Im September 1907 wurde auch 
Heinrich Schmidt aus seinem Amt als Generalsekretär gedrängt und der Bundessitz des 
Monistenbunds wurde von Jena nach Berlin verlegt. Den Vorsitz übernahm nunmehr ein 
Präsidium aus drei Monisten. Enttäuscht von dieser Entwicklung blieb Haeckel als Eh
renvorsitzender des Bunds zwar neutral, um keine Schwächung oder gar Spaltung des 
Bunds zu provozieren.131 Doch er erwog sogar den Rücktritt vom Ehrenvorsitz. Haeckel 

126 Vgl. ebd. 
127 Vgl. Nöthlich, Rosemarie/Weber, Heiko/Hoßfeld, Uwe/Breidbach, Olaf/Krauße, Erika, Weltbild 

oder Weltanschauung, Stuttgart 2007, S. 33–35. 
128 Vgl. ebd., S. 33. 
129 Vgl. hierzu und zum Folgenden Simon-Ritz, Frank, Die Organisation einer Weltanschauung, Gü

tersloh 1997, S. 152. 
130 Vgl. hierzu und zum Folgenden Nöthlich, Rosemarie/Weber, Heiko/Hoßfeld, Uwe/Breidbach, Olaf/ 

Krauße, Erika, Weltbild oder Weltanschauung, Stuttgart 2007, S. 42f. 
131 Vgl. hierzu und zum Folgenden Domschke, Jan-Peter, Der Deutsche Monistenbund unter dem 

Vorsitz von Wilhelm Ostwald, in: Vorstand der Wilhelm-Ostwald-Gesellschaft zu Großbothen e.V. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 35 

wollte einen einzigen bekannten und führungskompetenten Wissenschaftler als Vorsit
zenden des Bunds statt eines Dreierpräsidiums. Doch sein Wunsch wurde erst Ende 1910 
erfüllt, als Wilhelm Ostwald zur Präsidentschaft bereit war. Auch Ostwald musste den 
Posten des Vorsitzenden des Monistenbunds 1915 räumen.132 Hierfür führt Domschke 
zwei Gründe an: Erstens hatte Ostwald es nicht geschafft, im Verein eine breite Basis für 
seine mit Haeckels Substanztheorie unvereinbare Philosophie der Energetik zu finden. 
Zweitens warfen die ausländischen MonistInnen Ostwald seine deutschnationale Propa
ganda während des Ersten Weltkriegs vor. Breitenbach nahm seine Zurückdrängung aus 
den Leitungspositionen nicht einfach hin. Er entschied sich, auszutreten und gründete 
einen eigenen monistischen Bund mit einem eigenen Publikationsorgan, was Haeckel 
als Spaltung der monistischen Bewegung sehr bedauerte.133 

Der Konflikt um den Vorsitz des Monistenbunds wurde 1910 also vorläufig von den 
Ortsgruppen gewonnen. Zwei Menschen, die von dieser Entwicklung profitierten, nennt 
Fanny Daxenbichler in ihren Briefen. Es handelt sich um Ernst Horneffer und Walther 
Vielhaber. Beide waren Unterstützer der Ortsgruppen. Der Philosoph Ernst Horneffer 
war der zweite Vorsitzende in dem im September 1910 gewählten Dreierpräsidium an 
der Spitze des Bunds.134 Ostwald erwähnt Horneffer in seiner Autobiografie als redneri
sches Talent mit einem engagierten Einsatz für den Monistenbund auf dem Ersten In
ternationalen Monistenkongress 1911, auf dem er selbst seine Rolle als neuer und einzi
ger Vorsitzender des Bunds ausübte und das Dreierpräsidium ablöste.135 Horneffer hielt 

(Hg.), Mitteilungen der Wilhelm-Ostwald-Gesellschaft zu Großbothen e.V. 17 (2012), Heft 2, Grim

ma OT Großbothen 2012, S. 13–28, hier S. 17. 
132 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 25. 
133 Vgl. hierzu und zum Folgenden Nöthlich, Rosemarie/Weber, Heiko/Hoßfeld, Uwe/Breidbach, Olaf/ 

Krauße, Erika, Weltbild oder Weltanschauung, Stuttgart 2007, S. 43f. Der Humboldt-Bund publizier
te die Neue Weltanschauung – Monatsschrift für Kulturfortschritt auf naturwissenschaftlicher Grundlage. 

134 Vgl. hierzu und zum Folgenden Domschke, Jan-Peter, Der Deutsche Monistenbund unter dem Vor
sitz von Wilhelm Ostwald, Grimma OT Großbothen 2012, S. 17. Auch diesem Präsidium bescheinig
te Haeckel Überforderung. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd.) Seine Lebensdaten werden in der 
Forschungsliteratur mit 1871 bis 1954 angegeben. (Vgl. auch Grün, Klaus-Jürgen, Freigeister, Monis

ten und Freimauer. Versuche zur Reformloge am Beispiel des Freimaurerbundes Zur aufgehenden 
Sonne, in: Berger, Joachim/Ders. (Hgg.), Geheime Gesellschaft. Weimare und die deutsche Frei
maurerei, Hanseverlag: München/Wien: 2002, S. 231–237, hier S. 9.) Es gibt zu Horneffer als Philo
logieprofessor und zu seiner politischen Anpassung an den Nationalsozialismus etwas Literatur, 
doch es fehlt bisher eine Untersuchung zu ihm und seiner Rolle im Monistenbund. 

135 Vgl. Ostwald, Wilhelm, Lebenslinien. Eine Selbstbiographie, Klasing: Berlin 1926/1927, http 
s://www.zeno.org/Naturwissenschaften/M/Ostwald,+Wilhelm/Lebenslinien [zuletzt aufgerufen: 
10.10.2021], S. 238f. In einem Sonderband einer monistischen Zeitschrift erschien 1911 die besagte 
Rede Horneffers, in dessen Überschrift er selbst als Verfasser und Herausgeber des Textes sich als 
zweiten Vorsitzenden des DMB bezeichnet. (Vgl. Horneffer, Ernst, Monismus und Freiheit. Schluß
rede auf dem ersten Monistenkongreß in Hamburg. Von Ernst Horneffer, in: Ders./Hoffmann, Karl 
(Hgg.), Die Tat. Wege zu freiem Menschentum. Eine Monatsschrift, Sonderdruck aus dem Novem

berheft 1911, Verlag Die Tat: Leipzig 1911.) In dieser Rede erklärt Horneffer auch sein Monismusver

ständnis. Für den Monismus sei »der Wille zur Einheit!« (Ebd., S. 3.) wichtig. Dabei sei keineswegs 
jeder Mensch gleich, doch sei das starke Gemeinschaftsgefühl eines gemeinsamen großen Ge
dankens »ein überwältigendes Erlebnis« (Ebd., S. 5.) und der »Strom« (Ebd.), den ein ganzes Volk 
bei einem Schlachtgewinn im Krieg erfasse, wird von ihm als berauschendes Beispiel für eine sol
che gemeinsame Idee einer Gemeinschaft genannt. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd.) Doch 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.zeno.org/Naturwissenschaften/M/Ostwald
https://www.zeno.org/Naturwissenschaften/M/Ostwald
https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.zeno.org/Naturwissenschaften/M/Ostwald
https://www.zeno.org/Naturwissenschaften/M/Ostwald


36 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

auch monistische Predigten, Sonnenwendfeiern und Jugendweihen, um den religions
gemeinschaftlichen Aspekt des Bunds zu stärken.136 Somit war er wie auch Haeckel An
hänger der Idee eines religiösen Monismus.137 Über Vielhaber ist noch weniger bekannt 
als über Horneffer. Er war ebenfalls ein aktives Mitglied der Vereinsversammlungen und 
so zum Beispiel als Redner auf der Zweiten Hauptversammlung des Monistenbunds im 
September 1908 in Berlin präsent.138 Zudem war er der Vorstand der ebenfalls großen 
vereinseigenen monistischen Ortsgruppe Berlin.139 Sowohl Vielhaber als auch Hornef
fer publizierten in den monistischen Zeitschriften. Als Vertreter der Ortsgruppen zähl
ten sie in der Zeit der Präsidiumsführung zu den Gewinnern des Konflikts um den Füh
rungsanspruch im Bund. 

Aus den bereits skizzierten verschiedenen Ansätzen und Postionen im Bund ergab 
sich zugleich erhebliches inhaltliches Konfliktpotenzial. Hierzu zählten nicht nur phi
losophische Unterschiede hinsichtlich der Definition des Monismus und der Wahl sei
ner wissenschaftlichen Bezugsdisziplinen. Auch der Konflikt um den Religionscharakter 
und vor allem die Frage der Einstellung der repräsentativen führenden Bundesmitglie
der zum Ersten Weltkrieg verursachten vereinsinterne Auseinandersetzungen. Haeckel 
versuchte, in seinem Bund möglichst viele AnhängerInnen monistischer Unterformen 
zu vereinen. Deshalb machte er Kalthoff zum ersten Vorsitzenden des Bunds. Kalthoff 

Horneffer lehnt gleichermaßen zu viel Individualismus ab, der zu Anarchie führe, und auch einen 
zu starken Universalismus ab, denn dieser führe zur Despotie. Dennoch lässt sich aus seinen Aus
sagen erkennen, dass er den Krieg eher befürwortete; das Thema, an dem sich später im Ersten 
Weltkrieg ein Grundsatzkonflikt zwischen den KriegsbefürworterInnen und den PazifistInnen des 
Monistenbunds entfachte. 
Die Austragung des Personalkonflikts ist in der lokalen Hamburger Presse zum Ersten Deutschen 
Monistenkongress von 1911 übrigens nicht mehr sichtbar, was dafür spricht, dass die Personalde
batte mit Ostwalds Präsidentschaft beendet war. (Vgl. hierzu aus der Zeitungsausschnittsamm

lung des Hamburger Staatsarchivs zum Hamburger Monistenkongress Staatsarchiv Hamburg, 
731–8_A690 Monistenkongress.) 

136 Vgl. Simon-Ritz, Frank, Die Organisation einer Weltanschauung, Gütersloh 1997, S. 147. 
137 Diese ideologische Gemeinsamkeit ist ein Indiz dafür, dass es bei den Personalfragen und vor al

lem bei der Vorstandsfrage nicht um inhaltliche, sondern vor allem um vereinspolitische Macht

fragen ging. 
138 Vgl. Nöthlich, Rosemarie/Weber, Heiko/Hoßfeld, Uwe/Breidbach, Olaf/Krauße, Erika, Weltbild 

oder Weltanschauung, Stuttgart 2007, S. 44. 
139 Vgl. einen Eintrag auf einer Ahnenforschungsseite. (Vgl. hierzu und zum Folgenden o. A., https:/ 

/www.nickel-ww.de/images/ahnenseite/htm%20links/nachfahrenliste_leuthoff_schroeter.htm 
[zuletzt aufgerufen: 11.10.2021], Eintrag 438.) Vielhabers Geburtsdaten werden folgendermaßen 
angegeben: Er sei am 24. Oktober 1864 in Belgien geboren worden und am 13. August 1925 in Berlin 
verstorben. Vielhaber sei Schriftsteller gewesen und habe als solcher den akademischen Grad Dr. 
phil. erreicht. Sein Vater sei ein Pastor gewesen. (Vgl. ebd., Eintrag 354.) Auf Grund des Mangels 
an Forschung zu Vielhaber waren Angaben zu seiner Biografie zunächst schwer zu ermitteln. Es 
kann jedoch als gesichert gelten, dass es sich bei dem Monisten Walther Vielhaber nicht um den 
nur ein Jahr jüngeren und fast namensgleichen Krefelder Kaufmann Walter Vielhaber handelt, 
der nichts mit dem Monistenbund zu tun hatte und dessen Lebensmittelpunkt nicht Berlin war. 
(Vgl. Rotthoff, Guido, Archivberatungsstelle des Landschaftsverbands Rheinland (Hg.), Inventar 
der Sammlung Vielhaber im Stadtarchiv Krefeld, Rheinland-Verlag: Köln 1988, S. 7.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.nickel-ww.de/images/ahnenseite/htm%20links/nachfahrenliste_leuthoff_schroeter.htm
https://www.nickel-ww.de/images/ahnenseite/htm%20links/nachfahrenliste_leuthoff_schroeter.htm
https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.nickel-ww.de/images/ahnenseite/htm%20links/nachfahrenliste_leuthoff_schroeter.htm
https://www.nickel-ww.de/images/ahnenseite/htm%20links/nachfahrenliste_leuthoff_schroeter.htm


1. Einleitung 37 

mobilisierte aus Eigeninitiative und gewiss entgegen dem Willen der antireligiösen Mit
glieder des Bunds daraufhin in seiner kurzen Amtszeit einige norddeutsche Pfarrer, die 
eine pantheistische Religion der Moderne predigten und sich Radikalpfarrer nannten, da 
sie die protestantische Glaubens- und Willensfreiheit in monistischer Art weiterdach
ten.140 Dabei war der Bund klar gegen das protestantische Staatskirchentum.141 Trotz 
der Initiative Kalthoffs entwickelte sich aus dem Zweig der Radikalpfarrer keine zen
tral geregelte monistische Religion.142 Die Ortsgruppen organisierten ihre Sonnenwend
feiern und Initiationsriten eigenständig, autonom und uneinheitlich. 1910 trat Haeckel 
schließlich aus der protestantischen Kirche aus und beteiligte sich aktiv und als Initiator 
in der Kirchenaustrittsbewegung.143 Zuvor hatte sich die Allianz zwischen liberalen Bil
dungsbürgerInnen und protestantischen Konservativen noch auf der Basis gleicher Vor
stellungen und Ziele wie der Rassenhygiene und des Antikatholizismus halten können. 
Doch ab 1910 machte sich der Bund durch den Wandel von antikatholischer zu antichrist
licher Metaphorik in den Reden ihrer Mitglieder und durch die Abkehr Ernst Haeckels 
von der Kirche auch den Protestantismus zum Feind. 

Auch in der Frage nach der Einstellung des Monistenbunds zum Krieg schieden sich 
die Geister im Bund. Vor dem Krieg war der Bund stark pazifistisch ausgerichtet. Auch 
Haeckel und Ostwald waren Pazifisten.144 Doch diese Einstellung änderte sich bei beiden 
während des Ersten Weltkriegs. Deshalb waren auch einige pazifistische, politisch links 
orientierte MonistInnen wie Helene Stöcker und Magnus Hirschfeld nach dem Krieg 
nicht mehr aktiv im DMB.145 

Schließlich war auch die politische Positionierung des Bunds umstritten. Der Mo
nismus sympathisierte mit mehreren konkurrierenden politischen Lagern.146 So sprach 
Ostwald sich bei einer gemeinsamen Rede mit dem späteren Gründer der Kommunis
tischen Partei Deutschland (KPD) Karl Liebknecht für Kirchenaustritte und gegen den 
Einfluss der Kirchen in Deutschland aus.147 Laut Breidbach sei der DMB als säkularer 
Verein mit seinem Antiklerikalismus ein sehr passender politischer Partner für Sozial

140 Vgl. hierzu und zum Folgenden Jentsch, Lars, Evolution oder Religion? Der Deutsche Monisten

bund zwischen Kulturkampforganisation und Religionsgesellschaft am Vorabend des Ersten Welt

kriegs, in: Lenz, Arnher E./Mueller, Volker (Hgg.), Darwin, Haeckel und die Folgen. Monismus in 
Vergangenheit und Gegenwart, Angelika Lenz Verlag: Neustadt am Rübenberge 2006, S. 275–296, 
hier S. 277. 

141 Vgl. ebd., S. 275. 
142 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 290. 
143 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New 

York 2012, S. 6. 
144 Vgl. Ahlbrecht, Bernhardt, Die monistischen Sonntagspredigten von Wilhelm Ostwald, Neustadt 

am Rübenberge 2006, S. 242. Sogar in seinen Sonntagspredigten habe Ostwald in der Vorkriegszeit 
gegen Kriegshandlungen gepredigt. (Vgl. ebd.) 

145 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New 
York 2012, S. 7. 

146 Vgl. Breidbach, Olaf, Alle für Eines. Der Monismus als wissenschaftsgeschichtliches Problem, Ber
lin 2000, S. 25. 

147 Vgl. Weir, Todd H., The Riddles of Monism: An Introductory Essay, New York 2012, S. 6. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

demokraten und politisch Linke im Allgemeinen gewesen.148 Andererseits waren auch 
viele der MonistInnen EugenikerInnen, die Haeckels rassenhygienischem Konzept an
hingen, das auf dem Sozialdarwinismus beruhte. Durch den Ersten Weltkrieg seien die 
Konflikte zwischen den politischen Ideen des Marxismus und des Nationalsozialismus 
noch stärker zu Tage getreten und da beide Ideen auch im DMB vertreten wurden, 
sei es vermehrt zu Konflikten und Austritten aus dem Bund gekommen.149 Breidbachs 
Einschätzung bestätigt sich damit, dass Loeb und andere MonistInnen sich nach dem 
Ersten Weltkrieg vom DMB abkehrten und der Bund mit der pazifistischen, traditionell 
linken Kriegsablehnung brach. Zudem vertrat Haeckel mit dem Sozialdarwinismus 
die Position der ideologischen rechten Gegner der linken Parteien. Haeckel sah die 
»Politik als angewandte Biologie«150 an und trieb die Verbreitung der Eugenik in seinen 
Büchern voran. Indem er die Politik der Rassenhygiene popularisierte, unterstützte er 
den Weg der nationalsozialistischen Ideologie in die Öffentlichkeit.151 Um diese These zu 
überprüfen, untersucht Heiner Fangerau den ideologischen Zusammenhang zwischen 
Monismus und Nationalsozialismus und kommt zu dem Schluss, dass die Monisten 
sowohl linkspolitische als auch nationalsozialistische eugenische Standpunkte vertraten 
und somit der Monismus auch als einer der Wegbereiter der Rassenhygiene unter dem 
Nationalsozialismus gelten kann, welchen Haeckel jedoch nie explizit unterstützte, 
zumal der Nationalsozialismus sich als Konglomerat verschiedener Ideologien zum 
Zeitpunkt von Haeckels Tod 1919 erst formierte. Eugenik oder auch Rassenhygiene, wie 
sie von Fangerau definiert wird, war als Ideologie so uneinheitlich wie der Monismus 
selbst.152 Die Eugenik basiere auf der monistischen Idee, dass die Kultur sich evolu
tionären Trends unterliegend weiterentwickelt. Dabei sei die Rassenhygiene nicht mit 
der Sozialhygiene zu verwechseln. Denn die Rassenhygiene wolle auf der Ebene der 
Vererbung, Evolution und Selektion eingreifen und im Rahmen der positiven Eugenik 
die Fortpflanzung ›guter‹ und ›gesunder‹ Menschen fördern und mit der negativen 
Eugenik die ›kranken‹ und ›unwerten‹ Menschen von der Fortpflanzung abhalten, damit 
der Anteil der ›gesunden‹ Menschen an der Gesellschaft zunehme und diese nicht ›de
generiere‹. Mit der These, man könne erworbene Fähigkeiten nicht vererben, ließ sich 
die Ablehnung sozialer Hygienemaßnahmen rechtfertigen.153 Denn die Verbesserung 

148 Vgl. Breidbach, Olaf, Alle für Eines. Der Monismus als wissenschaftsgeschichtliches Problem, Ber
lin 2000, S. 18. 

149 Vgl. ebd., S. 23. 
150 Mueller, Volker, Philosophischer Monismus und Naturwissenschaften. Zu Entwicklungen monis

tischer Weltanschauungen in Deutschland, Neustadt am Rübenberge 2006, S. 36. 
151 Vgl. hierzu und zum Folgenden Fangerau, Heiner, Monism, Racial Hygiene, and National Socialism, 

New York 2012, S. 224f. 
152 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 232f. 
153 Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd., S. 235. Alfons Labisch definiert die genauen Unterschiede 

der Sozialhygiene und der Rassenhygiene wie folgt: Die Sozialhygiene hatte die Sozialwissen
schaften und die Medizin als Bezugsdisziplinen und verfolgte das Ziel, das öffentliche Gut der Ge
sundheit der gesamten Bevölkerung als Staat zu unterstützen. (Vgl. hierzu und zum Folgenden 
Labisch, Alfons/Woelk, Wolfgang, Geschichte der Gesundheitswissenschaften, in: Hurrelmann, 
Klaus/Razum, Oliver (Hgg.), Handbuch Gesundheitswissenschaften, 5., vollst. überarbeitete Auf
lage, Beltz Juventa: Weinheim/Basel 2012, S. 55–98, hier S. 70–73.) Sie wollte pathogene Lebensver
hältnisse erkennen und verbessern und habe als Gesundheitswissenschaft seit ca. 1900 bestanden. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 39 

der Lebensbedingungen durch gesellschaftliche Maßnahmen der Sozialhygiene sei ent
sprechend Ostwalds Energetik eine unnötige Energieverschwendung gewesen, wenn 
die individuellen Förderungsprozesse nicht dazu führten, dass die Verbesserungen 
weitervererbt wurden. Bei der Frage nach Haeckels Verantwortung für den nationalso
zialistischen Eugenikapparat vertritt Paul Weindling im neusten Artikel zum Thema klar 
die Meinung, dass es – anders als in der historischen Forschung oft vermutet – keine 
direkte Verbindung von Haeckel zu Hitler, vom Monismus zum Nationalsozialismus 
gibt, da Haeckels Sicht auf die menschliche Entwicklung viel komplexer gewesen sei als 
die nationalsozialistische Sicht.154 Zudem habe dem Haeckelschen Monismus die Füh
rerfigur gefehlt und den Ideologien der führenden Nationalsozialisten wie Hitler und 
Himmler die Haeckelrezeption. Schließlich habe nach dem Ersten Weltkrieg und dem 
Tod Haeckels die Eugenik im Monistenbund an Bedeutung verloren und der Bund habe 
sich durch seine neuen Vorsitzenden in den 1920er Jahren politisch linker orientiert.155 

Die großen Konflikte im Bund um den Pazifismus, die politische Ausrichtung, die 
Einstellung zur Religion und die Machtfrage im Verein ließen vermuten, dass die Frau
enfrage im Bund keine Bedeutung hatte, da die MonistInnen sie nicht ausführlich dis
kutierten. Doch ganz im Gegenteil war der DMB gerade wegen seines breiten weltan
schaulichen Spektrums ein vielversprechender Nährboden für weibliche Emanzipati
on. Weil die MonistInnen ihre politischen Meinungen untereinander aushandelten und 
der Idee gesellschaftlicher Entwicklung (als Grundlage für Reformansätze) gegenüber 
grundsätzlich aufgeschlossen waren, hatten die Frauen Spielraum für Emanzipation. 
Das Engagement und die Emanzipation der Frauen im DMB reiht sich in die politisch 
und weltanschaulich-methodisch ambivalente Vereinstradition des Bunds ein. Auch die 
Frauen vertraten unterschiedliche Standpunkte was Pazifismus, Frauenemanzipation in 
Beruf und Familie sowie Sexualität angeht. Wie genau sie diese Ambivalenzen im Bund 
einsetzten, um sich zu emanzipieren, untersucht die Arbeit. 

Die Frauen im Umfeld des Monistenbunds waren bisher kein Thema in der medizin
historischen Forschung, obwohl die Mitglieder des Bunds überwiegend Naturwissen
schaftler und Mediziner waren und nur einige Frauen im Bund aktiv waren. Was Hei
ko Weber in seiner 2000 erschienenen Forschungsübersicht zum DMB formulierte, gilt 
auch noch heute und betrifft besonders die Rolle der Frauen im Bund.156 Weber weist 
darauf hin, dass die Geschichte des Monistenbunds 2000 noch nicht vollständig aufge
arbeitet sei und auch im Jahr 2024 gibt es lediglich zu sehr wenigen bedeutenden männli

Die Rassenhygiene hingegen sei von der Biologie und Genetik ausgegangen und strebte eine Aus
lese des Erbguts durch staatliche Maßnahmen an. Eugenik wurde seit ca. 1895 als ›Wissenschaft‹ 
betrieben und verfolgte das Ziel, die Zahl ›lebensuntüchtiger‹ Menschen zu verringern. 

154 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weindling, Paul, Social Darwinism as Disputed Legacy: Divergen
ces over Ernst Haeckel under National Socialism, in: Bach, Thomas/Brandt, Christina/Fangerau, 
Heiner/Köchy, Kristian (Hgg.), Haeckels ambivalentes Vermächtnis [NAL-historica 84], Wissen

schaftliche Verlagsgesellschaft: Stuttgart 2023, S. 101–125, hier S. 121. 
155 Vgl. hierzu und zum Folgenden Fangerau, Heiner, Monism, Racial Hygiene, and National Socialism, 

New York 2012, S. 237–239. 
156 Vgl. hierzu und zum Folgenden Weber, Heiko, Monistische und antimonistische Weltanschauung. 

Eine Auswahlbibliographie (Ernst-Haeckel-Haus-Studien, Bd. 1), Verlag für Wissenschaft und Bil
dung: Berlin 2000. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

chen Akteuren im Bund wie Ernst Haeckel und Wilhelm Ostwald eingehende historische 
Untersuchungen.157 So beleuchten die historischen Publikationen zum Monistenbund 
neben Haeckel und Ostwald bisher vor allem die Einordnung des DMB in den philoso
phischen Diskurs des 19. und 20. Jahrhunderts.158 

1.2 Fragestellung und Zielsetzung 

Der Forschungsstand zeigt, dass die Frauenforschung im auslaufenden 19. Jahrhundert 
und im 20. Jahrhundert ein dynamisches historisches Feld ist, das sich mit Umbruchs
prozessen in öffentlichen Debatten zu Frauen betreffenden Themen beschäftigt. Der 
DMB organisierte mit seinen Publikationsorganen und seiner Verbandsarbeit eine der 
Plattformen, auf denen Frauen und Männer auch ihre Überlegungen zu Geschlechter
bildern diskutieren konnten. 

Die Arbeit betrachtet somit einen Aspekt, den die historische Frauenforschung bis
her nicht beachtete: Die Geschichte der Frauen in einem Reformverein, der nicht Teil der 
Frauenbewegung war; dem DMB. Ihre Geschichte ist so relevant, da sie zeigt, wie Frau
en individuelle Emanzipationspraktiken außerhalb der Frauenvereine entwickelten und 
somit auch, welche eigenen Argumentationsmuster sie nutzten und darüberhinaus, wie 

157 Zur Forschung über Haeckel und seinen Einfluss auf die deutsche monistische Bewegung vgl. den 
Sammelband Lenz, Arnher E./Mueller, Volker (Hgg.), Darwin, Haeckel und die Folgen. Monismus 
in Vergangenheit und Gegenwart, Angelika Lenz Verlag: Neustadt am Rübenberge 2006 sowie die 
beiden älteren Haeckelbiografien Krauße, Erika, Ernst Haeckel (Biographien hevorragender Na
turwissenschaftler, Techniker und Mediziner Bd. 70), BSB B. G. Teubner Verlagsgesellschaft: Leip
zig 1984 und Keitel-Holz, Klaus, Ernst Haeckel: Forscher, Künstler, Mensch. Eine Biographie, R. G. 
Fischer Verlag: Frankfurt a.M. 1984. Bereits zu seinen Lebzeiten wurden Biografien über Ernst Hae
ckel verfasst. (Vgl. hierzu Bölsche, Wilhelm, Ernst Haeckel. Ein Lebensbild, Verlag von Herrmann 
Seemann und Nachfolger: Berlin/Leipzig 1900.) Zur Forschung über Wilhelm Ostwald und den Mo

nismus vgl. Görs, Britta/Psarros, Nikos/Ziche, Paul (Hgg.), Wilhelm Ostwald and the crossroads 
between chemistry, philosophy and media culture (Leipziger Schriften zur Philosophie, Bd. 12), 
Leipziger Universitätsverlag: Leipzig 2015. Der neuste Sammelband zu Haeckel und seiner Rezep
tion ist 2023 erschienen. (Vgl. Bach, Thomas/Brandt, Christina/Fangerau, Heiner/Köchy, Kristian 
(Hgg.), Haeckels ambivalentes Vermächtnis [NAL-historica 84], Wissenschaftliche Verlagsgesell
schaft: Stuttgart 2023.) 

158 Vgl. zur Einordnung des DMB in das Feld freireligiöser Organisationen des 19. und 20. Jahrhun
derts Simon-Ritz, Frank, Die Organisation einer Weltanschauung, Gütersloh 1997. Vgl. zur einge
henden Beschäftigung mit dem monistischen Denkmodel wie der Betonung der Wissenschaft als 
positiver Bezugsbasis des Monismus und dem Christentum als negativem Bezugspunkt der mo

nistischen Philosophie sowie zur Beschäftigung mit dem Keplerbund als ideologischem Gegner 
des DMB Dankmeier, Ulrich, Naturwissenschaft und Christentum im Konflikt. Die Konstruktion 
konkurrierender Weltanschauungen unter dem Einfluss des naturwissenschaftlichen Paradigmas 
durch den Deutschen Monistenbund und den Keplerbund am Beginn des 20. Jahrhunderts, Inau
guraldissertation Philosophische Fakultät Johann Wolfgang Goethe-Universität zu Frankfurt a.M. 
2007. Vgl. zur Einführung in die Personalgeschichte sowie die allgemeine Entwicklung des DMB in 
den Jahrzehnten nach seiner Gründung Mattern, Wolfgang, Gründung und erste Entwicklung des 
Deutschen Monistenbundes, Berlin 1983. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 41 

sich die Forderungen der Frauenbewegung innerhalb einer grundsätzlich reformorien
tierten gesellschaftlichen Gruppe umsetzen ließen. Die Grundfrage der Arbeit ist folg
lich, wie Frauen weibliche Emanzipation im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts außer
halb der organisierten (politischen) Frauenbewegung selbst umsetzten. 

Somit setzt die Arbeit auf einer anderen Ebene an als die zuvor vorgestellten Wer
ke, die den Schwerpunkt auf politische Partizipation oder einen verbesserten Zugang zu 
Erwerbsarbeit legen, selten jedoch die Frage nach weiblichen Emanzipationstrategien 
auf individueller Ebene und losgelöst von rein politischen Forderungen abseits der orga
nisierten Frauenbewegung thematisieren. Besonders die Frage der Rolle der Frauen im 
DMB als Reformverein erscheint hier ertragreich, da so der weibliche Einfluss in einem 
Verein untersucht werden kann, der sich für gesellschaftlichen Wandel einsetzte. Der 
frauengeschichtliche Aspekt des DMB ist insofern besonders bedeutsam, als dass er ei
nerseits Licht auf die Vereinstätigkeit von Frauen im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts 
wirft und andererseits die moderne naturrechtliche Argumentation der MonistInnen 
beleuchtet, die wie bisher jedoch daran festhielt, traditionelle Frauenbilder zu konstru
ieren.159 Zudem liegt der Fokus auf den Frauenbiografien und somit auf den einzelnen 
Emanzipationspraktiken jenseits von gesamtgesellschaftlichen politischen Fragen wie 
Gesetzen. So erscheint auch der im Folgenden dargestellte klassische Forschungsaufbau 
als sinnvoll, der die Analyse in die Rolle der Frauen im privaten und im öffentlichen Be
reich einteilt, da diese Grundlagenforschung für die Frauen im DMB noch vollständig 
fehlt. Indem sie sich auf die Frauen im DMB konzentriert, leistet die Arbeit zudem ei
ne Basis für die Einschätzung des Verhältnisses von Frauenbewegung und monistischer 
Bewegung. So können gegenseitige Beeinflussungen und Wechselwirkungen aufgedeckt 
werden, sofern sie vorhanden sind. Und vor allem legt sie die Aktionsspielräume offen, 
die die Frauen im Bund für sich schufen, um am öffentlichen Diskurs zu partizipieren 
und somit im Rahmen ihrer Vorstellungen aus den traditionellen Frauenzuschreibungen 
auszubrechen. 

So kommt der Geschichte der Frauen im Bund in dreifacher Weise eine wichtige Rolle 
zu. Erstens kann durch sie eingeschätzt werden, wie bedeutende Frauen der deutschen 
Frauenbewegung außerhalb ihrer Fraueninteressenvereine vernetzt waren und auch mit 
dem DMB kooperierten, um ihre emanzipatorischen Forderungen zu verbreiten. 

159 Mit Naturrecht meint diese Arbeit den rechtsphilosophischen Gegensatz zum Rechtspositivismus. 
(Vgl. hierzu und zum Folgenden Braun, Johann, Einführung in die Rechtsphilosophie. Der Gedan
ke des Rechts, 3., überarbeitete Auflage, Mohr Siebeck: Tübingen 2022, S. 53f. zur Entstehung des 
modernen Naturrechts als Reaktion auf den nationalsozialistischen Terror ab 1933, das vom Straf
rechtler und Rechtsphilosophen Gustav Radbruch vertreten und populär gemacht wurde.) Der 
Rechtspositivismus geht davon aus, dass das Recht von Menschen in Institutionen gemacht wird. 
VertreterInnen des Naturrechts meinen, dass es ein Naturrecht gebe, das als ›richtiges‹ Recht na
türlich vorgegeben ist. Das kann durch religiöse Instanzen oder Naturgesetze oder auch durch 
die Vernunft passieren. Sie verstehen das Naturrecht als überstaatlich und dem positiven Recht 
übergeordnet. Die MonistInnen beriefen sich auf ein Naturrecht, das durch Naturgesetze und die 
Naturwissenschaften vorgegeben ist. Dementsprechend waren ihre Geschlechterzuschreibungen 
klar: Männer und Frauen hatten jeweils unterschiedliche, natürlich vorgegebene Aufgaben. Frau
en waren zum Beispiel zur Mutterschaft fähig, also sahen sie es als weibliche Aufgabe und Pflicht 
an, Mütter zu sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Zweitens kann eine Analyse der Äußerungen von und über Frauen im Umfeld des Mo
nistenbunds Licht auf das Frauenbild der deutschen MonistInnen in Theorie und Praxis 
der Verbandsarbeit werfen. Das Verständnis der traditionellen Geschlechtervorstellung, 
die die Frau in der Familie als Ehefrau und Mutter sieht und den Mann als Ernährer der 
Familie in einem Beruf und mit der Möglichkeit auf Bildung verortet, spielt eine wich
tige Rolle bei der Analyse der Geschlechtervorstellungen der Frauenrechtsaktivistinnen 
des beginnenden 20. Jahrhunderts wie auch jenen im DMB. Denn diejenigen, die sich 
mit der Frage nach weiblicher Bildung, weiblicher Erwerbsarbeit, den Zuschreibungen 
an die Frau innerhalb der Ehe und der Kindeserziehung – kurzum mit der Frauenfrage – 
beschäftigten, mussten sich im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts auch zu dualistischen 
Geschlechterbildern positionieren. 

Drittens geht die Untersuchung auf mikrokosmischer Ebene vor und kann so indi
viduelle Emanzipationspraktiken des beginnenden 20. Jahrhunderts aufdecken, die ein 
neues Licht auf die Geschichte der weiblichen Emanzipation werfen. 

In der Arbeit gehe ich, Ute Planert folgend, von einem Emanzipationsbegriff aus, der 
die Ausweitung des weiblichen Handlungsspielraums auf verschiedenen gesellschaftli
chen und persönlichen Ebenen ins Zentrum stellt. Hierfür ist es hilfreich, den sozial
wissenschaftlichen Begriff Agency einzuführen, der die praktischen Handlungsmuster 
bezeichnet, die die Frauen als individuelle Emanzipationsstrategien einsetzten.160 Wie 
die Arbeit zeigen wird, zeigt sich die Agency der Frauen im privaten und öffentlichen 
Bereich, also nicht nur auf politisch-öffentlicher Ebene, sondern auch auf sozialer und 
wirtschaftlicher Ebene in den Handlungsspielräumen, die die Frauen in Familie, Bildung 
und Beruf hatten und emanzipativ ausweiteten. Dieses weite Verständnis von Eman
zipation denkt Planert in ihrer Forschung bereits vor und die Arbeit konkretisiert den 
Emanzipationsbegriff und spielt ihn anhand der weiblichen Agency im DMB durch. 

Die Arbeit fokussiert also auf die Rolle der Frauen im Umfeld des DMB und die Frage, 
wie die Frauen ihre individuellen Emanzipationsstrategien umsetzten. Dazu beleuch
tet sie sowohl die Theorie der weiblichen Rollenzuschreibungen als auch die Praxis der 
Frauen im Bund: Wie spielten monistische naturrechtliche Geschlechterrollenzuschrei
bungen und die emanzipative Auffassung, dass die Geschlechter in allen Lebensberei
chen wie Beruf und Familie gleichberechtigt sein sollten – so forderte es die Frauenbe
wegung und mit ihr einige Monistinnen – im DMB zusammen? Zwar stehen naturrecht
liche und emanzipatorische Faktoren nicht per se im Gegensatz, doch bei Betrachtung 

160 Bisher wurde der Begriff Agency in der Sozialwissenschaft uneinheitlich verwendet. Mustafa Emir

bayer und Ann Mische versuchen sich 2017 an einer genaueren Definition von Agency als »das zeit
lich aufgebaute Handeln von Akteurinnen und Akteuren aus verschiedenen strukturellen Umwel

ten – den temporal-relationalen Handlungskontexten –, das im Zusammenspiel von Gewohnheit, 
Vorstellung und Beurteilung solche Strukturen gleichermaßen reproduziert wie transformiert, um 
interaktiv auf Problemstellungen zu reagieren« (Emirbayer, Mustafa/Mische, Ann, Was ist Agen
cy?, in: Löwenstein, Heiko/Emirbayer, Mustafa (Hgg.), Netzwerke, Kultur und Agency. Problemlö

sungen in relationaler Methodologie und Sozialtheorie, Beltz Juventa: Weinheim 2017, S. 138–209, 
hier S. 147.). Somit umfasst Agency das Handeln und die Interaktion gesellschaftlicher AkteurIn
nen. (Vgl. R., L., Art. Agency, in: Fuchs-Heinritz u.a. (Hgg.), Lexikon zur Soziologie, 4., grundlegend 
überarbeitete Auflage, VS Verlag für Sozialwissenschaften: Wiesbaden 2007, S. 20.) 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 43 

der naturrechtlichen Argumentation der MonistInnen wird klar, dass ausschließlich die
jenigen Frauen diese als emanzipatorisches Argument verwendeten, die ohnehin schon 
in der Frauenbewegung aktiv waren. Die Mehrheit der MonistInnen hatte die Emanzipa
tion zumindest auf theoretischer naturrechtlicher Ebene nicht in der Hauptagenda. Auf 
praktischer Ebene ist zu untersuchen, wie Frauen im Monistenbund konkret Einfluss 
nahmen. Es geht also um die Frage, wie Frauen im Verein wirkten und wie der Verein 
für die Frauen wirkte. 

Ich gehe von Planerts These aus, dass Frauen in der wilhelminischen Gesellschaft 
über Frauenvereine hinaus wirkten. Deshalb untersucht die Arbeit besonders die Stra
tegien der Monistinnen im Bund, mit denen sie öffentlich wirksam wurden. Der Monis
mus ist kein Teil der feministischen Bewegung. Wie noch darzulegen, dachten auch die 
MonistInnen in der Frauenfrage und den Geschlechterbildern dualistisch. Doch was ist 
dann das Besondere am DMB in der Frauenfrage? Wie im Folgenden gezeigt wird, er
nannten die untersuchten MonistInnen weibliche Belange nicht zu einem ihrer Haupt
themen. Die emanzipatorischen Tendenzen, die von den Frauenrechtsaktivistinnen im 
Bund ausgingen, erscheinen eher als ein Nebenprodukt, das sich aus der situativen Ver
brüderung des Bunds mit den monismusaffinen Frauenrechtsaktivistinnen gegen die 
Kirche und ihre rigide Sexualmoral ergab. Eine theoretische Auseinandersetzung mit der 
Frauenemanzipation gab es von Seiten der ›reinen‹ MonistInnen, die keine aktiven Frau
enrechtsaktivistinnen waren, nicht. Die praktische Emanzipation im Bund war ebenfalls 
zu großen Teilen eine Folge der berühmten Frauenrechtsaktivistinnen im Verein. Das 
monistische Frauenbild ist ein Beispiel dafür, dass Ende des 19. Jahrhunderts naturrecht
liche und nicht religiöse Argumente für die Konstruktion der Geschlechterzuschreibun
gen genutzt wurden. Dabei konnte die naturrechtliche Begründung verschieden ausge
legt werden. Laut dieser waren Frauen und Männer ungleich und die Frauenrechtsakti
vistinnen im Monistenbund leiteten daraus besondere Aufgaben für Frauen ab, während 
die MonistInnen, die keine Verbindung zur Frauenbewegung hatten, damit die von der 
monistischen Kulturtheorie unterstützte Vorstellung der Frau als Hausfrau und Mutter 
verfolgten. Alle Frauen emanzipierten sich jedoch durch ihre Interaktion mit dem Mo
nistenbund, indem sie ihn für ihren Eintritt in die Öffentlichkeit nutzten und sich so 
stärker oder in geringerem Ausmaß von der ihnen als Frauen zugewiesenen Häuslich
keit befreiten. 

Deshalb bietet der DMB zugleich ein neuartiges Untersuchungssample. Die Arbeit 
untersucht, wie weibliche Emanzipation auf einer individuellen alltäglichen Ebene um 
die Jahrhundertwende in einem Reformverein funktionierte und wie die MonistInnen 
mit dem offensichtlichen Widerspruch zwischen Emanzipation und monistischen Frau
enzuschreibungen umgingen. Sie zeigt durch ihre Analyse der Frauen im Monistenbund 
auf, wie die Frauen im Bund sich auf individueller Ebene von traditionellen Geschlech
tervorstellungen emanzipierten und somit auch, wie die emanzipativen Ideen der Frau
enbewegung im weiteren gesellschaftlichen Rahmen über die Frauenverbände hinaus 
wirkten. Die Arbeit leistet damit einen Beitrag zur Diskussion um die von Planert auf
gestellt These. Sie argumentiert: Die Ideen der Frauenbewegung waren gesellschaftlich 
wirksam. 

Aus zwei Gründen spielt dabei auch die Person Ernst Haeckel eine wichtige Rolle. 
Erstens war er als Ehrenvorsitzender und Initiator des DMB eine zentrale Figur des 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Bunds. In Heinrich Schmidts Gedenkband an ihn schreiben auch zahlreiche Monis
tinnen im Gedenken an sein monistisches Lebenswerk.161 Das unterstreicht neben der 
zentralen Rolle im Bund auch Haeckels zentrale Rolle für die Monistinnen, denn viele 
der wenigen Frauen im Bund sind Autorinnen des Gedenkbands. Für am Monismus 
interessierte Frauen war er zentraler Anlaufpunkt und niederschwellig erreichbar, da er 
als Vorsitzender eines relativ kleinen Vereins ihre Briefe beantwortete. Zweitens bietet 
der im Ernst-Haeckel-Archiv Jena zentral gesammelte Nachlass aus einer quellentech
nischen Perspektive einen ebenso umfangreichen wie facettenreichen Eindruck von den 
weiblichen Emanzipatiosstrategien im DMB. Kein anderer Protagonist des Bundes war 
mit so vielen Monistinnen vernetzt wie Haeckel.162 

1.3 Quellen und Methoden 

Die Arbeit geht der individuellen Emanzipation der Monistinnen auf zwei Ebenen 
nach: Erstens auf der praktischen Ebene, indem sie die Leben der Frauen biografisch 
betrachtet und dabei nach Emanzipationspraktiken fragt, die in beruflicher Mentoren
schaft durch bekannte Monisten oder brieflichem intellektuellem Austausch mit diesen 
bestanden. Zweitens untersucht sie, inwieweit der DMB es zuließ, Frauen theoretischen 
Einfluss auf die philosophische Außenwirkung zu geben, indem sie die Beiträge der 
Monistinnen in den monistischen Vereinszeitschriften von 1906 bis 1933 analysiert. 

Zur Untersuchung der Frauen im und um den Monistenbund sind vor allem Quellen 
notwendig, die von Frauen und einflussreichen Monisten über Frauen verfasst wurden. 
Folglich betrachtet die Arbeit zunächst die Praxis der Frauenpartizipation im Verband 
sowie anschließend die theoretische Selbstkonstitution der monistischen Frauen, um 
ihre individuellen Emanzipationskonzepte zu verstehen. 

Die praktische Methode wird durch eine Kollektivbiografie im dritten Kapitel und 
eine Historischen Netzwerkanalyse im vierten Kapitel umgesetzt, um die praktische 
Vereinsarbeit der Frauen zu analysieren. Zudem wird die theoretische Methode durch 
die Diskursanalyse der theoretischen Abhandlungen in den von Autorinnen verfassten 
Artikeln der monistischen Zeitschriften umgesetzt, um die theoretischen Frauenvor
stellungen der MonistInnen im zweiten Kapitel zu erschließen. So soll eine umfassende 
Einschätzung der Frauenemanzipationsmuster im Verein ermöglicht werden. Laut 
Paul Thomes und Christiane Katz schließt die Kollektivbiografie die »Lücke zwischen 
Einzelbiographie und Strukturgeschichte«163, indem sie die Unterschiede und Ge

161 Vgl. Schmidt, Heinrich (Hg.), Was wir Ernst Haeckel zu verdanken haben. Ein Buch der Verehrung 
und Dankbarkeit, 2 Bände, Verlag Unesma: Leipzig 1914. 

162 Sowohl Arnold Dodel als auch Bartholomäus von Carneri hatten kein so großes Netzwerk aus Mo

nistinnen wie Haeckel, was sich aus der Durchsicht ihrer Nachlässe und ihrer Briefe mit Haeckel 
ergibt. 

163 Thomes, Paul/Katz, Christiane, Von der Narration zur Methode – Einleitung, in: Dies. (Hgg.), Von 
der Narration zur Methode. Neue Impulse in der historischenBiographieforschung (Aachener Stu
dien zur Wirtschafts-, Sozial- und Technologiegeschichte, Bd. 17), Shaker Verlag: Aachen 2016, 
S. 9–14. hier S. 12. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 45 

meinsamkeiten zwischen Individuen einer konstruierten Gruppe identifiziere.164 Diese 
Gruppe sind in dieser Arbeit zwölf Frauen, die in ausgeprägter Weise in den monis
tischen Zeitschriften publizierten, sowie einige weitere Frauen, die in anderer Weise 
Quellen zu ihrer Situation im DMB hinterließen, wie zum Beispiel durch ihre Korre
spondenz mit Ernst Haeckel und ihre Mitgliedschaft und Aktivität. Dabei soll die Arbeit 
nicht der von Thomes und Katz erwähnten Gefahr erliegen, eine reine Nacherzählung 
der Frauenleben zu sein.165 Die Kollektivbiografie dient dem übergeordneten Erkennt
nisinteresse, die Rolle der Frauen im Umfeld des DMB, deren Handlungsspielräume 
und Mitwirkungsmöglichkeiten zu analysieren. 

Die Methodik der Kollektivbiografien wird umgesetzt, indem die Arbeit systema
tisch die theoretischen Aussagen in den monistischen Zeitschriften und die Autobiogra
fien von zwölf Frauen aus dem Umfeld des Monistenbunds analysiert.166 Der Monisten
bund war von seiner Praxis her kein Verein für Frauen oder Frauennetzwerke. Er för
derte nicht gezielt Frauen, deren Bildung, Berufssituation oder Netzwerke. Die Auswahl 
des Untersuchungssamples basiert auf der grundlegenden Annahme, dass es zwei Grup
pen von Frauen innerhalb des Monistenbunds gibt: Einerseits die Frauen, die wie Helene 
Stöcker, Adele Schreiber, Ida Altmann-Bronn, Hannah Dorsch und Lilli Jannasch bereits 
anderweitig mehr oder weniger prominent Einsatz für Frauenrechte zeigten und zusätz
lich im Monistenbund aktiv waren und andererseits Frauen wie Fanny Daxenbichler, Ma
rie Eugenie delle Grazie, Maria Stonawski, Erna Friederici und Ella von Crompton, die 
lediglich im Monistenbund aktiv waren und außerhalb dessen nicht öffentlichkeitswirk
sam Teil der Frauenbewegung waren.167 

164 Vgl. ebd. Laut den beiden Autoren dieser Definition habe die Biografie nach einer Zeit der man

gelnden Anerkennung als wissenschaftliche Arbeitsform nun auch in der historischen Forschung 
einen anerkannten Wert, denn »Biographie als Mikrogeschichte ermöglicht anerkanntermaßen 
zahlreiche Rückschlüsse auf gesellschaftliche Strukturen und ergänzt die Strukturgeschichte um 
wertvolle individuelle Einblicke, womit zugleich die Existenz des Individuums in der historischen 
Literatur gesichert ist.« (Ebd.) 

165 Vgl. ebd., S. 9. 
166 Die kriteriengeleitete Analyse soll an Stelle einer chronologischen Kollektivbiografie der zwölf 

Frauen biografisch deren Leben und vor allem deren Berührungspunkte mit dem DMB beleuch
ten. Dieses Vorgehen ähnelt jenem von Henning Fischer in seiner Kollektivbiografie einiger Frau
en aus der Lagergemeinschaft des nationalsozialistischen Lagers Ravensbrück, auch wenn es hier 
in noch zugespitzterer Form auf die Kriterien fokussiert ist. (Vgl. Fischer, Henning, Überlebende 
als Akteurinnen. Die Frauen der Lagergemeinschaft Ravensbrück: Biografische Erfahrung und po
litisches Handeln, 1945–1989, UVK Verlagsgesellschaft: Konstanz/München 2018, S. 28–30.) 

167 Das Sample der insgesamt zwölf Frauen kam zu Stande, indem die Arbeit alle monistischen Au
torinnen in den Vereinszeitschriften und die Briefe einflussreicher Monisten wie Ernst Haeckel 
nach Korrespondenzen mit im Monistenbund aktiven Frauen durchsucht hat. Dabei kam auch die 
Frage auf, wie die Ehefrauen der monistischen Führungsmänner in den Bund eingebunden waren 
und ob die Untersuchung sie einbauen will. Ich entschied mich dagegen, was anhand der Quellen
lage zu Ernst Haeckels Ehefrau Agnes Haeckel gut nachvollziehbar ist: Sie heiratete Haeckel 1867 
und war auch zwischen 1906, als Haeckel den DMB gründete, und 1915, ihrem Todesjahr, mit Hae
ckel verheiratet und lebte mit ihm in Jena. Sie ist die einzige unter den Ehefrauen führender Mo

nisten, zu der im Ernst-Haeckel-Archiv in Jena Briefe an oder von Haeckel erhalten sind. Es gibt in 
der Onlinebriefedition des Ernst-Haeckel-Hauses 618 Treffer zu ihr, wovon 334 bereits transkribiert 
sind und zur Verfügung stehen. Davon sind 50 Briefe von ihr oder an sie aus dem relevanten Zeit

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Das dritte Kapitel und der zweite thematische Schwerpunkt der Arbeit beschäftigen 
sich mit der praktischen Rolle beider Gruppen im Bund. Hierzu betrachtet das Kapitel 
die Biografien der ausgewählten Frauen und deren Berührungspunkte mit dem DMB 
genauer und analysiert die Arbeit und die Wirkmacht der Frauen im Verein. Die Kol
lektivbiografie gibt einen Antwortversuch auf die Forschungsfrage, wie die praktische 
Rolle der Frauen im DMB aussah und inwieweit hier Emanzipationsstrategien auszu
machen sind, also wo es berufliche und wissenschaftliche Mentoren und geistigen Aus
tausch für die Monistinnen gab. So ist eine praktische Rückbindung der untersuchten 
Themen möglich, indem die Arbeit die individuellen Erfahrungen einiger weiblicher Mo
nistInnen mit Bildung, Erwerbsarbeit und Vereinsarbeit abbildet. Diese Darstellung der 
Frauenbiografien ist keine Kollektivbiografie im klassischen Sinn. Klassische Kollektiv
biografien vergleichen aspektgeleitet die allgemeinen Merkmale einer Gruppe und deren 
Lebensläufe.168 Die vorliegende Arbeit gleitet auf dem schmalen Grat zwischen Individu
albiografien und Kollektivbiografie. Sie analysiert die Einzelbiografien der untersuchten 

raum ab 1906. Das macht die Briefe zu relevanten Quellen für ihre Rolle im Bund. Jedoch schrieb 
sie meistens nur an ihre Familie und Freunde und nicht mit anderen führenden Monisten außer 
mit ihrem Ehemann. Zudem sind die 28 Briefe, die Ernst Haeckel ihr ab 1906 schrieb, noch in der 
Transkiption und stehen der Analyse noch nicht zur Verfügung. Da sie sich jedoch nicht brieflich 
mit anderen MonistInnen austauschte, liegt die Vermutung nahe, dass sie keine führende Rolle im 
Monistenbund einnahm. Auf Grund dieser Quellenlage untersucht die Arbeit keine monistischen 
Ehefrauen von zentralen Figuren wie Ernst Haeckel, Wilhelm Ostwald, Bartholomäus von Carneri 
oder Arnold Dodel. 

168 Vgl. hierzu und zum Folgenden zur genauen Definition der Methode der Kollektivbiografie in sei
ner neuen sozio-historischen Studie Rothen, Marcel, Die Elementarschullehrer am Ende des Anci
en Régimes. Eine Kollektivbiografie der Schweizer Lehrerschaft im Spiegel der Stapfer-Enquete 
von 1799 (Studien zur Stapfer-Schulenquete von 1799), Verlag Julius Klinkhardt: Bad Heilbrunn 
2021, S. 53. 
Kollektivbiografien bestehen nicht aus dem Nebeneinanderstellen von Individualbiografien, son
dern in der problemgeleiteten Untersuchung der Vernetzungen, Einflüsse, Parallelen und Diffe
renzen zwischen Einzelpersonen der untersuchten historischen Gruppe. Der Vorteil der Kollektiv
biografie im Vergleich zu ihren Optionen der Individualbiografie und der statistischen Untersu
chung bestehe darin, weder von den Einzelbiografien und somit von der Alltagspraxis losgelöste 
historische Narrative zu rekonstruieren wie die statistische Untersuchung, noch Gefahr zu laufen, 
ausschließlich Einzelschicksale zu behandeln und diese nicht in Beziehung zu anderen Lebensläu
fen der Zeit zu setzen. (Vgl. ebd.) Die methodische Mischform dieser Arbeit ist in der Forschung 
jedoch nichts Neues: Bereits Martin Doerry nahm als einer der ersten HistorikerInnen, die die 
Methode der Kollektivbiografie in den 1980er Jahren in der Geschichtswissenschaft einführten, 
eine Mischform aus Kollektivbiografie und Individualbiografie vor. (Vgl. hierzu und zum Folgen
den Doerry, Martin, Übergangsmenschen. Die Mentalität der Wilhelminer und die Krise des Kai
serreichs, Juventa Verlag: Weinheim/München 1986.) Er stellt zwar die Biografien nebeneinander, 
doch analysiert er sie, wie es auch in dieser Arbeit erfolgt, nach bestimmten Kriterien. Außerdem 
weitet er den Blick seiner historischen Rekonstruktion der Gesellschaft des wilhelminischen Kai
serreichs, indem er oft auf den allgemeinen historischen Kontext verweist und sein Sample von 
sieben genauer betrachteten Biografien um einzelne Eindrücke aus 500 weiteren Biografien er
weitert. (Vgl. ebd., S. 10.) So untersucht auch die vorliegende Arbeit die Biografien der zwölf Frau
en unter bestimmten Aspekten der privaten und öffentlichen Lebenssituation der Frauen sowie 
deren Rolle im Monistenbund und stellt die Biografien textlich hintereinander, um die Gesamtsi

tuation einer Gruppe exemplarisch und übersichtlich zu rekonstruieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 47 

Frauen aspektgeleitet und vergleicht sie innerhalb der Kapitel und in einem Kapitelfa
zit. Die Untersuchungsaspekte der familiären Situation, der Bildungsbiografie und der 
Erwerbsarbeitserfahrung sowie vor allem der Rolle im Monistenbund strukturieren al
le Biografiekapitel. Zudem vertieft die abschließende Historische Netzwerkanalyse im 
vierten Kapitel die systematische Erfassung von personellen, institutionellen und loka
len Verknüpfungen der Frauen. Die methodische Abweichung von der klassischen Kol
lektivbiografie liegt in der Fragestellung begründet. Die hybride methodische Umset
zung von zur Kollektivbiografie zusammengesetzten Individualbiografien legt das Au
genmerk auf die sehr unterschiedlichen Lebensläufe und deren Verknüpfungen mit dem 
Monistenbund. Die Einzelbiografien sind zu unterschiedlich, als dass sie sinnvollerwei
se wie bei reinen Kollektivbiografien aspektgeleitet zusammengefasst werden könnten. 
Hierbei hilft der Vergleichsrahmen, der die unterschiedlichen Biografien in Bezug setzt. 

Bei Lilli Jannasch wird als einziger untersuchter Frau mit dem Interview einer An
gehörigen eine weitere zusätzliche Methode neben der Erstellung der Methodik der Kol
lektivbiografie angewendet. Das Interview als Methode der Oral History ist halbstruktu
riert durch Leitfragen gelenkt. Die Leitfragen fokussieren sich auf Jannaschs Lebenslauf 
mit dem besonderen Fokus auf ihrer Familiensituation, Bildungsbiografie und Erwerbs
arbeitssituation sowie ihrer Rolle im DMB. Da es nur sehr wenige Quellen zu Jannaschs 
Biografie gibt, die publizistisch in aktiver Weise für den Pazifismus und eine pädago
gische Reform eintrat, bietet das Interview mit der entfernten Verwandten eine gute 
Möglichkeit, überhaupt an biografische Informationen über Jannasch zu gelangen. Da
bei sind jedoch die besonderen methodischen Einschränkungen zu beachten, denen sich 
die Historikerin bei der Auswertung der selbstproduzierten Interviewquelle im Gegen
satz zur Auswertung vorgefundener zeitgenössischer Quellen stellen muss. Die Aussa
gekraft der Interviewquelle muss klar erfasst sein: Es kann nicht das Ziel sein, aus dem 
Interview Jannaschs genaue Weltanschauung herauslesen zu können. Stattdessen wer
den durch das Interview Details zu Jannaschs Leben, die sonst nicht ermittelt werden 
können, rekonstruiert und auch Jannaschs monistische Haltung aus der Sicht der interview
ten Angehörigen wird rekonstruiert. Es sind also keine Originalaussagen der untersuchten 
Frau, die in dem Interview zum Ausdruck kommen. Neben dieser Feststellung ist zudem 
festzuhalten, dass die getätigten Aussagen der Interviewten möglichst anhand anderer 
Quellen zu verifizieren sind. Ist dies nicht möglich, so muss den Aussagen der Inter
viewten als einziger Quelle für die betreffenden Sachbestände geglaubt werden. Dieses 
Vorgehen ist methodisch gerechtfertigt, sofern die Einschränkungen der Interviewme
thode bewusst sind.169 

169 Vgl. zu den Problemen der Interviewmethode Söhner, Felicitas/Fangerau, Heiner/Krischel, Mat

this, Oral-History-Projekt Humangenetik: Historische Forschungsmethode zur Erhebung und 
Weiterverarbeitung narrativer Interviews, in: medizinische genetik 33, De Gruyter: Berlin 2021, 
S. 181–187, hier S. 185. Söhner nennt mehrere Probleme: Erstens bilde das im Interview Gesagte 
immer nur eine zeitlich nachgeordnete und auch subjektiv-persönlich eingefärbte Einschätzung 
einer historischen Situation ab. (Vgl. hierzu und zum Folgenden ebd.) Diese Subjektivität biete 
jedoch auch die Chance der Rekonstruktion der von allgemeinen historischen Narrativen abwei
chenden Ansichten. Dabei müssten die »Sinnbildungen und Deutungen« (Ebd., S. 182.) in den In
terviews den Auswertenden stets bewusst sein und auch als solche in die historischen Analysen 
einfließen. Zweitens seien Erinnerungen nicht nur subjektiv, sondern auch fehlbar und könnten 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Die Analyse der Rollenzuweisungen an Frauen und der Selbstkonstitution der Mo
nistinnen in den monistischen Artikeln berücksichtigt alle weiblichen AutorInnen und 
kann so eine Grundgesamtheit der publizistisch aktiven Frauen aus den Zeitschriften 
abbilden. Die Inhaltsanalyse der Artikel der weiblichen AutorInnen der monistischen 
Zeitschriften im zweiten Kapitel der Arbeit und somit das erste thematische Kapitel des 
Hauptteils gliedert sich nach folgenden Untersuchungsaspekten: Die Arbeit beleuchtet 
den inhaltlichen Schwerpunkten der Zeitschriftenartikel entsprechend das monistische 
Frauenbild der AutorInnen. Die Analyse berücksichtigt dabei Lebensaspekte sowohl im 
öffentlichen wie im privaten Raum: Die Haltung der AutorInnen zur Rolle der Frauen 
in der Familie, zur (Mädchen-)Bildungsreform, zur weiblichen Erwerbsarbeit sowie zu 
Sittlichkeitsfragen.170 Dabei legt sie den Fokus stets auf das Frauenbild der Autorinnen 
und die Analysekriterien dienen dessen Beschreibung. Ein letztes Unterkapitel dieses 
zweiten Kapitels hilft bei der Beantwortung der Frage, wie die Frauenbilder der mo
nistischen Frauen und der katholischen Frauenrechtsaktivistinnen zueinander standen. 
Hierzu vergleicht das Kapitel die Argumentationsmuster der Frauen der katholischen 
Frauenbewegung mit jenen der monistischen Frauen. Die Frauenbilder in der katholi
schen Frauenzeitschrift Die Christliche Frau habe ich bereits in meiner Masterarbeit ana
lysiert, sodass ein Vergleich mit den Frauenbildern der monistischen AutorInnen an
hand der Hauptanalysepunkte der monistischen Frauenzuschreibungen aus dem zwei
ten Kapitel möglich ist.171 Die hier vorgenommene Diskursanalyse fordert den Vergleich 
mit dem zeitgenössischen Frauenbild eines katholischen Frauenvereins geradezu, denn 
so kann die Arbeit Unterschiede, Gemeinsamkeiten und gegenseitige Beeinflussungs
mechanismen zwischen den öffentlich verfeindeten Weltanschauungen des Monismus 
und des Christentums exemplarisch darstellen und den Diskurs um das Frauenverständ
nis des beginnenden 20. Jahrhunderts rekonstruieren. Bei der historischen Diskursana

bewusst oder unbewusst verfälscht werden oder sogar manipuliert werden. (Vgl. hierzu und zum 
Folgenden Söhner, Felicitas, Methodische Problemfelder und ethische Implikationen der zeitzeu
genbasierten Historiographie. Ein Erfahrungsbericht, in: BIOS 30, Verlag Barbara Budrich: Lever
kusen 2017, S. 1–17, hier S. 5f.) Deshalb müsse wissenschaftliches Arbeiten die Erkenntnisse aus 
den Interviews stets überprüfen. 

170 Die Auswahl der monistischen Autorinnen erfolgte nach der Durchsicht der monistischen Zeit
schriften nach dem Kriterium der Quantität und vor allem thematischen Bedeutsamkeit deren 
Artikel. So ergab sich die folgende Liste aus zwölf Frauen, zu denen im Literatur- und Quellen
verzeichnis einige wissenschaftliche Abhandlungen und Quellen verzeichnet sind. Bei einigen der 
Frauen bestehen jedoch bezüglich ihrer Biografien und ihrer Weltanschauungen noch Forschungs
lücken, die diese Arbeit durch Quellenarbeit erschließt. Die betrachteten Frauen sind Fanny Da
xenbichler, Helene Stöcker, Erna Friederici, Ella von Crompton, Lilli Jannasch, Grete Trapp, Han
nah Dorsch, Maria Stonawski, Marie Eugenie delle Grazie, Adele Schreiber, Maria Holgers und Ida 
Altmann-Bronn. Das quantitative Verzeichnis der Autorinnenartikel in Heiko Webers Auswahlbi
bliographie bestätigt diese Auswahl. (Vgl. Weber, Heiko, Monistische und antimonistische Welt

anschauung, Berlin 2000, S. 33–42.) 
171 Die Arbeit beleuchtet ebenfalls die Forderung nach einer Schulreform und die Einstellung zur 

weiblichen Erwerbsarbeit der christlichen Frauenrechtsaktivistinnen. Zum Verständnis der Posi
tionen und zur Rolle der Frau in der Ehe muss das Konzept der geistigen Mütterlichkeit vorge
schaltet gesondert betrachtet werden. Zur Masterarbeit vgl. Wieloch, Jasmin, Das Frauenbild der 
»Christlichen Frau«. Veränderungen durch Krieg und Republik?, unveröffentlichte Masterarbeit am 
Historischen Institut der Universität zu Köln, Köln 2020. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 49 

lyse als Methode geht es um die Rekonstruktion der »Arten und Weisen, mit denen im 
historischen Prozess Formen des Wissens, der Wahrheit und der Wirklichkeit hervor
gebracht werden«172. In diesem Sinn versteht die Arbeit die Zuschreibungen an Frau
en als sozial konstruiertes Ordnungsmuster, das sie durch die kriteriengeleitete Analyse 
der Zeitungsartikel rekonstruiert. Die Diskursanalyse zeigt zudem auf, inwiefern Frau
en im Monistenbund die Möglichkeit hatten, sich öffentlich zu äußern und somit mit 
ihren monistischen und teilweise emanzipatorischen Ideen öffentlich und emanzipativ 
zu wirken. 

Die Ergebnisse der Kollektivbiografie und das theoretische Wissen um die Frauen
bilder im DMB nutze ich, um die Historische Netzwerkanalyse der Monistinnen durch
zuführen. Da nicht alle Briefe zwischen den Frauen und Haeckel erhalten sind, kann die 
Netzwerkanalyse im vierten Kapitel nur ein unvollständiger Ausschnitt der weiblichen 
Netzwerke im Verein sein. Dennoch bildet sie die Netzwerke der Frauen mit den direk
ten und indirekten Kontakten der Monistinnen visuell ab und beschreibt in der anschlie
ßenden qualitativen Analyse jene Kontakte vertiefend, die in den Briefquellen nachvoll
ziehbar sind. Hierzu bilden die untersuchten Briefe die Datengrundlage für die histori
sche Netzwerkanalyse, die das Frauennetzwerk visuell darstellt. Diese Darstellung bildet 
den Ausgangspunkt für weitere Quellenrecherche und die anschließende Auswertung 
von Korrespondenzen zwischen einzelnen monistischen Frauen mit ihren weiblichen 
Kontakten im Bund, die die visuelle Darstellung als relevant für die Frauennetzwerke 
identifiziert. Somit unterstützt die Historische Netzwerkanalyse die explorative Unter
suchung der Daten und ermöglicht den Schritt in die nächsten Quellenrecherchen und 
zur Beantwortung der Frage, wie die Monistinnen unter sich vernetzt waren. 

Die Historische Netzwerkanalyse ist zwar eine vergleichsweise neue, doch auch eine 
bereits vielseitig praktizierte Methodik in der Geschichtswissenschaft aller Epochen.173 

172 Landwehr, Achim, Historische Diskursanalyse (Historische Einführungen Bd. 4), 2., aktualisierte 
Auflage, Campus Verlag: Frankfurt/New York 2018, S. 96. Als Einschränkung der Diskursanalyse 
nennt Landwehr, dass die Analyse der Quellen nie eine unbezweifelbare objektive Wirklichkeit 
rekonstruieren könne, da es eine solche gar nicht gebe und da die Quellen immer nur Ausschnit
te aus der Realität seien und nie alle Perspektiven darstellten. (Vgl. ebd., S. 18.) Dennoch könne 
sich dem Diskurs um ein Thema in einer historischen Situation angenähert werden, denn Wissen 
und Wirklichkeit seien grundsätzlich »Ergebnisse sozialer Konstruktionsprozesse« (Ebd.) Bei ihrer 
Analyse des untrennbaren Nexus von Wissen, Wirklichkeit und Macht bleibe die Historische Dis
kursanalyse im Vergleich zur hermeneutischen Analyse der Quellen oberflächlich, da sie im me

thodischen Sinne beschreibend bleibe. (Vgl. ebd., S. 89f.) Doch sie legt den Kern der Sache, dem 
sich auch die Hermeneutik annähern will, durch ihre Diskursrekonstruktion ebenfalls offen, in
dem sie die Diskussionen um ein Thema nachzeichnet. 

173 Das Journal of Historical Network Analysis wird zwar erst seit 2017 regelmäßig herausgegeben, 
doch sind die Beispiele der Projektarbeiten in diesem Feld bereits sehr zahlreich, wie ein Blick in 
die letzten Ausgaben des Journals offenbart. (Vgl. Journal of Historical Network Analysis, https: 
//historicalnetworkresearch.org/jhnr/[zuletzt aufgerufen: 28.10.2021].) Es gibt zudem auch eini
ge methodische Artikel und Handbücher zur Historischen Netzwerkanalyse, die ihre Methoden 
zur Datenerhebung, Datenuntersuchung und Datenvisualisierung den Sozialwissenschaften ent
nimmt und sie für historische Fragestellungen anpasst. (Vgl. zur sozialwissenschaftlichen Netz
werkanalyse Stegbauer, Christian/Häußling, Roger (Hgg.), Handbuch Netzwerkforschung (Netz
werkforschung 4), Springer Fachmedien Wiesbaden: Wiesbaden 2010 und zur Einführung in die 
historische Netzwerkforschung und deren Geschichte Düring, Marten/Eumann, Ulrich, Diskussi

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://historicalnetworkresearch.org/jhnr/
https://historicalnetworkresearch.org/jhnr/
https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://historicalnetworkresearch.org/jhnr/
https://historicalnetworkresearch.org/jhnr/


50 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Ein exemplarisches Beispiel für eine frühe Anwendung des theoretischen Ansatzes ist die 
Habilitation von Heiner Fangerau, die sich mit dem Aufbau wissenschaftlicher Denkkol
lektive und konkreter mit dem Entstehen des wissenschaftlichen Denkollektivs um Jac
ques Loebs biomedizinische Forschung und deren Verbreitung über Wissensnetzwerke, 
die erst durch Loebs wissenschaftliche Arbeit mitgeschaffen und mitgeformt wurden, 
beschäftigt.174 

Das vierte Kapitel untersucht, wie das Beziehungsnetzwerk der Frauen im DMB auf
gebaut war und ob die Monistinnen als Personen im Bund unmittelbar und eventuell so
gar organisiert als Frauen im Bund interagierten. Ziel ist es also, die Beziehungen der 
Frauen im Bund untereinander zu kartieren, wie sie sich aus den untersuchten Briefen 
zeigen. Hierbei sind besonders die Fragen wichtig, welche Frauen besonders vernetzt 
und wichtig waren und welche Frauen Kontakte vermittelten und somit die Netzwerke 
anderer Frauen erweiterten. 

Hierzu stellt das vierte Kapitel anhand der untersuchten Briefe an Haeckel das Perso
nennetzwerk der Frauen graphisch dar. Als einfaches Visualisierungstool stellt NodeXL 
die Briefdaten aus der zuvor erstellten Exceltabelle dar. Die Knoten stehen für die Frauen 
und die Kanten stehen für die Beziehungen zwischen den Frauen. Wenn eine Kante exis
tiert, bedeutet das, dass eine Beziehung zwischen zwei Frauen sehr wahrscheinlich ist. 
Die Kanten beruhen auf den Angaben in den untersuchten Briefen. Dabei bildet die Kan
tendicke die Wahrscheinlichkeit ab, mit der die Personen miteinander bekannt waren. 
Hierzu gibt es eine Legende: Hat eine Person eine andere Person nur in einem Brief an 
eine dritte Person erwähnt, so ist die Kantendicke zwischen der erwähnenden und der 
erwähnten Person nur eins. Haben die Personen persönlich zusammen Korrespondenz 
geführt und dabei eins der folgenden Angaben erwähnt, so ist die Kantendicke zwei. Er
wähnten sie zwei Angaben in ihren Briefen, ist die Kantendicke drei und wenn sie sogar 
drei Angaben erwähnten, ist die Kantendicke vier. Bei den erfassten Angaben handelt es 
sich um erwähnte Personen, Orte und Institutionen. Die Modellierung des Netzwerks 
beruht auf der Annahme, dass die Frauen stärkere Beziehungen hatten, sofern sie andere 
Personen, Orte und Institutionen in ihren Briefen erwähnten, da damit die Wahrschein
lichkeit für stärkeren inhaltlichen Austausch oder sogar persönliche Treffen steigt, wenn 
man den Besuch der Institutionen oder Orte mitbedenkt. 

Es spielt für die Visualisierung keine Rolle, wie oft die Korrespondierenden eine In
stitution erwähnten oder über wie viele andere Personen sie in ihren Briefen schrieben. 
Eine solche Visualisierung könnte zwar schon tiefer in die qualitative Analyse der Netz
werke einsteigen, doch für einen ersten strukturellen Überblick über das Frauennetz
werk reichen die genannten Angaben. Die anschließende qualitative Analyse geht genau
er auf die auffälligen Stellen ein und analysiert die Beschaffenheit der Kontakte zwischen 
den Personen und somit die Beschaffenheit der Kanten genauer. 

Die Visualisierung stellt ein heuristisches Netzwerk dar, das als Gesamtnetzwerk 
konzipiert ist und das Vernetzungsbild der Frauen über den Zeitraum ihres gesamten 

onsforum. Historische Netzwerkforschung – Ein neuer Ansatz in den Geschichtswissenschaften 
(Geschichte und Gesellschaft 39), Vandenhoeck & Ruprecht: Göttingen 2013, S. 369–390.) 

174 Vgl. Fangerau, Heiner, Spinning the scientific web. Jacques Loeb (1859–1924) und sein Programm 
einer internationalen biomedizinischen Grundlagenforschung, Akademie Verlag: Berlin 2010. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 51 

Lebens hinweg darstellt. Es ist kein historisches Netzwerk in dem Sinne, dass es die Evo
lution der Netzwerke mit einer zeitlichen Dimension visualisiert. Der zeitliche Verlauf 
spielt in der Analyse keine Rolle, denn die Auswertung deckt auffällige Verknüpfungen 
auf, die die qualitative Analyse erst anschließend genauer betrachtet, indem sie die Brie
fe wieder heranzieht. Dennoch ist der Graph ein historisches Netzwerk, da er das sozia
le Umfeld der Frauen im Monistenbund vor mehr als 100 Jahren visualisiert und da die 
Arbeit eine historische Fragestellung an ihn heranträgt. Das Quellenkorpus aus Briefen 
stellt insofern ein Problem dar, dass es auf die Briefe der Frauen von und an Haeckel be
grenzt ist. Die besondere Quellenlage erklärt auch das Zentralitätsmaß und die geringe 
Dichte des Netzwerks. 

Die Netzwerkanalyse spiegelt also die Daten in den Artefakten dar und bietet keine 
fertig ablesbaren Analyseergebnisse im eigentlichen Sinn. Denn auf Grund der schlech
ten Quellenlage muss die Arbeit von der überblicksartigen visuellen Beschreibung noch 
tiefer in die qualitative Analyse gehen und diejenigen Knoten besonders in den Briefen 
nachvollziehen, die zwei Frauen verbinden, also sogenannte Vermittler waren. So kann 
es auch keineswegs das Ziel der Historischen Netzwerkanalyse sein, Machtverhältnisse 
unter den Frauen durch die Briefe aufzuzeigen. Dazu sind die Briefe zu unvollständig. 
Sie kann zu dieser Frage maximal aussagen, ob die Frauen wahrscheinlicherweise oder 
unwahrscheinlicherweise eine Position im Bund einnahmen. Hingegen kann die Netz
werkanalyse der Briefe durchaus darüber Auskunft geben, ob einige Frauen im Bund 
untereinander vernetzt waren. Hierzu sind die direkten Verbindungen der Frauen und 
auch die Untersuchung der Vermittler in den Briefen wichtig. Sie kann darüber Auskunft 
geben, ob es Trends in der Frauenvernetzung gab, ob also beispielsweise Frauen einer 
prototypischen Gruppe wie der der Haeckelverehrerinnen wahrscheinlich mehr im Bund 
vernetzt waren als Frauen, die die Arbeit in Kapitel 3 der Gruppe der Frauenrechtsaktivis
tinnen zuordnet. Dabei ist die Analyse immer nur ein Versuch, sich an die historischen 
Netzwerke anzunähern. 

Als Quellenbasis des dritten Kapitels dienen Korrespondenzen, Abhandlungen und 
Selbstäußerungen der untersuchten Autorinnen zu ihrem Leben. Ausgewertet wurden 
diese in der Rathausbibliothek in Wien, im Archiv der Wiener Nationalbibliothek und 
zum Großteil im Ernst-Haeckel-Haus in Jena sowie in zahlreichen weiteren Archiven 
wie beispielsweise dem Schweizerischen Nationalarchiv in Bern und dem Bundesar
chiv Koblenz, den Universitätsbibliotheken in Düsseldorf und Köln und im Archiv des 
Frauenmediaturms in Köln. Für die nicht als Autorinnen aktiven Frauen findet sich 
Quellenmaterial zu den Einzelbiografien in geringem Umfang in verschiedenen Ar
chiven in Deutschland, der Schweiz und Frankreich verteilt. Vor allem die Suche nach 
Geburtsurkunden, Meldebögen und Sterbeurkunden der weniger berühmten Frauen 
führte in zahlreiche Landesarchive, Stadtarchive und Standesamtsarchive in Berlin, 
Mecklenburg-Vorpommern und anderen deutschen Regionen und Städten. Als Quel
len für das zweite Kapitel sind die monistischen Zeitschriften und die Christliche Frau 
des Katholischen Deutschen Frauenbunds in den Universitätsbibliotheken in Düssel
dorf, Köln und Münster sowie im Archiv des Katholischen Deutschen Frauenbunds in 
Köln vorhanden. Basis für die Netzwerkanalyse im vierten Kapitel sind ebenfalls die 
Briefquellen der Kollektivbiografie. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 Jasmin Jutta Wieloch: Frauen in der freireligiösen Reformbewegung 

Da nicht zu allen Frauen im Umfeld des Monistenbunds Quellen überliefert sind, 
kann die Arbeit nur einen Ausschnitt der Situation der Frauen im Bund rekonstruieren. 
Die Zahl der Frauen im DMB lässt sich nicht rekonstruieren. Zugleich war das verfüg
bare Quellenmaterial an anderer Stelle einzugrenzen, um den Fokus der Arbeit nicht zu 
weit zu verschieben. 

So untersucht die Arbeit Textstellen von Haeckel und Ostwald, die sich mit Ge
schlechterfragen auseinandersetzen. Da das zweite Kapitel das in den monistischen 
Zeitschriften transportierte Frauenbild über die Diskursanalyse detailliert beleuch
tet, wird jedoch darauf verzichtet, den Nachlass jedes bedeutenden Monisten nach 
Frauenfragen zu analysieren. 

Zu einigen der im dritten Kapitel betrachteten Frauen gibt es weitere Quellen, die in 
umfangreicheren Einzelbiografien noch mehr über einige Frauen und ihre Rolle in der 
Frauenbewegung aussagen. Hier ist Raum für anschließende Forschung. Ein Beispiel 
sind die umfangreichen Nachlässe von Helene Stöcker und Adele Schreiber. Zwar wur
de vor allem zu Stöcker bereits viel geforscht,175 doch gibt es sicherlich noch einige Fra
gen, die in der Forschung zu ihrer radikalen Frauenbewegung zu klären sind. Hier sei 
beispielsweise der im vorausgehenden Abschnitt thematisierte Bezug zwischen Nietz
sches Werk und Helene Stöckers Neuer Ethik genannt. Die vorliegende Arbeit konzen
triert sich auf die konkrete Praxis der Frauen im DMB und legt somit den Fokus auf die 
Quellen, die diese Rolle am direktesten dokumentieren: Die Briefe der Frauen mit füh
renden Monisten wie Ernst Haeckel. 

Leider können die Briefe nicht bei jeder Frau des Untersuchungssamples eine Ant
wort auf die Frage geben, wie sehr sie in den Bund eingebunden war, da nicht zwischen 
jeder Frau und einem Monisten Briefe ausgetauscht wurden und auch, weil nicht alle 
ausgetauschten Briefe erhalten sind. Oft sind nur Briefe der Frauen an Haeckel erhalten, 
da dessen Privatarchiv gut gepflegt und erhalten ist. Die Privatkorrespondenzen öffent
lich unwirksamer Frauen und somit auch Haeckels Schreiben an diese konnten oft nicht 
ermittelt werden beziehungsweise sind nicht erhalten. Zudem standen zur Zeit der Re
cherchen und der Fertigstellung der Arbeit noch einige Briefe Maria Holgers an Haeckel 
im Ernst-Haeckel-Archiv in Jena unter Verschluss und das Archiv konnte die Schutzfrist 
nicht aufheben. Dennoch hat die Arbeit die meisten Briefe zwischen Frauen und Monis
ten wie Haeckel, Ostwald und Dodel berücksichtigt und somit die meisten erhaltenen 
relevanten Quellen für die Fragestellung analysiert. Die Briefe beantworten zwar nicht 
ausführlich die Frage, inwieweit sich die philosophischen Vorstellungen der Neuen Ethik 
und der Frauenbewegung im Allgemeinen von den Vorstellungen der MonistInnen und 
ihrer Kulturtheorie unterscheiden, doch sie sind Quellen für die praktischen Erfahrun
gen der Frauen, deren Biografien oft eng mit Ernst Haeckel und seinen monistischen 

175 Vgl. zur älteren Forschung zu Stöcker selbst und ihrer Biografie Hamelmann, Gudrun, Helene Stö
cker, der »Bund für Mutterschutz« und »Die Neue Generation«, Haag und Herchen: Frankfurt a.M. 
1992 und Wickert, Christl, Helene Stöcker 1869–1943. Frauenrechtlerin, Sexualreformerin und Pa
zifistin. Eine Biographie, Dietz: Bonn 1991. Vgl. zur historischen Einschätzung von Stöckers Bedeu
tung für die Sexualwissenschaft Sigusch, Volkmar, Geschichte der Sexualwissenschaft, Campus 
Verlag: Frankfurt a.M./New York 2008, S. 254–276. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


1. Einleitung 53 

Ideen und seinem Bund verzahnt waren. Zudem bieten Stöckers und Schreibers frauen
rechtliche Artikel in den monistischen Zeitschriften und ihre weiteren Werke genügend 
Quellenmaterial, das die Arbeit heranzieht, um die Frauenvorstellungen und die grund
legende Weltanschauung Stöckers und der Monisten zu vergleichen. 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839476413-001 - am 14.02.2026, 11:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839476413-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

