I1l. Empirische Untersuchung

1. METHODIK
1.1 Die Begriindung der Erhebungsmethode

Die religiése Sozialisation in muslimischen Familien ist ein bisher kaum
untersuchtes (Forschungs-)Feld. Insbesondere die Darstellung des For-
schungsgegenstandes anhand der bisher durchgefiihrten Untersuchungen be-
inhaltete grofle Herausforderungen. Es konnten mit ihnen immer nur einige
wenige Teilaspekte der religiosen Sozialisation aufgezeigt werden. In diesem
Zusammenhang wird beabsichtigt, im Zuge dieser Studie eine umfassende
Analyse der religiosen Sozialisation durchzufiihren, die verschiedene Sozia-
lisationskontexte beriicksichtigt. Im Blickpunkt stehen hierbei muslimische
Migrant(inn)en, d.h. muslimische Eltern mit ihren Erziehungsvorstellungen,
Einstellungen/Grundorientierungen und ihrer Religiositit. Durch eine quali-
tative Analyse lassen sich tiefgreifendere Erkenntisse gewinnen, in denen sich
subjektive Wahrnehmungen, Einstellungsmuster und religiése Erziehungs-
vorstellungen widerspiegeln und somit konkret nachzeichnen lassen.

Nun handelt es sich bei Sozialisationsvorgingen um komplexe Interak-
tionsverldufe, mit denen in einer qualitativen Analyse je nach Fragestellung
immer nur Ausschnitte aus diesen Interaktionen dargestellt werden konnen.
Die Komplexitit dieser Vorginge diirfte in den bisher vorgestellten Ausfiih-
rungen deutlich geworden sein (vgl. Kap. II. 3). Gerade diese Tatsache fithrte
zur entsprechenden Auswahl des qualitativen Verfahrens, um hier ein tieferes
Verstindnis fiir die aus den Interaktionen entstehenden Handlungs- und Deu-
tungsmuster erlangen zu konnen.

Somit sollen innerhalb dieser Forschungsarbeit zum ersten Mal Eltern zu
Wort kommen, die ihre Erziehungsvorstellungen und ihre Grundorientierun-
gen sowie ihre religiose Praxis innerhalb des eigenen familidren Rahmens
wiedergeben. Die Familie ist ein Lebensbereich, der durch Intimitit gekenn-
zeichnet ist. Durch das qualitativ erhobene Material besteht die Méglichkeit,
Einblicke in die familidre Religiositit bzw. in die damit zusammenhingenden
religiésen Erziehungsvorstellungen zu gewinnen, wie sie bisher noch nicht



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

gewihrt wurden; plausibel und nachvollziehbar bzw. transparent sind diese
nur mittels einer qualitativ durchgefithrten Methode zu veranschaulichen.
Nicht zuletzt stellen Erfahrungen mit Religiositit einen emotional besetzten,
biografisch verankerten Lebensbereich dar, der mit einer qualitativen Analyse
tiefergehend dargelegt werden kann und mittels derer Interpretationen, Sicht-
weisen und Einstellungen des Befragten selbst in den Vordergrund gestellt
werden.

In den meisten Interviews wurden die Befragten zumeist erstmalig mit
Fragen konfrontiert, die sie zur Reflexion iiber das eigene Verhiltnis zur Reli-
gion anregten. Die Interviewsituationen waren hiufig davon gekennzeichnet,
dass sie gerade im Zusammenhang mit religiésen Erziehungsvorstellungen
auch zum ersten Mal dazu bewogen wurden, dariiber nachzudenken, welchen
erzieherischen Prinzipien sie grundsitzlich folgen. Daraus ergaben sich wih-
rend der Interviews moglicherweise sogar Neudefinitionen bzw. Transforma-
tionen ihrer urspriinglichen Standpunkte.

1.2 Das Erkenntnisinteresse/
Erlduterungen zum Interviewleitfaden

Um eine klare und zusammenfassende Ubersicht zu gew#hrleisten, sollen das
Erkenntnisinteresse bzw. die zentralen Fragestellungen hier nochmals genau-
er beschrieben werden. Diese wurden bislang schon in den Kapiteln II. 2.3,
II. 3.1.4b) sowie in II. 3.2 ausfithrlich diskutiert und theoretisch verortet.

Es geht im Folgenden darum, herauszufinden, welchen Einfluss neben der
Familie als primirer Sozialisationsinstanz andere Sozialisationsinstanzen auf
die religiése Sozialisation von muslimischen Kindern ausiiben.

Es wurden hierfiir nachfolgende Untersuchungskriterien bestimmt:

Auf der Ebene des Subjekts bzw. der befragten Eltern wurden die im Sozia-
lisationsprozess vermittelten Einstellungen nach a) Grundorientierungen/Ein-
stellungen und b) Verhaltensmustern befragt. Hierbei geht es darum, an welche
normativen, orientierungs- und handlungsleitenden Prinzipien die religidse
Erziehung als wesentlicher Aspekt der religiosen Sozialisation gebunden ist.
Diese wurden anhand des Religiosititsbegriffs nach Glock operationalisiert,
vgl. Kap. II. 3.1.4b).

In diesem Zusammenhang erfolgten auch Aussagen tiber das Eltern-Kind-
Verhdltnis und die von Eltern angewandten Erziehungsmethoden.

Es ist von verschiedenen religiésen Orientierungen sowie Erziehungsvor-
stellungen und -mustern innerhalb der Familien auszugehen, was wiederum
eine Typenbildung erméglichen sollte.

Als weitere Sozialisationsinstanzen, die Einfluss auf die religiose Sozia-
lisation ausiiben, sind die auflerschulischen Bildungseinrichtungen zu nennen.
Es sollte erkundet werden, welchen Beitrag sie im Hinblick auf die religiose

~am o0a:11:56.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Sozialisation leisten und wie Eltern die wahrgenommenen Angebote bewer-
ten. Es wurde demnach gefragt, was in diesen Einrichtungen fiir die religiose
Erziehung geleistet wird (— Inhalte) sowie in welcher Art und Weise die Ver-
mittlung stattfindet (— Methode).

Der Umgang mit dem Islam in dffentlichen Bildungseinrichtungen stellt El-
tern vor besondere Herausforderungen. Hier wurde auch erfragt, wie die Lehr-
personen selbst mit dem Islam umgehen wiirden, ob religiosen Elementen im
Schulalltag/Kindergarten ein Platz eingerdumt werde oder ob es bereits Kon-
fliktsituationen und Benachteiligungen gegeben habe, die auf die Religions-
zugehorigkeit und die religiose Praxis zuriickzufithren seien. Zudem wurde
erkundet, welchen Stellenwert fiir Eltern der IRU (islamische Religionsunter-
richt) sowie interreligiose Begegnungen in den 6ffentlichen Bildungseinrich-
tungen einnehmen.

Der Einfluss der Peers oder des Freundeskreises auf die religiése Sozialisa-
tion sollte des Weiteren aus der Perspektive der Eltern untersucht werden. Da-
bei wurde erfragt, welche Freunde die Kinder und Jugendlichen haben und ob
sie sich tiber Religionen austauschen.

Gerade im Zusammenhang mit Beziehungen zu Aufienstehenden war es
zudem interessant, zu analysieren, welche Beziehungen zur Nachbarschaft ge-
pflegt werden und ein weiteres Thema war, ob auch hier ein Austausch tiber
die Religion stattfindet.

Der Einfluss der Medien als ein mdoglicher Sozialisationseffekt und die
Medien als didaktische Mittel zur Unterstiitzung von religiéser Erziehung
sowie der Umgang mit dem Islambild in den Medien stellten weitere Unter-
suchungskriterien dar.

SchlieRlich beeinflusst das Leben in dieser Gesellschaft das Ausleben der
eigenen Religion. Hierzu wurden die Eltern befragt, welche Vorstellungen
gegeniiber Muslimen es vonseiten der (einheimisch) Deutschen gebe und in-
wiefern die eigene Religion in diesem Land tiberhaupt ausgelebt werden kon-
ne. Auch die Frage, was die religiose Erziehung in dieser Gesellschaft grund-
sdtzlich bewirken solle, ist in diesem Kontext von zentraler Bedeutung.

Erlguterungen zum Interviewleitfaden

Fiir diese Untersuchung wurde das halbstandardisierte Erhebungsverfahren aus-
gewihlt, das mittels eines konstruierten Leitfadens durchgefithrt wurde. Es
erfolgte die Befragung jeweils eines Elternteils, d.h. entweder des Vaters oder
der Mutter stellvertretend fiir die ganze Familie.

Mittlerweile existieren fiir die Organisation von Leitfadeninterviews ver-
schiedene Methoden. Das halbstandardisierte Interview, das 1988 von Scheele
und Groeben entwickelt wurde, zielt auf die Rekonstruktion subjektiver Theorien
ab. Dabei wird davon ausgegangen, dass der Interviewpartner iiber einen um-

137


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

fangreichen Wissensbestand zum Thema (als subjektive Theorie) der Unter-
suchung verfiigt (vgl. in Flick 2007: 203). Flick fithrt hierzu Folgendes aus:

»Dieser Wissensbestand enthélt explizit verflighare Annahmen, die der Interviewpart-
ner auf offene Fragen dufern kann, und implizite Annahmen, fiir deren Artikulation er
durch methodische Hilfen unterstiitzt werden sollte, weshalb hier verschiedene Typen
von Fragen verwendet werden.« (Flick 2007: 203)

Damit werden mittels Leitfadeninterviews die subjektiven Theorien des Be-
fragten iiber den Untersuchungsgegenstand rekonstruiert.

Im Interview werden die Inhalte der subjektiven Theorie rekonstruiert. Der
Leitfaden ist nach thematischen Bereichen strukturiert, die jeweils von einer
offenen Frage eingeleitet werden. Erginzend hierzu werden theoriegeleitete
Fragen gestellt, die an der wissenschaftlichen Literatur zum Thema orientiert
sind. Die darin formulierten Annahmen sollten dem Interviewpartner gegen-
iiber als Angebote formuliert werden, die er aufgreifen oder ablehnen kénne
(vgl. Flick 2007: 203f.). Die Interviewfithrung sei durch die Vorgabe von in-
haltlichen Bereichen und durch die gezielte Formulierung von Fragen entlang
wissenschaftlicher Theorien gekennzeichnet (vgl. ebd.).

Ahnlich verlduft auch das von Witzel (vgl. in Lamnek 2005: 365, vgl. auch
in Flick 2007: 210-214) vorgeschlagene problemzentrierte Interview aus dem
Jahre 1982. Im Vergleich zum narrativen Interview, bei dem kein theoretisch
ausgearbeiteter Entwurf vorhanden ist und bei dem der Forscher sein wissen-
schaftliches Konzept auf den AufRerungen des Befragten nachtriglich aufbaut,
orientiert sich das problemzentrierte Interview deutlich an bestimmten Frage-
stellungen und enthilt — wie in dieser Untersuchung vorgenommen — vorfor-
mulierte, teilweise in ihrer Abfolge festgelegte Fragen, von denen die Interview-
enden- so auch die Autorin der vorliegenden Studie — nach eigenem Ermessen
unter Berticksichtigung des theoretischen Anliegens der Forschungsarbeit ab-
weichen kénnen, indem weitere aufklirende Fragen und andere zentrale Ge-
sichtspunkte aufgegriffen werden:

»Im problemzentrierten Interview [...] steht die Konzeptgenerierung durch den Befrag-
ten zwarimmer noch im Vordergrund, doch wird ein bereits bestehendes wissenschaft-
liches Konzept durch die AuBerungen des Erzahlenden evtentuell modifiziert. Methodo-
logisch gesehen wird also die streng induktive Vorgehensweise [ohne Prédetermination
durch den Forscher im narrativen Interview beim problemzentrierten Interview mittels
einer Kombination aus Induktion und Deduktion mit der Chance auf Modifikation der
theoretischen Konzepte des Forschers abgeldst.« (Lamnek 2005: 364)

Der Forscher bereitet sich durch ein Literaturstudium, eigene Erkundungen
im Untersuchungsfeld, durch die Ermittlung des Fachwissens von Experten



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

usw. auf seine Studie vor. Aus den gesammelten Informationen werden die
relevant erscheinenden Aspekte des Problembereichs der sozialen Realitit her-
ausgefiltert und zu einem theoretischen Konzept verkniipft und verdichtet (vgl.
Lamnek 2005: 364).

Entsprechend dem Erzdhlprinzip bleibt die Bedeutungsstrukturierung
dem Befragten allein iiberlassen. Das theoretische Konzept des Forschers soll
gegeniiber den Bedeutungsstrukturierungen des Befragten offen bleiben. Stel-
le sich im Forschungsverlauf heraus, dass sich das theoretische Konzept des
Forschers als unzureichend oder gar falsch erweise, so werde es modifiziert,
revidiert und erneut an der Wirklichkeit gemessen (vgl. Lamnek 2005: 364).

Ziel war es, gemifd den oben vorgestellten Prinzipien, eine angemessene
Balance zwischen einer grofitmdéglichen Vergleichbarkeit der Interviewer-
gebnisse bei einer gleichzeitig grofftmoglichenr Offenheit fiir die Erzihlun-
gen und eigenen Standpunkte der Befragten zu halte.! Bevor der Leitfaden in
der Untersuchung schlieflich zur Anwendung kam, waren Probeinterviews
durchgefiithrt und diese immer wieder modifiziert worden, bis eine Festlegung
auf eine endgiltige Fassung des Leitfadens erfolgte. Des Weiteren wurde hier-
zu der Rat von Expert(inn)en, die im Bereich der Erwachsenenbildung fiir die
religiose Bildungsarbeit zustindig und zudem im Fachbereich Religionspida-
gogik? titig sind, eingeholt, um sowohl fachlich als auch fragetechnisch fiir die
Untersuchung angemessene Ergebnisse erzielen zu kénnen.

Der Interviewleitfaden (vgl. Anhang) ist in folgende Themenbereiche ge-
gliedert:

. Er6ffnungsfrage

« Religiose Erziehung in der Familie/Religiose Erziehungsvorstellungen

« Auferschulische Bildungseinrichtungen (Moscheen, religiose Vereinigun-
gen, Gemeinden, religiése Vorbilder)

+ Religion in 6ffentlichen Bildungseinrichtungen (Schule, Kiga, Kita, OGS)/

Islamischer Religionsunterricht
« Peers (Freunde, Kontakte zu Andersglaubigen)

« Nachbarschaftsbeziehungen
« Medien

«  Gesellschaft

« Islam in der Diasporasituation

1 | Die Interviewdurchfiihrung erfolgte gemaft den Empfehlungen von Hermanns und
Hopf (vgl. Hermanns 2009: 360-368 und vgl. Hopf 2009: 353-360). Hinsichtlich der
Besonderheiten, die in der Fragebogenkonstruktion und in den Fragenstellungen zu
beachten sind, wurden die Empfehlungen von Scheuch (vgl. Scheuch 1967: 136-162)
befolgt.

2 | Fir die hilfreichen Hinweise aus diesem Fachbereich sei insbesondere Prof. Harry
Harun Behr gedankt.

139


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

140

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

« Erginzungen/fehlende Aspekte

+ Rahmendaten

Die Erdffnungsfrage, bei der die Proband(innjen dazu angeregt werden, die
Rolle oder Bedeutung, die die Religion in ihrer Ursprungsfamilie spielte bzw.
hatte, darzulegen, hat eine Einfiihrung in die Thematik zum Ziel und soll die
Befragten entsprechend stimulieren, einen personlichen Bezug zur Thematik
herzustellen und einen Erzihlrhythmus zu entwickeln.

Die thematischen Bereiche wurden theoriegleitet festgelegt und es erfolgte
die Formulierung von Fragen, die dem Erkenntnisinteresse entsprechen. Die
bei Bedarf eingesetzten Nachfragen sollten der Vertiefung und Intensivierung
der jeweiligen Thematik dienen. Durch Nachfragen, Zusammenfassen und
Zuriickspiegeln des Gesagten konnten die Aussagen der Befragten systema-
tisierend eingeordnet werden. Die Befragten hatten dadurch jeweils auch die
Méglichkeit, die Auerungen der Forscherin zu kontrollieren, zu modifizieren
oder zu korrigieren.

Im Anschluss an die jeweiligen Themenbereiche hatten die Interviewpart-
ner die Moglichkeit, noch Erginzungen vorzunehmen und Aussagen dartiber
zu machen, was ihnen noch wichtig erschien.

Die Rahmendaten, die im Anschluss eines jeden Interviews mithilfe eines
standardisieren Fragebogens erhoben wurden, geben Auskunft tiber die so-
zialstrukturellen Merkmale der Proband(inn)en und ihrer Kinder. Die Daten
geben Auskunft tiber die Anzahl der Kinder, die besuchte Schule oder Kin-
dertagesstitte der Kinder bzw. das Alter der Kinder. Zudem wurden weitere
wichtige Lebensdaten (das Alter, die Bildungs- bzw. berufliche Situation, die
Staatsangehorigkeit) der Interviewpartner erfasst, die einen weiteren wichti-
gen Eindruck uiber die familidre Situation der Interviewten vermitteln sollten
(vgl. Anhang: Untersuchungsgruppe).

Das Postskriptum

Im Anschluss an die Interviews wurden Beobachtungsprotokolle verfasst, wo-
rin die Eindriicke iiber die Kommunikation, die Person des Interviewpartners,
tiber sich und sein Verhalten in der Situation, duflere Einfliisse und den Raum,
in dem das Interview stattgefunden hat, notiert wurden (vgl. Flick 2007: 213).
Auflerdem wird in diesen Protokollen deutlich gemacht, wie der Zugang zum
Interviewpartner stattfand und es werden wichtige Kontextinformationen
notiert. Die festgehaltenen Informationen konnten Hinweise fiir die spitere
Interpretation der Ergebnisse und wichtige Daten zum Verstindnis einzelner
Passagen geben.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

1.3 Die Auswahl der Probanden und Probandinnen

Bei der Auswahl der Proband(inn)en spielen in qualitativen Untersuchungen
stichprobentheoretische Uberlegungen und damit die Reprisentativitit der
Studie eine untergeordnete Rolle. Vielmehr geht es in der qualitativen Me-
thodologie darum, Typisierungen bzw. Typologien zu bestimmen. Wichtig ist
daher eine realititsgerechte Rekonstruktion von Typen von Bedeutungsstruk-
turierungen zu einem speziellen Themenbereich. Ziel ist folglich, mogliche
Formen an relevanten Handlungsmustern herauszufinden (vgl. Lamnek 2005:
384).

GemiR dieser Logik und dem Erkenntnisinteresse, ein mdoglichst breites
Spektrum an religiosen Erziehungsvorstellungen und subjektiven Deutungs-
mustern zu erfassen, wurde darauf geachtet, religiose Menschen zu befragen,
bei denen die religiése Erziehung ihrer Kinder von zentraler Bedeutung ist. Es
wurde insbesondere darauf Wert gelegt, dass die Mehrzahl der Befragten aktiv
darum bemiiht ist, eine religiése Erziehung an ihre Kinder weiterzugeben.

Um religiése Deutungs- und Handlungsmuster in ihrer sinngeméfien Be-
deutung zu erfassen, wurde vornehmlich die qualitative Erhebungsmethode
ausgewihlt. Das dabei entstehende umfangreiche Datenmaterial, das ein tiefe-
res Verstindnis von religiésen Einstellungen und religiésen Handlungsmus-
tern ermoglicht, machte es erforderlich, die Stichprobe eher klein zu halten.
Demgemifl wurden insgesamt nicht mehr als 16 Personen interviewt.

Die Probandenauswahl richtete sich zunichst nach vorab festgelegten Kri-
terien (vgl. Flick 2007: 155). Um eine grofitmogliche Vergleichbarkeit der Er-
gebnisse zu erreichen, war es wichtig, sich auf eine bestimmte soziale Gruppe
zu beschrinken. Die Eingrenzung auf die muslimisch-tiirkische Migranten-
gruppe mit der sunnitischen Ausrichtung des Islams hatte ihre Ursache nicht
darin, eine bestimmte ethnische Gruppe zu bevorzugen und wiederum andere
muslimische Gruppierungen auszuschlieflen. Vielmehr waren hierfiir die Zu-
gangsmoglichkeiten der Forscherin (das Beherrschen der tiirkischen Sprache,
das Aufwachsen in religiosen Gemeinden mit tiirkischer Prigung, Erfahrun-
gen im Umgang mit religiésen Themen) ausschlaggebend.

Die Auswahl wurde also nach vorab bestimmten Kriterien getroffen. Damit
sollten die ethnische Herkunft, das Alter, die religiose Ausrichtung, Eltern von
mindestens einem Kind zu sein (Kinderanzahl) als abstrakte Entscheidungs-
kriterien gelten. Diese sind insofern abstrakt, als sie unabhingig vom konkret
untersuchten Material und vor dessen Erhebung und Analyse entwickelt wur-
den (vgl. Flick 2007: 156). Die Religiositit der Befragten und ein ausgeprig-
tes Interesse fiir die religiose Erziehung sind, wie bereits angefiihrt, weitere Kri-
terien, die fiir die Fallauswahl relevant gewesen sind. Bei der ausgewihlten
Gruppe der befragten Eltern driickt sich ihre Religiositit in der Praxis aus.
Folglich wird hier von einer spezifischen Gruppe von Muslimen ausgegangen,

141


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

142

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

die versucht, besonders viele Aspekte des Islams in ihr Leben zu integrieren
(vgl. auch Kap. II. 1.3). Mit dieser Vorabfestlegung konnte erreicht werden, dass
die Gesamtheit der infrage kommenden Fille eingeschrinkt wurde, sodass
diese moglichst vollstindig in der Untersuchung beriicksichtigt werden konn-
ten (vgl. Flick 2007: 157).
Zusammengefasst sollten die Proband(inn)en folgende Merkmale besitzen:
- Die Proband(inn)en sollen einen tiirkischen Migrationshintergrund haben.
« Die Religionsgruppenzugehorigkeit sollte muslimisch-sunnitisch sein.
« Es sollten Miitter und Viter befragt werden, die zwischen 21 und 45 Jahren
sind und Kinder im Alter von o bis 18 Jahren haben.
« Es wird nur ein Elternteil, entweder Vater oder Mutter, stellvertretend fiir
die ganze Familie interviewt.?
+  Sie sollen religios leben und ein Interesse fiir religiése Erziehung haben.

Die Auswahl der Interviewpartner/-innen erfolgte iiber verschiedene Wege.
Zum einen wurden die groffen muslimischen Dachverbinde, wie die IGMG,
DITIB oder die VIKZ, bzw. kleinere Verbinde, wie die Jama’at-un Nur, ein reli-
gi6s unabhingiger Verein in Neuss usw. angefragt. Es wurden Vorabgespriche
mit Vertretern und Vertreterinnen der jeweiligen Verbinde gefithrt und das
Anliegen der Untersuchung vorgestellt, sodass sie Informationen an poten-
zielle Interviewpartner/-innen weitergeben konnten. Mit Ausnahme der VIKZ
und einigen Mitgliedern der Giilen-Gemeinde hat sich aus diesen Kontakten
der Zugang zu mehr als der Hilfte der Proband(inn)en der vorliegenden Unter-
suchung ergeben.

Zum anderen spielten auch persoénliche Kontakte bei der Probandenaus-
wahl eine wichtige Rolle, da doch ein gewisses Vertrauensverhiltnis die Vo-
raussetzung dafiir war, die Interviewpartner/-innen von dem Forschungsan-
liegen zu tiberzeugen. So ergaben sich einige Interviews aus Kontakten zum
Bekanntenkreis der Bekannten der Forscherin. Wiederum andere Kontakte
sind gemif} dem »Schneeballprinzip« durch die Proband(inn)en selbst ent-
standen, welche die Autorin der vorliegenden Dissertation an ihre Bekannten
und Freunde weitervermittelten.

Die meisten Befragten nahmen die religiésen Bildungsangebote der ver-
schiedenen Dachverbinde wahr, ohne gleichzeitig Mitglieder in diesen Dach-
verbinden zu sein. Es gab unter ihnen aber auch Personen, die engagierte
Mitglieder in ihren jeweiligen religiosen Gemeinden sind (dies wurde insbe-
sondere im Anschluss der Tonbandaufzeichnung deutlich, aber auch die Art

3 | Die Beriicksichtigung der gesamten Familie (Vater, Mutter und Kinder) wiirde ein
Gruppendiskussionsverfahren erforderlich machen, welches anders aufgebaut werden
misste.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

und Weise, wie sie ihre Argumente in einem selbstbewussten, sich reprisen-
tierenden Stil hervorbrachten, lief} diesen Riickschluss zu).

Die meisten Proband(inn)en leben im Grofiraum Kéln. Doch es gibt unter
ihnen auch einige Interviewpartner/-innen, die im weiteren Umkreis von Kéln
zu Hause sind, wie z.B. in Krefeld, Duisburg oder Monheim.

1.4 Die Beschreibung der Untersuchungsgruppe

Insgesamt wurden 16 Interviews fiir die Auswertung herangezogen. Die Be-
schreibung der Untersuchungsgruppe ergibt sich aus den Rahmendaten, die
im Anschluss der Interviews durch die Befragten ausgefiillt wurden.

Insgesamt stellte sich heraus, dass Frauen eher dazu bereit waren, an den
Interviews teilzunehmen als Médnner. Dadurch ergeben sich unterschiedliche
Fallzahlen. Es wurden insgesamt elf Frauen, d.h. Miitter, und fiinf Manner,
das bedeutet Viter, in die Untersuchung einbezogen.

Neun der Befragten sind in der Tiirkei geboren, die restlichen sieben in
Deutschland. Ungefihr genauso viele besitzen die deutsche Staatsbiirger-
schaft, folglich bedeutet dies, dass mehr als die Hilfte der Proband(inn)en tiir-
kische Staatsbiirger sind. Von den in der Turkei geborenen sind, bis auf zwei
Probandinnen und einen Probanden, alle im Kleinkindalter nach Deutschland
eingereist und haben somit das deutsche Bildungssystem kennengelernt und
absolviert, sodass sie als Bildungsinlinder/-innen gelten. Sie haben mindes-
tens einen Hauptschulabschluss und unter ihnen sind sowohl Hausfrauen
bzw. Arbeiter als auch Akademiker/-innen mit und ohne Berufstitigkeit. Zwei
der Probandinnen sind bedingt durch ihre Heirat nach Deutschland ausge-
wandert. Ein mannlicher Befragter ist zwecks Studiums nach Deutschland
gekommen und heiratete in diesem Land (mit den letzten drei erwdhnten Be-
fragten wurden die Interviews auf Turkisch gefiihrt). Eine Ausnahme bildet
eine Probandin, die in Deutschland geboren wurde und hier studierte, aber
nach ihrem Studium in die Tiirkei zuriickging. Sie ist jedoch mit dem Ziel
der Absolvierung einer Weiterbildung kurzfristig nach Deutschland zuriick-
gekommen.

Die Proband(inn)en waren zum Zeitpunkt der Erhebung (zwischen De-
zember 2012 und Februar 2013) im Alter von 28 und 41 Jahren. Die jiingste
Probandin ist zum damaligen Zeitpunkt 28 Jahre alt gewesen. Zwei weitere
Befragte waren im Alter von 32 und 33 Jahren. Eine war 35, drei waren 36, vier
37, eine 38, eine 39, eine 40 und der ilteste Befragte war 41 Jahre alt. Von einem
Probanden liegt das Alter nicht vor, er ist aber ungefihr im Alter der anderen
an der Untersuchung Beteiligten.

143


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

144

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die Kinder der befragten Eltern

Die befragten Eltern haben mindestens ein Kind bis fiinf Kinder im Alter von
sechs Monaten bis 21 Jahren, die sowohl minnlichen als auch weiblichen Ge-
schlechter sind. Die Mehrheit der Interviewteilnehmenden bzw. Eltern (n=9),
d.h. Hiilya, Feride, Dilek, Belkis, Rabia, Melek, Mecelle, Ethem und Adem ha-
ben zwei Kinder. Zwei (n=2) der Befragten, Lema und Ali, haben jeweils nur
ein Kind. Vier (n=4) der befragten Frauen haben drei oder mehr Kinder: Selma
und Nisa haben jeweils drei Kinder, Zehra vier und Nermin funf Kinder.

Von den insgesamt 37 Kindern sind drei (n=3) im Siuglingsalter, sieben
(n=7) im Kleinkindalter. Fiinf der Kleinkinder besuchen eine Kindertages-
stitte. Elf (n=11) von den insgesamt 37 Kindern besuchen eine Grundschule,
davon gehen fiinf auf konfessionell (katholisch und evangelisch) gebundene
Grundschulen. Als weiterfithrende Schulen wurden das Gymnasium und
die Gesamtschule angegeben. Zwolf (n=12) von den 37 Kindern besuchen das
Gymnasium, davon gehen zwei auf ein Wirtschaftsgymnasium. Zwei (n=2) der
Kinder gehen auf eine Gesamtschule. Eine Ausnahme bilden die zwei Sohne
(n=2) von Lale, von denen einer ein Internat (=Lise) in der Tiirkei besucht und
der andere ein Studium in der Tiirkei absolviert. Alles in allem dominieren die
Zahlen der Grundschulkinder (n=11) und die Kinder und Jugendlichen, die ein
Gymnasium (n=13) besuchen. Dies zeigt, dass es sich um Eltern handelt, die
nicht nur im religiosen Bereich engagiert sind, sondern auch hohe Bildungs-
anspriiche haben.

Bildungsstand/Berufliche Qualifikation

Der Bildungsstand und die berufliche Qualifikation bzw. Titigkeit variierte
unter den Befragten insgesamt stark. Auffallend viele Teilnehmer/-innen ha-
ben einen akademischen Bildungsabschluss (n=6) oder haben den Weg einge-
schlagen, einen zu erwerben (n=3). Diese hohe Fallzahl ist wohl auch damit zu
begriinden, dass diese Eltern dazu in der Lage sein wollten, auch im Rahmen
dieses Forschungsbereiches entsprechend argumentieren und sich angemes-
sen artikulieren zu kénnen. Auffillig war zudem, dass finf der Miitter sogar
einen pidagogischen Bildungsabschluss vorweisen konnten, lediglich zwei
von ihnen waren jedoch beruflich bzw. ehrenamtlich titig.

Zwei Miitter und ein Vater haben das Abitur (Lise-Abschluss) in der Tiirkei
abgeschlossen. Die Miitter sind Haufrauen und sind zudem in ihren religic-
sen Gemeinden ehrenamtlich titig. Ein in der Tiirkei sozialisierter Vater ist
ein selbststindiger Unternehmer. Einer von den fiinf befragten Vitern, der in
Deutschland geboren ist, hat seine berufliche Ausbildung abgeschlossen und
war zum Zeitpunkt der Befragung damit beschiftigt, das Abitur nachzuho-
len, um im Anschluss daran Sozialpiddagogik zu studieren. Auch war er in der
religiosen Bildungsarbeit einer Gemeinde aktiv engagiert. Aufgrund der ho-
heren Bereitschaft der Akademiker/-innen, an den Interviews teilzunehmen,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

wurde zudem darauf geachtet, auch Miitter und Viter zu befragen, die einen
geringeren Bildungsabschluss vorzuweisen hatten. So ergab es sich, dass zwei
der Miitter eine Berufsausbildung abgeschlossen hatten, wobei die eine inzwi-
schen einen anderweitigen Beruf als ihren eigentlich erlernten Beruf austibt
und die andere Mutter aufgrund ihrer vier Kinder Hausfrau ist. Zwei weitere
Probandinnen verfiigen tiber einen Hauptschulabschluss. Eine von ihnen hat
eine Medrese-Ausbildung abgeschlossen (religiose Bildung) und ist in der re-
ligiosen Bildungsarbeit einer Moscheegemeinde titig, die andere ist Hausfrau
und war zum Zeitpunkt des Interviews gerade dabei, eine religiése Grundaus-
bildung (einer religiosen Organisation) zu absolvieren.

Merkmale der Ehepartner

Die Eheminner und die Ehefrauen der Befragten sind zum Erhebungszeit-
punkt im Alter zwischen 29 und 43 Jahren. Neun der Ehepartner/-innen
verfiigen tiber einen Hochschulabschluss. Zwei Eheminner haben einen
Hauptschulabschluss mit einer Berufsausbildung. Drei Eheminner und eine
Ehefrau haben das Abitur in der Tiirkei abgeschlossen, einer von den Minnern
ist Arbeiter und zwei weitere sind als selbststindige Unternehmer titig, eine
der befragten Frauen ist Hausfrau. Funf der Ehepartner/-innen sind als Hei-
ratsmigranten nach Deutschland gekommen. Eine Ausnahme bildet hierbei
ein Proband, der von seiner Frau geschieden lebt.

Insgesamt handelt es sich in dieser Untersuchung um Minner und Frauen,
bildungserfolgreiche Migrant(inn)en sowie Deutsche mit tiirkischem Migra-
tionshintergrund. Sie sind sowohl an weltlicher als auch an religioser Weiter-
bildung interessiert. Fast ein Drittel der an den Interviews Beteiligten sind
auch engagierte aktive Personen in ihren jeweiligen religiosen Gemeinden.
Die Auswahl dieser Gruppe war kein beabsichtigter Effekt, sondern ist eher als
ein Begleitumstand anzusehen.

1.5 Die Datenerhebung (Planung und Durchfiihrung)

Erhebungsort und Rahmenbedingungen der Erhebung

Die Interviews wurden alle von der Verfasserin der vorliegenden Dissertation
im Erhebungszeitraum von Dezember 2012 bis Februar 2013 durchgefiihrt.
Von besonderer Bedeutung war es dabei, ein Vertrauensverhiltnis zu den be-
fragten Proband(inn)en aufzubauen, was moglichst schon vor dem vereinbar-
ten Termin geschehen sollte. In den Vorabgesprichen wurde die Forschungs-
absicht mitgeteilt, um die potenziellen Teilnehmer fiir die Forschungsarbeit
zu gewinnen. Zudem wurde darauf geachtet, den Eltern die Moglichkeit einer
Erziehungsberatung einzurdumen, falls diese erwiinscht wire. So hatten sie
neben einem Interview zudem unverbindlich die Méglichkeit, einer fiir sie un-
bekannten Person ihr Anliegen mitzuteilen und dariiber hinaus konnte damit

145


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

erst das Klima geschaffen werden, das es den Interviewpartnern erlaubte, sich
zu den jeweiligen Themenbereichen gegeniiber der Interviewerin zu 6ffnen.
In den meisten Fillen, auch bei den Befragten, die, ohne dieses Angebot zu
kennen, bereits eingewilligt hatten, folgten im Anschluss, aber auch vor den
Interviews Beratungsgesprache zu Erziehungsthemen, familidren Angelegen-
heiten, bis hin zu beruflichen Themen. In einigen wenigen Fillen traten auch
personliche Konflikte zutage, die den Interviewablauf storten. Diese Inter-
views wurden fiir die vorliegende Arbeit nicht verwendet.*

Die Interviews fanden an unterschiedlichen Orten statt. Den Befragten
war es selbst iiberlassen, dariiber zu entscheiden, wo die Interviews stattfinden
sollten. Gerade bei Proband(inn)en, die iiber die muslimischen Dachverbin-
de rekrutiert wurden, fanden die Interviews sowohl an ihren Arbeitsplitzen
als auch in den Riumlichkeiten der Gemeinden, zu denen sie in Verbindung
standen, statt. In sechs Fillen fanden die Interviews bei den Proband(inn)en
zu Hause statt. In drei weiteren Fillen war es schwieriger, einen Ort zu finden,
an dem ungestért kommuniziert werden konnte. Hier hat in einem Fall ein
regional bekannter muslimischer Verein seine Riumlichkeiten zur Verfiigung
gestellt. In einem anderen Fall handelte es sich um einen Vater, der sich einen
neutralen Ort fur die Interviewdurchfithrung wiinschte, sodass das Interview
schlieRlich im Beisein einer weiblichen Bekannten in einem Café stattfand.’
Im letzten Fall wurde das Interview bei mir zu Hause durchgefiihrt, da die
Mutter aufgrund ihrer fiinf Kinder keinen ungestérten Ablauf gewihrleisten
konnte. Die detaillierten Umstidnde wurden jeweils in Forschungsprotokollen
zu den betreffenden Elternteilen festgehalten.

Insgesamt fiel auf, dass die Interviews, die an den Arbeitsplitzen durch-
gefithrt wurden, etwas formlicher und sachlicher verliefen als die Interviews
bei den Proband(inn)en zu Hause. Jedoch war die Reaktion auf die Interview-
situation bei allen Proband(inn)en jeweils eine andere und von Fall zu Fall
sehr individuell, sodass hier nicht von einer eindeutigen Tendenz gesprochen
werden kann. Auch die Gesprichsatmosphire war so unterschiedlich, wie es
die Interviewpartner selbst waren, sodass diese Eindriicke und Beobachtungen
jeweils im eigenen Kontext gewertet werden miissen.

4 | Rerrich (1995) verweist auf ethische Probleme, die im Zusammenhang mit einer
qualitativen Familienforschung existieren wiirden. Mit der Analyse dringe die qualitative
Forschung in einen Lebensbereich vor, der von Intimitat gekennzeichnet sei. Daneben
kdnnten sich qualitative Interviews in Familien in quasi-therapeutische Interaktionen
verwandeln, wenn hier bislang unbearbeitete Konflikte thematisiert wiirden (vgl. Rerrich
1995: 351).

5 | In diesem Fall war es dem Probanden wichtig, auf das Prinzip der Geschlechter-
trennung zu achten.

~am o0a:11:56.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Auffillig war des Weiteren auch, dass das Aufnahmegerit bei einem
Grofiteil der Befragten fiir Irritationen und Verunsicherungen sorgte. Die
Gewihrleistung einer Anonymitit durch die Verinderung des Namens und
die Gespriche, die vor den Interviews durchgefiihrt wurden, konnten diese
Verunsicherungen jedoch beheben. Zudem muss berticksichtigt werden, dass
mit der Erforschung von Familien in einen Lebensbereich vorgedrungen wird,
der von Intimitit gekennzeichnet ist, sodass es hier besonders wichtig war,
zunichst ein Vertrauensverhiltnis zu schaffen. Hier erwies es sich, so ein Be-
fund dieser Studie, als ein grofler Vorteil, dass ich als Verfasserin der vorliegen-
den Dissertation und selbst kopftuchtragende muslimische Forscherin wichti-
ge Voraussetzungen zur Erforschung der vorliegenden Thematik mitbrachte.
Gerade die eigenen religiosen Beziige, die iiber den Umgang mit religiosen
Themen bis hin zur religiésen Praxis und der Kenntnis der muslimischen Bin-
nenstrukturen reichen, waren wichtig, um zu Beginn der Interviewsituation
und im Anschluss der Interviews mit den Interviewpartnern im Gesprich zu
bleiben. Als ein gewisser Vorteil erwies es sich zudem, wenn die Proband(inn)
en {iber Bekannte vermittelt wurden. In diesen Fillen konnte man mehr Of-
fenheit und ein grofles Vertrauen aufseiten der Befragten spiiren.

Die Bedeutung der Sprache

Zunichst sollten die Gesprichspartner deutschsprachig an den Interviews
teilnehmen. Dies hatte einen praktischen Hintergrund. Es sollte sowohl die
aufwendige Transkription erleichtern, als auch den Aufwand, den die Forsche-
rin mit der Ubersetzung in die deutsche Sprache hitte, minimieren. Jedoch
sollte die Moglichkeit eingerdaumt werden, in den verschiedenen Interviewpas-
sagen auch die tiirkische Sprache verwenden zu kénnen, da bestimmte In-
halte, wie bspw. der religics-emotionale Bereich oder innerfamiliire Aspekte,
moglicherweise in ihrer Erlebnisqualitit nur in der Muttersprache, d.h. auf
Turkisch, entsprechend wiederzugeben wiren. Zudem wire es auch denk-
bar, dass es bestimmte religise Begrifflichkeiten bzw. Deutungen nur in der
turkischen Sprache gibt. Mit »Religion« wird ein tiirkisch als auch arabisch
geprigtes Wortfeld aktiviert. Fiir viele Begriffe der religiésen Praxis, rituelle
Handlungen und zur Beschreibung von religiésen Glaubensinhalten wiirden
den Interviewpartnern hiufig die adidquaten deutschen Ubersetzungen fehlen
bzw. behindere die Suche nach den >richtigen Begriffen< den Redefluss (vgl.
auch Karakagoglu-Aydin 2000:169). So kam es vor, dass etliche arabische bzw.
tuirkische Begriffe im Redefluss verwendet wurden, auch wenn in den meisten
Fillen vorwiegend in deutscher Sprache kommuniziert wurde. In der Tran-
skription der Interviews wurde darauf geachtet, diese Begriffe bzw. Sitze kur-
siv wiederzugeben; die Ubersetzungen bzw. ungefihren Bedeutungen wurden
in Klammern angeftihrt.

~am o0a:11:56.

147


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

In manchen Fillen war es notwendig, wenn einige Proband(inn)en, die
eigentlich vornehmlich deutsch sprechen wollten, sich aber in einigen Passa-
gen nicht in der deutschen Sprache duflern konnten, wihrend der Interviews
als Stiitze beim Ubersetzen der Begrifflichkeiten einzugreifen (so z.B. bei Lale,
Rabia, Selma oder Melek und Adem). Bei diesen Proband(inn)en konnte ich
mich nicht des Eindrucks erwehren, dass die Qualitit und Intensitit ihrer Aus-
sagen, wenn sie ausschlief(lich tuirkisch gesprochen hitten, viel hther gewesen
wire, weil schlichtweg wichtige Inhalte in einer vereinfachten deutschen, we-
niger differenzierten Sprache wiedergegeben wurden. Hierzu vermerken auch
Boos-Niinning/Neumann/Reich/Yakut (1986) in ihrer zweisprachig durch-
gefithrten Untersuchung tiber tiirkische Jugendliche und ihre Familien, dass
differenzierte Diskussionen nicht in beiden Sprachen in gleicher Art und Wei-
se moglich seien. Oftmals konnten hierbei komplizierte Sachverhalte in einer
der beiden Sprachen nicht in der nétigen Nuancierung vermittelt werden (vgl.
ebd.: 57).

Im Laufe der Forschungsarbeit ergab es sich, auch wenn zunichst ange-
geben wurde, die Interviews auf Deutsch durchzufiihren, dass in drei der Fil-
le die Interviews ausschlieflich in ttrkischer Sprache durchgefiihrt werden
mussten, da die Artikulationsfihigkeit durch die Verwendung der deutschen
Sprache sehr eingeschrinkt worden wire. So wurden diese Interviews zu-
nichst in deutscher Sprache begonnen und in tiirkischer Sprache fortgesetzt.
Diese Interviews wurden nicht vollstindig transkribiert, da der Aufwand hier
sehr hoch gewesen wire. So wurden diese von mir protokolliert und zusam-
mengefasst auf Deutsch wiedergegeben. Lediglich sehr wichtige Aussagen, die
der niheren Auswertung hinzugezogen werden konnten, wurden abschnitts-
weise auf Tiirkisch transkribiert. Diese werden im Auswertungsschritt von der
Forscherin selbst tibersetzt wiedergegeben (diese sind unterstrichen und ent-
sprechend als Ubersetzungen gekennzeichnet).

2. AUSWERTUNG DER INTERVIEWS
2.1 Arbeitsschritte der Auswertung

Vorbereitung der Interviews fiir die Auswertung (Datenaufbereitung)

Die Gespriche wurden mit einem Aufnahmegerit, das sichtbar vor der Inter-
viewerin und den jeweiligen Gesprichspartnern und -partnerinnen auf dem
Tisch platziert wurde, aufgezeichnet.

In einem weiteren Schritt wurden die Gespriche bis auf drei, die auf Tir-
kisch (vgl. oben) stattfanden, vollstindig wortwortlich literarisch transkribiert.
Auftilligkeiten der Sprache, wie bspw. Betonung, Pausen, Lachen, Unterbre-
chungen usw., wurden im Wortprotokoll notiert. Tiirkische (tiirk.) bzw. ara-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

bische (arab.) Begriffe und Interviewpassagen in tiirkischer Sprache wurden
kursiv gesetzt und die deutsche Ubersetzung in Klammern angegeben.

Es wurden bei der TexterschlieRung die nachfolgenden Transkriptionszei-
chen verwendet:

Wort ... Wort Auslassungen in den Interviewzeiten; Pausen; Denkpausen
Satz ... Satz Abbruch des Satzes
Unterbrechungen
(iberlegt) Pause des Nachdenkens
(lacht) Befragte(r) oder Interviewerin lacht
(lachen) beide lachen
(unv.) unverstindlich gesprochene Worte

Der Grofiteil der Interviews wurde durch zwei Schreibkrifte fremdtranskri-
biert. Es handelt sich hierbei um eine deutsch-tiirkische Sozialpidagogin und
eine Fremdsprachenkorrespondentin, denen die Textaufbereitung bekannt ge-
wesen ist. Die Interviews (Transkriptionen) wurden von der Verfasserin der
vorliegenden Arbeit in einem weiteren Kontrollgang durch ein erneutes Ab-
horen des Tondokuments noch einmal nachgebessert.®

Insgesamt variierte die Interviewzeit zwischen den Befragten. Sie betrug
fur jedes einzelne Interview etwa zwischen einer Stunde und zwei Stunden.
Daraus ergaben sich insgesamt iiber 22 Stunden Gesprichszeit und ca. 430
Seiten Material, das schliefllich zur Auswertung hinzugezogen wurde.

Nachbereitung der Daten

Im Rahmen der Auswertung wurde auf wortliche Aussagen aus der Befragung
zuriickgegriffen. Die angegebenen Interviewpassagen orientieren sich an den
verschriftlichten bzw. protokollierten und {ibersetzten Interviews. Dabei wer-
den die abgednderten Namen der Befragten mit der Zeile, in der sich die zitier-
ten Interviewabschnitte befinden, wiedergegeben. Dies setzt sich beispielhaft
folgendermafen zusammen: Selma, Z.: xy (Name, Zeilennummerierung: xy)’.

6 | Dietiirkischen und arabischen Begriffe wurden im Textdokument kursiv wiedergege-
ben, im Auswertungsschritt werden diese ibersetzt und unterstrichen dargelegt, bzw.
es werden hierfir Synonyme in Klammern verwendet.

7 | Da mit dem MAXQDA-Programm gearbeitet wurde, erfolgte eine automatische Wie-
dergabe der Zeilennummerierung. So konnte eine nummerierte Zeile oder vielmehr ein
Abschnitt aus einer oder mehreren Zeilen bestehen (siehe entsprechend Abb. 2 oben).

149


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

150

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Im verwendeten Programm ist dies folgendermafien ausgefiihrt:

Abbildung 3: Ausschnitt aus dem MAXQDA-Programm (Quelle: MAXQDA)

Die Interviewpassagen, die im Interviewverlauf als Beispiele dienten, sind, um
hier eine bessere Lesbarkeit zu gewihrleisten, sprachlich bereinigt wiederge-
geben worden. Hierbei wurden zudem Wort- und Formulierungswiederholun-
gen sowie Fiillworter herausgenommen, insofern dadurch der Satzbau nicht
verdndert wurde. Es ist darauf hinzuweisen, dass einigen Proband(inn)en die
grammatische korrekte Wiedergabe von deutschsprachigen Sitzen schwerfiel
und daher Fehler unvermeidlich waren. Aus diesem Grund wurden durch die
Verfasserin Angaben in eckigen Klammern gemacht. Diese sollen dem besse-
ren Verstindnis dienen.

2.2 Die Auswertungsmethode

Die Auswertung der transkribierten Interviews erfolgte nach den Kriterien der
strukturierenden qualitativen Inhaltsanalyse nach Mayring (vgl. Mayring 2010:
92ff.). Da es fiir diese Studie wichtig war, aus den erhobenen Interviews Typen
von religiésen Erziehungsvorstellungen bzw. -mustern zu bilden, wurde hier
eine Methodenkombination ausgewihlt, sodass schlieflich Elemente der typi-
sierenden und strukturierenden Inhaltsanalyse integriert wurden. Die konkrete
Umsetzung der Methode orientierte sich an der Gegenstandsangemessenheit,
sodass einzelne Analyseschritte entsprechend der spezifischen Beschaffenheit
des vorliegenden Materials und den forschungsleitenden Fragen modifiziert
werden mussten (vgl. ebd.: 48ff.). Kombiniert erfolgte zudem eine vollstin-
dig computergestiitzte Auswertung simtlicher Transkripte mithilfe des Pro-
gramms MAXQDA. Dieses ermdglichte eine Systematisierung des Datenmate-
rials und die Entwicklung eines Kodiersystems bzw. -leitfadens. Diese Variante
der Auswertung stellte gegeniiber einem manuellen Vorgehen eine erhebliche
Vereinfachung dar.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Erlduterungen zur themenzentrierten Auswertung (nach Mayring)

Die inhaltsanalytische Vorgehensweise nach Mayring ermdglicht ein syste-

matisches regelgeleitetes Vorgehen, das eine Orientierung an vorab festgelegten

Regeln der Textanalyse erforderlich macht. Am zentralsten ist dabei die Fest-

legung eines konkreten Ablaufmodells, das konkret am Forschungsgegenstand,

dem Material und der spezifischen Fragestellung konstruiert wird. Hierbei
werden die einzelnen Analyseschritte definiert und ihre Reihenfolge fest-
gelegt. Die Systematik zeigt sich auch in ihrem zergliedernden Vorgehen in
inhaltsanalytische Einheiten (Kodiereinheit, Kontexteinheit, Auswertungsein-
heit) (vgl. Mayring 2010: 48f.). Das bedeutet konkret, dass man sich vorab zu
entscheiden hat, »wie das Material angegangen wird, welche Teile nacheinan-
der analysiert werden, welche Bedingungen erfiillt sein miissen, um zu einer

Kodierung zu gelangen« (Mayring 2010: 49). Zudem konne es im Prozess der

induktiven Kategorienbildung von Vorteil sein, solche inhaltsanalytischen Ein-

heiten sehr offen zu halten (vgl.ebd.).

Dieses Verfahren tendiert dazu, Sachverhalte, Einstellungen bzw. Deutun-
gen aufzuzeigen, die einen tiber den Einzelfall hinaus zu generellen Aussagen
fuhren.

Die Auswertung der Erhebungen zum Textverstehen erfolgte in zwei Stu-
fen:

a. Die Einstellungen, Deutungen der Eltern werden Inhaltspunkt um Inhalts-
punkt analysiert und in ein Schema eingeordnet, wobei auch die Offenheit
gewahrt wurde, um induktive Kategorien zu bilden.

b. Auf der zweiten Stufe wurde, je nach Bearbeitungszweck, eine text- oder
personenbezogene Zusammenfassung vorgenommen.

Die Entwicklung eines Kategoriensystems (Kodiersystem)

Auf der Basis des Interviewmaterials galt es, ein Kategorienschema zu entwi-

ckeln, das fiir alle Interviews angewandt werden konnte.
So ergaben sich gemifl den methodischen Empfehlungen von Mayring zu-

nichst folgende Analyseschritte:

« Festlegung der Dimensionen fiir die Auswertung und Entwicklung eines
Kategoriensystems anhand theoretischer Voriiberlegungen

« Bestimmung der Analyseeinheiten und Erstellung eines Kodierleitfadens
(gemifl dem Ablaufmodell nach Mayring 2010: 61ff.).

Dieser Vorgang erfolgte sowohl induktiv als auch deduktiv.

In einem ersten Schritt wurden die Dimensionen der Auswertung deduktiv
anhand theoretischer Voriiberlegungen und forschungsleitenden Fragen fest-
gelegt (vgl. thematisches Kodieren bei Mayring 2010: G1iff)). So ergaben sich
insgesamt neun Themenfelder (vgl. Interviewleitfaden), zu denen entspre-
chende Kodiereinheiten (Codes), wie z.B. die Glock’schen Dimensionen zur

151


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

152

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Erfassung von Religiositit, Methoden, Erziehungszielen, -methoden, -stilen
usw., festgelegt wurden.

Neben der deduktiven spielte auch die induktive Kategoriengewinnung (aus
dem Text heraus), wie sie z.B. von Strauss/Glaser (vgl. z.B. Bohm 2003: 475ft.)
vorgeschlagen wurde, eine wichtige Rolle. So erfolgte bspw. die Ermittlung
der Erziehungsziele nur anhand der Aussagen der Eltern (siehe unten). Zu-
dem konnten den tibergeordneten Kodiereinheiten aus den Texten heraus, d.h.
induktiv, nochmals Untereinheiten (Subcodes) zugeordnet werden (so konnte
z.B. der Methode innerhalb der Familie als Subcode bzw. Untereinheit das Vor-
bildsein oder die Kommunikation untergeordnet werden).

Abbildung 4: Ausschnitt aus dem MAXQDA-Programm (Quelle: MAXQDA)

Die Kodierung der Texteinheiten wurde mit dem Programm MAXQDA vor-
genommen. Es wurde mit vorab definierten und aus dem Text gewonnenen
Kategorien ein Klassifikationssystem entwickelt, das zundchst auf die ersten
Interviews angewandt und ggf. modifiziert und dem Material angepasst wur-
de. Mithilfe dieses Kodiersystems wurden in einem ersten Durchgang kate-
gorienbezogene Einzelfallanalysen erarbeitet. Die Anwendbarkeit des Kate-
goriensystems wurde solange iiberpriift und korrigiert, bis alle Interviews
analytisch aufbereitet werden konnten, sodass eine endgiiltige Festlegung bis
zum letzten Interview nicht gegeben war. Dies geschah, weil auch immer Ver-
gleiche zu den Aussagen aller anderen Eltern gezogen wurden und damit einer
groftmoglichen Offenheit Rechnung getragen wurde. Schliefllich entstanden
somit ein Kategoriensystem und ein Kodierleitfaden, durch die das Programm
einfacher handhabbar wurde.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Im nichsten Schritt wurde eine (auch fiir die Typenbildung wichtige) am The-
ma der Untersuchung orientierte kurze Zusammenfassung der Befunde fiir
jeden einzelnen Fall erstellt, die wichtige Hinweise auf besondere Schwer-
punkte der einzelnen Interviews in einem {iibersichtlichen Fazit anbot. Die
Fallzusammenfassungen erméglichten einen inhaltlichen Uberblick iber das
gesamte Material und es konnte somit der Blick fiir Gemeinsamkeiten und
Unterschiede zwischen den Befragten geschirft werden.

2.3 Die Typenbildung

Bevor die verschiedenen Sozialisationseinfliisse untersucht werden, erschien
es sinnvoll, eine Typenbildung vorzunehmen, um das umfangreiche Material
systematisch zu ordnen.

Typisierende Strukturierungen ermoglichen es, besondere Bedeutungs-
gegenstinde herauszuziehen und genauer zu beschreiben. Es kann sich bei
diesen Typen sowohl um Personen handeln als auch um typische Merkmale,
d.h. »allgemein markante Ausprigungen auf einer Typisierungsdimension«
(Mayring 2010: 98). Bedeutsam ist, dass diese Dimension zunichst definiert,
einzelne Ausprigungen dazu formuliert werden miissen, um dann mit diesen
Kategorien das Material durchzuarbeiten (vgl. ebd.). Nach Mayring muss auf-
grund des Materials bestimmt werden, welche Ausprigungen als besonders
markant, als typisch bezeichnet werden sollten. Dabei seien mindestens drei
verschiedene Kriterien denkbar:

« »Besonders extreme Ausprigung sollen beschrieben werden.

« Ausprigungen von besonderem theoretischem Interesse sollen beschrieben
werden.

« Ausprigungen, die im Material besonders hdiufig vorkommen, sollen be-

schrieben werden.« (Mayring 2010: 98).

Demnach spielte fiir die Typenbildung die Identifizierung von Kategorien,
denen die Interviews zugeordnet werden konnten und die sich im Hinblick
auf eine Merkmalskombination untereinander méglichst dhnlich waren, eine
zentrale Rolle. Als Gruppe oder Merkmalskombination sollten sich die Fille
jedoch weitestgehend voneinander unterscheiden.

Diese Kategorien wurden im Zusammenhang mit den Erziehungszielen,
die als »Ausprigung[en] von besonderem theoretisches Interesse« in der vor-
liegenden Untersuchung gelten, induktiv aus den Interviewtexten ermittelt.
Dies erfolgte nach dem Verfahren der »offenen Kodierung«. Dabei wurde, wie
bereits oben beschrieben, in mehreren Schritten vorgegangen. Die Interview-
passagen zu den Erziehungszielen wurden ohne festes Kategorienschema ko-
diert, wobei sich Zeile fiir Zeile einzelfallanalytisch induktiv entwickelte Ka-
tegorien ergaben, die den Inhalt in reprisentativen Begriffen darstellen und

153


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

154

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

dabei den Zugang zur subjektiven Deutung der Interviewten wiedergeben.
So konnten verschiedene Zielrichtungen und perspektivische Zuginge zur
Thematik herausdestilliert werden. Die Auswertung und Strukturierung des
Datenmaterials erfolgte theoriegeleitet (vgl. Kap. II. 3.1.3: Was ist Erziehung?).
In der Erziehung, die als ein Aspekt der Sozialisation gilt, ist es von Bedeu-
tung, welche Aspekte hervorgehoben werden und welcher perspektivische Zu-
gang letztlich gewihlt wird. Dabei hat jeder Elternteil eine eigene Sicht zum
Thema der Erziehung, die dieser »beschreibt, plant, organisiert, konstruiert«
(vgl. ebd. — Einstellungen, Grundorientierungen/Verhaltensmuster). Auch
dem Stellenwert, den der religiésen Erziehung beimisst, wird in den Inter-
views Ausdruck verliehen. Erfahrungen, die in der Kindheit mit dem Thema
der Religion gemacht wurden, haben vielfach Konsequenzen auf die heutige
erzieherische Einstellung bzw. -praxis. Diese Zusammenhinge werden in der
Typologie eingehend beschrieben.

Zudem wurde bei der Typenbildung darauf geachtet, die Glaubensdimen-
sion (Aspekt der Glock’schen Dimensionen) und daraus abgeleitete erzieheri-
sche Konsequenzen als Vergleichskriterium heranzuziehen, da sich darin in
den meisten Fillen der perspektivische Zugang manifestierte bzw. die von den
Eltern zuvor benannten Aspekte der Erziehungsvorstellungen widerspiegel-
ten. Schliellich wurden auch auf der gesellschaftlichen Ebene Ziele und Vor-
stellungen zur religiésen Erziehung formuliert, die im Grunde die eingangs
formulierte Grundeinstellung zur religiésen Erziehung wiedergeben. Die Be-
riicksichtigung dieser Ebene sollte der Uberpriifung der zu Beginn formulier-
ten Einstellungen dienen und womdglich erginzend zur Fallkontrastierung
bzw. -Uibereinstimmung beitragen.

Im letzten Schritt wurden die Interviews mit ihrer jeweiligen Kategorisie-
rung falliibergreifend verglichen und es wurden alle Fille abschliefend an-
hand von Merkmalskombinationen gruppiert und auf empirische Regelmifig-
keiten hin {iberpriift. Entscheidend war hierbei zunichst, entsprechend dem
theoretischen Interesse vorzugehen und den zu Beginn formulierten perspek-
tivischen Zugang zu beriicksichtigen. Demnach konnten Erziehungsziele in
anderen Zusammenhingen, wie z.B. auf der Ebene der religiosen Bildungs-
einrichtungen, zwar auch formuliert werden, wichtig war jedoch vielmehr
die Berticksichtigung primirer Aussagen. Auch das Kriterium der Hiufigkeit
einer Nennung bzw. Bedeutungszuweisung gelte als richtungsweisend fiir die
Typenbildung. Besonders »extreme« (vgl. Mayring 2010: 98) Ausprigungen
seien in den jeweiligen Typenbeschreibungen wiedergegeben.

Die aus dem Datenmaterial induktiv gewonnenen Typen religiser Erzie-
hung stellen somit ein als Konstrukt zu bezeichnendes Hilfsmittel zur Sys-
tematisierung des umfangreichen Materials dar, das subjektive Deutungs-
muster wiedergibt. Das heifit konkret, dass zum einen die individuelle und
biografische Einzigartigkeit eines jeden Interviewpartners unterstrichen wer-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

den muss, auch wenn diese aufgrund einiger besonderer Ausprigungen und
Merkmale einem bestimmten religiésen Erziehungstyp zugeordnet wurden.
Zum anderen bedeutet dies jedoch, dass sich Uberschneidungen zwischen
den einzelnen Gruppen nicht vermeiden lieflen und bestimmte Merkma-
le eines religiosen Erziehungstyps somit auch unter einem anderen Typ mit
einem anderen Stellenwert® vorgefunden werden konnten. In jedem Fall kann
daraus geschlussfolgert werden, dass die Ubergiinge zwischen den verschie-
denen Typen als flieRend anzusehen sind und sich hier keine eindeutigen Ab-
grenzungen vornehmen lassen.

3. TYPOLOGIE RELIGIOSER ERZIEHUNGSVORSTELLUNGEN

Insgesamt wurden aus dem empirischen Material vier religiése Erziehungs-
typen erarbeitet, deren gemeinsame charakteristische Merkmale zusammen-
fasend unter dem jeweiligen Kapitel wiedergegeben wurden.

Bei der Darstellung wurde vor allem auch darauf geachtet, auf die jeweili-
gen individuellen Unterschiede der Proband(inn)en hinzuweisen, die einem
bestimmten religiésen Erziehungstyp zugeordnet wurden, um den Blickwin-
kel fiir eine hohere Differenzierung auch innerhalb der jeweiligen Gruppen
zu schirfen. Zudem wurden die Sozialisationsverliufe der jeweiligen Pro-
band(inn)en in den Ursprungsfamilien abgebildet, um den heutigen Stellen-
wert der religiésen Erziehung zu charakterisieren. Folglich erschien es umso
sinnvoller, jeden Elternteil (des jeweiligen Typs) mit seinen charakteristischen
Eigenschaften individuell vorzustellen, um dessen Einzigartigkeit, trotz der
sich darbietenden gemeinsamen Merkmale, entsprechend zu unterstreichen.

3.1 Religioser Erziehungstyp, der nach Sinn und Orientierung
strebt - »ldealisten«

Charakteristisch ist fiir diesen religiosen Erziehungstyp, dass alle Eltern (Ethem,
Nermin, Lale, Dilek und Nisa) nach tibergeordneten Prinzipien bzw. einem
Sinn streben, der diesen eine Orientierung im diesseitigen Leben geben sollen.

8 | Dies kann exemplarisch an folgendem Beispiel veranschaulicht werden: Ethische
Grundsatze spielen uneingeschrankt fiir alle Eltern, d.h. fiir alle religiose Erziehungs-
typen, eine zentrale Rolle. Sie unterscheiden sich aber darin, welche Bedeutung sie
diesen jeweils beimessen. D.h. fiir jene Eltern, fiir die ethische Prinzipien im Mittelpunkt
stehen (»Ethiker«), nehmen diese einen herausragenden Stellenwert ein. Fiir idealis-
tische, ritualistische Eltern hingegen spielen diese eine eher untergeordnete Rolle.
Wichtig ist demnach, welchen Zugang bzw. welche Ziele die Eltern bzgl. ihrer religidsen
Erziehungin den Vordergrund stellen.

155


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die Religion stellt fiir diese Gruppe den (Deutungs-)Rahmen fiir ihre erziehe-
rischen Vorstellungen und Handlungen dar. Es fillt bei diesem Typus zudem
auf, dass sich Begriindungen auf religios fundierte Begrifflichkeiten und et-
was vorsichtig ausgedriickt auf »Erziehungskonzeptionen« unter Bezugnahme
auf islamische Quellen stiitzen (vgl. hierzu u.a. Dodurgali 1998). Alle Eltern
haben sich intensiv mit der Religion auseinandergesetzt, sodass ihnen ihre
Suche nach dem Sinn viele Vorteile in ihrem Leben bescherte. In diesem Zu-
sammenhang werden gerne sinnhaft spirituelle Aspekte benannt. Diese Eltern
wiinschen sich fiir ihre Kinder ein hohes Maf3 an Selbstverantwortung, das sie
dazu befihigen soll, ihre eigene Wahrheit zu finden, indem sie sich verantwor-
tungs- und pflichtbewusst mit ihrer Religion auseinandersetzen, danach leben
und handeln. Dies beinhaltet sowohl die Einhaltung von (rituellen) religiosen
Vorschriften als auch die Befolgung von ethischen Grundsitzen und Tugen-
den, ob diese einen sozialen Charakter haben oder ob sie sich auf personliche
Lebenseinstellungen beziehen. Diese nehmen aber im Vergleich z.B. zu den
»Ethikern« fiir die Eltern dieser Gruppe eine eher untergeordnete Stellung ein
und sind sozusagen ein wichtiger Teil ihrer religiésen Lebensweise.

Ethem entstammt einer religiésen Familie, in der er auch religios erzogen
wurde. Seine Eltern sind »regelmiflige Moscheeginger«, wie er sie selbst be-
zeichnet. Beide Eltern waren/sind engagierte Mitglieder in ihrer Gemeinde,
in der sein Vater auch Vorstandstitigkeiten {ibernahm. Im Gegensatz zur Ver-
wandtschaft war die »Kleinfamilie« religids, in der die Gebete ernst genom-
men und vor allem viel Wert auf religiose Literatur gelegt wurde. Die Familien-
atmosphire, in der er aufgewachsen ist, und der intensive Gemeindebezug der
Familie haben Ethem besonders geprigt. Die Religiositit der »Kleinfamilie«
war gegeniiber der Verwandtschaft in der Tiirkei eher eine Ausnahme, was
Ethem mit der Migrationserfahrung seiner Familie begriindet (vgl. Ethem, Z.:
25). Die positiven Auswirkungen, die die religiése Erziehung in seinem Eltern-
haus auf Ethem hatte, beschreibt er folgendermafien:

»Also fiir mich gesehen eine positive Auswirkung, also ich habe die Ansatze, die ich aus
der Familie mitbekommen habe wie gesagt, wir hatten ... ich hatte die Méglichkeit, auf
Biicher zuriickzugreifen. Meine Eltern haben auch relativ friih Wert darauf gelegt, dass
zum Beispiel mein Tiirkisch aufrechterhalten bleibt. Also ich habe zum Beispiel in der
Grundschulzeit auch Grundschulbiicher aus der Tiirkei bekommen, mit denen ich dann
auch mein Tirkisch pflegen konnte. Wie gesagt, sie waren auch sehr sozial veranlagt,
dahingehend, dass sie halt in einer Moscheegemeinde gewesen sind und auch ein star-
kes soziales Umfeld gehabt haben. Das hat dazu gefiihrt, dass ich letztendlich die Még-
lichkeit gehabt hatte, wasich dann auch genutzt habe, sehrviel an religiosem Wissen zu
erlangen und auch ein ich sage mal ein ordentliches religidses Fundament aufzubauen,
was mir dann zum Beispiel auch in der Schule letztendlich nie in die Schwierigkeit ge-
bracht hat, dass ich sprachlos geworden bin, sondern selbst bei Fragen, die ich halt



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

nicht wusste, wusste ich zumindest, wo ich nachfragen, wo ich nachschauen konnte.
Also fiir mich war es sicherlich sehr identitatsstiftend religios zu sein ... in einem reli-
gidsen Umfeld zu leben und auch letztendlich die Umwelt durch eine »religidse Brille«zu
betrachten.« (Ethem, Z.: 29)

Durch das Aufwachsen in einem religiosen Umfeld, das sehr identititsstiftend
aufihn einwirkte, wurde Ethem dazu veranlasst, die Welt mit einer »religiésen
Brille« zu betrachten. Das Engagement der Familie durchzieht das Leben von
Ethem wie ein roter Faden, sodass er noch heute in einer religiésen Organisa-
tion arbeitet. Religion war fiir Ethem hinsichtlich der Sinngebung im Leben
auch ein wesentlicher Antrieb, der seine Einstellungen und Weltanschauung
geprigt hat. Fiir seine Kinder erhofft er sich hidayet, d.h. Rechtleitung durch
Allah, womit sie letztendlich ein aufrichtiges Leben fiihren sollen:

»Ich arbeite bei einer (lacht) islamischen Religionsgemeinschaft. Fiir meine Kinder ist
es natirlich ein sehr wichtiger Aspekt, dass sie eine religiose Erziehung geniefien. Ich
habe Religion immer als etwas Positives erlebt auch etwas, was hinsichtlich der Sinn-
setzung des Lebens, auch Antrieb im Leben ... auch meine Einstellung, die ich oder
auch iiberhaupt meine Weltanschauung ist sehr von meiner Religion gepragt. Da habe
ich natirlich ... da lege ich natirlich sehr grofien Wert darauf, dass auch meine Kinder
Anteil daran haben und letztendlich ist das auch fiir mich eine Frage der hidayet [tiirk.
fiir Rechtleitung, Anm. d. Verf.], also dass sie Anteil an diesem ... an dieser Rechtleitung
bekommen und auch ein aufrichtiges gutes Leben fiihren kdnnen.« (Ethem, Z.: 31f))

Eine religiése Erziehung soll die Kinder dazu befihigen, eigenstindig mit
einem »Kompass«, d.h. mit einen Wegweiser, womit man zwischen Gut und
Bose unterscheiden kann, in die Welt hinauszugehen, um das Gelernte in die
Tat umzusetzen. Hierbei ist es Ethem vor allem wichtig, dass die Kinder die
Ideen bzw. das Prinzip, d.h. auch mit einem anderen Wort ausgedriickt den
Sinn hinter ihren eigenen Handlungen verstehen:

»Dass sie die Kinder in die Lage versetzt, auch eigensténdig in die Welt hinauszugehen
mit einem guten Kompass, der ihnen nicht nur eine Anleitung gibt, was gut und bdse ist,
sondern ihnen auch die Moglichkeit gibt, das umzusetzen. Dass sie auch, also ich fiir
mich spielt zum Beispiel in dem Zusammenhang die Eigenschaft des Korans, furkan zu
sein, also die Moglichkeit zu geben, zwischen Gutem und Schlechtem zu unterscheiden,
eine sehr zentrale Rolle. Das ist zum Beispiel fiir mich auch ein sehr wichtiger Aspekt in
der Erziehung, dass die Kinder auch selbststandig in die Lage versetzt werden, zu unter-
scheiden, was gut und was schlecht ist, und dass man ihnen nicht jedes Mal einzeln
aufzahlen muss, das istjetzt gut und das ist schlecht, sondern, dass sie das grundséatz-
liche Prinzip dahinter verstehen, die Idee dahinter verstehen und sich diese Ideen und

157


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

diese Prinzipien dann auch als Wegweiser fiir das eigene Leben aufgreifen.« (Ethem,
Z.:35-38)

In der Eigenschaft des furkan, d.h. der Unterscheidung zwischen Gut und Bése,
ist der Koran als Kompass, Orientierung und Anleitung im Leben wegweisend
fir Ethem. Hierbei ist die Selbststindigkeit bzw. die Religionsmiindigkeit, die
sich Ethem von seinen Kindern wiinscht, als eine Abkehr von sinnloser Nach-
ahmung zu verstehen, welche eine immer wiederkehrende Erklirung von Ver-
haltensweisen unnétig macht. Das grundsitzliche Prinzip ist zu verstehen,
um letztendlich vor dem Schépfer »Rechenschaft« iiber das eigene »Tun und
Handeln« abzulegen. So sollten die Kinder die Moglichkeit bekommen, ihr
Leben entsprechend auszurichten (Ethem, Z.: 44).

Des Weiteren betont Ethem den sozialen Charakter, den die Kinder sich im
Alltagsleben aneignen sollten. Angefangen von Fragen, die den Umweltschutz
betreffen, bis hin zum Umgang mit Mitschiilern innerhalb des Klassenver-
bandes zielt Ethem auf die moralischen Aspekte einer religiésen Erziehung
ab. Neben der Gebetsverrichtung, wozu sich die Kinder gegenseitig »selbst-
stindig« motivieren, spielt fir ihn auch das »selbstverstindliche« soziale Ver-
halten der Kinder insbesondere im Alltag eine grofRe Rolle:

»Was fiir mich natirlich auch sehrwichtig ist, dass diese religidse Erziehung auch fiirihr
Alltagsleben einen sehr grofen Einfluss hat. Fiir meine Kinder ist es zum Beispiel eine
Selbstversténdlichkeit, dass man halt drauen nichts wegwirft, also nur in die Mill-
tonne wirft, weil, nicht, weil es verboten ist, sondern, weil es halt nicht etwas Gutes
ist, die Umwelt zu verdrecken und anderen [...]. Und auch zum Beispiel die Fragen beim
Umgang mit Mitschiilern, dass es dann zum Beispiel, da erwarte ich dann von meinen
Kindern, dass die sich an Mobbing zwischen Schiilern dann halt nicht beteiligen. [...].«
(Ethem, Z.: 62)

Eine groRe Ahnlichkeit zu Ethem besteht auch bei Nermin. Sie geht auch von
einem orientierungsgebenden Charakter der Religion aus. Fiir sie spielt die
Frage nach dem Sinn der Handlungen und der Lebensweise eine vordergriin-
dige Rolle und nicht zuletzt ist es fiir sie auch entscheidend, zwischen Gutund
Bdse zu unterscheiden, um verantwortungsbewusst mit den Konsequenzen, die
sich aus dieser Entscheidung ergeben, umzugehen. Die Ahnlichkeit zwischen
den beiden Elternteilen fillt auch in ihrer Sozialisation in den Ursprungsfa-
milien auf. Fiir Nermin war Religion ein selbstverstindlicher Bestandteil in
ihrem Familienleben. Sie lernte mit dem Vater das Koranlesen und Suren aus-
wendig. Gleichermaflen war der Koranschulbesuch ein wichtiger Aspekt ihrer
Religiositit (vgl. Nermin, Z.: 26-30). Die religiése Erziehung war nicht »ein
Extrathemas, sondern ein Bestandteil des alltiglichen Familienlebens, den sie
als positivempfand und der sie dazu brachte, selbststindig im Jugendalter das



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Kopftuch anzulegen. Wie auch schon bei Selma (vgl. Kap. IIIL. 3.2) deutlich
wurde, zeigt sich durch das Tragen des Kopftuches eine bewusste Hinwen-
dung zum Islam, was in den meisten Fillen mit dem Beginn eines neuen be-
wussteren Lebensabschnittes in der Religion einhergeht. Angeregt durch den
Moscheebesuch und die Predigten der hocas, stellt sie fest, wie »tiberzeugend«
die religicse Lebensweise der Eltern auf sie wirkt und wie sie diese geprigt hat:

»Ja, eigentlich war die Erziehung eine Einheit. Ich habe es relativ, sehr positiv empfun-
den. Religion hat immer fiir mich dazu gehort, sodass ich Ende des dritten Schuljahres,
Anfang des vierten Schuljahres gesagt habe: »So ich méchte jetzt ein Kopftuch tragen.«
Da waren meine Eltern erstaunt und erschrocken und haben gesagt: »Kind, du bist noch
zu kleinl« Und ich habe gesagt: »Nee, ich méchte das jetzt tragen und ich mach das
auch.<Und ne, wahrscheinlich war meine religiose Erziehung ... ja, hat mir das so mit-
gegeben. [...]. So Uberzeugend. Auf jeden Fall! Also [...] ich bin immer mit meiner Mutter
in die Moschee gegangen. Dort musste ich halt neben ihr sitzen und habe dann immer
nebenbei dem hoca zugehdrt und das hat mich sehr geprégt. Der hat ja eigentlich den
Alteren was gepredigt, wo die Kinder dann halt, einige gespielt haben und so, aber ich
habe ihm gerne zugehdrt und das hat mir schon sehr viel gebracht.« (Nermin, Z.: 37)

Gerade die Fragen nach dem Sinn des Lebens waren fiir Nermin besonders
entscheidend, um sich bereits in sehr jungem Alter fiir eine religiése Lebens-
weise, zugleich ausgedriickt durch das Kopftuchtragen, zu entscheiden:

»Ja. Wahrscheinlich, warum leben wir? Warum sind wir erschaffen? Ne, all diese Dinge
und diese Sinnfragen wurden mir gegeben, dass Allahu teala [arab. fiir Allah der Erhabe-
ne, Anm. d. Vef.] uns erschaffen hat, damit wirihm dienen, damit wir Gutes tun. Also ich
war schon immer davon liberzeugt, dass der Mensch gut ist und dass Allahu teala uns
deshalb erschaffen hat, um auch Gutes zu tun. Dass wir schon einen positiven Sinn in
diesem Leben haben und ja, ich war sehrinteressiert.« (Nermin, Z.: 41-45)

Auch heute hat die religiése Erziehung ihren Stellenwert nicht eingebiifit. Sie
ist fir Nermin ein wesentlicher Bestandteil der allgemeinen Erziehung iiber-
haupt. Trotz der Tatsache, dass diese Trennung in der Moderne vollzogen wird,
stellt die Implementierung von modernen Erziehungsmethoden in die religio-
se Erziehung fiir Nermin keinen Widerspruch dar, auch wenn im Vergleich
zu frither einige Briiche zu verzeichnen seien (vgl. Nermin, Z.: 51-61; vgl.
auch Karakagoglu-Aydin 2000). Diese Briiche, wie das Fehlen von adiquaten
religios gepragten deutschsprachigen Kinderbiichern und die Auseinander-
setzung mit einer nichtmuslimischen Umwelt, wie bspw. in der Schule, oder
die Einfliisse, die von den Medien ausgehen, versucht Nermin durch religiose
Deutungsmuster auszugleichen (vgl.ebd.: Z.: 55ff.). Die Religion stellt fiir Ner-

159


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

160

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

min somit einen Lebensmittelpunkt zu Bewiltigung des Alltags dar. Beispiel-
haft sei hier die folgende Interviewpassage angefiihrt:

»[...] Also zum Beispiel, kann ich ein Beispiel: Mein Sohn ist Star-Wars-Fan und dann
heift es immer: »Mdge die Macht mit Dir sein.« Und dann sage ich immer: »Ja, wer ist die
Macht? Ja, Allahu teala [arab. fir Allah der Erhabene, Anm. d. Verf.] ist die Macht.c Also
eigentlich ist das ja schon religids, sodass ich versuche, die Welt auch mit der Religion
zu, auch zu begriinden und zu durchleuchten. Es ist ja auch so aus meiner Sicht.« (Ner-
min, Z.: 63ff.)

Hier kann eine Parallele zu Ethem, der die Welt durch eine »religiose Brille«
betrachtet, gezogen werden. Bei Nermin wird die Welt mit der Religion »be-
griindet« und »durchleuchtet«, sodass beide Elternteile im Endeffekt auf das
Gleiche abzielen. Auch die Zielrichtung, die sie sich durch eine religiése Er-
ziehung fiir ihre Kinder erhoffen, ist sehr dhnlich.

Thre religiosen Erziehungsziele spiegeln die Gedanken und Erfahrungen,
die Nermin in ihrer eigenen Sozialisation erfahren hat, wider. Sowohl das Stre-
ben nach einer Sinnorientierung als auch das Einhalten von ethischen Grund-
sitzen sind fiir sie von besonderer Relevanz. So sollen die Kinder neben einer
Offenheit, die sie gegeniiber ihren Mitmenschen haben, auch einen Sinn in
ihrem Leben finden. In ihren Handlungen sollen sie zwischen »Gut und Bose«
unterscheiden kénnen, um auch mit einer positiven Lebensgrundeinstellung,
die von einem religiosen Optimismus geprigt ist, durchs Leben zu gehen:

»Also ich erwarte, dass ich durch meine religiose Erziehung meine Kinder offen fiir die-
se Welt mit ..., so dass sie ja, sowohl zum einen offen den Menschen gegeniiber, als
auch der Welt gegenliberstehen, dass sie einen Sinn im Leben haben -Warum lebe ich?
Warum muss ich das tun?- Dass sie Gut und Bése, ja, zum einen unterscheiden, aber
auf religiosem Niveau, zum einen diese Tugenden Ehrlichkeit und so was; dass sie die-
se beibehalten natiirlich. Dann zum anderen, ja, auch dieser Lebenswille, oder dieses
frohe Leben, ne, dass man auch eine positive Lebenseinstellung, dass man auch mit
einer positiven Lebenseinstellung und mit dem Gedanken natirlich, die Erwartungen,
die Religion an jemanden hat, dass man das auch erfiillt, oder? Und ich denke, wenn ich
es schaffe, meinen Kindern das weiterzugeben, was ich bekommen habe, dann werden
meine Kinder ein positive Menschen sein, die offen auf ihre Umwelt zugehen, die mit
sich im Reinen sind und auch wissen, was ist meine Pflicht. Ja? Also ein rundum positi-
ver Mensch.« (Nermin, Z.: 71)

Nermin verweist hier zudem auch auf die Entwicklung einer Personlichkeit,
die ihre Pflichten mit einer positiven Grundeinstellung, in Frieden mit sich
selbst und ihrer Umwelt wahrnimmt. Dieser »positive Lebenseinstellung«, die
auf die Entwicklung eines »positiven Menschen« abzielt, wie dies bereits schon



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

in Form von »guten Menschen« in mehreren Interviews angeklungen ist, ent-
gegnet Nermin folgendermaflen:

»Was ist ein positiver Mensch? Zum einen schon Optimist. Ja! Zum einen schon Opti-
mist, zum anderen jemand, der seine Aufgaben ernst nimmt und erfiilltund derauch, ne,
all diese ... also wenn man sich Deutschland anguckt, es gibt ja ganz viel Negatives, wo
man sagt, die Zukunftist unsicher und, und, und ...« (Nermin, Z.: 73)

Deshalb solle sich ein Optimismus bei den Kindern entwickeln, der fir die
Kinder orientierungsweisend sei. Zukunftsingsten solle jedoch nicht vollig
sorgenfrei, sondern mit einer optimistischen Grundeinstellung zwischen
»Hoffnung und Angst« begegnet werden. Diese Konzeption bezieht sich in der
religiGsen Literatur auch auf die Glaubensgrundlagen des Islams. Sorgen und
Angste »briuchte ein Muslim gar nicht«, sondern er soll sich immer zwischen
»Hoffnung und Angst« bewegen. Dies heifdt, man solle immer zwischen »Ban-
gen und Hoffen« leben, um »den guten Mittelweg« zu erreichen (vgl. Nermin
Z.: 75ft). In diesem Zusammenhang sei die Religion hilfreich, um das Leben
in allen moglichen Lebensphasen, angefangen von der Kindheit bis zum Alter,
gerade auch im Zusammenleben mit anderen Menschen gut und ohne grofie
Schwierigkeiten bewiltigen zu konnen:

»In der man auch seine Probleme gut meistern kdnnte und auch seine Probleme mit
Mitmenschen, es gibt ja immer ganz vielfaltige Probleme, sowohl als Kind als auch als
Erwachsener, in der Partnerschaft oder auch mit den Eltern, auch wenn man dann alter
wird. Ne, es gibt ja immer ganz, ganz viele Fragen im Laufe des Lebens, die sie dann
mithilfe der Religion auch im Positiven, im besten Sinne bewaltigen kdnnten.« (Nermin,
Z.:83)

Lale legt ebenso viel Wert auf die Entwicklung einer selbstbewussten Persén-
lichkeit, der die Einhaltung von religiosen Geboten und Pflichten von Bedeu-
tung ist. Doch auch bei ihr ist die Suche nach einem Sinn und die Orientie-
rung nach religiésen Einstellungsmustern, die der Bewiltigung des Lebens
dienen, vordergriindig. Im Gegensatz zu Ethem und Nermin, wuchs Lale in
einer Familie auf, in der »Religion gar kein Thema« war. Es handelt sich um
eine Migrationsfamilie, die, »um Geld zu verdienen«, nach Deutschland kam
(vgl. Lale, Z.: 24). Lale beschreibt, angeregt durch den Moscheekontakt, wie fiir
sie mit 16 Jahren die Suche nach ihrer Wahrheit begann:

»Das ist mein Herz ... ne Liicke, also, dass mein Herz, irgendetwas hat gefehlt, ne, Zu-
friedenheit, das kannich ... wie soll ich es erkldren? Also das ... wieso, warum, weshalb,
was binich? [...] Sinnfragen waren da.« (Lale, Z.: 30ff.)

161


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

162

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Lale begann schlieflich, Antworten auf ihre Fragen zu finden. Diese bezogen
sich darauf, wer sie war und was der Sinn ihres Daseins bedeutete: »Also, was
bin ich? Was fiir einen Sinn habe ich? Das war es ...« (Lale, Z.: 40).

Die religiose Erziehung spielte in ihrer Ursprungsfamilie kaum eine Rolle.
Im Gegensatz zu Ethem waren die Verwandten von Lale (Oma, Opa) in der
Tiirkei religiGs, sodass sie einen Bezug zur Religion hatten. Thr Anderssein gab
Lale Anlass zu fragen »Warum sind wir so? Warum sind wir anders?« (Lale,
Z.: 45) und bestirkten sie in ihrer Suche nach dem Sinn des Lebens und ihrer
personlichen Wahrheit.

Heute erklirt sie, wie wichtig ihr ihre Religion und demzufolge die reli-
giose Erziehung sei. Sie empfinde ein solch tiefes »Gliicks, dass sie die von ihr
ersehnte Wahrheit und den »Sinn« des Daseins nicht nur ihre eigenen Kinder,
sondern allen Menschen weitergeben méchte’:

»Natirlich bin ich, ja ab bestimmtem Alter da reingekommen, ich hab selber auch sehr
viel daflir getan und sehrviel gelernt, ich hab mich mit derislamischen Religion sehrviel
befasst und da hab ich auch gemerkt, das ist das, was gefehlt hat, das ist der Sinn des
Lebens und ich hab dafiirauch Glick empfunden. Ich empfinde immer noch Gliick, dass
ich mit sowas konfrontiert bin und und das wollte ich immer wieder, nicht nur meinen
eigenen Kindern, auch anderen Kindern, auch anderen Menschen, die nicht damit, also
zusammengekommen sind, auch das weitergeben, das war immer mein Sinn und mein
Zweck und mein Lebenswerk, das zu machen [...] nicht nur, dass ich gliicklich bin, auch
andere Menschen [...] was bei denen auch fehlt, das zu finden.« (Lale, Z.: 56-62)

Lale sieht den Sinn ihres Daseins darin, sich in den Dienst der anderen zu
stellen. Sie mochte ihren Daseinszweck damit erfiillen, indem sie das Gelern-
te allen Menschen, nicht nur ihren Kindern zur Verfiigung stellt, um auch
letztendlich ihr »Lebenswerk« zu vollenden. Sie will die Menschen in ihrer
Selbst- bzw. Wahrheitsfindung unterstiitzen, damit sie, wie sie selbst, der inne-
ren Leere entgehen und ihr »Gliick« finden kénnen.

Demzufolge soll religiése Erziehung auch »Stirkung« hervorbringen:

»Starkung fiir mein Kind, soll bewusst die Religion, erst mal sehr gut wissen [kennen,
Anm. d. Verf.] und mit der Religion auch sein Selbstbewusstsein erlangen, auch sich
nicht dafiir schamen und ein Person als mit der Religion [hier wird auf ein Identitatsbe-
wusstsein angespielt, Anm. d. Verf.], das bin ich: »Ben buyum«(=)>lch bin das<und brau-
che mich gar nicht zu schdmen dafiir und diese Erziehung soll auch dem Kind geben,

9 | Hier ist anzumerken, dass Lale eine Medrese-Ausbildung, eine Form von religiéser
Bildung, abgeschlossen hat, um in ihrer Gemeinde als Lehrerin t&tig zu werden. Sie ist
seit etwa 20 Jahren in der Jugend- und Erwachsenenbildung einer religiosen Gemeinde
tatig.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Personlichkeit, Starke, Selbstbewusstsein, all das. [...]. Identitat, in guten, in schlech-
ten Zeiten, diese Starkung soll da sein.« (Lale, Z.: 69)

Mit Starkung bezieht sich Lale, neben der Aneignung von religioser Bildung,
auf einen selbstbewussten Umgang mit der Religion, die einen identitdtsfor-
dernden Effekt nach sich ziehen soll. Demnach sollten sich die Kinder »nicht
schimenc, sich bewusst zum Islam zu bekennen. Die eher negative Formulie-
rung »nicht schimen« lisst Zweifel vermuten, die durch ein selbstbewusstes
Bekenntnis zur Religion behoben werden sollen. Die religiose Erziehung soll
daher die Personlichkeit, innere Stirke und das Selbstbewusstsein férdern.

Wie auch Nermin mochte Lale bei ihren Kindern durch die religicse Er-
ziehung, die Entwicklung einer positiven Grundeinstellung erreichen, indem
sowohl »in guten« als auch in »schlechten Zeiten« die Riickbesinnung auf die
Religion erhalten bleibe. Die Religion solle gerade dann, wenn schwierige Le-
bensumstinde eintreten, Orientierung und inneren Halt bieten. Doch auch in
»positiven Situationen« sei es wichtig, bedacht zu sein und das Maf nicht zu
verlieren, indem auf die Gebote der Religion geachtet wird:

»Das Leben wird nicht immer rosig sein, das wissen wir und auch in schlechten Zeiten,
wie Armut, wie Todesfall, egal, da zu sagen, so ist das Leben, das ist das Leben ... so
ist es, so muss es sein; und damit zurechtzukommen, nicht [...] in ein Loch zu fallen und
nicht mehr rauszukommen, und viele Menschen haben das und da sage ich, diese Reli-
gion ist daflir da, einen Halt zu geben [...]. Ja, auch in positiven Situationen, auch nicht
zu libertreiben. Wenn man z.B. viel Gliick hat im Leben und viel Geld hat und das auch
dazu wissen, nicht alles zu verschwenden, auch diese Religion sagt, hierist ... so kannst
du mit Geld umgehen, so lebst du auch so, dass du auch abgibst und so ... auch dieses
im Guten und im Schlechten, [...].« (Lale, Z.: 73-79)

In dem tiirkischsprachig durchgefithrten Interview schildert Dilek, welche
religiésen Erziehungsvorstellungen, beeinflusst durch gemeinsame religidse
Erfahrungen mit ihrem Mann, fiir sie bedeutsam sind. Wie fiir alle anderen El-
tern dieses Typs, denen der sinnhafte Bezug zur Religion wichtig ist, erscheint
es fiir Dilek wichtig, ihr Leben nach dem Prinzip der »Rechtleitung« (arab.
sirata-al mustaqim; vgl. Dilek, Z.: 36) zu formen. Auch Dilek ist die Gewissens-
bildung, die darauf abzielt, dass die Kinder eigenverantwortlich die Pflichten
und Gebote der Religion einhalten, von grofler Bedeutung.

Dilek wuchs in einer eher traditionell-religiosen Familie auf, in der der
Vater zwar linksorientiert war, aber einen groflen Spielraum fiir eine tradi-
tionelle religiése Lebensweise zuliefl. Den Bezug zur Religion erhielt Dilek
zunichst vonseiten der Mutter, die Rituale wie das Beten und Fasten ernst
nahm. Der Mutter war es vor allem wichtig, auf die Bekleidung und das iu-
Rere Erscheinungsbild der Téchter zu achten. Ein respektvoller Umgang und

163


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Gehorsamkeit gegeniiber den Alteren, wie es heutzutage nicht mehr selbstver-
standlich ist, waren wichtige Aspekte des Familienalltags. Der Mutter waren
die wesentlichen katechetischen Grundlagen der Religion (»32 Farz« = tiirk.
fir die 32 Pflichten des Islams) und der Korankursbesuch, um das Rezitie-
ren des Korans zu erlernen, von Bedeutung. Wie Dilek spiter erldutert, waren
diese Praktiken »traditionell« geprigt und entsprachen nicht ihrem heutigen
Verstindnis einer religiosen Lebensweise. Der bewusste Umgang mit islami-
schen Quellen und ein hoher Gemeinschaftsbezug sind heute fiir Dilek und
ihre Kinder essenzielle Aspekte ihrer Religiositit (Dilek, Z.: 12fF.).

Dilek nahm die Auseinandersetzung mit dem Koran zum Anlass, um ihre
Lebensweise, die sie ungefihr bis zum 21. Lebensjahr verfolgte, zu veridndern.
Der hohe Stellenwert, den die religiose Erziehung in ihrem Leben einnimmt,
ist als das Resultat dieser Auseinandersetzung zu sehen. Gerade bestimmte
Verse aus dem Koran haben sie besonders beeinflusst und sie wiinscht sich
tir ihre Kinder eine religiose Erziehung, die durch ein Gottesbewusstsein und
die Liebe zu Gott und dem Propheten (s) geprigt sind. Dabei sollen die Kinder
Sensibilitit und Eigenverantwortung gegeniiber den Pflichten und Geboten
der Religion entwickeln:

»[...] Ich¥® habe Koran gelesen, ich habe die Ubersetzung des Korans gelesen, ich habe
gesehen, dass Allah uns all die Gebote, die wir einhalten sollen, offenbart hat. Ja, und

Biicher, wie gesagt, weiterbildende Biicher usw. ... man lernt viel. Ja und ich weif} und
ich will, dass meine Kinder ... Es steht ja geschrieben: »0 ihr, die ihr glaubt, nehmt euch
in Acht, euch und eure Angehérigen vor einem Feuer, dessen Brennstoff Menschen und
Steine sind« [Koran 66: 6, Anm. d. Verf.]. Dieser Vers beeinflusst mich beispielsweise
sehr. Schau, ich habe gerade eine Gadnsehaut. Wenn ich Fehler oder Schwéchen bei mei-
nem Kind sehe, beeinflusst mich dieser Vers, weil ich fiir mich und meine Kinder keine
Garantie habe. Ich weif}, dass wir Menschen sind, wir kdnnen Fehler machen, unser Ego
[tirk. nefs, Anm. d. Verf.] ist vielen Versuchungen ausgesetzt. Ich wiinsche mir, dass
meine Kinder gut erzogen werden. Sie sollen eine Liebe zum Islam, die Liebe zu Gott,
zum Propheten, die Angst vor dem Hdllenfeuer, die Liebe zum Paradies, gleich welchen
Namen man dem gibtin ihren Seelen und Herzen spiiren. Wenn sie zum Beispiel eine Tat
vollbringen oder eine Siinde begehen, werde ich vielleicht nicht an ihrer Seite stehen.
Niemand kann den anderen kontrollieren, wir kénnen nur vertrauen. Wenn sie beein-
flusst durch Freunde oder anderen Faktoren eine Siinde begehen wollen, dann werde
ich vielleicht nicht zugegen sein. Ich wiinsche mir, dass meine Kinder ein Bewusstsein
entwickeln, dass »Allah ihnen naher ist, als ihre Halsschlagader« [Koran 50: 16, Anm. d.
Verf.] und dementsprechend diese Siinde ablehnen.« (Dilek, Z.: 24)

10 | Die unterstrichenen Passagen geben Ubersetzungen aus dem Tiirkischen wieder.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Wie man hier herauszulesen kann, ist das Gottesbewusstsein, das die Kinder
entwickeln sollen, eng an die Einhaltung von religiésen Vorschriften gebun-
den. Bei Dilek liegt die Betonung, im Vergleich zu den anderen Eltern dieses
Typs, etwas stirker auf der Befolgung religioser Gebote, d.h. auch dem Ritu-
alismus, ausgedriickt z.B. durch die Einhaltung der Bekleidungsvorschriften,
das Tragen des Kopftuches, die Einhaltung der vorgeschriebenen Sexualmoral
(keine Flirts, keine gegengeschlechtlichen Freunde, kein Ausgehen) oder die
Einhaltung der Gebetsvorschrift (vgl. Dilek, Z.: 26-30). Zudem nimmt die Spi-
ritualitit, dhnlich wie bei Lale, eine wichtige Rolle im Leben von Dilek ein. Die
Nihe Gottes und die Gottesbindung sollen wie eine Schutzmauer vor siind-
haften Versuchungen aufgebaut werden. Die Erwartungen, die sie an eine re-
ligiose Erziehung kntipft, werden von ihr bildhaft (»Funken« oder »Feuers,
»Wasser«) wiedergegeben und kénnen daher mehrdeutig aufgefasst werden.
Deutlich wird vor allem der spirituelle Bezug zu Gott, der in den Kindern oder
den Jugendlichen geweckt werden soll. Hierin ist auch das rechtleitende Prinzip
enthalten:

»Ja ehrlich, wenn wir die religiése Erziehung bei Seite stellen, sollte meiner Meinung
nach jederin seiner Seele einen Funken, ein Feuer aufspiiren, das sollte etwas sein. Es
ist egal, ob es nun ein Kind, ein Alterer oder sonst jemand ist. Wenn es nicht im Kind
vorhanden ist, kannst du es noch so viel erziehen, es kann den Koran auswendig lernen,
egal was auch ist. Nein, ich glaube nicht, dass man zu keinem Ergebnis kommen wird. Ja
dieser Funken, ich sehe zum Beispiel in meinem Umfeld Kinder und Jugendliche, denen
ich nacheifere, ich weifd nicht, wie ihr Innenleben aussieht, ich weid nicht, wie sie sich
zu Hause verhalten, aber, wenn ich diesen Jugendlichen sei es ein Mddchen oder Junge,
meistens sind die Jungen reiner [tiirk. saf, Anm. d. Verf.], ins Gesicht blicke, haben sie
eine reine, aufrichtige Haltung. Ja, ich sage, o mein Allah, sieh ihn/sie dir an, masAllah
[arab./tiirk fiir »Gott schiitze dich, sei mit Dir«, Anm. d. Verf.]. Da ist was in seinem/
ihrem Inneren, was sich in seinem/ihrem Gesicht, in der Kommunikation und dem Ver-
halten dufert [...]. Wie soll ich sagen?« (Dilek, Z.: 32ff.)

Es fillt Dilek sichtlich schwer die richtigen Worte" fiir die von ihr durch die
religise Erziehung erstrebten Grundhaltungen zu finden. Hier wird gleicher-
maflen der Kernpunkt des Problems verdeutlicht. Die Kinder sollen diesen
»Funken«in sich spiiren, indem die Eltern eine Hilfestellung hierfiir anbieten.
Aber grundsitzlich erwartet Dilek, wie oben herauszulesen ist, die Stirkung
von Eigenverantwortung, um dem »rechten Weg« zu folgen:

11 | Dies wurde ja schon in anderen Interviews deutlich, bei denen spirituelle Aspekte,
wie religiése Erfahrungen, Emotionen, zur Sprache kamen.

165


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

166

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Es kann der iman [arab. fiir Glauben, Anm. d. Verf.] sein. Ja, ein Verlangen, das eigene
Leben nach dem Prinzip des sirata- al mustagim [arab. fiir der rechte Weg, vgl. auch
Koransure Fatiha 1: 6; Anm. d. Verf.] zu fiihren. Also, ich méchte das Leben nach diesem
Orientierungsprinzip fithren und ich muss mich dafiir anstrengen. Was mussich tun? Ja,
ich muss mir solche Freunde suchen, zum Beispiel, ja.« (Dilek, Z.: 36)

Es ist fiir Dilek wichtig, ihren T6chtern den »richtigen« Weg aufzuzeigen, fol-
gen miissten sie diesem jedoch selbst. Der Wille hierfiir muss »von innen«
kommen und »flielen«, gerade wie sie es nochmals bildhaft mit dem Element
des Wassers wiedergibt:

»[...] Ja, wie ich es schon sagte, es muss von innen kommen. Wenn es im Inneren vor-
handen ist, wird es die Umgebung ohnehin [...] wird das Wasser entsprechend in die
Richtung fliefen. Man sagt ja, dass das Wasser flieit und seinen Weg finden wird, aber
wenn es im Inneren nicht vorhanden ist ... meine Freunde haben auch Kinder. Die Eltern
sind reiner Absicht, sind sehr aufmerksam, aber sie kdnnen sich gegen ihre Kinder we-
derdurchsetzen noch irgendein Wort sagen. Ich habe zum Beispiel Freunde, die dankbar
sind, weil die Kinder zumindest gesund sind ... das ist auch schwer.« (Dilek, Z.: 40)

SchlieRlich verbindet Nisa, als letzter Elternteil dieses Typs, wie auch vor ihr
Lale und Dilek, besonders sinnhaft spirituelle Aspekte des Glaubens mit ihrer
religiosen Erziehung. In dem tiirkischsprachig durchgefiihrten Interview
erldutert sie zudem, welche positiven Folgen eine religiose Erziehung habe,
wenn ein Gottesbezug zentral fiir das eigene Leben sei. Es entwickeln sich
durch diesen Fihigkeiten, die sowohl von der Orientierung an den Prinzipien
der Religion, d.h. durch ein Gottesbewusstsein, als auch von ethischen Konse-
quenzen im Zusammenleben mit anderen Menschen gepragt sind.

Nisa wuchs, dhnlich wie Dilek, in der Tiirkei auf. Sie entstammt einer
linksorientierten Familie, innerhalb derer die Mutter ihre religiosen Grund-
kenntnisse vermittelte. Die Einhaltung der Gebetsvorschriften stellte zum da-
maligen Zeitpunkt einen wichtigen Aspekt ihrer Religiositit dar, sodass sie
ihre Erinnerungen bzgl. ihrer eigenen religiésen Sozialisation besonders da-
mit in Verbindung bringt. Die Mutter betete fiinfmal am Tag und Werte wie
Ehrlichkeit und Aufrichtigkeit, die sich auf die Charaktererziehung beziehen,
waren fiir sie sehr bedeutsam. Auch ein Onkel miitterlicherseits tibte einen
entscheidenden Einfluss auf Nisa aus. Im Vergleich zu ihrem Vater nahm die-
ser die Gebetsvorschriften ernst. Die Religion wurde in ihrer Familie zwar
nicht besonders stark ausgelebt und sie genoss keine religiése Erziehung, aber
sie bestand im Herzen »irgendwo in einer Ecke« (vgl. Nisa, Z.: 6f.).

Erst nach ihrer Heirat und ihrer Migration nach Deutschland habe die Re-
ligion ihr Leben tiefgreifend bestimmt. Ahnlich wie bei Dilek und Ethem, ist
ihre Religiositit durch einen hohen und intensiven Gemeinschaftsbezug ge-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

kennzeichnet, sodass die religiése Erziehung heute eine sehr wichtige Rolle
spiele, iiberhaupt die hochste Prioritit in ihrem Leben habe (vgl. Nisa, Z.: 11).
Die religiose Erziehung bringe viele Vorteile fiir das Leben der Kinder. Die
Ziele, die sich Nisa durch eine religiose Erziehung erhofft, deuten auf ein ho-
hes Gottesbewusstsein, in der die Prisenz Gottes mit den ihm zugeschrie-
benen Eigenschaften des Allwissenden und Sehenden im Vordergrund steht.
Aufgrund dieser Eigenschaften Gottes sei der Mensch aufgefordert bzw. dazu
motiviert, sein Verhalten und sein Leben entsprechend zu gestalten. Dabei
bringe gerade die religiose Erziehung Menschen hervor, die sowohl im eigenen
persénlichen Leben als auch im Leben in der Gesellschaft vielseitige positive
Eigenschaften entwickeln und ihre Aufgaben entsprechend erfiillen wiirden:

»Im ganzen Leben eines Menschen, in seinem sozialen Leben, seinem persdnlichen Le-
ben, in seinem Leben in der Gesellschaft, [ist die religiose Erziehung, Anm. d. Verf.] von
Bedeutung. Vor allem, wenn ein Mensch in seinem persénlichen Leben sinnhaft [tlrk.
manevi =dt. auch geistig, seelisch, innerlich; Anm. d. Verf.] ausgerichtete grundlegende
religiése Erziehung bekommt, dann kann er meiner Meinung nach ein Selbstvertrauen
an den Tag legen, um alles zu schaffen, er kann gute Beziehungen zu den Menschen
aufbauen, weil wie soll ich sagen ... zum Beispiel auch bei der Einhaltung von Regeln im
sozialen Leben, kénnen solche Menschen viel genauer sein, weil er weifl, dass jemand
da ist, der alles sieht, der alles mitschreibt, da ist eine Hoheit [tiirk. zat, Anm. d. Verf.]
Cenab-1 Hak [tiirk. fiir der Allméachtige, der Schopfer; Anm. d. Verf.], ja so ist das.« (Nisa,
Z.:13).

Die positiven Eigenschaften, die sich aus dem Gottesbewusstsein ergeben, be-
ziehen sich hier auf der persénlichen Ebene auf das Selbstvertrauen, das in
allen moglichen Lebenssituationen hilfreich sein soll. Von einer solchen stir-
kenden Eigenschaft gingen auch Lale, Nermin und Dilek aus, wenn sie von
ihrer Religion einen orientierungsleitenden Effekt fiir ihre Kinder erwarteten.
Mit einer »sinnhaft« ausgerichteten religiosen Erziehung betont Nisa zudem
auf der gesellschaftlichen Ebene den sozial-ethischen Charakter einer religio-
sen Erziehung, womit ein Miteinander gestaltet werden solle, was einen »viel
genauer« und regelgeleitet auf die Beziehungen zu anderen Menschen achten
lasse, weil eben die Aufmerksamkeit auf die Prisenz Gottes ausgerichtet sei.
Auch fiir ihre Familie sieht sie einen hohen Nutzen in der religiésen Er-
ziehung. Die Religion biete Ressourcen, die fiir die Bewiltigung des Familien-
alltags von besonderer Bedeutung seien. Als ordnungsbringende Kraft bedeu-
te die Religion hierbei Orientierung und Sinn. Nisa verweist dabei besonders
stark auf die spirituellen Aspekte der von ihr erwiinschten und ausgelebten
Religiositit. So seien »innere Ruhe« bzw. »Frieden«, »Segen«, »Herzlichkeit/
Aufrichtigkeit« als Folgen ihrer religiésen Lebensweise bzw. religiosen Erzie-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

168

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

hung zu bezeichnen'. Gerade in der Pubertitsphase (sie hat zwei Séhne im
Alter von 18 und 15 Jahren) und damit verbundenen Problemen beispielsweise
in der Schule helfe eine religiése Erziehung bzw. eine »Glaubenserziehung«
dabei, diesen Problemen standzuhalten und diese »viel schéner, viel leichter«
zu bewiltigen:

»Innerhalb der Familie [ist die religiose Erziehung, Anm. d. Verf.] natiirlich auch sehrvon
Bedeutung. Das Leben eines Menschen bekommt meiner Meinung nach eine Ordnung,
wenn in einer Familie die Religion ausgelebt wird. Es kommt Segen, eine Ruhe [tiirk.
huzur, Anm. d. Verf.] kehrt ein, man hat eine innere Ruhe [tiirk. manevi i¢ huzur, Anm.
d. Verf.] und es herrscht eine Herzlichkeit/Aufrichtigkeit, sei es mit dem Ehepartner, sei
es mit den Kindern oder innerhalb und ... Ein Jugendlicher verbringt seine Jugendzeit
[Pubertat, Anm. d. Verf.] meiner Meinung nach viel einfacher, wenn er eine religiése
Erziehung, eine Glaubenserziehung [tiirk. iman dersi, Anm. d. Verf.] bekommt. Es sieht
S0 aus, dass die Probleme viel einfacher geldst werden kdnnen. Ja, es entstehen ja Pro-
bleme, jeden Tag weltliche Unannehmlichkeiten/Unruhen, manchmal gibt es Probleme
mit der Schule oder andere Probleme. Diese kénnen damit [mit dem Glauben, mit der
religiosen Erziehung, Anm. d. Verf.] viel schdner, viel leichter bewéltigt werden.« (Nisa,
Z.:15)

3.2 Religioser Erziehungstyp, bei dem die Einhaltung von
religiosen Vorschriften von zentraler Bedeutung ist -
»Ritualisten«

Eltern (Mecelle, Rabia, Selma, Ali), die diesen Typus kennzeichnen, heben ins-
besondere die Einhaltung von religiésen Vorschriften hervor. Die Kernaspekte
des Islams, wie bspw. das Kennen von Glaubensgrundlagen und die Einhaltung
der fiinf Siulen, stellen fiir diese Eltern eine wesentliche Voraussetzung ihrer
Erziehung dar. Es wird darauf geachtet, das Gebotene (tiirk. helal, arab. halal)
einzuhalten und das Verworfene (tiirk./arab. haram) zu umgehen. Charakte-
ristisch fiir diese Gruppe ist zudem, dass besonders viel Wert auf eine religidse
Bildung gelegt wird, die das Wissen der islamischen Quellen, wie z.B. der Sun-
na des Propheten (s) oder des Korans, und die Beherrschung der wesentlichen
Grundlagen des Islams voraussetzt. Dies ist umso mehr von Bedeutung, wenn
handlungsleitende Prinzipien insbesondere in die Praxis umgesetzt werden
sollen. Die Erziehungsvorstellungen dieser Eltern korrespondieren sehr stark
mit einer klassisch-islamischen Vorstellung (die Glaubensgrundlagen und die

12 | Bei keinem der Interviewpartner war dies wéhrend der durchgefiihrten Interview-
zeit fiihlbar so stark wahrzunehmen wie bei Nisa. lhre Uberzeugungen iibertrugen sich
so auf die Interviewatmosphére, sodass auch laut Nisa ein sehr ausgeglichenes und
»sehr schdnes« Interview zustande kam (Nisa; Z.: 196).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

funf Sdulen des Islams beherrschen) einer religiosen Erziehung. Es konnte
hier auch von praxis- oder handlungsorientierten Eltern gesprochen werden,
jedoch konnte dies den Blick auf das, was diesen Typus ausmacht, zu sehr in
eine Richtung einschranken, nicht zuletzt vor dem Hintergrund, dass fiir alle
Eltern hier auch ethische Grundsitze von besonderer Bedeutung sind. Im Ver-
gleich zu der Gruppe Eltern, fiir die die ethischen Grundsitze im Vordergrund
stehen (die »Ethiker«), spielen diese fiir den vorgestellten Erziehungstyp, die
Ritualisten, eine eher untergeordnete Rolle.

Bei Mecelle, der vom Alevitentum (eine Denomination des Islams) zum
Islam sunnitischer Ausrichtung wechselte, wird besonders deutlich, wie stark
seine erzieherischen Vorstellungen von einer bewussten Auseinandersetzung
mit dem Islam und einer Aneignung von religioser Bildung geprigt sind. In
seinem Elternhaus stand die Religion nicht im Vordergrund. Er bezeichnet das
Finden seiner Wahrheit, was mit der Freundschaft aus der Universititszeit und
der Heirat einer sunnitischen Frau einherging, als »etwas Schones« (Mecelle,
Z.:33), das nicht mit Worten beschrieben werden kénne. Bei der Beschreibung
werden die Emotionalitit und die beriihrenden Momente zum Ausdruck ge-
bracht (ebd., Z.: 23-35).

Heute fithle er sich, im Vergleich zu frither, in seinem Glauben gestirkt
und es gehe fiir ihn weiter. Die religiose Erziehung spiele eine wichtige Rolle
in seinem Leben und die Kinder sollten durch die Vorbildfunktion beider El-
tern den Islam kennenlernen und seine Lehre umsetzen. Hier weist Mecelle
sowohl auf einen kognitiven als auch auf einen praktischen Zugang hin:

»Wir versuchen, die Kinder schon religios zu erziehen, sind in Vorbildfunktion beide EI-
ternteile und wir leben den Islam vor und (liberlegt) die Kinder sollen das auch lernen
und (liberlegt) umsetzen. Gut, die sind jetzt noch recht jung, aber wir versuchen, schon
vieles zu erkléren: die Feierlichkeiten, was das Gebet heifit, wer der Prophet ist, alles,
was mit dem Islam zu tun hat.« (Mecelle, Z.: 40ff.)

Die religitse Praxis spielt somit fiir alle Eltern dieser Gruppe eine wichtige
Rolle. Mecelle erwihnt Feierlichkeiten, das Gebet, das eindeutig die prakti-
sche Dimension der Religion beriithrt. Mit dem Kennen des Propheten und
»alle[m], was mit dem Islam zu tun hat« spielt er auf die religiése Bildung und
auf Grundlagen an, worauf sich die religiose Praxis stiitzt. Fiir ihn steht die
religiose Bildung im Vordergrund. Gerade das Praktische, wie die Gebete, wiir-
den sich nur durch plausible Begriindungen, d.h. nur durch Wissen erkliren
lassen (Mecelle, Z.: 49-58).

Fiir ihn ist das Ziel religiéser Erziehung, »Gott zu erkennenc, somit der
ersten Glaubensgrundlage zu folgen und ein »guter Mensch« zu werden (Me-
celle, Z.: 44). Auf die Frage, was er unter einem »guten« Menschen verstehe,
geht Mecelle folgendermafien ein:

169


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

170

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Der tut Gutes, [...] islamische Vorschriften halt er ein: sein Gebet, sein Fasten, diese
Sachen; hilft anderen Menschen und auch, natirlich ist [steht, Anm. d. Verf.] die Bil-
dung im Vordergrund. Ohne Bildung kommt man nicht weit. Das gibt [bietet, Anm. d.
Verf.] der Islam ja auch durch Koranlernen, Arabischlernen und die Islamwissenschaf-
ten, wenn man darein kommt, wird viel Wissen angeeignet.« (Mecelle, Z.: 48)

In dieser Interviewpassage sind alle Merkmale dieses Erziehungstyps benannt,
wie die Einhaltung islamischer Vorschriften, die sich auf die fiinf Siulen des
Islams beziehen, das Aneignen von religiéser Bildung, die wiederum auf klas-
sische Inhalte wie das Erlernen des Koranlesen, das Arabischlernen und die
islamischen Grundlagen verweist sowie auf die ethische Komponente abzielt.

Eine Parallele konnte man hier zu Rabia herstellen, da sie wie Mecelle
groflen Wert auf eine religiose Bildung legt. Auch fiir Rabia ist Religion in-
zwischen viel wichtiger geworden, als sie das noch damals in ihrem Eltern-
haus war. Die religiése Bildung sei eine wesentliche Voraussetzung, um am
Glauben festzuhalten und die Gebote, die der Islam auferlege, einzuhalten. Im
Vergleich zu Mecelle hat Rabia in ihrem Elternhaus die »wichtigen Sdulen des
Islams, die »Pflichten«, das »Wesentliche«, ohne extrem oder streng zu sein,
d.h. »ein bisschen lockerer« kennengelernt und befolgt. Jedoch empfindet sie
die Vorgehensweise des Vaters im Nachhinein als eher oberflichlich (Rabia,
Z.:19-32). Die Erziehung im Elternhaus beschrinkte sich auf die Einhaltung
von religiosen Geboten:

»Von meinen Eltern die Erziehung? Also das war, weil wir waren halt mehrere Kinder und
ich finde, die Erziehung ... dass wir halt gldubig erzogen worden sind, war wichtig, dass
wir halt gewisse Wege nicht gegangen sind, wie zum Beispiel abends rausgehen, in die
Disco gehen und Freund haben, das war bei uns Tabu, also das, das ...« (Rabia, Z.: 38)

Rabia findet das »super« und sie befolgt diese Regeln auch selbst, ohne die Vor-
gehensweise der Eltern als zu streng zu empfinden:

»Finde ich super, also ich finde, es hat seine Zeit. Man muss nicht sehr friih seinen
Freund haben, man muss nicht alleine auf der Strafie sein und ... also ich kann jetzt
sagen, ich mach jetzt das Gleiche. Ich finde das schon richtig. Also ich kann jetzt nicht
sagen, unsere Eltern waren da jetzt streng.« (Rabia, Z.: 40)

Der Stellenwert, den die Religion bzw. die religiése Erziehung fiir Rabia ein-
nimmt, ist fuir sie »viel wichtiger« und »viel ernster, als es noch fiir ihre Eltern
der Fall war. Die Voraussetzung fiir die Einhaltung religioser Gebote sei die re-
ligiose Bildung. Fiir sie ist ihre Religion so wichtig, dass das Leben der Kinder
auch darauf basieren soll. Sie schrankt jedoch ihre Erfolgschancen damit ein,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

dass ihr das nétige Wissen tiber die Religion fehle. Das Wissen solle so auf-
bereitet werden, dass es »von Herzen« komme, um am Glauben festzuhalten:

»Ilch muss sagen, Religion ist mir jetzt viel wichtiger, wie ... also ich nehme es jetzt viel
ernster, wie meine Eltern das gemacht haben. Ich muss sagen, ich bin da strenger. Mir
ist es sehr wichtig, das ist fiir mich eigentlich mein Ein und Alles; ich mdchte, dass das
Leben meiner Kinder eigentlich darauf basiert, also, dass die inwiefern man da halt
Erfolg hat, ist ja eine andere Sache, vor allem, weil man [...] das Wissen ist nicht da.
Das Wissen iiber die Religion ist nicht da, wo man den Kindern das auch gut erzéhlen
kann und dass die Kinder das richtig beeindruckt. Das soll von Herzen kommen. Die
sollen also richtig festhalten an dem Glauben. Das ist halt ... wie soll ich das sagen? Ich
mochte das einfach, dass das so ist. Das ist mein Wunsch! Das ist mein Ziell« (Rabia,
Z.:48-52)

Hier wird deutlich, was die Aneignung von religiéser Bildung (vgl. auch Rabia,
Z.: 637 und Z.: 695) fir Rabia sowohl hinsichtlich der Einhaltung religicser
Vorschriften als auch fiir die Entwicklung einer spirituellen Beziehung zu
Gott fiir eine zentrale Rolle spielt. Auch wenn das Wissen fehle, gebe ihr die-
ses Gefiihl, das sie als »inneres Kribbeln« und »Liebe« bezeichnet, ihr »inner-
lichen Frieden« und »Gliicke, das sie auch ihren Kindern erfahrbar machen
mochte (Rabia, Z.: 136-142).

Die Einhaltung des Keuschheitsgebotes bzw. die Beriicksichtigung der Se-
xualmoral (vgl. auch Boos-Niinning 2011a) und das Nichtausgehen am Abend
stellen wichtige Aspekt ihrer Erziehung dar. Rabia sieht darin ein Gebot des
Islams und es wire nicht helal (tiirk. Verworfenes/nicht Gebotenes), d.h. eine
Siinde, diesem Gebot nicht zu folgen. Die religiése Erziehung und das Fest-
halten am Glauben bieten hier Schutz vor »Fehlern«, die die Kinder vor einer
Eheschliefung machen kénnten:

»Ich finde, alles hat seine Zeit, und vor allem im Islam ist das verboten, dass man, bevor
man heiratet, halt einen Freund hat. Das ist bei uns haltim Islam nicht ... wie soll ich das
sagen: Das ist nicht helal [tiirk. fir nicht Gebotenes/Verworfenes, Anm. d. Verf.] (Leise)
Genau. Das ist eine Siinde fiiruns und ich stehe dahinter. Also ich finde das richtig, dass
man alles, nachdem man verheiratet ist, macht. Also ... und das schiitzt einen auch
gegen Fehler, die man machen kann.« (Rabia, Z.: 42-48)

Ziel ist es fiir Rabia, dass die religiése Erziehung vor Fehlern und »schlech-
ten Wegen«, wie bspw. auch Drogen, schiitzen soll (vgl. auch Oztiirk 2007).
Die Kinder sollten aber auch die Erfahrung machen, was das Ausgehen am
Abend, »Disco und das Ganze«, im Vergleich zur »schonen« Seite des Islams
ausmache:

171


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

172

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Ich glaube, dass die Kinder vor Fehlern schitzt ... vor schlechten Wegen [...], vor Dro-
gen, vor schlechten Wegen. Schlechte Wege sind wie schlechte Freundschaften, also
wenn die nicht gut erzogen worden sind, die zum Beispiel anders erzogen worden sind,
die andere Meinungen haben, die meinen, man misste alles machen diirfen, man darf
abends rausgehen bis in die spate Nacht und in Discos. Ich bin da eigentlich ... man
kann rausgehen, man kann mit Freunden und Eltern, ich hab auch nichts dagegen, wenn
man mit Freunden, mit Eltern einfach ausgeht. Obwohl, auch Disco, sag ich mal. Die Kin-
der sollen das sehen, die sollen sehen, den Unterschied zwischen abends rausgehen,
abends Disco und das Ganze. Aber auch auf der anderen Seite, wie schon der Islam ist,
wie schon man auch anders leben kann, dass man nicht nur in Discos geht und das ...«
(Rabia, Z.: 55ff.)

Des Weiteren wiinscht sich Rabia, dass der extremen Konsumorientierung
Einhalt geboten wird, indem auch hier »das Schéne« im Islam hervorgehoben
wird. Die Religion und eine religiése Erziehung sollen neben dem Schutz vor
Aufleneinfliissen, wie den oben bereits angefithrten Gefahren oder auch jenen
Gefahren, die z.B. durch die Medien (Fernsehen, Handys und dem Internet)
ausgehen, »Frieden«, »Harmonie«, Halt, Sicherheit und Geborgenheit vermit-
teln (Rabia, Z.: 59-84). Rabia verkniipft mit dem »Schonen« spirituelle Aspek-
te, die auf der emotionalen Ebene erfahrbar sind. In diesem Zusammenhang
betont sie ebenso die Bedeutung des Respekts vor den Eltern:

»Respekt vor Alteren und dass die einfach héren und sehen, dass das, was Eltern sagen,
[...] horen und sehen, dass das, was Eltern sagen, eigentlich auch fiir die Zukunft was zu
bedeuten hat.« (Rabia, Z.: 94)

Hier wird deutlich, wie sehr sie auch auf ethische Grundsitze Wert legt. Ge-
rade der Respekt vor den Alteren wird auch von Ali unterstrichen (Ali, Z.: 16).

Der spirituelle Aspekt wird, wenn auch in abgeschwichter Form, durch
Selma ebenfalls betont. Selma stellt wie Mecelle und Rabia den Glauben an
Gott und die Befolgung von islamischen Regeln als Eckpfeiler ihrer religiosen
Erziehung dar. Ethische Grundsitze sind als eine Folge dieser von ihnen inten-
dierten religiosen Erziehung zu betrachten. Selma verbindet ihre Beziehung
zur Religion mit ihrem Elternhaus, das sie als traditionell muslimisch wahr-
nimmt und in dem sie »frei erzogen« (Selma, Z.: 14) wurde, zunichst bzgl.
des Tragens des Kopftuches, d.h. hinsichtlich der Einhaltung eines religiésen
Gebots. Erst das Tragen des Kopftuches, angeregt durch eine Freundin, be-
wegt Selma schliellich dazu, sich mit dem Islam auseinanderzusetzen (Sel-
ma, Z.: 14).

Die religiose Erziehung spielte beim Aufwachsen in ihrem Elternhaus eine
eher untergeordnete Rolle. Sie sieht darin eher »traditionelle« Elemente, wie
bspw. den Moscheebesuch, das Koranlesen oder das Kopftuchtragen integriert,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

welche jedoch frei und ungezwungen umgesetzt wurden. Auch wusste sie
nicht die Griinde fiir die Einhaltung verschiedener Gebote im Islam. Die Be-
griindungen fiir die Ausfithrung der religiosen Praxis, die auch Mecelle unter-
streicht, fehlten in der religiésen Erziehung von Selma. So wie Rabia wuchs
sie in einer Atmosphire, die sie zwar als »frei« bezeichnet, die jedoch eher von
Nachahmung traditioneller Praktiken geprigt war:

»... eigentlich jetzt nur das Traditionelle. Also wir sind zwar in die Moschee geschickt
worden, aber wir haben dann nur den Koran gelesen, wussten aber nicht, warum, wieso
und weshalb wir das machen mussten und wussten auch nicht, warum wir das Kopf-
tuch tragen mussten und das war auch dieses ganze Traditionelle und spéter ... also wir
sind eigentlich ganz frei aufgewachsen, also ohne religiose Regeln [...]. Also wir konnten
selbst entscheiden, ob wir jetzt das machen wollen oder nicht.« (Selma, Z.: 16 und 22)

Sie begriindet diese unreflektierte Vorgehensweise damit, dass zur damaligen
Zeit die Religion nicht praktiziert wurde und erst in ihrer Generation an Be-
deutung gewann:

»Zu unserer Zeit war das auch gar nicht so, da waren auch gar nicht so viele muslimische
Familien, die das auch praktiziert haben einfach. Ne, also das kam ja alles spater, ne?
Unsere Generation war das eigentlich mehr, dass es auch mehr ausgelebt worden ist.
[...]. Also wir sind da, damit viel bewusster aufgewachsen, mit der Religion.« (Selma, Z.:
26-30)

Heute nimmt die religise Erziehung fiir Selma einen hohen Stellenwert ein.
Der Glaube an Gott und die Einhaltung der religios konnotierten Regeln und
ein im Vergleich zu ihrer Elterngeneration deutlich hergestellter Sinnbezug
mit nachvollziehbaren Begriindungen, sind wesentliche Grundpfeiler ihrer Er-
ziehung:

»lch mochte eigentlich von Anfang an meinen Kindern also beibringen, was unsere Reli-
gion ist, warum wir an Gott glauben miissen, warum wir uns an bestimmte Regeln halten
mussen. Das ist einfach wichtig, dass das Kind schon von klein auf das also lernt und
nicht ... Und ich habe das nicht gehabt in meiner Kindheit und ich wusste nicht, warum,
wieso, weshalb; und wenn meine Kinder mich fragen, dann erzahle ich das also, soweit
ich das kann eigentlich, so gut wie ich das kann oder mein Mann.« (Selma, Z.: 34)

Die Einhaltung religiéser Gebote, die charakteristisch fiir diesen Typus ist,
erscheint auch Selma essenziell. Die Begriindung fiir eine Regelbefolgung
macht Selma an einem besonders praktischen Beispiel, dem Verzehrverbot
von gelatinehaltigen Lebensmitteln, deutlich:

173


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

174

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Also wenn man ... es ist einfach so, wenn man zum Beispiel im Kindergarten, wenn jetzt
Kinder im Kindergarten sind und die Muslime diirfen ja keine Gelatine essen; und wenn
ich dann den Kindern sage, wenn die jetzt SiiBigkeiten essen, Haribo essen, [...], »lhr
dirft das nicht essenl!s, sagt sie: »Warum denn?«Ja, da ist Gelatine doch drin.«»Ja, was
ist denn Gelatine?« Das wird dann erst mal erklart, ja Gelatine ist aus Rind- oder aus
Schweinefleisch, es ist nicht geschlachtet nach unseren religiosen Regeln und wir diir-
fen es einfach dann nicht essen; und das, das bringt man dem Kind von klein auf bei und
das erklart man auch dem Kind und das akzeptiert es und, wenn sie da im Kindergarten
ist: »Eh, ich darf das nicht essen! Weil wir halt Muslime sind und wir diirfen das nicht!«
Und das ist schon was Bewusstes, was das Kind dann so vor sich hatl« (Selma, Z.: 38)

Anhand dieser Interviewpassage wird auch aufgezeigt, wie der Umgang mit
der nichtmuslimischen Umwelt gepflegt wird. Die Regelbefolgung, die sich im
Kontext einer Kindertagesstitte auch als ein Anderssein darbietet, ermoglicht
es dem Kind, sich in seiner Religiositit als Muslim zu prisentieren. Hier ist
der Mutter gerade der bewusste Umgang, der sich aus den Begriindungen fiir
die Einhaltung von Regeln ergibt, wodurch auch die Argumentationsfihigkeit
des Kindes gegeniiber den anderen Kindern gestiitzt wird, wichtig. Es wisse
dann genau, warum es gerade diese Praxis befolge.

Vorrangiges Ziel der religiésen Erziehung ist fiir Selma demnach die Be-
folgung von religiésen Regeln, die sie zunachst mit »Disziplin« in Verbindung
bringt (Selma, Z.: 42). Die Regelbefolgung soll einen strukturierenden Effekt
im Alltag ausiiben, die Sicherheit, Halt und Geborgenheit im Leben bietet:

»... genau, dass man eine, eine Struktur in dem Alltag im Leben hat, also eine Sicher-
heit! Ist das, also fiir mich ist das auch eine Sicherheit! Also die Religion ist ein Halt fiir
mich.« (Selma, Z.: 48)

Wie auch Rabia erhofft sich Selma durch die religiose Erziehung einen stiit-
zenden, Halt und Orientierung bietenden Effekt im Leben und dies »in jeder
Hinsicht einfach« (Selma, Z.: 52). Des Weiteren fillt es Selma nicht leicht, iiber
emotionale und spirituelle Aspekte zu sprechen, die die religiése Erziehung
fuir sie beinhalten sollte. Sie verbindet mit der religiosen Erziehung eine »Wir-
me«, »eine Geschwisterliebe«, die durch den Islam herbeigefiihrt werde sowie
Respekt und Toleranz gegeniiber anderen Menschen erzeuge:

»)a, dass das einfach ... diese Warme auch, was auch diese Geschwisterliebe. Das, das
auch, ne? Und auch dieser Respekt vor anderen Leuten, dass man toleranter ist, das ist
ja alles so etwas, was der Islam uns so gibt.« (Selma, Z.: 58)

Die ethische Komponente der religiosen Erziehung, die gerade im tiirkischen
Wortgebrauch durch ahlak (tiirk. fiir Moral, Sitte, ethische Grundhaltung,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Charakter) und edeb (tiirk. fiir Anstand, gutes Benehmen, sittliches Verhalten)
zum Ausdruck gebracht wird, und die sich im Verhalten gegeniiber den Mit-
menschen duflert, ist fiir Selma besonders wichtig: »Genau! Also ahlak und
edeb! Also das, was fiir mich ganz wichtig ist, dieses edeb.« (Selma, Z.: 62ft.)

Auch Ali betont die Bedeutung der Vermittlung eines guten Benehmens.
Neben der Regelbefolgung und der Aneignung von religiosem Wissen ist die
Entwicklung zu einem »guten Menschen« das wichtigste Ziel seiner religiosen
Erziehung. Aufgewachsen in einer religiésen Familie, in der er die Religion
als einen selbstverstindlichen »Teil des Lebens« (Ali, Z.: 9) begriff, sieht er
die Weitergabe von religiéser Erziehung als eine Selbstverstindlichkeit an: »Ja,
das muss ja auch so sein« (Ali, Z.: 7). Die Religion bietet »inneren Frieden«
(turk. huzur) innerhalb der Familie, was das Leben erleichtert. Durch die reli-
giose Erziehung sollen fiir ihn mehrere Aspekte, wie bspw. die Weitergabe von
ethisch-moralischen Grundhaltungen (tiirk. ahlak, vgl. oben), die Aneignung
von religioser Bildung und religiésen Erfahrungen, die Einhaltung von grund-
legenden religiosen Geboten, wie u.a. die tiglichen Gebete, erzielt werden. Er
unterstreicht vor allem eine altersgerechte und fundierte religiose Erziehung,
die dem Kind moéglichst zu frithen Erfahrungen mit der Religion verhilft. Bei
Ali liegt die Betonung in erster Linie auf der Regelbefolgung, die Konsequen-
zen wie Belohnungen oder Bestrafungen im Jenseits nach sich zieht. Zunichst
beginnt er damit, zu erértern, welche ethischen Grundsitze fir ihn wichtig
sind:

»Die Weitergabe von religiéser Erziehung, ich fange mal mit dem ahlak an (iibelegt).
Wenn die Kinder geboren werden, gibt man dies dem Kind sowieso weiter. Es muss
wissen, wie es sich gegeniiber Alteren zu verhalten hat, zusatzlich wie es gegeniiber
seinen Mitmenschen, wie auch vor Freunden nicht zu liigen, die Wahrheit zu sagen,
immer einen guten Umgang mit seinen Mitmenschen zu pflegen, Gutes zu tun. Dies ist
alles in unserer Religion enthalten ...« (Ali, Z.: 18)

Doch die ethischen Grundsitze stehen fiir Ali nicht im Vordergrund, sie sind
lediglich ein wesentlicher Aspekt seiner religiosen Erziehung. Wichtig ist ihm
die Fihigkeit, tiber die eigene Religion kommunizieren zu kénnen, wobei dies
nur durch die Aneignung von religioser Bildung und religiésen Erfahrungen
moglich sei. Im Vergleich zu den anderen Eltern spricht hier Ali auch tiber
das »Wie«, d.h. den Weg, wie man die Kinder dazu befihigen kann, die von
den Eltern beabsichtigten Ziele zu erreichen, und stellt damit zugleich einen
praktischen Bezug her:

»Ja, ich wiirde nicht sagen, dass ahlak fiir mich im Vordergrund steht, aber es ist einer
der wichtigen Punkte. Daneben soll religiése Erziehung einen Jugendlichen dazu brin-

175


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

gen, iber sich, lber das Wissen unserer Religion zu kommunizieren, und natirlich in
jungem Alter lernen und religiose Erfahrungen machen, d.h. die Regeln der Religion ein-

halten, wissen, in welchem Alter, was er einzuhalten hat. Daneben soll er, wenn das Alter
fir die Einhaltung der Gebetsvorschrift gekommen ist, alles dariiber friihzeitig kennen-
lernen. Er muss, bevor die Zeit zur Gebetspflicht kommt, praktische Erfahrungen damit
machen, damit, wenn die Zeit kommt, er dies auf eine sehr gute Weise einhalten kann
und natirlich sollen diese Regeln in seinem spéteren Leben eine Selbstversténdlichkeit
darstellen. Es sollen die wichtigsten Themen seines Lebens werden, das ist das, was wir
ihm weitergeben miissen.« (Vgl. Ali, Z.: 18ff.)

An einer anderen Stelle, weist Ali auf Konsequenzen hin, die durch die Re-
gelbefolgung oder Nichtbefolgung folgen kénnen. Hier wird durch den Jen-
seitsbezug auf Belohnungen oder Strafen fiir die Taten im diesseitigen Leben
hingewiesen. Es sei deshalb wichtig, Ehrfurcht und Liebe zu entwickeln, um
die Fihigkeit der Regelbefolgung zu férdern. In der religiosen Erziehung sei
es daher wichtig, Ehrfurcht und Liebe »in einer ausgewogenen« (vgl. Ali, Z.:
32) Weise weiterzugeben.

3.3 Religioser Erziehungstyp, der Identitit und Personlichkeit
in den Vordergrund stellt - »ldentitatssucher«

Eine geringere Anzahl von Eltern stellt die Entwicklung einer Identitit und
Personlichkeit in der religiosen Erziehung in den Vordergrund. Lediglich zwei
Probandinnen, namentlich Lema und Hiilya, verfolgen dieses Ziel. Als Exper-
tinnen verfiigen beide iiber eine universitire pidagogische Ausbildung und
nehmen daher eine Sonderrolle ein. Dennoch kommen sie in dieser Unter-
suchung als Miitter zu Wort. Gemeinsam ist ihnen zum einen die Betonung
des Aspekts der Identitit und der Personlichkeitsentwicklung in der religiésen
Erziehung und zum anderen eine hohe Bereitschaft und Engagement, sich
fiir Dialog und Vielfalt in allen in dieser Untersuchung angesprochenen Be-
reichen einzusetzen. Daneben stellen fiir beide Elternteile die Einhaltung von
religiésen Vorschriften und die Befolgung von ethischen Grundsitzen einen
nicht zu unterschitzenden Aspekt ihrer religiosen Erziehung dar. Bei diesem
Typus duflert sich durch deren Befolgung der identititsbildende Charakter der
religiésen Erziehung, der wiederum dazu dienen soll, eine Persénlichkeit zu
entwickeln, die verschiedene Anforderungen und Erwartungen erfiillt. In der
Bildung einer Identitit wird daher auch die Erfullung eines Zugehdorigkeits-
bediirfnisses gesehen. Beiden Probandinnen ist tiberdies gemeinsam, dass sie
besonders ausfiihrlich auf alle gestellten Fragen eingingen und viele reflektier-
te Angaben iiber ihre eigene religiése Sozialisation machten.

Lema ist in einer »recht« muslimischen Familie aufgewachsen. Sie schil-
dert ihre Erlebnisse als eine in Deutschland aufgewachsene Muslimin und



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

stellt mittels ihrer Erfahrungen bzgl. der Religion in der Kindheit einen Bezug
zu ihrer Schulzeit her. Es war ihr zufolge fiir sie »ganz normalg, in die Schule
zu gehen oder den Kindergarten zu besuchen, wo sie mit der deutschen Spra-
che »konfrontiert« wurde. Zu Hause wurde zwar gelegentlich auch deutsch
gesprochen, aber tiirkisch war ihre Alltagssprache. Der Gemeinschaftsbezug
der Eltern war ausschlaggebend, sich von klein auf intensiv und »vielfiltig«
mit der Religion zu befassen und ihren Daseinszweck zu verstehen:

»Ja, also es ist so, dass ich, also meine Eltern muslimisch waren und wir auch in einer
recht muslimischen Familie aufgewachsen sind, sodass, zum Beispiel, wir auch ganz
normal in die Schule gegangen sind, auch Kindergarten [...] mit der deutschen Sprache
konfrontiert waren, gelegentlich deutsch und tiirkisch gesprochen haben; und dass wir
z.B. an den Wochenenden auch mal in die Moschee gingen und aus dem Koran gelernt
haben. Und ja, auch mal so Camping gemacht haben, viel so mit M&dchengruppen ha-
ben wirauch viel gemacht mit unserer Gemeinde [...]. Und ja, da haben wirauch sehrviel
gelernt. Und also es ist so, dass man gelernt hat, dass man auch auf die Erde geschickt
ist, aber auch mit bestimmten Aufgaben und so. Dass man, ja, das war auch sehr viel-
faltig.« (Lema, Z.: 14)

Auflerdem wuchs sie in einer Familie auf, die das Beten und Fasten ernst
nahm sowie die Feierlichkeiten und den Bezug zur Verwandtschaft pflegte.
Auch fiir Lema, wie fiir viele weitere Probandinnen, war das Kopftuchtragen
ein entscheidender Schritt, sich schliefRlich bewusst zu ihrer eigenen Religio-
sitit zu bekennen. Sie entschied sich hierfiir in der Pubertitsphase, d.h. wih-
rend ihrer Schulzeit:

»Und ja, auch das, das Kopftuch war auch natiirlich ... Ich habe also in der Grundschule
noch kein Kopftuch getragen. Aber so ab der fliinften Klasse, so hingegen in der Puber-
tat, dann fing es halt an und dass die Frau, das M&dchen auch versucht, bisschen ne.
Ja, das fand ich dann halt auch positiv. Also natiirlich wurde uns die Entscheidung iiber-
lassen, ne? Es war jetzt kein Zwang oder so, was jetzt so sehrviel behauptet wird. Also,
ich hab das geliebt und gemocht.« (Lema, Z.: 16)

Entscheidend seien fiir sie zudem das »Lesen« und die Beschiftigung mit dem
Koran gewesen; und es sei auch darum gegangen, »wie sich ein Muslim« ver-
halten solle, dhnlich wie bei der Einhaltung der Zehn Gebote im Christentum
(vgl. Lema, Z.: 20). Jedoch betont sie erneut, dass sie ganz »normale« Kinder
gewesen wiren, die sich nicht nur »24 Stunden« damit auseinandergesetzt,
sondern »ganz normal« mit anderen Kindern, z.B. aus der Nachbarschaft, ge-
spielt hatten. Mit der Normalitit, die Lema an mehreren Stellen unterstreicht,
driickt sie eine Selbstverstindlichkeit aus, die sie im Grunde nicht von ande-
ren Kindern unterschied. Hier wird deutlich, dass religiose Erziehung nicht in

177


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

einem Vakuum unter strengen oder exklusiven Bedingungen stattfand, son-
dern dass diese ein Bestandteil des »normalenc alltiglichen Lebens tiberhaupt
ist (vgl. Lema, Z.:16; vgl. Kap. II. 3.1.1 Religiose Sozialisation als Dimension der
allgemeinen Sozialisation).

Die Zugehorigkeit zu einer religiésen Gemeinde und die Peergroup, die
sich innerhalb der Gemeinde herausbildete, stirkten Lema hinsichtlich ihres
Bediirfnisses nach Zugehorigkeit und des Austausches, gerade in jenen Situ-
ationen, bei denen es um Probleme und Konflikte in verschiedenen Entwick-
lungsphasen ging. So waren auch immer Bezugspersonen in ihrer Gemeinde
prisent, die einen positiven Umgang mit der Situation der Jugendlichen pfleg-
ten:

»[...] Dann mdchten die andere Beispielpersonen oder eine andere Person eine erwach-
sene andere Person haben, so eine Vertrauensperson, der sie sich auch anvertrauen
wollen. Und das hatte ich zum Beispiel in meiner Kindheit ja auch so gehabt, dass ich
dann eine &ltere Schwester hatte, die sich um uns gekiimmert hat, auch bei Problemen.
Sei es jetzt schulisch, auferschulisch, auch familidre Probleme und das war dann halt
sozusagen ... schon fand ich, weil dann dem Jugendlichen auch rausgeholfen wird also,
wenn man dhnliche Konflikte hat. So wie ich zum Beispiel darauf gekommen bin, dass
ich unbedingt mein Abi machen wollte, weil die eine Schwester, also die dltere Schwes-
termich dann dazu animiert hat, »mach auf jeden Fall dein Abi¢, also meine Eltern hatten
das zum Beispiel auch, aber das von aufen Input kommt, das wirkt dann natiirlich auch
anders.« (Lema, Z.: 22)

Die religiése Erziehung nimmt heute fiir Lema einen wichtigen Stellenwert
ein. Dabei ist es fiir sie wichtig, eine gut durchdachte zeitgemifle Vorgehens-
weise zu entwickeln, wie man mit Kindern und Jugendlichen »heutzutage«
umgehen sollte, da sich auch »sehr vieles geindert« habe (vgl. Lema, Z.: 24).
Weil sie ja jetzt auch ein Kind hat, stellt sich fiir sie als Pidagogin die Frage,
wie sie spater das Kind den Institutionen anvertrauen soll (Lema hat ein Baby).
Hier spielt insbesondere die Frage nach der Identitit des Kindes eine besonde-
re Rolle. In diesem Zusammenhang thematisiert sie auch den Umgang mit der
Religion der »anderen«:

»[...] Man sieht ja, auch z.B. vorher, als ich kein Kind hatte, war es ja anders. Jetzt [sieht,
Anm. d. Verf.] man ja die Welt mit anderen Augen. Seien es diese ganzen Institutionen,
man muss denen ja spéter das Kind anvertrauen, ja dann denkt man sich ja auch selber,
ich bin ja auch eine Padagogin, ob und inwiefern ich es anvertrauen soll. Jetzt nicht im
negativen Sinne, sondern auch fiir mich ist es ja auch wichtig, in erster Linie, dass mein
Kind ja auch mit seiner Identitdt, auch aufwéchst, dass es jetzt nichtirgendwie sich ver-
stellt oder so, spdter in der Schule, im Kindergarten. Da fangt das ja auch an. Fiir mich
ist es ja kein Problem, dass das Kind im Kindergarten auch mal Weihnachten mitfeiert,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

aber fiir mich ist es auch wichtig, dass das Kind seine eigenen religiosen Feste, z.B. sei
es im Ramadan oder Opferfest, oder auch die anderen Feste mitfeiern kann, dass es
auch die Gelegenheit dazu hat, dass es jetzt nicht nur mit Weihnachten und mit Ostern
aufwéchst, sondern auch, dass es ...« (Lema, Z.: 26)

Es scheint zunichst so, als ob Lema noch keine endgiiltige Lésung fiir ihr An-
liegen, dass »das Kind mit seiner Identitit« aufwachsen solle, gefunden hat. Es
sei wichtig, offen z.B. gegentiber Festlichkeiten wie Weihnachten oder Ostern
zu sein, aber sie wiinscht sich mindestens genauso viel Anerkennung fiir die
eigenen religiosen Feste, sei es im Ramadan oder fiir das Opferfest. Hier sieht
sie zu Hause kein Problem, aber problematisch koénne dies in der Schule wer-
den. So sieht sie das Aufwachsen mit einer Dialogbereitschaft und der Hervor-
hebung von Vielfalt als eine mogliche Lésung:

»[...] Das ist ja auch insofern wichtig, dass man versucht, anderen zu helfen, was z.B.
ein Problemfall ist, dass die Menschen sich immer mehr abkapseln und immer nur mit
sich selbst beschaftigt sind, auch nicht ihre Hilfe anbieten und ja, dass das Kind auch
moglichst vielfaltig aufwdchst [...] es kann ja auch mit anderen Religionen konfrontiert
werden, z.B. dem Christentum. Es ist ja kein Problem. Es ist ja auch, die haben ja auch
christliche Regeln und Normen. Das ist ja ... [Das soll einiges Gutes bewirken?, Anm. d.
Verf.]. Bewirken. Ja, auf jeden Fall.« (Lema, Z.: 30ff.)

In dieser Interviewpassage macht Lema kenntlich, dass die Wahrung der
Identitit zu Hause kein Problem darstelle, sondern, dass das Kind lediglich in
staatlichen Bildungseinrichtungen, wie bspw. in der Schule, auf eine andere
Religion, z.B. das Christentum, treffe. Hier kntipft ihre Erwartung an, dass es
moglichst vielfiltig aufwichst und sich bei gleichzeitiger Wahrung der eige-
nen Identitit mit anderen Religionen auseinandersetzen kann. Nicht zuletzt
beinhalten diese ja nach ihrer Vorstellung dhnliche ethische Grundsitze (die
Zehn Gebote im Christentum) wie im Islam.

Zu Hause ist fiir Lema z.B. neben der Einhaltung der Gebetsvorschrift
auch die Entwicklung zu einer »vollkommenen« Persénlichkeit wichtig. Aus
der religiésen Erziehung solle ein »guter Mensch« hervorgehen, der sich ethi-
schen Grundsitzen, wie den Zehn Geboten oder einer Hilfsbereitschaft, die
den sozialen Charakter hervorhebt, verpflichte. Gerade darin sieht Lema ein
Problem dieser Zeit, nimlich den Individualismus, der immer mehr zu Ab-
kapselung und Egoismus fithre. Hier sei es wichtig, sich auf die muslimischen
und christlichen Werte zu besinnen, um eben »Gutes« bewirken zu kénnen.
An einer anderen Stelle bezieht sich Lema eben auf diese Vervollkommnung,
d.h. auf die Reifung eines Menschen, die der Glauben als »Lebensweise« oder
»Lebensart« bewirken solle, der dem Einzelnen wiederum tugendhaftes Ver-
halten auferlege. Diese beiden Aspekte gehéren fiir Lema zusammen:

179


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

180

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Ja, so eine Art Vervollkommnung. Das ist ja so, der Mensch wird ja, sagen ja auch die
meisten Theoretiker, ist wie ein unbeschriebenes Blatt, kommt ja auf die Welt, das muss
ja irgendwie beschrieben werden. Das war Arthur Schopenhauer, wenn ich mich nicht
falsch erinnere, die Behavioristen auf jeden Fall. Das istja so, das Kind wird durch diese
Erziehung, durch diese religidse Erziehung dann, zu einem Menschen gemacht. Also
das gehort auf jeden Fall zusammen z.B. die Disziplin, dass das heutzutage immer mehr
untergeht, das sieht man ja auch. Das istja bei den Jugendlichen, das istja auch mal ein
Problemfall, dass das Kind auch mal zu Hause lernt, Respekt gegeniiber anderen Kin-
dern, auch Disziplin ... ja, das flieit [ineinander, Anm. d. Verf.], denke ich mal.« (Lema,
Z.: 40ff.)

Des Weiteren wiirden durch die Religion bzw. eine religiése Erziehung die
Anlagen, die beim Kind zur Vollkommenheit vorhanden seien, erst zur Ent-
faltung gebracht:

»Also, ich finde, meine Religion ... in der Religion ist es so, dass der Mensch so geboren
wird, vollkommen eigentlich. Und durch die Erziehung, durch die religiése Erziehung, je
nachdem, auch dann zu einer Form gestaltet wird. Das istja ...« (Lema, Z.: 45)

Auch fiir Hiilya stehen die Identititsentwicklung und eine »dialogische Orien-
tierung« an erster Stelle. Hiilya ist in der Tiirkei im Schwarzmeergebiet gebo-
ren und hat ihre frithe Kindheit bis zu ihrem neunten Lebensjahr in der Tiirkei
verbracht. Die Religion war etwas Selbstverstindliches, da sie in eine Umge-
bung hineingeboren wurde, von der man auch weif}, dass sie als besonders re-
ligios ist. So erklire sich fiir sie auch, dass dadurch die Frage nach dem »ande-
ren« gar nicht existiert habe, wie es z.B. heute fiir ihre Kinder infrage komme.
Thr Umfeld, insbesondere ihre Oma, die sich um sie gekiimmert habe, und der
Moscheebesuch zum Erlernen des Korans seien fiir ihre religiose Sozialisation
und Erziehung wesentlich gewesen:

»Also, ich bin in der Tiirkei geboren, war dortin einem kleinen Dorf von Trabzon geboren
und da war nichts anderes als das, da nur Muslime dort waren. Also ich bin in einem
nur muslimischen Ort aufgewachsen, sodass das fiir mich iberhaupt keine Frage war,
das andere liberhaupt zu hinterfragen. Oder ich bin einfach automatisch religiés auf-
gewachsen bis zu meinem neunten Lebensjahr und ja, also das war fiir mich jetzt nichts,
wo ich mich irgendwie entscheiden konnte oder wo ich sagen konnte, oh, es gibt ja auch
was anderes, auBer das (lacht). [...]. Wir hatten halt im Dorf, aber die Moschee, wo wir
dann ... ja an Wochenenden immer dahingegangen sind und auch die Suren und auch
den Koran gelibt haben, gelernt haben. [...] Ich hatte eine Oma, also meine Mutter hat
immer gearbeitet und meine Oma hat sich sehr um mich gekiimmert. Die hat mir nachts
immer auch die Suren beigebracht [...].« (Hiilya, Z.: 12-16)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Die religiose Erziehung wurde einfach selbstverstindlich vermittelt, da die
Menschen an ihrem Herkunftsort sehr auf die religiése Praxis achteten und
so war hier beispielsweise der Gebetsruf mehrmals am Tag zu vernehmen.
Ihren Kindern kénne dies moglicherweise seltsam vorkommen, wenn sie in
der Tiirkei den Gebetsruf horen wiirden. Hiilya deutet an dieser Stelle auf die
»Kirchenglocken, die die Kinder mitbekdmen. Hier wird aufgezeigt, dass im
Vernehmen der Kirchenglocken und der Erklirung, die daraufhin folge, die
Frage nach dem »Eigenen« aufgeworfen werde. Die Religion des »anderen«
bzw. ein religioses Symbol des »anderen« regt Hiilya dazu an, in dem Moment
uiber das »Eigene« bzw. tiber die eigenen Erfahrungen mit einem iquivalen-
ten religiésen Symbol nachzudenken und das ihren Kindern entsprechend zu
vermitteln. An dieser Stelle fillt die »dialogische« Herangehensweise, die zu-
gleich charakteristisch fiir diesen Typ ist, auf:

»[...] ja, das war, vorallemim Schwarzmeergebietist Religion ... auch hochste Prioritat ...
allgemein. Also da sind die Menschen sehr religiés und auch mit dem Beten, also, dass
man fiinfmal am Tag betet, das ist einfach sehr wichtig und als kleines Kind, wenn man
im Dorf aufwdchst, wachst man ja automatisch mit dem ezan [tirk. fir Gebetsruf, Anm.
d. Verf.] auf. Also es ist hier nicht mdéglich, ich war noch nicht in der Tiirkei mit meinen
Kindern. Wenn ich mal in der Tiirkei mit denen wére, wére das fiir die ganz komisch,
das zu horen, so auf der Strafle mal den muezzin [tirk. fiir jemand, der den Gebetsruf
verrichtet; Anm. d. Verf.] zu horen, die wiirden sich auf jeden Fall fragen, was es ist. Um-
gekehrt fragen sich meine Kinder ... haben das gefragt, z.B., wenn die Kirche, wenn die
Glocke an der Kirche geldutet hat, dann haben die gefragt, was das ist dann habe ich
das auch erzahlt, was es ist, ja ...« (Hiilya, Z.: 18)

Religion bedeutet fiir Hiilya, das Leben danach auszurichten und es entspre-
chend zu gestalten, sodass sie sich selbst in ihrer Vorbildfunktion als ein sol-
ches wahrnimmt und es den Kindern vorlebt und »thematisiert«. Dass Hiilya
ein sehr praktisch orientierter, tatkraftiger Mensch ist, lasst sich anhand des
folgenden Interviewabschnitts ablesen. Sie bietet zunichst Beispiele an, wie sie
in der religiésen Erziehung vorgeht, und veranschaulicht dann, wie sehr sich
diese um die Frage nach der eigenen Identitit dreht:

»Also, Religion bedeutet fiir mich, dass ich dadurch mein Leben orientiere, also, dass
sich dadurch mein Leben orientiert und dementsprechend formt, wie soll ich das sagen,
ich thematisiere das mit meinen Kindern, ich lebe es ihnen auch vor. Und, aber allge-
mein von klein an habe ich damit angefangen, schon im Bauch, dass ich z.B. aus dem
Koran vorgelesen habe oder auch gehért und das dann auch meine Kinder habe héren
lassen. [...], also man beginnt immer dariiber zu sprechen: »Was ist Gott, ne? Was heifit
denn wir liberhaupt? Wer bin ich?«Also diese Fragen; und das vermittelt man z.B. auch,

181


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

182

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

ja, manchmal in kleineren Gesprachen mit dem Kind, ob das jetzt am Tisch ist [...].«
(Hilya, Z.: 24)

Zu den Beispielen, die auch als eine Beschreibung ihrer Religiositit aufgefasst
werden kénnen, fiigt sie hinzu, was diese Praktiken und Rituale letztendlich
bewirken sollen. Es geht ihr vor allem darum, tiber Gott nachzudenken und
tiber ihn zu sprechen. Gleichzeitig mochte sie die Frage nach einer kollektiven
Identitit (»wir«) bzw. der eigenen Identitit (»Wer bin ich?«) kliren, so dass sie
aktiv wurde und sich mit ihren Kindern zunichst einer »deutschen« Krabbel-
gruppe anschloss, in der sie merkte, dass viel Wert auf die Religion gelegt wur-
de. Nach dieser Erfahrung entschloss sie sich dazu, mit einer Freundin eine
»eigene« Krabbelgruppe zu griinden, in die sie muslimisch-religiése Elemente
integrierte:

»[...] Ich hab dann irgendwie durch diese Idee, wo meine beiden Kinder dann auf der
Welt waren, habe ich die in die Krabbelgruppen gebracht und hab ich dann gesehen,
dass auch in den Krabbelgruppen, in den deutschen Krabbelgruppen, doch viel Wert
auch auf die Religion gelegt wird. Zum Beispiel: Was ist Nikolaus? Und was ist der Weih-
nachtsmann? So dass man sich z.B. die Bilderbiicher angeschaut und das dann erklart
hat; und fiir mich war dann entscheidend, was in meiner Religion sehrwichtig ist, sodass
ich dann mit einer Freundin zusammen, eine eigene Krabbelgruppe gegriindet habe,
fiir Drei- bis Fiinfjahrige; und wir sind dann, also daraus hat sich dann ein Konzept ent-
wickelt, das wir dann in meiner Stadt durchgefiihrt haben, sodass z.B. in jeder Krabbel-
gruppe eine Moschee in Krefeld besucht wurde und vor Ort die Krabbelgruppen einge-
fiihrt worden sind, und z.B. so Essgewohnheiten, dass wir z.B., wenn wir jetzt anfangen
zu essen, Bismillah sagen; und das haben wir dann auch spielerisch dargestellt, haben
dann z.B. statt »piep piep« Bismillahirrahmanirrahim [arab. fir »Im Namen Allahs des
Barmherzigen des Allerbarmers«, Anm. d. Verf.] in derselben Melodie dann dargestellt
[gesagt, Anm. d. Verf.]. Haben dann auch zu den Festen, zu den religidsen Festen ge-
bastelt usw. [...].« (Hilya, Z.: 24)

Mit Religion verbindet Hiilya somit, dass sich mit deren Hilfe spiter ein »guter
Mensch« entwickelt, d.h. die Entwicklung einer Personlichkeit, die verschiede-
nen Anforderungen, wie z.B. der Befolgung von bestimmten Werthaltungen
gerecht wird, steht hierbei im Vordergrund und soll das Resultat einer religic-
sen Erziehung sein. Fiir die Identititsentwicklung sei es erforderlich, religio-
se Werte oder ethische Grundsitze, wie bspw. Respekt, Vertrauen oder Liebe,
innerhalb der eigenen »kleinen Familie« weiterzugeben. Dies war fiir Hiilya
letztendlich schon, als die Kinder noch im Bauch waren, ein zentrales Thema:

»[...] also fiir mich ist Religion sehr wichtig, weil damit ein guter Mensch spéter daraus
sich entwickelt und deshalb gibt es auch die Religion meiner Meinung. Die ganzen reli-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

giosen Werte, wie Respekt oder ja Vertrauen oder Liebe, die findet man in der Religion
und die lernt man durch Religion; deshalb habe ich es so weitervermittelt, vermittle ich
immer noch weiter (lacht). Aber so habe ich angefangen das in meiner Familie, eigenen
kleinen Familie, zu thematisieren; also so nachdem meine nicht mal auf der Welt waren,
sondern, sogar schon im Bauch waren, war das fiir mich schon ein Thema [...].« (Hiilya,
Z.:24)

Mit der religiosen Erziehung zielt Hiilya auf die Identititsentwicklung ab, so-
dass Kinder und Jugendliche mit Werten aufwachsen kénnten. Gleichzeitig
betont sie, wie wichtig es sei, ein Bewusstsein fiir die eigene Religion, gleich
welcher man angehort, zu entwickeln und iiber diese Bescheid zu wissen. Fiir
den Frieden in der Zukunft wire dies ein bedeutsamer Weg. Wie auch Lema
sorgt sich Hiilya (wohl auch aus ihrer professionellen Rolle heraus) um Ju-
gendliche, die sich wenig mit ihrer eigenen Religion befasst haben oder ihre
Religion nur vom Hérensagen kennen. Das alleinige Kopftuchtragen und Ko-
ranlesen gentige beispielsweise nicht, sondern es solle unter Jugendlichen auf
ein vertiefendes Verstindnis der eigenen Religion geachtet werden. Dies sei
besonders wichtig, damit die Jugendlichen vor méglichen Identititskonflikten
bewahrt werden kénnten. Die Bewusstwerdung der eigenen Identitit sorge zu-
dem fiir ein Zugehorigkeitsgefiihl. Ebenso wie fiir Lema ist es auch fir Hiilya
von Bedeutung, zu wissen, wo man hingehort, damit man Respekt vor sich
selbst haben und gegentiber anderen aufbringen kann. Das Ergebnis sei da-
bei die Entwicklung einer »gesunden Identitit«, womit Hiilya die Erkenntnis
dartiiber, »wer« man ist und »wo« man hingehoért, d.h. die Zugehérigkeit zu
einer Religion, verkniipft. Diese Erkenntnis sei letztlich ausschlaggebend, um
Respekt vor sich selbst und ein entsprechendes Selbstvertrauen zu entwickeln.
Nur so kénne man auch den »anderen« respektieren und ihm Vertrauen ent-
gegenbringen. Daher sollten die Kinder mit bestimmten universalen Werten,
»die auch 100 Jahre spiter noch vermittelt« wiirden, aufwachsen, auch wenn
neue »gesellschaftliche« oder andere »Orientierungen« hinzu kidmen:

»[...] dadurch sehe ich, dass es bei vielen Jugendlichen, zu Identitdtskonflikten kommt,
dass die gar nicht mehr wissen, was die eigentlich tun; und je mehr sich die Jugend-
lichen mit der eigenen Religion befassen, [desto eher, Anm. d. Verf.] entsteht eine ge-
sunde ldentitdt; und deshalb finde ich, dass, also bei mir war es so, dass ich mindes-
tens wusste, wer ich bin, wo ich hingehére, sodass ich dann anderen gegeniiber mehr
Respekt hatte. Weil, wenn ich weif}, wer ich bin, dann weif ich, wer mein Gegeniiber
ist, und so habe ich automatisch Respekt und Vertrauen gegeniiber mir und dem ande-
ren, deshalb ist das sehr wichtig, also dazu mache ich es. Ich méchte dann, dass auch
meine Kinder so aufwachsen; und mit diesen Grundwerten aufzuwachsen, das heifit
nicht, dass da immer wieder neue Sachen aus der Gesellschaft hinzukommen werden,
also gesellschaftliche Werte, neue Orientierungen, [...] die Kinder werden automatisch



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

sozialisiert in der Gesellschaft. Aber es gibt Grundwerte, die kann man einfach immer
mittragen, die man auch 100 Jahre spater noch weitervermittelt, deshalb finde ich es
sehrwichtig.« (Hilya, Z.: 26)

Dariiber, auf welche Werte sie sich letztendlich bezieht, gibt sie folgende Ant-
wort:

»Also, dass man erst mal zu sich selbst Respekt hat, dass man einfach weif3, dass ein
Mensch, also, dass iiberhaupt alle Lebewesen von Gott erschaffen sind und dass man,
wenn man Gott liebt, automatisch alle Lebewesen liebt, das ist ja der beriihmte Yunus-
Emre-Satz [...].« (Lema, Z.: 28)

In diesem Interviewausschnitt wiederholt sich Hiilya zunichst. Der Respekt
vor sich selbst sei besonders wichtig. Sich auf den bertthmten tiirkischen Mys-
tiker Yunus Emre beziehend, sollten alle Menschen als Geschopfe Gottes ge-
liebt werden, weil die Liebe zum Schopfer dies bezwecke (tiirk. »Yaratilan: sev,
yaratan da 6tiiriic— Yunus Emre). Dabei stehe der Mensch im Mittelpunkt und
es sei dabei unerheblich, wen man vor sich habe. Selbsterkenntnis fiihre bei
einem Menschen dazu, sich selbst als Geschopf Gottes wertzuschitzen. Die-
se Wertschitzung fithre zu einer Offenheit und Toleranz gegentiber anderen.
Diese Grundhaltung sei es, die es Hiilya erleichtert habe, sich in Deutschland
zurechtzufinden. Hingegen habe sie diese Toleranz vom »Gegentiber« nicht
selbstverstindlich erhalten. Es habe seine Zeit gedauert, bis sie Akzeptanz
von ihrem Gegentiiber erfahren konnte. Zusammengefasst sind es universale
Werte, wie die Liebe zu Gott und zu den eigenen Mitmenschen, Toleranz, Ak-
zeptanz, Dialogbereitschaft und die Wertschitzung von Vielfalt, die zu einer
Personlichkeitsentwicklung beitragen und letztendlich eine solche Identitit
hervorbringen.

3.4 Religioser Erziehungstyp, der sich ethischen Grundsétzen
verpflichtet - »Ethiker«

Eltern (Belkis, Melek, Feride, Birol, Adem), die sich ethischen Grundsitzen
verpflichten, stellen den ethisch-moralischen Aspekt der religiésen Erziehung
in den Vordergrund. Allen Eltern dieses Typs ist es von besonderer Bedeutung,
dass die Kinder sich zu »guten Menschen« entwickeln, die fiir ihre Umwelt
und sich selbst Gutes und Niitzliches tun. Die Entwicklung eines guten Cha-
rakters (tiirk. ahlak) soll dazu dienen, sich auf den Glauben zu beziehen, um
die religiésen Pflichten und Gebote gewissenhaft zu erfiillen. Ein gemeinsa-
mes Merkmal aller Eltern ist, dass sie zunichst zwischen »religitser Erzie-
hung«und »allgemeiner Erziehung« unterscheiden. Dies bedeutet, dass beide
Erziehungsformen zunichst keine natiirliche Einheit bilden und voneinander



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

getrennt wahrgenommen werden. Interessant ist vor diesem Hintergrund die
Tatsache, dass Eltern dieses Typs diese Erziehungsmodelle jeweils gesondert
betrachten und diese erst in einen Zusammenhang miteinander bringen
und diese zugleich nicht voneinander getrennt denken und verstehen.”* Hier
scheint letztlich der Interaktionsrahmen dafiir bestimmend zu sein, auf wel-
che »Erziehung« man sich jeweils bezieht.

Des Weiteren muss auch hervorgehoben werden, dass bis auf eine Mutter
(Feride), die einen Typ mit »besonderer Ausprigung« (vgl. Mayring 2010) dar-
stellt, alle Miitter neben der ethischen Perspektive als der primiren Zugangs-
form zu ihrer religiésen Erziehung auch unterschiedlichen Aspekten, wie
bspw. dem Glauben, der Sinnorientierung oder der Spiritualitit, eine zentrale
Bedeutung beimessen. Diese Differenzen werden im Folgenden gleicherma-
Ren thematisiert. Es wird darin auch ein individueller Zugang der befragten
Eltern zur Religion deutlich, die ebenfalls typische Elemente und Merkmale
von Ritualisten oder Idealisten aufgreifen (wie z.B. Sinnorientierung, Einhal-
tung von religiosen Geboten).

Belkis ist in einer eher traditionell-religiosen Familie aufgewachsen, in der
das fiinfmalige Beten am Tag, das Fasten und das Koranlesen selbstverstind-
liche Bestandteile des Familienalltags darstellten. Sie hat die Religiositit der
eigenen Familie mehr »so im Hintergrund« erfahren, innerhalb derer nicht
viel reflektiert oder tiber den Sinn eines Gebots nachgedacht wurde. Ihr Dasein
als Muslimin habe sie beispielsweise dadurch erfahren, dass sie keinen Weih-
nachtsbaum zu Hause aufgestellt oder Karneval gefeiert hitten. Hier habe sie
diese Elemente dezidiert als Abgrenzungskriterien gegeniiber den Nichtmus-
limen wahrgenommen. So kritisiert sie an ihrer Familie, dass ihr nichts »er-
klart« worden sei:

»[...] Meine Eltern haben gebetet, finfmal am Tag, und gefastet natirlich, ab und zu den
Koran gelesen, aber sehr bewusst habe ich das in meiner Kindheit nicht erlebt. [...]. Ja,
in der Familie [...] lief das immer so beildufig, so im Hintergrund. Da habe ich es eher
so wahrgenommen, dass ich (liberlegt) im negativen Sinne so, dass wir zum Beispiel
keinen Weihnachtsbaum hatten und dass wir keinen, weif} ich nicht, Karneval gefeiert
haben, obwohl das natiirlich nicht vorwiegend christlich ist; oder, dass wir halt anders
waren als die Nichtmuslime. [...]. Aberim positiven Sinne, dass da irgendwie uns irgend-
etwas erkldrt wurde, so habe ich das nicht wahrgenommen in der Familie.« (Belkis, Z.:
17ff.)

13 | Im Vergleich zu den anderen Eltern, fiir die die religiose und allgemeine Erziehung
eine selbstverstandliche Einheit bilden, findet hier immer wieder eine gesonderte Dar-
stellung beider Erziehungsformen statt. Lediglich in einigen wenigen praktischen As-
pekten, wie z.B. in der Befolgung von Regeln oder im Zusammenhang von Erziehungs-
stilen 1dsst sich bei den anderen Typen eine solche Differenzierung vorfinden.

185


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

186

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Der Kontakt zu einer Middchengruppe, die sie ab ihrem 14. Lebensjahr besuch-
te, war fur Belkis besonders prigend. Dort nahm sie auch zum ersten Mal ihr
Dasein als Muslimin bewusst wahr:

»[...]. In meiner Jugend gab es eine Madchengruppe, da bin ich ab 14 Jahren hingegan-
gen. Ich weif sehr gut, dass es in meinem 14. Lebensjahr war, und das hat mich schon
sehr stark gepragt. Das war sehr pragend fiir mich und da habe ich eigentlich dieses
bewusste Muslimsein, das habe ich dort erst so richtig wahrgenommen.« (Belkis, Z.: 17)

Auch die religiose Erziehung innerhalb ihrer Familie bewertet sie als eine »tra-
ditionelle« Erziehung, in der sie religiose Motive integriert sah. Bezogen auf
ein Beispiel duflerte sich dies in der Haltung der Eltern gegeniiber dem Ver-
halten der Tochter zum Gegengeschlecht. Hier kommt die Sexualmoral zum
Tragen, die schon fiir Rabia (vgl. Kap. III. 3.2.) von Bedeutung war. Belkis sieht
darin aber eher ein »traditionelles Anliegen« der Eltern:

»Ja eher eigentlich traditionelle Erziehung. Da iiberschneiden sich natiirlich auch einige
Motive: religiése und traditionelle. Aber eher traditionell als religids.« (Belkis, Z.: 21)

»Ja, was zum Beispiel die Haltung zum anderen Geschlecht angeht. Dass sowohl in der
Religion, dass so eine gewisse Distanz da ist, eine vorsichtige Distanz, als auch in der
Familie, dass man gesagt hat, »So jetzt pass auf und guck wie du da halt mit Jugend-
lichen, m&nnlichen Jugendlichen redestc mit den Klassenkameraden und so weiter. Es
war aber eher so bei meiner Familie, also im Nachhinein denke ich, dass es eher ein
traditionelles Anliegen war.« (Belkis, Z.: 25)

Heute nimmt die religiose Erziehung fiir Belkis eine wichtige Rolle ein. Da-
bei stellt die religiose Erziehung eine »Grundlage« ihrer allgemeinen Erzie-
hung oder Erziehungsziele iiberhaupt dar (vgl. hierzu auch Karakasoglu-Aydin
2000), aber im Grunde gibt es da fiir sie Uberschneidungen. Nach Belkis sind
z.B. Ehrlichkeit oder Fairness Werte bzw. ethische Grundsitze, die sowohl re-
ligios begriindet sein kénnen, als auch universell gelten. Diese Perspektive ist
typisch fiir alle Eltern dieser Gruppe. Die religiése Erziehung erscheint Belkis
als »sehr wichtig«:

»Ja, das ist fiir mich sehrwichtig! Das ist so die Grundlage meiner Erziehung oder meiner
Erziehungsziele, wobei fiir mich da religiose Erziehung und (liberlegt), ja, wie soll man
das sagen?, Erziehung eigentlich sich liberschneiden, also meine religiosen Werte und
die universellen Werte, die man halt Kindern beibringt, wie weifd ich nicht, Ehrlichkeit,
Fairness und so weiter. [...] Hilfsbereitschaft und so weiter, die Giberschneiden sich ja,
insofern ist das fiir mich das Wichtige.« (Belkis, Z.: 29ff.)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Als das zentrale Ziel ihrer religiésen Erziehung betrachtet Belkis also, dass sie
ein Kind dahingehend beeinflussen maéchte, dass es zum einen positiv auf sei-
ne Umwelt und auf die Gesellschaft einwirkt und daneben ein Mensch wird,
der unter Bezugnahme auf sein Gewissen selbststindig denken und entschei-
den kann. Dabei spielen die rituellen Aspekte fiir sie eine eher untergeordnete
Rolle, obwohl diese gleichermaflen »auch total wichtig« fiir sie seien:

»[...] Das ist eigentlich ... fiir mich ist mein Erziehungsziel, dass ich ein Kind beeinflusse,
soweit es geht, zu einem Menschen, der erstens positiv auf die Gesellschaft einwirkt,
positiv in seinem Umfeld wirkt, zweitens zu einem Menschen, der selbststédndig denkt
und entscheidet, aber das auch mit seinem Gewissen vereint, in Bezugnahme auf sein
Gewissen quasi. Es kommt mir weniger darauf an, bestimmte rituelle Sachen ... das ist
natiirlich auch total wichtig fiir mich. Das fiinfmalige Beten und so weiter und so weiter,
aber in erster Linie wirklich, selbststédndig denken und entscheiden zu kénnen. Das ist
flir mich sehr wichtig! Fiir meine Kinder.« (Belkis, Z.: 33)

Auf die Frage, ob fiir sie damit das Thema ausgeschopft sei, antwortet sie fol-
gendermafien:

»Und der Glaube natiirlich! Das zu manifestieren, im Charakter, in der Seele des Kindes.
Das ist sehr wichtig!« (Belkis, Z.: 35)

Der Glaube stellt fiir Belkis den Sinn des Lebens dar. Er solle den Charakter
und die Seelen der Kinder formen und bestimmte charakterliche Eigenschaf-
ten, die den Kindern nahegelegt werden, wiirden sich eben aus dem Glauben
ableiten lassen:

»Ja, das ist so ein Ganzes eben! Ja, heutzutage fragen sich ja viele Menschen, auch also
erwachsene Menschen:»Was ist es flirmich, wasist der Sinn?«Fiir die einen ist es die Fa-
milie, fiir die anderen ist es der Ehepartner. Die anderen sehen liberhaupt keinen Sinn.
Fir mich ist es der Glaube an Gott. Das ist fiir mich der Sinn des Lebens und ich mdchte
das, diesen Sinn, auch an meine Kinder weitergeben!« (Belkis, Z.: 39)

Der Glaube stellt fiir Belkis gewissermaflen die Grundlage tiberhaupt dar.
Im konkreten Erziehungsalltag hiefse das, dass sie bestimmte Werthaltungen
nicht unabhingig von Gott entwickelt und immer einen Bezug zum Glauben
herstellt:

»Ja, die Grundlage eigentlich, wie eben schon gesagt, dass halt diese Grundlage, zum
Beispiel bestimmte charakterliche Eigenschaften, dem Kind nahezubringen sind. Wie
eben gesagt ne, Ehrlichkeit und so weiter. Das bildet so die Basis. [...] Also, dass wir
bestimmte Werte nicht unabhéngig von Gott machen. Dass ich meinem Kind nicht sage:



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

188

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»So, wenn du ehrlich bist, ist das halt gut fiir dich und fiir deine Umgebung und fiir die
Menschen, wenn du denen nicht schadest., sondern ich sage: »Das ist gut fiir deine Um-
gebung flir dein Miteinander, aber es ist gleichzeitig auch ein religioses Gut.« (Belkis,
Z.: 45-49)

Auch bei Melek findet sich die charakteristische Hervorhebung von ethischen
Grundsitzen wieder, die kennzeichnend fiir diesen Typus sind. Sie betont
ebenfalls an mehreren Stellen, dass fiir sie die allgemeine und religicse Erzie-
hung zusammengehéren wiirden und beiden zugleich eine angemessene Be-
achtung geschenkt werden miisse. Allerdings bezieht sie sich hierbei auch ver-
mehrt auf den Schulerfolg, den die »allgemeine Erziehung« beinhalten solle.
Die Erfahrungen mit der Religion in ihrer Ursprungsfamilie verbindet Me-
lek stark mit dem Kopftuchtragen. Das Kopftuch scheint fiir sie das Symbol
fur die Religiositit schlechthin zu sein. Sie nimmt die Familienatmosphire
in ihrer Kindheit im Vergleich zu anderen Familien als »viel zu locker« wahr:

»Also wir standen nicht so unter Druck. Okay. Wir waren Moslems, aber wir mussten
nicht beten, ich habe damals noch kein Kopftuch getragen. Wir haben alles sehr locker
gesehen, viel zu locker vielleicht auch.« (Melek, Z.: 21)

Auch die religiose Erziehung, die in der Familie erlebt wurde, koppelt sie an
die Erfahrung, das Kopftuch »freiwillig« gewdhlt zu haben. Das Tragen des
Kopftuches, das nicht unter Druck stattfand, sondern »mit Liebe« getragen
werden sollte, ist ein wesentliches Element fiir die erlebte Religiositit inner-
halb der Ursprungsfamilie.” Vielmehr war es fiir sie wichtig, den »Sinn« da-
hinter zu verstehen:

»Also wir mussten keine Kopftiicher tragen. [...] Auf jeden Fall! Denn damals haben wir
auch gesehen, unsere Freunde sind von zu Hause aus mit einem Kopftuch rausgegan-
gen, aber auf dem Weg haben die das sofort wieder ausgezogen. Wir haben gedacht:
Nee, so méchten wir nicht sein! [...] Auf jeden Fall freiwillig entscheiden! Nicht unter
Druck. Denn wir wussten, das hat keinen Sinn!« (Melek, Z.: 33-41)

Die Eltern iiberlieRen die Entscheidung somit den T6chtern, sodass sie schlief3-
lich »selbst damit klarkommen« miissten. Hier habe vor allem Meleks Vater
viel Wert auf die Entscheidungsfreiheit, die sinnlose Befehle ausschloss, ge-

14 | Wie schon in den vorangegangenen Interviews erldutert wurde (z.B. bei Selma,
Nermin, Lema usw.), markiert das Tragen des Kopftuches in den meisten Féllen einen
neuen Lebensabschnitt mit der Religion, in der die Religion je nach Bewusstseinsgrad
ausgelebt wird.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

legt. Es sollte vielmehr ein liebevoller Umgang im Hinblick auf diese Thematik
gepflegt werden:

»Also, die haben schon erwartet, mein Vater vor allem, eine Zeitlang; ab einem be-
stimmten Alter sollten wir Kopftiicher tragen, aber wir sollten es aus Liebe machen, also
nicht, weil sie es uns befehlen, sondern weil wir es selber méchten. Also wir missten
selber damit klarkommen. [...] So war er drauf. Unsere Mutter auch.« (Melek, Z.: 49ff.)

Das Kopftuch symbolisiert fiir Melek somit den Ausgangspunkt ihrer Re-
ligiositdt, sodass sie dem damaligen Wunsch des (zukiinftigen) Ehemannes
schlieRlich entsprochen und mit dem Tragen des Kopftuches begonnen habe.
Erstin der Ehe habe sie sich dazu bereit gefiihlt, diesbeziiglich »einen Anfang«
zu machen, sodass sie sich heute »viel, viel mehr fiir ihre Religion« interessiere
und »viel mehr« tiber ihre Religion Bescheid wisse (vgl. Melek, Z.: 53ff))

Auf die Frage, welche Ziele sie mit einer religiésen Erziehung verbinde,
gibt sie folgende Antwort: »Ein guter Mensch zu sein! Vor allem!« (Melek, Z.:
57)-

Mit einem »guten Menschen« brachten bisher schon andere Eltern ver-
schiedene (auch ethische) Aspekte bzw. Tugenden, die ein Mensch durch die
religiése Erziehung erlangen sollte, in Verbindung. Fiir Melek, die diese Frage
zum Teil auf Tiirkisch beantwortete, wohl auch deshalb, weil ihr in dem Mo-
ment die richtigen Begriffe (vgl. III. 1.5 »Zur Bedeutung der Sprache«) fehlten,
bedeutet dies, dass ihre Kinder »niitzlich« (ttirk. faydal) fur die Gesellschaft
werden konnten. Sie sollten sich zu Menschen entwickeln, die der Menschheit,
Allah und dem Gesandten Muhammad (s) dienlich seien. Sowie alle anderen
Miitter dieses Typs erldutert sie hierbei, dass dies nicht ausschliellich mit der
religiésen Erziehung zu erreichen sei, sondern betont zudem, dass hierfiir
auch die Notwendigkeit einer allgemeinen Erziehung tiberhaupt bestehe:

»[...]. Sie sollen der Gesellschaft niitzlich sein. Ich will, dass sie zu Menschen werden,
die der Menschheit, Allah und dem Gesandten von Nutzen sind. Das kann nur, also da
muss die religiose Erziehung da sein! Die Notwendigkeit zur Erziehung ist auch da. Das
weifd ich! Also das muss auch dazu, das gehort dazu! Das muss sein! Ich merke an mei-
ner Tochter, sie hat mehr, sie hat viel mehr Spafd an der religiosen Erziehung, wie jetzt
in der Schule, aber wir versuchen ihr immer klarzumachen: Alle beide Sachen miissen
gleichzeitig laufen! Das ist ein Muss! Also nicht sagen: religiése Erziehung, ja, aberich
méchte dumm bleiben. Das geht nicht! Also passt nicht!« (Melek, Z.: 59)

Allgemeine Bildung und religiése Erziehung sind fiir Melek nicht voneinander
trennbar und miissen miteinander Hand in Hand gehen, trotz der Tatsache,
dass sich die Tochter (12 Jahre) im Vergleich zur schulischen Bildung vielmehr
fur ihre Religion interessiert und sich dieser viel niher fiihlt. Aufgrund ihrer

189


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

190

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

ruhigen Personlichkeit erfahre sie eine Geborgenheit in der Religion und re-
agiere auf alles, was mit dieser zu tun hat ruhiger als auf die Schule. Die Toch-
ter besuche ein Gymnasium, das von einer religids geprigten Organisation
gegriindet worden sei (vgl. Melek, Z.: 61-65). Fiir die Mutter ist das zwar er-
freulich, aber sie unterstreicht an dieser Stelle noch einmal die Bedeutung der
Schule und des Bildungserfolges:

»Ja. Ja. Das merken wir auch zu Hause. Ne, Schule, da reagiert sie ganz anders. Aber
Religion, da reagiert sie ganz ruhig. [...]. Ja. Das freut mich sehr! Aberich, ich weifd auch,
Schule gehort dazu! [...] Auf jeden Falll« (Melek, Z.: 67-71)

Der Glauben spielt fiir die religiése Erziehung von Melek eine dhnlich be-
deutsame Rolle wie fiir Belkis. Melek ist davon iiberzeugt, dass nur mit dem
Glauben eine »innere Ruhe« bzw. »Uberzeugung« im Herzen einkehrt und
spricht damit die spirituelle Dimension ihres Glaubens an. Die Gotteskenntnis
und die Befolgung des Weges des Propheten Muhammad (s) sind fiir sie not-
wendige Schritte, um eine »friedliche« (tiirk. huzur = dt. auch »ruhig«) Atmo-
sphire in ihrem Heim und ihrer Familie zu schaffen. Als Vorbild tibernimmt
der Prophet dabei eine wichtige Stellung in ihrem Leben ein. Interessant ist
dabei, dass sie hier zugleich eine bedeutende Parallele zwischen beiden As-
pekten herstellt und, dhnlich wie Belks, die Notwendigkeit einer Verbindung
zwischen Bildung und Glauben sieht. Diese gehoren fiir sie zusammen und
erginzen sich:

nur mit dem Glauben entstehen. Das weifd ich. Indem ich Gott erkenne, dem Weg des

Propheten folge, kann sie entstehen. Dessen bin ich mir bewusst. Wir versuchen, unser
Heim auf diese Weise aufzubauen. Wie haben sie es gemacht und haben ihre Ruhe [tiirk.

huzur, Anm. d. Verf.) gefunden? Wenn wir diese Gewissheit/Uberzeugung im Herzen su-

chen, dann bin ich liberzeugt davon, dass dies so sein muss [und wir ihnen folgen, Anm.
d. Verf.]. Die ergénzen sich irgendwo, also iman [arab. fiir Glauben, Anm. d. Verf.] und
Bildung, das erganzt sich.« (Melek, Z.: 77)

Zur Erliuterung dieser Vorstellung, die die Vorbildfunktion des Propheten (s)
besonders unterstreicht, konkretisiert sie dies zunichst anhand der Kopftuch-
frage, die sich fiir die Tochter stellte. Dabei spielte gerade die religiése Erzie-
hung und die daraus folgende Konsequenz der Einhaltung religitser Gebote
fiir die gesamte Familie eine grofe Rolle:

»Eine grofe Rolle! Eine sehr sehr grofRe Rolle! Also ich habe was anderes im Kopf, aber
ich weif}, meine Religion verbietet es mir. Das gehort nicht zu der Familie. Dann ver-
suchen wir, es rauszuhalten, auch wenn es uns schwerfallt [...]. Zum Beispiel ... wie soll



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

ich sagen jetzt? Was ist jetzt das Populdrste? (liberlegt) Kleidung vielleicht. Kleidung
kénnte man sagen. Meine Tochter zieht sich mittlerweile, versucht sich, so wie ich anzu-
ziehen, aberich weif}, die hat mich als, also ich merke, dass sie mich als Vorbild genom-
men hat. Ich sage: »Biisra, du bistjetztin dem Alter. Du kannst das ruhig noch anziehen!«
»Nein, Mama, méchte ich aber nicht!« Also sie hat mich da als Vorbild ggnommen. Sie
weifd: Das passt nicht zu meiner Religion, diese Kleidung. Sie hat es selber aus ihrem
Leben rausgehalten. Ob das jetzt weiterhin so bleibt, weid ich natiirlich nicht. [...].« (Me-
lek, Z.: 83ff.)

Hier wird nochmals verdeutlicht, dass die Mutter fiir die Tochter als Vorbild
fungiert und diese hinsichtlich der Bekleidungsvorschrift von dieser nachge-
ahmt wird. Trotz der Einwinde der Mutter folgt die Tochter der Uberzeugung
der Familie und versucht, ihr Leben nach den Geboten der Religion auszu-
richten, obwohl sie sich gemif} ihrer Mutter »ruhig« noch anders »anziehen«
konnte® (vgl. hierzu Kap. II. 3.1.3d) »Normative Grundiiberlegungenx).

Schlieflich nimmt Melek ihre Ansicht, dass der Glaube (arab. iman) und
die Bildung eben zusammengehoren wiirden, nochmals auf. Gerade der Glau-
be ermégliche bei zu erduldenden Schwierigkeiten fiir sie und ihre Familie,
»Ruhe« und »Geduld«'® im Umgang mit diesen zu bewahren, was die Ver-
gangenheit gezeigt habe. Der Bildungserfolg spielt fiir die Mutter eine grofle
Rolle. Trotz der Tatsache, dass die Tochter den Erfolg im Moscheeunterricht als
eine Kompensation ihres »Misserfolg[es]« in der allgemeinen Schule ansieht,
erwartet die Mutter bessere, d.h. den Fihigkeiten der Tochter entsprechende
Leistungen. Der Glaube bedeutet daher im Hinblick auf die Erziehung einen
positiven Einfluss, beeinflusst die Umgangsformen und motiviert auch zu
mehr Leistungserfolg in der Schule:

»Wie soll ich sagen. Es kehrt Ruhe und Frieden ein, sodass, die Atmosphdre zu Hause
ganz anders ist. Also wenn man wei}: Das gehort nicht dazu. Man reagiert auch ganz

anders. Man flippt nicht sofort aus. Man weif}, man muss die Sache ganz anders an-
gehen. Es entsteht eine besondere ruhige Atmosphére, elhamdulillah [arab. fir »Allah
sei Dank«, Anm. d. Verf.]. Und manche Schwierigkeiten geht man [...] zum Beispiel das
Zeugnis war da (lacht), gestern, unsere Tochter war letzte Woche krank. Sie hat ihr
Zeugnis erst gestern bekommen. Wir wussten, das ist nicht so gut, wie die vorherigen
Zeugnisse, aber das hat sie auch selber gesehen. Sie hat gesagt: \Mama, das wird viel-
leicht mein schlechtestes Zeugnis.« Sie hat einen Durchschnitt von 2,8. Aber sie weif,
sie muss das verbessern. Ich habe aber nicht so viel Spafi in der Schule. Du weit doch,
wie ich in der Moschee bin, Mama-«. Ich sage: »Biisra, ja, aber das reicht nicht. Du weifit,

15 | Das Alter fiir die Religionsmiindigkeit beginnt ab der Pubertadtsphase bzw. ab der
Menstruation.
16 | Melek spricht die gefiihIsbetonten Aspekte auf Tlrkisch an.

191


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

192

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

diese Bildung gehdrt dazu. Das reicht einfach nicht.« Wir kdnnten auch ganz anders zu
Hause reagieren. Auch mein Mann. Aber, nein. Sie hat gesagt: »Mama, ich werde mich
bemiihen.« Wir haben das besprochen. [...].« (Melek, Z.: 87)

Fur die nichste Mutter dieses Typs, Feride, steht die Befolgung von ethischen
Grundsitzen dermaflen im Vordergrund, dass zunichst der Eindruck ent-
steht, der Glaube spiele bei ihr eine eher untergeordnete Rolle und diene le-
diglich zur Ableitung von Werthaltungen, die die charakterliche Entwicklung
ihrer Kinder unterstiitzen. Ihre religiése Erziehung ist stark durch eine Sicht-
weise bestimmt, die hauptsichlich zur Entwicklung eines charakterlich »gu-
ten« Menschen dienen soll. Es scheint so, als ob dies fiir Feride das wichtigste
Anliegen schlechthin darstellt.

Feride wuchs in einer Familie auf, in der ungefihr bis zu ihrem achten/
neunten Lebensjahr die Religion kaum eine Rolle spielte. Aufgrund der Krank-
heit der Schwester verbrachte sie die ersten fiinfeinhalb Jahre ihres Lebens in
der Obhut ihrer Tante in der Tiirkei. Dort wurde zwar das Gebet verrichtet,
aber ein Thema sei die Religion dort »nicht unbedingt« gewesen. Erst nach-
dem die Familie in Deutschland vereint gewesen sei, habe sich durch den Kon-
takt mir der Moschee, die sich in der Nihe des Wohnortes befunden habe, ein
Zugang zur Religion ergeben:

»[...] also ich war bis zu meinem achten Lebensjahr fiinfeinhalb Jahre bei meiner Tante
und die haben zwar das tégliche Gebet verrichtet, aber so als Thema war das nie liber-
haupt angesprochen oder etwas zu lernen oder zu machen, das war nicht unbedingt
[no6tig, Anm. d. Verf.]. Nachdem meine Schwester und ich dann bei meinen Eltern zuriick
waren in Deutschland und die Krankheit meiner Schwester sich auch mehr oder weniger
schon, ich sag mal jetzt, ausgeheilt hatte, und wir auch, meine Eltern sich eher konzen-
trieren konnten auf unsere Erziehung, und es sich auch ergab, dass unter anderem ja
in FuBnahe auch eine Moschee da war, war Religion doch ein Thema, also so ab dem
neunten, neuneinhalbten Lebensjahr, wiirde ich sagen. [...] Meine Eltern haben téglich
gebetet, aber die haben das halt nie thematisiert, das war selbstverstandlich, die ha-
ben gebetet. Wir haben das auch nie thematisiert und einfach nur registriert: Fertig. Ab
dem neunten Lebensjahr, wie gesagt ungeféhr, wir waren dann auch nach Monheim um-
gezogen, dawarin derN&he eine Moschee, da haben wirdann an den Wochenenden, hat
mein Vater uns eingeschrieben, an die ... wie sagt man, Moscheekurse, damit wir den
Koran lernen konnten und auch die wichtigen Suren und auch das tagliche Gebet ver-
richten lernen und so weiter. Das war dann ab dem Datum praktisch mehr oder weniger
ein Thema, was flir uns anstand, und wo gewollt wurde, dass wir uns das aneignen. Also
...« (Feride, Z.: 16ff.)

Wie bei vielen Elternteilen, so z.B. bei Belkis, die diesem Typus angehort, tritt
die Religion als ein selbstverstindlicher Bestandteil des alltiglichen Lebens



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

auf. So nimmt dies auch Feride in ihrer Familie riickblickend entsprechend
wahr. Zu Hause wurde zwar gebetet, aber nie dariiber gesprochen. Erst der
Korankursbesuch erméglichte eine »mehr oder weniger« (?!) Auseinanderset-
zung mit der Religion. Im Nachhinein betrachtet sie das »Vorleben« der Eltern
als eine Form der »religiose[n] Erziehung« in ihrer Ursprungsfamilie:

»Das religiose Vorleben war wohl da, aber es wurde nie thematisiert, also nur das ein-
fache Vorleben war da, als religiose Erziehung praktisch.« (Feride, Z.: 22)

Heute fasst Feride die Religion als ein »Medium« auf, das es ihr ermégliche,
ihre Kinder religios zu erziehen, um ihnen einen »besseren Charakter« an-
erziehen zu konnen. Dabei spielt fiir sie die religiose Erziehung eine sehr be-
deutsame Rolle:

»Ich finde sie sehr bedeutsam! Ich finde sie sehr bedeutsam, weil, ich finde (Uber-
legt) durch die Religion als, wie sagt man jetzt, Medium, bin ich in der Lage, meine
Kinder noch besser zu erziehen, ihnen einen besseren Charakter einzufléfen, als wenn
ich ohne religiose Medien arbeiten wiirde, wiirde ich sagen ohne das Medium Religion
arbeiten wiirde.« (Feride, Z.: 24)

Zur Erlduterung dieser Sichtweise weist Feride auch auf die wesentlichen In-
halte der Religion hin, die wegweisend fiir ihre Erziehung seien. Doch vorher
bezieht sie sich, auf dhnliche Weise wie Belkis, auf die Vermittlung von Wert-
haltungen, die sie zunichst allgemein formuliert an ihren Sohn herantrigt:

»[...] Ich wiirde sagen mit den Inhalten, mit den Weisheiten, indem ich eine gewisse Sa-
che mache odervon meinem Sohn, der jetzt achteinhalb ist, wenn ich ihm sage »Komm,
lass uns das lieber so und so entscheiden, weil das istja dann irgendwie gerechter oder
das ist dann halt ..., das kann ich so natiirlich erkldren und der versteht das auch mit
seinen achteinhalb Jahren. Wenn ich zudem auch noch, als Ergénzung noch die Begriin-
dung gebe, so wiirde es, auch von unserer Religion her betrachtet, besser ankommen,
weil damals hat ja unser Prophet das so und so gemacht oder Allahu teala [arab. fiir
Allah der Erhabene, Anm. d. Verf.] wiirde sicher wissen, was in unseren Herzen vorgeht,
wenn wir das anders formulieren oder anders machen wiirden, wiirde er es, andere wiir-
den das nicht wissen, aberihm wiirde das ja sicher auffallen oder halt als Wissen da ...«
(Feride, Z.: 26)

In dieser Interviewpassage werden somit mehrere Aspekte angesprochen. Fe-
ride deutet hier darauf hin, warum eine Werthaltung handlungsweisend fiir
sie selbst und ihr Kind sein sollte, und trigt dies zunichst unabhingig von
einem religiésen Deutungsmuster vor. Die religiosen Begriindungen und
Deutungsmuster werden von ihr als »Erginzung« betrachtet. Hier kristalli-

193


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

194

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

siert sich der typische Charakter der ethisch orientierten Eltern heraus, d.h., es
wird zwischen allgemeinen und religiésen Erziehungsprinzipien differenzie-
rend argumentiert. Das, was als »Erginzung«, d.h. »Wissen« (die Hauptquel-
len des Islams: das Vorbildsein des Propheten/ein Gottesbewusstsein) an das
Kind weitervermittelt wird, dient nicht als primirer Ausgangspunkt, sondern
wird vielmehr als eine Ergidnzung verstanden.

Zudem unterstreicht Feride, dass Gott bzw. Allahu teala allwissend wie er
ist, weify, was im Herzen vorgeht und hierin seiner Beobachterrolle als eine
Gewissensinstanz ausgelegt wird. So kénne sich das Kind selbst »lieber so und
so entscheiden, weil ...« (vgl. Feride oben).

Schlieflich erldutert Feride noch, mit welchen Mitteln sie arbeitet, d.h.,
welche Art und Weise sie auswihlt, um ihr Kind von ihrer Grundhaltung (hier:
Gerechtigkeit) zu iiberzeugen. Doch darauf wird im Folgenden noch detaillier-
ter eingegangen.

So erscheint es nicht verwunderlich, dass Feride die »Entwicklung eines
besseren Charakters« (Feride, Z.: 28) zum eigentlichen Ziel ihrer religiésen
Erziehung erklirt und sich wiinscht, dass sich ihre Kinder zu »guten« Men-
schen entwickeln. Hierbei ist der Islam das »Medium«, welche »gebraucht«
werde, um die Kinder zu erziehen:

»Ja, ich finde auf jeden Fall, also mein Erziehungsziel ist, meine Kinder zu guten Men-
schen zu erziehen, und damit ich sie zu guten Menschen erziehen kann, brauche ich den
Islam.« (Feride, Z.: 34)

Da ja schon in anderen Interviews deutlich wurde, dass sich hinter dem Attri-
but »gut« unterschiedliche Auffassungen verbergen, wurde auch Feride hierzu
befragt und nahm dazu folgendermaflen Stellung:

»Gute Menschen heiit: gutes Herz, gutes Verhalten, gutes Leben, gutes Vorleben des
Islam! Das heifit der ... wie soll ich sagen, der ahlak-Vorschriften [tirk. fiir Moral, Sitte,
Verhalten, Anm. d. Verf.] [...]. Der Tugenden, einfach das Internalisieren der verschie-
denen islamischen Werte, sei es, wie gesagt, Ehrlichkeit, sei es Wahrhaftigkeit, sei es
Treue in jeglicher Hinsicht, ob das jetzt Achtung gegeniiber den anderen, ob das jetzt
das Ziel ist oder die Umwelt oder der Mensch an sich oder seine Familienangehdorigen
oder seine Kinder oder seine Mitschiiler oder was auch immer in die Richtung, das kann
ich natiirlich noch weiter ausfiihren in 50.000 andere [...]. Also zu guten, prosozialen,
empathiefahigen, demokratischen, mitfiihlenden und helfenden, guten Menschen halt,
das alles, was einen guten Menschen ausmacht. N&chstenliebe, wobei die Nachsten-
liebe, also ich sag, wenn mein Sohn zum Beispiel meckert in der Schule und sagt: »Ja,
derund der hat das und das gesagt, der mag mich gar nicht!¢, dann sage ich dazu: »Also
lieben muss dich nicht jeder, aber eine gewisse Achtung und einen gewissen Respekt,
weil du ein Geschdpf bist, weil du ein Mensch bist, das sollte er dir entgegenbringen.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Genauso wie du es auch manchmal bei einem Menschen, den du nicht unbedingt magst,
auch entgegenbringen musst. Also Liebe ist kein Muss, aber eine gewisse Achtung auf
jeden Falll« (Feride, Z.: 36-42)

Hier zdhlt Feride alle moglichen Werthaltungen auf, die fiir sie von Bedeu-
tung sind. Sie verkniipft hierbei universale mit religiés fundierten (»ahlak-Vor-
schriften«, »verschiedene islamische Werte«) Werthaltungen und Tugenden.
Auch wird dabei der soziale Charakter (»prosozial«, »empathiefihig«, »mit-
fuhlend« und »helfend«) dieser Werthaltungen unterstrichen. Der Mensch
oder die Kinder sollten diese nicht nur innerhalb der Familie gegentiber Fami-
lienangehdrigen zeigen, sondern genauso gegeniiber den Mitschiilern und in
jeglicher Weise tiberhaupt in alle »Richtungen« ausleben. Daneben bezieht sie
sich auch auf den Wert der Demokratie, der auch eine politische Komponen-
te beinhaltet. Mit einer gewissen Einschrinkung erwihnt Feride schlieflich
noch den Wert der »Nichstenliebe«, die vom Wortgebrauch der christlichen
Religion zugeordnet wird.

Feride benennt somit Werthaltungen, die sowohl universalen als auch reli-
giosen Charakter besitzen. Dabei sollen diese durch ihre Kinder nicht nur auf
der individuellen Ebene internalisiert werden, sondern auch auf der kollekti-
ven (Schule, Gesellschaft) Ebene den anderen vorgelebt werden.

Ahnlich argumentieren auch die Viter Birol und Adem, die in der religié-
sen Erziehung die Moglichkeit sehen, die Kinder zu sozialen und ethisch ver-
antwortlichen Menschen zu erziehen. Im Vergleich zu den drei beschriebenen
Mittern (Belkis, Melek, Feride) heben Birol und Adem stirker die sozialen
Eigenschaften und Tugenden hervor, die durch eine religiése Erziehung gef6r-
dert werden sollen. Da sich diese Eigenschaften auch unter »ethische Grund-
sitze« einordnen lassen, erschien es hier als passend, diese unter demselben
Typus zusammenzufassen.

Gerade die Vereinbarkeit von modernen Erziehungszielen bzw. -werten
mit religiésen Erziehungszielen ist fiir Birol ein wesentliches Kriterium sei-
nes Erziehungsverstindnisses. Hier kann durchaus insbesondere eine Paral-
lele zu Feride gezogen werden, da bei ihnen die Betonung im Vergleich zu
(allen anderen Eltern und) den Eltern dieses Typs (Melek, Adem, Belkis) auf

17 | Aber auch in etwas abgeschwéachter Form zu Belkis. Der Unterschied zwischen
Belkis und Feride besteht darin, dass Belkis dem Glauben eine ahnliche Bedeutung wie
den ethischen Aspekten der religiosen Erziehung zuerkennt. Ihr Ziel ist zwar der Bezug
zu universalen und religiosen Werten, doch sie benutzt ihren Glauben als »wesentliche
Grundlage« fur die Ableitung von Werthaltungen. Diese Abstufungen immer verglei-
chend darzustellen, ist kein einfaches Unterfangen, sodass dies an manchen Stellen
moglicherweise nicht angemessen beriicksichtigt werden konnte (vgl. hierzu auch die
Methode der Typenbildung 1. 2.3). Nicht zu vergessen ist, dass jeder Elternteil in seiner

195


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

die Entwicklung eines »aufgeklirt-modernen« Menschens liegt. Dieser solle
sich sowohl zu universalen und menschlichen als auch zu religiés-ethischen
Grundsitzen bekennen und verpflichten, wobei die Religion keinen Hauptbe-
zugspunkt darstellt. Auch bei Birol findet sich die charakteristische Differen-
zierung von allgemeiner Erziehung und religiéser Erziehung wieder. Dabei
sticht gerade insbesondere bei Birol die Entfaltung eines religios miindigen
Kindes bzw. Menschen hervor, dem ein hohes Mafl an Entscheidungsfreiheit
hinsichtlich des Auslebens der Religion gewihrt werden solle.

Birol wuchs in einer Familie auf, in der die Religion nur eine »sekundire
Rolle« spielte (vgl. Birol, Z.: 24). Die Religion wurde eher in einer kulturell-tra-
ditionellen Form aufgefasst und stand nicht »im Vordergrund«:

»Ja. Also es stand nicht so derartim Vordergrund, dass, also meine Eltern zumindest, es
ist nicht so, dass sie jetzt so praktizierende Muslime sind, sondern ja eher wahrschein-
lich so eher der kulturelle Background.« (Birol, Z.: 26)

Den Zugang zur Religion fand Birol schlieflich mithilfe seines Umfeldes und
durch den Freundeskreis, mit dem er »freiwillig« eine Koranschule besuchte.
Die Eltern hitten nicht gerade begeistert reagiert, da sie befiirchteten, dass
der Schulerfolg durch den Koranschulbesuch nachlasse. Er sollte sich damals
mehr um die Hausaufgaben kiimmern. Dennoch konnte sich Birol durchset-
zen und nahm etwa bis kurz vor dem Abitur am Korankurs an einer Koran-
schule teil:

»Also ich habe durch meinen Freundeskreis im Umfeld den Zugang eigentlich eher ge-
funden zur Religion. Ich war beispielsweise freiwillig in der Koranschule. [...] Ja. Von mir
aus! Meine Eltern waren sogar nicht so begeistert, weil meine Schulnoten nicht so gut
waren, ich sollte lieber meine Hausaufgaben machen, anstatt in die Koranschule zu ge-
hen, aberich habe mich da so ein bisschen durchgesetzt, ja, so hat sich das entwickelt.
Irgendwann so ja, vielleicht mit sechzehn, siebzehn vielleicht ist das auch noch mal
wieder ein bisschen abgeebbt bei mir, da stand dann wieder die Schule im Vordergrund,
gerade da als Abitur und so anstand, da habe ich mich dann doch ein bisschen mehr auf
die Schule konzentrieren miissen, und spater hat sich das eigentlich auch nicht mehr
so gedndert. Also heute wiirde ich mich auch nicht unbedingt als jemanden bezeichnen,
der seine Religion so praktiziert, wie er es eigentlich tun sollte, das Fasten und so, das
macht man, aber das Beten, das konnte ich mir noch ein bisschen ...« (Birol, Z.: 30ff.)

Einzigartigkeitvon den anderen immer unterschieden werden muss, auch wenn gemein-
same Merkmale benannt werden.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Deutlich wird hier, dass die Eltern nicht viel Wert auf die religiése Erziehung
von Birol gelegt haben. Auch fillt die Ahnlichkeit zu Melek auf, fiir die der
Schulerfolg eine erhebliche Rolle spielt. Birol deutet den Koranschulbesuch
riickblickend zum einen als eine Folge des Einflusses seiner Peergroup, mit
der man »Spaf3« hat und seine »Freizeit« verbringt, und zum anderen als Trotz-
reaktion auf die Eltern, weil diese einen Koranschulbesuch ablehnten. Zudem
schien der Einfluss des Opas, der ein seine Religion praktizierender Mensch
war, bei Birol einen bleibenden Eindruck hinterlassen zu haben, sodass er sich
trotz der Gegenreaktion der Eltern fiir seine Religion interessierte:

»Also zum einen ist es natirlich: Ja, man ist halt noch klein, jung und die Freunde sind
natiirlich ein wichtiger Aspekt, dass man da gemeinsam hingeht, dort auch Spaf hat,
das waren so wahrscheinlich ein bisschen von mir die Trotzreaktionen, weil meine Eltern
das vielleicht nicht unbedingt gern gesehen haben oder vielleicht hat es mir auch mehr
Spafl gemacht, als Hausaufgaben zu machen, und die Freizeit, die musste ja irgendwie
gestaltet werden und; das kdnnte ein Grund sein, ein Grund kénnte aber auch sein, dass
ich von meinem Opa, der so religiés war und auch praktiziert hat, sehr viel mitbekom-
men hatte, schon vom Kleinkindalter an und da ist wahrscheinlich auch was héngen ge-
blieben, und dann hat mich das natiirlich auch interessiert und so ist das jetzt eigentlich
(unv.), wollte wahrscheinlich ein bisschen besser kennenlernen, das Ganze. Und ja, das
kénnte es sein.« (Birol, Z.: 36ff.)

In der Koranschule lernte Birol das Koranlesen, Beten sowie Werte und hatte
zudem dort viel Spaf (vgl. Birol, Z.:188-192). Besonders die Atmosphire in der
Gemeinschaft und der hoca (tiirk. fiir Lehrer, auch: Imam), der einen locke-
ren Umgang zu seinen Schiilern pflegte (vgl. ebd., Z.: 198), motivierten Birol,
regelmifig hinzugehen. Die Inhalte, die sie dort vermittelt bekamen und die
Freizeitmdglichkeiten, die im Anschluss an die religiése Unterweisung gege-
ben waren, machten die Koranschule fiir ihn attraktiv:

»... beten natirlich, ja, dass man dort auch das Beten gelernt hat. Ja, also man bekommt
dann natiirlich auch immerwieder der hoca, der erzahlt einem irgendetwas, das sind An-
ekdoten, das sind aus der Geschichte oder ganz aktuelle Sachen. Man lernt da natiirlich
sehrviel! Also man lernt da vor allem auch die, ja so die universellen Werte halt auch,
ne? Ich sage Dir, also ich war eigentlich noch relativ jung, als ich da war, da ist man noch
nicht so weit, dass man dann in die Tiefe wahrscheinlich geht. Ja, das war an sich so
[...]. Ja, wir haben da zum Beispiel Sport gemacht und also wir hatten da eine Halle und
da konnten wir turnen, ringen, miteinander spielen, solche Sachen auch [...]. Ne, also
er hat uns gezeigt, wie wir ... also wenn wir Hausaufgaben bekommen haben, wir sollten
halt Elifbe [tiirk. fir das arabische Alphabet, Anm. d. Verf.] lernen und ich war ein guter
Schiiller damals, habe das gerne gelesen, habe das gerne gemacht, ja, und wenn wir die
Hausaufgaben quasi gemacht haben, dann haben wir Lob bekommen und dann durften

197


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

wir uns eben austoben [...]. Also ich habe es, ich habe es positivin Erinnerung! Also ich
habe, also ich erinnere mich gerne an die Zeit zuriick!« (Birol, Z.: 194-206)

Heute nimmt die religiése Erziehung fiir Birol einen »wichtigen« Stellenwert
ein. Es ist fir ihn von Bedeutung, dass er Grundprinzipien und Grundwerte
der Religion »mitnimmt«, aber es muss nicht alles »akribisch« genau religios
begriindet werden. Fiir Birol stellt die Religion, wie schon anfangs aufgezeigt,
somit nicht den Hauptbezugspunkt in seinem Leben dar. Es hingt fiir ihn zu-
dem von der Situation ab, ob er eine religiése Begriindung fiir sein Verhalten
heranzieht oder ob er sich verschiedenen Werthaltungen aus »humanitiren«
Griinden heraus verpflichtet:

»[...] Also es ist schon wichtig. Also ich achte schon darauf, dass man Grundprinzipien,
Grundwerte der Religion mitnimmt, dass man auf gewisse Sachen achtet. Ich bin aber
nicht jemand, der jetzt akribisch darauf achtet, dass man wirklich, ja, dass das, alles
religiés zu begriinden. Ja, also in jedem Handeln oder in jedem Tun oder jedem Unter-
lassen, dass das dann unbedingt religios begriindet wird. Ich leite sehr viel daraus ab
...« (Birol, Z.: 46)

Als Beispiel fiir dieses »Handeln, Tun oder jedem Unterlassen« fiihrt er die
Pflicht eines Muslims auf, seinen Besitz mit anderen Menschen zu teilen. Da-
bei sind fiir ihn sowohl religiése Deutungsmuster als auch universal-ethische
Begriindungen, die aus humanitiren Griinden auf das vorbildhafte soziale
Verhalten abzielen, von gleichrangiger Bedeutung:

»[...] Also, wenn man das Teilen zum Beispiel betrachtet: Ja? Wenn mein Kind vor der
Entscheidung steht: Soll ich jetzt etwas teilen oder nicht? Ja, dann sollen wir das natiir-
lich auch aus religiéser Sicht, aus religiosen Aspekten tun, man kann das aber natiirlich
auch anders begriinden und es ist bei mir nicht so: Ich mach das auch nicht bewusst,
aber es ist dann nicht, dass ich das erkldre, wenn man teilen sollte, dass das gut ist,
dann berufe ich mich da nicht unbedingt immer auf religiose Werte, sondern versuche
das auch mal anders zu erkldren. Anders im Sinne von, ja, dass es eben Menschen gibt,
die vielleicht einfach nicht so viel haben. [...] Also aus einem humanitaren Gedanken
heraus, vielleicht. Auch da fliefit natiirlich bei mir das Religiose auch immer mit ein, nur,
das Erkléren, bzw. das Vermitteln dieser Werte das geschieht nicht nur mit religiésen
Griinden also ...« (Birol, Z.: 48-52)

Die Erklirung und Vermittlung von Werthaltungen, hier das »Teilen« mit an-
deren bediirftigen Menschen, geschieht demnach auf mehreren Bedeutungs-
ebenen. Dabei sollten dem Kind die nétigen Kenntnisse bzw. Grundprinzipien
vermittelt werden, damit es sich selbststindig weiterentwickeln kénne. Birol
betont die Freiwilligkeit, die er selbst in seiner Jugendzeit erlebt habe. Des Wei-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

teren ist er sich auch der Tatsache bewusst, dass er im Grunde nur ein Min-
destmaf an religioser Erziehung an seine Kinder tradieren méchte:

»Also ich, was ich erwarte, ich erwarte zumindest so viel, dass man dem Kind so viel
mitgeben sollte, dass es sich selbst, darauf aufbauend, weiterentwickeln kann. Also
das heifdt: Interesse wecken, ja! Die Grundprinzipien zumindest so vermitteln, dass das
Kind dann eben sich selbst fortentwickeln kann, ja! Wenn es dann eben Interesse zeigt,
wenn es wiinscht, das ist so das, was ich denke, das man vermitteln sollte. Das ist so
der Anspruch, dasist meines Erachtens aber auch, da bin ich mirauch driiberim Klaren,
nicht unbedingt sehr viel, weil das, was ich jetzt sage, ist das Minimum, ja? Aber ich
wiirde also? Also mit meinem Sohn zum Beispiel kann ich mir schon vorstellen, dass
wenn er mal &lter ist, dass ich ihm dann auch mal die Moschee von innen zeige, dass
man zusammen mal beten geht, dass er das einfach mal miterlebt, mitbekommt, ja?
Und dass er dann hoffentlich irgendwann von sich aus eben eine Moschee aufsucht.«
(Birol, Z.: 54)

An dieser Stelle zielt Birol ferner auf eine Religionsmiindigkeit ab, die dem
Kind ein hohes Maf} an Entscheidungsfreiheit einrdumt. Dabei solle im Kind
auch das Interesse bei der Vermittlung von Grundprinzipien geweckt werden,
indem religitse Orte aufgesucht und die religiose Praxis, wie bspw. das Beten,
verrichtet wiirden.

Gerade die ethisch-sozialen Aspekte der Religion spielen bei der Vermitt-
lung als »Grundprinzipien« fiir Birol eine wichtige Rolle:

»[...] also besonders wichtig sind mir diese eher so grundsatzlichen Sachen, also es
geht mir bei der Religion; also wie gesagt, ich bin jetzt nicht der, der nach auen religi6s
auftritt, weder in meinem Erscheinen noch in meinen Handlungen. Aber ich achte zum
Beispiel sehr darauf, dass ich niemandem Unrecht tue, dass ich niemanden krénke,
dass ich, ja, man sagt ja einfach, ein guter Mensch zu sein. Und das versuche ich dann
schon zu machen, das ist ja, das ist meine Religion, jetzt so [...]. Genau! Dass ich helfe,
wo ich kann, dass ich etwas Gutes tue.« (Birol, Z.: 83ff.)

Hier sind Werthaltungen, wie Gerechtigkeit, sozial verantwortliches Verhal-
ten, das Krinkungen des anderen ausschliefdt, Hilfsbereitschaft und der Voll-
zug guter Taten (»Gutes« tun), benannt. Kurzum, Birol versucht selbst ein
»guter Mensch« zu sein, was er auch seinen Kindern nahelegt. Das Ziel einer
religiosen Erziehung liegt fiir ihn somit darin, dass seine Kinder zu »guten/
gesegneten« Menschen heranwachsen:

199


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

200

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»[...] ich wiirde sehrviel Wert darauf legen, dass meine Kinder zu, man sagt ja zu guten/
gesegneten Menschen® [tiirk. hayirli bir insan = dt. auch gutgeraten/karitativ, Anm. d.
Verf.] [...]. Ein guter Mensch, ein Mensch, der auch seiner Umgebung, seinen Nachsten,
seinen Mitmenschen, seinen [...] ja, einfach dienlich ist, natirlich auch, das steckt da
mit drin. Aber ein Mensch, dass dieser einfach, von dem etwas Gutes ausgegangen ist,
also, dass er eine positive Ausstrahlung hat, dass er auch Positives tut, auch Gutes tut,
und das auch gerne tut und nicht als etwas tut, was man irgendwann in der Hoffnung
macht, dass man es vielleicht, in welcher Form auch, wieder zuriickbekommt, also ein-
fach selbstlos auch mal was zu tun.« (Birol, Z.: 119-125)

Mit einem »guten« Menschen verbindet Birol auch einen »karitativ« veran-
lagten Menschen, der seinen Mitmenschen dient, ohne eine Gegenleistung
zu erwarten. Hier werden altruistische humanitire Grundprinzipien bzw.
Werthaltungen aufgegriffen, worin besonders der soziale Charakter dieser
Eigenschaften hervortritt. Seine Umgebung, seine Nichsten und seine Mit-
menschen erfahren von einem guten Menschen ausschlieflich Positives (vgl.
oben), weil er dies um der Sache Willen tut und sich dabei keinen Vorteil er-
hofft. Der Ursprung dieser Werthaltungen, ist wie bereits ausgefiihrt, sowohl
religioser Natur als auch auf universal-ethische Grundeinstellungen zuriick-
zuftihren.

Der letzte Elternteil dieses Typs ist Adem, ein Vater, der, dhnlich wie Me-
lek und Belkis, sowohl ethischen Grundsitzen in der religiésen Erziehung als
auch dem Glauben eine gleichwertige Bedeutung schenkt. Bei Adem liegt in
allen in dieser Untersuchung genannten Bereichen eine starke Betonung auf
Dialog, Vielfalt, Respekt und Toleranz. Die sozial-ethische Verantwortung, die
man seinen Mitmenschen entgegenbringt, gleich welcher Religion sie angehd-
ren oder welche Ideologie sie vertreten, hat fiir ihn eine zentrale Bedeutung.
Hier spiegelt sich der universaleethische Aspekt einer Erziehung bzw. einer
religiésen Erziehung wider, genauso wie bei allen Eltern dieses Typs auch. Nur
driickt sie sich bei Adem mehr in seinem Handeln als in einer von ihm be-
schriebenen »Konzeption« aus.

Adem entstammt einem Elternhaus, in dem er mit Religion nur wenig zu
tun hatte. Trotz der Tatsache, dass er mit seiner Mutter sehr viele Gespriche
tiber die Religion gefiihrt hat, beschreibt er seine Familie als »sdkular«, in der
auch die religiose Erziehung keinen Platz hatte:

»Sehrwenig, sehr wenig, [...] von meiner Mutter aus, waren sehr viele Gesprache zu fiih-
ren, aber vaterlicherseits hat er sich immer ferngehalten von dieser, von diesen Sachen,

18 | Diese Redewendung wird im tiirkischen Sprachgebrauch besonders haufig im er-
zieherischen Bereich verwendet.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Il. Empirische Untersuchung 201

von der Religion. [...] unsere Familie war sehr modern, sehr laique, s&kular, ja.« (Adem,
Z.:12-16)

Die Religion stellt heute fiir Adem den Lebensmittelpunkt dar, wonach er sein
Leben gestalten mochte. Die religiose Erziehung nimmt inzwischen demzufol-
ge einen sehr wichtigen Stellenwert ein:

»Die religiose Erziehung heute, in meiner Familie, ist mir sehr wichtig, weil das Leben,
der Mittelpunkt in unserem Leben, die Gestaltung des Lebens ist die Religion.« (Adem,
Z..18)

Durch die religiose Erziehung solle insbesondere der Respekt gegentiber den
anderen gestirkt werden. Dazu sei es erforderlich, von klein auf zu verstehen,
was »iiberhaupt Religion ist«. Fiir Adem driickt sich darin nicht ausschlieRlich
die rituelle Befolgung des Gebets aus, wie dies in den Medien dargestellt wird.
Religion bedeutet fiir ihn vielmehr zweierlei, d.h., zum einen werde durch die
Religion der Glaube an den Einen Gott angestrebt (arab. tauhid), zum anderen
miisse ein Mensch dariiber Rechenschaft ablegen, welche Umgangsform er zu
seinem Nachbarn oder Nichsten pflege. Er zielt hier zunichst auf die wesent-
lichste Glaubensgrundlage im Islam ab, die einen absoluten Monotheismus
anstrebt. Dann verweist er auf die Rechenschaftspflicht eines Muslims bzgl.
seiner Verhaltensweisen gegeniiber anderen Menschen, jedweder Religion
oder Weltanschauung. Das Miteinanderauskommen mit muslimischen und
nichtmuslimischen Nachbarn steht fiir ihn neben dem Glauben zu dem Einen
Gott an oberster Stelle (»sehr sehr wichtig, sehr sehr grofd geschrieben«). Eben-
dies will er auch seiner Familie nahelegen:

»Zuerst Respekt gegeniiber anderen, das muss man so verstehen, man muss erst mal
dazu beitragen, dass die Kinder im kleinen Alter es verstehen, was iiberhaupt Religion
ist. Religion ist nicht nur das Beten, wie wir das von den Medien kennen, sondern Reli-
gion ist natirlich als erstens das Anbeten von dem einzigen Gott fiir uns Moslems und
als zweites, wo wir auch als zweiten Punkt zur Rechenschaft gezogen werden: Das gute
Miteinanderauskommen mit dem Nachbarn und bei dem Nachbarn ist es so, dass es
nicht der muslimische Nachbar ist, sondern der Nachbar kann sein Christ, Jude, Atheist,
das spielt iiberhaupt keine Rolle, eben diese Nachbarschaft ist sehr sehr wichtig, sehr
sehr groRgeschrieben und das muss man denen, der Familie, den Kindern beibringen.«
(Adem, Z.: 20)

Zu erwihnen ist hier noch der Aspekt des Dialogs oder der Vielfalt, wenn er
Bezug zu Menschen anderer Religionen nimmt: »Christ, Jude, Atheist, das
spielt tiberhaupt keine Rolle« (vgl. oben).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

202

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

An einer anderen Stelle nimmt er nochmals auf den sozialen Aspekt seiner
ethischen Grundhaltung Bezug, wobei er dies selbstverstindlich wieder im
Zusammenhang mit dem Glauben und der daraus resultierenden Gottesfurcht
sieht:

»Der gefahrlichste Mensch fir mich, ist derjenige, der nicht gottesfirchtig ist. Wenn ein
Mensch gottesfiirchtig ist, mit einem gesunden Menschenverstand, dann wiirde er auch
sofort reagieren, wenn er merkt, dass er fiir andere Menschen oder auch fiir Tiere auch
etwas nicht Korrektes macht. Und das héltihn eben davon ab, sich immer positiv zu ver-
halten oder Acht zu geben, was er macht, was er tut, ob er andere Menschen verletzt.«
(Adem, Z.: 24)

Gottesfurcht bedeutet fiir Adem, seinen gesunden Menschenverstand darauf
zu konzentrieren, kein Unrecht gegeniiber Menschen und Tieren zu begehen.
Esistauch die Gottesfurcht, die gemif seiner Vorstellung, den Menschen dazu
bringt, seine Verhaltensweisen zu kontrollieren und darauf »Acht zu geben«
sich »positiv zu verhalten«, indem er beispielsweise keine anderen Menschen
verletzt. Demnach ist fiir Adem auch die Gottesfurcht ein wesentliches Ziel in
der religiésen Erziehung. Zusammenfassend bringt er seine Vorstellung, was
religiése Erziehung bewirken soll, folgendermaflen zum Ausdruck:

»Wie ich schon gesagt habe, ich sehe meine Religion, also ich sehe meine Religion so,
wenn wir, wenn die Moslems sterben, werden die Moslems als Erstes iiber ihre Pflicht-
gebete zur Rechenschaft gezogen von Allahu teala [arab. fiir Allah der Erhabene, Anm.
d. Verf.], [...], der alles erschaffen hat, als Zweites ist es so, dass die Glaubigen zur
Rechenschaft gezogen werden liber das Miteinanderleben vom Nachbarn, so: Und das
das soll die religiose Erziehung bewirken, dass die Kinder gottesfirchtig sind und somit
nicht nur ihre Nachbarn, auch wenn diese andersglaubig sind, die Betonung liegt auf
Nachbarn und nicht auf muslimischen Nachbarn, also das kann ein Sozialist sein, es
kann ein Atheist sein, Jude sein, Buddhist sein; also immer korrekt sehr gut mit denen
umgehen, mit der Natur sehr bewusst umgehen, auch mit der Tierwelt sehr bewusst um-
gehen; das soll die religiose Erziehung als Ziel bewirken.« (Adem, Z.: 254)

4. Die ReLIGIOSE ERZIEHUNG IN DEN FAMILIEN

In diesem Kapitel werden zu den oben aufgefiithrten Erziehungsvorstellungen
bzw. zu den jeweiligen religiésen Erziehungstypen einige weitere Aspekte der
religiésen Erziehung in den Familien vorgestellt. Mit den Erziehungsvorstel-
lungen stehen auch die Erziehungsmethoden und Erziehungsstile, die die Inten-
sitit der elterlichen Einflussnahme verdeutlichen, in einem engen Zusammen-
hang.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Die Religiositit als Erziehungsziel ist auch ein zentraler Kernaspekt die-
ser Untersuchung, sodass die erfahrenen (»affektiv«), gelebten (»handlungs-
orientiert«) bzw. auf die kognitive Ebene bezogenen (»kognitiv«) Dimensionen
dieser Religiositit innerhalb der Familie hier veranschaulicht werden sollen.
Ausgehend von den Glock’schen Dimensionen (vgl. Kap. II. 3.1.4.) der Religio-
sitat, wird hier beschrieben, welche Schwerpunkte die jeweiligen religiosen
Erziehungstypen in ihre Religiositit legen bzw. welche Ausprigungen hierbei
festzustellen sind. Wichtig ist es, vorab zu kliren, ob die Dimension des Glau-
bens sozusagen als die theoretische Grundlage bzw. das normative Bezugssys-
tem fiir elterlich religivse Grundeinstellungen gesehen werden kann. Wie dies
schon bei der Typenbildung auch an vielen Stellen ansatzweise verdeutlicht
wurde, spiegeln sich in den Vorstellungen tiber den Glauben die Ideen und die
Gedanken zur religiésen Erziehung wider und finden darin ihre Entsprechun-
gen. Die Konsequenzen, die daraus abgeleitet werden, beinhalten sowohl erzie-
herische Prinzipien, die sich auf die emotionale Ebene, d.h. auf die Dimension
der Erfahrungen als auch auf handlungsleitende Prinzipien (hier auch auf die
rituelle Dimension) beziehen. Um Wiederholungen zu vermeiden, sollen diese
synoptisch dargestellt werden, sodass diese nicht in aller Ausfiithrlichkeit hier
beschrieben wurden, sondern lediglich die wesentlichen Merkmale aufgefiihrt
sind.

Hinsichtlich des religiosen Wissens ging es darum, zum einen zu beant-
worten, welches a) religiése Wissen sich die Kinder aneignen sollen, und zum
anderen, welche b) religiésen Fragen die Kinder haben. Der letztere Aspekt
sollte Aufschluss dariiber geben, »was« die Kinder wissen wollen und welchem
Aspekt der Religion sie aus ihrer kindlichen Perspektive besonders viel Bedeu-
tung beimessen. Auch hier finden sich Aquivalenzen zu den von den Eltern
dargelegten Erziehungsvorstellungen.

Die Erlduterungen zu den Aussagen tiber das Eltern-Kind-Verhiltnis (»Er-
ziehungsstile«) und die von den Eltern angewandten Erziehungsmethoden sind
aus dem analytischen Bezugsrahmen (vgl. Kap. II. 3.1.3b) zu entnehmen. Ver-
zichtet wurde hier auf eine eindeutige Bezugnahme auf theoretische Konzep-
tionen, die in der Erziehungsstilforschung vordergriindig sind. Die Art und
Weise, wie die Eltern mit ihren Kindern umgehen bzw. wie diese charakte-
risiert sind, wurde in der vorliegenden Untersuchung induktiv, d.h. auf den
Aussagen der Eltern basierend, ermittelt (vgl. fiir die Vorgehensweise Kap. III.
2.2). Lediglich die Erliuterungen im analytischen Bezugsrahmen dienten als
erste Orientierung fiir die induktive Kategorienbildung. Um die Erziehungs-
stile ndher bestimmen zu konnen, wurde neben der Regelbefolgung zudem die
Konfliktlgsungsstrategie der Eltern beriicksichtigt. Gerade darin unterschei-
den die Eltern vornehmlich zwischen allgemeiner und religiéser Erziehung.
In dieser Untersuchung werden nur die religiés konnotierten Aspekte vorge-
stellt, anhand derer die Erziehungsstile der Eltern dargelegt werden kénnen.

203


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

204

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Hierzu konnten die »Forderung der Selbststindigkeit, die »Ubernahme von
Verantwortung« durch das Kind, »Disziplin«, »Liebe/Geduld«, der Ausschluss
von Zwang, d.h. »kein Zwang« und schlieRlich noch »Respekt vor Alteren«
herausgearbeitet werden.

In den folgenden Ausfithrungen werden zunichst die Religiositit und im
Anschluss die Erziehungsmethoden und die Erziehungsstile aufgegriffen.

4.1 Religiose Erziehung in den Familien der »ldealisten«

4.1.1 Die Religiositat in den Familien der »ldealisten«

Die Vorstellungen tiber den Glauben und was diese fiir die Eltern bedeuten,
beinhalten auf mehrere Dimensionen der Religiositit bezogene Aspekte. Die
Konsequenzen aus ihren Glaubensvorstellungen, die die Eltern dieser Gruppe
tiir ihre Kinder ziehen, geben zugleich ihre erzieherischen Prinzipien wieder.
Der Glaube, als die zentralste Grundlage der religiésen Erziehung tiberhaupt,
verweist fiir die Eltern nicht nur auf die Existenz Gottes als ein Wissensmo-
ment, d.h. auf einen Gott, den Schopfer, dessen Existenz kognitive Zustim-
mung erfihrt, sondern besonders stark auf die emotionale Ebene, d.h. auf die
Erfahrung bezogene Grundfihigkeit, die den Kindern vorgelebt bzw. weiter-
gegeben werden soll. Das Vertrauen, das zu Gott aufgebaut wird, ist dabei we-
sentlich, um eine sichere emotionale Bindung zu Gott herzustellen. Das recht-
leitende Prinzip, das Sinn und Orientierung im Leben bietet, ist fir Eltern
dieses Typs, wie bereits ausgefiihrt, zentral:

»[...], ich denke, wichtig ist auch, dass es auch einen emotionalen Moment gibt, also
ein Vertrauen darauf, dass dieses Buch letztendlich auch von Gott kommt, dass die
Aussagen darin richtig sind und dass sie eine Rechtleitung, eine Wegweisung fiir uns fir
das eigene Leben darstellen kdnnen. Also eine Kombination von beidem, sowohl Wissen
als auch ein Vertrauen darauf. Eine emotionale Bindung dahingehend, sind fiir mich die
zwei zentralen Momente des Glaubens.« (Ethem, Z.: 42)

Die Bindung, die zu Gott hergestellt wird, und das daraus resultierende Gott-
vertrauen sollen dabei helfen, das Leben mit der von Gott gegebenen »Wegwei-
sung« (vgl. Ethem oben) in einem ausgewogenen Verhiltnis zwischen »Hoffen
und Bangen« gut »zu meistern« (vgl. Nermin, Z.: 8y). Es soll die Fihigkeit bei
den Kindern aufgebaut werden, Orientierung und Sinn im Leben zu finden,
was sich durchaus nicht nur auf das Leben selbst bezieht. Der Glaube an den
Schopfer bedingt und bedeutet fiir die Eltern auch, den Weg zur Selbsterkennt-
nis zu gehen. Des Weiteren soll die »Suche« nach Allah/Gott, die bei den Kin-
dern angeregt werde, neben der angestrebten Selbsterkenntnis dazu fiihren
(auf der spirituellen Ebene), Zufriedenheit, Gliick und Vollkommenheit zu er-
langen (vgl. Lale, Z.: 81-85, Dilek, Z.: 45f. und Nermin Z.: 72-83). Dabei wird



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

hier auch auf die Entwicklung einer Personlichkeit angespielt, die gezielt su-
che, um Antworten auf ihre Fragen im Leben zu finden (vgl. Lale, Z.: 85 und
Dilek, Z.: 43-46, Nermin, Z.: 83). Das Wissen um den Schépfer sei hierfiir ein
wesentliches Fundament, was letzten Endes durch die Auseinandersetzung
mit dem Wort und der Botschaft Gottes/Allahs, d.h. mit dem Koran als einem
»Wegweiser« angestrebt werde. Der Sinn des Lebens kénne sich nur dahinge-
hend erschépfen. Eine deutlich erfahrungsbezogene Sicht vom Glauben zeigt
schlielich noch Nisa auf. Hier wird aber auch auf die praktische Konsequenz
hingewiesen:

»Iman [arab. fiir Glauben, Anm. d. Verf.] bedeutet Hingabe. So mit seinem ganzen Sein
wahrnehmend/fiihlend zu glauben und danach zu leben, bedeutet iman.« (Nisa, Z.: 17)

Die Konsequenzen, die sich aus diesem Glauben ergeben, deuten auf mehrere
Aspekte der Religiositit hin. Zum einen wird auf handlungsleitende Prinzipi-
en, wie bspw. die rituelle Befolgung von Geboten Gottes Bezug genommen,
und zum anderen auf ethisch-moralische Grundhaltungen, die darauf abzie-
len, ein Mensch zu werden, der ein Pflichtbewusstsein vor Gott entwickelt.
Sowie Dilek nehmen sich die anderen Eltern auch in ihrer Vorbildfunktion
wahr, wenn es um ihr Glaubensverstindnis geht:

»An Allah zu glauben. Alle Botschaften, die verkiindet wurden, ins Leben zu rufen, ein
guter Dienerzu werden, giitig zu sein, ja, wie sagt man ein gutes Vorbild sein; ich kann da
vieles hineintun. Zuallererst an Gott glauben und ein guter, aufrichtiger Mensch werden,
das kann ich dazu sagen [...].« (Dilek, Z.: 42)

Die religiose Praxis als Folge des von ihnen intendierten Glaubens nimmt bei
allen Eltern dieses Typs einen hohen Stellenwert ein. Hierbei geht es darum,
seiner Verantwortung so gerecht zu werden, um Rechenschaft tiber das eigene
Tun und Handeln vor Gott/Allah abzulegen:

»Der Einfluss ist natirlich, dass ich dann auch méglichst versuche, die Kinder im dem-
entsprechenden Glauben dann auch aufzuziehen. Also ich gehe davon aus, dass die
Aussagen dieses Glaubens richtig sind, dass die Aussagen auch dahingehend, dass
es einen Schopfer gibt, dass es auch eine Sicht zur Rechenschaft gibt iiber das eigene
Tun Uber das eigene Handeln richtig sind, zentral sind und bei meiner Erziehung lege ich
dann natiirlich auch Wert darauf, dass meine Kinder in diesen Glauben auch eingefiihrt
werden und dann auch die Moglichkeit bekommen, ihr Leben entsprechend auszurich-
ten.« (Ethem, Z.: 44)

Die Vorstellung vom Glauben beinhaltet fiir Nermin eine lebenspraktische
Komponente, wonach das Bestmdgliche getan wird, um letztendlich den Rest

205


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Gott/Allah zu tberlassen. Dies heifdt, man solle ein Gottvertrauen dahinge-
hend entwickeln, um im Leben, so gut es geht, mit Gottvertrauen zurechtzu-
kommen:

»Ja! Ja, so eine praktische Vorstellung, es heifit ja in der Religion: Man muss das tun,
was man in der Hand hat. Alles, was menschenmdglich ist sozusagen, und den Rest
dann Allah tberlassen, ne? Und wenn man das schafft, wenn man das wirklich schafft,
nicht nur machen und sagen:»So, jetzt habe ich gemacht, sondern auch sagen: So, ich
habe es gemacht, jetzt vertraue ich auf dich.c Das ware so dieses tevekkdl [tirk. fir
Gottvertrauen, Anm. d. Verf.], so ist so dieses I-Tiipfelchen, denke ich. Wenn man das
schafft, den Kindern mitzugeben, dann hat man schon viel gewonnen.« (Nermin, Z.: 89)

Als »lebenspraktisches« Beispiel nennt sie den Tod des GrofRvaters, der in ihrer
jungeren Tochter Zweifel aufkommen lief}, mit der sie deshalb noch an ihrem
»Glauben« zu arbeiten habe, um das von ihr verinnerlichte Prinzip der Hoft-
nung (vgl. oben) zu vermitteln. Hier soll der Glaube den Sinn des Unverstind-
lichen erkliren und deuten helfen, um {iber eine erlebte Krise hinwegzukom-
men:

»Ja. Ja, bei derJiingsten ist das ja noch ein bisschen schwierig. Da ist grad mein Schwie-
gervater gestorben und da sagt meine Tochter: »Ja, ich liebe meinen Opa, am meisten
liebe ich Allah.« Aber eines, wenn ich sage: »Allah erfiillt uns die Wiinsche natiirlich, wir
beten dann dafiirc dann sagt sie: »Ja, aber ein, eins hat er mir nicht gut gemacht, ne,
nichts Gutes fiir mich.«»Was ist denn passiert?«»Ja, mein Opa ist ja gestorben.« Nicht,
dass er gestorben ist, sondern, dass er im Krankenhaus gestorben ist, das hat ihr so
sehrleid getan, sodass sie dann sagt, das war fiir sie nicht so [...]. Es hat ihr weh getan,
dass er nicht zu Hause, sondern im Krankenhaus gestorben ist, wir werden noch 6fter
dariiber sprechen, aber da sagt sie: »Ja, das fand ich jetzt nicht so gut.« (Nermin, Z.:
95ff.)

Nisa sieht als Folge ihres Glaubens die besondere Erziehungsverantwortung,
die Gott/Allah ihr auferlegt habe. Dabei nimmt sie ihre Kinder als ihr von Gott/
Allah anvertraute Wesen wahr, fiir die sie vor Gott/Allah eine Verantwortung
trage und iiber die sie Rechenschaft ablegen miisse. Dies veranlasst sie dazu,
umso genauer und bewusster mit ihrer Erziehungsverantwortung umzuge-
hen:

»Natiirlich will der Mensch auf diese Weise damit umgehen, also wie man sein Kind
erzieht. Man will es im Namen Allahs tun. Wenn der Mensch liebt, sagt er, es ist mir
von Allah anvertraut [tiirk. emanet, Anm. d. Verf.]. Man sieht das Anvertraute. Das, was
einem anvertraut wurde, behandelt der Mensch viel genauer. Man sagt sich; ich habe
ja gar kein Anrecht darauf. Weil es einem ja anvertraut wurde, muss ich aufpassen oder



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

man muss sich zuriicknehmen. Auch wenn du vergisst, musst du dich zugleich zuriick-
nehmen, ich muss da aufpassen und ich muss es [die Erziehung des Kindes, Anm. d.
Verf.] im Namen Allahs tun. [Der Glaube, Anm. d. Verf.] gibt einem das, ja.« (Nisa, Z.: 19)

Bezogen auf konkrete religiése Erfahrungen, wurde vonseiten aller Eltern vor-
nehmlich die rituelle Dimension angesprochen. Dieser Bereich weist eine
hohe Kohirenz hinsichtlich der Bedeutung auf, die die Eltern bestimmten Ri-
tualen, wie z.B. den téglichen Gebeten, beimessen.

Fir alle Eltern sind die téglich verrichteten Gebete von hochster Prioritit.
Die Gebete stellen auch den wichtigsten gemeinsamen religiosen Erfahrungs-
bereich dar, den die Eltern zuallererst benennen. Nicht zuletzt ist es, nach dem
Glaubensbekenntnis, die zweite wichtigste Sdule des Islams. In den Familien
wird je nach Alter und Situation darauf geachtet, dieses religiése Gebot in den
Alltag zu integrieren. Fiir Ethem fing es schon im Babystadium an, die Kinder
durch ein aktives Vorlebenan den gemeinsamen Gebeten teilhaben zu lassen:

»Also das fing eigentlich schon im Babystadium an, also, dass wir (iiberlegt), dass ich
oder auch meine Ehefrau mit den Kindern zusammen gebetet haben, ihnen vorgebetet
haben, auch zu einer Zeit, wo sie gar nicht gesprochen haben, also Koranrezitationen
und so weiter; und dann fing auch, je alter sie wurden, dann natiirlich auch die Phase der
Nachahmung an, dass die Kinder, wahrend wir gebetet haben, sich dann dazugesetzt
haben, die Bewegungen nachgemacht haben auch komplett entgegengesetzt (lachen)
alles gemacht haben; also sie waren letztendlich bei der religiosen Praxis, die wiran den
Tag gelegt haben, immer présent, haben diese mitgemacht [...].« (Vgl. Ethem, Z.: 48)

Wichtig erscheint hier allen Eltern, dass die Kinder die Befolgung dieses Ri-
tuals selbststindig (vgl. Ethem, Z.: 54 und Z.: 62; Nermin, Z.: 120ft.), freiwillig
(Lale, Dilek, Nisa) und mit Liebe verrichten. Das gemeinschaftliche Gebet wird
in der Familie von Nermin und Ethem eigenverantwortlich durch die Kinder
selbst verrichtet, was eine sinnlose Nachahmung der Eltern ausschliefft und
die Kinder anregt, Verantwortung zu iitbernehmen:

»[...] wir haben auch sehr friih, ich habe. Wir haben auch sehr friith zum Beispiel dann
auch die Kinder vorbeten lassen, also, sodass sie halt der Imam [arab. fiir Vorbeter,
Anm. d. Verf.], sein durften und auch bei meiner Tochter [...] Letztendlich auch, um den
Kindern das Gefiihl zu geben, dass sie halt nicht nur konsumieren, sondern auch mitge-
stalten [...].« (Ethem, Z.: 56)

Die gegenseitige Motivation der Kinder fiir das Gebet, findet sich auch in Ner-
mins Familie. Es erfiillt sie mit Stolz, zu sehen, wie sich die Kinder dahinge-
hend entwickelt haben:

207


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

208

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Also wie ich zum Beispiel meinen Kindern das Beten beigebracht habe, die beten ja
erst mit, aber bis die mal selber Uiberhaupt das gelernt haben, vollkommen, habe ich
immer neben denen gesessen und habe immer ..., die konnten ja die duas [arab. fiir
Bittgebete, Anm. d. Verf.] und dann habe ich immer gesagt: »So, jetzt musst du das
lesen!<Und dann habe ich zehn Minuten, eine Viertelstunde bei denen gewartet und das
immer vorgesagt; und dann waren die immer sehr stolz und fiir mich war das auch sehr,
sehr positiv, zu sehen, wie die Kinder da reifen, ne, so zum einen [...]. Die Entwicklung,
genau! [...]. Ja, dass die lernen erst mal, wie das Gebet ist, und dieses Gemeinsame und
mittlerweile meine drei Jungs, die beten dann zusammen, einer ist hoca, Vorbeter, der
andere ist dann muezzin [tiirk. fiir jn. der den Gebetsruf verrichtet], und dann beten die
halt zu dritt und so; und die wissen dann halt so, wie das geht und [...]. Ja, das finde ich
sehrschon. Das finde ich sehr positivl« (Nermin, Z.: 114-122)

Zudem bereite das Gebet mit dem Vater den Kindern viel Freude. Das gemein-
same Gebet in der Familie sei somit fiir die Kinder ein schénes Erlebnis:

»[...] Wenn es klappt, betet dann mein Mann und dann beten die unheimlich gern mit
dem Papa. Das ist schon etwas Besonderes. Das ist schdn [...].« (Nermin, Z.: 127)

Beriicksichtigt wird von allen Elternteilen zudem das Alter ihrer Kinder, um
sie nicht zu iiberfordern (Ethem, Z.: 62; Nermin, Z.: 129; Lale, Z.: 145; Dilek,
Z.:122), sodass die dlteren Kinder ein wenig mehr in die Verantwortung ge-
nommen werden als die jiingeren. Hier wird gerade auch auf die Schulsitua-
tion Riicksicht genommen (vgl. Nermin, Lale, Dilek, Nisa). Die freiwillige Ver-
antwortungsiibernahme fiir die tiglichen Gebete ist fiir alle Eltern besonders
wichtig, sodass z.B. Lale den folgenden Umbkehrschluss zieht und »Zwang«
und »Druck« bei der Einhaltung des Gebets ausschlief3t:

»Nein, keine Strenge, bestimmt, bis das Kind, wie soll ich das sagen, in sein Herz [...],
ich brauche das Gebet, nicht das Gebet braucht mich. [...]. Kein Zwang. [...] Kein Druck.«
(Lale, Z.: 149-154)

Hier soll das Kind somit aus innerer Uberzeugung (»mit Herz«) ein Subjekt
werden, um innere Befriedigung zu erfahren, und sich als kein Objekt einer
sinnlosen Nachahmung verstehen, die durch Druck und Zwang erzeugt wur-
de.

Fir Dilek ist das gemeinschaftliche Gebet innerhalb der Familie, das sie
zum Teil auch aufgrund der Schulsituation (Nachmittagsunterricht) und dem
Arbeitsverhidltnis des Mannes (Schichtarbeit) nicht einhalten kénnen, so wich-
tig, dass sie sich diesbeziiglich selbstkritisch duflert. Fiir sie sei dies ein De-
fizit, fur das sie die Verantwortung trage und woran sie auch arbeiten méchte,
»Allah mége mir Kraft geben« (vgl. Dilek, Z.: 122 und Z.: 174). Auch wenn die



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Tochter beten wiirden, fehle ihr hier jedoch die Regelmifligkeit. Gerade weil
sie der Erfullung dieser rituellen Praxis eine orientierungsstiftende Funktion
zuschreibt, mochte sie erreichen, dass die Tochter (zuerst die dltere) regelma-
Rig fiinfmal am Tag beten. Schliefllich wird in der Verrichtung des Gebets
auch eine wesentliche Grundlage gesehen, die zur Rechtleitung fithre und das
Wohlgefallen Allahs zur Folge habe. Diese Sichtweise ist zugleich typisch fiir
die Gruppe der Idealisten:

»[...] ich sage zu meinem Kind: »Du weiflt, dass du beten sollst, oder?«»Ja Mutter, ich

weifl.« Sie steht dann auf und betet. Sie betet das Mittagsgebet, das Nachmittagsgebet

nicht. Sie betet das Abendgebet, das Nachtgebet nicht. Eine Phase lang habe ich es mir
sogar zur Aufgabe gemacht. Ich sage immer wieder, »Stell den Wecker!s, ja, wir stellen

die Weckerfunktion der Handys. [...]. Ja, da habe ich gesagt: .Du musst es [das Gebet,
Anm. d. Verf.] zuerst verinnerlichen. Je mehr du betest, wirst du dadurch Rechtleitung
erfahren. Dir wird méglicherweise eine Tir ge6ffnet. Ja, du machst es [das Gebet, Anm.
d. Verf.] zwar sinngemaf, aber du musst es mehr dazu machen, um das Wohlgefallen
Allahs zu erreichen.< So bin ich vorgegangen. Der Vater &rgert sich manchmal und sagt
dann etwas dazu, aber wir machen zu keiner Zeit Druck.« (Dilek, Z.: 28)

Schlieflich geht Nisa noch von einem strukturierenden Effekt des Alltags aus,
wenn iiber das Gebet gesprochen werde (vgl. Nisa, Z.: 24).

Neben den gemeinsamen Gebeten stellen die Bittgebete (arab. dua) einen
wichtigen Erfahrungswert fiir die Eltern dar. Hierzu duflern sich die Eltern
zwar etwas weniger, doch sind Bittgebete regelmiflige Bestandteile des Fami-
lienalltags, die diese als Rituale in die tiglich durchgefithrten Gebete aufneh-
men oder in verschiedenen Alltagssituationen anwenden. Insbesondere Lale
fuhrt dazu Folgendes aus:

»Bittgebete haben wir auch, z.B. Rituale wie vor dem Schlafengehen werden bestimm-
te Gebete vorgesprochen, nur also, ich spreche vor und sie sprechen immer nach,
oder Schlussgebete, das ist sehr wichtig, diese Muavvizeteyn [arab. al Muawwizat fiir
Schutzsuren, Anm. d. Verf.] lesen wir immer wieder. Und dass es bestimmte [...] oder
das Aufstehen, das Schlafen, Bittgebete, das ist [...]. Natiirlich, am Anfang, natiirlich
manchmal war es auch, Faulheit gibt es auch da manchmal: \Mama, heute mochte ich
nicht.cDann akzeptierten wir das auch, aber mit der Zeit, wenn die alter werden, merken
die dann: »Mama kannst du mir das Gebet noch mal sagen? Mach mir das Bittgebet bit-
te nochmal.c Das kommt. Aber natirlich, da muss man immer wieder [...], das sage ich
allen Eltern so, schau dein Kind mal an, wie ist die Lage jetzt, hat es Lust dazu.« (Lale,
Z.: 131-135; vgl. auch: Z.: 101ff.)

Wie in der zweiten Interviewpassage deutlich wird und auch schon oben be-
schrieben wurde, wird vonseiten aller Elternteile viel Wert auf die freiwillig

209


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

und selbststindig durchgefiihrte religiése Praxis gelegt. Hier machen die Kin-
der von Lale und Nermin (vgl. oben) auf dem Weg zu mehr Selbststindigkeit
eine dhnliche Entwicklung durch. Auch Nisa konnte die Erfahrung machen,
dass die Kinder fiir das in sehr jungem Alter Gelernte (hier dua fiir Bittgebete)
auch spiter Interesse zeigten und dieses aufgriffen (vgl. Nisa, Z.: 21).

Der Umgang mit Literatur und Biichern® ist einigen Eltern als religioser
Erfahrungshintergrund besonders wichtig. Zudem ist das gemeinsame Koran-
lesen auf Arabisch, je nach Situation, manchmal auch unregelmifig, ein fester
ritueller Bestandteil in den Familien, vorausgesetzt natiirlich, dass die Eltern
und Kinder sich die Zeit dazu nehmen koénnen und das Koranlesen durch die
Familienmitglieder beherrscht wird (vgl. Ethem, Z.: 48 und 128; Nermin, Z.:
127 und 184; Lale Z.: 137; Nisa, Z.: 26 und 30). Gerade das gemeinsame Lesen
von religios geprigten Biichern bereitete den Kindern von Ethem viel Freude.
Hier wird insbesondere der gemeinschaftliche Aspekt betont:

»[...] bei der Literatur, die wir ihnen zum Beispiel vorlesen, ausgewdhlt haben, war das
auch weitgehend religiése Literatur, also Geschichten liber den Propheten, moralisch
gepragte Geschichten; es waren natirlich auch Marchen usw. dabei, aber eine sehr
grofie Rolle spielten eigentlich religiés motivierte Erzdhlungen, die wir ihnen dann vor-
getragen haben. [...]. Also die haben sich jedes Mal gefreut, wenn wir vorgelesen haben,
[...]! Firdie Kinder war natirlich der besondere Aspekt, dass wires gemeinsam gemacht
haben.« (Ethem, Z.: 48ff.)

Sitzungen, in denen religiose Inhalte oftmals weniger strukturiert ausge-
tauscht werden und zumeist auch mehr die religiésen Gefiihle ansprechenden
Charakter haben, nennt man im gingigen tiirkischsprachigen Gebrauch soh-
bet.?® Sohbets, in denen hadithe (Uberlieferungen des Propheten (s) in Worten
und Taten) vorgelesen und besprochen wurden, sind fiir Nisa, vor allem als die
Kinder klein waren, wichtig gewesen (vgl. Nisa, Z.: 21). Ansonsten tiberlief sie
diese Aufgabe, als sie grofler wurden, der Gemeinschaft, wo sie auch vieles
erlernt hitten.

Der typische Charakter der Eltern, die nach Sinn und Orientierung streben,
wird besonders priagnant durch Lale verdeutlicht. Demnach wird das einfache
»Herunterrezitieren« des Korans abgelehnt und es wird ein Sinnbezug herge-
stellt. Das gemeinsame Koranlesen bedeutet fiir Lale eine aktive kindgerechte
Auseinandersetzung mit den Inhalten des Korans, sodass sich auch dessen
Sinn erschliefen kénne. Zudem wird am Ende noch auf Geschichten (hier
sind religiése Erziahlungen gemeint) verwiesen:

19 | Darauf wird noch spater zum Thema »Medien« gesondert eingegangen.
20 | (=dt. auch Gesprdach, Unterhaltung). Diese spielen insbesondere im Zusammen-
hang mit auerschulischen religidsen Bildungseinrichtungen eine wichtige Rolle.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Wir lesen mit Yusa, ja. Ist ja sieben Jahre alt, seit einem Jahr ist er im Korankurs. Wir
lesen mit ihm den Koran, so, auch wenn es nur ein Vers ist, nicht sehr viel, und ich ver-
suche immer wieder die Bedeutung zu sagen, denn in meiner Kindheit hat das gefehlt,
wirhaben sehrvieles auswendig gelernt, meine Mama hat uns in die Moschee geschickt,
aber ohne Wissen, was da ...; ich habe das immer gesagt, warum lerne ich das, wieso
lerne ich das, ich musste das lernen, ja? Aber ich versuche immer [zu erkl&ren, Anm. d.
Verf.], [...], was er lernt; und elhamdulillah [arab. fiir »Gott sei Dank«, Anm. d. Verf.] es
hat sich sehr viel gedndert in den Moscheen, was diese Kinder auswendig lernen auch
die Bedeutung, wir haben auch die Geschichten, und das ist sehr wichtig.« (Lale, Z.:
182)

Als ein weiteres wichtiges Ritual ist das Fasten im Ramadan als eine der fiinf
Saulen des Islams fiir alle Familien von essenzieller Bedeutung. Der Monat
Ramadan wird von allen Elternteilen mit unterschiedlichen religiésen Erfah-
rungen in Verbindung gebracht. Bei den Kindern ldsst sich eine durchgehend
hohe Motivation feststellen, was die Einhaltung des Fastengebots angeht, trotz
einer langen Fastenzeit im Sommer (vgl. Ethem, Nermin, Lale, Dilek, Nisa),
wobei hier erwihnt werden muss, dass die Eltern auch bei diesem Ritus darauf
achten, die Kinder nicht zu tberfordern, und daher eine altersgemifle Vor-
gehensweise priferieren. So wird in den Familien oftmals zum Beispiel das
Cocuk orucu (tiirk. fur Kinderfasten)? eingefiihrt, um die Kinder an das Fasten
langsam heranzufiihren (vgl. Ethem Z.: 105-117; Nermin s. unten; Lale Z.: 159).
Nermin gibt mehr oder weniger stellvertretend fiir alle Eltern zusammenfas-
send wieder, wie z.B. der letzte Ramadan erlebt wurde:

»Letztes Jahrwaren wirin der Tiirkei. Das war sehr sehr schon. Ne, auch sehr besonders!
Auch mit meinen Eltern zusammen. Ja, wir versuchen schon, den Koran zu lesen, beson-
deres Essen zu machen, zumal einige Kinder dann auch fasten und mein Jiingster hat
auch mal ein/zwei Tage gefastet, wo ich gesagt habe: Nee, das brauchst du nicht.« Aber
das fand der schon wichtig und hat das dann auch durchgehalten.« (Nermin, Z.: 133)

Das tarawih-Gebet, das im Anschluss an das Fasten in den Moscheen ver-
richtet wird, ist ein wichtiges Erlebnis, das ausnahmslos alle Eltern dazu ver-
anlasst, die Kinder in die Moschee mitzunehmen, um sie an der spirituellen
Atmosphire in der Gemeinschaft Anteil nehmen zu lassen. Diese Atmosphire
sei es letztendlich, die die Kinder von Ethem dazu motiviere, trotz spiter Stun-
de, noch »durchzuhalten«:

21 | Dieses beinhaltet nicht, bis zum Sonnenuntergang zu fasten, sondern lediglich bis
zur Mittags- oder Nachmittagszeit.

211


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Und natdirlich die tarawih-Gebete [arab. fiir Gebete im Anschluss des Nachtgebets im
Monat Ramadan, Anm. d. Verf.], also dazu kommen die Kinder mit, wollen sie auch mit;
also zum Ende hin wird ja die Motivation, weiter hinzugehen, etwas schwécher, und da
muss ich sagen, waren es insbesondere die Kinder, die daflr gesorgt haben, dass wir
weiter zum tarawih gehen, weil sie einfach diese Atmosphére sicherlich auch gemocht
haben. Sie haben aber auch mitgebetet, durchgehend.« (Ethem, Z.: 120)

Lale setzt zudem auf Belohnungen und bereitet, dhnlich einem Adventskalen-
der einen Ramadankalender vor. Im Vergleich zur Elterngeneration betrachtet
sie dies als einen innovativen Schritt, den sogar der 21-jahrige Sohn befiirwor-
te. Sie schildert ihre Erlebnisse mit ihren Kindern in einer dhnlichen Weise
wie Nermin:

»Ramadan ist bei uns so, dass wir einen Kalender haben. Ramadankalender ist [...] im-
mer wichtig bei uns, denn die Alteren vergessen das auch nicht, wenn die manchmal
aus der Tirkei kommen, »Mama, bitte mach uns das auch¢, obwohl er 21 Jahre alt ist,
»Bitte mach uns bei diesem Kalender auch ein Geschenk., immer wieder; und das ist
sehr wichtig. Jeden Tag was Kleines und obwohl unser Jiingster, der Kleine. Auch als
die anderen klein waren, immer wieder haben wir sie morgens zu sahur [arab. fir das
Essen am Morgen als Vorbereitung fiir die Fastenzeit, Anm. d. Verf.] aufgeweckt, auch
wenn das Kind nicht gefastet hat. Dieses Kind soll sehen, wir stehen auf fiir das Fasten,
okay? Und da haben wir immer sehr geachtet darauf. Bei allen Kindern und elhamdu-
lillah [arab. fiir »Gott sei Dank«, Anm. d. Verf.] bei den beiden haben wir auch gar keine
Probleme damit[...] und am Abend, dass wir dieses dua [s.oben, Anm. d. Verf.] machen,
dieses Fasten-dua. Und sie dann auch zu tarawih [s. oben, Anm. d. Verf.] mitnehmen.«
(Lale, Z.: 157-165)

Das Fasten im Ramadan hat einen wichtigen sozialen Charakter, der den Ge-
meinschaftsbezug unter verschiedenen Gesichtspunkten in den Fokus stellt.
Neben den gemeinsamen tarawih-Gebeten wird z.B. in der religiosen Gemein-
schaft von Dilek darauf geachtet, dass die Kinder, die fasten, belohnt werden:
Sie bekommen besondere Sitzplitze und mehr Wertschitzung durch die Ge-
meinde. Es wird versucht, das zu kochen, worauf die Kinder Lust haben. Ge-
rade dann, wenn sie in der Gemeinschaft seien, méchten die Kinder in jedem
Fall fasten (vgl. Dilek, Z.: 126f).

Bei Nisa ist es die spirituelle Atmosphire und die Ruhe, die in ihrem Heim
einkehre, was die Kinder zur Fastenzeit mit Freude erfille (vgl. Nisa, Z.: 22
und 20).

Das Feiern von religidsen Festen nimmt in jeder Religion, gleich in welcher
Intensitit die Religion ausgelebt wird, einen wichtigen Stellenwert ein. So ist
nicht verwunderlich, dass religiose Feste in den befragten Familien vornehm-
lich mit den Familien und den niheren Verwandten gefeiert werden. Es werden



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Vorbereitungen getroffen, die Wohnungen hergerichtet; Verwandte, Freunde
und Bekannte besucht. Es wird vor allem darauf geachtet, dass den Alteren
Respekt erwiesen wird (Nermin, Nisa, Dilek, Lale) und insbesondere diese be-
sucht werden. Den Kindern wird mit verschiedenen Geschenken eine Freude
gemacht. Dies scheint, wie einige Eltern ausfiithren, ein neuer Brauch zu sein,
der in Anlehnung an Weihnachten zunehmend an Bedeutung gewonnen hat
(vgl. Nermin, Z.: 146-154). Nicht zuletzt sind Geldgeschenke ein wesentlich
verbreiteter Brauch in muslimisch-tiirkischen Familien (vgl. Dilek, Nermin).
Das Festtagsgebet in den religiosen Gemeinden oder Moscheen ist ein wesent-
licher Bestandteil, ohne den ein religioser Festtag nicht denkbar sei (Ethem,
Z.:124; Nermin, Z.: 150).

Das Feiern in der religiosen Gemeinde und das Erzihlen von Geschichten
sollten den Kindern dabei helfen, einen Sinnbezug herzustellen. Lale betont
zudem, dass »nicht nur in der Familie« gefeiert werden solle, sondern auch in
der Gemeinschaft:

»Ja, ja. Zusammenkommen auch mit der Moschee feiern wir das auch. Das ist wich-
tig, dass wir z.B. dieses letzte Opferfest [...], da haben wir dann gesagt, alle Frauen,
macht was Leckeres, und fiir die Kinder haben wir dann extra so Geschenke, Spiele und
s0, sodass sie unter sich gespielt haben, Geschenke bekommen haben, sich iiber den
Ramadan und auch Uber das Opferfest auch so ein bisschen Geschichte eingepragt
haben; gesellschaftlich [hier ist Gemeinschaft gemeint, Anm. d. Verf.], auch unter den
Frauen, soll gefeiert werden; und unter den Kindern [...]. Muss nicht nur in der Familie
bleiben.« (Lale, Z.: 169-173)

Fiir die Kinder werden im Vergleich zu frither dahingehend auch mehr An-
gebote gemacht:

»Ja, ja. Spiele gemacht, Fragen gemacht, liber dieses Fest und gegessen und be-
schenkt. [...]. Ja, Wettbewerbe ..., das macht es ja interessanter. [...] Ja, ist aber sehr
schon.« (Lale, Z.: 175-179)

Als eine Tradition, die sie einfiihren will, mochte Nermin an religiosen Fest-
tagen muslimische Griber besuchen. Sie sieht darin religiése Motive, die auf
das Leben nach dem Tod hindeuten und durch ihre Kinder als ein Teil des
Glaubens wahrgenommen werden sollen:

»Auch, auch! Weil ich denke, derTod gehért zum Leben dazu, derTod ist jetzt, auch wenn
er noch so traurig ist, der Tod ist ja eigentlich, aus meiner Sicht, nie etwas Schlimmes
gewesen, sondern der Tod ist ja eigentlich wie eine Befreiung. Es ist ja die Prifung, die
abgelegt worden ist. Und dann kann man sagen:»Hurra, er hat seine Priifung geschafft!«
Ist ja eigentlich positiv, sodass die Kinder schon so ein bisschen auch das mitbekom-

213


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

men und nicht immer ... In Deutschland ist der Tod ja Trauer und ne und es ist alles
dunkel und schwarz und Depression und so ... und ...« (Nermin, Z.: 158)

Hinsichtlich des religiésen Wissens geben die Eltern unterschiedliche Antwor-
ten. Im Vergleich zur rituellen Dimension der Religiositit, bei der die Antwor-
ten eine groe Ahnlichkeit zueinander aufwiesen, fillt das, was den Eltern
auf der intellektuellen Ebene wichtig erscheint, etwas unterschiedlich aus. Vor
diesem Hintergrund ist es den idealistischen Eltern als gemeinsames Merk-
mal dennoch wichtig, auch auf der Ebene des Wissens den Sinn hinter dem,
was die Kinder sich aneignen sollen, zu sehen. Es lassen sich hier grob zwei
Richtungslinien feststellen: Es werden Beziige sowohl zum Wissen iiber die
Rituale und deren Befolgung als auch zum Wissen um die Grundlagen des Is-
lams hergestellt. In diesem Zusammenhang wird auch gerne darauf abgestellt,
dass weltliches Wissen mindestens ebenso wichtig sei wie religiése Bildung.

Die Kinder sollten neben den Grundlagen des Islams, d.h. dem Wissen um
den Koran und dessen Inhalte, auch die Sunna des Propheten (s) erlernen. Hier
spricht Lale bzgl. religioser Bildung am deutlichsten die klassisch-islamischen
Vorstellungen an. Demnach ist ihr neben weltlichem Wissen (vgl. auch Nisa
und Nermin) auch das Wissen iiber die eigene Religion, d.h. iiber die Grund-
lagen des Islams, wichtig. Beide sollten in einem ausgewogenen Verhiltnis
zueinander stehen. Um dieses Verhiltnis darzustellen, bedient sie sich eines
Verses aus dem Koran; darin wird durch Gott gebeten, sowohl im Weltlichen
als auch im Jenseits Gutes zu empfangen:

»Allgemeinwissen soll das Kind mitbekommen; das Kind lebt ja in dieser Welt, soll ja
nicht immer so weltlich und wie nennt man ahiret [tiirk. fiir das Jenseits, Anm. d. Verf.]?
Wir wollen ja auch nicht, dass Jenseits nur da ist, auch unsere dua: »Rabbena atina
fiddiinya haseneten ve fil ahireti haseneten ...« [arab. fir »Gib mir, Allah, Gutes im Dies-
seits und im Jenseits«; vgl. Koran 2: 201; Anm. d. Verf.], alle beide sollen in einer Waage
[ausgewogen sein, Anm. d. Verf.] [...]« (Lale, Z.: 205ff.)

Bezogen auf religitses Wissen solle der Koran als Grundlage bzw. als »Hand-
buch« nicht nur dazu dienen, Verse daraus auswendig zu lernen, sondern auf
ethisch-moralische Grundhaltungen (ahlak) zu achten, den Propheten und
seine Gefihrten als »Vorbild« anzusehenund ihn (den Koran) in seiner sinn-
gemifien Bedeutung zu verstehen. Gerade die »Ausiibung« bzw. Befolgung
der religiésen Praxis, konne nur tiber diese Quellen (Koran und Sunna) erlernt
werden (vgl. Lale Z.: 215-223).

In diesem Zusammenhang koénnen auch die Aussagen von Dilek gesehen
werden. Sie wiinscht sich fiir ihre Téchter, dass sie sich zum einen, um die
tiglichen Gebete zu verinnerlichen bzw. zu verrichten, das Wissen iiber die-
se religiose Praxis aneignen. Daneben sollen sie {iber alles Bescheid wissen,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

was zu einer vorbildhaften Personlichkeit fithrt, und sich mit dem Leben des
Propheten Muhammad (s) und der anderen Propheten aus dem Koran aus-
einandersetzen. Zum anderen ist ihr die Fihigkeit zur reflektierenden Aus-
einandersetzung mit dem Koran von besonderer Bedeutung, sodass sie das
Hinterfragen und das Reflektieren (von Koranversen) ihrer jingeren Tochter
begriifit. Letztendlich seien darin alle »Vitamine« fiir ein gottgefilliges Le-
ben enthalten (vgl. Dilek, Z.: 133-139). Hier scheint der typische Charakter der
idealistischen Eltern durch, bei denen die Beschiftigung mit dem Koran eine
orientierungsstiftende Funktion haben soll. Gerade Nermin befiirwortet auch
die Auseinandersetzung mit dem Koran, die der Tochter helfen solle, »ihren
Weg« zu finden:

»[...] und meine Grofie, die ist da masAllah [arab. maschAllah fiir »Gott beschiitze sie«,
Anm. d. Verf.], schon meine Alteste, ich glaube, die findet da schon ihren Weg, sie liest
und Uberlegt; sie liest jetzt auch den Koran auf Deutsch und erforscht und so [...].«
(Nermin, Z.: 103)

Daneben sind Nermin zudem das Auswendiglernen von Koransuren, wenn
moglich der lingeren Suren (»Yasin, Tebareke, Amme«) und die Grundlagen
der Religion wichtig (vgl. Nermin, Z.: 192 und 210ft.). Als ein typisches Merk-
mal der idealistischen Eltern, ist ihr auch das Wissen um die »Bedeutungen«
der religiésen Grundlagen bedeutsam. All die »religiésen Hintergrundinfor-
mationen: warum, wieso, weshalb« betrachtet sie demgemif als eine wichtige
Voraussetzung, um die Bedeutung hinter dem Erlernten, wie z.B. das Leben
des Propheten (s), zu erkennen (vgl. Nermin, Z.: 210).

Etwas anders argumentiert Ethem, wenn auch hinsichtlich der Wissens-
aneignung seiner Kinder einige Uberschneidungen zu den anderen Eltern
festzustellen sind. Er sieht sich als Vorbild seiner Kinder in der Pflicht, ihnen
den Islam als Bestandteil ihres Lebens zu vermitteln. Dabei geht es ihm bei
der Wissensaneignung auch um die konkrete Umsetzbarkeit im tatsichlichen
Leben. Folglich sei dazu erforderlich, eine moralische Grundhaltung, gleich
einer Weltanschauung, an den Tag zu legen. Diese solle es erméglichen, als ein
»religios muslimischer Mensch« in die Welt hinauszublicken, um eine religios
motivierte Perspektive (»eine islamische Perspektive«) einzunehmen. Dies ist
fur ihn zentral, wie auch die Ausfithrung des Gebets, wozu es aber »nicht un-
bedingt« des Elternhauses bediirfe. Vielmehr sei die Familie in der Pflicht,
eben die beschriebene moralische Grundhaltung weiterzugeben:

»Also, wo ich die Familie schon in der Pflicht sehe, oder wo ich als Grundsatz Vater oder
Mutter in der Pflicht sehe, ist, den Kindern Wissen, das liber dieses Rezitieren und Aus-
wendiglernen hinausgeht, mit auf den Weg zu geben. Das heift, ihnen die Mdglichkeit zu
geben, sich anzueignen oder zumindest auch an unserem Beispiel dann auch zu sehen,

215


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

dass der Islam auch im Leben eine Rolle spielt und dort auch umsetzbar ist und dann
auch firihr Leben dann halt auch eingesetzt werden kann. Also mir geht es insheson-
dere um die moralische Komponente des Islams, um die Frage, welche Weltanschauung
sich damit verbindet, also die Frage, wie blicke ich als religiéser muslimischer Mensch
in die Welt hinaus? Wie schatze ich Situationen und Entwicklungen ein, wie bewerte
ich das um mich herum, was geschehen wird, dass meine Kinder die Moglichkeit be-
kommen, auch dort eine religiose Perspektive, also eine islamische Perspektive einzu-
nehmen [...], spielt fir mich eine zentrale Rolle [...].« (Ethem, Z.: 134).

Eine ganz andere Ansicht vertritt Nisa beziiglich der Wissensaneignung. Im
Vergleich zu allen anderen Eltern stehen fiir Nisa das Wissen um Gott/Allah
und das Erlernen der Glaubensgrundlagen im Vordergrund. Dies solle die Kin-
der dazu bringen, sich Gott/Allah zu nihern (Nisa, Z.: 32).

Zu den religiosen Fragen der Kinder innerhalb der Familie stellen die Fragen
nach der Existenz Gottes und den Glaubensgrundlagen die meist benannte Ka-
tegorie dar. Alle Eltern kénnen dahingehend auf Erfahrungen zuriickgreifen.
Die Fragen, warum iiberhaupt an Gott geglaubt wird, wer er ist, was er macht
oder welche Eigenschaften er besitzt und wo man ihn sich rdumlich vorzu-
stellen hat (vgl. Ethem, Z.: 144; Lale, Z.: 243 und 249; Dilek, Z.: 141 und 150;
Nisa, Z.: 50), stellen Eltern hinsichtlich ihrer Beantwortung vor grofle Heraus-
forderungen. Bei Fragen zur Schopfung, wer der erste Mensch war, warum es
schwarze und weifle Menschen gibt, wird zur Beantwortung zumeist ein hoca
(turk. fur Lehrer, auch Imam) zurate gezogen (vgl. Nermin Z.: 220-224). Die
Frage, wie das Leben nach dem Tod im Jenseits sei, wo auch die Gerechtigkeit
Gottes erfahren werde, bezieht sich auf einen Glaubenspfeiler des Islams (vgl.
Nermin Z.: 224). Aber auch die Frage bzgl. der eigenen Schépfung und der
Existenz der Seelen noch vor Beginn der Schopfung beschiftige einige Kinder
(vgl. Lale, Z.: 258-274).

Der Umgang mit diesen Fragen veranlasst wiederum einige Eltern dazu,
sich ein Repertoire an Biichern und Informationen zu beschaffen, um eine
altersgerechte Herangehensweise bei der Beantwortung von Fragen (zur Exis-
tenz Gottes) sicherzustellen (vgl. Lale, Z.: 251ff. und 2772ft.; Dilek, Z.: 141 und
146; Nisa, Z.: 172). Vor allem fiir Lale stellt es im Vergleich zu friiher eine Be-
reicherung dar, dass inzwischen solche Biicher auf dem Markt zur Verfiigung
gestellt werden.

Auch wahrgenommene Widerspriiche, sei es in Bezug auf das Alltagsleben
oder in Bezug auf die Religion des anderen, bringen die Kinder dazu, Fragen
zu stellen:

»[...], gut zum Beispiel beziiglich Weihnachten, kam dann halt auch die Frage: »Warum
feiern wir kein Weihnachten? Warum feiern die anderen? Warum feiern wir das nicht
mit?« Die Fragen kamen zum Beispiel auch gerade letzte Woche, auch im Zusammen-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

hang mit den ganzen Weihnachtsaktivitdten in der Schule; die wollen natirlich auch
dann eine Antwort haben. Auch die Frage: »Warum sind die Christen, warum sind wir
Muslime?«[...] auch jene, die einen direkten Bezug zu seinem Alltagsleben haben. [...].
Auch dann zum Beispiel so Fragen wie, »Wer ist [...]; es gibt aber auch Deutsche bei uns
in der Klasse, die feiern kein Weihnachten. Was ist dann mit denen?¢; also beobachten
tut er schon ganz gut.« (Ethem, Z.: 146-150)

Gerade die erlebten Widerspriiche, die aus Einflissen aus dem Umfeld, dem
Handeln und den Einstellungen der Eltern herriithren, werfen bei den Kindern
Fragen auf:

»[...], »also warum macht ihr das jetzt so? Andere machen das nicht!«Bei religiosen Fra-
gen ist dann natiirlich auch das nichtmuslimische Umfeld da. Auch es ist halt in An-
fihrungsstrichen ein Mafistab oder ein Kriterium, an dem man das messen kann. Also
da scheinen die Kinder auch sehr viel Beobachtungsgabe an den Tag zu legen, also die
Fragen kommen dann auch sehr oft.« (Ethem, Z.: 169)

So sind auch die Fragen der Kinder von Nisa zu sehen, die, beeinflusst durch
die unterschiedliche Regelbefolgung innerhalb der eigenen religiosen Ge-
meinschaft (Essen, Alkoholverbot) und der Verwandtschaft, sensibel auf erleb-
te Widerspriiche reagieren. In einer dhnlichen Weise hinterfragen diese auch,
warum Gott/Allah z.B. die Produktion von Alkohol oder iiberhaupt Leid und
Naturkatastrophen zulasse, wenn diese doch schlecht seien und den Menschen
schaden wiirden (vgl. Nisa, Z.: 34-38).

Ferner taucht die Frage iiber die Gerechtigkeit Gottes/Allahs bei einigen
Kindern auf. Hier wird sie im Zusammenhang mit Andersgliubigen gestellt;
aber auch bezogen auf das Verhiltnis zu den Geschwistern scheint die Gerech-
tigkeit sehr wichtig zu sein:

»[...] Dann, was hatten die noch gefragt? Ja, natiirlich Fragen, die dann iber Gerechtig-
keit [...], wie wird das halt nach dem Tod sein? Und wenn jemand dann kein Muslim ist
und trotzdem sehrviel Gutes tutund so...? Und ... oder die Fragen, was ich ganz komisch
fand: Ja, zum Beispiel, wenn die kleine Schwester die Groflen drgert und Ausdriicke
sagt, wird sie auch dafiir bestraft, oder ...? Inwiefern werden dann Bestrafungen? [...].
Ja, Gerechtigkeit ist sehr wichtig!« (Nermin Z.: 224-228)

Schlieflich sind es die Sinnfragen, die die Tochter von Ethem, wohl auch an-
geregt durch die »spezifische« Erziehung (vgl. oben Ethem, Z.: 134), besonders
interessieren:

217


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Bei meiner Tochter waren es auch sehr friihzeitig halt diese (iiberlegt) kindlichen
Grundsatzfragen. [...] Sinnfragen, die kommen [...] Gberhaupt: Wieso sind wir Muslime?
Warum glauben wir an Gott? Wer ist Gott? Und was macht er? (Ethem, Z.: 140-144)

4.1.2 Die Erziehungsmethoden und Erziehungsstile in den Familien
der »ldealisten«

Was die Erziehungsmethoden in der Familie angeht, klangen schon bei der

Beschreibung von Religiositit einige Aspekte an. Hier soll nun konkreter be-

schrieben werden, welche Erziehungsmethoden Eltern hinsichtlich ihrer reli-

giosen Erziehung befiirworten bzw. anwenden.

Hier wird in erster Linie das Vorleben bzw. die Vorbildfunktion der Eltern
unterstrichen. Alle Eltern versuchen, ihren Kindern beim Ausleben der Reli-
gion ein moglichst gutes Vorbild zu sein. Dies soll sie sowohl bei der Ubernah-
me von Grundeinstellungen als auch bei der Befolgung von religiésen Regeln
unterstiitzen (vgl. oben Ethem, Z.: 48 und 134; Nermin, Z.: 236; Lale, Z.: 96ff.
und 276; Nisa, Z.: 40). Nisa betont zudem, dass auch andere iltere Personen
im Umfeld diesen Anforderungen gerecht werden sollten (vgl. Nisa, Z.: 42).

Lale beschreibt die Art und Weise, wie sie sich selbst in ihrer Vorbildfunk-
tion wahrnimmt, folgendermaflen:

»[...] indem ich das ausiibe, das ist mir sehr wichtig [...] Ausiiben bedeutet, indem ich
ganz normale tagliche rituelle Sachen mache, das, was mein Glaube mir sagt, zu sagen,
und ich versuche, es weiterzugeben, weiterzuleiten, weiterzuleben. Ich versuche es, in-
dem ich selber als Vorbild da bin und auch meine Zufriedenheit, immer wieder persén-
lich, [...] also so immer wieder zu sagen.« (Lale, Z.: 96ff.)

Der kommunikative Aspekt, d.h. »immer wieder«, wie Lale anfiihrt, »zu sagen«
bzw. iiber die Religion zu sprechen, ist neben der Regelbefolgung der zumeist
benannte methodische Aspekt. Es wird in der Kommunikation zum einen die
gewihlte Form (Uberzeugen, Sprechen, Erkliren an Beispielen usw.) darge-
stellt und zum anderen Aussagen tiber die Art und Weise (alltagsnah, altersge-
mif, empathisch usw.), wie diese Kommunikation im Eltern-Kind-Verhiltnis
stattfindet, aufgezeigt. Letzterer Aspekt wird nochmals im Zusammenhang
mit den Erziehungsstilen aufgegriffen. Wichtig ist, dass Uberschneidungen
bei der Darstellung der Ergebnisse unumginglich sind. Dennoch soll darauf
geachtet werden, Wiederholungen zu vermeiden.

Allgemein wird das Sprechen oder werden Unterhaltungen tiber die Reli-
gion durch verschiedene Kommunikationsformen unterstiitzt. Das Begriinden
und die Kinder zu iiberzeugen, ist fiir die Eltern eine selbstverstindlich an-
gewandte Form, um auch die Bedeutung des Besprochenen nachvollziehbar
zu machen. Dabei werde versucht, »um die Welt auch mit der Religion zu be-
griinden und zu durchleuchten, die kindliche Perspektive oder die Lebens-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

welt, in der sie sich befinden, zu berticksichtigen (vgl. Nermin, Z.: 63). Auch
die Bedeutung des Korans wird unter Berticksichtigung des Alters des Kindes
erklirt. Wichtig erscheint hier zudem, méglichst wiederkehrend zu erldutern,
»warume« und »wieso« das Erlernen erfolge, um einen Sinnbezug herzustel-
len (vgl. Lale, Z.: 182 und 98; Dilek, Z.: 28; Nisa, Z.: 49). Vor allem sollten
die Eltern ihre Uberzeugungsfihigkeit einsetzen, um méglichst viel mit ihren
Kindern iber ihren Glauben zu sprechen. Letztendlich wiirden sich gerade Ju-
gendliche logische Erklirungen und Argumente wiinschen, die sich auf ihren
Glauben (wie z.B. auf das Jenseits) bezégen (vgl. Nisa, Z.: 42, 49 und 170).

Das Erkldren an Beispielen aus der Lebenswelt der Kinder ist eine weitere
Form des Eltern-Kind-Austausches. Wenn sich Situationen ergaben, die fiir die
Kinder verstindlich gemacht werden sollten, wurden/werden Erklirungen fiir
das Verhalten der Eltern dargelegt:

»[...] dass sich aus der Lebenssituation heraus Méglichkeiten ergeben, Themen anzu-
sprechen. Es hatsich eigentlich schon eingespielt, dass wirdann halt auch bei unserem
eigenen Tun dann auch immer wieder erkldren, warum wir das getan haben, also ins-
besondere, wenn es ein bisschen auffallend ist, dann auch sagen, warum wir das jetzt
getan haben, was der Hintergrund ist; oder wenn wir es halt nicht machen, kriegen wir
dann auch direkt die Frage von den Kindern: »Warum habt ihr das jetzt so gemacht?
Warum habt ihr so gehandelt?« (Ethem, Z.: 167)

Gerade auch bei der Regelbefolgung wird als Erklirungsmuster auf die eige-
ne religiose Zugehorigkeit hingewiesen.”? Im Gegensatz zu den »anderen,
kennen die Kinder ihre Speisevorschriften und setzen diese entsprechend um:

»[...] Also nicht folgen wollen, wenn das Thema Essen [...], da nicht folgen wollen, war
eigentlich gar nicht der Fall. Ich habe immer gesagt: »Das ist nichts fiir uns (=) Bize gére
degil zum Beispiel.« Ne, das war nie ein Problem, dass die gesagt haben (...), wir haben
jaimmer Ausweichmoglichkeiten. Wenn da im Kindergarten was mit Gelatine angeboten
wurde, dann wussten die, aha, darf ich nicht essen, wir haben anderes. Ne, das war nie
ein Problem.« (Nermin, Z.: 251)

Das Hinterfragen und Reflektieren des Korans ist insbesondere fiir Dilek wich-
tig, um die Kinder anzuregen, weiter zu forschen und ihre eigene Wahrheit zu
finden. Dabei gehe sie als Vorbild vor und mochte keine endgiiltigen Antwor-
ten geben, die die Kinder verstummen lassen wiirden. Die Kinder sollten dem-
nach die Fragezeichen in ihr Gedichtnis aufnehmen, um sich viel mit ihrer
Religion auseinanderzusetzen. Ihre umfassende Bibliothek sorge dafiir, dass

22 | Hier kdnnte man auch von einer identitatsstiftenden Funktion des religiosen Ge-
bots sprechen.

219


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

sie sich mit ihren Kindern Zeit fiir geistige Auseinandersetzungen nihmen.
Dabei werde sie auch von ihrem Ehepartner unterstiitzt (vgl. Dilek, Z.: 93-97
und 142-146).

Aktives Zuhdren gepaart mit einer entsprechenden Empathiefihigkeit 1asst
Nisa indirekte Fragen stellen, die die Kinder wiederum dazu motivieren, selbst
eine Position einzunehmen. Dabei geht es ihr darum, die Kinder auf indirek-
tem Wege auf ihre Fehler hinzuweisen. Sie schitzt dabei eine geduldige Vorge-
hensweise, die sie vor tibereilten Riickschliissen bewahrt. Gerade dies schaffe
Vertrauen zwischen ihr und ihren Kindern (vgl. Nisa, Z.: 46f.). Um die Fragen
der Kinder zu beantworten, wihlt Dilek eine interaktive Vorgehensweise. So rede
sie mit einer Freundin tiber das Thema, das die Kinder interessiere und sie
gerne besprechen mdéchte. Als Respektsperson helfe die Freundin sozusagen
bei der Er6ffnung eines Dialogs. Dadurch seien die Kinder schon zu verschie-
denen Ergebnissen und Erkenntnissen gelangt (vgl. Dilek, Z.: 156).

Ein bedeutungsvolles Charakteristikum der angewandten Erziehungs-
methoden bzw. der diversen Sprechformen ist die Lebensweltorientierung. Das
Sprechen tiber die Religion wird moglichst lebens- und alltagsnah eingesetzt.
Religion soll aber auch im Alltag gespuirt werden:

»[...] Und, wo es dann auch darum geht, dass die Kinder auch in ihrem Alltag Religion
spiiren, also nicht nur, wenn sie zu Hause sind, diese fiinf oder zehn Minuten im Gebet
als einzig religioses Moment fiihlen sollen, sondern auch wissen, dass man diese Hal-
tung auch als Muslim letztendlich an den Tag legen muss [...].« (Ethem, Z.: 64)

Wichtig ist demnach fiir Ethem, eine Art und Weise auszuwihlen, die diese
Vorstellung stiitzt. So wird weniger ein Thema ausgewihlt, iiber das gespro-
chen wird, sondern vielmehr aus der Lebenssituation heraus zu religiésen The-
men Bezug genommen:

»Also moglichst im Leben, also wir haben zwar auch Situationen, wo wir uns dann auch
gesondert hinsetzen, einfach nur, um uns zu unterhalten, und wo das Thema dann auch
auf religiose Fragen kommt, aber ... (Uiberlegt). Das habe ich dann eher weniger gern,
weil es dann ein bisschen, na ja schon gekiinstelt riiberkommt, habe ich den Eindruck.
[...]. Ja, was ich dann nicht mache, ist, dass ich mich mit den Kindern hinsetze und sage,
»So Kinder, heute behandeln wir mit euch das Thema so und so¢, und dann Vortrage dar-
Uberzu halten. Viel lieber habe ich es dann, dass wir, dass sich aus der Lebenssituation
heraus Méglichkeiten ergeben, Themen anzusprechen [...].« (Ethem, Z.: 165ff.)

Neben ihrer Vorbildfunktion nehmen die Eltern die Religion zudem als einen
selbstverstindlichen Bestandteil in ihren verschiedenen Lebenswelten (u.a. zu
Hause, in der Freizeit) wahr (vgl. auch Dilek, Z.: 155). So werden anstehende
Themen bewusst im Alltag besprochen und auch praktiziert:



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»[...] man versucht ja schon im Alltag, bewusst zu leben, und auch wenn Themen halt
angesprochen werden, dass man diese anspricht, diese bespricht, und ja [...]. Ja, das
Besprechen, Vorleben [...] und wir versuchen auch, wenn wir mit Freunden zusammen
sind, wenn wir dann gemeinsam weggefahren sind oder so, fiir einige Tage, das machen
wir [...], dass wir dann nicht sagen »So, Religion war zu Hause, hier haben wir Urlaub,
hier gehdrt das nicht hin¢, oder so, sondern dass wir das dort auch [...] praktizieren, dort
auch weiterhin praktizieren.« (Nermin, Z.: 236-242)

Auch eine altersgemdifle Forderung der Kinder ist ein weiteres Merkmal der reli-
giésen Kommunikation zwischen Eltern und Kindern (vgl. oben »Religiosiitc,
vgl. auch Lale, Z.: 145, 253 und 2770). Gerade um Uberforderungen zu vermei-
den, sollten, angefangen vom Kleinkindalter, die verschiedenen Entwicklungs-
phasen der Kinder berticksichtigt werden (vgl. Nisa, Z.: 40ff.).

Neben den verschiedenen Kommunikationsformen nimmt die Regelbefol-
gung, die nichst wichtige Stellung innerhalb der angewandten Methoden ein.
Wie oben schon zum Teil darauf hingewiesen wurde, nehmen alle Eltern die
Befolgung von religiosen Geboten im Alltag sehr ernst. Hierzu zihlt beispiels-
weise die Einhaltung des muslimischen Speisegebots (vgl. Nermin Z.: 246 und
oben), die rituelle Waschung vor dem Gebet (tiirk. abdest; vgl. Lale Z.: 139), das
Verrichten des Gebets selbst (vgl. alle Eltern, insbesondere Lale und Dilek; vgl.
auch oben »Religiositit«) oder aber auch das Unterlassen von religios Verwor-
fenem. Hier wird darauf geachtet, »was das Kind sich anschaut, was das Kind
sich anguckt, liest ...«, oder ob es an Veranstaltungen wie Karneval teilnehmen
kann (vgl. Lale, Z.: 139; vgl. Nisa, Z.: 40). Eine wichtige Regel ist beispielsweise
fiir Lale auch der wochentliche Besuch einer religiésen Bildungseinrichtung
(vgl. Lale, Z.: 318f)). Doch auch diverse andere Rituale (vgl. oben Religiositit)
werden im Laufe der Woche umgesetzt. Fiir Eltern, deren Kinder schon iiber
16 Jahre alt sind, stellt die Regelbefolgung vonseiten der Jugendlichen (z.B.
die tiglichen Gebete zu verrichten, das Ausgehverbot ernst zu nehmen oder
bspw. das Tragen des Kopftuches) eine grofle Herausforderung dar (vgl. Lale,
Z.:361f,; Dilek, Z.: 28; Nisa, Z.: 48; vgl. auch unten »Erziehungsstile«).

Insbesondere Lale und Nisa, die sich personlich auch viel mit religionspad-
agogischen Themen auseinandergesetzt und pidagogische Seminare besucht
haben, legen viel Wert auf kreativ-spielerische Aspekte der religiosen Erziehung.
Neben dem Basteln, Spielen u.d. Aktivititen wird auch gerne die Freizeit mit
den Kindern verbracht (vgl. Lale Z.: 139ff. und 157; Nisa, Z.: 41). Gerade die
kreativen Aspekte stellen im Vergleich zu frither eine Innovation dar, die zu-
nehmend an Bedeutung gewinnt.

Hingegen sind Belohnungen schon immer eine hiufig angewandte Methode
in der religiosen Erziehung. Sie dienen dazu, die Kinder vor Regelverstéfien zu
bewahren, oder bei Positivem, wie z.B. der Einhaltung von Ritualen oder dem
Besuch der Moschee, sollen sie einen verstirkenden Charakter haben. Dabei

221


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

werden sowohl emotionale Zuwendung und persénliche Anerkennung (vgl.
Ethem, Z.: 56-60 und 179-187; Dilek, Z.: 161) als auch Aktivititen (Nermin, Z.:
257; Lale, Z.: 311) und Geschenke (Nermin, Z.: 662ft.; Nisa, Z.: 54£.) eingesetzt.

Neben der Belohnung stellt sich die Frage, ob auch Strafen als Sanktions-
mittel angewandt werden. Zu dieser Frage haben alle Eltern zwischen allge-
meiner Erziehung und religioser Erziehung unterschieden. Bei Regelverlet-
zungen, die keinen religiosen Charakter haben, kommt es vor, dass Eltern
Strafen vergeben: Hausarrest, Verbote, Ausgleiche (vgl. Ethem, Nisa, Lale, Di-
lek) unter Geschwistern, indem man dem anderen etwas Gutes tut (vgl. Ner-
min). Jedoch wird bei Regelverstélen, die die Religion betreffen, wie z.B. der
Nichteinhaltung des Gebets, vielmehr auf die Kommunikation mit den Kin-
dern Wert gelegt, um die Kinder dahingehend zu motivieren. Dabei kommen
auch Belohnungen zum Einsatz (vgl. oben und »Erziehungsstile«).

Erziehungsstile

Es kénnen im Zusammenhang mit Regelbefolgung (z.B. bei den Ritualen) und
auch Regelverstoflen Aussagen tiber das Eltern-Kind-Verhiltnis und demzu-
folge iiber die Erziehungsstile gemacht werden. Die Reaktion der Eltern bei
Nichteinhaltung von religiosen Geboten gibt Aufschluss iiber ihren bevorzug-
ten Erziehungsstil.

Zur Lésung von Konflikten wird vonseiten der Eltern stets die Kommu-
nikation mit dem Kind als primire Strategie benannt. Hierbei kommen ver-
schiedene Kommunikationsformen zum Einsatz (vgl. oben). Hinsichtlich der
religiésen Erziehung werden kaum Konflikte benannt, als dass hier darauf Be-
zug genommen werden konnte.

Bezogen auf die Regelbefolgung oder den Regelverstof wird insbesondere
auf das Verrichten der tiglichen Gebete verwiesen (vgl. oben »Religiositit«).
Aber auch der Moscheebesuch bzw. der Besuch einer religiésen Bildungsein-
richtung gibt den Eltern Anlass, darauf zu achten, dass die Kinder diese be-
suchen. Schwierigkeiten existieren in den Familien beziiglich des Ausgehver-
botes (Disco, Party)® oder im Hinblick auf das Tragen des Kopftuches. Auch
spielt das Alter des Kindes bei der Regelbefolgung eine grofie Rolle. Demnach
werden jiingere Kinder, die nicht das religios miindige Alter erreicht haben,
weniger zur Verantwortung gezogen als dltere Kinder.

Zunichst soll im Folgenden anhand der tiglichen Gebete verdeutlicht wer-
den, welches Erziehungsverhalten (»idealistische«) Eltern besonders auszeich-
net. Es konnte schon in der Typologie und der »Religiositit« aufgezeigt werden,
dass ausnahmslos alle Eltern viel Wert auf die Férderung der Selbststindigkeit

23 | Hierkdnnte derJugendliche sich im Bereich des Siindhaften (z.B. Interesse gegen-
liber dem anderen Geschlecht, Alkoholkonsum, vorehelicher Geschlechtsverkehr) be-
wegen, sodass sich die Eltern diesbeziiglich Sorgen machen.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

und die freiwillige bzw. selbststindige Verantwortungsiibernahme im Zusam-
menhang mit der Befolgung von religiosen Geboten und erzieherischen Prin-
zipien legen.

Auch wenn Ethems Kinder nicht in dem Alter sind, wo sie beten »miissenc,
verrichten sie das Gebet auch selbststindig:

»[...] Also das Alter ist zwar jetzt noch nichtin dem Stadium, wo sie es machen miissen,
aber, wenn wir zum Gebet gehen, rufen wir die Kinder auch zum Gebet und sie stellen
sich auch meist dazu oder beten es auch selbststéndig, motivieren sich auch gegen-
seitig, das zu machen. Das ist sehr wichtig [...].« (Ethem, Z.: 62)

Sie sollen auch zwischen Gutem und Bésen »selbststindig« unterscheiden ler-
nen und dahingehend Verantwortung tibernehmen:

»[...] Das ist zum Beispiel fiir mich auch ein sehr wichtiger Aspekt in der Erziehung, dass
die Kinder auch selbststéndig in die Lage versetzt werden, zu unterscheiden, was gut
und was schlecht ist, und dass man ihnen nicht jedes Mal einzeln aufzdhlen muss, das
ist jetzt gut und das ist schlecht [...].« (Ethem, Z.: 38)

Bei Ethem steht die »Forderung der Selbstindigkeit« dermaflen im Vorder-
grund, sodass bei ihm ein gleichberechtigtes Mitgestalten, z.B. bei den Ge-
beten (vgl. Ethem Z.: 54ff)), sehr wichtig ist. Im Vergleich zu den anderen
Eltern dieses Typs, sieht er auch nicht die Notwendigkeit, sich von »Zwang«
oder Restriktionen abzugrenzen. Zudem lisst sich bei ihm kein Hinweis auf
»Disziplin« finden. Dies konnte aber auch mit dem Alter (elf und neun Jahre)
der Kinder zusammenhingen. Schlieflich wiinscht sich Ethem eine Selbst-
stindigkeit und Autonomie, die die Kinder dazu in die Lage versetze, eigene
Entscheidungen zu treffen und ein selbstbestimmtes Leben zu fiithren:

»Ach, dass sie ein gesundes, erfolgreiches, selbstbestimmtes Leben fiihren, letztend-
lich dann auch ihre Entscheidung fiir ihr Leben, auch in der Lage sind, selbst zu treffen.«
(Ethem, Z.: 362)

Die selbststindige Verantwortungsiibernahme fiir die eigenen Gebete ist auch
fiir Nermin bedeutsam. Dabei bevorzugt sie eine altersgemifie Vorgehenswei-
se, mit der sie die Jiilngeren belohnt und die Alteren durch Erinnerungen auf
ihre eigene Verantwortung hinweist:

»Ja. Also wenn ich dann zum Beispiel sage, 'Das Gebet ist jetzt soweit, und die Kinder
haben keine Lust oder so, dann sage ich der Grofien: »Es ist meine Pflicht, es dir zu sa-
gen, und mehrmals zu sagen und wenn du es nicht machst, ist das nicht, ist das deine
Verantwortung.«Ne, da sagich jetzt bewusst, dass sie weif3, aha, okay, es liegtin meiner

223


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Verantwortung. Und wenn du es vergisst oder nicht machst, ist das deine Sache. Ich
muss es dir sagen, es ist meine Verantwortung, dich daran zu erinnern. Bei den Jiingeren
bin ich natirlich eigentlich dafiir verantwortlich, sodass ich sage: »Hast du nicht ge-
macht, machst du nicht.c Da versuche ich solche Regelverstdfie nicht als Regelverstofd
zu sehen, sondern eher andersherum, dass ich dann sage: »Komm, danach kénnen wir
das und das machen, mach das schnell l« (Nermin, Z.: 257)

In einer anderen Situation wollte die Tochter aus personlich motiviertem Trotz
nicht beten. Nermin zeigt hier durch Erklirungen klare Grenzen, die es der
Tochter nicht erlauben, das Gebet zu verweigern. Hier wird insbesondere ihre
Disziplin deutlich, die fiir sie bei funf Kindern unerlisslich ist (vgl. Nermin,
Z.: 267 und 287ft.). Dennoch kénne sie in anderen Fillen, z.B. beim Vergessen
durch »schusseliges« Verhalten, das Nichtbeten auch mal durchgehen lassen:

»Einmal war das. Einmal hat es das gegeben, wo meine Tochter zu mir gesagt hat, die war
saueraufmich, und gesagt hat, dann bete ich auch nicht. Und da habe ich gesagt, *Also,
wenn du jetzt nicht betest, werde ich echt sauer, weil das hat nichts mit mir zu tun, dein
Gebet, ne das ist, das ist was ganz ganz, du machst da einen Riesenfehler, ne, wenn du
jetzt durch die Wut auf mich mit deiner ..., jetzt einen auf Gebetsverweigerung machst.«
Das war halt so eine bewusste Verweigerung; und weil die mir damit zeigen wollte, »Guck
mall¢, habe ich gesagt: "Nee, so nicht, ne du kannst wiitend auf mich sein, aber du musst
beten, sonst kann ich echt sauer werden.« [...]. Und dann hat sie es getan, weil ich ihr
klargemacht habe, dass ich das Uberhaupt nicht akzeptiere. Es passiert schon, dass
die mal schusselig ist und nicht betet. Dann sage ich: »Ne, das war jetzt nicht gut.c Aber
wenn sie dann so bewusst aus einer ganz falschen Intention heraus nicht betet, da zeige
ich ihrschon die Grenzen.« (Nermin, Z.: 261ff.)

Nermin bezeichnet sich selbst, gerade dann, wenn die Kinder Regeln nicht
einhalten, als »mal ein bisschen strenger« und »mal ein bisschen lockerer«.
Eine Rigorositit schlieft sie fiir sich aus (»[...] rigoros kann man nicht sein).
Zudem versucht sie, eine gemifigte Form von Strenge zu praktizieren, indem
sie auch vieles tibersehe: »[...] mal alles sehen und dann mal nicht so viel se-
hen« (vgl. Nermin, Z.: 271). Folglich kann hier nicht von einem rigoros-autori-
tiren Erziehungsstil gesprochen werden, wohl aber von einem Erziehungsstil,
der sich durch Disziplin auszeichnet.

Eltern wie bspw. Dilek, Nisa und Lale, mit Kindern iiber 16 Jahren, die das
religiés miindige Alter erreicht haben, sehen sich eher vor Herausforderun-
gen gestellt als Eltern mit jiingeren Kindern. In diesen Familien steht neben
der Forderung der Selbststindigkeit und der Verantwortungsiibernahme die Dis-
ziplin stirker im Vordergrund. Bei Regelverstoflen verhalten sich die Eltern
unterschiedlich streng und disziplingeleitet. Sie distanzieren sich auch sehr
viel stirker vom Zwang als Erziehungsmittel, weil sie sich dessen bewusst



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

sind, dass damit nur sehr wenig zu erreichen ist. Interessanterweise berich-
ten Eltern, die sich vorzugsweise vom Zwang distanzieren, auch gleichzeitig
von einem liebevoll-fiirsorglichen (»Liebe/Geduld«) Verhalten gegeniiber ihren
Kindern. Dementsprechend wird die geforderte Disziplin, die in manchen Fal-
len auch nicht einhaltbar ist, immer auch durch eine liebevoll-fiirsorgliche und
geduldige Verhaltensweise begleitet. Die Einhaltung der Gebetsvorschriften
ist, wie schon ausgefiihrt, ein wichtiges Kriterium, um elterliche Erziehungs-
stile zu charakterisieren. Aber auch andere Regeln werden angesprochen. Hier
hat insbesondere Lale tiber ihre Erfahrungen mit ihren Kindern berichtet. Sie
beschreibt ihren Ehemann, den Vater ihrer Kinder, als jemanden, der die »Zii-
gel« in der Familie nicht loslasse und sich damit beim iltesten Kind durch-
setzen konne:

»Alle Kinder sind anders, der dltere, der ist noch, der ist ja Teenager, ist ganz anders.
Zum Gliick, da spielt der Papa eine Rolle. Und der Papa l&sst die Ziigel nie los, elham-
dulillah. Ich habe einen starken Mann, das ist sehr wichtig, dass erimmer ..., da bin ich
barmherzig. Manchmal sagt [der Sohn, Anm. d. Verf.] einen Grund, dass er nicht gegan-
gen ist heute zu sohbet?*. Papa sagt: »Warum gehst du nicht? Ich will, dass ... du lebst
unter meinem Dach, deshalb wirst du mir auch folgens, [...]. Elhamdulillah, er befolgt es,
auch wenn er manchmal keine Lust hat, macht er es, weil elhamdulillah dieses familidre
istja da.« (Lale, Z.: 308)

In diesem Interviewabschnitt werden gleich mehrere Aspekte verdeutlicht.
Zum einen lisst der Vater die »Ziigel« nicht los und fordert die Teilnahme am
sohbet-Besuch durch den ilteren Sohn. Deutlich wird auch, dass er sich mit
der Begriindung, unter demselben »Dach« zu leben, durchsetzen kann, und
der Sohn dem Willen des Vaters gehorcht, auch wenn er »manchmal keine
Lust« dazu habe. Die Eltern betrachten dies als eine Regel, die eingehalten
werden muss. Hier kommt ein Erziehungsstil zum Ausdruck, der besonders
durch Disziplin gekennzeichnet ist. Zum anderen beteuert Lale, im Vergleich
zum Vater, »barmherzig« zu sein, was auf einen liebevollen Umgang hindeu-
tet. Schlieflich verweist sie noch auf das »familiire«, womit der Zusammen-
halt nochmals vor Augen gefithrt wird. Dem mittleren Sohn (17 Jahre) und
dem jiingsten Sohn (sieben Jahre) fillt die Regelbefolgung hingegen weniger
schwer. Der jiingste Sohn wird durch Belohnungen (Spielplatz, Besuch der
Freunde, Freizeitpark) angeregt, die Moschee zu besuchen. Auch wenn ihm
dies manchmal schwerfalle, miisse er wochentlich hingehen. Die Mutter argu-
mentiert damit, dass er manchmal auf die Schule auch »keine Lust« habe und
er trotzdem hingehen miisse (vgl. Lale, Z.: 311-317). Hinsichtlich der Gebets-

24 | Das sind Sitzungen, in denen religiése Inhalte besprochen werden. Diese Treffen
konnen in Moscheen oder religiésen Bildungseinrichtungen stattfinden.

225


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

vorschrift sind auch dhnliche Verhaltensweisen der Eltern zu beobachten. Lale
zeigt auf, dass die Kinder ab einem bestimmten Alter selbst die Verantwortung
fir ihre Handlungen itbernehmen miistsen, so auch fiir die Gebetsverrich-
tung. Sie sieht ihre »Aufgabe« darin, ihren Sohn durch Begriindungen an die
eigene Verantwortung zu erinnern:

»[...] das ist so eine Sache, bis zu einem bestimmten Jahr, bis also bis 14/15 hat der
Papa, haben die Eltern so eine Macht. Ab einem bestimmten Alter hat man diese nicht
mehr, dann musst du das auch akzeptieren, ja? Z. B. mit Ruhullah?’ ist es so »ne Sa-
che. Wenn der Papa sagt: »Jetzt ist Betenszeit,, dann steht er auf und macht es, elham-
dulillah. Aber wenn wir nicht da sind, ich weiff ganz genau, dass er da Probleme hat,
und manchmal betet er, manchmal nicht; und er sagt es mir ja auch offen ins Gesicht:
»Mama, ich habe da Probleme, ich mdchte es sehr gerne machen, aber irgendwie schaf-
feich nicht finfmal am Tag zu beten, okay?«Ich sage es ihm, aber ab einem bestimmten
Alter ist er jetzt selber verantwortlich. Ich muss es, er ist jetzt eine Persdnlichkeit, die
[selbst entscheidet, Anm. d. Verf.]. Aber ich als Mama, muss es immer wieder sagen,
ja? [...]. Das mache ich auch, z.B. gestern, [...], »Achte auf deine Gebete, ja? Das schiitzt
dich Ruhullah, du weifites, ja?«Erweifd es, er weil auch seine negativen Seiten, aberich
sage auch, wir haben, ja, bis wir [...] [an diesen Punkt, Anm. d. Verf.] gekommen sind,
hatten wir auch manchmal Tage, wo wir nicht gebetet [haben, Anm. d. Verf.]. Allah soll
vergeben, ja, nicht gebetet haben, auch kaza [tirk. fiir Pflichtgebete, die nachgeholt
werden, Anm. d. Verf.] gemacht haben, ja? Aber das Kind muss damit auch lernen, ich
kann doch keinen Zwang [...] Allah. Es soll ja von Herzen fiir Allah sein, nicht fiir mich.
Und ab einem bestimmten Alter, ich habe meine gorev [tirk. fir Aufgabe, Anm. d. Verf.],
[...].«(Lale, Z.: 325-331).

Auch hier legen die Eltern unterschiedliche Verhaltensweisen an den Tag. In
Gegenwart des Vaters werden die Gebete befolgt, aber in Gegenwart der Mutter
wird von diesbeziiglichen Schwierigkeiten gesprochen. Das Vertrauensverhilt-
nis zwischen Mutter und Sohn erlaubt es dem Sohn, sich mitzuteilen. Lale
erinnert ihn an seine eigene Verantwortung und versucht ihn zu verstehen,
indem sie ihm Empathie und Verstindnis entgegenbringt, denn sie hitten
ja auch nicht gebetet, und zugleich um Vergebung fiir ihren Sohn bittet. Thr
Erziehungsstil ist durch Liebe/Geduld gekennzeichnet. Zu unterstreichen ist
auch, dass das Gebet ja »von Herzen fiir Allah« kommen solle, d.h. freiwillig
und ohne »Zwang«. Wie auch bereits an einer anderen Stelle verdeutlicht, so
werde zudem durch den Vater kein Zwang ausgeiibt, auch wenn sein »Ton«
manchmal »hoch« (laut, Anm. d. Verf)) sei und er eine »gewisse Hirte« besitze

(vgl. Lale, Z.: 333-337).

25 | Ruhullahist zum Interviewzeitpunkt bereits liber 18 Jahre alt.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Dilek hat dhnliche Erfahrungen wie Lale gemacht. Ihre Tochter hat Schwie-
rigkeiten, das Gebet regelmifig zu verrichten (vgl. »Religiositit«). Hier setzt
sie insbesondere auf die selbststindige Verantwortungsiibernahme durch das
Kind. An dieser Stelle iibt Dilek Selbstkritik, indem sie sich selbst vorwirft,
womdglich nicht »streng« genug zu sein (vgl. Dilek, Z.: 165 und 174). Dennoch
tibe sie in religiosen Fragen keinen Zwang aus, weil sie dadurch negative Kon-
sequenzen, wie die totale Abkehr von der Religion, befiirchte. Jedoch fordert
sie in Fragen der allgemeinen Erziehung Disziplin und die Befolgung von Re-
geln, gerade wenn sie liebevoll erklirt und die Kinder auffordert, diese einzu-
halten. Da sie sehr viel Wert auf Ordnung legt, kann sich Dilek letztendlich
in den meisten Fillen durchsetzen. Die Verantwortung muss dann von den
Kindern tibernommen werden. Schliellich reagiere sie bei ernsthaften Pro-
blemen und Konflikten dennoch »positiv« und »fiirsorglich«, d.h. mit Liebe/
Geduld (vgl. Dilek, Z.: 158-174). Wie bereits bei Lale gesehen, finden wir auch
hier einen Erziehungsstil vor, der sowohl durch Disziplin als auch durch Liebe/
Geduld gekennzeichnet ist.

Ein wichtiges Thema scheint fiir Dilek das Tragen des Kopftuches, anhand
dessen nochmals die Haltung beider Elternteile verdeutlicht werden kann, zu
sein. Gerade als die Tochter anfing, das Gymnasium zu besuchen, wiinschte
sich Dilek fiir sie das Tragen des Kopftuches:

»Als sie anfing, dahinzugehen, sagte ich ihr: »Schau Beyza, du musst deinen Schulka-

meradinnen zeigen, dass du anders bist. Du bist ein muslimisches Kind, das heift fiir
dich, dass du dich nicht wie Deutsche, wie deine deutschen Schulkameradinnen locker
[tiirk. rahat, Anm. d. Verf.] verhalten kannst. Ja, sie kénnen vielleicht flirten. Ja, sie sind
ja auch hier aufgewachsen, wahrscheinlich kennen sie das ja auch. Wenn sie dich an-
schauen [...].« Beyza trdgt kein Kopftuch. In der fiinften Klasse haben wir nicht darauf
bestanden. Ich hatte so gedacht: Ich weif} nicht, ob ich richtig oder falsch lag. Bis sie
sich behauptet und beweist, sollte sie sich ...; ja, sie war auch noch nicht im religiés
mindigen Alter [tiirk. akil-balig, Anm. d, Verf.], so sollte sie normal in die Schule gehen,
nachdem sie sich beweist, wie sagt man das?, mit ihrer Intelligenz, mit ihrer Vernunft.
Ich wollte nicht, dass die Lehrer sie benachteiligen. Sie wissen ja, die Kinder haben
Freunde, die wegen des Kopftuches in den Grundschulen oder weiterfiihrenden Schulen
Schwierigkeiten erleben, so dachte ich. Sie sollte erst so die Schule besuchen, dann

kdnnte sie, wenn sie das religios miindige Alter erreicht hatte, das Kopftuch tragen, aber
sie legte es nicht an (lacht). [Ist es fiir Sie ein Problem?, Anm. d. Verf.] Nein. Fiir mich
Uiberhaupt nicht. Dem Vater fallt es von Zeit zu Zeit schwer [...]. Ich sehe das so, dass
meine Kinder zunéchst die t&glichen Gebete verrichten sollen. [...]. Ja, erst wenn ein
Kind es verinnerlicht, die tglichen Gebete zu verrichten, sollte es das andere machen.
Aber ich hatte meinem Kind sagen kénnen, »Trag das Kopftuch!«, es hétte es getragen.
Aber ich sage meinem Kind: »Du weiBt, dass du beten sollst, nicht?« [...].« (Dilek, Z.:
26ff.)

227


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Hier wird deutlich, dass die Eltern sich zwar wiinschen, die Tochter mdge das
Kopftuch tragen und sich wie ein »muslimisches Kind« verhalten. Dies be-
inhaltet zugleich, auch die Sexualmoral zu beherzigen, was Flirts mit dem
Gegengeschlecht ausschlief’t. Jedoch scheinen sie zumindest mit dem Tragen
des Kopftuches keinen Erfolg gehabt zu haben. Dies konnte mit mehreren Fak-
toren zusammenhingen: zum einen damit, dass die Befiirchtung der Eltern
eintritt, die Tochter kénne durch die Lehrer benachteiligt werden, und zum
anderen damit, dass die Tochter sieht, wie es um ihre Freundinnen mit Kopf-
tuch steht. Auch wenn es dem Vater schwerfalle, dies zu akzeptieren, hitten
sie der Tochter letztlich die Freiheit gelassen, selbst zu entscheiden, ob sie es
trage oder nicht. Dennoch werde von ihr erwartet, die tiglichen Gebete zu
verrichten, um Rechtleitung zu erlangen, d.h. dem »rechten Weg« zu folgen
(vgl. ebd.). Der Vater »drgert sich von Zeit zu Zeit«, aber es wird kein »Druck«
ausgetiibt:

»Wir iiben keinen Druck aus. Ich sage nurso: Ich bin, was dies [die Einhaltung der Beklei-
dungsvorschriften, Anmerkung d. Verf.] angeht, etwas sensibel. Sei es die Kleidung, sei
es die Brust, das Dekolleté, wenn die zu offen sind [...] »Gut, du bist zwar nicht bedeckt:,
aberich sage dann Folgendes zu ihr: »Zieh dich lang an. Ja, dein Arm [...]. Ich weif§ nicht,
kann ich mich richtig ausdriicken? Was das angeht, musst du sensibel damit umgehen.
Wenn du dich biickst, aufstehst, musst du darauf achten, dass alles bedeckt bleibt.cJa

darin bin ich sensibel. Wenn sie in die Schule geht, kann es vorkommen, dass ich unter

die Jacke schaue, was sie angezogen hat. Ja (lacht), manchmal mache ich auch Stress.«
(Dilek, Z.: 30)

Diese Interviewpassage macht deutlich, dass zwar kein Zwang ausgeiibt wird,
aber dennoch von der Tochter erwartet wird, sich zumindest an bestimmte
Regeln der Bekleidungsvorschriften zu halten. Dass die Mutter »stresst« und
der Vater »sich drgert«, deutet wiederum auf das Missfallen und die von den
Eltern geforderte Disziplin hinsichtlich des Kopftuchtragens und der Gebets-
vorschriften hin. Dennoch wird kein Druck und Zwang ausgeiibt. Die Verant-
wortung soll die Tochter demnach selbst in die Hand nehmen, um letztendlich
vor Allah/Gott zu bestehen und seinem Willen zu gehorchen, nicht dem der
Eltern (vgl. Dilek, Z.: 28).

Der Erziehungsstil von Nisa ist sowohl durch Liebe/Geduld (»keine Eile«)
als auch durch eine Erwartungshaltung, die von Respekt vor den Alteren zeugt,
geprigt. Dabei wiinscht sie sich, im Vergleich zur deutschen Gesellschaft,
einen groReren Respekt vor Alteren und auch Lehrern in der Schule. SchlieR-
lich méchte sie, wie dies auch fiir alle anderen Eltern gilt, keinen Zwang aus-
tiben (vgl. Nisa, Z.: 46f%.).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

4.2 Religiose Erziehung in den Familien der »Ritualisten«

4.2.1 Die Religiositat in den Familien der »Ritualisten«

Wie schon erwihnt wurde, beinhalten die Vorstellungen tiber den Glauben
und was diese fiir die Eltern bedeuten auf mehrere Dimensionen der Religio-
sitit bezogene Aspekte. Die Konsequenzen aus ihren Glaubensvorstellungen,
die die Eltern dieser Gruppe fiir ihre Kinder ziehen, spiegeln sich zugleich in
ihren erzieherischen Prinzipien wider.

Wichtig ist hier, hervorzuheben, dass die Aussagen, die »ritualistische«
Eltern treffen, im Vergleich zu anderen Typen weniger differenziert ausfallen
und sich dies folglich in der Beschreibung ausdriickt. Die Linge der Beschrei-
bung orientiert sich im Folgenden demnach an den Aussagen der Eltern.*
Diese sind zumeist kurz und im Wesentlichen auf die Praxis bezogen, sodass
weniger auf Grundeinstellungen und die Auseinandersetzung damit, sondern
eher auf die praktische Umsetzung einfacher, klarer in der Religion vorzufin-
dender Regeln Wert gelegt und auch entsprechend argumentiert wird.

Der Glaube beinhaltet fiir ritualistische Eltern sowohl Aspekte, die sich
um das Wissen tiber die Existenz Gottes drehen, als auch um den religiésen
Erfahrungsbereich. Hier werden spirituelle Perspektiven des Glaubens be-
nannt, welche die Kinder durch die Eltern erfahren und erlernen sollen. Die
Konsequenzen, die aus der Glaubensvorstellung gezogen werden, beziehen
sich zum einen in charakteristischer Weise auf das Befolgen religiéser Regeln
und Vorschriften, z.T. auf die Beantwortung von Sinnfragen im Zusammen-
hang mit dem Glauben, und zum anderen gerade auf die Spiritualitit, die sich
in Form von Schutz, Sicherheit und Geborgenheit und letztendlich auch im
Gottvertrauen duflern soll. Im Vergleich zur Spiritualitit der Eltern, die nach
Sinn und Orientierung streben, sollen die religiésen Erfahrungsmomente fiir
Eltern dieses Typs viel stirker einen schiitzenden Effekt hervorrufen und einen
Halt bieten. Das heifét, der ordnungsstiftende Moment, der nicht nur aus der
Regelbefolgung hervorgehen soll, duflert sich hier eindriicklich auch im re-
ligiosen Erfahrungsbereich. Waren idealistische Eltern aktive Gestalter ihrer
Bedingungen, treten ritualistische Eltern hier sozusagen als »Ordnungshiiter«
auf. Dies zeigt sich nicht nur im duferlichen Bereich der Religiositit, sondern
auch im Innenleben (im religiosen Erfahrungsbereich) der befragten Eltern,
die daraus auch Konsequenzen fiir ihre Erziehungsvorstellungen ziehen.

Der »Glaube« als Begriff wird durch Mecelle zunichst unter Abgrenzung
zum christlichen Glaubensverstindnis umgedeutet. Es scheint so, als ob schon
mit der Verwendung des Begriffs ein anderes religiéses Paradigma angestofRen
worden ist (vgl. hierzu Kap. III. 1.5 »Zur Bedeutung der Sprache«). An dieser

26 | Auch die Interviewldnge war den ritualistischen Eltern gemeinsam, sodass diese
alle um die 60-70 Minuten betrugen.

229


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Stelle zeigt sich auch der Wunsch nach einer klaren Beschreibung dessen, was
der Islam vorschreibt:

»Erst mal muss ich den Begriff umdeuten. Es heifit der iman. Und was im christlichen
Verstandnis ist, ist nicht gleich, was deriman bei den Muslimen ist. Aberwennich einem
Kind das erklére, ist es ja der Glaube. Wenn wir den Glauben libersetzen, ist es, kommt
etwas anderes raus, als wenn bei uns mitiman der Glaube beschrieben wird. Deswegen
versuche ich, den Glauben von uns [...] zu vermitteln. Ja.« (Mecelle, Z.: 60ff.)

Mit dem »Glauben von uns« verkniipft Mecelle in einer klassisch-islamischen
Weise die Glaubensgrundlagen des Islams, tiber die Konsens unter den Mus-
limen herrscht. Der von ihm kognitiv gewihlte Zugang duflert sich auch da-
rin, dass der Glaube oder vielmehr der (arabische Begriff) iman dazu dienen
soll, den Sinn hinter den Glaubensaussagen bzw. -grundlagen zu verstehen.
Um dies zu erreichen, ist ihm die Aneignung von religiéser Bildung von Be-
deutung (vgl. auch Kap. II. 3.1.3¢) und d). Nicht zuletzt sei das Erlernen der
Glaubensgrundlagen ein wesentlicher Bestandteil einer klassisch-islamischen
religiosen Bildung tiberhaupt:

»Ja, das sind die Glaubensinhalte: dass man Gott, also Allah erkennt (iiberlegt), seine
Eigenschaften und was der Islam bedeutet. Warum sind Propheten da; und warum sind
Biicher da und was das iiberhaupt sein soll.« (Mecelle, Z.: 64)

Religiose Begriindungen sind fiir Mecelle besonders wichtig, um den Sinn
des Daseins mit dem Glauben/iman zu durchleuchten. Die Konsequenzen, die
sich durch diesen Glauben fiir die erzieherische Praxis ergeben, sieht Mecelle
zum einen in der Beantwortung von Sinnfragen und zum anderen darin, sich
ethischen Grundsitzen zu verpflichten:

»Der Glaube, denke ich, manchmal fragt man sich, ja Kinder fragen ja nach dem Warum:
»Papa, warum sind wir auf der Welt?« Irgendwann kommen ja Fragen und durch diese
Glaubensgeschichte, (liberlegt) Glauben, haben wir schon Antworten parat. [...] Den
Sinn, genau den Sinn, fiir die Kinder und das erzieht die Kinder ja auch. Ich mein, wenn
ich anderen Menschen nicht wehtue und was Gutes machen will, das erzieht die ja und
diszipliniert sie auch, auf eine besondere Art, denke ich.« (Mecelle, Z.: 68-71)

In diesem Interviewabschnitt wird auch deutlich, dass der Glaube aus Mecelles
Perspektive die Kinder auf eine besondere »Art« erzieht und diszipliniert und
zudem handlungsleitende Prinzipien zur Folge hat. Der Glaube soll bewirken,
anderen Menschen nicht weh zu tun und Gutes zu verrichten.

War fiir Mecelle der kognitive Zugang (durch einen Sinnbezug) zum Glau-
ben primir, ist fiir die anderen Eltern (Rabia, Selma, Ali) die emotionale Kom-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

ponente des Glaubens vordergriindig. So wird im Glauben eine »grofle Macht,
»ein Vertrauen« und das Gefiihl, »sich anlehnen« zu kénnen, sowie »eine gro-
Re Liebe und Ehrfurcht« vor dem Schépfer gesehen. Gerade die »Liebe und
Ehrfurcht« seien nicht voneinander trennbar (vgl. Ali, Z.: 30).

In dhnlicher Weise verbinden Rabia und Selma mit dem Glauben spiri-
tuelle Aspekte, die bei den Kindern fiir innere Ordnung sorgen wiirden und
zudem Schutz und Sicherheit bieten sollten. Den »Glauben an den Schopfers,
»den Allmichtigen«, zu beschreiben, fillt Rabia sichtlich schwer, weil sie da-

mit einerseits einen emotionalen Bereich beriihrt und andererseits die von ihr
angedeuteten Inhalte womdglich auf Tiirkisch erlernt hat. So wechselt sie zu-
nichst ins Tirkische tiber, um ihren Glauben zu beschreiben (vgl. Kap. III. 1.5
»Zur Bedeutung der Sprache«). Allah/Gott ist fiir sie derjenige, der

»[...] uns erschaffen hat. Der uns Leben gegeben hat, der uns all die Schénheiten ge-
geben hat, ja, der uns mit diesen Eigenschaften erschaffen, vollkommen erschaffen
hat.« (Rabia, Z.: 107)

Erst mithilfe unterstiitzender Ubersetzungen seitens der Interviewerin und
Verfasserin der vorliegenden Untersuchung (vgl. ebd., Z.:108-120), kann Rabia
das zum Ausdruck bringen, was der Glaube fiir sie letztlich alles bedeutet:

»[...], dass man dann, ja. Ich glaube, das ist umso mehr man sich damit [...] beschaftigt,
desto mehr merkt man, wie schon das ist. Und was einem auch an Wissen fehlt, also
man kann das nicht beschreiben, aber man weif, dass es einem Frieden gibt, dass es
einem eine Erleichterung gibt im Leben, zu wissen, dass man einen hat, der einen be-
schitzt fir immer und ewig, so, das ist wichtig zu wissen. Also ich wollte nicht ohne
einen Glauben leben, also, ... [also ohne dieses Geflihl von Ruhe, innerer Ruhe, das Gott
einem gibt, Anm. d. Verf.], und einen Halt. Das ist ein Halt fiir mich, zu wissen, dass ich
den Glauben habe und dassich nach dem Tod [die Auferstehung erleben werde, Anm. d.
Verf.]. [...].« (Rabia, Z: 121-125)

Auch wenn der Glaube fiir Rabia letztendlich nicht zu beschreiben ist, weifd
sie, dass er einen »Frieden, »eine Erleichterung im Leben« gibt. Mit Gott/Al-
lah habe sie eine Instanz, die einen »immer und ewig« »beschiitzt«. Ohne den
Glauben wiirde zudem auch ein wichtiger »Halt« im Leben fehlen. Kurzum:
Der Glaube biete Schutz und Sicherheit sowohl im diesseitigen Leben als auch
im Jenseits am Tag der Auferstehung bzw. des jiingsten Gerichtes. Der Glaube
beinhaltet fiir Rabia ordnungsstiftende und sicherheitsbringende Elemente,
die kennzeichnend fiir ritualistische Eltern sind.

Auch Selma fillt es zunichst nicht leicht, iber ihren Glauben zu sprechen.
Erst durch den Begriff iman, der ihr durch die Interviewerin genannt wird,
kann sie entsprechende Assoziationen herstellen:

231


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

232

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Iman bedeutet fiir mich, huzur [tiirk. fir innere Ruhe, Anm. d. Verf.] Reinheit [...] be-
deutet es fiir mich und einfach Sicherheit! Uberall! Ist das fiir mich ...; auch alsoin ... [in
lhnen selbst?, Anm. d. Verf.]. Genau! Also in mir selber auch! Vor mir selber auch [...],
vor meinen eigenen Bedirfnissen. [Also auch das, was eigentlich so negativ an einem
selbstist?, Anm. d. Verf.]. Genau! [...] [Dass das eigentlich Sicherheit bietet?, Anm. d.
Verf.]. Ja. [...]. Das ist auch einfach so Schutz, glaube ich, fir mich. Also, so wie eine
Mauer, ist dieser iman das, was mich vor schlechten Sachen einfach oder vor Sachen,
die mich einfach schiitzen tut.« (Selma, Z.: 69-97)

Der Glaube bedeutet fiir Selma somit konkret »innere Ruhe«, »Reinheit« und
»Sicherheit«. Diese Sicherheit soll fiir sie tiberall prisent sein, sie auch vor
sich selbst und ihren »eigenen Bediirfnisse« schiitzen. Hier spricht Selma von
einem Glauben, der sie vor ihren eigenen egoistisch motivierten Bediirfnissen
oder einfach »vor schlechten Sachen«, wie bspw. einer Schutzmauer, schiit-
zen, gar »Reinheit« bieten sollte. Der Wunsch nach Sicherheit birgt auch hier
einen Ordnungssinn und damit die Befolgung von Regeln, die diese Ordnung
sichern und schiitzen. Auf bezeichnende Art und Weise soll sich dies auch im
Innenleben der Eltern (vgl. auch Rabia und Ali) ausdriicken.

Die Konsequenzen, die aus diesen Glaubensvorstellungen fiir die religio-
se Erziehung gezogen werden, duflern sich fiir ritualistische Eltern stirker in
den Handlungen und regelgeleiteten Prinzipien (»Einhaltung von religiosen
Vorschriften«). Es iiberwiegen gerade die praktischen Aspekte einer religiésen
Erziehung. Insbesondere die Miitter dieses Typs wiinschen sich, die eigenen
religiésen Erfahrungen an ihre Kinder weitergeben zu kénnen.

Waren (fiir Mecelle) neben der Beantwortung von Sinnfragen nach dem
eigenen Dasein, das Verrichten von guten Taten und das Befolgen von ethi-
schen Grundsitzen von Bedeutung, so betrachtet Ali die Befolgung religioser
Regeln als Zeichen von Ehrfurcht und der Liebe zu Gott/Allah; wer sich an die
Regeln halte, werde somit dafiir belohnt, und wer es versiume, erhalte eine
Strafe. Dieser Ansatz solle den Kindern »in einer ausgewogenen Weise« ver-
mittelt werden (vgl. Ali, Z.: 32). Die Einhaltung von Ritualen, wie bspw. dem
Beten, dem Koranlesen, dem Aussprechen der besmele (arab. basmala), d.h. das
Ansinnen, dass alles im Namen Gottes/Allahs begonnen wird, ist auch fiir Ra-
bia neben dem kontinuierlichen Gedenken bzw. Erinnern an Gott/Allah eine
wesentliche Konsequenz, die sie aus ihrem Glauben zieht. Thre Kinder kénn-
ten wahrnehmen (»spiiren«), wie wichtig ihr der Glaube sei, sodass sie sich
wiinsche, dass diese »auf diesem Wege gehen« méchten:

»Die spiiren das, dass mir das wichtig ist, dass ich méchte, dass die auf diesem Wege
gehen, dass die halt beten, dass die den Koran kénnen und lesen, das Wissen, dass
man an Gott denken muss, jede Stunde, jeden Schritt, den man macht, dass man halt
besmele [ausspricht, Anm. d. Verf.]. Im Namen Gottes, alle Wege mit seinem Namen.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

[...] Hoffe ich! Mdchte ich! Also das ist mein Wunsch. Also ich mdchte, dass das so wird,
dass die auch das innere Kribbeln, was ich habe, auch [...] also diese Gott ..., Liebe, die
ich in mir spire.« (Rabia, Z.: 128-136)

Gerade das religiose Erleben, das Rabia in Form eines »inneren Kribbelns« in
Anbetracht der Liebe zu Gott wahrnimmt, mdchte sie auch in ihren Kindern
erwecken. Der Glaube solle in ihnen genauso »erlebt« werden, denn es sei die
Nihe Gottes, bei der Rabia »Frieden« und »Gliick empfinde. Dabei spielt es
fur sie keine Rolle, ob die Kinder dies jetzt oder erst ab einem bestimmten
Alter erfahren und diesen »Weg« kontinuierlich, »jede ... jede Stunde, jeden
Schritt, den man macht« gehen. Schlieflich seien Rituale wichtige Begleiter
auf diesem Weg.

Nicht zuletzt méchte Selma die »Schutzmauer, die sie in ihrem Glauben
fur sich sieht, auch ihren Kindern weitergeben. Sie sollten Geborgenheit in
ihrem Glauben finden:

»[...] Also, dass dieser iman einfach auch einen Menschen schiitzen tut ... dass das
einem Geborgenheit gibt [...].« (Selma, Z.: 101)

Die Suche nach einer (inneren) Ordnung im Glauben driickt sich bei Selma
auch darin aus, dass sie sich neben der schiitzenden Funktion des Glaubens
auch die Entwicklung von mehr Selbstsicherheit und »Selbstbewusstsein« fiir
ihre Kinder erhofft (vgl. Selma, Z.: 113-119).

Konkrete religidse Erfahrungen, die die Eltern gemeinsam mit ihren Kin-
dern gemacht haben, treten zumeist in Verbindung mit der rituellen Dimen-
sion der Religiositit auf. Hierbei werden das Fasten oder, wenn auch weniger,
die gemeinsam verrichteten Gebete und Bittgebete benannt. Vor allem soziale
Aspekte, wie der Moscheebesuch und das Verrichten der umra (arab. kleine
Pilgerfahrt nach Mekka) oder die Spendenabgabe, die der Gemeinschaftsfor-
derung dienen, werden vonseiten ritualistischer Eltern besonders betont. Eine
Mutter spricht gar die gegenseitige Ermahnung der Kinder zum Guten, bei der
sie als Mutter prisent sei, als eine besonders positive Erfahrung an.

Uberraschenderweise werden vonseiten ritualistischer Eltern die tiglichen
Gebete nicht bevorzugt als gemeinsamer Erfahrungshintergrund benannt. Im
Vergleich zu idealistischen Eltern liegt bei ihnen die Betonung besonders in
den sozialen, gemeinschaftsférdernden Aspekten der Religiositit. Die Auswer-
tung der Antworten ergab, dass hier im Gegensatz zu den idealistischen Eltern
ein weniger homogenes Bild nachgezeichnet werden kann. Dennoch gibt es
Gemeinsamkeiten, die ritualistische Eltern besonders charakterisieren.

Fiir Eltern dieses Typs sind, wie oben bereits erwihnt, diverse Rituale, die
den Gemeinschaftsaspekt hervorheben, von Bedeutung. Darunter stellt der
Moscheebesuch die am hiufigsten benannte gemeinsame religiose Erfahrung

233


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

234

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

dar. Gerade die Atmosphire in der Gemeinschaft ist fiir Mecelle wichtig, so-
dass er viel mit den Kindern in die Moschee gegangen ist:

»[...] Ich bin friiher, wo die Kinder noch kleiner waren, bin ich viel in die Moschee ge-
gangen, so damit sie diese Atmosphére dort erleben. Und das war fiir die schon schdn
immer. Ja, jetzt sind sie bisschen gréfer geworden (zégert), die haben dann andere
Schwerpunkte.« (Mecelle, Z.: 92)

Um das Freitagsgebet oder das Festtagsgebet zu verrichten, besuchte Ali in
Istanbul die groflen Moscheen, deren Pracht den Sohn beeindruckte und ihn
dazu verleitete, diese besondere Erfahrung mit seinen deutschen Freunden zu
teilen. Schén war insbesondere, dass Alis Vater, sein Sohn und er selbst diese
Erfahrung in einem Dreigenerationenverhiltnis machen konnten (vgl. Ali, Z.:
35)-

Auch fiir Rabia und ihre Kinder ist die Atmosphire in der Gemeinschaft
und das gemeinsame Gebet mit dem ganzen cemaat (turk. fiir religiése Ge-
meinschaft) eine »besondere Erfahrung, wo die das mitkriegen«: »Gemein-
schaft, ja, so (lichelt), das ist ja, das ist schon fiir die.« (vgl. Rabia, Z.: 204-208).

Dann ist interessanterweise die Spendengabe als die vierte grofle Siule
des Islams ein von allen Eltern besonders wichtig eingestuftes Ritual, das sie
mit ihren Kindern gemeinsam erfahren konnten. Neben der karitativ-sozia-
len Funktion der Spendenabgabe wird dadurch zudem der gemeinschaftsfor-
dernde Aspekt der Religion untermauert. Mecelle beschreibt das gemeinsame
Spenden mit den Kindern, das zur Solidaritit mit anderen, vom Krieg betroffe-
nen muslimischen Gruppen beigetragen habe, folgendermaflen:

»Ja, wir haben mal eine Spende gemacht, jetzt wo Krieg in Palédstina war und da sehr
viele Kinder auch umgekommen sind. Hat uns schon sehr beriihrt und (iiberlegt) dann
haben wir den Kindern das auch vermittelt und die waren auch recht traurig und da ha-
ben wir eine Spende gemacht [...]. Ja, das war schon schén fiir uns [...]. Ja, Solidaritét.«
(Mecelle, Z.: 86-92)

Almosen (arab. sadaqa) an arme und bedirftige Menschen zu verteilen, ist
auch Ali ein besonderes Anliegen. Gerade am Opferfest sollte der Sohn dies
sinnhaft als einen wichtigen Charakterzug verinnerlichen. Ali ist es wichtig,
in jedem Fall anonym zu spenden, da der Stolz des anderen/des Bediirftigen
nicht verletzt werden diirfe. Beispielhaft sind fiir ihn die sozialen Einrichtun-
gen der osmanischen Kultur, in denen dies so praktiziert wurde (vgl. Ali, Z.:
39). Rabia und Selma verweisen auf dhnliche Erfahrungen bei der Hilfe fiir
notleidende Menschen. Dabei werde »allen« Menschen, gleich wer in Not ist,
Unterstiitzung angeboten. Dies geschehe sowohl finanziell als auch »vom We-
sen her, d.h. als eine verinnerlichte Charaktereigenschaft. Menschen zu hel-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

fen, beeindruckt die Kinder von Rabia so sehr, dass sie schlieRlich versuchen,
die Mutter darin nachzuahmen:

»Ja, genau. Ich habe halt Beispiele, wie wir als Spender auf jeden Fall helfen, wenn ich
merke, dass einer in Armut ist und dass einer Hilfe braucht, wenn einer krank ist und,
wie es zum Beispiel in der Tirkei ist; das ist so, dann haben die keine Versicherung oder
so und dann bekommen wir das mit und dann denken die, oh, da hat jemand so eine
groe Spende gemacht, wie auch, wenn man anderen auf der StraRe hilft, wenn Altere
stiirzen oder jetzt am Stolpern sind, dass man dann lauft oder so. Das hat die schon
beeindruckt. Also dass ich und meine Kinder gucken und sehen, wie schén das ist, dass
man einem hilft [...]. Das gefallt denen und die versuchen, das nachzumachen. Also
genau. Also das ist auf jeden Fall, das fangt so schon an, finde ich, dass man weif, dass
man anderen hilft in der Not, sei es finanziell oder auch halt vom Wesen her.« (Rabia,
Z.: 161ff)

Selma 14dt arme und bediirftige Menschen zum Essen ein, um den Kindern
die gemeinschaftliche Atmosphire nahezubringen und spiiren zu lassen. Sie
motiviert ihre Kinder des Weiteren dazu, angespartes Geld an arme und be-
durftige Menschen zu spenden:

»[...] Und dass man dann vielleicht auch, zum Beispiel vielleicht arme Leute dann auch
einladen tut, ne? Also zum Essen einladen tut, dass sie das dann einfach auch mit-
bekommen sollen; [also, dass Arme unterstiitzt werden und so, Anm. d. Verf.]. Genau!
Genau. Das wird einem ja eigentlich immer erzahlt, also, dass man spontan mehr die
Armen unterstiitzen soll und dass man dann auch viel Geld spenden soll, also das Geld,
das wir angespart haben [...].« (Selma, Z.: 172ff.).

Soweit es den gemeinschaftlichen Aspekt betrifft, sind auch die Erlebnisse bei
der umra-Reise? (kleiner Hadsch, Pilgerfahrt nach Mekka) einzubeziehen. Ali
und Mecelle konnten diese Erfahrung mit ihren Kindern teilen:

»Also ich war mal auf umra, die kleine Pilgerfahrt, das war fiir mich ein schones Erlebnis;
und als ich zuriickgekommen bin, war das fiir die Kinder auch schén, also das war auch
schon fiir die positiv und fiir mich positiv; die haben mich vermisst, ich habe sie auch
vermisst, auf der anderen Seite habe ich vieles erzahlt, was ich gesehen habe und den
Glauben, den iman, habe ich den Kindern noch besser vermitteln kdnnen [...]. Ja, man
sieht jetzt zum Beispiel die Kaabe [arab. Kaaba, bildet das Haus Gottes im Innenhof

27 | Die kleine Pilgerfahrt nach Mekka gilt als Vorbereitung auf die grofe Reise
(Hadsch). Sie kann im Ggs. zur Pilgerfahrt Hadsch zu jeder Jahreszeit durchgefiihrt wer-
den. Auch wenn die Umra gleiche Rituale wie Hadsch beinhaltet, kann diese die Pilger-
fahrt Hadsch nicht ersetzen.

235


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

der Heiligen Moschee in Mekka; Anm. d.Verf.] man sieht die anderen Menschen, sind ja
viele Muslime anderer Herkunft, kommen ja aus der ganzen Welt dorthin, nur um eines
zu erleben: Gott, Allah ndherzukommen [...] ja, das kann man dann den Kindern geben
und sich selbst [...].« (Mecelle, Z.: 78-82)

Muslime aus allen Lindern kommen zusammen, um an den heiligen Pilger-
stitten »Gott, Allah niherzukommen« und ihrer zu gedenken. Die Stirkung
des Gemeinschaftsgefiihls ist eines der wesentlichsten Ziele des Hadsch (hac)
oder der Umra (umra). Gerade dies konnte Ali mit seinem Sohn gemeinsam
vor Ort erleben. Beeindruckend war fiir den Sohn vor allem, dass Menschen
aus allen moglichen Lindern in dhnlicher Kleidung zusammengekommen
waren. Da der Sohn viele Fragen stellte, musste dariiber hinaus ein Sinnbezug
hergestellt werden. Dabei fiel es Ali nicht leicht, tiber die auftretenden neuen
Gefithle zu sprechen. Jetzt, nachdem der Sohn drei Jahre lang eine religicse
Erziehung erhalten habe, konne er vieles besser verstehen und nachvollziehen,
z.B. warum Menschen die Pilgerreise unternehmen und warum Menschen
vor emotionaler Berithrung weinen usw. (vgl. Ali, Z.: 34).

Das Ermahnen zum Guten ist auch eine wichtige religiose Erfahrung, die
Selma mit ihren Kindern erlebt hat. Bezeichnenderweise spiegeln die Kinder
von Selma das von ihr intendierte Erziehungsziel, nimlich die Einhaltung reli-
gidser Vorschriften, untereinander wider. Sie ermahnen sich somit gegenseitig,
um das Stindhafte zu unterlassen bzw. sich ein Verhalten anzueignen, das zu
einem Muslim »passt«. Selma freut diese verniinftige Haltung ihrer Kinder.
Nicht zuletzt gibt es ihr das Gefiihl, das zu ernten, was sie ihnen zu Hause
weitergegeben hat. Das, was sie ihnen zu vermitteln versucht hat, wurde somit
durch die Kinder aufgenommen und untereinander weitergegeben:

»[...] Ja, zum Beispiel letztes Mal, da war (leise) was ganz Schlimmes eigentlich vorgefal-
len, also die Kinder, wie soll ich das sagen? Cocuklar birbirlerini uyariyorlar ... [turk. fir
»Die Kinder ermahnen sich gegenseitig«, Anm. d. Verf.] Zum Beispiel also, ne? Wenn die
zum Beispiel jetzt sagen, jetzt vom Essen her: »Warum hast Du das gegessen, also was
soll ich essen, was darfst du denn nicht essen? Das ist ja in unserem Glauben giinah
[tirk. fiir Siinde, Anm. d. Verf.], das darfst du ja nicht machen.« Oder, vom Verhalten her,
»Das gehdrt sich nicht fiir einen Moslem, das passt nicht zu einem Moslem!« [Also, dass
sie sich gegenseitig ermahnen im Guten?, Anm. d. Verf.]. Genau! [...]. Das ist flir mich
eine positive Erfahrung, also, wenn wir dann sagen, das diirfen wir nicht machen. Das
freut mich dann und dann sehe ich auch, dass das, was ich zu Hause dann erzéhle oder
wiedergebe, dass das bei den Kindern einfach ankommt. Ich erz&hle das ja nurden Kin-
dern, dass sie das aufnehmen sollen, und ich weif nicht, inwiefern sie es ja aufnehmen.
Und wenn sie es nachher wiedergeben, dann freue ich mich dariiber einfach. Weil ich ja,
okay, es kommt da an, wo es auch ankommen soll, eigentlich [...]. Das ist dann schon.
Also dann freut man sich dariiber.« (Selma, Z.: 126-134)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Schlieflich werden durch die Eltern diverse andere Rituale genannt, die (eben-
falls) zum religisen Erfahrungsbereich gehéren. Es ist zum einen das Vor-
lesen von Prophetengeschichten, was den Kindern Freude mache und von den
Kindern als besonderes Erlebnis wahrgenommen werde (vgl. Mecelle, Z.: 151),
zum anderen sind es gemeinsam verrichtete Gebete, bei denen die Kinder an-
wesend seien (vgl. Selma, Z.: 124; vgl. oben Ali), und Bittgebete, die die Kinder
anregen und motivieren sollten (vgl. Rabia, Z.: 165-175). Gerade im Alltag ist es
fur Selma wichtig, vor dem Schlafengehen ein Bittgebet auszusprechen, vor
dem Essen mit der besmele/basmala (d.h. im Namen Gottes/Allahs) zu begin-
nen, mit Dankbarkeit (elhamdullillah) aufzuhoren »und einfach fiir den Tag zu
danken, also Gott, das ist sehr wichtig fiir mich, dass sie dann sagen >Allaha
siikiir, bugiin cok giizel giiniimiiz gegti< [tiirk. fiir »Gott sei Dank, der heutige Tag
verlief gut«, Anm. d. Verf], also, dass sie das einfach wiederholen, das ist sehr
wichtig [...].« (vgl. Selma, Z.: 142)

Was das gemeinsame Verrichten der tiglichen Gebete anbelangt, antworten
die Eltern etwas zdgerlicher. Hierzu sind sie vom Alltag (Zeitdruck, Arbeits-
verhiltnisse) viel zu sehr gefordert, sodass die tiglichen Gebete nicht gemein-
sam ausgefithrt werden konnten (vgl. Mecelle, Z.: 102; Ali, Z.: 37). Selbst wenn
die Familie zeitweilig die Gebete gemeinsam mit dem Ehemann verrichtet,
wiinscht sich Rabia, dieses Ritual bzw. religiose Gebot noch stirker in den All-
tag zu integrieren und irgendwann regelmifig befolgen zu kénnen:

»Also ich hoffe, dass meine Kinder das aus, bin dabei und mdchte natiirlich sehr gern
dass meine Kinder das auch machen, vor allem mein Sohn. Der ist zw6lf. Der ist Haupt-

schiiler; dass der das auch macht.« (Rabia, Z.: 180)

Rabia und Selma mdéchten darin als Beispiele (Vorbildfunktion) vorangehen.
Es ist ihnen wichtig, dass die Kinder die Gebete »mit Freude« verrichten und
»kein Zwang« ausgeiibt wird. Dabei solle den Kindern die freie Wahl gelassen
werden, daran teilzunehmen (vgl. Rabia, Z.: 182-196; Selma, Z.: 148-152; vgl.
auch »Erziehungsstile«).

Der Ramadan wird als Fastenmonat von allen Eltern als bereichernd emp-
funden. Hier tritt nochmals das charakteristische Merkmal ritualistischer El-
tern hervor. Auch das Fasten zielt neben der personlichen inneren Liuterung
auf die sozialen, gemeinschaftsfordernden Aspekte der Religion ab. Fiir Ri-
tualisten tritt diese Eigenschaft im Ramadan besonders hervor, denn gerade
die »Gemeinschaft mit den anderen« und die »schéne Atmosphire« wihrend
des iftar (arab. fur das Fastenbrechen) seien es, die die Kinder dazu animieren
wiirden, trotz langer Fastenzeiten im Sommer auch zu fasten:

»[...] und fiir die Kinder ist es momentan wegen der Sommerzeit sehr schwer, zu fasten.
Die miissen ja noch nicht fasten. Im Moment. Erst mit der Geschlechtsreife ist es fiir die

237


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Pflicht. Und aber die mdchten auch manchmal am Wochenende mal fasten, wenn sie
keine Schule haben. Ja, das ist schon die Atmosphére natiirlich, wenn man diese iftar-
Essen, also abends, wenn die Sonne untergeht, zum ersten Mal isst und eine Gemein-
schaft hat mit den anderen, das ist schon was Schanes fir die Kinder auch.« (Mecelle,
Z.:105)

Auch die gemeinsamen Gebete im Anschluss an das Fasten (tarawih-Gebet)
werden, neben dem Fasten selbst von den Kindern als besonders und »schon«
erlebt (vgl. Rabia, Z.: 204-208). Im Groflen und Ganzen wird der Ramadan
auch durch Selma mit Familie, Verwandten, Freunden und Nachbarn ver-
bracht, damit die Kinder »mitbekommen, was der Ramadan bedeutet:

»[...] im Allgemeinen sind wir immer mit der Familie eigentlich immer zusammen gewe-
sen oder mit Nachbarn, die eng, also befreundeten, dass wir uns immer abends getrof-
fen haben und dass sie dann auch die Kinder mitbekommen haben jetzt iftar gegessen
und [...]. Ja. Also wir haben das eigentlich immer so gemacht. Wir waren immer so eine
Gruppe gewesen mit Frauen, dass wir [...]; weil unsere Mé&nner ja immer gearbeitet ha-
ben, dass wir uns dann zusammengetan haben und dass wir dann alle vier oder finf
Frauen zusammen also das Abendbrot gegessen haben. Ne, also als Gruppe. Wir haben
uns immer gegenseitig eingeladen, ne, dass das auch die Kinder mitbekommen, also
wie das auch so im Ramadan eigentlich auch ist. Ne?« (Selma, Z.: 166ff.)

Das gemeinsame Koranlesen, als ein weiteres wesentliches Ritual des Islams,
wird von ritualistischen Eltern weniger wahrgenommen. Lediglich eine Mut-
ter (Rabia) versucht, gemeinsam mit ihren Kindern den Koran zu lesen (vgl.
Rabia, Z.: 188). Die Griinde, warum dieses Ritual nicht befolgt wird, sind ver-
schiedener Art: Es wird das Nichtbeherrschen der arabischen Lesart (vgl. Me-
celle, Z.: 115) oder die fehlende Zeit beklagt (vgl. Ali, Z.: 41). So gefillt es Selmas
Kindern vielmehrals das Koranlesen selbst, Geschichten aus dem Koran zu
lesen, da diese »kindgerechter geschrieben« seien (vgl. Selma, Z.: 178).

Religiose Feste werden hauptsichlich mit den Familien gefeiert. Man be-
sucht aber auch Freunde, Bekannte und Nachbarn. Um eine Festtagsstim-
mung zu erzeugen, »sollte man das schon grofi« feiern, so Mecelle. Hier wird
auch auf die fehlende Bereitschaft hingedeutet, zu wenige Feierlichkeiten fiir
die Kinder stattfinden zu lassen (vgl. Mecelle, Z.: 107-113). Einen Sinnbezug
herzustellen, um den Kindern die Bedeutung des Festtags niherzubringen,
wird durch Ali hervorgehoben. Beklagt wird durch ihn auch die fehlende Fest-
tagsstimmung, wie sie in der Tiirkei an Fest- und Feiertagen existiere (vgl. Ali,
Z.: 371t). Der Festakt solle von seiten der Kinder wahrgenommen werden, um
den Festtag als solchen anzuerkennen:



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Ja, das ist fiir die Kinder dann sehr wichtig. Das ist dann, da sehen die halt: Upp, ja da
sind wir alle zusammen und das ist halt unsere Feier jetzt und das muss einfach sein. Mit
Kleinigkeiten und so mit Geschenken und noch dazu.« (Rabia, Z.: 217)

Hier wird deutlich erkennbar, dass zudem ein Gemeinschaftssinn und ein
Identititsgeftihl entwickelt werden soll. Dies betont auch Selma. Ihre Kinder
sollen in jedem Fall auch ihre muslimischen Freunde besuchen, um den Fest-
tag gebiihrend feiern zu kénnen (vgl. Selma, Z.: 158-162).

Schlieflich wiirden Geschenke, die »nicht nur Kleines« sind oder »Kleinig-
keiten«, zu jedem Fest dazugehdren (vgl. Mecelle, Z.: 113; Rabia, Z.: 217-223).

Was das religiose Wissen angeht, wird grofitenteils analog zu den Erzie-
hungsvorstellungen geantwortet. Wie schon dargelegt wurde (vgl. Kap. III. 3.2),
spielt die Aneignung religiéser Bildung fiir ritualistische Eltern eine grofle
Rolle. Auch spicht deren Argumentation stark fiir eine Erziehungsvorstellung,
die auf eine klassisch-islamische Bildung verweist, sodass im Zusammenhang
mit dem religiésen Wissen dieses kennzeichnende Element vorzufinden ist.
So wiinschen sich die Eltern fiir ihre Kinder, den Koran und die Sunna des
Propheten (s) als die wesentlichen Hauptbezugspunkte zu verinnerlichen. Da-
bei ist ihnen zuallererst wichtig, Allah und seine Eigenschaften zu erkennen:

»[...] und fiir die Kinder, die sollen ja Allah erkennen an seinen Eigenschaften, weil wir
sehen ja ihn nicht [...]. Und das ist ja was Schweres. Und Koran selbst ist ja auch ein
schwieriges Buch, das kénnen sie ja nicht direkt so iibernehmen, wie es dort steht; also
brauchen sie ein Vorbild und dieses Vorbild ist der Prophet und wenn sie das noch nicht
verstanden haben, dann gibt’s hier schon ein Problem (liberlegt) durch; Prophet ist sehr
wichtig dann kommt ja in den Vordergrund und eben, man muss dann schauen, was der
Prophet will und sagt und was eruns als Vorbild gegeben hat. Der Koran ist die Quelle da
und die Umsetzung machtja der Prophet, weil ja vieles wir nicht aus dem Koran anschei-
nend nehmen kénnen und nicht verstehen, deswegen ist der wichtig. Doch das ist unser
Vorbild. Das vermitteln wir auch den Kindern. Die Propheten ..., [dass sie das Wissen,
dass das so der Leitfaden fiir sie ist?, Anm. d. Verf.]. Der Leitfaden, diese Liebe, das ist
wichtig.« (Mecelle, Z.: 131-145)

In diesem Interviewabschnitt wird auch gezeigt, dass die Umsetzung des Ko-
rans als »Quelle« und »Leitfaden« eines Vorbildes bedarf, das durch den Pro-
pheten Muhammad (s) erfiillt werde. Eben dies und die »Liebe« dazu werden
den Kindern vermittelt. Die Aneignung des tafsir (arab. fiir die Auslegung des
Korans) und der hadithe (arab. fiir Uberlieferungen des Propheten) sowie das
Lernen und Lesen des Arabischen sind Bestandteile (vgl. Ali, Z.: 43), die den
Fokus auf den Koran und die Sunna des Propheten richten. Die Eltern wiin-
schen sich zudem, dass sich die Kinder mit den wesentlichen Grundlagen und
den »[...] wichtigen Regeln des Islams« befassen sollten (vgl. Rabia, Z.: 237).

239


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Andererseits wird durch eine Mutter (Selma) noch eine intensivere und
bewusstere Auseinandersetzung mit dem Koran, wie sie in der Argumenta-
tionsform fiir idealistische Eltern typisch ist?, fiir die Kinder angestrebt. Der
Koran solle wie ein »Handbuch« als ein orientierungs- und richtungsleitender
Bezugspunkt gehandhabt werden, was auch heifdt, sich mit der Bedeutung und
dem Sinn dessen auseinanderzusetzen und sich von einem einfachen Nach-
ahmen abzugrenzen:

»... das Wissen, dass sie einfach den Glauben bewusst leben also, dass sie den Koran,
nicht so wie wir, nur das Arabische gelernt haben, sondern auch die Ubersetzung auch
das typische Lesen, was stehtim Koran drin. Also was will eigentlich der Koran von uns?
Dass sie einfach bewusst leben und dass sie den Koran einfach wie ein Handbuch be-
nutzen sollten und nicht wie wir, einfach an die Wand aufhdngen und dann einmal die
Woche, zweimal in der Woche lesen, wie sie es gelernt haben, sondern wirklich wie ein
Handbuch diesen Koran benutzen« (Selma, Z.: 182)

Die religiosen Fragen der Kinder lassen grofitenteils darauf schlieflen, dass sie
in ritualistischen Familien aufwachsen, denn vonseiten aller Eltern wird besti-
tigt, dass die Kinder Fragen zu gottesdienstlichen Handlungen bzw. Ritualen
stellen. Diese betreffen Fragen zum Fasten, »warum und wieso« (vgl. Mecelle,
Z.:105), die umra (viele W-Fragen: »Warum sind wir hierhergekommen? Wo
sind wir hier?«) oder die tiglichen Gebete (vgl. Ali, Z.: 34 und 47; vgl. Selma,
Z.:192). Aber auch Fragen zu religiésen Geboten, wie dem Kopftuchtragen,
dem halal-Essen, oder der Vorgabe, nicht zu liigen, die typisch fiir Ritualisten
sind, werden durch die Kinder gestellt (vgl. Selma und ebd.).

Ohne von einer eindeutigen Tendenz zu sprechen, sind es ansonsten ins-
besondere die Fragen nach Gott/Allah, den Propheten und anderen Glaubens-
inhalten, die die kindliche Neugier wecken. Gerade die Unsichtbarkeit Gottes/
Allahs und anderer Wesenheiten beschiftigt die Kinder einiger Eltern:

»Zum Beispiel hat mich jetzt vorgestern mein Sohn gefragt: »Ja, wir glauben ja an einen
Gott, aber wir sehen ihn nicht. Warum sehen wir ihn nicht? Oder, wenn unsere Freunde
fragen: »Wo ist Gott?¢, was sollen wir dann sagen? [...] und dann sage ich zum Beispiel:
»Warum kann man Gott nicht sehen? Kannst du die Luft sehen, die wir einatmen?«Dann

28 | Hier grenzt sich Selma von einem einfachen Nachahmen ab und intendiert fiir ihre
Kinder eine bewusste Beschéftigung im Hinblick auf den Koran. Sie unterscheidet sich
lediglich in ihrer Ausdrucksweise (einfache Worte, brauchte die Unterstiitzung der Inter-
viewerin fiir die Deutung, vgl. Z.: 183-188) von idealistischen Eltern.

Auf den Umstand, dass es Uberschneidungen und Uberlappungen gibt, was die wesent-
lichen Merkmale der Eltern angeht, wurde bereits im Methodenteil verwiesen (vgl. Kap.
II. 2.3).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

kannst du so eine logische Antwort geben. »Ja¢, sagt er, »das ist ja, das ist eine ganz
tolle Antwort; dann sage ich darauf: »Ne? Dass es den Gott ja gar nicht gibt, weil wir die
Luft ja auch nicht sehen kénnen. Ne?<Und ich war dabei nachher ganz stolz gewesen.«
(Selma, Z.: 192)

An dieser Interviewpassage wird deutlich, dass die Kinder sich auch unter-
einander mit der Existenz Gottes auseinandersetzen. Es kommen aber auch
dahingehend Zweifel auf, was die Eltern vor Herausforderungen stellt, ange-
messene Antworten zu geben:

»Ja, da kommt manchmal schon so Zweifel bei den Kindern, was die mich dann fragen
[...] Zum Beispiel fallt mir jetzt also (schweigt), ja, dass wir halt Gott nicht sehen. Es ist
manchmal auch schwer zu beschreiben. Also fiir mich auch. [...]. Nicht sehen kann, wer
das als Person ist und wie der aussieht, ob das ein; [also wie er aussieht, wie er beschaf-
fen ist, wo erist, Anm. d. Verf.]. Genau.« (Rabia, Z.: 241-249)

Die Kinder machen sich auch Gedanken tiber die Beschaffenheit der Engel
und »warum man sie nicht sieht« oder aber iiber das Aussehen des Propheten.
Zudem ist die Frage nach der eigenen Existenz, d.h. warum Gott/Allah die
Menschen erschaffen hat und welcher »Sinn« dahintersteckt, zentral. Es sind
Fragen, die die Eltern anregen, sich mit ihrem Glauben intensiver auseinan-
derzusetzen, um Antworten parat zu haben (vgl. Mecelle, Z.: 69ff. und 157-161).
Hierzu zihlen auch Sinnfragen, die erkliren sollen, warum es Gott gibt und
warum er die Menschen priift. Gerade wenn dies die Kinder an ihrem Glauben
zweifeln ldsst, fithlen sich Eltern aufgefordert, damit richtig umzugehen:

»Das ist bei den Kindern manchmal schwer, das so hinzubringen, weil, die sagen ... die
haben Zweifel. Das muss man dann halt entweder mit der Zeit werden die diese Er-
fahrungen machen, diese, wenn ich jetzt bete [...], »Ja, ich habe jetzt gebetet, Mama,
ich habe aber trotzdem noch nicht meine gute Note bekommen.« So. Aber das ist, das
ist halt man sagt ja imtihan. Man sagt ja [das ist Priifung, Anm. d. Verf.]. Das ist unsere
Prifung. Das ist, wir werden gepriift mit unseren guten Taten und schlechten Taten und
der Glaube ist ja nicht fir gute [Resultate, also nur Erfolg?, Anm. d. Verf.]. Genau. Also
nicht nur fir Erfolg und das ist halt. Man muss halt, halt mit auch mit den schlechten
Dingen klarkommen im Leben.« (Rabia, Z.: 165-175)

Viele Kinder werden durch Schul- oder Kindergartenfreunde und durch Freun-
de/Bekannte aus ihrer Umgebung beeinflusst und stellen Fragen, die sie ver-
suchen, zu beantworten. Diese treten zumeist im Alltag auf (vgl. Fragen oben)
und betreffen zum einen die eigene Religion, inwieweit alles richtig ist (vgl.
Selma, Rabia und auch Ali, Z.: 47), oder die Religion des anderen. Gerade diese

241


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

brichten die Eltern und auch die Kinder dazu, sich mit ihrer eigenen muslimi-
schen Identitit (vgl. auch Selma, Z.: 203-209) wahrzunehmen:

»[...] Oder, wenn unsere Freunde fragen: »Wo ist Gott?¢, was sollen wir dann sagen? Ne,
also das sind solche Fragen, oder: »Warum gibt es das Christentum? Warum gibt es den
Islam? Und seit wann gibt es das denn, [...]?« Das sind also eigentlich immer diese All-
tagsfragen, was die Kinder an mich haben, also was die im Alltag ja so erleben mit ande-
ren ja, Schulfreunden, den Kindergartenfreunden; mehr diese Fragen kommen also auf.
Es gibt bei unsimmerso Fragen. [...] Alltagsfragen. [...] ist also zum Beispiel am meisten
immer mitdem Essen:»Warum diirfen wir das nicht essen?<0der: »Warum diirfen wir zum
Beispiel nicht liigen?« Ne, das ist dann so. Oder: Warum miissen wir uns dann einfach
[...]?¢, das sind also mehr so Alltagsfragen oder Fragen bei den Kindern, also mehr ...«
(Selma, Z.: 192-200)

Die wahrgenommenen Widerspriiche unter Muslimen, bedingt durch das Le-
ben inmitten von Nichtmuslimen, werden auch von Rabias Kindern zur Spra-
che gebracht:

»Von der Schule, von Freunden halt Freunden, Bekanntschaften sind viele Kinder, die
sind von anderen Kulturen und der Glaube ist dann auch nicht der gleiche. Es gibt auch
viele Moslems, die ihre Kinder halt, die sind zwar Moslem, aber die werden halt auch
einfach nicht so erzogen. Und da sind die, dann sagen natiirlich die Kinder: »Mama, das,
deristauch ein Moslem. Warum macht der das nicht?« (vgl. Rabia, Z.: 276)

4.2.2 Die Erziehungsmethoden und Erziehungsstile in den Familien
der »Ritualisten«

In ritualistischen Familien werden weniger differenziertere Angaben iiber ihr
methodisches Vorgehen bzgl. der religiosen Erziehung gemacht. Dabei wird
gerade die Regelbefolgung wider Erwarten auftillig wenig benannt. Die Kommu-
nikation {iber die Religion ist jedoch wie fiir alle anderen Eltern jeden Typs ein
wesentlicher Bestandteil des methodischen Repertoires. Auch hier zeichnet
sich im Vergleich zu anderen Typen ein weniger differenziertes Bild ab.

In ritualistischen Familien wird, wie in allen anderen Familien auch, als
wichtigstes methodisches Vorgehen die Vorbildfunktion der Eltern unterstri-
chen. Wenn der Islam durch beide Elternteile vorgelebt wird, »kénnen die Kin-
der das auch lernenc, d.h., das »Umsetzen« der Religion koénne hierbei durch
vorgelebte »Handlungen« der Eltern unterstiitzt werden (vgl. Mecelle, Z.: 4off.
und 165ff,; vgl. auch Rabia, Z.: 182-1806). Gerade bei den Gebeten hilt Selma
das Vorleben fiir besonders wichtig, damit die Kinder die Eltern »freiwillig«
nachahmen konnten (vgl. Selma, Z.: 124/148 und 215 vgl. dazu auch »Erzie-
hungsstile«).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Die Kommunikation iiber die Religion ist fiir alle Eltern von Bedeutung.
Gerade das »Redenc iiber die Religion durch den Einsatz von Kommunika-
tionsmitteln, wie z.B. von Biichern, dem Internet, Videos usw., wird in allen
Familien eine grofle Bedeutung beigemessen (Rabia, Z.: 254ft.; Selma, Z.: 338;
Ali, Z.: 49f.). Rabia betont indes zudem die ilahi (tiirk. fiir einen religios ge-
prigten Gesang) als ein wichtiges Medium, um den Kindern den »Glauben«
in »Liedform« nahezubringen:

»[...] Und dann ilahi? Lieder, [...] bei denen iiber den Glauben als Liedform halt gespro-
chen wird oder gesungen wird. Ja. So was hdren wir uns an und ich finde, dass beein-
druckt die sehr, das ist, ich merk das, das beeindruckt meine Kinder sehr, wenn die
diese Lieder horen, das wird dann klar, das sind Kinder, die miissen das einfach so als
Form von Liedern auch hdren, denke ich mal, die kénnen sich das so auch besser ein-
pragen. Wenn man redet geht vieles auch verloren.« (Rabia, Z.: 258-266)

Daneben sind Begriindungen und Uberzeugungen, die den Kindern religiése
Gegebenheiten in einer angemessenen Weise darlegen, die am hiufigsten an-
gewandte Kommunikationsform. Mecelle betont insbesondere, dass das Vorle-
ben, welches zu einem einfachen Nachahmen fiihre, nicht gentige, wenn nicht
durch »Bildung« das »Warum« und »Wieso« einer Handlungsweise nachvoll-
ziehbar seien:

»Wenn sie jemandem etwas beibringen wollen, brauchen sie ihr Wissen; das ist durch
Bildung zu erreichen. Das ist besser, als wenn jemand ihnen das vorgelebt hat oder der
sagt einfach:»So ist das richtig!« Aber warum und wieso, das kann er nicht erzahlen zum
Beispiel. Das ist halt nicht gut. Derjenige soll wissen, warum wir beten und warum flinf
Tage und nicht drei Tage. [...]. Erkldrungen sind immer wichtig! Wenn jemand was fragt,
dass die das begriinden kénnen. Das ist mir sehr wichtig. [...]. Warum tue ich das dann
iberhaupt? Das ist wichtig. Das setzt schon Bildung voraus.« (Mecelle, Z.: 54-58, vgl.
auch Z.: 64ff.)

Auch Selma setzt gerade im Zusammenhang mit der Regelbefolgung Begriin-
dungen ein, um die Kinder dahingehend zu tiberzeugen. Dabei solle dies den
Kindern »Sicherheit« bieten und sie, ebenso wie bei Mecelles Kindern, vor
einem einfachen sinnlosen Dahinleben schiitzen:

»Ich erklare es erst mal den Kindern, warum das eigentlich so ist, warum wir uns an
diese Regeln liberhaupt halten missen. Das ist, dass es auch eine Sicherheit fir die
Kinder ist, wenn man sich an bestimmte Regeln halt/halten muss, und dass das sehr
gut ist und dass man nicht einfach nur vor sich hinleben soll und ... [das erkl&rt?, Anm.
d. Verf.], ich erkldre ganz gut [...].« (Selma, Z.: 213ff.)

243


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

244

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Des Weiteren ist das Erkldgren an lebensnahen Beispielen eine weitere wichtige
Kommunikationsform, die zum Einsatz kommt. Es sind, so Selma, »prakti-
sche« »logische Beispiele«, notwendig, warum die Kinder das »so« »ausleben«
sollten und nicht ein einer anderen Art und Weise (vgl. Selma, Z.: 234; vgl.
auch Rabia, Z.: 2770).

Als beispielhaft konnen ebenfalls die Aussagen von Mecelle zur Weih-
nachtsfeier angesehen werden. Demnach diirften die Kinder aus einem religio-
sen Selbstverstindnis heraus nicht daran teilnehmen. Mecelle erklire seinen
Kindern dies mit »Liebe«:

»[...]. Wir kbnnen das, nur das geben, was wir als richtig empfinden, was unser Glaube
vermittelt. Und das leben wir denen vor und wenn mal; ne Schule geht ja auch mal in die
Kirche, wenn die anderen Kinder gehen, und da haben wir ja kein Problem. Sie sollen
auch in die Kirche gehen und sehen dort, wie die anderen Religion praktizieren und die
sollen das unterscheiden. Aber, wenn die zum Beispiel Weihnachten feiern méchten, wir
feiern kein Weihnachten und machen das auch nicht den anderen zuliebe. Wir feiern ein-
fach nicht und das, das sagen wir den Kindern:»Das ist nicht unser Feiertag.« Schén und
nett, aber die verstehen das, wenn man das denen so mit Liebe das erklart, gibt es auch
kein Problem, meistens, und, wie gesagt, [...]. Viel erkldren und beim Gebet haben wir
gesagt, sie sollten schon demnéchst mit dem Gebet anfangen, weil das wird im Glauben
schon verlangt und ja, die miissen halt das lernen langsam noch ...« (Mecelle, Z.: 167-
171; vgl. auch »Erziehungsstile«).

Die Regelbefolgung beinhaltet (auch), mit dem Gebet anzufangen (vgl. oben
Mecelle). Sie ist die nichste Methode, die ritualistische Eltern, bis auf Selma,
iiberraschenderweise nicht stark hervorheben. Jedoch ist es den Eltern wichtig,
dass die Kinder irgendwann die Gebete regelmifig verrichten (vgl. Mecelle
oben; vgl. Rabia Z.: 178ff.; Selma s. unten). Auflerdem ist der Besuch einer
religiésen Bildungseinrichtung fiir Ali der Grund fiir eine konsequente Regel-
befolgung (vgl. Ali, Z.: 83).

Hingegen erklirte Selma die Regelbefolgung schon zu einem Erziehungs-
ziel (vgl. Kap. IIL. 3.2), sodass diese, neben ihrer Vorbildfunktion im Alltag,
die grofite Rolle spielt. Es konnte im Zusammenhang mit Religiositit bereits
aufgezeigt werden, dass die Kinder sich bei der Einhaltung von religisen Vor-
schriften gegenseitig ermuntern und motivieren. Dies betraf insbesondere das
Unterlassen von Stinden und die Erinnerung an das Gute (vgl. Selma, Z.: 126-
134). Auch die »freiwillige« Befolgung der Gebete solle regelmifig geschehen:
»Sie sollen schon frei entscheiden« (Selma, Z.: 150). Sie schildert dazu auch
ihre Erfahrungen, die sie mit ihrem damals neunjihrigen Sohn gemacht hat.
Dabei weist ihr Ehemann sie auf den strengen Umgang mit dem Sohn hin:



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»[...] Ich habe zum Beispiel bei meinem grofien Sohn, der ist ja jetzt elf, habe ich eben
mit neun Jahren zu ihm gesagt, komm, wir beten jetzt jeden Tag einmal zusammen und
er hat sich daran gehalten, ja, ich sag, ich habe ihn nicht dazu gezwungen. Ich habe ge-
sagt:»Wirkdnnen ja langsam anfangen und erst mal mit dem Mittagsgebet und wenn du
mochtest.c Und das hat eigentlich ganz gut geklappt und irgendwann hat er dann nach-
her keine Lust gehabt und dann habe ich ihn, ich habe ihn mal daran erinnert und dann
nachher,»Ach, lass ihn doch, du zwingst ihn nur dazu¢, obwohl das gar nicht so war. Aber
flirihn [fir den Sohn, Anm. d. Verf.] war das schon ... [schon zu viel?, Anm. d. Verf.], also
fiir sein Alter eigentlich gewesen [...] was ich im Grunde eigentlich ganz in Ordnung fand
in dem Alter mit neun. Also [...].« (Selma, Z.: 271-277).

Wie oben herauszulesen ist, spielt folglich die altersgemdfie Forderung fur Sel-
ma und ebenso fiir Ali eine bedeutsame Rolle:

»Wenn das Kind noch in jungem Alter ist, kénnen sie es nicht streng behandeln, an-
sonsten wird man sich beim Kind die Sympathien fiir die Religion verscherzen. Daher
muss man bedachtsam an [das Kind, Anm. d. Verf.] herangehen, d.h. sich folglich lang-
sam annédhern. Manchmal muss man sich streng oder warmherzig geben und manchmal
muss man sich auch kiihl verhalten.« (Ali, Z.: 55)

Ali bezieht sich mit »kiihl verhalten« auf die Konsequenzen, mit welchen als
Folgen von religi6s begriindeten Regelverstoflen zu rechnen ist. Dies legt aus-
schlieRlich die Haltung nahe und weniger eine Konsequenz, die auf Strafen
der allgemeinen der Erziehung (wie z.B. Internetverbot 0.A.) verweist.

Auch Belohnungen erfolgen, gerade im Zusammenhang mit den Feiertagen
der Muslime (vgl. Ali Z.: 175) oder bei erfolgreich durchgefithrtem Koranlesen
(vgl. Rabia, Z.: 281), in Form von Geschenken. Ansonsten ist beispielsweise fiir
Selma die personliche Anerkennung oder das Aussprechen von Lob von grofie-
rer Bedeutung, als z.B. Sachgeschenke zu tiberreichen (vgl. Selma, Z.: 242fF)).

Strafen werden als Sanktionsmitte]l nur in der allgemeinen Erziehung
eingesetzt (u.a. Fernseh-, Internet-, Spieleverbot). Bei religitsen Themen, in
denen Uberschreitungen stattfinden, wird vielmehr Wert auf die Kommuni-
kation mit dem Kind gelegt, um die Kinder von bestimmten Verhaltensweisen
zu iberzeugen. Ali setzt hier Grenzen, indem er sowohl eine »kiithle Haltung«
(vgl. auch oben) an den Tag legt, als auch dem Sohn klarmacht, dass er sich
nicht von seinen Werten abbringen lassen wird:

»Er muss wissen. In manchen Themen muss er wirklich wissen, gleich in welchem Alter
und in welcher Situation er sich befindet, dass weder wir noch unsere Community [von
unseren Werten, Anm. d. Verf.] ablassen werden.« (Ali, Z.: 57)

245


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Bei RegelverstofRen bevorzugt es Rabia, mit den Kindern zu kommunizieren.
Sie versucht, ihre Kinder mit Erklirungen von ihrem Standpunkt zu iiberzeu-
gen. Dabei stellt sie auch fest, dass die Kinder, je ilter sie werden, unterschied-
lichen Fremdeinfliissen wie Schule, Freunden oder dem Umfeld ausgesetzt
sind, was es den Eltern erschwere, die Kinder von ihrer Auffassung zu {iber-
zeugen bzw. sie zu beeinflussen:

»[...] Ja, ich versuche denen immer wieder zu erklaren, zu erzahlen, dass es halt Siinde
ist, dass man hort, was Eltern sagen, weil die immer das Gute méchten fir ihre Kinder
[...]. Ja, wo die, wenn die klein sind, da héren die mehr, umso alter die werden, weil die ja
auchviel von aufien haben [...], viele Einfliisse von auen, [zum Beispiel?, Anm. d. Verf.]
von der Schule, von Freunden, Bekanntschaften; sind viele Kinder, die sind aus anderen
Kulturen und der Glaube ist dann auch nicht der gleiche. Es gibt auch viele Moslems,
die ihre Kinder halt, die sind zwar Moslem, aber die werden halt auch einfach nicht so
erzogen [...].« (Rabia Z.: 269-276)

Erziehungsstile

Die Erziehungsstile von ritualistischen Eltern sind insbesondere durch Liebe/
Geduld gekennzeichnet. Allen Eltern dieses Typs erscheint ein liebevoll-ge-
duldiger Umgang mit ihren Kindern von herausragender Bedeutung. Zudem
lassen sich Disziplin, kein Zwang, Respekt vor Alteren als charakteristische
Merkmale des Eltern-Kind-Verhiltnisses beschreiben. Die Verantwortungs-
tibernahme durch das Kind als auch die Férderung der Selbststindigkeit wer-
den lediglich am Rande erwihnt.

Wie auch schon oben bei der Beschreibung der Methoden anklang, wird
insbesondere im Zusammenhang mit den tiglichen Gebeten® u.a. deutlich,
wodurch das Eltern-Kind-Verhiltnis charakterisiert ist und welchen Erzie-
hungsstil Eltern bei ihren Kindern bevorzugen. Daher konnten hier Uber-
schneidungen und Wiederholungen mit den methodischen Aspekten nicht
ohne Weiteres vermieden werden.

Mecelle betont im Zusammenhang mit religisen Begriindungen und Er-
klarungen sowie der Wissensaneignung, wie wichtig »die Liebe« als Leitfaden
fuir ihn sei (vgl. Mecelle, Z.: 145). Wenn man den Kindern alles mit »Liebe« er-
klire, entstiinden auch »keine Probleme« (vgl. ebd., Z.: 167). Des Weiteren sei
es wichtig, gerade wenn es um die Gebete gehe, geduldig vorzugehen:

29 | Dies war auch schon bei idealistischen Eltern der Fall.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Viel erkldren und beim Gebet haben wir gesagt, sie sollten schon demndchst mit dem
Gebet anfangen, weil das wird im Glauben schon verlangt und ja, die missen halt das
lernen... langsam noch.« (Mecelle, Z.: 171)

Die »Liebe« zu und die »Ehrfurcht« vor Gott/Allah ist wichtig, um Regeln ein-
zuhalten, so Ali. In einer »ausgewogenen Weise« sei es daher notwendig, den
Kindern diese beiden Tugenden weiterzuvermitteln. Dabei sei es ihm wichtig,
geduldig und weichherzig vorzugehen, wenn die Kinder noch klein seien, da-
mit diesen das Interesse an der Religion erhalten bleibe (vgl. Ali oben, Z.: 32
und 55). Auch Selma ist eine geduldige und ruhige Vorgehensweise bei Erkli-
rungen wichtig, um die Kinder nicht abzuschrecken, sodass sie sich von der
Religion abwenden konnten:

»Genau! Aberim Grunde: Ich tue nicht sehrviel, weil wenn ich also merke, die sind davon
abgeneigt, dann lasse ich sie in Ruhe! Weil ich habe dann nachher Angst, dass sie dann
sich ganz abwenden nachhervon der Religion. Da lasse ich die ein bisschen in Ruhe und
wenn so ein bisschen Zeit dariiber vergangen ist, dann rede ich erst driiber. Aber [...].
[Ja? Also so eine gewisse Pause ...?, Anm. d. Verf.]. Genau! Die Pause braucht man, ich,
am Anfang (stottert) bin ich immer drauf losgegangen, habe dann auf sie eingeredet:
»Musst das dann so und so und so machen und das gehort sich einfach nicht. Und das
kam bei den Kindern nicht an. Die Kinder brauchen einfach so ein bisschen Abstand
und man muss einfach so praktische logische Beispiele geben, warum die Kinder das
einfach so ausleben [sollten, Anm. d. Verf.].« (Selma, Z.: 230-234)

Innerhalb dieser Interviewpassage veranschaulicht Selma zudem, dass durch
einfache Befehle und Verurteilungen, »Musst das dann so und so und so ma-
chen und das gehort sich einfach nicht«, die Kinder nicht zu erreichen seien.
Vielmehr solle man sich Zeitlassen und mit Abstand an die Sache herangehen,
folglich auch keinen Zwang ausiiben. Diese Haltung sei ihr auch bei den ge-
meinsamen Gebeten von zentraler Bedeutung:

»lch zwinge sie nicht dazu! Ich bete immer vor den Kindern, sodass sie mich immer se-
hen kdnnen, also meine Tochter, die kommt dann immer ab und zu mal zu mir. Also ich
leg ja einen Gebetsteppich daneben hin und sie machen dann mit, aber ich zwinge sie
nicht dazu. [...] Sie soll schon frei entscheiden.« (Selma, Z.: 148ff.)

Dass die Kinder »mit Freude« und ohne »Zwang« Rituale ausfiihren, ist auch
fur Rabia wichtig. Da sie dies genauso in ihrem Elternhaus erlebt hat, empfin-
det sie es entsprechend so, dass sie das weiter gebracht habe:

»Also gemeinsam lesen wir halt den Koran, das versuchen wir halt, durchzufiihren, und
ich hoffe auch, dass wirauch zusammen mal beten kénnen, weil ich méchte den Kindern

247


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

das auch nicht so aufdrangen, also die sollen Freude [...] Freude genau! Kein Zwang!
Weil ich hatte selber keinen Zwang und muss sagen, bin jetzt viel, viel weiter, alsich es
war.« (Rabia, Z.: 188ff.)

Dennoch zeichnet sich das Eltern-Kind-Verhiltnis auch durch Disziplin aus.
Insbesondere Ali und Selma zeigen auf, dass eine konsequente Regelbefolgung
Bestandteil ihres Erziehungsverstindnisses ist (vgl. Ali oben »Methoden«). Als
Erziehungsziel soll »Disziplin« Selmas Kindern dabei helfen, Regeln zu be-
folgen, um »Struktur« und »Sicherheit« im »Alltag« und im »Leben« zu haben
(vgl. Selma, Z.: 43-48). Da sie sich manchmal bei der Regelbefolgung etwas zu
strikt verhilt, warnt ihr Mann sie, mit ihrer Intensitit nicht zu weit zu gehen.
Hier tritt der Ehemann, in seiner unterstiitzenden Funktion, als der gelassene-
re, geduldigere Elternteil hervor, wohingegen Selmas Erziehungsverhalten in
einer gewissen Weise auch auf sehr viel Strenge hindeutet:

»[...] aber wenn der manchmal anmerkt [...], dass ich dann zu intensiv geworden bin mit
meinen Regeln, dann sagt er ja, »Stopp, du bist zu weit gegangen«. Dann warnt er mich.
[Also er ist derjenige, der so ein bisschen mehr zuldsst?, Anm. d. Verf.]. Genau.« [Und
Sie sind diejenige, die dann schon Grenzen setzt und klare Regeln einfordert?, Anm. d.
Verf.]. Genaul« (Selma, Z.: 267-271)

Diese Strenge zeigt sie zunichst bei der Einhaltung der tiglichen Gebete, was
beim damals neunjihrigen Sohn zur Unlust fithrte. Daraufhin habe sie ihr
Ehemann aufgefordert, den Sohn in Ruhe zu lassen: »[...] >Ach, lass ihn doch,
du zwingst ihn nur dazu¢, obwohl das gar nicht so war [...].« (vgl. Selma oben
»Methodenc, Z.: 271).

An diesem Beispiel zeigt sich auch, wie unterschiedlich die Eltern ihre
eigene Erziehung bewerten. Selma fasst ihr Verhalten weniger als ein Mittel
auf, das durch Zwang gekennzeichnet gewesen sei, sondern durch Disziplin:
»Weifd ich, was ich im Grunde eigentlich ganz in Ordnung fand in dem Alter
mit neun. Also ...« (Selma, Z.: 277). Der Vater sehe es da schon »lockerer«
(vgl. ebd.: 278f.). Gleichwohl muss schliefllich hier zum einen auch erwihnt
werden, dass Selma in der Prisenz des Ehemannes den unterstiitzenden Aus-
gleich fiir ihre strenge, auf Disziplin angelegte Erziehung sieht (vgl. Selma,
Z.: 266-279). Zum anderen ist es so, dass sie sich, wohl auch geldutert durch
ihre Erfahrungen, die »freiwillige« Teilnahme der Kinder am Gebet durch ein-
faches Vorleben wiinscht (vgl. oben und »Methode«).

Der Wunsch nach mehr »Respekt vor Alteren« ist in tiirkischen Familien
ein geldufiger Wert (vgl. Hunner/Kreisel 2010 und Boos-Niinning 2011a). Der
Respekt vor idlteren Menschen soll primir dem Familienzusammenhalt und
der Bindung innerhalb der eigenen Community dienen und erfiillt somit eine
ordnungsstiftende Funktion.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Gerade fiir Ali (und Rabia) ist der Respekt vor Alteren schon entsprechend
als Erziehungsziel (vgl. Kap. IIL. 3.2) von Bedeutung. Als ein verinnerlichter
Charakterzug, der aus der von ihm intendierten religiésen Erziehung hervor-
geht (vgl. Ali, Z.: 16), ist Respekt fiir ihn ein Wert, von dem weder er noch die
»Community« abweichen werde (vgl. Ali, Z.: 577). Hier ist sodann eine Disziplin
herauszuhéren, wodurch sein Erziehungsverhalten gekennzeichnet ist (vgl.
Ali bei »Methodenx).

Als Schutz vor Fremdeinfliissen, wie z.B. den Medien und schlechten
Freunden (vgl. auch Rabia bei »Methoden), ist auch Rabia der Respekt vor
Alteren zugleich als Erziehungsziel wichtig. Da der Einfluss der Eltern durch
andere Wirkfaktoren minimiert werde (»Jetzt ist das, was die Eltern sagen, we-
niger wichtig.«), wiinscht sie sich, dass mehr Achtung und Respekt vor den
Eltern gezeigt werde und dass das, was sie sagen, mehr Bedeutung haben solle.
Schlieflich sei darin nicht zuletzt auch ein Gebot der Religion zu sehen (vgl.
Rabia, Z.: 8off).

Die selbststindige Verantwortungsiibernahme der Kinder wird eher am Ran-
de, d.h. ausschlieflich durch einen Vater, erwdhnt. So wiinscht sich Mecelle,
dass die Kinder, wenn sie dlter sind, eigene Entscheidungen treffen kénnen.
Die Eltern kénnten die Kinder z.B. bei der Befolgung von Regeln lediglich mit
ihrer Vorbildfunktion und durch Erklirungen (vgl. Mecelle oben »Methode«)
unterstiitzen:

»Ne, ich, genau das wollen wir vermitteln, sie haben [...], die werden ja demnéchst grof,
sie mochten ja selber Entscheidungen treffen. Wir kdnnen das, nur das geben, was wir
als richtig empfinden, was unser Glaube vermittelt. Und das leben wir denen vor [...].«
(Mecelle, Z.: 167)

Auch spielt fiir Mecelle, als einzigem Vater von allen, die Férderung der Selbst-
stindigkeit, »[...], dass sie auf eigenen Fiilen stehen« (vgl. Mecelle, Z.: 120ff)),
eine wichtige Rolle. Dies kénnte damit zusammenhingen, dass er, im Ver-
gleich zu den anderen Eltern dieses Typs, iiber einen akademischen Abschluss
verfiigt und damit stirker von eigenverantwortlichem Verhalten ausgeht.

4.3 Religiose Erziehung in den Familien der »ldentitatssucher«

4.3.1 Die Religiositat in den Familien der »ldentitatssucher«

Die Religiositit der Eltern, die den Identititsaspekt der religiésen Erziehung in
den Vordergrund stellen, ist dadurch gekennzeichnet, dass die verschiedenen
Facetten der Religiositdt unter dem Blickwinkel der Identititsentwicklung be-
trachtet werden. Gemeinsam ist beiden Elternteilen dieses Typs die Herstel-
lung von erziehungswissenschaftlichen Beziigen. Zudem geht es diesen, wie

249


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

bereits erwihnt wurde, um ein hohes Maf§ an Dialogbereitschaft im Zusam-
menhang mit der Suche nach der eigenen Identitit.

Bei der Darstellung bzw. Betrachtung der Ergebnisse ist zu berticksich-
tigen, dass die Interviewpartnerinnen Miitter von Kleinkindern sind, sodass
z.T. einige Aspekte unerwihnt bleiben bzw. Antizipationen aufgezeigt werden.
Auch sind beide Miitter sowohl professionell (Hiilya) als auch ehrenamtlich
(Lema) in ihren religiosen Gemeinden titig. Die Erfahrungen der Pddagogin-
nen als professionell Handelnde flieRen mit in die Auswertung ein.

Den Glauben definiert Lema fiir sich in einer praktischen Art und Weise.
Er habe in jedem Fall praktische Konsequenzen, indem er ausgelebt werden
kénne. Gerade die Freiheit zu haben, diesen in staatlichen Bildungseinrich-
tungen, wie z.B. Schulen und Kindergirten, auszuleben und die Anerkennung
bzw. der Respekt vor der eigenen Religion, ist fiir Lema besonders wichtig:

»Ja, Glaube. Fiir mich ist Glaube, die Lebensart, die Lebensweise. Es darf jetzt nicht so
theoriemdafig sein, sondern man muss ihn ausleben kdnnen. Auch das Ausleben, die
Freiheit dazu zu haben, das ist ja fiir mich und fiir meine Tochter in erster Linie wichtig.
Dann kédme der Punkt in den Schulen, in den Kindergérten, kann sich denn mein Kind
im Kindergarten entfalten? Also, jetzt vielfaltig, und dass man auch mit den eigenen
Werten respektiert wird. In der Schule und so ...« (Lema, Z.: 34)

Als eine »Lebensweise, Lebensart, Lebensphilosophie« solle der Glaube dazu
tithren, dass der Mensch zur »Vollkommenheit« gelange. Der Mensch komme
als »unbeschriebenes Blatt« auf die Welt, das erst durch die religiose Erzie-
hung zu einem »Menschen« gemacht werde, d.h. sich zu einer Persénlichkeit
entwickele. In diesem Zusammenhang fliefdt auch fiir Lema die »Disziplin«
mit in die aus dem Glauben resultierende religiése Erziehung ein. Dieser sei
somit wichtig, damit die Kinder und Jugendlichen zu Hause lernen wiirden,
»Respekt gegeniiber anderen Kindern, auch Disziplin« zu zeigen (vgl. Lema,
Z.: 40ff., vgl. auch Kap. III. 3.3).

Diese philosophische Grundstimmung scheint auch bei Hiilya zum Aus-
druck zu kommen. Der Glaube, der fiir sie im Vordergrund steht, ist zum
einen von der Vorstellung bestimmt, im Diesseits, d.h. auf der »Welt« zu leben,
und zum anderen dann irgendwann ins »Jenseits« iiberzugehen:

»[...] ja und fiir mich ist es natiirlich, an die Schopfung zu glauben, dass wir also von
irgendetwas bestimmt sind, dass wir automatisch mit unserer Seele, mit unserem Kor-
per, mit unserem Verstand hier auf dieser Welt leben und irgendwann dann auf jedem
Fall gehen werden. Und ich glaube, das ist der Gedanke und ich glaube das kann man
gar nichtleugnen, dass man irgendwann gehen wird, wie nennt man das, ... immigrieren
(lacht) wird in die andere Welt, ins Jenseits, genau.« (Hilya, Z.: 30)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Das Leben mit den drei Grundkomponenten des Daseins (Seele, Korper, Ver-
stand) ist Teil dieser Vorherbestimmung im Diesseits, aber auch die Jenseits-
orientierung zeichnet den Glauben von Hiilya aus. Die Konsequenzen, die sich
daraus fiir ihre religiése Erziehung ergeben, betreffen sowohl die Handlungs-
ebene als auch den emotionalen Bereich. »Die Bindung zu Gott« ist fiir Hiilya
der Glaube, der durch Erfahrungen, gestiitzt durch das Umfeld, in dem man
sich bewegt, und durch das Gesagte, erlernt und ausiibt*® werde:

»Also Kinder erlernen den Glauben durch Erfahrungen, so habe ich das
auch gemacht, also automatisch durch mein Umfeld, durch die Dinge, die mir
gesagt wurden, dadurch habe ich erfahren, was Glaube ist; also automatisch
habe ich dann an Dinge geglaubt und die dann auch so ausgeiibt. Ich glaube,
Glaube ist, dass man so eine Bindung hat zu Gott. Das ist Glaube fiir mich und
deshalb versuche ich, das meinen Kindern so zu vermitteln, indem ich sage:
»Gott ist in jedem Menschen drin, im Herzen [...]«. (Hillya, Z.: 32)

Indem sie auf die Fragen ihrer Kinder beziiglich ihres Glaubens eingeht
und sie fiir diese mithilfe von Erklirungen fir die Geschehnisse auf der Welt
eine Verbindung zu Gott herstellt, versucht sie, ihren Kindern den Glauben
nahezulegen:

»Also, so versuche ich, das dann meinen Kindern zu erkldren, wie diese Bindung ist, zu
Gott, also was Gott iiberhauptist, weil es gibt keine Vorstellung, aber man versucht halt,
die Dinge zu erkléren, die auf dieser Welt passieren, und dann damit die Verbindung zu
Gott herzustellen. Das ist dann sehr wichtig und mein Glaube an Gott sagt mir, also be-
wegt mich eben dahin, dass ich dann was tue mit meinen Kindern, dass ich denen das
weiter erklare [...].« (Ebd.)

Eine weitere Konsequenz, die sie aus ihrem Glauben ableitet, ist die Motiva-
tion, ihre Kinder zu »guten Menschen« bzw. zum »Positiven« zu erziehen. An
dieser Stelle geht sie auch auf Miitter ein, die aus einer intrinsischen Motiva-
tion heraus ihre Kinder umsorgen. Ahnlich wie diese Miitter, die die Grundbe-
durfnisse ihrer Kinder ihrer Natur entsprechend befriedigen, sieht Hiilya ihre
»Pflicht« darin, die Kinder zum »Glauben« und »zum Positiven« zu erziehen:

»lch glaube, das ist die Motivation, dessen, dass ich also meine Kinder erst mal als gute
Menschen erziehe und denen das Ganze dann auch vermittele, das ist meine Motiva-
tion. Ich weif}, es gibt bestimmte Dinge ne, die eine Mutter ..., ich bin eine Mutter, ich
habe die Pflicht, meine Kinder zu erziehen, und das ist auch meine Motivation sozusa-
gen. Es gibt auch eine ja, natirlich, ja, die nicht gesteuerte Motivation von einer Mutter,
die kimmert sich automatisch um alles. Das sieht man auch bei Tieren z.B., dass sie
sich um die eigenen Kinder kimmern, sie futtern, also die Grundbedirfnisse beheben,

30 | Hier nimmt sie auch auf die Sozialisation des Menschen Bezug.

251


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

und das ist halt meine Motivation. Durch meinen Glauben bin ich motiviert, meine Kin-
der zu erziehen, zum Positiven.« (Ebd.)

Religiose Erfahrungen der Eltern beziehen sich, dhnlich wie bei den anderen
Eltern auch, auf Rituale, die Beschiftigung mit religioser Literatur oder den
Gemeinschaftsbezug. Der letztere Aspekt bildet den gemeinsamen Nenner der
beiden Eltern dieses Typs. Beide verfiigen iiber Erfahrungen in Gemeinden,
die sie zudem als engagierte Pidagoginnen gemacht haben.

Konkrete religiose Erfahrungen konnte Lema schon mit ihrem Baby ma-
chen. Es fillt ihr auf, dass die ausgeglichene, ruhige Grundstimmung, die sich
aus der Beschiftigung mit religiésen Biichern oder durch die Gebete ergebe,
sich auf ihr Baby tibertrage. Gerade dies und die Erfahrungen im Zuge ihres
eigenen Aufwachsens zeigen ihr, dass dies dem Menschen zum einen ange-
boren und zum anderen in ihm die wesentliche Anlage zur Vollkommenheit
gelegt worden ist. Die religiose Erziehung helfe nunmehr dabei, dem Ganzen
eine »Form« zu geben:

»Ja also, ich merke z.B., wenn ich zu Hause bin, in Ruhe mal meine Gebete einrichten
kann, auch mal mich so mit meinen Biichern, religiosen Blichern mich mal unterhalte,
sehe ich automatisch an mir, dass ich ausgeglichener bin. Das ist fiir mich sehr wichtig,
weil ich selber auch so aufgewachsen bin und ich dadurch auch gesehen habe, ich sehe
[es bei den Leuten in meinem, Anm. d. Verf.] Freundeskreis, die nicht so aufgewachsen
sind. Es muss ja nicht heifien, dass es 100-prozentig so ist, es istja meine Empfindung.
Und da seheich auch, dass mein Kind auch ruhiger wird, diese Anschauungvon der Mut-
ter Gibertragt sich auf das Kind und ich denke auch, angeboren irgendwie. Also, ich finde
meine Religion, in der Religion ist es so, dass der Mensch so geboren wird, vollkommen
eigentlich. Und durch die Erziehung, durch die religiése Erziehung, je nachdem, auch
dann zu einer Form gestaltet wird. Das istja.« (Lema, Z.: 45)

Auch die Erfahrungen, die sie in ihrer religiosen Gemeinde mit den Jugend-
lichen macht, die beispielsweise einen Monat lang den Gemeindebesuch ver-
sdaumt haben, zeigen ihr, wie dadurch Probleme entstehen kénnen; denn durch
die geringere Beschiftigung mit dem Glauben entstiinden Liicken, die die Be-
sinnung auf sich selbst, als Menschen, verhindern wiirden. Hingegen gebe die
Beschiftigung mit der Religion Sinn und Orientierung im Leben. In einer von
der Technologie und den Medien bestimmten schnelllebigen Zeit sei es umso
wichtiger, tiber sich selbst und seine Zukunft nachzudenken. Wichtig sind fiir
Lema die typischen Fragen nach dem eigenen Dasein, die einer Beantwortung



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

bediirfen. Damit kénne auch die Perspektivlosigkeit unter Jugendlichen auf-
gehoben werden?::

»[...]. Also es ist ja so, dass wir leben in einem Zeitalter, wo alles so schnell und so man
kann gar nicht mehr nachdenken iiber sich selbst; die ganzen Technologien, diese Me-
dien und so ... es ist ja, nimmt ja einen mit, da hat man wenig Zeit iber sich und lber
seine Zukunft nachzudenken. Und ich denke, Religion ist ja dann so etwas, dann kommt
man wieder zu sich. Also man denkt wieder iiber sich als Mensch nach, als Mensch, wa-
rum bin ich denn hier? Warum bin ich erschaffen worden? Was ist mein Ziel? Also diese
Perspektivlosigkeit wird dann, dann aufgehoben, was heutzutage die meisten Jugend-
lichen haben, keine Perspektive. Also, ja.« (Lema, Z.: 47)

Hinsichtlich religioser Erfahrungen bezieht sich Hiilya auf Rituale (vgl. unten)
oder wie Lema auf den Gemeinschaftsbezug, indem sie mit ihren Kindern
wochentlich die Moschee besucht. Aber auch ilahis (tiirk. fiir religios geprigter
Gesang) mit Glaubensinhalten, bewirkten bei ihren Kindern einen positiven
Effekt. Hiilya unterstreicht insbesondere die Beziehung ihrer Kinder zur Mo-
schee. Dort griindete sie mit einer Freundin eine Krabbelgruppe (vgl. Hiilya,
Z.: 24), die erst die Teilnahme in der Moscheegemeinde erméglicht habe:

»[...] und dann war danach, dass wirz.B. die Moschee besucht haben, also das war okay.
Am Anfang kann man mit den Kindern wenig die Moschee besuchen, es sei denn, die
sitzt noch im Maxi-Cosi und bewegt sich nicht (lacht). Aber danach ist das wirklich un-
moglich, ich hab echt, ... eine Zeit lang war ich gar nicht in der Moschee. Ja, es geht ein-
fach nicht, weil die schreit dann rum und die anderen stért das. Ja, und in der Moschee
fand sie das sehr schon, dass wir aufgrund der Krabbelgruppe, dann gab es dann z.B.
finf Minuten, wo die auf die Platze fertig los und rennen durften, das fanden die sehr
schdn. Also, die Beziehung zu der Moschee war eben eine sehr gute Erfahrung [...].«
(Hilya, Z.: 34)

Uber die Befolgung von Ritualen kénnen nur eingeschrinkte Aussagen ge-
macht werden.*? Gemeinsam ist den beiden Eltern (»Identititssuchern«), dass
sie viel Wert auf den Moscheebezug (vgl. oben) und das Verrichten der Gebete
(vgl. auch Lema, Z.: 49 unten) legen:

31 | Diese Vorstellungen bzw. religiosen Erfahrungen konnen hier als Antizipationen
betrachtet werden, wodurch auch ihre religiésen Erziehungsvorstellungen gekennzeich-
netsind.

32 | Da die Kinder weder fasten noch den Koranlesen kénnen, werden diese rituellen
Aspekte nicht behandelt. Die Kinder von Hilya horen lediglich Koranrezitationen mit
(vgl. Hilya, Z.: 44). Hinsichtlich des Gebetes und anderer Rituale teilt Lema ihre An-
sichten bzw. Antizipationen mit.

253


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

254

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»[...] und dass man z.B. vor dem Beten mit den Kindern zusammen betet, dass man auch
sogar schon daran denkt, dass die Kinder ihre eigene seccade [tirk. fiir Gebetsteppich,
Anm. d. Verf.] haben, so im Kleinformat eventuell mit der eigenen Namenssignatur usw.
also, dass man automatisch die Kinder damit konfrontiert, bewusst konfrontiert, das
war sehr wichtig fiir mich; und ich denke, das habe ich schon ein wenig [...] geschafft.«
(Hilya, Z.: 24, vgl. auch Z.: 40)

Als wichtigste gemeinsame religiose Erfahrung schildert Hiilya ihre Erlebnis-
se bei der Verrichtung der Gebete mit ihren Kindern folgendermafen:

»Ja, ja, ja ... also aufjeden Fall, als meine Tochter z.B. gemerkt hat, dass ich bete (lacht),
dann ist sie natiirlich auf meinen Kopf gestiegen und hat sich dann irgendwie festgehal-
ten und ist mit mir wieder runtergegangen auf jeden Fall. Beten ist [...] also automatisch
war das die erste Erfahrung so, glaube ich, und dann war [...].« (Hiilya, Z.: 34)

Ansonsten sind das Auswendiglernen von Suren (vgl. Hiilya, Z.: 40) und die
Beachtung der Tischregeln rituelle Bestandteile in ihrem Alltag:

»Esstischregeln, z.B. Bismillahirrahmanirrahim [arab. fir »im Namen Allahs des All-
erbarmers, des Barmherzigen«, Anm. d. Verf.], das sagt sie immer noch heute, ohne
dass ich sie jetzt mittlerweile daran erinnern muss; Bismillahirrahmanirrahim, elham-
dulillah sagt sie auch automatisch.« (Hilya, Z.: 34)

Das Koranlesen beherrschen die Kinder von Hiilya noch nicht. Sie hitten je-
doch bereits im Bauch der Mutter die Koranrezitationen mitgehoért. Dadurch
habe die Tochter beispielsweise das arabische Alphabet schnell auswendig ge-
lernt:

»[...]. Und aberallgemein von klein an habe ich damit angefangen, schon im Bauch, dass
ich z.B. aus dem Koran vorgelesen habe oder auch gehort; und das dann auch meine
Kinder habe héren lassen. Das hat schon bei mir da angefangen im Bauch (lacht). [...]
Ja, und ich glaube dadurch ist z.B. meine Tochter sehr musikalisch geworden, ja, ich
habe esim Nachhinein auch so geerntet, die hort sehr gerne Musik, zum Beispiel Lieder;
und die kann sehr schnell auswendig lernen beispielsweise; die ist jetzt fiinf. Die kann
auch schon das Elif Be auswendig [...] also so nachdem meine nicht einmal auf der Welt
waren, sondern, sogar noch im Bauch waren, war das fiir mich schon ein Thema.« (Hiilya,
Z.:24)

SchlieRlich haben fiir Lema Rituale, wie die Gebetswaschung (arab. wudu), die
tiglichen Gebete und die sich stindig wiederholende Auseinandersetzung mit
der Koraninterpretation, eine auferordentliche Bedeutung (vgl. auch oben, vgl.
Lema, Z.: 49).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Religiose Feste nehmen fiir die Eltern dieses Typs (identititssuchende El-
tern) eine identitatsstiftende Funktion ein. Einerseits wird mit dem Feiern von
Festen in staatlichen Bildungseinrichtungen das Bediirfnis nach Anerken-
nung bzgl. der eigenen religiésen Identitit befriedigt (vgl. Lema Z.: 26 in Kap.
ITI. 3.3). Andererseits solle durch die Integration religioser Symbole, wie dem
Weihnachtsmann oder dem Weihnachtsfest, in den Alltag erreicht werden,
dass die Kinder nicht »zwischen zwei Stithlen« stiinden. Dabei solle gleichzei-
tig auch das Bewusstsein fiir die eigene religiose Identitit unter Bezugnahme
auf die eigenen Glaubensvorstellungen gewahrt werden:

»[...] Also, dass die dann sagen, ja irgendwann wird es auf jeden Fall kommen, dass sie
dann sagen: »Ja, das bin ich« Zum Beispiel jetzt, wo wir den Weihnachtsmann haben
z.B., den Nikolausso. Meine Tochter weifs dann genau, dass wir an den Weihnachtsmann
nicht glauben, automatisch, also sie kann natirlich mitmachen, aber, ich sag dann: »Wir
glauben an Gott und wir glauben nicht an den Weihnachtsmann.«Ich glaube, dass ich
das Recht dazu habe, das zu sagen, wir glauben nun mal nicht an den Weihnachtsmann,
aberich mdchte auch nicht, dass mein Kind irgendwie zwischen zwei Stiihlen sitzt, also
innerlich vielleicht. Und ich mache das dann auch geschickt, dassich dann trotzdem ein
Geschenk kaufe, ja, weil es ist nun einmal ein Kind, weil sie sieht das und sie findet das
schdn, aber ich kann das trotzdem mit einem Hintergrund erklaren, dass es einfach bei
den Freundinnen alles gemacht wird und dass es genauso Ostern; sie liebt, sie mag das,
z.B. also Karneval, ne, also das darf sie alles und. Und aber ich mdchte schon ihr auch
unsere Seite dann beibringen, dass sie beide Seiten kennt und ja, aber glauben tut sie
dann, was ich dann ..., wo ich dran glaube.« (Hiilya, Z.: 44)

In diesem Interviewabschnitt werden zwei verschiedene Ebenen angespro-
chen: Das Feiern der religiosen Feste (Weihnachten, Ostern) oder des Karne-
vals hat auf der Alltagsebene eine integrative Funktion. Das Kind darf die An-
nehmlichkeiten der Feste zwar wahrnehmen (»sie findet das schon, »sie liebt
..., sie mag das«), mitmachen und bekommt auch »ein Geschenk« an diesen
Feiertagen. Dennoch wird auf einer anderen Ebene (Glauben) erklirt, dass die-
se Feste nicht Bestandteile des eigenen Glaubens seien. Auch wenn die andere
Seite erklirt und kennengelernt wird, liegt somit auch ein besonderes Augen-
merk auf der Vermittlung der eigenen Glaubensvorstellung: »[...] aber glauben
tut sie dann, was ich dann ..., wo ich dran glaube« (vgl. ebd.).

So ist damit das Feiern von »eigenen« religiosen Festen sehr wichtig fiir
Hiilya. Es fillt auf, dass an dieser Stelle der Bezug zu Weihnachten nicht fehlt.
Ahnlich wie an Weihnachten, gibt es auch an den eigenen religiésen Feierta-

255


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

256

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

gen Geschenke®. Die Feste werden mit Aktivititen fiir die Kinder, organisiert
durch die religiésen Gemeinden, ganz grof gefeiert:

»[...], wirschmicken unsere Wohnung, ja, und dann diirfen die auch mitschmiicken, also
Fenster und Ballons, also im Kinderzimmer allerdings. Dann decken wir den Tisch schén
ja, dann [besuchen, Anm. d. Verf.] wir Oma und Opa (lacht), ja, und schéne Kleider kau-
fen ist sehr wichtig und Geschenke. Also, wir machen das auch ungefahr so &hnlich wie
Weihnachten, dass wir dann Geschenke austauschen, finden die dann sehr schdn. Die
wissen, dass wir bayram [turk. fiir Fest, Anm. d. Verf.] haben; dann gibt es auch immer
von den Moscheegemeinden grofle Organisationen, also bayram-Feste im Saal Hoch-
zeitssaal, wo dann sehrviel fiir die Kinder gemacht wird; dann wissen die genau, "Mama,
jetztist bayram, jetzt gehen wir dahin.« (Hiilya, Z.: 42)

Das Wissen, was sich die Kinder aneignen sollen, betrifft zum einen die Glau-
bensgrundlagen bzw. die fiinf Sdulen des Islams und zum anderen die Erfiil-
lung der religiosen Pflichten (vgl. Hiilya, Z.: 44 und 48-52, vgl. Lema unten).
Hierbei geht Hiilya im Wesentlichen stirker von einer traditionell-religiésen
Bildung aus, als es bei Lema der Fall ist. Dennoch zeichnet sich ihre Heran-
gehensweise bei der Weitergabe religioser Bildung durch innovative Elemente
aus, indem sie diese auf eine spielerisch-kreative Weise an ihre Kinder heran-
tragt (vgl. im nichsten Unterkapitel: »Methoden [...]«).

Die Vermittlung des Wissens um Gott/Allah mit seinen besonderen Eigen-
schaften, ist fiir Lema wesentlich. Daneben soll das Kind Wissen erwerben,
um sich zu einem »guten Menschen« zu entwickeln, welcher seine »Pflichten«
vor Gott/Allah erfiillt:

»Ja, dass es einen Gott gibt oder einen Allah, woran wir glauben, und dass er uns er-
schaffen hat, dass er uns sehr liebt und dass er auch nur Gutes fiir uns mochte, das
Gute sowohl im Jenseits als auch im Diesseits. Dass man einfach ein guter Mensch sein
soll. Mehr eigentlich auch nicht; die Pflichten zu erfiillen und einfach ein guter Mensch
zu sein.« (Lema, Z.: 59)

Dabei betont Lema insbesondere die Unkompliziert der religiésen Lebenswei-
se. Es gehe letztlich um eine einfache Pflichterfiillung bzw. darum, das »Rich-
tige« zu tun*:

33 | Auch Nermin (vgl. Kap. Il 4.1) betrachtet die Geschenke als einen, in Anlehnung an
Weihnachten eingefiihrten Brauch in muslimischen Familien.

34 | Hierfindet sich auch ein Verweis auf einen Hadith Muhammads (s), der besagt, es
sich nicht zu erschweren, sondern zu erleichtern: »Macht es leicht und erschwert nicht,
bringt frohe Kunde und schreckt nicht ab.« Uberliefert von Buhari 3: 72.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»[...] ja, es ist nicht schwierig. Unser Prophet Muhammed sagte ja auch, dass man es
nicht einfach nur so [erschweren solle, Anm. d. Verf.], sondern wirklich, ja, nicht er-
schweren, sondern einfach die Pflichten erflillen, [erleichtern, Anm. d. Verf.]. Ja, er-
leichtern. In dem Sinne auch dann, dass man einfach nur wirklich auch das Richtige
tut.« (Lema, Z.: 61-65)

Schon im rituellen Bereich hob Lema die Auseinandersetzung mit der Koran-
interpretation hervor. Die Bedeutung und den Sinn des Korans zu verstehen,
dariiber nachzudenken und zu »philosophierenc, spielt fiir Lema schon seit
ihrer Kindheit eine grofle Rolle. Dabei grenzt sie sich auch deutlich von einfa-
chen, nachahmenden Verhaltensweisen ab. Es sei ihr z.B. beim Gebet und im
Allgemeinen wichtig, immer den Sinnzusammenhang hinter den Gegeben-
heiten durch die Erforschung und die Beantwortung von Warum-Fragen zu
erkennen:

»[...] das Lesen ist auch ganz, an sich ist es wichtig fiir mich, dass es gibt ja auch ganz
viele Interpretationen vom Koran. Man sagt ja auch z.B., dass die meisten, also ich ver-
stehe Arabisch nicht! An sich ist fiir mich insofern wichtig, dass ich auch mal ein Werk
habe, wo ich dann die Interpretation nochmal nachlesen kann. Was sagt denn der Koran
wirklich aus? Wie gesagt, leider kann ich kein Arabisch, aber ich bin halt bemiiht; seit
meiner Kindheit auch, weil ich auch in dieser Gemeinde bin, habe ich auch gelernt, die
Interpretation halt mir anzueignen; und das ist dann halt fiir mich wichtig. Das ist so,
dass man wieder dariiber nachdenkt, wieder philosophiert, also das ist dann sehr wich-
tig fiir mich. Einfach nicht nur dieses Abgucken, genau!« (Lema, Z.: 49).

Die Fragen, die die Kinder stellen, beziehen sich zumeist auf die Existenz Got-
tes. Es sind die Sinnfragen, von denen Lema meint, dass ihre Tochter sie zu
gegebener Zeit auch stellen werde (vgl. oben).

In Gespriachen mit ihren Kindern stellt Hiilya fest, dass die Beantwortung
all jener Fragen, die die Kinder beschiftigen, einen noch einmal iiberlegen
lasst, ob man auch das »Richtige« gesagt hat (vgl. Hiilya, Z.: 32). Hierzu zihlen
insbesondere die Fragen nach Gott: »also was Gott iiberhaupt ist«, »wo er ist«,
»was er im Herzen macht«, »wieso sehe ich ihn nicht« (vgl. ebd. und Z:. 54/58).
Gerade die Frage nach dem Geschlecht Gottes fiithrt Hiilya auf die momentane
Entwicklungsphase ihrer Tochter zuriick:

»[...] z.B. einmal hatte sie mich gefragt: »Ist Gott ein Junge oder ein Madchen?« So und
[...] weil sie sich in der Entwicklung befindet, wo sie halt entscheidet, also nachdem
Geschlecht, ne, die Geschlechterunterschiede erkennt; und dann ist es automatisch.
Ich finde das liberhaupt wichtig, dass sie die Frage stellt, dass sie iiber Gott auch fragt,
das ist sehr wichtig fir mich, also das sind die Fragen.« (Hilya, Z.: 58ff.)

257


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

258

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Fragen nach der eigenen Identitit und der Zugehérigkeit wiirden des Weiteren
auch gestellt: »Was heifdt denn >wir< tiberhaupt? Wer bin ich?« (vgl. Hiilya, Z.:

24).

4.3.2 Die Erziehungsmethoden und Erziehungsstile in den Familien
der »ldentitatssucher«

Die Erziehungsmethoden und Herangehensweisen der beiden Elternteile die-
ses Typs unterscheiden sich voneinander. Dies hat zum einen damit zu tun,
dass sich die Kinder in unterschiedlichen Entwicklungsstadien, wie dem
Kleinkindalter (Hiilya) und dem Siuglingsalter (Lema), befinden, zum ande-
ren sind sie als Expertinnen in unterschiedlichen Bereichen titig, sodass ihr
pidagogischer Zugang zu religiosen Themen jeweils ein anderer ist.

Zudem wurden im Bereich der Religiositit zwar die Gemeinsamkeiten
im perspektivischen Zugang zur religiésen Erziehung unterstrichen, jedoch
die Merkmale, die sich voneinander unterscheiden, nicht gentigend beriick-
sichtigt. Diese haben jeweils wesensgemifle Auswirkungen auf den piadago-
gischen Umgang bzw. auf die angewandten Methoden hinsichtlich religiéser
Themen.

Hierbei ist fiir Lema schon im Hinblick auf ihr Erziehungsziel wichtig,
dass sie ihrem Kind neben der Entwicklung einer Personlichkeit auch Sinn
und Orientierung durch die intellektuelle Auseinandersetzung mit den Koran-
interpretationen geben kann (vgl. oben »Religiositit [...]«). Thre Erziehungsvor-
stellungen decken sich z.T. mit denen der idealistischen Eltern, die auch im-
mer nach der Bedeutung und dem Sinn des Daseins fragen. Die Art und Weise
ihres pidagogischen Zugangs teilt sie als Expertin sowohl theoretisierend als
auch in der Rolle einer Jugendgruppenleiterin mit ihrer religiésen Gemeinde.

Dagegen ist Hiilya eher in praktischer Hinsicht als versiert zu bezeichnen.
Auch wenn dies zunichst nicht in ihrer Argumentation und dem perspektivi-
schen Zugang zur religiosen Erziehung erkennbar ist, dhnelt ihre Religiositit
starker jener der ritualistischen Eltern, mit denen sie in jedem Fall das Erler-
nen der Glaubensgrundlagen und der fiinf Sdulen des Islams gemeinsam hat.
Dennoch verfigt sie sowohl als Expertin, die Krabbelgruppen griindete und
leitete, als auch als Mutter von Kleinkindern tiber ein durchaus differenziertes
Repertoire an Methoden, die im Folgenden niher beschrieben werden sollen.

SchlieRlich erschien es aus den oben genannten Griinden als sinnvoll, die
Erziehungsmethoden und -stile beider Elternteile und Expertinnen noch ein-
mal jeweils gesondert darzustellen.

Lema unterstreicht insbesondere die Vorbildfunktion der Eltern. Die Kinder
ahmen die Verhaltensweisen der Eltern nach, wobei hier insbesondere die Rol-
le der Mutter reflektierend wahrgenommen wird. An dieser Stelle nimmt Lema
auch Bezug zu ihrer eigenen Kindheit, in der sie sich durch den religiésen



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Hintergrund der eigenen Eltern zum Positiven entwickelt habe, sodass sie z.B.
in der Schule bis zum Abitur als »liebes Kind« bezeichnet worden sei:

»[...] dasistja so, dasistja so, wie Theoretiker behaupten, dass die Mutterin erster Linie
auch das Hauptbeispiel ist fiir das Kind, dass das Kind quasi von der Mutter abschaut
Also, was macht denn die Mutter? Wie ist die Mutter? Wie spricht die Mutter? Wie geht
sie mit den Nachbarn um? Wie geht sie [...] Wie ist sie zu Hause? Wie kleidet sie sich?
Wie verhélt sie sich? Und (zdgert) das war ja auch fiir uns so, da meine Eltern ja auch
einen religiosen Hintergrund hatten. Dass sie das so natiirlich auf uns iibertragen, in-
sofern, dass wir als liebes Kind immer so bezeichnet wurden ..., sogar bis zum Abitur.
Und das fand ich dann gut. Es ist ja natiirlich irgendwo auch positiv [...].« (Lema, Z.: 20)

An einer anderen Stelle weist sie darauf hin, dass die Viter eine ebenso wich-
tige Rolle bei der Erfiillung einer Vorbildfunktion einnihmen. In diesem Zu-
sammenhang veranschaulicht sie auch das Beziehungsverhiltnis der beiden
Elternteile zueinander, das durch das Kind beobachtend »aufgenommen und
gespeichert« werde:

»[...] Dass die Mutter, auch natiirlich der Vater ist auch ganz wichtig, hat eine ganz wich-
tige Position, ne. Die Mutter ist ja so ..., das ist ja eine Vorbildfunktion, aber der Vater,
ist ja auch mit eingebunden. Das ist ja nicht so, dass sie mich nur beobachtet, sondern
der Vater wird ja auch beobachtet, wie wir z.B. miteinander kommunizieren, wie wir z.B.
essen, wie wir einkaufen, das wird ja alles so; was wir einkaufen, das ist alles so ..., wird
ja alles so aufgenommen und gespeichert [...].« (Lema, Z.: 80).

Des Weiteren zeigt Lema die Vorbildfunktion der Eltern metaphorisch unter
Bezugnahme auf einen Gelehrten auf. Das Kind lerne dabei durch das Beob-
achten. Das Fundament fiir ein »Haus« werde durch die Mutter gelegt. Alles,
was man sich selbst aneigne, werde darauf aufgebaut. So finde spiter bei Le-
mas Tochter, dhnlich wie bei ihr selbst, eine Vertiefung und Verfeinerung des
Erlernten statt:

»Sie beobachtet mich halt. Man kann ja sagen, dass der Gelehrte [...], sagtja auch, dass
der erste Gelehrte des Kindes ist die Mutter an sich. Also er hat ja auch selber damals
auch, was er von der Mutter gelernt hat, quasi waren so Grundbausteine. Was er sich
dann selbst angeeignet hat, hat sich darauf aufgebaut, so wie ein Haus, so wie man ein
Haus baut. Es ist ja so, dass ist ja &hnlich. Ich denke auch, ich habe ja z.B. von meiner
Mutter so schéne Sachen gelernt. Und das, hat sich ja spéter bei mir verfeinert, noch
vertieft. Und das wird ja ... bei meiner Tochter, denke ich, &hnlich, weil sie ja nur noch
beobachtet. Was macht denn die Mutter? Wie ist sie? Wie redet Sie? Es ist ja nur Be-
obachtung pur.« (Lema, Z.: 57)

259


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

260

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Auf die Frage, in welcher Art und Weise sie die religiosen Inhalte spiter an ihr
Kind weiter vermitteln mdéchte, hebt sie deren lebens- und alltagsnahe Vermitt-
lung hervor. Auch hier spielt das nachahmende und beobachtende Verhalten
des Kindes eine zentrale Rolle. Das Ausleben der Religion ist nach ihrem Ver-
stindnis ein selbstverstindlicher Bestandteil im Alltag, das »ja in einem ver-
ankert« sei. Man kénne dies nicht von einem selbst »trennen«:

»Also, ich denke personlich, ich brauche da glaube ich keine neuen Methoden anzu-
wenden, weil das macht sie ja automatisch. Also ich mach das ... z.B. stand ich letztens
in der Kiiche, ich hatte sie im Wohnzimmer liegen lassen, und da hat sie anscheinend
mitihren Spielzeugen gespielt, aber da hatte ich, als ich mal zu ihr blickte, da habe ich
gesehen, wie sie mich wirklich beobachtet, so richtig stark, da habe ich irgendwie Angst
bekommen, was ist denn jetzt los? (lacht). Weil da habe ich man unterschatzt die Klei-
nen, aber die sind echt [So erlebt man den Alltag zusammen, Anm. d. Verf.]. Ja, dasistja
auch so. Man kann ja jetzt nicht sagen, okay, jetzt lebe ich meine Religion aus und lebe
ich nicht, sondern das istja in einem verankert. Und das ist ja, man kann das irgendwie
nichtvon sich aus trennen. Und ja.« (Lema, Z.: 71-75)

Auch die Regelbefolgung in Form einer »Pflichterfullung« nimmt eine wichtige
Stellung ein. Hierbei geht es darum, die Pflichten »einfach« zu erfiillen:

»Sondern wirklich, ja, nicht erschweren, sondern einfach die Pflichten machen. [...] Ja,
erleichtern. In dem Sinne auch, dass man einfach nur wirklich das Richtige tut.« (Lema,
Z.: 63ff.)

Als letzten Aspekt betont Lema, viel Zeit mit dem Kind zu verbringen. Auf die-
sen Aspekt nimmt kaum ein anderer Elternteil® Bezug. Es kénnte damit zu-
sammenhingen, dass dies durch die Eltern bereits als eine Voraussetzung be-
trachtet wird. Ein anderer Grund ist womdglich darin zu sehen, dass Kinder
einfach an andere Bildungseinrichtungen »delegiert« werden, um von ihnen
»erzogen« zu werden, so Lema (vgl. Lema, Z.: 80).

Die Religion bietet fiir Hiilya eine Orientierung im Leben, sodass sie die
Religion in Form von Vorleben an ihre Kinder weitergibt (vgl. Hillya, Z.: 24).
Vorbilder seien gerade fiir die Identititsentwicklung der Kinder wichtig. Daher
werde eine Verbindung zu religiésen Themen gesucht. Auch wenn die Kinder
von Hiilya das Koranlesen noch nicht beherrschen, so haben sie ihr eigenes
Biichlein®, mittels dessen sie ihr Identifikationsbediirfnis mit Gleichgesinn-
ten bzw. in diesem Fall mit muslimischen Kindern stillen konnten. Irgend-

35 | Eine Ausnahme bildet hier bei den idealistischen Eltern Lale (Z.: 139f.).
36 | Dieser Aspekt kdnnte auch dem Kapitel »Medien als didaktische Mittel« zugeord-
net werden.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

wann, wenn die Zeit komme, werde daraus ein entsprechendes Bewusstsein
fur ihre Identitit erwachen:

»Ja, die hdren mit, noch nicht, die sind noch klein [den Koran, Anm. d. Verf.]. Die haben
ihreigenes Biichlein, also wo dann abgebildetist, wie man betet usw. Dann gibt es einen
Jungen und ein M&dchen mit einem pinken Kopftuch, da sagt meine Tochter, »Ja, das bin
ich,« und mein Sohn sagt, »Das bin ich¢, und so. Also, ich meine, ich versuche immer,
so eine Bindung herzustellen zwischen dem Kind, dass sie das mit Liebe dann mit sich
selbst verbinden. Also, dass die dann sagen, ja, irgendwann wird es auf jeden Fall kom-
men, dass sie dann sagen:»Ja, das bin ich.« (Hilya, Z: 44).

Auch wiederkehrende Rituale seien von Bedeutung, damit die Kinder erken-
nen konnten, womit sie sich gerade beschiftigen wiirden (vgl. Hiilya, Z.: 74).
Damit hitten diese eine ordnungsstiftende Funktion.

Die Kommunikation iiber religiése Inhalte, in Form von »kleineren Ge-
sprichen« iiber Gott (vgl. Hiilya, Z.: 24 und 56) und andere Themen, nihme
des Weiteren eine wichtige Stellung innerhalb des Familienalltags ein:

»[...] undich rede sehrviel mit den Kindern [...] und zuhéren, damit man den Kindern die
Moglichkeit auch gibt. Die fiihlen sich dann ernst genommen und Uber ein bestimmtes
Thema zu reden, ist sehr wichtig, z.B. Respekt, was ist das? [...].« (Hillya, Z.: 74)

Das Erkldren an Beispielen wendet Hiilya als Kommunikationsform des Ofteren
an. Da die Kinder noch sehr klein seien, wiirden sie noch nicht hinterfragen;
sie nihmen die Erklirungen der Mutter und die Bedeutung des Erklirten so-
mit als selbstverstindlich an. Weil sie sich so ernst genommen fithlen wiirden,
gefalle es den Kindern und es mache ihnen »Spafi«, der Mutter zuzuhéren:

»Ja, die hinterfragt jetzt nicht, sie zweifelt an nichts, wenn ich ihr was sage, z.B. dass
wir Bismillahirrahmanirrahim sagen oder»>warum sagen wir das?«[...]. Ja, ist fiir sie eine
Selbstverstandlichkeit, weil ich immer eine Erklarung dafiir habe, also die Wichtigkeit
oder die Bedeutung, und dann gefallt den Kindern das, weil es macht Spaf (lacht), die
werden ernst genommen.« (Hiilya, Z.: 62-66)

Uberdies »philosophiert« sie mit ihren Kindern, indem sie zu den Gegeben-
heiten, »die auf der Welt passieren«, immer eine Verbindung zu Gott/Allah
sucht. Durch Erklirungen mochte sie die Beziehung ihrer Kinder zu Gott/
Allah herstellen und stirken:

»[...] aber indem man mit den Kindern philosophiert sozusagen, kommt man dann zum
Schluss, zum Endpunkt, und dann sieht man auch das Ergebnis, glaube ich. Also, so
versuche ich das meinen Kindern zu erkléren, wie diese Bindung ist, zu Gott, also was

261


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

262

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Gott Giberhaupt ist, weil es gibt keine Vorstellung, aber man versucht halt, die Dinge zu
erkldren, die auf dieser Welt passieren, und dann damit die Verbindung zu Gott herzu-
stellen. Das ist dann sehr wichtig und mein Glaube an Gott sagt mir, also bewegt mich
eben dahin, dass ich dann was tue mit meinen Kindern, dass ich denen das weiter er-
klare [...].« (Hiilya, Z.: 32)

Kaum ein anderer Elternteil schenkt Belohnungen und Geschenken eine sol-
che Aufmerksamkeit wie Hiilya. Interessant ist zudem, wie sie sie damit zum
einen zu einem guten »Verhalten« motivieren mochte (vgl. auch Hiilya, Z.:
87) und zum anderen auch immer eine Verbindung zu Gott bzw. zu anderen
religiésen Themen wie Dankbarkeit herstellt:

»[...] Er weif}, dass wir iiber Gott reden und dann sagt er: »Ja dann!« Manchmal {iber-
rasche ich die und sage dann, weil ihr dieses Verhalten gemacht habt, hat Gott halt ein
Geschenk geschickt (lacht) [Freut er sich?, Anm. d. Verf.]. Ja, meine Tochter freut sich
und mein Sohn hat sich jetzt vor ein paar Tagen (ber ..., was hatte ich denn gekauft?
Also, ich erzahle denen, dass wir z.B. dafiir beten sollten, dass es uns gut geht, dass wir
Gott danken sollten, dass wir Giberhaupt z.B. die Méglichkeit haben, diese Geschenke
zu kaufen.« (Hiilya, Z.: 56ff.)

Geschenke stehen in Hiilyas Familie auch im Zusammenhang mit der Regel-
befolgung im Vordergrund. Gerade nach dem Verrichten der Gebete oder wenn
die Kinder Suren auswendig gelernt haben, kommen Belohnungen zum Ein-
satz:

»[...] Das gehdrt einfach dazu und, also die Suren z.B. ab und zu mal auswendig lernen;
und dann versuche ich das mit Belohnungen zu machen. Also meine ganze Familie setzt
sich da eigentlich ein (lacht), dann sagt der Opa mal, »Ja, wenn du das jetzt gelernt hast,
dann kriegst du das von mir, (lacht). Ja, durch Belohnung [...].« (Hilya, Z.: 40)

Hiilya erwartet von ihren Kindern aufgrund ihres Alters eine weniger strikte
Befolgung der Regeln. Negatives wird gar {ibersehen (»Auf negative Sachen
gehe ich jetzt nicht ein«) (vgl. Hiilya, Z.: 76). Positivem, wie dem zeitweili-
gen Verrichten des Gebets, oder einem bestimmten Verhalten, bringt Hiilya
besonders viel Wertschitzung und Anerkennung entgegen. Die Tochter wird
belohnt, indem die Mutter ihr beispielsweise verbal Zustimmung signalisiert,
sie »fotografiert« bzw. mit der Kamera aufnimmt, ihr »Kiisschen gibt« oder ihr
einfach aufgrund ihres Verhaltens »Freude« zeigt:

»Also, die kbnnen mir noch nicht so viel befolgen, da kann ich jetzt nichts dazu sagen,
ich meine ich erwarte nicht, dass die fiinfmal am Tag beten (lacht). Das wére jetzt un-
padagogisch; aberich belohne die schon, wenn die dann mitgebetet haben, z.B. also ...



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

ich nehme das immer auf, fotografiere das und ..., also ich gebe ihr ganz viele Kiisschen,
wenn sie das gemacht hat. Sie macht das mittlerweile dann auch mit Kopftuch und mit
pinken Kopftiichern (lacht). Und also da sage ich ihr schon, dass ich mich sehr gefreut
habe, also verbale Belohnung ist auch sehr wichtig, so eine Zustimmung. Und genau,
dass man auch selbst dadurch gliicklich geworden ist und dass Gott auf jeden Fall sich
sehr dariiber gefreut hat, das sage ich ihr: »Gott ist sehr glicklich im Moment, weil du
das gemacht hasts, so sage ich ihr das dann.« (Hiilya, Z.: 85)

In diesem Interviewabschnitt wird deutlich, dass zudem das Geben eines Feed-
backs eingesetzt wird: Auf der kommunikativen Ebene wird die Verbindung zu
Gott gesucht, indem das Kind darauf hingewiesen wird, dass Gott tiber sein
Verhalten »gliicklich« ist und sich freut. Dieses Feedback, das auf verbal ein-
gesetzte Belohnungen deutet, soll beziehungsfordernd bzgl. des Verhiltnisses
des Kindes zu Gott wirken und das positive Verhalten, hier das Tragen des
Kopftuches, das Verrichten des Gebets usw., férdern.

Schlieflich sind es auch kreativ-kiinstlerische Elemente, die in die religitse
Erziehung von Hiilya einfliefen. Hier schenkt sie insbesondere dem Héren
von religiosem Gesang eine besondere Beachtung. Wie auch bereits oben er-
wihnt wurde, setzte sie Koranrezitationen®, schon als die Kinder in ihrem
Bauch waren, ein (vgl. oben »Religiositit«). Neben der muttersprachlichen
religiésen Unterweisung unterstreicht Hiilya den Einsatz von (muttersprach-
lichen) religiésen Liedern, um beispielsweise die Glaubensgrundlagen niher
zubringen:

»Aber ich finde es wichtig, dass sie in der Muttersprache die Religion auch lernen, das
ist fir mich sehr wichtig, z.B. die ganzen religiosen Lieder. Und ich kann mir das jetzt
nichtvorstellen; vielleicht gibt es irgendwann deutsche religiose islamische Lieder, aber
im Moment lerne ich das mit den Kindern so automatisch. Aber grundsatzlich méchte
ich, dass sie das Grundwissen haben, das ist immer, je nach Alter, also man [...] jetzt
nicht mit 5-Jahrigen ber otuz iki Farz [tirk. fir Glaubenspflichten des Islams, Anm. d.
Verf.] [...] reden; das Ganze kann ich mit dem nicht lernen. Ich mach das eben auf eine
spielerische Art und Weise und das bleibt noch mehr hdngen, also die Grundsachen
wie: aschhadu an la-ilaha-ill-Allah [arab. fiir »Ich bezeuge, dass es Gott gibt«, Anm. d.
Verf.] [Also die Glaubensinhalte, die Sdulen des Islam, Anm. d. Verf.] Ja, richtig. Die sind
ja z.B. mittlerweile immer in ilahis enthalten wie imanin sarti altidir alti [tiirk. flr die
Glaubensgrundlagen sind sechs, Anm. d. Verf.] (lacht). Das ist automatisch im Unterbe-
wusstsein durch diese Lieder, und ich setze das sehr bewusst ein. Und aber die genauen
Inhalte werde ich erst ab neun oder zehn machen kdnnen, [...].« (Hilya, Z.: 48-52)

37 | Natirlich unterscheiden sich die Koranrezitationen, die hdufig im rhythmischen
Wortlaut, dem Gesang ahnlich vorgetragen werden, vom religios gepragten Gesang.
Dieser beinhaltet vor allem religiose Themen.

263


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

264

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Da die Kinder noch klein sind, zieht sie eine altersgemdife Forderung vor, die
»auf eine spielerische Art und Weise« hindeutet. Durch den Einsatz von Lie-
dern sollen religiése Inhalte im Unterbewusstsein gespeichert werden, damit
diese spdter im Alter von »neun oder zehn Jahren« aufgegriffen werden kon-
nen.

Auch das Basteln (hier von Schifchen) als einem weiteren kreativen Ele-
ment betrachtet Hiilya als ein Ritual, das immer wieder eingesetzt werde:

»Also, basteln méRig ... Ja, doch, basteln machen wir sehr viel, also, z.B. kurban
bayraminda [tiirk. fiir beim Opferfest, Anm. d. Verf.] machen wir Schafchenbasteln usw.
Also, Kinder brauchen immer Rituale; ja, ist sehr wichtig, das etwas immer wiederkehrt
[...].« (Hilya, Z.: 74)

Das Malen anhand von Moscheevorlagen ermégliche den Kindern beispiels-
weise die Deutung bzw. das Erkennen einer religiosen Symbolfigur, hier der
Moschee:

»Also, mit Malen z.B. machen wir sehr viel, hab dann immer viele Vorlagen, z.B. Mo-
scheevorlagen, und die wissen ganz genau, was eine Moschee ist usw.« (Hilya, Z.: 82).

Bei Konflikten mit den Kindern 16st Hiilya einerseits die Probleme mit Kom-
munikation (vgl. Hiilya, Z.: 82). Anderseits férdert sie »das Positive« und igno-
riert »das Negative« (vgl. Hiilya, Z.: 89). Auch wenn die Kinder noch zu klein
sind, um von Konflikten zu sprechen, achtet Hiilya darauf, die Entscheidungen
ihrer Kinder mit »Respekt« zu behandeln:

»Ich habe einmal meiner Tochter z.B., als wir in die Moschee gegangen sind, angeboten,
vielleicht Kopftuch zu tragen, da hat sie nein gesagt. Ich darf da jetzt nicht noch mehr
drauf bestehen, wenn sie einmal nein gesagt hat, dann ist es nein, ich akzeptiere das;
und wenn ich keinen Respekt zeigen wiirde, wie soll mein Kind dann Respekt lernen?«
(Hulya, Z.: 103)

Erziehungsstile

Die Erziehungsstile der »Identititssucher« sind priméir durch Liebe/Geduld ge-
kennzeichnet. Auch lassen sich ansatzweise Erziehungsstile vorfinden, die auf
Disziplin und der Férderung der Selbststindigkeit beruhen.

Lema findet es sehr wichtig, viel Zeit mit dem Kind zu verbringen (vgl.
oben, vgl. Lema, Z.: 8o und 86). Dies zeigt, dass ihr Erziehungsstil in erster
Linie von Geduld geprigt wird.

Schon die Vermittlung von Werten, wie »Vertrauen« oder »Liebe«, die in
der Religion vorzufinden seien, beschreibt den Kernaspekt der religiésen Er-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

ziehung von Hiilya. Sie versucht, eine Bindung zwischen ihren Kindern und
zu religiésen Inhalten herzustellen, die durch »Liebe« geprigt sei:

»Also, ich meine, ich versuche immer, so eine Bindung herzustellen zwischen dem Kind,
dass sie das mit Liebe dann mit sich selbst verbinden.« (Hiilya, Z.: 44)

Auch im Umgang mit Erklirungen und dem Beantworten von Fragen verhilt
sich Hiilya wertschitzend, denn dadurch wiirden sich die Kinder »ernst« ge-
nommen fiithlen. Es mache ihnen somit Spaf3, sich mit der Bedeutung des Er-
klirten auseinanderzusetzen (vgl. Hiilya, Z.: 66 und 774). Gerade die verbalen
motivierenden Zustimmungen, die sie als Belohnungen einsetzt, stellen einen
Erziehungsstil dar, der sich durch Liebe und Geduld ausweist (vgl. ebd., Z.: 8s).
Hiilya legt zudem groflen Wert auf ein gleichberechtigtes Mitgestalten.
Dies zeigt sich durch die Akzeptanz und den Respekt, den sie vor den Entschei-
dungen der Tochter (im Kleinkindalter) zeigt (vgl. oben »Erziehungsmethoden
[...]«). Diese Herangehensweise zielt, wenn auch indirekt, auf die Férderung der
Selbststandigkeit ab. Folglich wiirde Hiilya auch keinen Zwang anwenden, wenn
sich die Tochter spiter beispielsweise gegen das Kopftuchtragen entscheide:

»Ich habe meine Tochter gefragt: »Wirdest du ein Kopftuch tragen, wenn du grof3 bist?«
Sagt sie:Nee, (lacht) »warum auch?«Also das sind so Fragen, ich bin so ne iiberzeugte
Kopftuchtragerin. Die Kinder sehen das anders, die Jugendlichen, da darf man auch
niemanden zwingen, auf keinen Fall.« (Hiilya, Z.: 305)

Es ist die »Disziplin, die Lema im Hinblick der Glaubenserziehung fordert.
Die religiése Erziehung solle helfen, Disziplin und Respekt, z.B. gegeniiber
Gleichaltrigen, aufzubringen. Diese sollte »zu Hause«, d.h. in der Familie er-
lernt werden, damit keine Probleme entstiinden:

»[...] z.B. die Disziplin, dass das heutzutage immer mehr untergeht, das sieht man ja
auch; dasistja bei den Jugendlichen, das istja auch mal ein Problemfall, dass das Kind
auch mal zu Hause lernt, mal Respekt gegenliber anderen Kindern, auch Disziplin ... Ja,
das flieSt ineinander, denke ich mal.« (Lema, Z.: 42).

4.4 Religiose Erziehung in den Familien der »Ethiker«

4.4.1 Die Religiositat in den Familien der »Ethiker«

Die Vorstellungen vom Glauben variieren etwas unter den Eltern, fiir die ethi-
sche Grundsitze im Vordergrund stehen (den »Ethikern«). Zur Erklirung
ihrer Glaubensvorstellungen benennen sie eher Aspekte, die primir die »ideo-
logische« Dimension der Religiositit berithren (vgl. Kap. II. 3.1.4b). Diese
Vorstellungen vom Glauben heben zum einen die Existenz Gottes und die In-

205


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

266

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

halte bzw. Ziele des gottlichen Willens hervor. Zum anderen werden Glaubens-
grundlagen bzw. -aussagen angesprochen, die das korrekte Verhalten des Men-
schen gegentiber Gott und seinen Mitmenschen bzw. seinem Umfeld darlegen
sollen. Aus diesen Grundiiberzeugungen ergeben sich fiir die erzieherische
Praxis neben handlungsleitenden Prinzipen auch Konsequenzen, wie die An-
eignung von normativ-ethischen Grundhaltungen. Diese sind insbesondere
fur Eltern dieses Typs kennzeichnend, was sich auch, analog dazu, in ihren
religiésen Erziehungsvorstellungen ausdriickt (vgl. Kap. III. 3.4). Im Vergleich
zu den ritualistischen und idealistischen Eltern spielt die religiose Praxis, die
sich in der Befolgung von Ritualen duflert, als Konsequenz aus diesen Glau-
bensiiberzeugungen hier kaum eine Rolle.*® Auf Fragen zur Befolgung von
Ritualen wird gesondert eingegangen (vgl. in diesem Kapitel).

Selbst wenn auf der emotionalen Ebene, die dem religiésen Erfahrungs-
bereich zugeordnet wird, einige wenige spirituelle Aspekte (Melek) angespro-
chen werden und dem Glauben eine Orientierungs- und Schutzfunktion (Bi-
rol) zugewiesen wird, so sind emotional besetzte Deutungen des Glaubens bei
den Eltern dieses Typs nicht besonders ausgeprigt.

Der Glaube an Gott bedeutet fiir Belkis den »Sinn des Lebens«, den sie an
ihre Kinder weitergeben méchte (vgl. Belkis, Z.: 371f.).

Feride definiert, in Abgrenzung zum Begriff »Glauben« den iman (arab.
fiir Glauben) eines Muslims als etwas, was »keine Bestitigung«, sondern ein-
fach »Gottvertrauen« erfordere. Dieses Gottvertrauen werde als ein »gegebe-
nes Phinomen«, woran »keinerlei Zweifel, keinerlei Bedenken« bestiinden,
vorausgesetzt. Uberdies sei der iman etwas, was in einem selbst »verankert«
bzw. »internalisiert« sei. Dieser Vorstellung zufolge ist der iman ein »selbstver-
standlicher« Bestandteil des Menschen. Er beschreibe etwas, das im Wesens-
kern des Menschen schon durch die Schopfung Gottes vorhanden sei. Und er
sei so existenziell, dass man ihn wie die »Luft zum Atmen« oder »zum Leben«
brauche (vgl. Feride, Z.: 52-58).

Adem sieht im Glauben mehrere Aspekte. Zum einen beinhalte der Glaube
den Glauben an den Schopfer, der alles erschaffen und allem einen Sinn ge-
geben habe. Zum anderen folgert er aus diesem Glauben, dass Gott Regeln
verkiindet habe, die im Koran niedergeschrieben seien. Fiir ihn persénlich be-
deutet daher der Glaube, die handlungsleitenden Prinzipien der verkiindeten
Botschaft Gottes/Allahs »am Leben« zu erhalten:

38 | Melek bildet hier eine Ausnahme. Wichtig ist, zu erkennen, dass Rituale auf Nach-
fragen schon eine Rolle spielen. Die rituelle Praxis nimmtim Vergleich zu allen anderen
Eltern (aller drei Typen) eine lediglich untergeordnete Position ein. Vielmehr stehen an-
dere Aspekte, die als Konsequenzen aus den Glaubensvorstellungen gezogen werden,
hierim Vordergrund.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Meiner Meinung nach, Glaube ist, dass man an etwas glaubt, an ein, wie soll ich das
sagen, an eine Kraft, die alles hier, was wir uns vorstellen und was wir uns nicht vor-
stellen kdnnen, erschaffen hat, dass alles einen Sinn hat. Das ist Glaube! [...] Nur, wenn
wir davon ausgehen, dass alles, was wir jetzt hier sehen und hier erleben dirfen, von
einem Gott erschaffen worden ist, dannistauch das richtig, dass dieser Gott auch diese
Regeln, diese Naturgesetze und so weiter und so fort fir uns gegeben hat und uns ver-
kiindet hat und dass es in einem Buch drin geschrieben [steht, Anm. d. Verf.], das sich
der Koran nennt und seit 1.400 Jahren nicht verdndert worden ist, in der urspriinglichen
Form, ist fiir uns, fiir meinen Glauben sehr sehr wichtig, dass wir diesen Glauben eben
durch diese Regeln am Leben erhalten.« (Adem, Z.: 22)

Die Konsequenzen, die die drei Elternteile aus ihren Glaubensiiberzeugungen
ziehen, sind typisch fiir »Ethiker«. Insbesondere ist ihnen die Weitergabe von
ethischen Grundhaltungen an ihre Kinder wichtig.

Fiir Belkis bedeutet der Glaube die Grundlage der Entwicklung bestimm-
ter charakterlicher Eigenschaften. Somit sind diese angeeigneten Werte, die
»gut« fiir einen selbst, fiir die Umgebung und fiir ein Miteinander seien, nicht
unabhingig von Gott zu verstehen:

»[...], zum Beispiel bestimmte charakterliche Eigenschaften, dem Kind nahezubringen.
Wie eben gesagt, ne Ehrlichkeit und so weiter. Das ist das, das bildet so die Basis. [...]
Also, dass wir bestimmte Werte nicht unabhangig von Gott machen. Dass ich meinem
Kind nicht sage: »So, wenn du ehrlich bist, ist das halt gut fiir dich und fiir deine Um-
gebung und fiir die Menschen, wenn du denen nicht schadest:, sondern dass ich sage:
»Das ist gut fiir deine Umgebung, fiir dein Miteinander, aber es ist gleichzeitig auch ein
religiéses Gut.« (Belkis, Z.: 45-49)

Feride folgert aus ihrem Glauben, dass sie gerade die »internalisierten Werte«
des Islams an ihre Kinder iibertragen mochte. Hierbei nimmt sie sich auch in
ihrer Vorbildfunktion wahr: Die »Lebensart und -weise und -form und Denk-
weise und Einstellungen und Aussagenc, die bei ihr vorhanden sind, méchte
sie »selbstverstindlich« aus ihrem »Sein« (vgl. Feride, Z.: 62) heraus weiter-
geben:

»Ja, ich versuche das, soweit es bei mir ausgeprégt ist, zu leben, wobei es auch Glau-
bensinhalte gibt, die ich praktisch in meinem Leben noch nicht aufgenommen habe
oder aufnehmen konnte oder was auch immer. Wo ich auch davon liberzeugt bin, dass
die richtig sind, und ... also das Vorleben einerseits ist natirlich eine Art der Erziehung
meiner Kinder, andererseits ist es fir mich natiirlich umso bedeutender, dass ich deren
Inhalte also [...] die Werte der religiésen Erziehung oder die Werte des Islam an meine
Kinder weitertragen méchte.« (Feride, Z.: 64)

267


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

268

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Auch Adem, der, wie oben bereits ausgefiihrt, nach den verkiindeten »Regeln«
des Islams leben mochte, betrachtet die Gottesfurcht als ein Resultat seines
Glaubens. Diese Gottesfurcht, gepaart »mit einem gesunden Menschenver-
stand, verleite den Menschen dazu, sich achtsam, positiv und korrekt gegen-
iiber seiner Umwelt zu verhalten. Es sind hier insbesondere die sozialethischen
Aspekte des zwischenmenschlichen Miteinanders angesprochen:

»Der gefahrlichste Mensch fiir mich ist derjenige, der nicht gottesfiirchtig ist, wenn ein
Mensch gottesfiirchtig ist, mit einem gesunden Menschenverstand, dann wiirde er auch
sofort reagieren, wenn er merkt, dass er fiir andere Menschen oder auch fiir Tiere auch
etwas nicht Korrektes macht. Und das haltihn eben davon ab, sich immer positiv zu ver-
halten oder Acht zu geben, was er macht, was er tut, ob er andere Menschen verletzt.«
(Adem, Z.: 24)

Zu Beginn wurde schon auf verschiedene Glaubensvorstellungen bei den
»Ethikern« hingewiesen. Dies wird besonders durch die folgenden beiden El-
ternteile deutlich gemacht.

Ahnlich wie Adem verkniipft Melek zunichst mit ihrem Glauben eine
»Lebensordnung« (vgl. Melek, Z.: 73), aus der sich die Finhaltung von Regeln
und Pflichten ergibt. Der Glaube beinhaltet fiir sie zudem, neben der Gottes-
erkenntnis, die Befolgung des »Weges« vom Propheten Muhammad (s). Hier
wird der Vorbildcharakter des Propheten unterstrichen. Ferner verbindet sie
als einzige der Eltern dieses Typs spirituelle Aspekte wie »Gliickseligkeit«, »in-
nere Ruhe/Frieden« mit ihrem Glauben:

»Iman? Ich denke, dass der iman eine Lebensordnung ist. [...] Ohne ihn geht es nicht.
Es ist die Gliickseligkeit schlechthin. [...] Die Gewissheit bzw. die Uberzeugung [tiirk.
mutmain, Anm. d. Verf.] im Herzen kann nur mit dem Glauben entstehen. Das weif} ich.
Indem ich Gott erkenne, dem Weg des Propheten folge, kann sie entstehen. Dessen bin
ich mir bewusst. Wirversuchen, unser Heim auf diese Weise aufzubauen. Wie haben sie
es gemacht und haben ihre Ruhe [tiirk. huzur, Anm. d. Verf.] gefunden?<Wenn wir diese

Gewissheit(Uberzeugung im Herzen suchen, dann bin ich iiberzeugt davon, dass dies

so0 sein muss [und wir ihnen folgen, Anm. d Verf.] [...].« (Melek, Z.: 77, vgl. auch Z.: 87)

Die Konsequenzen, die sich aus diesen Uberzeugungen ergeben, betreffen
zum einen die Einhaltung von religiésen Vorschriften (vgl. Melek, Z.: 83), die
durch sie anhand des Kopftuchtragens konkretisiert werden (vgl. ebd., Z.: 8s).
Zum anderen betreffen sie spirituelle Aspekte ihres Glaubens, wie oben schon
teilweise ausgefiihrt. Es sei die »Ruhex, die durch die Befolgung der Regeln



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

in ihrem Heim einkehre: »[...] die Atmosphire zu Hause ist ganz anders« (vgl.
ebd., Z.: 87).%

TIhr Glaube gebe ihr auflerdem die Stirke und die Fihigkeit, Schwierigkei-
ten und Probleme im Lebensalltag gut zu meistern (vgl. ebd.).

So sieht auch Birol in seinem Glauben eine emotionale Ressource, einen
»Anker«, der ihm helfe, »schwierige Situationen« durchzustehen:

»[...] Also Glaube ist, was einem selbst, ja, was in einem selbst ist und was einem Riick-
halt gibt, was einen starkt, was einem vor allem in schwierigen Situationen hilft; und
deswegen auch etwas ganz Wertvolles ist, weil immer dann, wenn der Mensch in grofiter
Verzweiflung ist, denkt man doch immer wieder an Gott und an die Religion und deswe-
gen ist das fiir mich also etwas ganz Besonderes.« (Birol, Z.: 68)

Gerade diesen »Anker« méchte er auch seinen Kindern zur Verfiigung stellen:

»[...] diesen Anker, den ich habe, méchte ich auch meinen Kindern eben zur Verfigung
stellen, dass die dann auch irgendwann sagen koénnen: »Ich habe etwas. Selbst in mei-
ner groBten Verzweiflung oder was auch immer, weif ich, dass der liebe Gott noch da
ist.<So, und das mdchte ich dann schon vermittelt haben.« (Birol, Z.: 70)

Als konkrete religiose Erfahrungen mit den Kindern benennen alle »Ethiker«
die Bittgebete bzw. duas (arab. fiir Bittgebete). Ausnahmslos alle Eltern bezie-
hen sich auf gemeinsame Erlebnisse mit ihren Kindern beim Anrufen Gottes/
Allahs. Des Weiteren werden Rituale, wie bspw. die gemeinsamen Gebete, zu
denen sich bereits die Kinder im Kleinkindalter hinzugesellen, angegeben.
SchlieRlich spielt fiir einige Eltern das Héren von Koranrezitationen eine wich-
tige Rolle. Damit sprechen Eltern, die sich ethischen Grundsitzen verpflichten,
im Vergleich zu den Eltern anderer Typen, eher den persénlich-privaten Raum
fur religiose Erlebnisse an. Es wird eine intensive personliche Beziehung zu
Gott/Allah gepflegt, die anders als bei den vorher aufgefithrten religiésen Er-
ziehungstypen nicht in Orten, wie z.B. den Moscheen (vgl. »Idealisten«, »Ri-
tualisten«, »Identititssucher«) bzw. an den heiligen Stitten des Islams (»Ritu-
alisten«), zum Ausdruck kommt.

Um ein »positives Gottesbild« zu vermitteln, nahm Belkis nach Verrich-
tung der tiglichen Gebete die Kinder auf den Schof, um mit ihnen Allahs zu
gedenken:

39 | Im Vergleich zu den anderen Eltern dieses Typs argumentiert Melek typischerweise
eher wie die ritualistischen Eltern. Es wurde schon mehrfach darauf hingewiesen, dass
sich Uberschneidungen nicht vermeiden lassen und eindeutige Abgrenzungen an dieser
Stelle nicht méglich sind.

269


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

270

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Also mir ist es sehr wichtig, dass ich meinen Kindern immer ein sehr positives Gottes-
bild vermitteln mochte, als Erstes. Und das habe ich versucht, zu vermitteln, indem ich
beim Beten zum Beispiel, dass ich sie auf den Scho3 genommen habe und dass wir zu-
sammen dann zikir [das Gedenken an Gott, z.B. mit einem Gebetskranz; Anm. d. Verf.]
gemacht haben oder das [...]. Ja, sie haben das gerne gemacht und sobald sie das nicht
mehr wollten. Ich habe ihnen haltimmer wieder vorgeschlagen »Ich bete jetzt, méchtest
du mitmachen?Und dann haben sie ihre kleinen Gebetsteppiche rausgeholt, war total
aufregend. Und irgendwann hat es dann keinen Spafs mehr gemacht.« (Belkis, Z.: 63ff.)

Auch Feride nahm die Kinder im Anschluss an die tiglichen Gebete, zu denen
sie sich schon im Kleinkindalter krabbelnd dazugesellten auf den Schof3, um
mit ihnen dua zu machen bzw. Bittgebete auszusprechen:

»Also zum Beispiel beide meiner Kinder. Wenn ich zum Beispiel tglich gebetet habe, als
sie dann auch so krabbeln ... oder mit anderthalb Jahren, als sie dann schon gut gehen
konnten, war das halt dann fir die selbstversténdlich, dass sie dann auch so neben
mich auch irgendwie sich hingestellt haben und irgendwie meine Bewegungen nachge-
ahmt haben oder sich einfach auf meinen Schof gesetzt haben und da versucht haben,
meine dua zu machen und das, da habe ich die halt auch mit aufgenommen in die dua,
habe gesagt, dass sie das machen sollen, ja, so.« (Feride, Z.: 83)

In Birols Familie fliistert die Mutter, wenn die Schlafenszeit kommt, ihrem
kleinen Sohn im Babyalter die Gebete ins Ohr, auf die er lauschend reagiere
(Birol, Z.: 72-76). Dagegen hinterfragte die Tochter von Adem, die sich schon
in der Adoleszenzphase befindet, die Bedeutung und den Sinn hinter den Bitt-
gebeten, die nicht erhért wiirden. Durch Erklirungen und Begriindungen
erreichte der Vater, dass sie ihren Glauben an Gott/Allah und an die Erfiil-
lungder Bittgebete vertiefen konnte. So stellte dies fiir die Tochter eine »sehr
positive Erfahrung« dar:

»Mir féllt dabei ein, wo meine Tochter zu mir gekommen ist und gesagt hat, warum die
Gebete nicht von Allahu teala [arab. fiir Allah der Erhabene, Anm. d. Verf.] erhort wer-
den. Daraufhin hatten wir eine Unterredung von ca. 45 Minuten, wo sie dann verstanden
hat, dass jedes Gebet auf seine eigene Art und Weise erhort wird, weil Allahu teala alles
weifl. Manchmal sind unsere Gebete falsch oder schaden uns [...]; und deswegen tut
Allahu teala manchmal zu dem Zeitpunkt etwas anderes, was wir erhofft haben, und
nach fiinf Jahren oder nach sechs Jahren oder nach zehn Jahren, wenn man ein anderes
Erlebnis hat oder eine andere positive Tlire 6ffnet, dann versteht man erst, warum diese
Tur vor fiinf, sechs Jahren geschlossen war. Und meine Tochter hat sehr positive Erfah-
rungen dadurch gemacht, hat es auch verstanden und deren Glaube an Gott und an die
Gebete hat sich mit dieser Erkldrung auch dann vertieft.« (Adem, Z.: 26)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Melek macht auf eine interessante Erfahrung mit ihrem Sohn aufmerksam.
Der unerwartete Unfalltod des Grofivaters habe beim Sohn eine tiefe Sehn-
sucht nach seinem Opa bewirkt, woraufhin ihm die Mutter Bittgebete beige-
bracht und den Glauben an ein Leben nach dem Tod, an die Engel und das
Paradies (arab. djanna, tiirk. cennet) nahegelegt habe. So habe sie ihn zum einen
beruhigen konnen, da der Verlust ihn hdufig zum Weinen gebracht und ihn in
eine traurige Stimmung versetzt hitte. Zum anderen sei eine Verbindung zu
Gott/Allah und dem verstorbenem Opa gesucht und hergestellt worden:

»[...] Dann habe ich ihm einmal gesagt: »Abdul-Metin, bete mal zu Allah, bete mal zu
Allah, dass es deinem Opa gut geht, dass du ihn irgendwann mal sehen wirst und so ...¢;
wir haben so einiges besprochen, dann bin ich ins Wohnzimmer gegangen, bin ich noch
mal hin, um zu kontrollieren, in sein Zimmer gegangen. Ich habe gesehen, dass er, er hat
so gegrinst so laut, ich habe dann gesagt: »Du hast gerade eben geweint, was hast du
jetzt?«>Mama, ich habe gebetets, (lacht), Was hast du denn gemacht?«>Meleklere séy-
ledim ki anne«[turk. fiir »ich habe den Engeln gesagt«; Anm. d. Verf.] [...] Er hat gesagt:
»Mama, ich habe meinem Opa eine SMS geschickt.« Ich habe gesagt: *Wie hast du das
denn gemacht? Du hast kein Handy hier, du hast keinen Computer hier. Wie hast du das
denn gemacht?« Obwohl, er kann das auch nicht. \Mama, ich habe die Engel dafiir ge-
brauchtc (M und I lachen). Was hast du denen gesagt?« Ich habe denen gesagt: »Engel,
ich hoffe, dass es meinem Opa sehr sehr gut geht. Ich habe ihn sehr sehr vermisst, aber
ichweif auch, irgendwann werde ich ihn einmal wiedersehen..>Mama, ich bin mir sicher,
die haben das sofort Allah weiter iibermittelt und Opa weifs auch jetzt Bescheid, Mama.«
(lund M lachen). Dann hat der mich dann einmal gefragt, an einem anderen Tag: »Mama,
hast du nicht das Handynummer von meinem Opa.« Sag ich: »Ja, das habe ich Abdulme-
tin, aber wozu brauchst du denn die Handynummer von deinem Opa? Du weifit doch,
Opa ist nicht mehr auf der Welt!«»Mama, wenn du die Handynummer von meinem Opa
hast, dann kannst du ihn ja immer noch anrufen im cennet.<Ich sag: »Nee, Abdulmetin,
wenn man im cennet ist, wenn man nicht mehr auf der Welt lebt, dann hat man, darf man
nichts von der Welt mitnehmen, auch nicht sein Handy. Das Handy ist bei uns Abdul-Me-
tin..>Mama, rufihn doch einfach an, wenn du die Nummer hast!« (lacht). Also er, er kann
diese Grenze noch nicht unterscheiden. Also cennet ist eine ganz andere Welt wie jetzt
die Welt selber, aber ich fand das schon. [...]. Er weif3, wir werden irgendwann mal Opa
wiedersehen, wenn wir gute Menschen sind. Wenn Opa ein guter Mensch war und wenn
wir gute Menschen sind, dann sehen wir uns im cennet wieder. Das weifS er, das beruhigt
ihn sehr, sehr.« (Melek, Z.: 95ff.)

Das Héren von Koranrezitation haben einige Miitter*® schon gepflegt, wihrend
die Kinder noch im Bauch heranwuchsen oder im Babyalter waren. Dies solle
eine Auswirkung auf die Seele des Menschen haben, die charakterliche Ent-

40 | So z.B. auch Hiilya bei den »ldentitdtssucherns.

271


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

272

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

wicklung beeinflussen und positive Eigenschaften beim Kind zur Folge haben
(vgl. Feride, Z.: 71-79). Es bereitet Melek eine grofle Freude, dass der Sohn ihr
gerne beim Koranlesen zuhért, da dies und einige weitere Rituale wichtige Be-
standteile ihres Lebens darstellen. Hier wird auch der identititsstiftende Cha-
rakter dieser Rituale angedeutet:

»Aber es hat mich sehr gefreut, dass ihm das gefallen hat, denn man hort, dass viele
nicht das mdgen, wenn Koran gelesen wird. Also es hat mich wirklich sehr sehr gefreut.
Also ich brauche ihm nicht zu sagen: »Du bist Moslem. Du musst das machen.« Wenn
ich sehe, dass er das akzeptiert: Koran gehort zu unserem Leben. Ramadan gehort zu
unserem Leben. Das Gebet gehort zu unserem Leben dazu. Allein, dass er das alles
akzeptiert, das ist fiir mich eine Bestatigung.« (Melek, Z.: 134)

Bei den Ritualen heben »Ethiker« im Vergleich zu anderen Typen, wenngleich
nicht sehr ausgeprigt, die zwischenmenschlichen Beziehungen bzw. ethi-
schen Aspekte hervor (bei den Gebeten, im Ramadan, im Zusammenhang
mit der Wissensaneignung). Der Gemeinschaftsbezug (zu einer religiésen Ge-
meinde) spielt, wie oben schon angedeutet, fiir die Eltern dieses Typs kaum
eine Rolle. Es werden diverse Rituale benannt, die im Alltagsleben der Eltern
und ihrer Kinder einen bedeutenden Stellenwert besitzen. Die Mehrheit der
Eltern betont die wiederkehrenden Gespriche iiber religiose Themen, die eine
intellektuelle Auseinandersetzung bzw. die Wissensaneignung iiber die Reli-
gion nahelegen.

Die Befolgung der tiglichen Gebete nimmt fiir einige Eltern einen wichtigen
Platz ein. Auch wenn diese, da die Kinder zu klein sind oder aus anderen Griin-
den, nicht regelmiflig eingehalten werden.

Insbesondere Belkis< Vorgehensweise zeichnet sich als piddagogisch aus.
Gemifd dem Rat des Propheten (s), die Kinder ab sieben Jahren an das Gebet
heranzufiihren, fithrt sie ein Belohnungssystem ein, um die Kinder dahinge-
hend fortschreitend zu motivieren. Zudem unterstreicht sie insbesondere die
freiwillige Teilnahme an den Gebeten (vgl. in »Methoden [...]«, vgl. Belkis; Z.:
78).

Mit Stolz verkiindet Melek, dass die iltere Tochter das fiinfmalige Gebet
einhalte. Der Sohn bete, unterstiitzt durch den Vater, gelegentlich mit:

»[...]. Er betet. Er versucht zu beten, sag ich mal. So; natiirlich verlangen wir nicht, dass
er betet. Aber von unserer Tochter verlangen wir das. Aber es ist kein Problem jetzt fiir
sie. Sie weifd: Das gehdrt zu meiner Religion. Das akzeptiert sie auch! Das verlduft auch
eigentlich ohne Probleme.« (Melek, Z.: 111)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Adem unterstreicht die Folgen der tiglichen Gebete, die sie auf die zwischen-
menschlichen Beziehungen hitten. Demnach behandele man seine Mitmen-
schen mit mehr Respekt, wenn man die tiglichen Gebete einhalte:

»Die rituellen Pflichten sind das finfmal Beten am Tag [...]. Ich selber habe auch er-
lebt, wo ich vom Gebet abgekommen bin, dass man mehr auf die weltliche Seite riiber-
schwankt und weniger Respekt fiir den Mitmenschen hat, und deswegen ist es fiir mich
das A und O, dass man die fiinf Gebete einhélt[...].« (Adem, Z.: 32)

Was die gemeinsamen Gebete mit seinen Kindern angeht, so ist Adem, wie
allen Eltern dieses Typs die freiwillige Teilnahme wichtig. Als sie klein gewe-
sen seien, hitten sich die Kinder gewehrt und weniger Lust gehabt, mit dem
Vater zu beten. Erst durch die iiberzeugenden Argumente des Vaters seien die
Kinder mittlerweile so weit, dass sie manchmal den Vater an die Gebetszeiten
erinnern miissten:

»Also zuerst war es so, dass sie sich da dagegen gewehrt haben, keine Lust gezeigt
haben, wo sie noch Kinder waren, aber spater habe ich ihnen erklart, warum, wieso,
weshalb, aber ich habe sie niemals gezwungen, dass sie das machen sollen. Ich habe
sie jedes Mal hoflich eingeladen, weil im Islam ist es so, dass man nichts zwingen darf,
man muss liberzeugen und mit der Zeit ist es dann so gekommen, dass wir jetzt zur-
zeit, manchmal ich selber aufgefordert werde von meinen Kindern: »Papa, es ist Zeit zu
beten, weil die Zeit geht weg oder Die Zeit geht voriiber!«[...], das freut mich natiirlich.«
(Adem, Z.: 32)

Ansonsten sind es Bittgebete bzw. Dankgebete, das Aussprechen der basmala,
»dass man immer Bismillah sagt, wenn man bestimmte Sachen anfingt«, oder
die Gebetswaschung, die als Rituale zur Geltung kommen (vgl. Belkis, Z.: 72).
Feride betont insbesondere die Schutzsuren, die sie morgens und abends mit
ihren Kindern aufsagt:

»[...] wirlesen morgens und abends Ayat al-Kursi [Thronvers, Sure 2: 284; Anm. d. Verf.],
bevor wir in die Schule gehen, abends vor dem Schlafengehen beispielsweise, meine
Tochter kann das zwar nicht, aber mein Sohn zum Beispiel vordem Schlafengehen sagen
wir: »Okay. Lass uns ein dua machens, dann fangt er an und dann murmelt [...] meine
Tochter auch etwas dazwischen und ich und so weiter, wo dann noch mal aufgefiihrt
wird, wofiir habe ich heute zu danken, fiir das und fiirjenes und danke Gott fiir... und das
und das wiinsche ich mir aber noch, bitte und dass [...]. Bittgebete, Dankgebete, Ayat
al-Kursi auf jeden Fall. [...]. Als Schutzsure, abends und auch morgens, damit wir auch
rechtgeleitet werden und auch vor dem Bésen geschiitzt werden.« (Feride, Z.: 85-89)

273


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

274

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Wie schon bei den religiésen Erfahrungen erldutert wurde, wird das Koranlesen
als Ritual in den meisten Familien gepflegt. Die kleineren Kinder tiben hierbei
zunichst das arabische Alphabet (vgl. Belkis, Z.: 94; Feride, Z.: 79 und 89;
Melek, Z.: 120ff., Adem, Z.: 42).

SchlieRlich nehmen noch die abendlichen Gespriche, auch iiber religidse
Inhalte einen wichtigen Stellenwert in einigen Familien ein. Hier wird insbe-
sondere auf das gemeinsame Lesen von Biichern viel Wert gelegt:

»[...] Und das man zusammen auch liest und auch religiése Inhalte bespricht, also vor
allem beim Schlafengehen haben wir halt uns auch ...; mittlerweile gibt es ja gute Li-
teratur, Gott sei Dank! Was ja vor zehn, 15 Jahren noch nicht da war; dass wir vieles
besprechen und so weiter.« (Belkis, Z.: 72).

Biicher, die ein bestimmtes Wertesystem vermitteln und die zumeist noch auf
den Islam zuriickgefithrt werden, liest Feride ihren Kindern vor dem Schlafen-
gehen vor. Manchmal stelle sie, wenn der Bezug zur Religion in den Biichern
nicht gegeben sei, diesen auch selbst her (vgl. Feride, Z.: 89ft.). Auch in Adems
Familie werden Biicher gelesen, dabei ist es gleich, »ob es religiése Biicher sind
oder ob es Sachbiicher sind« (vgl. Adem, Z.: 28). Hier deutet Adem auf die Aus-
einandersetzung mit Wissen tiberhaupt hin. Doch darauf wird nochmals im
Zusammenhang mit der Wissensaneignung ausfiihrlicher Bezug genommen.

Der Ramadan wird in den Familien der »Ethiker« entweder eher zuriickge-
zogen innerhalb der eigenen Familie (Belkis, Melek) oder aber insbesondere
im eigenen sozialen Umfeld verbracht (Feride, Adem, Birol). Bei den letzteren
Elternteilen wird das zwischenmenschliche soziale Miteinander, das kenn-
zeichnend fir diesen Typ ist, ausdriicklich betont. Hier fillt auch auf, dass im
Vergleich zu anderen Typen der Bezug zu religiésen Gemeinschaften nur in
deutlich abgeschwichter Form vorhanden ist.

Melek versucht, den Ramadan mit ihrer Familie »sehr harmonisch« zu
verbringen. Es werden Gebete gemacht und die Dankbarkeit fiir die Gaben
Gottes/Allahs ausgesprochen. Da der ezan (tiirk./arab. adhan fiir Gebetsruf)
nicht vorhanden ist, wird durch den Gebrauch einer Ezan-Uhr* eine dhnliche
Stimmung erzeugt (vgl. Melek, Z.: 113). Damit spielt fiir Melek die religise
Symbolkraft des ezan eine zentrale Rolle. Der Ruf zum abendlichen Gebet
markiert die Zeit, in der das Fastenbrechen stattfindet. Innerhalb der muslimi-
schen Welt gilt der ezan als eine Selbstverstindlichkeit.

Auch Belkis setzt ein kreativ-gestalterisches Element ein, um die Kinder
»einfach spiiren« zu lassen, dass der Ramadan etwas »Besonderes« ist. Das

41 | Diese Uhren sind spezielle Wecker, mit denen die taglichen Gebetsrufzeiten ein-
gestellt und der ezan zu den gegebenen Zeiten automatisch wiedergegeben wird.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Basteln von Moscheen, »wo die Menschen zusammen beten, solle den Kin-
dern die Moglichkeit geben, einen Bezug zum Ramadan herzustellen (vgl.
Belkis, Z.: 80). Auch hier fungiert die Moscheevorlage zum Basteln als ein
religiéses Symbol. Das gemeinsame Gebet, wenn auch auf Bildern, deute auf
den gemeinschaftlichen Aspekt des Ramadans bzw. des Islams.

Fir Feride und Adem stehen das Einladen von Gisten oder der Besuch
von Freunden, Familien und Bekannten wihrend des Ramadans besonders im
Vordergrund. (vgl. Feride, Z.: 93-99; Adem, Z.: 35). Damit solle zum einen das
Wohlwollen Allahs erlangt werden:

»[...] im Islam ist es halt so, dass der beste Gast der ist, fiir den man nicht zu grofen
Aufwand machen muss und insbesondere im Ramadan ist das halt so, finde ich, dass
man ..., also ich berufe mich irgendwie immer, mein Mann genauso, auf den auf die Aus-
sage, dass derjenige, der jemanden, der einem Fastenden ein Essen ausgibt oder etwas
zu essen gibt, der bekommt genauso viel Wohlwollen Gottes wie derjenige, der gefastet
hat. Und ich denke mir, wenn ich die Mdglichkeit habe, dann lade ich Menschen ein, so
vielich kann und so gut es nurmdéglich istund wenn ich die Mdglichkeit dann nicht habe,
dann sorge ich doch dafiir, dass irgendein anderer Mensch vielleicht von dem Gleichen
abbekommt, in gleicher Menge, als sevab [tirk. fir Wohlwollen Allahs gewinnen, Anm.
d. Verf.] zum Beispiel, wie ich jetzt fiir das Fasten bekommen habe und da ist es mir
halt wichtig, die Menschen, die ich am meisten mag, soweit wie mdéglich, dann zu be-
schenken [...] Das ware dann nicht, nichtich, der das Wohlwollen Gottes schenkt, aber
zumindest dafiir sorgen oder als Mitwirkung irgendwie da noch mit aufzutauchen, denke
ich.« (Feride, Z.: 99-101).

Zum anderen solle der »Kontakt« zu den Menschen z.B. durch »das Helfen« in
der Gemeinde* gepflegt werden. Hier kommt auch der soziale Charakter der
verrichteten Rituale sehr deutlich zum Ausdruck:

»[...] Natirlich ist es so, dass man, dass ich in der Gemeinde dann auch fiir das Rama-
danessen, Fastenbrechenessen auch helfe und somit dann auch mit Menschen in Kon-
takt komme ... und sehr viele Erfahrungen [im Umgang mit ihnen gemacht habe, Anm.
d. Verf.] [...] Natiirlich ist es so, dass wir in den Ramadanmonaten Freunde eingeladen
werden, zum Fastenbrechen. Auch wir werden eingeladen. Es istimmer so ein Nehmen
und Geben. Es ist sehr positiv.« (Adem, Z.: 35)

Gerade fiir die Kinder bringt der Fastenmonat viel Freude. Zudem geht Adem
»gelassen« mit ausgelassenen Fastenzeiten um:

42 | Adem ist hier der Einzige, der den Gemeindebezug erwédhnt.

275


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

276

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Na ja, mit meinen Kindern ist es so, dass sie die ganze Sache etwas leichter sehen,
abertrotzdem ein Erlebnis fiir meine Kinder, deshalb kann ich sagen, dass sie sich auch
auf den Ramadanmonat freuen und liebend gerne auch, sehr gerne fasten, wenn sie die
Maglichkeit bekommen, und falls sie eine Arbeit schreiben oder so tun sie pausieren in
der Zeit, was auch im Islam erlaubt ist, und deswegen sehen wir es gelassen.« (Adem,
Z.:37)

Aufgrund der langen Fastenzeiten in den Sommermonaten vermisst Birol das
Zusammenkommen mit anderen Muslimen:

»... was jetzt natirlich, was ich dann so vermisse, ist vielleicht so ... das bisschen mehr
Zusammenkommen, das Zusammensein ne beim Fastenbrechen zum Beispiel. Aber Sie
kennen die Jahreszeit! [Ja. Sommer!, Anm. d. Vef.]. Es ist spat, wenn man essen kann,
und am n&chsten Tag hat man dann schon wieder was zu tun oder muss arbeiten gehen
und das vermisse ich in diesem, also gerade wenn Ramadan also auf die Sommermo-
nate féllt, aber ansonsten dndert sich mein Tagesablauf eigentlich nicht wesentlich.«
(Birol, Z.: 99ff.)

Ansonsten unterscheidet sich Birols Verhalten, im Vergleich zu den anderen
Eltern dieses Typs, noch dadurch, dass er neben seiner sozialethischen Verant-
wortung gegeniiber anderen Menschen auch dem Spenden einen besonderen
Wert beimisst. Interessanterweise hebt er seine ethische Grundhaltung im Zu-
sammenhang mit Ritualen hervor:

»[...] also es geht mir bei der Religion, also wie gesagt, ich bin jetzt nicht der, der nach
aufen religios auftritt, weder in meinem Erscheinen noch in meinen Handlungen. Aber
ich achte zum Beispiel sehr darauf, dass ich niemandem Unrecht tue, dass ich nieman-
den krénke, ja, man sagt ja: ein guter Mensch zu sein einfach. Und das versuche ich
dann schon, zu machen, das, das ist fiir mich. Ja, das ist meine Religion, jetzt so ... [Wie
Sie sie verstehen?, Anm. d. Verf.]. Genau! Dass ich helfe, wo ich kann, dass ich etwas
Gutes tue.« (Birol, Z.: 83ff.)

Birol nimmt seine Vorbildfunktion gegentiber seiner Tochter bspw. dann wahr,
wenn er einem Bettler auf der Strafle eine Spende zukommen lisst. Die gute
Tat, die er darin sieht, erfordere eine Begriindung, was ihn auf das Religidse
zuriickkommen lésst:

»[...]. Ja, wenn man jetzt einfach mal; ja, zusammen spazierengeht ja und dann, sieht
oder wird angesprochen. Ja, es gibt ja immer mehr Bettler auf der StraBe z.B., denen
man vielleicht einen Euro zusteckt. Und dann kommt die Frage: »Wieso machst du das?
Ne, wieso hast du das jetzt gemacht, der kann doch arbeiten gehen.«Ne, halt wie Kinder
eben manchmal so denken. Klar, konnen die, aber es ist halt nicht immer einfach, ich



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

versuch das eben zu erklaren, die Situation, wieso die betteln miissen, dass die viel-
leicht nicht arbeiten dirfen und weil das eben auch eine gute Tat ist! Und dann komme
ich eben auf das Religiose vielleicht zurlick.« (Birol, Z.: 66)

Religiose Feste werden in allen Familien der »Ethiker« mit Verwandten, nahen
Bekannten und Freunden gefeiert. Es werden zum Teil Vorbereitungen getrof-
fen, durch die eine Festtagsstimmung aufkommen soll. Daneben seien das
Verrichten des Festtagsgebets (vgl. Adem, Z.: 39) und Geschenke in verschie-
denen Formen feste Bestandteile der Feiertage.

Gerade Melek legt sehr viel Wert auf Geschenke. Wie schon einige Miitter*
vor ihr, mochte sie ihren Kindern vor dem Hintergrund der weihnachtlichen
Stimmung durch Geschenke eine Freude bereiten. Hierbei achte sie auch an
einzelnen muslimischen Feiertagen (kandil) darauf, diese Tradition umzuset-
zen:

»Wir versuchen es, sehr schén zu feiern, also damit die Kinder - Weihnachten wird ja
sehr grof gefeiert, Ostern, Ostergeschenke - auch an kandil [tirk. fiir besondere re-
ligiose Feiertage, Anm. d. Verf.] versuche ich meinen Kindern, Geschenke zu kaufen,
sodass sie sich auch freuen. Unsere Tochter, weil die zwdlf ist, so Geschenke sind weni-
ger was fiir sie, sie bekommt mehr Geld (lacht), dariiber freut sie sich mehr, aber unser
Sohn der bekommt nicht genug von Geschenken, sodass sie, dass die auch wissen, der
Tag ist was Besonderes, wir haben dafiir was bekommen. Auch an kandil oder an den
Festen. Und wenn die Zeit es erlaubt, treffen wir uns mit unseren Eltern, mit meinen
Geschwistern und mit der Verwandtschaft und wenn es am Wochenende sein sollte,
dann schmiicken wir den Raum, sodass die Kinder wissen: Heute ist bayram. Geschenke
werden eingepackt, jeder darf sich sein Geschenk aussuchen, sodass es auch etwas
spannender wird. Das gefdllt ihnen.« (Melek, Z.: 115)

In dieser Interviewpassage wird deutlich, dass, zunichst in Anlehnung an
Weihnachten und Ostern, die Geschenke in ihrer Familie an Bedeutung ge-
wonnen haben. Dessen ungeachtet grenzt sich Melek auch eindeutig von der
christlichen Tradition ab. So sollen die Kinder erfahren, dass das Schenken
nicht ein ausschliefllicher Bestandteil des Christentums ist, sondern vielmehr
jeder Religion. Demnach sei es in jeder Religion wichtig, »Kinder gliicklich zu
machen«. Hier scheint die gegenseitige Beeinflussung der Religionen der Fall
zu sein, womit die eigene Position gestirkt hervortritt:

»Also die sollen nicht denken, das Christentum ist so, die Kinder haben sténdig Ge-
schenke, aber das hat nichts mit dem Christentum mit der ... hiristiyanlikla alakasi ol-
mayan bir durum oldugunu anlasinlar [tirk. fiir »sie sollen verstehen, dass das nicht

43 | Nermin bei den »ldealisten« und Hillya bei den » Identitatssuchern«.

277


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

278

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

(ausschlieflich) mit dem Christentum zu tun hat«, Anm. d. Verf.] Das gleiche gilt auch
fur ... Also Kinder gliicklich zu machen, ist glaube ich in jeder Religion wichtig.« (Melek,
Z.:117)

Es fillt auf, dass unter »Ethikern« starker Kritik geduflert wird. Demnach wird
der fehlende Sinnbezug oder die fehlende Festtagsstimmung aufgrund des Le-
bens in Deutschland bemingelt.

Belkis, die ihre Familie als »tiirkisch-traditionell« wahrnimmt, fehlt der
»islamische Aspektx, der hier verloren gehe:

»Leider ist es bei uns noch so, dass wir halt sehr tiirkisch traditionell sind, weil wir mei-
nerseits und von der Seite meines Mannes auch eine sehr grofle Familie haben und dann
sind wir, also was natirlich auch schon ist, aber der islamische Aspekt geht ja so ein
bisschen verloren, finde ich personlich.« (Belkis, Z.: 86)

Kritisiert wird des Weiteren der fehlende Sinnbezug der Festtage. Auch die
Teilnahme an religiésen Festen bestimmter Organisationen habe kein Be-
wusstsein fiir die Bedeutung und den Sinn der Festtage erwecken kénnen:

»Ja, das ist halt so ein geselliges Zusammensein. Man isst, trinkt zusammen und die
ganzen rituellen Gebete werden schon gemacht, aber es geht schon ein bisschen unter,
der Geist, also zum Beispiel beim Ramadanfest ist es ja oder beim Opferfest, warum
man das Tier opfert und so weiter. Geht ja alles so ein bisschen verloren, was ich eigent-
lich sehrschade finde. Und wir haben ein Mal auch oder einige Male auch bei den Festen
bis jetzt haben wir auch an religiosen Festen teilgenommen [...]. Die haben so Feste ge-
habt und so. Aber jetzt die letzten ein, zwei Feste leider nicht mehr, das heifit nicht sehr
bewusst [...].« (Belkis, Z.: 88)

Auch ihren Kindern hat sie die Bedeutung der Feiertage nahegelegt. Da die
Kinder altersbedingt (sieben und zwei Jahre) den Sinn noch nicht verstehen
kénnten, habe Belkis am Opferfest Schafe gebastelt, worauf sie auch Uberliefe-
rungen des Propheten (s) geschrieben habe. Diese habe sie in ihrer Umgebung
verteilt. Als »innovatives« Zeichen sei diese Aktion mit Erstaunen und Gliick
entgegengenommen worden:

»[...] Also ich habe meinen Kindern natirlich schon erklart, worum es geht und wir ha-
ben mit denen auch zum Beispiel: Zum Opferfest haben wir kleine Schafe gebastelt und
dann haben wir auf alle Schafe so kleine hadithe drauf geschrieben und das dann so in
der Umgebung verteilt und die Leute waren natirlich auch total erstaunt, weil sie das
gar nicht kennen und natirlich auch glicklich und so weiter. Und fiir die Kinder war es
auch was Schénes, aberich glaube, das ist jetzt noch nicht so wirklich der Geist (lacht)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

des Opferfestes, was man den Kindern so nahebringt. Aber das ist auch eine Alterssa-
che, natirlich auch.« (Ebd.).

SchlieRlich werde der fehlende Sinnbezug, den die Mutter wahrnimmt, auch
durch die Kinder gespiirt. Es solle somit mehr Bedeutungszuwachs stattfin-
den. Wie das genau geschehen und umgesetzt werden soll, erliutert Belkis
jedoch nicht:

»Ja, genau, das konnte mehr. Also wenn es mirfehlt, fehlt es den Kindern natiirlich auch.
Die spiiren das dann dementsprechend auch nicht!« (Belkis, Z.: 92)

Feride und Birol weisen auf die fehlende Festtagsstimmung hin, da in Deutsch-
land im Vergleich zur Tiirkei, in der religiose Festtage einen »Ausnahmezu-
stand« wie »ungefihr in der vorweihnachtlichen Zeit« darstellen und diese mit
»Vorfreude« erwartet werden, an muslimisch-religiosen Feiertagen gearbeitet
werde. In Deutschland miisse man somit fiir den Sohn in der Schule einen Tag
freinehmen:

»Genau, hier ist es zum Beispiel so, wir wissen, dass wir kurban [tiirk. fiir Opferfest,
Anm.d.Verf.] und Ramadan gefeiert haben, nachdem wir halt in Deutschland waren, fiir
kurban musste ich extra fiir meinen Sohn freinehmen, weil erin der Schule war, natiirlich
im Kindergarten haben wir gesagt, dass er nicht kommen wiirde, das war auch soweit
okay. Und einige seiner Freunde sind dennoch zur Schule gegangen, die auch musli-
misch waren oder nicht, das ist okay. Jedermanns Sache, ne, aber hier war das unter
anderem auch so, dass auch diese Atmosphére nicht soo hergestellt werden konnte,
weil die Ubrigen, mit denen man ja zusammen feiern wiirde, entweder arbeiten sind
oder halt anderweitig beschéftigt sind, also der Alltag liberholt einen hier doch, das
Festgeflihl ist hier nicht so prdgnant ausgepragt wie in der Tlirkei. In der Tiirkei ist es ein
Festund man feiert es wirklich und hierist es auch ein Fest; man [begeht, Anm. d. Verf.]
[...] gewisse Rituale und vielleicht auch religiose Forderungen, die einem fiir den Festtag
vielleicht angebracht sind, aber dieses Feiergefiihl ist nicht so ausgepragt, wiirde ich
sagen.« (Feride, Z.: 121)

Etwas ratlos, wie man das in Deutschland letztlich anders gestalten konnte,
»weil das Ambiente einfach nicht da ist«, blickt Birol auf die Situation:

»[...] man sieht sich, aber weif} ich nicht, sonst hat das eigentlich nicht so grofen; ich
wisste eigentlich auch nicht, wie man das hier in Deutschland viel anders gestalten
kénnte, weil, das Ambiente ist einfach nicht da; weil in der Tlirkei ist das zum Beispiel,
da ist schon alles darauf eingestellt, die gesamte Umgebung, wie jetzt in Deutschland
Weihnachtszeit, ja also daist, da ist das Ambiente da und das ist hier nicht gegeben und
deswegen kommt man da wahrscheinlich auch nicht so emotional rein und deswegen

279


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

280

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

vergehen diese Tage eigentlich auch wie, wenn es jetzt nicht in die Woche fallt, wo man
dann sowieso arbeitet eigentlich wie ganz andere, ganz normale Tage auch.« (Birol, Z.:
113)

Wie schon in Kap. I11. 3.4 bei der Beschreibung dieses Typs die Differenzierung
zwischen »allgemeiner« und »religioser« Erziehung auffiel, driickt sich diese
Differenzierung selbstverstindlich auch hinsichtlich der Wissensaneignung
aus. Neben der Aneignung von religioser Bildung wird die Aneignung allge-
meiner Bildung als ebenso wichtig eingestuft. Jedoch unterscheiden sich hier
die Eltern, in dem von ihnen gewihlten perspektivischen Zugang zur Bildung.
Da es ein kennzeichnendes Merkmal der »Ethiker« ist, wird der Zusammen-
hang zwischen allgemeinem und religiosem Wissen hier niher ausgefiihrt.
Birol formuliert in abstrakter Art und Weise, in welcher Form seine Kinder
mit Wissen umgehen sollen. Dabei ist es ihm wichtig, dass seine Kinder in die
Lage versetzt werden, »kritisch« zu hinterfragen und sich die Fihigkeit aneig-
nen, eine Synthese zwischen allgemeiner und religioser Bildung herzustellen:

»Also meine, was ich mir so daraus heraus ableite, ist Folgendes: Dass ich [...] meinen
Kindern definitiv nicht sagen werde, »So jetzt ist Ramadan, wir fasten¢, sondern, dass
ich denen vor allem erklare, wieso wir fasten, ne, was dieser Monat an sich hat, die
Hintergriinde einfach erkldren. Was ich mir daraus ableite, welche Folgen das Fasten
hat fiir mich, was ich davon habe, was ich davon nicht habe. So, dass ich mein Kind auf
jeden Fallin eine Lage versetze, wo es selbst spater kritisch reflektieren kann. Ja? Also
dass er hinterfragen kann, dass er sein Wissen, was er erlangt hat, [...], ja? Dass er das
religiose, aber auch das das weltliche Wissen, ja, kombinieren kann, miteinander ver-
knipfen kann, ja, auch das, das ... [Eine Synthese?, Anm. d. Verf.] Ja. Genau. [...] Das.«
(Birol, Z.: 518-522)

Die Erkldrungen fiir die Erfiillung einer religiosen Pflicht sollen das Kind vor
einer einfachen Nachahmung bewahren. Die Kombination von religiosem,
aber auch weltlichem Wissen, d.h., das Herstellen einer Verbindung bzw. einer
Synthese der beiden, solle dazu fithren, dass sein Kind sein »Wissen« aktiv an-
wende. Hier wird auch die individuelle Wahrheitsfindung unterstrichen, was
bedeutet, dass jeder fiir sich »wissen, »lernen«, »forschen« soll. Letztendlich
gebe es auch keine »Instanz«, die vorgebe, was »erlaubt« oder »verboten« sei:

»... dass er sein Wissen auch aktivanwendet und nicht einfach nur ja, nachafft, ja? Also
dass man, dass man aktiv ist und ich denke, dass unsere Religion das eigentlich auch
so vorschreibt, ja? Wissen. Lernen. Wissenschaft, dass man forscht. Auch das ist ein
Forschungsprozess, finde ich. Jeder fiir sich selbst vielleicht, ja, aber das ist auch das
Schone. Dadurch, dass es eben keine oberste Instanz gibt, die sagt, das ist jetzt verbo-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

ten, dasist erlaubt. Und dann Religion gibt jedem Einzelnen selbst diese Mdglichkeit, zu
fragen, dass man ja ...« (Birol, Z.: 524)

Als Resultat des oben beschriebenen Forschungsprozesses soll das Kind dazu
imstande sein, seine eigenen Gedanken zu bilden, um den Sinn und die Be-
deutung seiner Verhaltensweisen nachzuvollziehen bzw. nachzuempfinden.
Wichtig sei es demnach, auch eine Einheit zwischen Verstand und Gefiihl her-
zustellen, um »mit sich selbst« eins zu sein und »so seine innere Ruhe« zu

haben:

»[...] Und dass er auf jeden Fall immer, ja ich sage mal, sich seine Gedanken machen
kann. Ja. Also man tut nichts umsonst. Ja. Also es hat alles schon so seinen Sinn, es hat
alles seine Griinde und wenn man etwas tut oder unterldsst, dann hat auch das irgend-
einen Grund; und dass man dann einfach mal irgendwann mal sich dessen bewusst
wird, klar wird, wieso mache ich das ein oder andere oder andere nicht, ne, und welche
Konsequenzen hat das und wie fiihle ich mich eigentlich auch dabei? Ich denke [...]. Ja.
Natirlich! Ne, dass man sich, dass man sich mitsich selbst und auch, ich sage mal, eins
ist, dass man sich, dass man so eine innere Ruhe hat, gegen einen, mit sich selbst.«
(Birol, Z.: 546-550)

Auch fiir Melek ist die Allgemeinbildung neben der religiésen Bildung von Be-
deutung. Ahnlich wie Birol erldutert sie ihren Kindern, warum ein religidses
Gebot eingehalten werden sollte, und bedient sich dazu Kenntnissen aus an-
deren (Fach-)Bereichen, wie z.B. der Medizin und der Geschichte (vgl. Melek,
Z.: 149-153 und 163). Das Herstellen einer Verbindung zwischen weltlichem
und religiésem Wissen soll allerdings im Vergleich zu Birol dazu dienen, »den
Islam zu verteidigen« (vgl. ebd., Z.:159). Hier nimmt Melek eine defensive Hal-
tung ein und stellt nicht, wie Birol, die Rolle des aktiven Gestalters der eigenen
subjektiven Wahrheit in den Vordergrund.

Auch Adem legt viel Wert auf die selbststindige Wahrheitsfindung, zu der
er seine Kinder anregt. Indem er ihnen den »Weg« zeige und sie iiber die Kon-
sequenzen des eingeschlagenen Weges unterrichte, wiren und seien diese im-
stande, »ihren eigenen Weg« zu gehen (vgl. Adem, Z.: 82-86). Dies habe sich
darin geduflert, dass sie aus religidser Sicht »fiir ihr Alter gebildet« seien und
sich stindig weiterbilden wiirden. Gerade die Fragen, die sie tiber ihre Religion
stellten, wiirden bekriftigen, dass sie nicht nur gleichgiiltig gegeniiber ihrer
Religion, sondern auch dazu bereit seien, Mithen auf sich zu nehmen und
sich »einen Platz auf dieser Welt« zu suchen. Auch hier wird die Kombination
zwischen religiéser und allgemeiner Bildung (»modern denken«) gesucht und
hergestellt:

281


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

282

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Die Kinder? Also religios hat sich das gedufiert, dass, ich denke mal, sie immer noch
furihr Alter sehr gebildet sind. Sie bilden sich immer noch weiter. In den Medien irgend-
wie schon. Sie fragen sehr viel und das macht mich natirlich gliicklich; das ist fiir mich
ein Beweis, dass ihnen die Religion nicht gleichgiiltig ist. Andererseits ist es auch so,
dass sie sich wirklich sehr grofle Miihe geben, sich auch einen ganz bestimmten Platz
auf dieser Welt zu [erarbeiten, Anm. d. Verf.] [...] indem der Sohn vorhatte, Maschinen-
bau zu studieren, und meine Tochter gerne Biologin werden mochte. Und das gibt mir
natiirlich auch die Zuversicht, dass sie nicht nur streng religi6s, sondern auch sehr mo-
dern denken konnen.« (Adem, Z.: 88)

Das religiése Wissen, das sich die Kinder von den »Ethikern« aneignen sollen,
lasst sich verschiedenen Bereichen zuordnen. Das Erlernen von Grundlagen
der Religion wird durch die Mehrheit der Eltern befiirwortet. Hierbei geht es
um das »Basiswissen des Islams«, was das »Leben der Propheten und der an-
deren Propheten« (vgl. Belkis, Z.: 99); die Vermittlung eines positiven Gottes-
bildes (vgl. ebd., Z.: 63), die fiinf Sdulen des Islams (vgl. Melek, Z.: 141), die
rituellen Pflichten, d.h. die ibadah (arab. Gottesdienst/Rituale) (vgl. Melek, Z.:
137f.; Feride, Z.: 138) und die Koranrezitation/das Auswendiglernen von Suren
(vgl. Feride, Z: 138) einschlieft.

Die Auseinandersetzung mit dem Koran pflegt Adem mit seinen Kindern,
wohl auch deshalb, weil die Kinder altersmifig dazu in der Lage seien. Dabei
gehe es um die aktive Beschiftigung mit den Ubersetzungen des Korans auf
Tiirkisch und Deutsch, was auch die Beantwortung verschiedener Fragen be-
inhalte (vgl. Adem, Z.: 42).

Das Erlernen von Gottesfurcht ist fiir ihn notwendig, um eine ethisch-mo-
ralische Grundhaltung, wie Respekt gegeniiber Gott, sich selbst, seinen Mit-
menschen und seiner Umgebung, zum Ausdruck zu bringen. Hierzu zihlt
auch der positive Umgang mit Herausforderungen und Zielen im Leben:

»[...] Es ist wichtig, dass man als Erstes ein gottesfiirchtiger Mensch ist, somit [...] Res-
pekt fiir Gott [sondern auch der Umgebung gegeniiber, Anm. d. Verf.], sei es die Pflan-
zenwelt, Tierwelt oder seien es Menschen, Nachbarn hat, [gladubig ist, Anm. d. Verf.]
und [...] dass man, auch wenn man ein Ziel im Berufsfeld oder so nicht schafft, immer
das Positive daran sieht. Also, dass man das ganze Leben mit einem positiven Blick be-
trachtet und nicht nur die eine Seite der Medaille ansieht.« (Adem, Z.: 44)

Das Internalisieren von Werthaltungen bzw. die Wertebildung nimmt fiir Fe-
ride einen zentralen Stellenwert ein. Um ihre Kinder »zu guten Menschen zu
erziehen, ist es fiir sie zwar entscheidend, dass sie die »notwendigen Grund-
lagen des Islams« (vgl. oben) kennenlernen. Dariiber hinaus mochte sie aber,
insbesondere mit »abendlichen Vorlesungen« unter Zuhilfenahme morali-
scher Geschichten, erreichen, dass die Kinder »die Werte, das Wertsystem, das



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Wertsystem, das ahlak-System« verinnerlichen und »tiberhaupt so ein positi-
ves Gefiihl« entwickeln (vgl. Feride, Z.: 128-140).

Schlieflich spielt fiir Belkis, neben den Grundlagen der Religion (vgl.
oben), die Erkenntnis tiber die Bedeutung bzw. den Sinn des eigentlichen Da-
seins, Gottes, der Schopfung usw., eine wichtige Rolle. Belkis umschreibt dies
mit der »Seele der Religion«:

»[...] Der andere wichtige Punkt ist fiir mich so die Seele der Religion an sich. [...]. Ich
glaube, das ist etwas, was man Kleinkindern in den Anfangen vermitteln kann, aber
spater wird sich das dann eher manifestieren, der Sinn, warum es, warum wir da sind,
warum es Gott gibt. Was ist iberhaupt Gott, wer ist Gott und was bezweckt er damit,
dass Menschen hier sind und wie miissen Menschen handeln usw. All diese Fragen, also
all diese Antworten auf all diese Fragen, quasi auf all diese Fragen. Also ich mdchte
nicht, dass meine Kinder so eine hohle Religion fiir sich in Anspruch nehmen und [...].«
(Belkis, Z.: 103)

Die personliche Wahrheitsfindung, die schon bei Birol und Adem anklang (vgl.
oben), und die bei Belkis durch die Beantwortung von Sinnfragen hinsichtlich
des eigenen Daseins angeregt werden soll, betrachtet sie als etwas, was sie auch
fur ihre Kinder anstrebt. So sollten diese in der Religion Antworten auf ihre
»individuellen Fragen« in Bezug auf den Grund ihres Daseins (»Wie miissen
Menschen handeln?«) finden:

»[...] Sie sollen Antworten auf ihre personlichen Fragen finden, ich glaube, dass gerade
inderReligion, also Religion hat etwas sehrVerbindendes, aberauch sehr Individuelles,
dass sie auf ihre individuellen Fragen wirklich gute Antworten finden kdénnen.« (Belkis,
Z.:106)

Zusammenfassend konnen im Zusammenhang mit der Wissensaneignung
mehrere Aspekte festgestellt werden. Wir haben es bei »Ethikern« mit Eltern
zu tun, die fiir ihre Kinder nach individueller, personlicher oder subjektiver
Wahrheitsfindung im Verhiltnis zu ihrer Religion streben (vgl. Birol, Adem,
Belkis). Der zudem weniger ausgeprigte Gemeinschaftssinn erweckt hier den
Anschein, dass »Ethiker« stirker individualistisch orientiert sind als alle ande-
ren Eltern. Doch der soziale Charakter, den sie in den zwischenmenschlichen
Beziehungen betonen, schwicht wiederum diese Behauptung ab, sodass hier
vielmehr lediglich von einer Vermutung ausgegangen werden kann.

Ferner scheint auch unter dem Aspekt des religiésen Wissens die Aneig-
nung von ethisch-moralischen Grundhaltungen, wie auch bei den anderen As-
pekten der Religiositit (vgl. oben) gesehen, ihre Bedeutung nicht zu verlieren
(vgl. insbesondere Feride, Adem).

283


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

284

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Es fiel schliefllich noch auf, dass ein Teil der Eltern »Positives« fiir die Kin-
der erhofft: »ein positives Gottesbild« (vgl. Belkis, Z.: 63); das »ganze Leben
mit einem positiven Blick betrachten« (vgl. Adem, Z.: 44); »tiberhaupt so ein
positives Gefiihl« gegentiber der eigenen Religion entwickeln (vgl. Feride, Z.:
138). Anhand dieser Beispiele kann verdeutlicht werden, dass hier auf eine Le-
benseinstellung abgezielt wird, die von einem grofRen Optimismus geprigt ist.

Die religidsen Fragen der Kinder betreffen die vier am hiufigsten benannten
Bereiche: die Fragen nach Gott, der Bezug zum Alltagsleben/zur Gesellschaft
und wahrgenommene Widerspriiche seitens der Kinder.

Die Fragen nach Gott drehen sich bei den Kindern iiberwiegend um die
Eigenschaften Gottes. Die Beantwortung dieser und dhnlicher Fragen, fiithrt
bei den Eltern nicht selten zu Uberforderungen. Die Kinder von Belkis hinter-
fragen zum Beispiel die Macht und die Stirke Gottes. Die kindliche Vorstel-
lung von Gott lasst sie auf menschliche Eigenschaften, wie das Fahrradfahren
zuriickschlieRen. Diese und dhnliche Fragen treten insbesondere im Klein-
kind- und Vorschulalter auf:

»Also meine Tochter, als die noch kleiner war, sagte sie: »Kann Allah mit dem Fahrrad
auf diese Wolken fliegen?« Fiir sie war das so schwierig wahrzunehmen, wie méchtig
und wie stark Gott sein kann zum Beispiel. Also da fangt es an und da wird es schon
komplizierter, wenn es heifit, ja, "Warum gibt es so viele arme Menschen auf der Welt,
wenn Allah doch alles machen kann?« Und so weiter. Und die kann man eben nicht alle
gut beantworten, weil es fehlt einfach so viel Wissen, das man dem Kind nicht vermitteln
kann bzw. das das Kind in so einem Alter noch nicht versteht, dann kann ich einfach nur
sagen, dass man halt manche Sachen nur mit der Zeit verstehen kann.« (Belkis, Z.: 110)

Bei der Beantwortung der Fragen achtet Belkis auch darauf, ihre Kinder nicht
zu tberfordern, und lenkt sie auf ein spiteres Verstehen:

»Ja, ich also das, was sie wirklich verstehen kénnen, vermittle ich ihnen, versuche ich ih-
nen, soweit wie moglich, in einer einfachen Sprache zu erkldren, aber es gibt dann auch
Sachen, wo ich sage: »Liebes, das wirst du spater besser verstehen kdnnen.« Also mo-
mentan sind die auch ganz zufrieden, aber dann sagen die: »Okay [...].« (Belkis, Z.: 112)

Die Glaubensinhalte, wie der Glaube an das Paradies: »wie ist cennet, wer
kommt alles in den cennet rein?« (vgl. Melek, Z.: 175); oder die Eigenschaften
bzw. Beschaffenheit Gottes/Allah, beschiftigen Meleks Sohn:

»[...] 'Mama ich kann es einfach nicht verstehen, wie kann uns Allah iiberall sehen? Wie
gehtdas nur? [...]. Das geht doch gar nicht, Mama! Wie grof ist der, wie ist der, wie sieht
deraus?« (Melek, Z.: 179ff.)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Die Frage nach dem Bosen bzw. Geschépfen im Islam, wie den dschinn (arab.
fiir Geistwesen), interessieren Ferides Sohn und Meleks Tochter. Hierbei geht
es Ferides Sohn u.a. darum, ob diese Wesen wirklich existieren oder ob die
Botschaft des Korans auch fiir sie gilt:

»[...] Ja, wie das mit die dschinn ist; ob sie wirklich existent sind und ob der Kuran-i
Kerim jetzt auch gultig fiir die dschinn ist und nicht nur fiir die muslimischen Menschen,
weil Allahu Teala ist ja so grofd und so méchtig, dass er eigentlich auch fir die dschinns
und nicht nur fiir die muslimischen Menschen, weil Allahu teala ist ja so grofl und so
méchtig, dass er eigentlich auch fiir die dschinn einen extra [...] also Propheten schi-
cken konnte und Hz. Muhammed brauchte nicht irgendwie.« (Feride, Z.: 153)

Hingegen sind die Fragen von Meleks Tochter von Angst vor dem Bésen, wie
den dschinn (arab. fiir Geistwesen, Dimonen) und dem schaitan (arab. fiir Teu-
fel, Satan), bestimmt. Hier sei die Beruhigung der Tochter auch nicht einfach
gewesen:

»Unsere Tochter hatim Moment sehr grole Angst vor dschinn, schaitan, das ist ein gro-
Res Problem. Ich weif} es ja nicht, vielleicht hat es wirklich etwas mit dem Alter zu tun.
Aberich habe das letztens mit dem hoca besprochen, weil sie sehr grofRe Angst hat und
wenn sie betet zum Beispiel fiihlt sie sich nicht alleine, als ob ihr jemand oder etwas
Angst machen wiirde oder so. Ich habe das mit dem hoca besprochen. Also die hat auch
gesagt: Also wir merken an den Kindern in dem Alter, sie méchten das unbedingt wis-
sen, gibt es dschinn, gibt es schaitan und so, aber wir haben ihr das so erklart: »Halte die
einfach aus deinem Leben raus. Mitdenen hast du nichts zu tun. Du bist auf der Welt. Du
hast dein eig ..., also Menschen haben [...] eine andere Lebensweise, halte die aus dei-
nem Leben raus! Lass die einfach in Ruhe ihr Leben leben und du leb dein Leben.« Also
wir missen das wirklich radikal machen [...], weil wir sie sonst nicht beruhigen konnten.
Das hat auch geklappt, ehrlich gesagt.« (Melek, Z.: 169ff.)

Wiederum andere Fragen beziehen sich auf den Alltag bzw. auf gesellschaft-
liche Aspekte (vgl. Feride, Z.: 147 und 157). Adems Kinder setzten sich bspw.
mit ihren Fragen tiber den »Islam und Terrorismus« (vgl. Adem, Z.: 48) oder
mit Gruppierungen im Islam (Wahhabiten, Salafisten) auseinander. Hierbei
unterstreicht Adem auch den Einfluss der Medien, wie dem Internet. Die Wi-
derlegung der dort aufgestellten Auflerungen sei fiir Adem selbstverstindlich:

»Also der Sohn, dessen Frage bezieht sich so auf die Gruppierungen des Islams, Wah-
habiten, Salafisten, wie man sie liberzeugen kann. Im Internet sind sehr viele Beitrage,
leider sehr viele Beitrdge iber Salafismus und Wahhabismus. [...] Also im Internet, bei
YouTube zum Beispiel. In den Medien. Genauso. Und leider sind auch sehr viele Anhén-
gervon dort, also Jugendliche, die das dann gut finden, wie zum Beispiel ein Pastor oder

285


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

286

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

ein Pfarrer schachmatt gesetzt wird, durch die Auerungen und so weiter und so fort.
Und das ist leider falsch, wie sie da vorgehen und dariiber reden wir sehr viel, wie wir
diese Thesen vor denen darlegen kdnnen und zeigen kdnnen, dass es eben falsch ist.«
(Adem, Z.: 50-54)

SchlieRlich sind es wahrgenommene Widerspriiche, die die Kinder kritisch
nachfragen lassen. So falle den Kindern z.B. auf, dass manche Frauen kein
Kopftuch tragen (vgl. Belkis, Z.: 19ff)), oder sie wiirden sich fragen, warum
sich manche Verhaltensweisen mit den Aussagen der Eltern nicht decken (vgl.
Melek, Z.: 191).

4.4.2 Die Erziehungsmethoden und Erziehungsstile in den Familien
der »Ethiker«

Die Erziehungsmethoden, die in den Familien der »Ethiker« angewandt wer-
den, unterscheiden sich im Vergleich zu den anderen Typen dahingehend, dass
sie das Hinterfragen/Reflektieren von religiésen Themen in den Vordergrund
stellen. Damit wird auch auf die intellektuelle Auseinandersetzung mit der
Religion abgezielt (vgl. oben »Religiositit«). Sehr haufig wird hier vonseiten
der Eltern auch die Lebensweltorientierung unterstrichen. Demnach solle die
Religion besonders im Alltag erlebt und lebensnah an die Kinder tibermittelt
werden.

Ansonsten fiel auf, dass Eltern jeweils individuelle unterschiedliche
Schwerpunkte in Bezug auf die von ihnen gewihlte Methode setzten. Diese
werden im Folgenden ausgefiihrt.

Die Vorbildfunktion nimmt, wie auch schon bei den Methoden in anderen
Familien deutlich wurde, eine aufRergewohnlich wichtige Stellung ein. So wer-
den die Kinder z.B. »eingeladen, an einer rituellen Praxis teilzunehmen (vgl.
Belkis, Z.: 65 und Z.: 78; Birol, Z.: 54; vgl. auch Feride, Z.: 83 und 200ff.) oder
sie sollen durch das Vorleben z.B. eine ethische Grundhaltung einnehmen
(vgl. Feride, Z.: 62f1.). Indem sie selbst den Propheten (s) als Vorbild betrachtet,
mdochte Melek ihre Religion ausleben und dabei ihren Kindern ein Vorbild sein
(vgl. Melek, Z.: 81f.). Die Tochter nehme die Mutter beim Kopftuchtragen (vgl.
ebd., Z.: 85) und der Sohn hingegen den Vater beim Verrichten der tiglichen
Gebete als Vorbild (vgl. ebd., Z.: mff.). Das Vorleben durch die Mutter habe
auch den Sohn motiviert, Gefallen z.B. am Koranlesen oder am Ramadan zu
finden. Es erfreut Melek, ihn nicht zusitzlich an die zu verrichtende religicse
Praxis erinnern zu miissen, womit sie symbolisch zugleich auch eine muslimi-
sche Lebensweise bzw. die religiose Zugehorigkeit zum Islam verbindet:

»Aber es hat mich sehr gefreut, dass ihm das gefallen hat, denn man hért, dass viele
das nicht mégen, wenn Koran gelesen wird. Also es hat mich wirklich sehr sehr gefreut.
Also ich brauche ihm nicht zu sagen: »Du bist Moslem. Du musst das machen.« Wenn



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

ich sehe, dass er das akzeptiert: Der Koran gehort zu unserem Leben. Ramadan gehért
zu unserem Leben. Das Gebet gehort zu unserem Leben dazu. Allein, dass er das alles
akzeptiert, das ist fiir mich eine Bestatigung.« (Melek, Z.: 134)

Es wird deutlich, dass Melek in diesem Zusammenhang auch Selbstkritik tibt
und an sich arbeitet, um auftretende Widerspriiche, die die Kinder aufmerk-
sam wahrnihmen, gar nicht erst entstehen zu lassen:

»Um, also ich versuche, auf meine eigene Lebensweise sehr zu achten [...], Vorbild zu
sein, ein richtiges Vorbild zu sein. Ich weifd nicht, ob ich das immer schaffe; und wenn
ich sehe, dass mein Mann irgendetwas falsch macht, dann gucke ich so mit den Augen:
Nein, das passt jetzt nicht! Also das passt, das ist jetzt kein gutes Vorbild! Da missen
wir was andern! [...] die Kinder, iiben dann direkt Kritik! Wieso machst Du das so? Die
achten wirklich auf jede Kleinigkeit! Mama, das hast du aber so gemacht! Und die grin-
sen mich auch dabei an! Also war das falsch. Daran merke ich ja auch: Oh, da muss ich
besser aufpassen!« (Melek, Z.: 189ff.)

Gespriche tber die eigene Religion (die Kommunikation), die die Auseinander-
setzung mit der Religion anregen soll, sind rituelle Bestandteile im Familien-
alltag der »Ethiker« (vgl. oben). Daher iiberrascht es nicht, dass sie in Bezug
auf die von ihnen gewihlte Kommunikationsform insbesondere das kritische
Reflektieren bzw. Hinterfragen bei ihren Kindern anregen. Daneben sind Be-
griindungen/Uberzeugungstechniken und das Erkliren durch Beispiele die
am hiufigsten benannten Kommunikationsformen.

Das Hinterfragen und Reflektieren ist ein entscheidendes Merkmal der »Ethi-
ker«. Fiir Feride ist das Reflektieren, das in regelmifige Gespriche innerhalb
der Familie integriert ist, ein wichtiger Aspekt ihrer Erziehung iiberhaupt*.
Sie verdeutlicht dies anhand der Dankbarkeit, die die Menschen in sich tragen
bzw. ihr Sohn den Gaben Gottes/Allahs erweist. Auch ist darin der Gedanke,
sadaqua (arab. fir Spenden) an Bediirftige und arme Menschen abzugeben,
enthalten:

»Was ich ganz wichtig finde: Das ist jetzt nicht nur im Hinblick auf die religiose Erzie-
hung, sondern iberhaupt, was meine Erziehung, finde ich, mehr oder weniger ausmacht
ist, finde ich, dass eine Sache, dann wenn es angebracht ist, auch thematisiert wird,
auch ausgesprochen wird; und wenn dann zum Beispiel die Zeit dafiir knapp sein sollte,
dann zu einem spateren Zeitpunkt noch mal aufgegriffen wird. Beispielsweise, wenn
eine Verschwendung, zum Beispiel im Sinne von, was weid ich, Brot anbeiflen, aber nicht
aufessen, dass man da zum Beispiel sagen kann: »Ja, guck mal, Allahu teala hat uns

44 | Hier zeigt sie nochmals auf, dass fiir sie die religiose und allgemeine Erziehung
getrennte Bereiche darstellen.

287


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

288

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

so viele schéne Sachen gegeben und unter anderem auch dieses Essen und es gibt so
viele Menschen, die berhaupt nicht einmal die Halfte von dem haben, was wir jetzt
zuriickgelassen haben; und wie dankbar wir eigentlich daflr sein missten, fir diese
eine Sache, die wir halt jetzt hier verschwenden, dann lieber demndchst entweder we-
niger auf den Teller nehmen oder halt anders damit umgehen.« Und da auch nebenbei
zum Beispiel noch mal unsere Pflicht zu benennen, dass wir als diejenigen, die reicher
beschenkt wurden, abzugeben haben von dem, was wir haben, nicht nur im Sinne von
zakat®®, sondern auch im Sinne von sadaga; und dass der Arme ein Recht auf den Besitz
desReichen hatund so weiter; diese Themen zum Beispiel, kurz, dass die angeschnitten
werden, thematisiert werden, dass noch mal Fragen zugelassen werden oder auch Au-
Rerungen von dem Kind noch mal zugelassen werden [...].« (Feride, Z.: 165)

In diesem Interviewabschnitt zeigt Feride auf, dass sie zu den angesprochenen
Themen Fragen und Auferungen ihres Kindes zulisst und dieses damit an-
regt, selbststindig zu denken. Dies driicke sich im Verhalten ihres Sohnes aus,
der z.B. die Idee gehabt habe, fiir arme Menschen Essen und Geld zu sammeln
und dieses nach Afrika zu schicken (vgl. ebd., Z.: 165ft.).

Auch Adem regt seine Kinder zum Nachdenken und Weiterforschen an,
indem er die Sunna (=Uberlieferungen des Propheten (s) in Worten und Taten)
und die Verse aus dem Koran, als Hauptquellen (des Islams), heranzieht. Dabei
reiche es nicht aus, nur bestimmte Biicher zu lesen, sondern es miissten meh-
rere Meinungen zugelassen werden, um Losungen bzw. Antworten auf Fragen
zu finden. Wichtig ist Adem daher, seinen Kindern keine vorgefertigten Lo-
sungen zu prisentieren, damit die Kinder auch weiterhin motiviert seien, ihre
eigenen Antworten zu finden:

»Die Methode ist erst mal der Koran, also mit Versen und mit den Sagen von unseren
Propheten, die Biicher spielen eine sehr sehr grofie Rolle. Es reicht nur uns eben nicht
aus, ein Buch zu lesen und von diesem Buch diese Antwort zu bekommen, sondern wir
vergleichen sehr viel aus verschiedenen Biichern, von verschiedenen Autoren. Wie sie
die Sache sehen, angehen und dafiir suchen wir dann immer die Losung zu finden. Und
meine Technik bei den Kindern ist, dass ich die Antwort nicht direkt sage, so, das ist so
und so und so und so, sondern in ein Frage-Antwort-Spiel iibergehe, damit sie selber auf
die Antwort kommen. Wenn sie selber, ich habe das Gefiihl, wenn sie selber auf die Ant-
wort kommen, dass es dann viel mehr wert ist, als wenn [...] ihnen [das auf dem, Anm. d.
Verf.] Prasentierteller angeboten wird.« (Adem, Z.: 56, vgl. auch Z.: 42)

Gerade wenn die Kinder nicht folgen oder bestimmte Grenzen nicht einhalten
mochten, spornt Adem seine Kinder an, selbst »zu lesen und zu erforschenx,

45 | Almosengabe. Jeder Muslim ist verpflichtet, einen bestimmten Teil seines Besitzes
an Arme abzugeben. Dies stellt die vierte Séule des Islams dar.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

damit sie ihre eigenen Erfahrungen machen und Erkenntnisse dariiber gewin-
nen kénnten:

»[...] Man versucht, zu erkldren; mit Geduld, mit Beweisen, schwarz auf weifl am bes-
ten! Manchmal ist es so, dass man, dass es auch bei den Erwachsenen so ist, dass sie
irgendetwas nicht glauben wollen; und daher ist es angebracht, dass sie selber an den
Punkt kommen, zu lesen und zu erforschen. Erst nachdem sie gelesen haben und das
selber in Erfahrung gebracht haben, ist es so, dass sie sich meistens auch dagegen
immer noch strduben werden, aber spatestens dann, wenn sie alleine zu Hause sind
oder im Bett liegen und wirklich abschalten, sich diese Sachen noch mal durch den
Kopf gehen [lassen, Anm. d. Verf.]; und friither oder spater ist es dann so, dass sie die
Erkenntnis bekommen, dass es doch richtig war.« (Adem, Z.: 60)

Sowohl fiir Adem als auch fir Birol ist bei Grenzverletzungen das »Hinter-
fragen« der gegebenen Situation eine wichtige anzuwendende Kommunika-
tionstechnik (vgl. Adem, Z.: 70). Birol findet hierbei auch Erklirungen, die
mit dem erhobenen Zeigefinger durchgefiihrt wiirden, oder gar Strafen nicht
angebracht:

»Also zu erkldren in der Weise, dass die das beim ndchsten Mal zumindest hinterfragen.
Ja, also ich mache das nicht mit dem [erhobenen, Anm. d. Verf.] Zeigefinger - das Er-
klaren - sondern nach dem Motto: Das macht man nicht, sonst wird man bestraft! Jetzt
nicht im Diesseits oder Jenseits, sondern das macht man nicht, weil das einfach nicht
gutist! Ne, die sollen das, ich lege viel Wert darauf, dass die etwas tun, weil es gut ist,
und nicht, weil sie Angst haben [...] ja vor einer Bestrafung oder so.« (Birol, Z.: 143ff.)

Das Kritische Reflektieren ist, dhnlich wie bei Feride auch bei der Befolgung
der rituellen Praxis von Bedeutung. Hier mochte Birol seinen Kindern den
Weg aufzeigen, folgen sollen sie ihm selbst. Das Wissen, was sie erlangen,
sollen sie reflektierend in ihre Handlungen tibersetzen. Dabei sollen sie we-
niger nachahmen, sondern aktiv forschen, lernen, fragen und schlieRlich das
Erlernte umsetzen:

»[...] Dass ich [...] meinen Kindern definitiv nicht sagen werde, »So jetzt ist Ramadan,
wir fasten¢, sondern dass ich denen vor allem erklare, wieso wir fasten, [...] die Hinter-
griinde einfach erklaren. Was ich mir daraus ableite, welche Folgen das Fasten hat fiir
mich, was ich davon habe, was ich davon nicht habe; sodass ich mein Kind auf jeden
Fall in eine Lage versetze, wo es selbst spater kritisch reflektieren kann. Ja? Also, dass
es hinterfragen kann, [...] dass es sein Wissen auch aktiv anwendet und nicht einfach
nur ja, nachéfft, ja? Also dass man, dass man aktiv ist; und ich denke, dass unsere
Religion das eigentlich auch so vorschreibt. Ja? Wissen. Lernen. Wissenschaft, dass

289


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

290

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

man forscht. Auch das ist ein Forschungsprozess, finde ich [...].« (Birol, Z.: 518-524, vgl.
auch 525-540 fiir Beispiele).

Religiose Begriindungen werden vielfach eingesetzt, um die Kinder von be-
stimmten Verhaltensweisen (Feride, Z.: 165-169; Melek, Z.: 95; Adem, Z.: 6o
und Z.: 150) bzw. Grundhaltungen (vgl. Feride, Z.: 26; vgl. Melek Z.: 169ff.;
Adem, Z.: 74) zu Uiberzeugen. Adem erwartet, dhnlich wie Birol, weniger, wel-
che Gebote eingehalten oder unterlassen werden sollen. Er versuche vielmehr,
die »Kindergedanken« verstehend, die »Herzen zu erobern«. Dabei setze er
neben dem aktiven Zuhéren auch Erklirungen und religiése Begriindungen
ein, die den »Sinn« (»warum, wieso, weshalb«) ihres Glaubens an Gott, ihrer
Handlungsweisen bzw. der religiosen Gebote darlegen sollen:

»Fir mich ist es jedes Mal wichtig gewesen, nicht nur bei meinen Kindern, auch da, wo
ich tatig war, in der [...] Moschee, dass wir den Kindern nicht einfach auftragen dirfen,
was sie zu glauben haben und was nicht; und was richtig und was falsch ist. Wichtig ist
es, die Herzen zu erobern! Das ist das Wichtigste! Und bei meinen Kindern, bei meinen
eigenen Kindern habe ich das Gleiche gemacht. Das bedeutet, wenn irgendeine Frage
kam, habe ich das dann so versucht, dass sie das dann, das auch mit ihren Kinderge-
danken auch verstehen kénnen. Also das musst du machen! Das istverboten und das ist
erlaubt! Hab ich, so bin ich niemals vorgegangen. Ich habe ihnen erklért, warum, wieso,
weshalb das so ist. Also wenn ein Verbot da ist oder ein Gebot da ist, was fiir einen Sinn
es hat, damit man diese Sache auch besserverstehen kann. [...]. Und meine Tochter hat
sehr positive Erfahrungen dadurch gemacht, hat es auch verstanden und deren Glaube
an Gott und an die Gebete haben sich mit dieser Erklarung auch dann vertieft.« (vgl.
Adem, Z.: 26, vgl. auch Z.: 32)

Uber die Griinde fiir ein Tun oder eben Unterlassen sollen sich auch Birols
Kinder bewusst werden. Neben einer selbststindigen und subjektiven Wahr-
heitsfindung (vgl. oben »Religiositit«) soll die innere Motivation fiir ein reli-
gibses Verhalten nicht aus Angst vor »jenseitlicher Bestrafung« erfolgen. Diese
solle vielmehr darin bestehen, den Sinn fiir die eigenen Handlungsweisen zu
erfassen, um das Gute und Richtige zu tun:

»[...] ja, ich hatte ja gesagt, nicht etwas tun, weil es Angst hat. Vor der [...] Ne? Ob das
jetzt eine weltliche oder eine, eine jenseitliche Bestrafung, was auch immer, dass es
etwas tut, weil es, weil es meint, dass es richtig ist, weil es gutist. Ne? Das gehort dazu.
Und dass es auf jeden Fall immer, ja ich sage mal, sich seine Gedanken machen kann.
Ja. Also man tut nichts umsonst. Ja. Also es hat alles schon so seinen Sinn, es hat alles
seine Griinde; und wenn man etwas tut oder unterl&sst, dann hat auch das irgendeinen
Grund; und dass man dann einfach mal irgendwann mal sich bewusst wird, klar wird,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

wieso mache ich das ein oder andere oder andere nicht, ne, und welche Konsequenzen
hat das und wie fiihle ich mich eigentlich auch dabei? Ich denke.« (Birol, Z.: 544ff.)

Das Erkliren an lebensnahen Beispielen hat fiir alle Eltern dieses Typs eine
Bedeutung. Hierzu zihlen religiése Feste (Belkis, Z.: 88), der Besuch einer
nichtmuslimischen Freundin (vgl. ebd. und Z.: 137f1.), religiése Grundlagen
(Feride, Z.: 26; Melek, Z.: 16911.), die religiése Praxis (vgl. Melek, Z.: 163 und
Birol, Z.: 518), Spenden und die Bereitschaft dazu (vgl. Feride Z.: 165ff. und
Birol, Z.: 66) sowie ethische Grundhaltungen (Feride, Z.: 167; Adem Z.: 74;
Birol Z.: 48 und Z.: 52).

Ein charakteristisches Merkmal der religiosen Vermittlungsform stellt die
Lebensweltorientierung dar. Auch hierzu haben fast alle Eltern dieses Typs Stel-
lung genommen. Demnach solle die Religion selbstverstindlich, lebensnah
im Alltag ausgelebt werden und durch die Kinder auch so wahrgenommen
werden. Belkis versucht einen Mittelweg zu finden, indem sie weder eine Sa-
che zu sehr betont noch etwas vernachlissigt. Stattdessen sei der »beste Wegx,
religiése Aspekte selbstverstindlich in den Alltag einfliefen zu lassen bzw.
diese entsprechend auszuleben:

»[...] dass ich denke, dass man bestimmte Sachen weder zu sehr betonen soll, zu sehr
darauf pochen soll, noch zu sehr vernachléssigen soll. Ich glaube, der beste Weg, be-
stimmte Dinge Kindern nahezubringen, dass es so selbstverstandlich in den Alltag [ein-
flieRt, Anm. d. Verf.] [...]. Fiir meine Kinder soll es selbstverstandlich sein, ohne das
finfmalige Gebet gibt es einfach kein ..., entweder bist du Muslim und machst das oder
bist es nicht und machst es nicht. Das versuche ich zu vermitteln, weil, wenn man zu
sehr darauf pocht, dann denken sich Kinder irgendwann: »Aha, also irgendwie ist da
irgendwas ... ja, weil irgendwas ist da Besonderes dran.« Das es halt nichts AufRerge-
wohnliches ist, dass das normal ist, dass wenn man Muslim ist, dass man da finfmal
am Tag betet oder wenn man eine muslimische Frau ist, dass man sich bedeckt [...].«
(Belkis, Z: 117-119)

In diesem Interviewabschnitt zielt Belkis auf Selbstverstindlichkeiten ab, die
das Muslimsein kennzeichnen. Das tigliche Gebet oder beispielsweise das
Kopftuch treten hierbei als identititsstiftende Merkmale auf. In einer dhnli-
chen Weise erfreut sich Melek iiber die Akzeptanz religiéser Elemente, die im
Alltag ausgelebt (vgl. Melek, Z.: 189 und 210) werden:

»[...] Also ich brauche ihm nicht zu sagen: »Du bist Moslem. Du musst das machen.«
Wenn ich sehe, dass er das akzeptiert: Koran gehort zu unserem Leben. Ramadan ge-
hért zu unserem Leben. Das Gebet gehdrt zu unserem Leben dazu. Allein, dass er das
alles akzeptiert, das ist fiir mich eine Bestatigung.« (Melek, Z.: 134)

291


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

292

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Gerade Feride betont besonders stark eine lebens- bzw. alltagsnahe Vermitt-
lung von religiésen Inhalten. Religion werde von ihr demzufolge nicht primir
vorgelebt, sondern gehére in den Alltag (vgl. Feride, Z.: 159ff.). Gerade dann,
wenn religiése Themen angesprochen wiirden, oder auch im Zusammenhang
von religiosen Geboten, wie der Einhaltung des muslimischen Speisegebots,
sei es wichtig, diese selbstverstindlich in den »Alltag« zu integrieren:

»Dass er dann, so einfach sagt: »Ja, stimmt. Allahu teala verzeiht zwar alles, aber kul
hakki [tiirk. fir das Recht eines Muslims/Dieners Allahs, Anm. d. Verf.] nicht, weil, da
miissen wir uns ja noch bei demjenigen entschuldigen und so weiter; dass solche Sa-
chen irgendwie in den Alltag und auch iberhaupt dann, wenn es angebracht ist, auch
aufgefiihrt und auch aufgenommen werden. Das wiirde ich sagen [...]. Ich meinte jetzt
generell, dass im Alltag, wenn eine Sache anféllt, dass man das einfach noch zum Bei-
spiel einkaufen gehen muss [...]. Also das ist dann selbstversténdlich fiir meine Kinder,
dass sie halt nichts Gelatinehaltiges essen, dann ist es zum Beispiel so, dass wenn die
irgendwie im Regal mal ein Bonbon oder so sehen, dass er [Feride spricht ab hier von
ihrem Sohn, Anm. d. Verf.], das in die Hand nimmt und versucht zu lesen, ist da jetzt
Gelatine drin oder nicht oder fragt er: »\Mama, ist da jetzt wirklich Gelatine drin oder
nicht?« Oder wenn wir, was weif3 ich, Blut spenden sind, wenn den, was weifd ich was
angeboten wird, irgendwelche Bonbons: »Ha, nee, das diirfen wir nicht nehmen, weil
wir essen kein, wir essen keine Schweinegelatine.« Das ist einfach so, ne, im Alltag, ...«
(Feride, Z.: 169-175)

Auch Adem wendet Beispiele aus dem Alltag an, um seinen Kindern die Zeit-
losigkeit einer islamischen Lebensweise aufzuzeigen:

»Also mit dem Alltag ist es so, dass wir diese, egal was fiir eine Form von religiésen
Fragen so gestalten, dass wir immer ein Beispiel aus dem Alltag nehmen, sodass wir
das Kind oder dass der Jugendliche vergleichen kann, erfahren kann, dass der Islam
nicht 1.400 Jahre vorher gelebt worden ist, sondern immer noch besténdig ist.« (Adem,
Z.:58)

Die altersgemdifie Forderung der Kinder stellt ein weiteres wichtiges methodi-
sches Kriterium einer religiésen Erziehung dar. Hierzu duflerte sich Belkis
gleich an mehreren Stellen. So bestimme das Alter ihrer Kinder, welche The-
men sie ihnen ausfiihrlich erklire (vgl. Belkis, Z.: noff. bzgl. der Wissensan-
eignung) oder welche rituelle Praxis sie im Alltag befolgen sollten (vgl. ebd.,
Z.: 65-69 hinsichtlich der Gebete; Z.: 80 zum Fasten; Z.: 88 zum Sinn des
Opferfestes). Um bei ihren Kindern keine Abneigung gegeniiber der Religion
zu erzeugen, mochte Feride ihren Kindern keine altersgerechten Verpflichtun-
gen aufbiirden:



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Ja, alsoich gehe auch ... ich mdchte nicht, dass meine Kinder, jetzt in dem Alter, wo sie
das noch nicht miissen, also gewisse Sachen als aufgeblirdet ansehen, [...] dann haben
sie auch eine gewisse Abneigung dagegen immer [...].« (Feride, Z.: 207)

Eine weniger wichtige Stellung, im Vergleich zu diversen Kommunikationsfor-
men, nimmt bei den »Ethikern« die Regelbefolgung, als eine methodisch ange-
wandte Technik, ein. Dies verdeutlicht gerade Feride, fiir die im Vergleich zum
Internalisieren von Werthaltungen die Regelbefolgung eine weniger gewich-
tige Rolle im Erziehungsalltag spielt. So weist sie ihren Sohn zwar einerseits
darauf hin, z.B. am Donnerstagabend auf das Koranlesen zu achten oder die
Bittgebete vor dem Schlafengehen aufzusagen. Bei Nichteinhaltung pflegt sie
jedoch einen toleranten Umgang und versucht, den Sohn durch Erklirungen
zu iiberzeugen, bzw. regt sie den Sohn dazu an, Verantwortung fiir sein Ver-
halten zu iibernehmen (vgl. Feride, Z.: 182-2009; vgl. auch »Erziehungsstile«).

Eltern wie Melek und Belkis achten gezielter auf die Befolgung von Regeln.
Dabei richtet Belkis ihre Aufmerksamkeit auf eine altersgemifle Vorgehens-
weise (vgl. oben) und setzt zudem ein Belohnungssystem ein, um den Kindern
z.B. die tiglichen Gebete gemifl dem Rat des Propheten (s) langsam anzu-
gewsShnen:

»Also bis jetzt war es so, dass ich sie immer eingeladen habe; und wenn sie wollen, ha-
ben sie mitgemacht. Und bei meiner Siebenjéhrigen haben wir jetzt angefangen, dass
sie jeden Tag sich aussucht und dass sie dann ein Mal mit mir betetund ...; also ich habe
bis jetzt, habe ich auch das mal durchgehen lassen, weil sie auch dann Hausaufgaben
hat und wir haben Winter und es ist so schnell schon dunkel und so weiter. Das es ab
und zu mal ausgelassen wurde. Jetzt habe ich mir aber iiberlegt, dass ich so einen Plan
mache, das ist jetzt ganz aktuell, und sich dann jedes Mal ein Herzchen machen kann,
zu welchem Gebetszeiten sie halt beten mdchte; und dann wird sie dafiirirgendwann be-
lohnt; dass man das so peu a peu macht und nicht mit der Tiirins Haus fallt. Der Prophet
sagt ja auch, mit sieben Jahren sollen sie langsam anfangen zu beten die Kinder und
spater wird das dann zur Regelmaéfigkeit, das hoffe ich.« (Belkis, Z.: 78)

Auch Melek versucht, alles aus ihrem Leben »rauszuhalten«, was nicht den
religiésen Vorschriften entspricht:

»[...] Also ich habe was anderes im Kopf, aber ich weif}, meine Religion verbietet es mir.
Das gehdrt nicht zu der Familie. Dann versuchen wir, es rauszuhalten, auch wenn es uns
schwerféllt. Zum Beispiel, wie soll ich sagen jetzt? Was ist jetzt das Populdrste? (iiber-
legt) Kleidung vielleicht. Kleidung kénnte man sagen. Meine Tochter zieht sich mittler-
weile, versucht sich, so wie ich anzuziehen, aber ich wei, die hat mich als, also ich
merke, dass; sie hat mich als Vorbild genommen. Ich sage: »Blisra du bist jetzt in dem
Alter. Du kannst ruhig das noch anziehen!->Nein, Mama, mdchte ich aber nicht!<Also sie

293


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

294

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

hat mich da als Vorbild ggnommen. Sie weil: Das passt nicht zu meiner Religion, diese
Kleidung. Sie hat es selber aus ihrem Leben rausgehalten [...].« (Melek, Z.: 83ff., vgl. Z.:
111 fiir die Gebetsvorschrift).

Es wurde schon verdeutlicht, dass Rhythmik/Gesang eingesetzt wird, um die
Kinder zu religiésem Verhalten zu motivieren. Zudem soll damit eine emotio-
nale Bindung erzeugt werden, welche die Kinder bei ihrer religiésen Entwick-
lung unterstiitzen soll (vgl. Feride »Religiositit«). Insbesondere Belkis ist eine
kindgerechte spielerische Herangehensweise wichtig. Dabei solle weniger das
Auswendiglernen zum Einsatz kommen, sondern vielmehr rhythmisch-krea-
tiven Elementen ein Platz eingerdumt werden:

»Ich glaube (hustet), wie wir eben schon gesagt haben, also der spielerische Weg ist
ganz wichtig! Dinge, die den Kindern wirklich Spafi machen, sollen sie auch mit religio-
sen Inhalten assoziieren, also wenn sie spater zurlick[schauen, sollen sie, Anm. d. Verf.]
nicht sagen, so ich habe da drei Stunden gesessen und versucht, das auswendig zu
lernen, sondern, sagen wir mal, wenn man zum Beispiel ein bestimmtes dua den Kindern
mit einem rhythmischen Singsang beibringt oder mit bestimmten Bewegungen, ja, dass
man dann im Kreis lauft oder, was weif ich, in die Hande klatscht, so was bleibt dann
eherhédngen und das machen sie auch gerne [...], wenn die Motivation da ist, bestimmte
Dinge zu lernen, macht man das auch besser und schneller, anstatt, wie gesagt, da wirk-
lich stundenlang zu sitzen und sich das in den Kopf einzuhdmmern.« (Belkis, Z.: 115)

Hier wird stirker die Motivation angesprochen, die es den Kindern ermég-
liche, »Spaf« beim Erlernen von religiésen Inhalten zu empfinden. Deutlich
Abstand wird auch vom traditionellen Auswendiglernen genommen. Um diese
Motivation aufrechtzuerhalten, findet Belkis zudem weitere kreative Moglich-
keiten, wie das »Basteln von Schafen« zum Opferfest (vgl. Belkis, Z.: 88) oder
das Basteln einer Moschee »mit so einer schonen Vorlage« (vgl. ebd., Z.: 80).

Motivieren sollen des Weiteren auch Belohnungen, die durch alle Eltern in
verschiedener Weise zur Anwendung kommen. Um ihre Kinder fiir die Gebete
zu motivieren (vgl. oben, Belkis, Z.: 78), entwickelt Belkis ein eigenes Beloh-
nungssystem:

»[...] wir haben einen Plan und so einen Punkteplan, wir erstellen halt Punkte fiir jedes
Lobenswiirdige oder fiir jede Regel, die eingehalten wird, und fiir jede, die nicht einge-
halten wird, gibt es halt einen negativen Punkt und dann rechnen sie sich das am Ende
der Woche oder am Ende des Monats aus, kommt halt auf die jeweilige Tatigkeit an, es
wird zusammengerechnet und dann sehen sie dann auch selbst, was sie wie oft wann
gemacht haben und dementsprechend gibt es eine Belohnung oder nicht. Und das lauft
eigentlich supergut.« (vgl. ebd., Z.: 129)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Zudem werden auch materielle Belohnungen eingesetzt (vgl. Melek, Z: 206
und 212), wobei Adem daran auch Kritik ibt. Es sei heutzutage schwer gewor-
den, den steigenden Anspriichen der Kinder gerecht zu werden bzw. diesen
Grenzen zu setzen, sodass er ihnen nur »ab und zu« Belohnungen gebe:

»Bei den Belohnungen muss man immer sehr sehr aufpassen, natirlich belohnt man
seine Kinder auf die eine Art und Weise, aber wenn man nicht aufpasst heutzutage,
dann kommt das oft vor, dass die Belohnungen dann immer grofier werden, die Ansprii-
che dann immer hoher werden und man keine Grenzen, dass man keine Grenzen mehr
setzen kann. Und deswegen ist es so, dass man den Kindern natirlich ab und zu mal
eine Belohnung gibt, in was fiir einer Art und Weise Form? Als sie noch Kinder waren,
war es so, dass man entweder eine Siiigkeit gegeben hat oder ein Spielzeug besorgt
hat.« (Adem, Z.: 64)

Heute, nachdem die Kinder inzwischen ilter geworden seien, schenke er ih-
nen bei besonderen Leistungen eher persénliche Anerkennung. Dabei be-
trachtet er die Férderung zur Selbststindigkeit als die grofite Belohnung (vgl.
auch »Erziehungsstile«):

»Jetzt im Erwachsenenalter habe ich das so gemacht, dass diese Erfahrungen und
(iiberlegt) diese Einhaltung von Geboten fiir sie schon eine Belohnung ist, wenn sie das
ausfiihren. Da es eine Investition in die Zukunft ist und dass sie [...]. Gott sei Dank ha-
ben meine Kinder das verstanden. Also Belohnung, denke ich mal, aus dem Alter sind
sie raus; und diese Belohnung ist, denke ich mal, in der Erziehung ein Mittel zum Zweck.
Ich denke, dass die Belohnung heutzutage das ist, wenn man den Kindern die Maglich-
keit gibt, der Antwort selbst auf die Spriinge zu kommen und diese nicht einfach vorlegt.
Das ist die grofite Belohnung, denke ich mir mal.« (Adem, Z.: 66)

Auch Birol zeigt bei verrichteten guten Taten seine persénliche Wertschitzung
und Anerkennung, um seine Kinder zu belohnen:

»Natiirlich! Also das halte ich fiir sehr wichtig! Also das Loben beispielsweise, wenn
etwas gut gemacht wird, das steht ..., wird auch ausgiebig gelebt! (I und B lachen); [...]
darauf achte ich sehr. Dass das die Kinder auch mitbekommen, wenn sie etwas Gutes
tun, dass das gewirdigt wird, dass das mitbekommen wird, dass ich das wahrgenom-
men habe; und das denen auch zeige.« (Birol, Z.: 153)

Hingegen werden Strafen als Sanktionsmittel bei der religiésen Erziehung
nicht verhingt. Die Strafen in der allgemeinen Erziehung betrifen in erster
Linie ein Fernseh-, Internet- oder iPod-Verbot (vgl. Feride, Z.: 188-198; Melek,
Z.: 214).

295


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

296

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Bei Konflikten oder vielmehr Regelverletzungen, die an religiose Themen
angrenzen, werden vornehmlich die oben vorgestellten kommunikativen Stra-
tegien angewendet. Um Wiederholungen zu vermeiden, erschien es sinnvoll,
diese ausfiihrlicher unter dem Aspekt des Eltern-Kind-Verhiltnisses, d.h. der
Erziehungsstile zu behandeln.

Erziehungsstile

Aus den Aussagen der »Ethiker« konnten sehr ausfithrliche Beschreibungen
ihrer Erziehungsstile gewonnen werden. Deutlich wird hier, wie schon im Zu-
sammenhang ihrer Religiositit, spezifischer jedoch in der Wissensaneignung
und den von ihnen bevorzugten Erziehungsmethoden (vgl. oben »Hinterfra-
gen/Reflektieren« in »Methoden [..]«) dargelegt werden konnte, ihre intel-
lektuell-reflektierende Auseinandersetzung mit religiosen Themen, die sich
auch entsprechend im Verhiltnis zu ihren Kindern widerspiegelt. Demnach
tallt bei diesem Typ insbesondere die Forderung der Selbststindigkeit auf, die bei
den Kindern dazu fiithren solle, Verantwortung zu iibernehmen, bzw. ihnen ein
gleichberechtigtes Mitgestalten zu erméglichen.

Auftillig stark distanzieren sich »Ethiker« auch von der Anwendung re-
striktiver Methoden, woraus resultiert, »keinen Zwang« in ihrer Erziehung
zuzulassen. Folglich ist das Eltern-Kind-Verhiltnis vielmehr durch Liebe/Ge-
duld gekennzeichnet. Schlieflich ist die Disziplin hier lediglich zwei Elterntei-
len wichtig, jedoch grenzen sich gerade diese Eltern (Miitter) auch stark vom
Zwang ab.

Die Forderung der Selbststandigkeit ist vor allem den Vitern dieses Typs
wichtig (Birol, Adem). Beiden Vitern ist es ein sehr starkes Anliegen, die Indi-
vidualitit ihrer Kinder zu foérdern, die sie dazu fiihre, ihre eigene Wahrheit zu
finden oder ihren eigenen zu Weg gehen.

Nach der Vermittlung wesentlicher »Grundprinzipen« oder dem Erwecken
»von Interesse« an religiosen Themen bzw. Ritualen (Gebete, Fasten) solle sich
das Kind von Birol, auf diesen Werten aufbauend, selbst weiterentwickeln kon-
nen. Demnach mdchte Birol Vorschlige machen, fiir die die Kinder selbst die
Verantwortung iibernehmen sollen (vgl. Birol, Z.: 54). Sie sollten somit »in
die Lage« versetzt werden, das erlernte Wissen in einem Forschungsprozess
»kritisch zu reflektieren« und »aktiv anzuwenden«. Hier spielte schon im Zu-
sammenhang mit der Wissensaneignung die subjektive Wahrheitsfindung
eine wichtige Rolle (vgl. »Religiositit [...]«; vgl. Birol, Z.: 518-526 und Z.: 540).
Auch in Situationen, in denen unterschiedliche Meinungen aufeinandertref-
fen, »soll das Kind selbstbewusst seine Position seinen Standpunkt, sein Han-
deln [...] auch erkliren [...] begriinden« kénnen (vgl. Birol, Z.: 554-558). Hier sol-
le das Kind auch lernen, Verantwortung zu iibernehmen. Insofern sind Birol
Autonomie und Selbststindigkeit wichtige Werte (vgl. ebd., Z.: 563f1.), die sich



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

(hier) das Kind auf der Grundlage der von ihm vermittelten »Basics« durch
Selbstreflexion aneignen solle:

»Und wenn er, also wer gute Argumente hat, der kann sich auch, denke ich, gut behaup-
ten in so einer Situation; und diese Argumente kann man zum Teil vermitteln, aber man
kann natirlich nicht alles vermitteln. Wichtig ist, das ist dieses ...; gibt man dem Armen
einen Fisch oder gibt man ihm eine Angel? [...], dass man dem Kind eben eine Angel zur
Verfligung stellt, dass er sich quasi selbst versorgen kann, also die Basics einfach ver-
mittelt; und der Rest muss dann eben durch Selbstreflexion erarbeitet werden.« (Birol,
Z.: 560ff.)

Adem legt ebenfalls viel Wert auf die Férderung der Selbststindigkeit, sodass
er darin sogar die »grofte Belohnung« sieht, die man dem Kind machen kénne
(vgl. oben »Methoden [...]«; Adem, Z.: 66). Es konnte bereits aufgezeigt werden,
dass er es bevorzugt, seinen Kindern keine fertigen Losungen zu prisentieren,
sondern sie vielmehr dazu anregen mochte, ihre eigenen Antworten zu finden
(vgl. Adem, Z.: 42/56/60; vgl. oben). Bei Grenziiberschreitungen wiirden die
Kinder mittels Begriindungen und Uberzeugungstechniken dazu gebracht,
eine Stellungnahme abzugeben bzw. Verantwortung fiir ihr Verhalten zu iiber-
nehmen:

»[...] Zum Beispiel haben sie irgendeine Grenze {iberschritten, dann habe ich meine Kin-
derimmer gefragt, warum er das getan hat oder sie das getan hat. Es muss einen Grund
geben fiir diese Handlung und ich habe immer [...] so versucht, diese Sache zu regeln,
dassich ihnen bewusst gemacht habe, dass sie falsch gehandelt haben.« (Adem, Z.: 70)

Auch bei erlittenen Fehlschligen und Misserfolgen wiinscht sich Adem fiir
seine Kinder, dass sie lernen, »wieder aufzustehen und auf den beiden, auf den
eigenen (betont) Beinen auch zu stehen« (vgl. Adem, Z.: 190).

In dhnlicher Weise wie Adem versucht Feride in Situationen, in denen die
Kinder z.B. die Gebete nicht machen oder nicht den Koranlesen wollen, »Kom-
promisse« zu finden und ihnen nichts aufzubiirden (»kein Zwang«), was sie
ohnehin nicht einhalten miissen. Hier solle die Selbststindigkeit des Kindes
geférdert und dem Kind das Gefiihl gegeben werden, dass es gleichberechtigt
mit entscheiden kénne (vgl. Feride, Z.: 209ff.). Zudem werden religiose The-
men durch sie »angeschnitten« bzw. »thematisiert«. Dabei achtet sie darauf,
nochmals »Fragen« und »Auferungen« des Kindes zuzulassen, um es zur ak-
tiven Verantwortungsiibernahme zu motivieren (vgl. Feride, Z.: 165ft.).

Im Gegensatz zu den drei weiteren Elternteilen (Birol, Adem, Feride) ist
das Eltern-Kind-Verhiltnis von Belkis und Melek durch »Disziplin« gepragt.
Sie distanzieren sich zudem auftillig hdufig vom »Zwang« als Erziehungsmit-

297


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

298

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

tel. Wie noch ausgefiihrt wird, ist dies ein Merkmal, worauf sich neben »Liebe
und Geduld« alle »Ethiker« berufen.

Sowohl Belkis als auch Melek erwarten z.B. bei der Verrichtung der tig-
lichen Gebete einen disziplinierten Umgang mit dieser Praxis. Durch den
Einsatz eines Belohnungssystems versucht Belkis, regelgeleitet, die Kinder
ab dem Alter von sieben Jahren an die tiglichen Gebete heranzufiihren (vgl.
Belkis, Z.: 78 und Z.: 129; vgl. oben). Meleks Tochter hilt sich an die Regeln,
da die Eltern dies von der Tochter einfordern wiirden, wohingegen vom Sohn
(finf Jahre) diese Pflicht noch nicht verlangt werde:

»[...] Er betet. Er versucht, zu beten, sag ich mal. So ... Natiirlich verlangen wir nicht,
dass er betet. Abervon unserer Tochter verlangen wir das. Aber es ist kein Problem jetzt
fiir sie. Sie weifd: Das gehort zu meiner Religion. Das akzeptiert sie auch! Das verlauft
auch eigentlich ohne Probleme.« (Melek, Z.: 111)

Melek fithrt zudem hierzu weiter aus, dass die Tochter immer wieder durch die
Eltern an die Gebetszeiten erinnert worden sei. Die selbststindige Entschei-
dung der Tochter z.B. das Kopftuch anzulegen, wurde in Meleks Familie unter
der Bedingung einer konsequenten Befolgung des Gebots erlaubt. Dabei sei
jedoch kein »Zwang« ausgetibt worden; es wire die eigene Entscheidung der
Tochter, das Kopftuch zu tragen, jedoch wurden von ihr die Ubernahme von
Verantwortung und eine Kontinuitit bei der Einhaltung des Gebots erwartet,
was hier auf Disziplin hindeutet:

»Zwingen kann man nicht, das wissen wir, das haben wir auch schon langst eingesehen,
aber ehrlich gesagt, gab es noch nie diese Situation. Also wir haben, wir mussten zum
Beispiel unserer Tochter nicht sagen: »Du musst jetzt ein Kopftuch tragen!« Das hat sie
von sich aus gemacht. Wir mussten sie immer wieder daran erinnern:»Bisra, Gebetszeit
ist jetzt, du musst jetzt beten!, aber ehrlich gesagt, haben alle beide uns noch keine
so groRRen Probleme gemacht. Wir haben zum Beispiel bei unserer Tochter gesagt: »Viel-
leicht ist es noch zu friih, ein Kopftuch zu tragen, Biigra. Fiihlst du dich wirklich dazu
bereit? Denn ich bin nicht damit einverstanden, wenn du sagst: »Nein, ich trage jetzt
mein Kopftuch¢, aber nach einer Zeit lang dann sagst du: »\Nee, das war doch nicht die
richtige Entscheidung.« Damit kann ich mich nicht abfinden, Biigra«. :Nein, Mama, ich
bin mir sicher! Ich mdchte es so machen!« (Melek, Z.: 200)

Da sie noch zu klein sind (vier und sieben Jahre.), haben die Kinder von Belkis
bei Nichteinhaltung von religiésen Geboten noch keine Konsequenzen zu be-
furchten:

»Religiose Aspekte, da, die haben noch keine Konsequenzen fiir meine Kinder. Im Mo-
ment [...]. Es gibt nichts, wozu ich meine Kinder im Moment, die Kleine ist ja noch vier,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

die Altere ist sieben, also es gibt kein Muss, was das Religidse im Moment angeht. Fiir
spéter liberlege ich mir noch etwas (lacht).« (Belkis, Z.: 133ff.)

»Fur spiter« mochte Belkis Konsequenzen einfiithren, was darauf hinweist,
dass sie in Zukunft ein regelgeleitetes Vorgehen bevorzugen wird. Das Unter-
sagen vom Besuch nichtmuslimischer Freunde deutet auf einen duflerst diszi-
plinierten Erziehungsstil hin. Belkis setzt sich mit Erklirungen durch, wobei
ihr auch bewusst ist, dass die Tochter »trotzdem hingegangen« wire:

»Konflikte gibt es dahingehend, dass zum Beispiel ich nicht méchte, dass meine altere
Tochter ein nichtmuslimisches Kind zu Hause bei sich besucht, dessen Familie ich nicht
wirklich sehr gut kenne; und da gab es zum Beispiel ein/zwei Konflikte, dass meine
Tochter das unbedingt machen wollte, aberich ihr das unterbunden habe, ihr das erklért
habe. [...]. Also hétte ich ihr das trotzdem erlaubt, wére sie trotzdem hingegangen, weil
es ist halt ein Kind und macht gerne das, was es méchte, auch wenn es das logischer-
weise das nachvollziehen kann.« (Belkis, Z.: 137-141)

Ferner ist der Erziehungsstil aller Eltern dieses Typs durch Liebe/Geduld ge-
kennzeichnet. Sie versuchen, religiose Inhalte besonders durch eine geduldige
Grundhaltung zu vermitteln bzw. vorzuleben. Das Wort »Liebe« wird im Ver-
gleich zu anderen Eltern hier weniger verwendet, was moglicherweise darauf
hindeutet, dass sie weniger emotional mit verschiedenen Situationen umge-
hen.

Gerade wenn Belkis«< Kinder Erklirungen oder Antworten auf bestimmte
Fragen nicht als befriedigend erleben oder diese nicht altersgerecht sind, er-
innert sie sie daran, geduldig zu sein. Geduld sei dabei auch etwas Kostbares,
was sich die Kinder auch als eine Charaktereigenschaft aneignen sollten:

»[...] Also momentan sind die auch ganz zufrieden, aber dann sagen die: »Okay.« Weil ich
habe ihnen beigebracht, dass es auch wichtig ist, Geduld zu haben, dass Geduld so ein
wirklich sehr kostbares, wie nennt man das, dann Charaktereigenschaft ist, die man
sich wirklich auch aneignen muss.« (Belkis, Z.: 112)

Auch Feride pflegt einen geduldigen Umgang, wenn die Kinder z.B. aus Mii-
digkeit ihre Gebete nicht verrichten kénnen. Die Kinder kénnten dann »spii-
ren, dass die Mutter dies fiir sie stellvertretend iibernehme:

»Dann sage ich:»Wolltihrnoch beten? Oder sollen wir das Ayat-al Kursi [arab. Thronvers,
auch Schutzsure; Anm. d. Verf.] zum Beispiel aufsagen?, ah ja, stimmt, dann setzen sie
sich hin und machen das. Aber manchmal sagt mein Sohn dann auch: »Ha, Mama, ich
binso mide!«Dann lassich ihn halt dabei, dann beuge ich mich zu ihm oder lege mich zu
ihm und sag, so dann, so lese ich das leise, sodass er das dann aber auch noch halblaut

299


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

300

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

mitbekommt oder auch nicht, aber so, dass er dann auch spiirt: Okay, das ist wichtig,
denn wenn ich das nicht mache, dann macht das halt meine Mutter.« (Feride, Z.: 182)

Der Glaube erméglicht in Meleks Familie neben einer spirituellen Atmosphire
die Aneignung einer geduldigen Umgangsweise. Schwierigkeiten und Proble-
me, die im Alltag entstehen, werden demnach mit Geduld, d.h., indem man
nicht sofort »ausflippt«, behandelt:

»[...] die Atmosphdre zu Hause ist ganz anders. Also wenn man weifd: Das gehort nicht
dazu. Man reagiert auch ganz anders. Man flippt nicht sofort aus. Man weif, man muss
die Sache ganz anders angehen.« (Melek, Z.: 87)

Bei entstehenden Konflikten wird viel Wert auf die Kommunikation gelegt.
Melek achtet iiberdies darauf, Empathie zu iiben, um die Reaktionen der Kin-
der einzuschitzen. Auch empfindet sie »Druck« als Erziehungsmittel bei der
Losungssuche als kontraproduktiv:

»Konflikte weniger. Wenn auch dann [...]. Das wird direkt besprochen! [...]. Vielleicht
reagiert sie in dem Moment sehr aufgewiihlt, sie geht auch nicht darauf ein. [...]. Ja.
Dann geht sie erst mal ins Zimmer. Wir miissen sie erst mal lassen, sie muss sich erst
mal wieder beruhigen. Vielleicht nach einer halben Stunde oder zehn Minuten oder einer
Stunde, je nachdem, wie grof3 fiir sie die Kritik war, kommt sie wieder raus, mit einem
ganz anderen Gesicht. Sie hat sich wieder beruhigt. Aber wenn wir direkt jetzt in sie, sie
unter Druck setzen wiirden, dann wiirde die Sache eskalieren. Ich glaube, man muss in
der Hinsicht die Kinder selber sehr gut kennen. Wie wiirden die jetzt reagieren?« (Melek,
Z.:216-222)

Adem und Birol versuchen bei Regelverletzungen, geduldig mit ihren Kindern
umzugehen und ihnen Erklirungen fiir bestimmte Verhaltensweisen darzu-
legen (vgl. Adem, Z.: 6o; Birol, Z.: 141). Dabei solle nicht der erhobene »Zei-
gefinger« auf sie gerichtet, sondern vielmehr demonstriert werden, dass eine
Verhaltensweise nur »weil es gut ist« nicht »aus Angst« befolgt werden soll
(vgl. Birol, Z.: 143, vgl. auch Z.: 542fF.). Schlieflich sei es im Umgang mit den
Kindern wichtig, wie oben schon erwihnt (vgl. »Methoden [...]«), »die Herzen
zu erobern, die »Kindergedanken« zu verstehen und auf sie einzugehen (vgl.
Adem, Z.: 20)

Fast alle Eltern beziehen sich interessanterweise im Zusammenhang mit
den tiglichen Gebeten*® bzw. Bittgebeten auf »Zwang« als ein Erziehungsmit-
tel, von dem unbedingt abgesehen werden sollte. Wenn die Kinder auf die Vor-

46 | Gerade in der Beziehung der Eltern (aller Typen) konnten, gerade bei der Verrich-
tung der téglichen Gebete, ihre Erziehungsstile nachgezeichnet werden.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

schlige, beispielsweise am Gebet teilzunehmen, nicht mehr eingehen wollten
(vgl.Belks, Z.: 65 und Z.: 78), lieft Belkis sie in Ruhe, da sie ihren Kindern das
»positive Grundgefiithl« hinsichtlich ihrer Religion nicht nehmen wollte:

»Ich mdchte ihnen halt dieses positive Grundgefihl, [...] was meiner Meinung nach sehr
wichtig ist, was die Religion angeht, méchte ich denen nicht nehmen, indem ich sie
irgendwelchen Zwangen aussetze oder indem ich ihnen etwas vorschreibe, dass sie es
machen miissen, zumindest in dem Alter noch nicht.« (Belkis, Z.: 69)

So ist sie davon iiberzeugt, dass man ein ausgewogenes Verhiltnis zwischen
dem Fordern und dem Férdern finden miisse, d.h., »dass man bestimmte Sa-
chen weder zu sehr betonen soll, zu sehr darauf pochen soll, noch zu sehr ver-
nachlissigen soll.« (vgl. Belkis, Z.: 117)

Im Zusammenhang mit der Einhaltung von religiosen Vorschriften (Kopf-
tuch, tigliche Gebete) duert Melek gleich an mehreren Stellen, wie wichtig es
ihr neben der Erfullung einer Vorbildfunktion sei, sich von restriktivem Vor-
gehen abzugrenzen: »Zwingen kann man nicht, das wissen wir ...« (vgl. oben;
vgl. Melek, Z.:113 und Z.: 200). Da die religiose Lebensweise selbstverstindlich
in ihr Leben gehore, akzeptiere dies die Tochter auch ohne »Druck« (vgl. auch
Melek, Z.: 222). So hofft Melek, sich »keine Sorgen« machend, dass der Sohn
dies auch verinnerlichen werde:

»Genau! Also bei unserer Tochter haben wir es so gelassen, es ist wirklich super gelau-
fen; und wir denken auch, weil wir ..., die Religion kommt ja bei uns an erster Stelle und
er lebt es ja so. Er weifd auch, bei uns gibt es keinen Druck, das gehort zu unserer Le-
bensweise. Wirvermuten auch mal, wir hoffen es, dass erso darin gestarkt wird, also wir
denken schon, dass er wie unsere Tochter das auch so akzeptiert [...].« (Melek, Z.: 210)

Um keine »Abneigung« gegen die Religion hervorzurufen, moéchte Feride
ihren Kindern nichts »aufbiirden«, was sie altersgemif auch nicht einhalten
miissen. Vielmehr stehen fiir Feride ein gleichberechtigtes Mitgestalten und
die Ubernahme von Verantwortung im Vordergrund (vgl. oben; vgl. Feride, Z.:
182fF. und Z.: 207-21).

Fiir Adem und Birol gilt das Prinzip, den Kindern nichts aufzutragen und
ihnen vorzuschreiben, was zu tun ist oder wie sie vorgehen sollten. Stattdessen
sei es wichtig, sie zu gewinnen und zu uiberzeugen, indem man ihre »Her-
zen« erobere (vgl. oben »Methoden [...]«). Gerade hinsichtlich der Befolgung
der Gebete driickt sich diese Grundeinstellung (von Adem) aus. Dabei zwinge
er seine Kinder »niemals«, sondern lade sie durch Erklirungen »hoflich« ein
(vgl. oben Adem, Z.: 32). Auch in Situationen, in denen die Kinder nicht folgen
wollen, erklirt Adem, dass in der Religion kein Zwang herrschen diirfe. Statt-

301


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

302

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

dessen solle mit Geduld und »Beweisen« versucht werden, zu iiberzeugen (vgl.
oben (vgl. oben Adem, Z.: 60).

Als Beispiel nennt Adem den Moscheebesuch des Sohnes, den dieser an-
fangs verweigerte. Adem zeigte in dieser Situation Empathie, indem er dem
hoca seine eigenen Erfahrungen und Schwierigkeiten mit der Moschee in der
Kindheit schilderte. Ausgehend von der Situation, wihlte der hoca einen »péda-
gogischen« Umgang, um den Sohn zur freiwilligen Teilnahme zu motivieren.
Dabei sei keinerlei »Zwang« zum Einsatz gekommen, sondern es wurde ver-
sucht, sich auf die Ebene des Kindes zu begeben (»hat sich heruntergestuft«)
und zu tiberzeugen:

»Natirlich, am Anfang hat mein Sohn sich gestraubt, in die Moschee zu kommen und
so weiter und so fort. Ich habe nachher mit dem damaligen hoca, Ausbildungsleiter da
gesprochen, die Problematik erkl&rt, auch meine Problematik erkldrt, was fiir Probleme
ich damals mitzwdIf Jahren hatte, wo ich zum ersten Mal in die Moschee kam. Und erist
sehr padagogisch vorgegangen und hat sich heruntergestuft und hat gesagt: »Muham-
meds, so heifit mein Sohn, »Gib mir bitte drei Wochen Zeit und wenn du es dir in diesen
drei Wochen anders liberlegen solltest, nicht zu kommen, werde ich dich nicht zwingen
und dein Vater wird dich auch nichtzwingen.<Und er hat das dann geschafft, dass dieser
Junge freiwillig sonntags aufgestanden ist und in die Moschee gegangen ist. Ne, also
zwingen nicht, Giberzeugen mehrl« (Adem, Z.: 62)

5. RELIGIOSE S0ZIALISATION IN ANDEREN KONTEXTEN
5.1 Bedeutung und Stellenwert der Sozialisationsinstanzen

In diesem Kapitel werden die Bedeutung und der Stellenwert diverser Sozia-

lisationsinstanzen bzw. Einrichtungen, die zur Unterstiitzung der religiésen

Erziehung dienen, dargestellt. Eltern messen verschiedenen Einrichtungen

einen unterschiedlichen Stellenwert bei.

Dabei werden folgende Sozialisationsinstanzen mit unterschiedlicher Ge-
wichtung benannt:

« Die Moscheen (folglich gilt hier auch das religiose Gemeindeleben als Ein-
flussfaktor)

« Religiose Bildungseinrichtungen, die in die Moscheen integriert sind oder
als unabhingige Vereine religise Bildungsangebote machen (vgl. auch
Kap. II. 1.3). Diese sind auf verschiedene Altersgruppen ausgerichtet und
nehmen unterschiedliche Formen an, wie z.B.:

o Korankurse bzw. Koranschulen
o Friihfordergruppen



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

o Sohbet?-Gruppen, die in der Regel einen informellen Austausch iiber
die Religion ermdglichen. Sie sind sowohl an religiése Gemeinden als
auch, unabhingig davon, an religiése Bildungseinrichtungen gebun-
den.

o Erwachsenenbildung

« Die Familie

« Freunde/Bekannte

« Staatliche Bildungseinrichtungen, wie die Schule, in der auch der IRU er-
moglicht wird.

Alle Religiosen Erziehungstypen verhalten sich unterschiedlich zu den oben
genannten Sozialisationsinstanzen und setzen dabei individuelle Schwer-
punkte. Es soll hier auch ihr Beitrag im Hinblick auf die religiose Sozialisation
aufgezeigt werden.

Zweifellos wird allen Typen, den Moscheen und religiésen Bildungsein-
richtungen, eine auflergewthnliche Bedeutung fiir die religiése Sozialisation
zuerkannt. Sie konnen als eine wichtige Siule einer islamisch begriindeten
religiésen Erziehung tiberhaupt gesehen werden. Dabei kann eindeutig, wie
schon die Untersuchungen und Expertisen belegen (vgl. Kap. II. 2.2), von
einem unterstiitzenden und férdernden Effekt fiir die religiose Sozialisation
bzw. von einer wichtigen Sozialisationsleistung gesprochen werden.

5.1.1 Das Verhiltnis der »ldealisten«

zu den Sozialisationsinstanzen
Alle Eltern dieses Typs heben, im Vergleich zu den anderen Typen, das religio-
se Gemeindeleben, in der die Religiositit der Muslime in differenten Formen
zum Ausdruck kommt, auffillig stark hervor.*® Moscheen bzw. religiése Ge-
meinden nehmen als Orte des muslimischen Lebens eine tiefgreifende Stel-
lung in den »idealistischen« (die vornehmlich nach Sinn und Orientierung
streben) Familien ein. So gelten Moscheen und religiose Gemeinden als Orte®,
an denen soziale Kontakte zu Bekannten/Freunden und Gleichaltrigen (Peers)
gepflegt werden, die Verrichtung der Rituale zum Ausdruck kommt, religicse
Bildungsangebote wahrgenommen werden (vgl. Ethem Z.: 220 und Z.: 246;
vgl. Lale, Z.: 302; Nermin, Z.: 349), bei denen eine tiefe Spiritualitit erlebt
wird (vgl. Lale, Z.: 432), die ein Zugehorigkeitsgefiihl vermitteln (vgl. Dilek, Z.:

47 | Wortlich bedeutet sohbet auf Deutsch so viel wie Unterhaltung, Gesprach.

48 | Den Gemeinschaftsaspekt heben auch Ritualisten hervor. Bei ihnen dient die Ge-
meinschaft dazu, ihre Rituale zu verrichten und ihre Kinder religiés zu erziehen. Hin-
gegen nehmen sie fiir idealistische Eltern eine tiefergehende Stellung ein.

49 | Vgl. Schiffauer (2010: 36-54) fiir eine tiefgehende ethno-methodologische Ana-
lyse zur Bedeutung der Moscheen seit Beginn der Migration.

303


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

304

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

59f. und 113), die das Identifikationsbediirfnis stillen (vgl. Nisa, Z.: 68f.) und
die Heimatgefiihle, Sicherheit und Geborgenheit bieten (sollen) (vgl. Lale, Z.:
432/441/485-489/503-505; Nermin, Z.: 445ff,; Dilek, Z.: 60).

Besonders pragnant bringt Ethem sein Verstidndnis iiber die Bedeutung
der Moscheen fiir die religiése Erziehung folgendermafien zum Ausdruck:

»Also die religidse Erziehung ... also der Religionsunterricht in der Moschee ist mir sehr
wichtig. Also ich ..., auf den Unterricht wiirde ich auch nicht verzichten. Auch wenn es
zum Beispiel Religionsunterricht an der Schule gibt. Weil einfach fiir mich auch die Mo-
schee der Ortist, wo das soziale Leben stattfindet, wo die Kinder nicht nur hingehen, da-
mit sie bestimmte Gebete auswendig lernen, sondern auch, wo sie auch soziale Kontak-
te haben, also ... auf eineranderen Ebene lernen, wie man als Muslim zusammenkommt,
auch das gemeinsame Gebet dort, dass sie halt mit den anderen Kindern dann auch ein
gemeinsames Gebet verrichten. Auch sich bewusst werden, es gibt auch andere Kinder,
die halt eine religiose Erziehung erfahren, deren Eltern beten und so weiter; dafiir ist mir
dieses soziale Umfeld und auch diese sozial religiose Pragung viel zu wichtig, als dass
ich sagen konnte, darauf kdnnte ich verzichten [...]. (Ethem, Z.: 220)

Lale betrachtet die religidsen Gemeinschaften bzw. Moscheen als »Haus des
Allahs« (tiirk. Allah’in evi), in dem allein schon die dort erlebte Atmosphire
z.B. bei der Verrichtung der Freitagsgebete ihr fiir die Darstellung ihres Stel-
lenwertes gentige, auch wenn keine religiése Bildung stattfinde:

»[...] also das ist sehr wichtig in der Moschee. Aber fiir mich ist auch diese Moschee
nicht nur das Lernen, fiir mich ist dieses das ... wo, das ist ..., eine Moschee hat was
anderes, auch in der Religion, im Islam hat das auch eine grofie Bedeutung, Haus des
Allahs, Allah’in evi. Auch nur dieses Atmosphére, auch wenn mein Kind nichts lernen
wirde, ja, nur der Moscheebesuch ist schon was fiir mich, auch manchmal mit Papa
diese Freitagsgebete, nur Gebet gehen und kommen, auch dieses mit denen zusammen
zu sein genigt mir.« (Lale, Z.: 432)

Dariiber hinaus sind religiése Bildungseinrichtungen in Form von Frithfor-
dergruppen (Ethem, Lale), nach Klassenstufen eingeteilte Kurse (Dilek, Ner-
min) oder als religiése Bildungsanstalt bezeichnete medrese (Nisa), worin in
fritheren Zeiten der tiirkisch-osmanischen Kultur neben religiosen Wissen-
schaften auch Naturwissenschaften unterrichtet wurden, als von den Eltern
wichtig erachtete Einrichtungen, die zum Teil sowohl erginzend zur religio-
sen Erziehung in der Familie als auch férdernd wahrgenommen werden.
Dabei betonen einige Eltern auch erginzende Angebote, die den Gemein-
schaftsbezug hervorheben. Das Kind (oder vielmehr die Kinder) lerne vielfilti-
ge Aspekte des muslimischen Lebens, wie die Verrichtung der Rituale, das Zu-
sammenkommen von Muslimen mit unterschiedlicher ethnischer Herkunft,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

was Kindern unterschiedliche Perspektiven und Betrachtungsweisen erdfine,
die tiber eine religiose Bildung in tiirkischen Moscheen hinausgehen wiirden.
Dabei bieten gerade solche Moglichkeiten, so Nermin, den Kindern das Erler-
nen von Toleranz und Respekt gegentiber anders praktizierenden Muslimen:

»Zum Beispiel waren die mal beim [...], wo dann wirklich ganz viele, ja, viele Kinder, viele
Jungs aus vielen verschiedenen Kulturkreisen auch dort waren, fand ich sehr interes-
sant, wo die dannvon allem so ein bisschen was mitbekommen haben und wo sie gelernt
haben, es gibt nicht nur unsere, unser Wissen, das was wir halt wissen, sondern es gibt
halt: das wichtige im Islam ist halt das Gebet, das Fasten u.s.w. Und die Grundsé&ulen
stimmen, aber die praktizieren das ein bisschen anders, das fand ich sehr interessant
[...]. Und das die dann lernen, auch das zu tolerieren und zu akzeptieren, dass sie dann
nicht sagen: Nein, das was ich weif} ist so richtig; denn wenn sie nur in der tiirkischen,
in tirkische Moscheen gehen, dann lernen sie ja schon so ein bisschen das Gleiche
... [...]. Also diese unterschiedlichen Einrichtungen geben auch immer unterschiedliche
Betrachtungsweisen und das finde ich schon wichtig.« (Nermin, Z.: 395-413)

Viele idealistische Eltern verweisen neben der hohen Bedeutung des muslimi-
schen Gemeindelebens, in das die religiosen Bildungseinrichtungen in den
meisten Fillen integriert sind, auch auf die (Institution) Familie. Diese sol-
le eine groflere Rolle bei der Vermittlung von religiésen Einstellungen und
Grundorientierungen einnehmen:

»[...]. Und natiirlich die eigene Familie; also sich nur auf Institutionen zu verlassen bei
der religiésen Kindererziehung, erscheint mir dann doch zu gewagt, weil auch gerade
diese uber die Wissensvermittlung hinausgehenden Elemente, wie eine grundsétzliche
moralische Einstellung, wie iberhaupt die grundsatzliche Einstellung, die iberhaupt
auch meiner Meinung nach nur in der Familie vermittelbar sind.« (Ethem, Z.: 220)

Ahnlich wie Ethem, sind auch laut Dilek moralische Einstellungen vielmehr
in der Familie vermittelbar, sodass sie ihre Erwartungen an die zustindigen
Institutionen minimiert:

»[...]. Ich erwarte nicht sehr viel von Schulen, Vereinen, Moscheen, von hier und dort.
Ich verfolge die folgende Logik: wenn der Einzelne seinem Kind und sich selbst zu Hause
oder den anderen [untereinander, Anm. d. Verf.] etwas weitergeben konnte, d.h., wenn
jemand selbst dafiir zustandig ist ..., folglich wenn ich selbst feststelle, dass mein Kind
eine schlechte Eigenschaft hat, einen schlechten Charakterzug oder irgendetwas ande-
res hat, ist das nicht das Problem der Gesellschaft, ist das nicht das Problem der reli-
gibsen Gemeinschaft. Es ist mein Problem, was ich nicht I6sen konnte.« (Dilek, Z.: 222)

305


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

306

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die Moscheen bilden im Vergleich zur Familie nochmals »auflerhalb der Fa-
milie« einen Ort bzw. »eine unabhingige« Stelle, innerhalb derer Aspekte er-
lernt werden, die ein Muslim sich aneignen solle (vgl. Ethem, Z.: 232). Die Fa-
milie »als Einrichtung in dem Sinne, d.h. als religiése Bildungseinrichtung,
ist auch bei Nermin von Bedeutung. So tibernahm sie zunichst die Aufgabe,
ihren Kindern »erst mal zu Hause« religiose Inhalte zu vermitteln, bis sie sich
ab ihrem dritten Kind tiberfordert fiihlte und die Unterstiitzung einer aufler-
familialen Einrichtung benétigte. Dennoch ist sie davon tiberzeugt, dass die
Moschee allein nicht geniigt. So sind fiir sie Ferienangebote eine wichtige Er-
ginzung zum Moscheeunterricht (vgl. Nermin, Z.: 357 und 389; vgl. auch Kap.
IL. 2.2.1).

SchlieRlich deuten die Eltern noch auf die Bedeutung von Freundschaften
hin, die sowohl innerhalb der Moscheegemeinden als auch auflerhalb von ih-
nen durch die Kinder gepflegt wiirden. Hier wollen die Eltern ihren Kindern
die soziale Seite der Religion erlebbar machen bzw. die Allgegenwirtigkeit der
Religion niherbringen (vgl. dazu Kap. III. 5.4 Peers [...]).

Auftillig haufig werden gerade vonseiten idealistischer Eltern (insbeson-
dere Lale und Dilek, auch Nisa) Fortbildungsangebote, die der personlichen
Weiterbildung dienen, genutzt. Diese Weiterbildungen beinhalten die Ausein-
andersetzung mit religiésen und auch (religions-)piddagogischen Themen.

5.1.2 Das Verhidltnis der »Ritualisten«
zu den Sozialisationsinstanzen

Ein hoher Gemeinschaftsbezug kennzeichnet die Religiositit der Ritualisten.
Dieser bezieht sich primir auf die Verrichtung diverser Rituale, die einen ge-
meinschaftsférdernden Effekt nach sich ziehen (vgl. Kap. III. 4.2). Zumindest
dem Anschein nach, werden die Bedeutung und der Stellenwert von religiésen
auflerschulischen Bildungseinrichtungen bzw. Moscheen derart hervorgeho-
ben, wo sie Ritualen bzw. der Einhaltung von religiésen Geboten nachgehen
kénnten. Dabei wird besonders auf die religiose Bildung abgezielt, die im Rah-
men dieser Einrichtungen vermittelt werde (vgl. ebd.).

Die Moschee und die dort angebotenen Kurse (Rabia, Selma) nehmen einen
sehr wichtigen Stellenwert in der religiosen Erziehung ein (vgl. auch Kap. III.
5.2). Dabei wird auch von religiésen Bildungseinrichtungen gesprochen, die
unabhingig von Moscheen® existieren (Mecelle), oder von Frithférdergruppen
bzw. in Altersstufen eingeteilte Kurse (Ali) oder von sohbet-Gruppen, in denen
sich gleichaltrige Kinder oder Jungendliche zusammenfinden, um sich {iber
ihre Religion auszutauschen (Selma, Rabia).

50 | Im Fall von Mecelle wurde die Unabh&ngigkeit der religidsen Bildungseinrichtung
(angebunden an einen Verein) von Moscheen bzw. Moscheegemeinden besonders be-
tont (vgl. ebd., Z.: 230-241). Die Griinde hierfiir wurden jedoch nicht benannt.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Die Einrichtung, die die Kinder von Mecelle besuchen, ermégliche ihnen
eine Vermittlung des Islams oder sie sei vielmehr »eine Quelle, in der sie
Inhalte tiber ihre Religion erlernen konnten (vgl. Mecelle, Z.: 165). So wird ein
unterstiitzender Effekt (vgl. Mecelle, Z.: 303f)) durch die religiésen Einrich-
tungen erhofft, da den Eltern die Zeit hierzu fehle (vgl. die Viter Mecelle, Z.:
296/565 und Ali, Z.: 76). Die Familie sei der Ort, an dem die Kinder durch
das Vorbild der Eltern ihre Religion erlernen wiirden. Die religiosen Bildungs-
einrichtungen hingegen wiirden den Kindern einen anderen, méglicherweise
disziplinierteren Zugang (»ich bin ja freundlich, ich kann ja denen nicht alles
beibringen«) ermdglichen, in denen sie ihre Religion »vollziehen, erleben, ler-
nen« konnten (vgl. Mecelle, Z.: 29off.).

Auflerdem wird, neben dem Besuch einer religiésen Bildungseinrichtung,
durch die Einfiihrung des IRU (islamischer Religionsunterricht) an deutschen
Schulen eine unterstiitzende Wirkung fiir ihre religiose Erziehung erhoftt (vgl.
Mecelle, Z.: 296-306; vgl. auch Kap. III. 5.3).

5.1.3 Das Verhiltnis der »ldentitatssucher«
zu den Sozialisationsinstanzen

Die »Identititsucher« betonen, im Vergleich zu allen anderen Typen und El-
tern, insbesondere die Familie als den wichtigsten religiésen Sozialisationsort.
Religiose Erziehung diirfe demnach nicht einfach an religiése Gemeinden und
Moscheen delegiert werden. Dennoch heben beide Elternteile dieses religiésen
Erziehungstyps die Moscheen und religisen Gemeinden als Orte, an denen
eine religiése Erziehung vermittelt werde, nicht weniger hervor als ritualisti-
sche oder idealistische Eltern. Auffillig ist bei diesen Eltern zudem, dass sie
der Schule oder den Kitas einen wichtigen Stellenwert bei der Vermittlung
ihrer religiosen Werthaltungen beimessen. Demnach streben sie zum einen
danach, dass der IRU im schulischen Rahmen (Hiilya, Lema) eingefiihrt wer-
den soll, zum anderen wird durch ihr Dialogverstindnis auf ein Zusammen-
leben zwischen Muslimen und Nichtmuslimen abgezielt. Die Schule solle als
Ort des Lernens hierfiir Moglichkeiten eréffnen. Insofern wird durch diesen
Typ°! ein komplementires und ausgewogenes Dreiecksverhiltnis zwischen Fa-
milie/Moschee/religioser Gemeinde und Schule anvisiert.

Die Familie sei der Ort, an dem primir religiése Werthaltungen vermittelt
und erlernt wiirden. Alles andere stellt fiir Lema lediglich einen »Aufbau« dar:

»Ja, also dasistfiirmich so ... wie wires am Anfang gesagt haben, fiir mich ist es ja auch;
die erste religidse Erziehung fangt zu Hause an, mit der Geburt, also ich als Mutter,
der Vater, wie sind wir so drauf? Wie behandeln wir das Kind? Wie behandeln wir uns
untereinander? Und das ist, ich kann das Kind ja jetzt schlecht in eine Einrichtung, in

51 | Bei den Ritualisten war es lediglich ein Elternteil, der sich dafiir aussprach.

307


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

308

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

eine religiose Einrichtung schicken, insofern wird sie ja uns sehen, die ganze Verwandt-
schaft, uns beobachten und das ist ja schon mal sehr viel Input, was sie ja in einer sehr
kurzen Zeit bekommt. Das, was spéter stattfindet, ist dann eher, glaube ich, eine Art
Aufbau.« (Lema., Z.: 118)

Auch wenn die religiosen Gemeinden einen wichtigen Beitrag bei der Ver-
mittlung von religiésen Inhalten und sozialen Aspekten, wie z.B. der Pflege
von Freundschaftsbeziehungen, leisten wiirden (vgl. Kap. III. 3.3 und III. 4.3;
vgl. Lema, Z.: 110), konne die Aufgabe der religiosen Erziehung nicht an die
Moscheegemeinden delegiert werden (vgl. auch Lema, Z.: 80). Die Uberforde-
rungen oder die Vernachlissigungen der Eltern in der Erziehung kénne eine
Einrichtung schlecht ausgleichen. Bei der Beschreibung flielen im Folgenden
auch die Erfahrungen Lemas als Piddagogin in der Gemeinde ein:

»Nur Aufbau und Unterstiitzung, weil das Problem war ja, ich habe ja auch gesagt, das
ist ja auch meine Uberlegung auch ...; die Madchen, die ich ja betreute damals, deren
Eltern waren ja auch schwerst, also die hatten ja selber auch Probleme gehabt oder
waren auch beschéftigt, die Kinder waren wirklich, irgendwo auch vernachlassigt wor-
den, und dann kann man schlecht sagen, okay das Kind wird ..., schicke ich jetztin eine
Einrichtung, da wird es erzogen, nein, das kann ich, glaube ich, jetzt so nicht sagen. Das
ist[...]. Dieses Delegieren, diese Arbeit einfach abgeben an andere. Das ist eher glaube
ich, [...] nicht Sinn und Zweck der Sache. Auf jeden Falll« (Lema, Z.: 122-126)

Ahnlich wie Lema und einige idealistische Eltern es betrachten, kénnen laut
Hilya Charaktereigenschaften und Werthaltungen nur innerhalb der Fami-
lie vermittelt werden. Demzufolge kénnten Eltern diese Aufgabe nicht einfach
der Moschee iiberlassen. So strebt sie als Piddagogin, die schon Angebote im
Rahmen der Moschee im Bereich der Frithférderung an Eltern gerichtet hat
(vgl. Kap. I11. 4.3; vgl. Hiilya Z.: 24), zukiinftig nach einer Ausarbeitung von El-
tern-Kind-Konzepten (vgl. Kap. III. 5.2 unter Verbesserungsvorschlige). Diese
Konzepte sollen ein einfaches Delegieren verhindern und die Eltern stirker an
ihre Erziehungsverantwortung erinnern. So mdéchte sie ein komplementires
Modell, innerhalb dessen die Moschee unterstiitzend wirke, aber die Haupt-
aufgabe den Eltern {iberlassen bleibe:

»[...] Charaktereigenschaften sollte man nicht der Moschee vielleicht liberlassen, das
verwechseln viele Eltern. Also, viele Eltern denken ja, jetzt schicke ich mein Kind in die
Moschee und dann wird es gut. Ne, das geht aber nicht, ich habe als Erziehungsberech-
tigte die Aufgabe, mein Kind zu erziehen; und das, was da gemacht wird, sind wirklich
nur Kleinigkeiten, die einfach fiir das soziale Leben eines Kindes in Bezug auf die Reli-
gion, einfach mit, mitaufden Weg gegeben werden und ist trotzdem immer noch die Fra-
ge, wie das Kind das Ganze aufnimmt, ja? Ob es wirklich zugehdrt hat in dem Moment,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

ob es ..., ich sehe dann auch andere Kinder, die sprechen mit den anderen, die werden
stédndig ermahnt, also wie in einer Schule eigentlich; aber, wenn ich persdnlich bei mei-
nen Kindern bin, noch in dem Alter, héren sie gut zu, weil die sind unter meiner Kontrolle
noch. Und ich finde das vielleicht fir die Zukunft so ein Konzept, also eher Eltern-Kind-
Konzepte fiir mich, auch in Bezug auf die religiose Erziehung im Kleinkindalter [...]. Ja,
sehr, sehr effektiv, weil das fehlt uns noch.« (Hiilya, Z.: 138ff.; vgl. auch Z.: 150ff.)

Neben den religiosen sind staatliche Bildungseinrichtungen, wie die Kita oder
die Schule, wichtige Sozialisationsinstanzen, denen die Eltern dieses Typs Be-
deutung beimessen (vgl. Hiilya, Z.: 109). Fiir Lema spielen diese Einrichtungen
gerade fiir den Identititsbildungsprozess und den Aufbau des Selbstbewusst-
seins eine wichtige Rolle. Eine zu einseitige Festlegung, z.B. auf die Gemein-
de, ist fiir sie demnach nicht erstrebenswert. Es sei wichtig, in den staatlichen
Bildungseinrichtungen zu lernen, sich zu »4duflern«, »ohne sich zu verstellen,
ohne sich dafiir zu schimen« (vgl. Lema, Z.: u16). Durch die Schule konnte sie
in ihrem eigenen Sozialisationsverlauf Stellung (Position) zu ihrem Muslim-
sein beziehen (vgl. auch Klinkhammer 2000; Wensierski/Liibcke 2012) und
z.B. auch ein erfolgreiches Studium ablegen:

»Wichtig, ja, das war ja bei uns auch so. Ich selber persdnlich hatte damals kein Prob-
lem, mit Kopftuch an der Uni zu studieren, mein Abitur mit Kopftuch zu machen. Das war
also fiir mich kein Problem, auch, dass man da mal Stellung nimmt, wenn man gefragt
wird: »Warum tragst du Kopftuch? Warum betest du fiinfmal am Tag?«Dass man da auch
selbstbewusst[...], das ist ja sehrwichtig, weil, das Kind darf die religiose Erziehung[...]
nicht einseitig bekommen und weil, genau deswegen darf es nicht nur [einen Bezug zur,
Anm. d. Verf.] Gemeinde [haben, Anm. d. Verf] [...], dass es so erzogen wird, dass es
auch woanders sich dufiern kann, wie gesagt, ohne sich dafiir zu schamen, dass sie ein
Kopftuch trégt oder dass sie z.B. am Schwimmunterricht nicht teilnehmen kann; das ist
ja..«(Lema, Z.: 112-116)

Folglich sei die Schule sehr wichtig, um Identitits- und Selbstvergewisse-
rungsprozesse anzuregen (vgl. Wensierski/Liibcke 2012).

Lemas Vorstellung bzw. das von ihr bevorzugte Modell legt ein ideales und
ausgewogenes Dreiecksverhiltnis zwischen Familie/Gemeindeleben/Moschee
und Schule nahe. Darin dufert sich auch ihre Vorstellung von einem »Mitein-
ander«, das auch interreligiose Begegnungen und einen interreligiésen Dialog
einschlief3e:

»Ja also, ich finde, wie gesagt, religiése Erziehung, Sozialisation findet in erster Linie fir
mich in der Familie statt. Also in den vier Wanden, was da so ablduft. Das ist jetzt nicht
so, dass es [ausschlieflich, Anm. d. Verf.] zu Hause [ablduft, Anm. d. Verf.] sondern
auch, wenn ich rausgehe, irgendwo mich aufhalte, das Kind guckt ja mit. Aber auch,

309


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

310

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

dass das Kind in der Gemeinde ist, aber dass das Kind auch in der Schule ist. Das wére
natirlich die beste Vorstellung, Losung. Vielleicht auch, dass andere religiése, Religio-
nen mit eingebunden werden, dass z.B. auch in den Schulen wie Weihnachten gefeiert
wird auch mal Opferfest gemeinsam gefeiert wird. Also Ramadanfest. Das ist dann halt
wieder dieses Miteinander.« (Lema, Z.: 160)

Nicht zuletzt verweisen beide Elternteile neben den anderen Einrichtungen
der religiosen Sozialisation auf die Peers und die Freundschaften als weitere
wichtige Sozialisationsinstanzen (vgl. Lema, Z.: 110). Hierbei »achtet« Hiilya
auf die Freunde der Kinder und deren Familien, zu denen die Kinder Kontakt
haben (vgl. Hiilya, Z.: 109) (vgl. dazu Kap. III. 5.4 Peers [...).

5.1.4 Das Verhiltnis der »Ethiker« zu den Sozialisationsinstanzen
Unter den Ethikern ist ein differenziertes Bild, was die Wahrnehmung unter-
schiedlicher Bildungsangebote in den auflerschulischen Bildungseinrichtun-
gen angeht, festzustellen. Da es sich bei »Ethikern« um reflektierte und eine
tendenziell intellektuell ausgerichtete Gruppe handelt, verwundert dieses Er-
gebnis nicht. Es konnte in ihrem Religiosititsprofil festgestellt werden, dass
sie einen niedrigen Gemeinschaftsbezug aufweisen, was fiir einen individuali-
sierten Zugang zur Religion sprach (vgl. Kap. III. 4.4). Dennoch scheint unter
den »Ethikern« fiir alle Eltern gerade die Moschee ihren besonderen Stellen-
wert bei der religiésen Erziehung nicht einzubiiffen. Dabei nehmen sie, wie im
weiteren Verlauf gezeigt wird, Angebote der Moscheen wahr, aber auch andere
auflerschulische religiése Bildungsangebote. Die Familie als Sozialisationsort
findet kaum oder nur nebenbei Erwidhnung. Die Schule spielt lediglich fiir
eine Mutter (Feride) eine wichtige Rolle. Die Freundschaften, die im Rahmen
der Moschee gekniipft werden, sind auch fiir einen Grofiteil der Eltern von Be-
deutung (Belkis, Melek, Birol) (vgl. auch Kap. III. 5.4).

Ansonsten zeichnet sich ein buntes Bild ab. Demnach erachten einige EI-
tern das Gemeindeleben in der Moschee (Belkis, Adem) als einen Ort, an dem
schon atmosphirisch und rdumlich »auflerhalb des Familienkreises« soziale
Kontakte zu Gleichaltrigen aufgebaut und gepflegt wiirden und an dem auch
gebetet®? werde. Belkis erhofft sich durch den Moscheekontakt zudem, ihren
Kindern ein Umfeld zu bieten, das islamisch geprigt ist. So sollen die Kin-
der erfahren, dass jenseits einer nichtmuslimischen Umwelt auch eine mus-
limische Lebenswelt (im Kontext der Moschee) existiert, vor der sie »Respekt«
haben. Hier wird auch auf den duflerlich symbolischen Wert (»das Gebiude
allein«) einer Moschee hingewiesen:

52 | Dieser Aspekt wurde auch schon vonseiten idealistischer Eltern benannt.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Ja, weil ich denke, das ist so eine, zumindest ist das ein islamisches Umfeld, auch
schon das Geb&ude allein, dass sie zumindest weif3, wie es aussieht innerlich, dass sie
da hingeht, dass sie weif3, dass man da betet [...] dass sie vielleicht auch mal aus dieser
hduslichen Umgebung rauskommt; und das ist so die einzige muslimische Institution
hier, auBerhalb des eigenen Familienkreises. [...]. Also dass sie merkt, dass sobald ich
meinen Fuf vor die Tiir setze, ist nicht ALLES (betont) nichtmuslimisch, da gibt es noch
etwas. Also das ist vielleicht eine emotionale Sache meinerseits. Vielleicht macht es
nicht so viel Sinn, [...], aber ich hoffe zumindest, dass sie so dieses Grundgefiihl hat, ja,
wenn ich in die Moschee gehe, das ist eine Moschee, sie weifd wie es ist, dass sie einen
gewissen Respekt davor hat.« (Belkis, Z. : 207-213)

Adem wiinscht sich fiir seine Kinder, bezogen auf religiose Gemeinden, einen
pluralistischen Blickwinkel*, aus dem hervorgeht, »keine Unterschiede« zwi-
schen den »verschiedenen Gemeinschaften« zu machen und die jeweiligen
Starken dieser anzuerkennen (vgl. Adem, Z.: 93).

Feride, die zeitweilig in der Tiirkei lebte, konnte dort besonders positive
Erfahrungen mit einem muslimischen Kindergarten machen, in dem auch
eine religiése Erziehung angeboten wurde (vgl. Feride, Z.: 79/151/225-233). In
Deutschland besucht der Sohn nun als Schulkind eine sohbet-Gruppe bzw. mit
Ferides Worten ausgedriickt »einfen] Freundeskreis«, der einen informellen
Austausch iiber die Religion anregt. Auch Meleks Sohn nimmt an einer Friih-
fordergruppeteil, die an eine auflerschulische religiose Bildungseinrichtung
angebunden ist (vgl. Melek, Z.: 248ft.).

Da alternative Angebote (wie die sohbet-Gruppe, auflerhalb der Moschee)
nicht gentigen, erwartet Feride von der Schule die Anerkennung der islami-
schen Religion im Schulalltag durch die Lehrer/-innen. Dabei sei es wichtig,
eine Sensibilitit gegentiber muslimischen Kindern zu entwickeln, um sie in
ihrem Selbstvertrauen zu stirken, »den muslimischen Kindern das Gefiihl zu
geben, ja, meine Religion ist auch wichtig, ist nichts, wofiir ich mich zu schi-
men habe« (vgl. Feride, Z.: 253; vgl. auch Kap. I1I. 5.3). Ahnlich wie oben (unter
den »Identititssuchern«) sollen hierbei Selbstvergewisserungsprozesse ange-
regt werden, die muslimischen Kindern das Gefiihl des Angenommenseins
und der Gleichwertigkeit ihrer Religion vermittelt.

Schlieflich nehmen fiir Birol, der insbesondere die ethisch-soziale Ver-
pflichtung eines Muslims betonte (vgl. Kap. III. 4.3), neben der Moschee zu-
dem humanitire Hilfsorganisationen einen wichtigen Stellenwert ein. Hier-
bei sei es nicht wichtig, dass das Religiése im Vordergrund stehe, sondern die
»Aktion Mensch« zihle, wie es typischerweise von Ethikern hervorgehoben
wird (Birol, Z.: 184fT.).

53 | Dasist hierahnlich zu bewerten wie bei Nermin aufseiten deridealistischen Eltern.

31


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

312

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

5.2 Religiose Erziehung in auflerschulischen
Bildungseinrichtungen

Auferschulische Bildungseinrichtungen werden, wie bereits erldutert wurde,
durch alle Eltern als Unterstiitzung der eigenen religiosen Erziehung aufler-
halb des eigenen familialen Rahmens wahrgenommen. Moscheen und dhn-
liche Bildungseinrichtungen, in denen religiose Erziehung vermittelt wird,
haben fiir alle religiésen Erziehungstypen einen Stellenwert, dem, wie es im
ersten Moment scheint, beinahe die Hauptrolle im religiésen Sozialisations-
prozess zugewiesen wird. Die Griinde hierfiir sind, nicht wie frithere Unter-
suchungen belegen, in der Uninformiertheit tiber die eigene Religion (vgl. vgl.
Kap. II. 2.1 und Kap. II. 2.2.1) zu sehen, die Eltern dazu veranlassen wiirden,
ihre Kinder an die Koranschulen usw. zu iibergeben.Vielmehr liegt es am Inte-
resse und den gestiegenen Erwartungen beziiglich einer moglichst professio-
nell und religionspadagogisch vermittelten religiésen Erziehung. Dabei wurde
auflerdem deutlich, dass das religiose Gemeindeleben fiir fast die Halfte aller
befragten Eltern eine vielschichtige und tiefergehende Bedeutung aufweist. So
sollen Moscheen und religiése Gemeinden sogar »Heimatgefithle« vermitteln,
die in der Fremde, obwohl man bereits in der dritten Generation in Deutsch-
land lebt, zum Teil schmerzlich vermisst werden (vgl. oben). Hinzu kommen
noch weitere Funktionen, die schon anhand fritherer Untersuchungen be-
schrieben (vgl. Kap. II. 2.2.1) und gleichermafien vonseiten der Eltern erwihnt
wurden (vgl. oben und Kap. III. 4).

Doch bei genauerem Hinschauen wird auch Kritik an religiésen Bildungs-
einrichtungen und Moscheen geduflert, was dazu fithren soll, dass diese viel-
mehr komplementir zur religiésen Erziehung innerhalb der Familie, und ob-
gleich dies weniger hiufig erwihnt wird, zur Schule wahrgenommen werden.
Dementsprechend wird ihr Stellenwert von einer groRen Zahl an Eltern verrin-
gert und sie sollten gleichrangig neben den Sozialisationsinstanzen, wie z.B.
der Familie und Schule, stehen.

So erscheint es interessant, welche religiosen Inhalte und Angebote in den
jeweiligen auflerschulischen Einrichtungen gemacht werden. Hierbei ist zu
berticksichtigen, dass aus der Perspektive der Eltern geantwortet wird, sodass
moglicherweise in der Interviewsituation nicht alle Inhalte angegeben wur-
den, die in den jeweiligen Einrichtungen auch tatsichlich angeboten werden.
Die Angaben decken sich weitgehend mit den Ergebnissen aus den Untersu-
chungen (vgl. Kap. II. 2.2.1) und dariiber hinaus zeigt sich ein verstirkt diffe-
renziertes Bildungsangebot (vgl. auch Kap. II. 1.3), das im Folgenden aufgrund
der Ubersichtlichkeit tabellarisch aufgefiihrt wird. Dabei wurde dies wieder
jeweils typspezifisch zusammenfassend wiedergegeben. Da schon im voran-
gegangenen Kapitel angegeben wurde, welche Einrichtungen bzw. Gruppen



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

u.d. besucht werden, wurde hier auf eine nochmalige Erwihnung derselben
verzichtet.

Die angegebenen Inhalte sind in drei Bereiche gegliedert: a) Die Wissens-
vermittlung®*, worunter auch das Lernen des Koranlesens fillt; b) das Erlernen
von Ritualen und c) die Wertevermittlung. Die Methoden, die bei der Vermitt-
lung zum Einsatz kommen, werden in der dufleren rechten Spalte aufgefiihrt.
Freizeitangebote, die in diesem Rahmen wahrgenommen werden, sind am
Ende gesondert angefiihrt.

Im Anschluss an diese tabellarische Illustration werden die Bewertungen,
Erwartungen und Verbesserungsvorschlige der Eltern erliutert. Dabei bezie-
hen sich die Eltern zum einen auf das, was sie sich fiir ihre Kinder im Rahmen
der religiosen Bildungseinrichtungen wiinschen, und zum anderen auf die
Einrichtungen selbst. Die Wiinsche und Erwartungen, die sie im Hinblick auf
Inhalte und Wissensvermittlung, Qualifikation des Lehrpersonals und Rium-
lichkeiten zum Ausdruck bringen, beinhalten Verbesserungsvorschlige, die
in Zukunft eintreten sollen. Hierbei kann, im Vergleich zur Elterngeneration,
wie auch schon frithere Ergebnisse (vgl. Kap. II. 2.1 und Kap. II. 2.2.1) deutlich
machen, von gestiegenen Erwartungen und Anforderungen an eine religidse
Erziehung und den damit zusammenhingenden Einstellungen gesprochen
werden.

54 | Die in Klammern angegebenen Zahlen beziehen sich auf die Anzahl der Eltern, die
dariiber Auskunft gaben, d.h., wenn eine (3) hinter einem Aspekt steht, haben drei von
funf Eltern diesen Aspekt benannt usw. Hieraus I&sst sich womdglich auch die Bedeu-
tung ablesen, die die Eltern den jeweiligen Inhalten beimessen.

313


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

314

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

5.2.1 Religiose Bildungsangebote und -inhalte,
die die Kinder der »ldealisten« wahrnehmen

Wissensvermittlung Das Erlernen Wertevermittlung Methoden
von Ritualen

« Glaubensinhalte (5) | « gemeinsame Gebete | « Verhaltensregeln « pidagogische

« Propheten- (4) (nicht Liigen, Qualifikation
geschichten (3) « Rezitation, duas (4) Loyalitit usw.) der Lehrenden (2)

« Auseinandersetzung | » Waschungen vor « moralische Aspekte o altersgemifle (4)
mit dem Koran und dem Gebet (1) (5) o spielerische Ver-
Hadithen (3) + Religiose Feste (2) « soziale Fertigkeiten, mittlung (3)

- Auswendiglernen + Spenden « religioses Gemeinde- o Liebe/
von Suren (2) fuir Bediirftige(1) leben Wertschitzung

« Lernen « Eintibung « soziales Umfeld (s5) Geduld (2)
des Koranlesens des Hadsch (2) « Vorbilder (2) « Vorbildfunktion (2)

« Rezitieren Curriculum (3)

des Korans (3)

Hausaufgaben (3)

Medieneinsatz (2)
Tests/Noten (2)
« Sohbet-Sitzungen (2)

Gruppenarbeit (1)
moralische Aspekte
« (Geschichten,
Erzihlungen,

Rollenspiele) (2)
« Nachdenken
(tefekkiir) (1)
kritische Reflexion/

« Forschen (1)

Auswendiglernen (2)

kreative Elemente (2)
- Spiele/

Wettbewerbe (2)
« religiose Lieder (1)

Tab. 1: Beschreibung (Quelle: eigene Darstellung)

Die Ergebnisse, die aus dieser Tabelle abzulesen sind, deuten darauf hin, dass
»idealistische« Eltern insbesondere die Glaubensinhalte, die gemeinsam ver-
richteten Gebete, die Wertevermittlung sowie das muslimische Gemeindele-
ben (vgl. Kap. III. 5.1.1) in den Vordergrund stellen.

Die in den Bildungseinrichtungen angewandten Methoden zeugen, im
Vergleich zu frither, von einer hoheren Professionalisierung und Differen-
zierung der religiésen Bildungsarbeit. Dabei haben manche Einrichtungen
auch einen schulischen Charakter. Es bestehen Curricula und altersgemif
aufgeteilte Unterrichtsklassen, die einen planmifligen Ablauf der Unterrichts-
einheiten gewihrleisten sollen, es werden Hausaufgaben aufgegeben, Tests

~am o0a:11:56.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

durchgefiihrt etc. Auch die Einfithrung von Frithférdergruppen, die einen
qualifizierten kindgerechten Umgang erfordern, zeigt die gestiegene Vielfalt
an Bildungsangeboten.
Schlielich werden folgende Freizeitangebote gemacht:
«  Sommer- und Wintercamps® bzw. Ubernachtungsangebote in Jugendher-
bergen in den Schulferien
« Besuch von Freizeitparks, Zoos, Picknicks usw.
« Spiele
. gemeinsam durchgefiihrte Reisen, auch Umra-Reisen

Erwartungen/Bewertungen/Verbesserungsvorschldge

Was die Bewertung der Bildungseinrichtungen bzw. Moscheen angeht, brin-
gen fast alle Eltern zunichst ihre diesbeziigliche Zufriedenheit zum Aus-
druck.

Die fortschreitende Professionalisierung des Lehrpersonals (auch der
hocas) in den Einrichtungen, die eine bessere pidagogische Qualifikation
mitbringen (»spielerisch«, »padagogisch«, »geht auf das Kind ein«) und die
Weiterentwicklung des pidagogischen Lehrmaterials werden positiv aufge-
nommen. Die frithere Monotonie und Einseitigkeit sei heute einer kindgem3-
Len Herangehensweise gewichen (vgl. Lale, Z.: 459-483). Auch Ethem emp-
findet diese Entwicklung als positiv. Allerdings sei sie im Vergleich zu frither
auch gewShnungsbediirftig:

»Also ich bin zufrieden damit, sowohl die Art und Weise als auch das Ergebnis, das ich
dann bei meinen Kindern sehe. Es ist natiirlich gewéhnungsbediirftig dahingehend,
dass es nicht mehr genau das Gleiche ist, wie ich es zu meiner Zeit erfahren habe. Ist
befremdend, aber man muss sich aber auch als Eltern, die das vorher anders erfahren
haben, dann auch erst mal daran gewdhnen. [...]. Und man merkt dann, also anfangs
war es dann immer so, dass wir uns die Frage gestellt haben: »Wohin sollte das jetzt
fiihren?; und dann erst nach dem dritten oder vierten Wochenende plétzlich dann da
bei den Kindern sich etwas einstellte, wo man dachte, schon versteht: »Aha, da hat sich
halt etwas gesetzt (iber Wochen, was halt wahrscheinlich beim ersten Mal nicht méglich
gewesen ware.« (Ethem, Z.: 260)

Dilek und Nisa, die jeweils (von den muslimischen Dachverbinden her) un-
abhingigen religiosen Vereinen angehdéren, unterstreichen die Bedeutung der
in diesen Gemeinden angebotenen Inhalte und bringen somit ihre Zufrieden-
heit zum Ausdruck. Dabei zeigen sich bei einem Vergleich der beiden Pro-

55 | In einem geregelten Ablauf kommen Kinder und Jugendliche bestimmter Alters-
gruppenzusammen, um religiose Inhalte im Alltag gemeinsam unter der Aufsichtvon Be-
treuern und Lehrpersonen zu erleben und zu praktizieren bzw. das Erlernte zu vertiefen.

315


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

bandinnen auch die unterschiedlichen Schwerpunkte, die das Angebot ihrer
Gemeinden kennzeichnet. Es ist gerade die Vermittlung von Glaubensinhal-
ten, die Nisa als besonders positiv erachtet (vgl. Nisa, Z.: 91). Fiir Dilek ist es
hingegen die Ausgerichtetheit auf das Koranverstehen, die vergleichsweise in
anderen Moscheen nicht in dieser Form angeboten werde, ein wesentliches
Kriterium fiir die Entscheidung, ihre Kinder an diesem Unterricht teilnehmen
zu lassen. Methodisch stehe die intellektuelle Auseinandersetzung mit dem
Koran, die durch das Forschen und die (kritische) Reflexion angeregt werde,
im Vordergrund. Die Gemeinde unterstiitze mit dieser Vorgehensweise, die sie
ihren Kindern in jedem Fall vermitteln mochte, die eigene Wahrheitsfindung.
Sie ist mit dem Lehrpersonal und dem methodischen Ablauf entsprechend den
gegebenen Umstinden zufrieden. Das Engagement der Lehrerin erachtet sie
zudem als vorbildhaft (vgl. Dilek, Z.: 73-113).

Neben der hervorgebrachten Zufriedenheit werden jedoch auch Verbesse-
rungsvorschlige gemacht und weitere Wiinsche formuliert, die in der Zukunft
eintreten sollen.

Eltern wiinschen sich von ihren Gemeinden, dass das Erlernen des Koran-
lesens, d.h. das Erlernen der arabischen Schriftsprache, stirker in den Fokus
treten soll (vgl. Dilek, Z.: 73 und 18; Nisa, Z.: 91; vgl. Nermin oben). Ethem,
dem die »neuen« Methoden zwar prinzipiell zusagen, erwihnt in diesem Zu-
sammenhang jedoch auch, dass traditionelle Unterrichtsformen, wie das Aus-
wendiglernen, gerade fiir die Ausiibung der rituellen Praxis nicht aus dem
Blick geraten diirften:

»Manchmal wiinscht man sich, dass die, gerade Aspekte, wie Auswendiglernen und so
weiter, nicht vollig aus dem Fokus verloren geraten, also dass die auch weiterhin eine
zentrale [Rolle, Anm. d. Verf.] spielen, weil es ist einfach auch eine Notwendigkeit, um
haltauch eine gewisse religiose Praxis auch am Leben zu erhalten, also wenn man nicht
ein MindestmaB an Versen auch auswendig gelernt hat, kann man einfach das Gebet
nicht verrichten. Also das ist dann auch eine praktische Notwendigkeit, das ist zum
Beispiel etwas, wo man nicht darauf verzichten darf, nur, weil man sagt, ich gehe, ich
mache eine moralische Erziehung. Das reicht den Kindern ..., das reicht meiner Meinung
nach nicht. Also da darf meiner Ansicht nach der Fokus einfach auch nicht zu weit [ver-
schoben werden, Anm. d. Verf.], sondern das muss ein zentrales Standbein dieser Erzie-
hung sein, aber sonst htte ich da jetzt grundsatzlich keine weitergehenden Wiinsche.«
(Ethem, Z.: 283)

Auch kénne sich die Auswahl an Freizeitangeboten verbessern. Hierbei geht
es den Eltern vor allem darum, dass sich die Kinder in den Einrichtungen bzw.
Gemeinden »heimisch« und »aufgehoben« fithlen:



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Ja, vielleicht kdnnen die da wirklich Freizeitaktivitaten usw. anbieten, sodass die Kin-
der sich da heimischer fiihlen, sich da, ja, vielmehr aufgehoben, besser aufgehoben
fiihlen. Das ist nur der Unterricht und dann kommen sie ... ja, wére schdoner, wenn die da
mit eingebunden wéren, das fande ich schon ganz gut. Ne, dass sie ...« (Nermin, Z.: 445)

Die Moschee solle als »Heimat«, als ein »zweites Zuhause« »aufgemacht«
werden, um den Jugendlichen z.B. mehr Sportangebote, wie Turnen, Karate,
Fuflball usw., zu ermdglichen (vgl. Lale, Z.: 497-506). Mit mehr Spiel- und
Bewegungsmdglichkeiten konnten sich die Jugendlichen viel mehr in ihren
Gemeinden aufhalten. Daher wire es schén, so Nisa, wenn mehr attraktivere
Freizeitangebote gemacht wiirden, damit die Jugendlichen auch andere Freun-
de einladen und begeistern konnten (vgl. Nisa, Z.: 91ff.). Doch dazu wiirden
den Gemeinden oft angemessene Riumlichkeiten fehlen. Beanstandet werden
demnach auch die fehlenden Riumlichkeiten, wie Turnhallen, Cafés, Spiel-
platze, oder die zu engen und zu kleinen Klassenzimmer, die nicht zum Wohl-
fuhlen der Kinder und Jugendlichen beitriigen (vgl. Lale, Z.: 451-457 und Nisa,
Z.:93).

Schlieflich wiinschen sich die Eltern trotz einer zunehmenden Professio-
nalisierung eine bessere Qualifikation des Lehrpersonals. Dabei sei nicht nur
die Informationsvermittlung wichtig, sondern auch die Fihigkeit, zu lehren,
indem die Lehrperson emotional auf die Kinder eingehe und eine altersgema-
e Vorgehensweise wihle (vgl. Dilek, Z.: 117). Auch die Anzahl an qualifizier-
tem Personal solle zunehmen, damit viel mehr pidagogische Arbeit in den
Moscheen geleistet werden konne (vgl. Lale, Z.: 4971t.).

So solle zudem die Kommunikation der erwachsenen Gemeindemitglie-
der, die durch eine wertschitzende Haltung bestimmt sei, dazu beitragen, dass
sich Kinder in den Gemeinden aufgehoben fithlen wiirden (vgl. Dilek, Z.: 64-
67).

Eltern dieses Typs wiinschen sich fiir ihre Kinder, dass diese sich mehr
fur den Unterricht (Nermin) oder den Verein engagieren (Dilek). Dabei wird
nochmals auf das Zugehoérigkeitsgefithl hingewiesen, das im Rahmen des
Gemeindelebens entstehen solle (Lale, Dilek, Nermin, Nisa). Es geniige auch
ohne Unterricht, allein aufgrund der religiosen Atmosphire am Gemeinde-
leben teilzunehmen (vgl. oben; vgl. Dilek, Z.: 113). So wiinscht sich Dilek von
ihrer Tochter (17 Jahre), die in ihrer Gemeinde eine Menge gelernt habe, dass
sie sich fiir die religiose Bildung und Erziehung der nichsten Generation ein-
setzt (vgl. Dilek, Z.: 115).

Nermin wiinscht sich, dass die Kinder dem Moscheeunterricht eine héhere
Prioritit einrdumen, indem sie z.B. regelmifig lernen und ihre tiglichen Auf-
gaben und Rituale (z.B. das Koranlesen, »als Vorbereitung fiir die Moschee«)
erfiillen (vgl. Nermin, Z.: 439ff.).

317


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

5.2.2 Religiose Bildungsangebote und -inhalte,
die die Kinder von »Ritualisten«*® wahrnehmen

des Propheten (s)

des Propheten][s]) (2)

Wissensvermittlung Das Erlernen Wertevermittlung Methoden
von Ritualen
« Glaubensinhalte . gemeinsame Gebete | « Werte (2) - pidagogische
(=Agida) (2) (4) Ahlak (=Charakter- Qualifikation
« Das Leben bildung) (1) der Lehrenden (1)

altersgemifle (1)

(=Sira) (2) « spielerische
« Hadithe Vermittlung (2)
(=Uberlieferungen « Vorbildfunktion (1)

« Curriculum (2)

+ Auseinandersetzung + Hausaufgaben (1)
mit dem Koran + Sohbet-Sitzungen (2)
(=Tafsir) (2) « Auswendiglernen (2)

+ Auswendiglernen

von Suren (1)
Erlernen

des Koranlesens
Rezitieren

des Korans (4)

Tab. 2: Beschreibung (Quelle: eigene Darstellung)

Was hier als Erstes auffillt, ist, dass im Vergleich zu »idealistischen« Eltern
weniger differenzierte Angaben tiber die wahrgenommenen Bildungsangebo-
te gemacht werden. Zu vermuten ist, dass primir diejenigen Inhalte erwihnt
werden, worauf die Eltern besonders viel Wert legen. Die Wortwahl ist gerade
im Hinblick auf die Wissensvermittlung eine wichtige Gemeinsamkeit, die
die Eltern dieses Typs kennzeichnet. So werden arabische Fachbegriffe fur die
verschiedenen Unterrichtseinheiten verwendet, um die Bildungsinhalte in
den Einrichtungen zu beschreiben. Daraus lisst sich ableiten, dass auf eine

56 | Bei den Ritualisten fallt wieder insbesondere die einfache knappe und verallge-
meinernde Wortwahl auf. Da die Verfasserin dieser Arbeit tiber Hintergrundinformatio-
nen der religiésen Bildungseinrichtungen, welche die Kinder dieser Eltern besuchen,
verfugt, fiel auf, dass weniger religiése Inhalte vermerkt wurden, als in den Einrich-
tungen tatsdchlich angeboten werden. Eltern waren sich dieser Tatsache wéhrend
der Interviewsituation nicht unbedingt bewusst. Es ist jedoch wichtig, zwischen der
elterlichen Wahrnehmung der Angebote und den tatsdchlichen Bildungsangeboten zu
unterscheiden.

~am o0a:11:56.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

klassisch-islamische Bildung® viel Wert gelegt wird und die Wissensaneig-
nung bzw. die religiose Bildung eine herausragende Stellung bei den »ritua-
listischen« Eltern einnimmt (vgl. Kap. III. 3.2). Im vorausgegangenen Kapi-
tel konnte auflerdem festgestellt werden, dass Rituale, insbesondere die finf
Siulen des Islams, wichtige Bestandteile ihrer Religiositit darstellen. Uberra-
schenderweise wurden die Gebete innerhalb des familidren Rahmens weniger
eingehalten, selbst wenn der Wunsch dazu vorlag. Dass die Gebetverrichtung
fur alle ritualistischen Eltern (vier von vier) dennoch von Bedeutung ist, kann
aus der obigen Tabelle abgelesen werden. Es scheint so, als ob die Aufgabe, die
Gebete zu verrichten, an die Moscheen delegiert wird und sie als »Rituale«
eben doch ihren Stellenwert bei der religiosen Erziehung beibehalten. Hier
schlieRt sich bezeichnenderweise ein Kreis, der zunichst (bei der Verfasserin)
Fragen aufwarf®®. Diese Folgerung kann auch fiir das Koranlesen bzw. -lernen
gezogen werden. Das Erlernen der arabischen Schriftsprache stellt wohl eine
der wesentlichsten Motivationen dar, die »ritualistische« Eltern dazu bewegt,
ihre Kinder in religiése Bildungseinrichtungen zu schicken. Zudem deckt sich
die Intensitit, die der Wertevermittlung zuerkannt wird, mit den Angaben, die
sie bei ihren religiésen Erziehungsvorstellungen machen. Die weniger diffe-
renzierte Beschreibung der angewandten Methoden stimmt mit dem Wunsch
nach einer Verbesserung des pidagogischen Umgangs in den Bildungsein-
richtungen tiberein (vgl. unten).

Freizeitangebote
Die Teilnahme an sohbet-Gruppen wird durch »ritualistische« Eltern als Frei-
zeitangebot wahrgenommen. Darin werden religiése Inhalte besprochen, »Ge-
schichten gelesen« (vgl. Rabia, Z.: 298), es wird »zusammen gebetet«, »also die
unterhalten sich dann iiber Antworten auf Fragen von den Kindern« und die
Kinder werden seitens ilterer Jugendlicher betreut (vgl. Selma, Z.: 325-330; vgl.
auch Rabia, Z.: 423fT.).

Dariiber hinaus werden Sportangebote gemacht (Rabia), die in der Regel
eher groflere Gemeinden anbieten kénnen, oder Parks usw. besucht (Ali).

57 | Worin insbesondere das katechetische Wissen, wie die Glaubensgrundlagen und
die fiinf S&ulen des Islams, enthalten ist.

58 | Es war liberraschend, dass die Gebetsverrichtung bzw. das Koranlesen in den Fa-
milien der »Ritualisten« nicht mit einer hohen Prioritdt umgesetzt wurde. Es kdnnte doch
eigentlich von Ritualisten erwartet werden, dass gerade die Gebetsverrichtung bei die-
sen einen wichtigen Stellenwert einnimmt.

319


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

320

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Erwartungen/Bewertungen/ Verbesserungsvorschlige

Insgesamt zeigen sich Eltern dieser Kategorie engagiert, was sich z.B. auch
darin duflert, sich im Anschluss an den wahrgenommenen Unterricht darii-
ber auszutauschen. Es werden Hausaufgaben gemacht, das Nichtverstandene
geklirt, Informationen iiber die Befindlichkeiten eingeholt oder tiber Freunde
geredet (vgl. alle Eltern).

Doch kritisieren sie insbesondere die Erziehungsmethoden, die in aufler-
schulischen Bildungseinrichtungen ausgeiibt werden. Dennoch zeigen die Er-
wartungen, die sie an diese Einrichtungen formulieren, nochmals ihren ho-
hen Stellenwert, den diese fiir die Eltern haben.

Selbst wenn sich einige Erwartungen erfiillt haben, wie z.B. das Erlernen
von religiésen Grundlagen, machten drei von vier Elternteilen einen sehr un-
zufriedenen Eindruck. Lediglich ein Vater driickt seine Zufriedenheit aus, in-
dem er, entsprechend den gegebenen Umstinden und Moglichkeiten, keine
besseren Alternativen zu der vom Sohn besuchten Einrichtung sieht. Sein gu-
ter Eindruck wird auch nicht durch Defizite getriibt, die iibersehen werden, da
entsprechend der Kapazititen schon das Bestmogliche angeboten werde (vgl.
Ali, Z.: 92-99).

Durch eine gesteigerte Professionalisierung des Lehrpersonals und die Er-
weiterung bzw. Verbesserung der Lehrmethoden erhoffen sich die Familien,
dass die Kinder motiviert sind, in den Bildungseinrichtungen zu lernen.

Kritisiert wird insbesondere die wenig altersgemifie Vermittlung von Lehr-
inhalten, die dazu fiihre, dass Kinder sich langweilen oder unterfordert fithlen
wiirden (vgl. Rabia, Selma). Wichtig sei hier, dass Kinder Erfolgserlebnisse hit-
ten, indem ihnen altersgerechte und interessante Themen vermittelt wiirden
(vgl. Rabia, Z.: 350-360; vgl. Selma, Z.: 394) und dass sie auf ihre Nachfragen
Antworten bekimen, die sie nachvollziehen kénnten (vgl. Rabia, Z.: 427). Ge-
rade die Durchmischung verschiedener Altersgruppen mit unterschiedlichen
religisen Vorkenntnissen sorge fiir Unruhe und Disharmonie innerhalb einer
Klasse, was behoben werden solle, damit das »Interesse« der Kinder und der
»Spafl« am Unterricht aufrechterhalten wiirden (vgl. Rabia, Z.: 344-350). Diese
Unterteilung sei auch fur Kinder notwendig, die die tiirkische Sprache nicht
beherrschen wiirden. Es sei in der Zukunft somit erforderlich, deutschsprachi-
gen Unterricht in den religiosen Bildungseinrichtungen anzubieten, damit die
Kinder sich tiber ihre Religion in der deutschen Sprache ausdriicken kénnten

»Weil ich finde auch, dass man den Islam auf Deutsch den Kindern vermitteln sollte,
weil wir leben hierin Deutschland und wenn ein deutsches Kind eine Frage stellt, sollte
es auf Deutsch den Islam erkl&ren kdnnen und nicht auf Tiirkisch, weil es gibt auch Ter-
mini-Begriffe, die das nicht [erldutern, Anm. d. Verf.], [die Kinder, Anm. d. Verf.] kbnnen
das nicht erkladren den anderen gegeniiber ... deswegen sollten der Islamunterricht auf
Deutsch sein.« (Mecelle, Z.: 343, vgl. auch Z.: 588)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Auch Stor- und Unruhefaktoren, die durch »unerzogene« (vgl. Mecelle, Z.:
322-330) oder »verhaltensauffillige« Kinder (vgl. Selma, Z.: 396) hervorgeru-
fen werden, wiirden einen geregelten Unterrichtsablauf verhindern. Um die
Motivation bei den Kindern aufrechtzuerhalten, solle daher durch die Lehr-
personen eine angenehme Unterrichtsatmosphire erzeugt werden. Wenig pro-
duktiv seien auch zu grofle Klassen, in denen der Lehrer den Kindern nicht
geniigend Aufmerksamkeit schenken kénne, was die Kinder wiederum belaste
und demotiviere (vgl. Selma, Z.: 364).

Es verwundert nicht, dass infolgedessen vielseitige Anforderungen an die
Qualifikationen der Lehrpersonen gestellt werden. So wird von einer Lehr-
person erwartet, dass sie sich in ihrer Vorbildfunktion wahrnimmt und mit
viel »Liebe und Geduld« Konflikte austragen und den Kindern zuhéren kénne
(vgl. auch Selma, Z.: 364 und Z.: 394; vgl. Rabia, Z.: 362). Zudem solle der
Unterricht durch sie auf Deutsch vorgetragen werden (vgl. Mecelle, Z.: 588; vgl.
oben). Die Lehrpersonen sollten die Kinder beeindrucken kénnen und durch
ihre vorbildhafte Haltung und »Charakter« einen positiven Einfluss auf diese
austiben:

»Also die sollen meine Kinder beeindrucken kénnen. Die sollen mitihrem Wissen das so
schon riiberbringen kdnnen, dass meine Kinder auch da gerne hingehen, dass die auch
mit Inhalten vom Islam, von dem was so schon ist, was so beeindruckend ist, nach Hau-
se kommen und sagen, »Das war so toll, das war ..., dass ich auch an meinen Kindern
durch deren Charakter auch sehen kann, dass die davon was gelernt haben.« (Rabia,
Z.: 465).

Eine Haltung des hocas, die durch Ungeduld und Missstimmung (»irgendwie
ist der hoca da ungliicklich«) gekennzeichnet sei, prage die Kinder eher negativ
(vgl. Selma, Z.: 366). Auch wird eine zu »strenge« und »kritische« Art, welche
die Kinder »erschreckt«, abgelehnt. Ein Lehrer solle vielmehr die »positiven
Seiten« hervorheben anstatt die »negativen Seiten« (vgl. Selma, Z.: 372-384).
Daher sei es von Bedeutung, dass die kommunikativen Fihigkeiten der Lehrer
verbessert wiirden, damit die Kinder mit viel Liebe und Wertschitzung und
nicht kithl oder nur auf das Auswendiglernen beschrinkt, behandelt werden
konnten. Ferner wird nochmals auf die Vorbildfunktion der Lehrer hinge-
wiesen, die gerade im Zusammenhang mit der Regelbefolgung hervortreten
miisse. Lehrer sollten sich selbst an Regeln halten. Die von Kindern erlebten
Widerspriiche zwischen den zu Hause und in der Moschee giiltigen Regeln,
erschwere zudem die familiire Erziehung (vgl. Selma, Z.: 394ft.).

Schlieflich werden durch Eltern noch weitere Vorschlige gemacht, die im
Rahmen der religiosen Gemeinden und Bildungseinrichtungen eintreten sol-
len. Neben der Einfithrung von Elterngesprachen (vgl. Mecelle, Z.: 341) sollen
in den Moscheen alternative Angebote, wie Frithfordergruppen entstehen, die

321


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

322

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

der Vermittlung der eigenen religiosen moralischen Werthaltungen dienen.
Die Kinder sollten in jedem Fall mehr Religiositit erfahren (vgl. Selma, Z.:
397)-

Fiir ihre Kinder wiinschen sich »ritualistische« Eltern, dass sie etwas iiber
ihre Religion erlernen, wie z.B. tiber den Propheten, iiber den Koran, tiber
ihren Glauben usw., und dass sie verstehen, warum sie etwas tun. Dabei soll-
ten sie auch dazu befihigt werden, Antworten auf die gestellten Fragen zu
geben (vgl. Mecelle, Z.: 336; vgl. Ali, Z.: 90).

Die Miitter dieses Typs wiinschen sich, dass die Moschee ein Ort wird, den
sie als »Gebetshaus« wahrnehmen, wo sie »stindig hingehen« und wo ihre
Erwartungen sich erfiillen:

»Insgesamt wiinsche ich mir eigentlich ein Gebetshaus, wo meine Kinder sténdig hin-
gehen ... [...]. Ja. Genau! Einen Ort, wo meine, wo ich meine Erwartungen da auch finden
kann, also dass die auch meine Erwartungen erfiillen [...].« (Rabia, Z.: 461f.)

Dabei solle bei den Kindern »das Interesse« (vgl. Rabia oben) und »die Lust«
geweckt werden, am Moscheeunterricht teilzunehmen:

»Also fiir mich ist momentan hauptsachlich wichtig, dass die Kinder einfach mit Lust
dahingehen, ne? Dass die da nicht sagen: »Och kénnen wir heute nicht mal zu Hause
bleiben?« Das finde ich immer so traurig fir die Kinder. Die gehen ja hauptsachlich da
nur hin, um sich mit den Freunden zu treffen. Ne? Und ich finde es eigentlich schon,
wenn die da hingehen: »Ne, jetzt lernen wir was, wieder fiir unsere Religion¢; ich méchte
einfach, dass sie an diesen Punkt einfach kommen, dass es denen Spafi macht, was
liber Gott zu lernen, was liber unsere Religion zu lernen, und ja, dass die einfach unsere
Religion auch lieben einfach [...]. Ja. Dass sie einfach sehen, darin aufbliihen, irgend-
wie [sich wohlfihlen?, Anm. d. Verf.]. Genau. Das ist sehr wichtig fiir mich!« (Selma, Z.:
400-406)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

5.2.3 Religiose Bildungsangebote und -inhalte,
die die Kinder der »ldentitatssucher«® wahrnehmen

Wissensvermittlung Das Erlernen Wertevermittlung Methoden
von Ritualen

« Glaubensinhalte (2) - gemeinsame . religioses « pidagogische Qualifikation
+ Auseinandersetzung Gebete (1) Gemeinde- der Lehrenden (2)
mit dem Koran (1) + Rezitation, leben, o altersgemife (1)
duas (1) soziales o spielerische Vermittlung
« religiose Feste (1) Umfeld (1) (1)

+ Medieneinsatz (1)

« Sohbet-Sitzungen (1)

« Nachdenken (tefekkiir) (1)
«+ Auswendiglernen (1)

« kreative Elemente (1)

« religiose Lieder (1)

Tab. 3: Beschreibung (Quelle: eigene Darstellung)

Die Vermittlung von Glaubensgrundlagen steht fiir beide Elternteile dieses
Typs im Vordergrund. Dabei kommen diverse Methoden (religiose Lieder,
kreative Elemente bei Kleinkindern) zum Einsatz, die zum Teil besonders oft
erwihnt werden (vgl. Hiilya). Bei ilteren Jugendendlichen wird auf den Ein-
satz von Medien und auf das Nachdenken iiber religiose Inhalten in sohbet-Sit-
zungen geachtet (vgl. Lema). Die Identititssucher beschreiben die Familie als
den wichtigsten Ort der Wertevermittlung, die nicht der Moschee tiberlassen
werden diirfe (vgl. Kap. III. 5.1). Insofern werden durch sie weniger Bildungs-
angebote erwihnt, die dem Aufbau von Werthaltungen dienen:

»[...] Wenn ich irgendetwas zu Hause mache, wenn ich auf die Sauberkeit Wert lege,
legen auch meine Kinder automatisch auf die Sauberkeit Wert. Wenn ich auf Ordnung
Wert lege, legen meine Kinder Wert auf Ordnung und wenn ich dann in einer Moschee
z.B. Ordnung nicht vorfinde, ja, Disziplin und Ordnung nicht vorfinde, dann werden’s
meine Kinder nicht vor Ort lernen, sondern zu Hause lernen miissen, deshalb kann jetzt,
ich kann’s erwarten, aber ich muss das nicht vorfinden.« (Hiilya, Z.: 150)

Dennoch sei die Moschee als »soziales Umfeld« wichtig, da die dortige »Atmo-
sphire« und die Gruppe die Kinder prige und beeinflusse (vgl. Hiilya, Z.: 122).

59 | Hier wird auch auf diejenigen Inhalte Bezug genommen, die die beiden Elternteile
als Professionelle in ihren Gemeinden vermitteln.

323


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

324

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

In der Gemeinde von Lema werden den Jugendlichen Betreuungsangebote
gemacht, die den Midchen eine Anlaufstelle fiir verschiedene Fragen bietet.
So steht ihnen bspw. eine Vertrauensperson zur Verfiigung, die sie bei persén-
lichen, sozialen und schulischen Themen unterstiitzt (vgl. Lema, Z.: 78 und
Z.:136-140). Zusitzlich werden Sommer- und Wintercamps organisiert, die der
Intensivierung des bereits Erlernten dienen und eine bildungsunterstiitzen-
de Funktion, gerade im Hinblick auf schulische Themen, erfiillen sollen (vgl.
ebd.).

Erwartungen/Bewertungen,/Verbesserungsvorschldge

Hier duflert sich ausschliefllich Hiilya, die auch als engagierte Pidagogin Er-
fahrungen im Friihforderbereich (Krabbelgruppe) gemacht hat (vgl. Kap. III.
4.3). Als Mutter und Pidagogin erwartet Hiilya, dass ihre Kinder moglichst
»professionell« betreut werden. Da sie diesbeziiglich Zweifel hat, begleitet sie
ihre Kinder in den Unterricht, um zu »beobachten« und »mitzuhéren, ob die
Kinder »auch richtig verstanden haben« (vgl. Hiilya, Z.: 128ff.). Aus diesen Er-
fahrungen resultierend, wie eben das »Kind das Ganze aufnimmt«, wiinscht
sich Hulya fiir die Zukunft die Entwicklung von Eltern-Kind-Konzepten, was
die Beteiligung der Eltern vorsieht:

»[...] und ist trotzdem immer noch die Frage, wie das Kind das Ganze aufnimmt, ja? Ob
es wirklich zugehdrt hatin dem Moment, ob es ..., ich sehe dann auch andere Kinder, die
sprechen mitden anderen, die werden stédndig ermahnt, also wie in einer Schule eigent-
lich; aber, wenn ich persdnlich bei meinen Kindern bin, noch in dem Alter, hdren sie gut
zu, weil die sind unter meiner Kontrolle noch. Und ich finde das vielleicht fiir die Zukunft
so ein Konzept, also eher Eltern-Kind-Konzepte flir mich, auch in Bezug auf die religiése
Erziehung im Kleinkindalter [...] sehr effektiv, weil das fehlt uns noch. [...]. Manche El-
tern, nicht alle Eltern, um Gotteswillen, ich kann nicht alle in einen Topf schmeien, aber
ich habe es sehr oft gehort: »Ja jetzt sind die mal drei Stunden nicht zu Hause, da kann
ich aufraumen.« usw. Ich persénlich mach das liberhaupt nicht so, ich bin dann dabei
und verfolge das, und wenn es notig ist, ergédnze ich manches, wie das gemeintist [...],
damit die nichts Falsches lernen, was nicht in meinem Sinne ist, ja. Es kann ja ab und
zu mal vorkommen, dass dann plétzlich irgendjemand irgendetwas sagt oder so. Meine
Kinder erschrecken sich z.B., wenn jemand zu laut schreit und wenn da jemand lauter
wird, dass ich meinen Kindern, ja, den Riicken st&rke und sage: »Ja, ihr braucht jetzt
keine Angst zu haben.« (Hilya, Z.: 138ff.)

Gerade aufgrund der verhaltensauffilligen Kinder miisse in der Konzeptent-
wicklung auch auf einen geeigneten Umgang mit diesen Riicksicht genommen
werden. Die Konzepte sollten »insbesondere fiir Kinder unter sechs neu im is-
lamischen Sinne erarbeitet werden, weil die Kinder kénnen manchmal nicht
ruhig sitzen, die sind stindig in Bewegung« (vgl. ebd. Z.: 141-144). Es sollten



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

diverse religionspidagogische Methoden in einer effektiven Weise zum Einsatz

kommen. Eltern sollten sich viel mehr engagieren (vgl. ebd. Z.: 146-150).
Schlieflich kritisiert sie die Lehrperson, deren Qualifikation nicht ausrei-

che, um angemessene Lehrmethoden anzuwenden (vgl. Hiilya, Z.: 130-136). So

sei in Zukunft auch darauf verstirkt zu achten.

5.2.4 Religiose Bildungsangebote und -inhalte,
die die Kinder der »Ethiker« wahrnehmen

Wissensvermittlung

Das Erlernen von
Ritualen

Wertevermittlung

Methoden

Glaubensinhalte (2)
Propheten-
geschichten (3)
Auseinandersetzung
mit dem Koran

und Hadithen (3)

« gemeinsame
Gebete (4)

« Verhaltensregeln
(nicht liigen,
Loyalitit usw.)

« moralische Aspekte

3)
« Vorbilder (1)

« pidagogische
Qualifikation
der Lehrenden (2)
o altersgemife (2)
o spielerische
Vermittlung (3)

+ Auswendiglernen o Liebe/
von Suren (1) Wertschitzung/
« Lernen Geduld (2)

des Koranlesens

Vorbildfunktion (2)

« Rezitieren Curriculum (1)

des Korans (4) Hausaufgaben (1)

Sohbet-Sitzungen (2)

moralische Aspekte
(Geschichten,
Erzihlungen/

Rollenspiele) (1)
« Auswendiglernen
3)
« Frontalunterricht (2)
« kreative Elemente (1)
- religiose Lieder (1)

Tab. 4: Beschreibung (Quelle: eigene Darstellung)

Es wird deutlich, dass fiir »Ethiker« insbesondere das Erlernen des Koranlesens
und die Gemeinschaftsgebete im Vordergrund stehen. An dieser Stelle dhneln
sie insbesondere »ritualistischen« Eltern, bei denen ein dhnliches Ergebnis zu
verzeichnen war. Jedoch fillt hier die unterschiedliche Begriffsverwendung auf,
die wiederum weniger auf eine klassisch-religiose Bildung hindeutet. Dass die
Wertevermittlung hier zwar wichtig erscheint, aber nicht differenziert wieder-
gegeben wird, verwundert zunichst etwas, da es sich bei dieser Gruppe doch
um Eltern handelt, denen die Befolgung von ethischen Grundsitzen besonders
am Herzen liegt. Erst als sie ihre Erwartungen und Verbesserungsvorschlige

~am o0a:11:56.

325


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

326

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

hinsichtlich des religiésen Bildungsangebots darlegen, nehmen sie schliellich
darauf Bezug. Betont wird das Beziehungsverhiltnis des Lehrpersonals zu den
Kindern, die in diesen das »Individuum« bzw. den »Menschen« wahrnehmen
und ihnen zudem als »Vorbilder« dienen sollen.

Im Vergleich zu »ritualistischen« Eltern konnen sich »Ethiker« auf eine
differenziertere methodische Umsetzung des religiosen Bildungsangebots be-
rufen. Es fillt auf, dass das Auswendiglernen und der Frontalunterricht hier
Erwihnung finden, auch wenn diese mit einem kritischen Unterton aufge-
zihlt werden. Im Groflen und Ganzen zeigt sich ein zunehmend professiona-
lisiert vermitteltes Bildungsangebot, das in Zukunft wohl noch eine stirkere
Erweiterung erfahren wird.

Als Freizeitangebote wiirden Ausfliige gemacht (vgl. Adem, Z.: 107), Frei-
zeitparks besucht (vgl. ebd. und Melek, Z.: 310) oder sportliche Betitigungen,
wie Fuflballspielen oder Schlittschuhlaufen, durchgefiihrt (vgl. ebd.).

Erwartungen/Bewertungen/ Verbesserungsvorschldge

Die Eltern zeigen sich engagiert, was sich darin duflert, dass sie im Anschluss
an den Unterricht grofes Interesse daran zeigen, mit den Kindern tiber den
Moscheeunterricht zu reden, sie zu motivieren, zum Lehrer in der Moschee
Kontakt zu halten oder tiber das Gelernte hinaus religiése Themen zu bespre-
chen.

Ebenso driicken fast alle Eltern ihre Zufriedenheit mit den von ihnen wahr-
genommenen Unterrichtsangeboten aus. Gerade die Teilnahme der Kinder an
Frihfordergruppen wurde positiv bewertet (vgl. Feride, Z.: 230-233 und Melek,
Z.: 323-328). Melek, fiir die weniger das Erlernen von Wissen, sondern dessen
Umsetzung eine zentrale bedeutende Rolle spielt, zeigt sich von der religiésen
Unterweisung beeindruckt:

»lch finde das sehr gut! Vor allem dieses Jahr, wenn ich sehe, was die alles in hadithen
gemacht haben. Also ich habe das letztens auch der hoca selber gesagt. Ich fand es
wirklich sehr sehr schén. Den Inhalt iiberhaupt, dass die Kinder so viel {iber sahaba
[arab. fiir die Gefahrten des Propheten, Anm. d. Verf.] und Hadithewissen, was fiir eine
Bedeutung der hadith fir unser Leben, also was fir einen Einfluss auf unser Leben hat;
das den Kindern so zu vermitteln, das war sehr sehr schén! Das wissen die Kinder auch!
Also fiir die hoca war es nicht so wichtig, dass die Kinder mehrere hadithe auswendig
lernen, sondern einen hadith auswendig lernen, aber das auch praktizieren konnen.«
(Melek, Z.: 334)

Zudem erfillte sich ihre Erwartung, dass die Lehrer und hocas Vorbilder fiir
ihre Kinder darstellen sollen:



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Dass sie so, die richtige Lebensweise den Kindern vermitteln kénnen. Dass wir selber
als Eltern dazu beitragen als Vorbilder; und das sind natiirlich auch Vorbilder fiir unsere
Kinder, die hocas. Nicht nur wir! Wir sind die Vorbilder innerhalb der Familie, aber das
sind natiirlich Vorbilder auferhalb der Familie. Und unsere Kinder nehmen die als Vor-
bilderl« (Melek, Z.: 338)

Es ist gerade die pidagogische Qualifikation des Lehrers, die fiir Adem aus-
schlaggebend war, seine Kinder dem Lehrer in der Moschee anzuvertrauen.
Dabei habe der Lehrer schon Erfahrungen mit dem Religionsunterricht in der
Ttirkei gehabt, sodass er zum einen ein System eingefiithrt habe, das zur Zu-
friedenheit der Eltern beitrug; zum anderen habe er es verstanden, jedes Kind
als Individuum zu betrachten, dem eine besondere Aufmerksamkeit geschenkt
werden miisse. Die Sensibilitit, die er in der Kommunikation erkennen lief3,
sei weit von einem autoritiren Stil entfernt, sodass im Vergleich zu frither eine
Entwicklung stattgefunden habe (»in der Hinsicht hat sich da wirklich sehr
viel getan«) (vgl. Adem, Z.: 103ft.). In dhnlicher Weise kann Birol, trotz einiger
Defizite, auf positive Erfahrungen mit dem hoca bzw. Lehrer der Moscheege-
meinde zuriickgreifen (vgl. Birol, Z.: 2006ff.).

Trotz der angedeuteten Zufriedenheit werden auch Kritik und Verbes-
serungsvorschlige geduflert, die zum Teil auf sehr hohe Anforderungen an
einen professionell vermittelten Unterricht in den Moscheegemeinden hindeu-
ten. Dabei soll gerade die pidagogische Qualifikation der Lehrenden sehr stark
verbessert werden.

Dem Wunsch nach »einer stirker pidagogisch gepriagten Erziehung, bei
der nicht der Frontalunterricht und das Auswendiglernen im Vordergrund ste-
hen, soll in Zukunft entsprochen werden, damit die Kinder gerne am Unter-
richt teilnehmen (Belkis). Die Eltern wiinschen sich insbesondere, dass eine
altersgerechte bzw. kindgemifle Vermittlung der Bildungsinhalte stattfindet
(vgl. Belkis, Z.: 203/215; Feride, Z.: 251). Die Methoden sollen so gewihlt wer-
den, dass das Interesse beim Kind geweckt wird. Es miisse darauf geachtet wer-
den, dass kreative Elemente eingefiihrt wiirden und die Bedeutung hinter den
vermittelten Inhalten nahegelegt werde (vgl. Belkis, Z.: 217-225). Die Beantwor-
tung von Fragen oder das Nachlesen und Erlernen von Inhalten erscheint auch
bedeutsam (vgl. Feride, Z.: 251).

Vom Lehrpersonal werden insbesondere Fihigkeiten im Umgang mit den
Kindern erwartet (»die Art und Weise, mit den Kindern tiberhaupt zu reden«)
(vgl. Belkis, Z.: 221). Aber auch eine Kompetenz hinsichtlich religiéser Inhalte
sei wiinschenswert:

327


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

328

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»... und toll fande ich es auch, wennich eine Moscheegruppe hatte, die fiir meinen Sohn
angebracht ware, [...] damit mein Sohn halt da, dahingehen kann, wo ich aber auch
weif}, dass der Mensch, der ihn da unterrichtet, nicht nur kompetent ist im Hinblick auf
religiése Inhalte, sondern auch kompetentistim Hinblick auf padagogische Eingehens-
weise.« (Feride, Z.: 271)

Zusitzlich solle neben einer altersgerechten Vermittlung die pidagogische
Qualifikation dazu ausreichen, »eine gewisse Beziehung zu dem Kind herzu-
stellen«, damit die Kinder »gute Menschen werden« (Feride, Z.: 275). Ahnlich
wie Melek (vgl. oben) betont sie zudem die Vorbildfunktion des Lehrenden: Die
Kinder sollten die Mdglichkeit bekommen, auf einen »Menschen« zuzugehen,
»der auch vorbildhaft vorlebt« (vgl. Feride, Z.: 288).

Adem erwartet von Lehrpersonen, dass sie iiber psychologische Grund-
kenntnisse verfiigen, damit sie imstande sind, beispielsweise mit pubertieren-
den Jugendlichen umzugehen, und damit sie auch »regelmiRige Dialoge« mit
den Familien fithren kénnen (vgl. Adem, Z.: 128).

Es sollen auch organisatorische Aspekte verbessert werden, indem durch
Jahrespline eine bessere Koordination gewihrleistet wird. Dies solle nicht zu-
letzt dazu beitragen, dass weniger Klassen mit unterschiedlichem Lernniveaus
gebildet wiirden. Auflerdem sei es wichtig, »kindgerechte Lernmaterialien« zu
entwickeln und verstirkt auf Freizeitangebote zu achten (vgl. ebd., Z.: 132). Im
Vergleich zu frither, wo der Unterricht zum Teil auch in Fabrikhallen stattge-
funden habe, sollten Moscheen »bunte« und »kindgerechte« Riumlichkeiten
tur Kinder zur Verfiigung stellen, damit sich die Kinder in ihrer Umgebung
wohlftihlen wiirden (vgl. Birol, Z.: 212).

Schlieflich wiinscht sich Adem insgesamt fiir seine eigenen Kinder und
die Kinder, die er ausbildete, Folgendes:

»Im Hinblick auf die Moschee? Also ich wiirde mir wiinschen, fiir meine Kinder und fiir
die Kinder, bei denenich die Moglichkeit hatte, diese dort auszubilden, [...], auch nach-
dem sie den Besuch, die Bildung in der Moschee aufgehdrt haben, nicht nur einfach
aufgeben und»Das war’s<sagen, dass sie das, was wirihnen beibringen wollten, auch in
die Tat umsetzen, indem sie das auch leben. Den Moscheen wiirde ich mehr wiinschen,
dass sie mehr an die Kinder, jedes Kind als ein Individuum ansehen und sich wirklich fiir
die Kinder auch viel mehr Zeit nehmen.« (Adem, Z.: 135)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

5.3 Muslimische Kinder und Jugendliche im Kontext
von institutionellen Bildungseinrichtungen

Ausgehend von der Fragestellung, ob institutionelle Bildungseinrichtungen
einen fordernden oder hemmenden Einfluss auf die religiose Sozialisation
austiben, wird in diesem Kapitel der Umgang mit dem Islam in &ffentlichen
Bildungseinrichtungen thematisiert. Dabei lassen sich mehrere Themenfelder
bestimmen, die hier aufeinanderfolgend entsprechend den Vorstellungen der
jeweiligen Typen dargestellt werden:

« Der Umgang mit dem Islam in Schulen und Kindertagesstitten

« Religiose und kulturelle Elemente im Schul- bzw. Kindertagesstittenalltag
« Die Einfithrung des islamischen Religionsunterrichts (IRU)

« Interreligise Begegnungen

Die Haltung der Lehrer/-innen und Erzieher/-innen gegeniiber Muslimen und
dem Islam, wie die Eltern sie wahrnehmen, zeigt, wie viel Verstindnis und To-
leranz im Umgang mit der Religion aufgebracht wird. Dabei ist insgesamt fest-
zustellen, dass ein Teil der Pidagog(inn)en sich positiv und verstindnisvoll ver-
hilt, wohingegen ein relativ hoher Anteil Vorurteile gegeniiber den Muslimen
und dem Islam zeigt. Fast jeder Elternteil, gleich welchen Typs, berichtet von
negativen Erfahrungen, die auf ihre religiose Zugehdérigkeit zurtickzufithren
sind. Alarmierend sind insbesondere Diskriminierungserfahrungen und Be-
nachteiligungen, die einen toleranten Umgang mit ihrer Religion erstrebens-
wert machen. Jedoch zeugen die berichteten positiven Erfahrungen von einem
Vertrauensverhiltnis, das sich die Eltern auch mit den staatlichen Bildungs-
einrichtungen wiinschten. Es werden zudem Perspektiven aufgezeigt und L6-
sungsvorschlige gemacht, die auf ein konstruktives Miteinander abzielen.

Religitse Elemente, die im Schul- bzw. Kindergartenalltag vereinzelt einge-
setzt bzw. zugelassen werden, haben grofitenteils positive Auswirkungen auf
die Kinder und Schiiler. In Fillen, wo dies nicht geschieht, wiinschen sich die
Eltern eine adiquate Beriicksichtigung bzw. zumindest Respekt ihren religio-
sen Uberzeugungen und Handlungen gegeniiber (z.B. das Tragen des Kopf-
tuches).

Mit der Einfithrung des islamischen Religionsunterrichts werden vorder-
griindig integrationsfordernde und identititsbestimmende Erwartungen ver-
bunden (vgl. Kap. IL. 2.2.2b). Des Weiteren soll dadurch die Fihigkeit der Kin-
der, Uiber ihre eigene Religion sprechen zu kénnen, gefordert werden. Hier
sind fast alle Eltern davon tberzeugt, dass der IRU flichendeckend in allen
Schulen eingefiihrt werden sollte. Im Folgenden werden die Erfahrungen der
Eltern mit dem bereits in manchen Schulen eingefiihrten islamischen Reli-
gionsunterricht erldutert.

329


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

330

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Interreligiose Begegnungen und ein interreligiéser Dialog sollen gemif
vieler Eltern fiir ein friedliches Zusammenleben sorgen. Sie erhoffen sich da-
durch fiir ihre Kinder Vorteile, wie die erfolgreiche Integration in den Schul-
alltag u.a. ihre Einstellungen und Meinungen dazu geben ein differenziertes
Bild wieder.

Es sollen im Folgenden zu den oben vorgestellten Themenfeldern die jewei-
ligen Einstellungen, Wahrnehmungen und Bewertungen der Eltern erliutert
werden. Dabei werden unterschiedliche Perspektiven und Blickwinkel deut-
lich. Die Verbesserungsvorschlige werden am Schluss wiedergegeben bzw.
flieRen diese auch in die Bewertungen mit ein.

5.3.1 Wahrnehmungen und Erwartungen der »idealistischen«
Eltern

Der Umgang mit dem Islam in Schulen und Kindertagesstitten

Eltern berichten, was die Haltung der Lehrpersonen in 6ffentlichen Bildungs-
einrichtungen angeht, sowohl von positiven als auch negativen Erfahrungen.
Es fillt auf, dass in Kindertagesstitten und Grundschulen ein toleranterer Um-
gang mit Muslimen und ihrer Lebensweise gepflegt wird als in weiterfihren-
den Schulen. Auch betonen einige Eltern die Bedeutung ihrer eigenen Hal-
tung in der Beziehung zum piadagogischen Fachpersonal.

Es werden zunichst positive Aspekte im Umgang mit dem Islam in Schu-
len und Kindertagesstitten beschrieben. Dabei wird auch die zentrale Rolle
der eigenen Perspektive, die zu einem positiven und konstruktiven Umgang
beitragen kann, dargelegt. Im Anschluss werden dann negative Aspekte des
Umgangs, wie bspw. Diskriminierungserfahrungen und Vorurteile, niher
ausgefithrt.

Als positiv und verstindnisvoll wurden Erzieherinnen erlebt, die auf das
muslimische Speisegebot geachtet und z.B. keine gelatinehaltige Nahrung an
die Kinder weitergegeben hitten (vgl. Nermin, Z.: 525; Lale, Z.: 566). Auch der
Wunsch, die muslimische Bekleidungsvorschrift einzuhalten, die das nackte
Spielen von Kleinkindern in Planschbecken ausschliefit, sei in einer Kita re-
spektiert worden (vgl. Lale, Z.: 566) (vgl. auch Kap. II 2.2.2¢) »Muslimische
Kinder in Kindertagesstitten«).

Positiv wurde auch ein Lehrer wahrgenommen, der in der Grundschule
eine grofle Offenheit gegeniiber der Religion dargelegt habe, sodass ein stindi-
ger Austausch stattgefunden habe:

»[...] ich, wir hatten das Gliick auf der Grundschule meines mittleren Sohnes, dass der
Lehrersehr offen war und sehrviel auch liber Religion gesprochen hat und auch sehrviel
nachgefragt hat und sodass [...], dass wir im standigen Austausch standen.« (Nermin,
Z.: 477ff)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Die Tatsache, dass es zu keinen Komplikationen im Zusammenhang mit dem
Schwimm- und Sportunterricht oder den Klassenfahrten®® (vgl. Kap. IIL. 2.2.2)
kam, wird durch Nermin als ein Entgegenkommen seitens der Lehrer bewer-
tet. Dabei sei dem Kind und seiner Familie die freie Entscheidung hinsichtlich
der Teilnahme tiberlassen worden (vgl. Nermin, Z.: 584). Hier sei insbesondere
die Haltung der Lehrer oder des Direktors dafiir bestimmend, ob die Kinder
vom Schwimmunterricht befreit werden diirften:

»[...] z.B. Mamas, [die Kinder haben, Anm. d. Verf.], die sich bedecken und eine Kopftuch
tragen, haben viel mehr Probleme oder das Schwimmen ist auch so eine Sache. Aber
Schwimmen war, weil die noch klein waren, habe ich die geschickt, da war es kein Pro-
blem, in der Pubertat hatten die kein Schwimmen mehr, auch gar keine Konflikte mehr.
Aber jetzt zurzeit gibt es, hore ich Mamas, die damit Probleme haben, die sind ja, z.B.
13-/12-j&hrige M&dchen wollen nicht mehr schwimmen gehen, die haben es natirlich
schwieriger; und da gibt es schon manche Lehrerinnen sind super, da sagen sie, sie soll
kommen, soll sich dahin setzen oder an anderem Unterricht teilnehmen, aber das hangt
schon vom Direktor oder von der Lehrerin ab.« (Lale, Z.: 619)

Die Toleranz gegeniiber dem Kopftuch vonseiten der Lehrer/-innen bestirkte
Ethem darin, sich (richtig) fiir ein katholisches Gymnasium entschieden zu

haben:

»Jetzt auf der Schule, wo meine Tochter also, wie gesagt, das ist wiederum ein katho-
lisches Gymnasium, war nicht das einzige Kriterium dafiir, aber es war auch mit eines
der Kriterien, warum fiir uns die Schule dann auch gut gewesen ist. Bisher, also mei-
ne Tochter hat jetzt die flinfte Klasse auch mit Kopftuch angefangen und bisher hat
sie eigentlich keine negativen Erlebnisse zu erz&hlen gehabt, im Gegenteil: Sie ist im
Klassenverband gut angekommen, sie ist sehr beliebt bei ihren Lehrern und bei ihren
Lehrerinnen. Bisher haben wir nichts zu beklagen.« (Ethem, Z.: 292)

Die meisten Eltern (drei von fiinf 5) betonen auch ihre eigene Haltung in der
Beziehung zu den Lehrpersonen. Dabei sind sie engagiert und in der Eltern-
pflegschaft vertreten (vgl. Nermin, Z.: 461ff.) oder sind immer prisent und
stehen in Kontakt zu den Lehrern (vgl. ebd., Z.: 475). Den Respekt, den sie vor
den Lehrpersonen ihrer Kinder hatte, fithrt Lale letztlich aufihre eigene Offen-
heit und Authentizitit zuriick: »Das Zeigen ist auch sehr wichtig, wie man ist.«
Auch wenn es moglicherweise Vorurteile gegeben habe, sei sie aufgrund ihrer
eigenen Haltung trotzdem mit Respekt behandelt worden (vgl. Lale, Z.: 572ft.).

60 | Die Teilnahme stellt fiir einen weiteren Elternteil (Ethem) kein Problem dar, da er
Klassenfahrten als selbstverstédndliche Bestandteile des Schulalltags betrachtet (vgl.
Ethem, Z.: 313ff.).

331


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

332

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Auch Dilek empfindet die eigene wohlwollende Grundhaltung als unabding-
bar. Gerade in Elterngesprichen sei es wichtig, einen konstruktiven Umgang
zu pflegen: Freundlichkeit und gute Absichten brichten in den meisten Fillen
Positives hervor. Auch die Teilnahme an allen méglichen schulischen Aktivi-
titen sei fiir sie sehr wichtig (vgl. Dilek, Z.: 181-185).

Negative Erfahrungen beziehen sich groftenteils auf Vorurteile, die seitens
der Lehrpersonen an die Eltern und Kinder herangetragen wiirden. Beklagt
werden zudem diskriminierende Verhaltensweisen, die zu Auseinanderset-
zungen mit den Lehrern gefithrt hitten. Hierbei spiele neben den Themen
rund um das Kopftuch die »Zuschreibung als Muslim« (vgl. Bukow 2007) eine
wichtige Rolle. Es triten hier hiufig Mechanismen hervor, die zu Etikettierun-
gen und damit moglicherweise sogar zu Stigmatisierungen von muslimischen
Kindern und Jugendlichen fithren wiirden.

Als die Tochter anfing, das Kopftuch zu tragen, berichtet Nermin, der die
einmalige schlechte Note auf das Kopftuchtragen zuriickfithren konnte, von
dem entsprechenden Vorfall mit einem der Lehrer:

»[...] wo meine Tochter halt ihr Kopftuch angefangen hat zu tragen und ihr Matheleh-
rer war halt seit dem Sommer, seit August, September da und sie hat dann halt in den
Herbstferien das Kopftuch getragen. Dann hat sie eine Mathearbeit nach ein paar Wo-
chen geschrieben und die Mathearbeit war eine fiinf. Ne, und dann war ich auf dem
Elternsprechtag, sollte auch hin, bin ich sonst auch hingegangen. Sagt der Lehrer: »Ich
glaube, das lag am Kopftuch.« (Nermin, Z.: 461)

Dem Lehrer wird entgegengesetzt, dass das »Muslimsein« nicht mit einem
Dummsein in Verbindung gebracht werden diirfe, zumal beide Eltern Aka-
demiker sind (Informatiker und Mathestudium der Mutter). Zudem wurde
die Freiwilligkeit des Kopftuchtragens betont. Im Anschluss an diese Arbeit
schrieb die Tochter dann auch eine gute Note, was das Vorurteil des Lehrers
widerlegte (vgl. ebd., Z.: 462-470).

In dhnlicher Weise wurde die zuriickhaltende Art einer Schiilerin bei ver-
schiedenen Aktivititen (Eislaufen, Teilnahme am Weihnachtsmarkt) vonseiten
der Lehrer auf ihr Muslim sein zuriickgefithrt. Dabei wurde in einem Eltern-
gesprich durch die Lehrerin nach der vermeintlichen Ursache gesucht und sie
seien dann im Gesprich auf die Kopftuchfrage gekommen. Die Eltern wurden
gefragt (ebd.), ob sie die Tochter dahingehend beeinflusst hitten. Wohingegen
sie klarstellten, dass die Entscheidung der Tochter fiir oder gegen das Kopftuch
vonseiten der Eltern respektiert werde (vgl. Dilek, Z.: 180-183). Hier kommt
ebenso der Mechanismus einer Zuschreibung und Etikettierung als Muslim
zum Tragen, was die Eltern gezwungenermaflen dazu veranlasste, Stellung
zum Thema zu beziehen. Des Weiteren weist Dilek an einer anderen Stelle
darauf hin, dass die Tochter sich, aus Angst vor Benachteiligungen, gegen das



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Kopftuch entschieden habe. Nicht zuletzt habe die Erfahrung ihrer kopftuch-
tragenden Freundinnen sie negativ geprigt, woraufhin sie dann das Kopftuch
nicht anlegt habe (vgl. Dilek, Z.: 26).

Das Tragen des Kopftuches veranlasste auch einige Schulen dazu, von vorn-
herein Unterschriften von muslimischen Eltern zu sammeln, weil die Kinder
am Schwimmunterricht oder an den Klassenfahrten teilnehmen sollten. Dabei
fallt den Eltern die ungleiche Behandlung auf, da diese Unterschriften von
deutschen Eltern nicht eingeholt worden wiren (vgl. Lale, Z.: 64-652; vgl. auch
Boos-Niinning 2007).

Auch das Kopftuch der Miitter sei in einigen Fillen ausschlaggebend fiir
diskriminierende Verhaltensweisen gewesen. So wurde z.B. eine Mutter von
der Gesamtschule direkt an die Hauptschule verwiesen:

»Auch, wenn es z.B. manche Mamas [...], wie z.B. [mit der] Hauptschule und [sie] gehen
dann zur Gesamtschule und die haben auch keine Platze fir Kopftuchmamas, immer ...
leider haben sie da auch Vorteile, die sagen: Es gibt ja die Hauptschule ... da¢; aber die
Mamas méchten die Gesamtschule [fiir ihre Kinder, Anm. d. Verf.], aber da kriegen die
auch keinen Platz; gibt es leider.« (Lale, Z.: 643)

Beklagt werden auch Benachteiligungen bei der Notengebung, die kopftuch-
tragende Midchen erfiithren. Diese Middchen seien dennoch bereit, »hirter« zu
arbeiten, um diese Benachteiligungen zu kompensieren:

»Es ist oft, das ..., die sagen das immer wieder und ich das nur so sagen, aber zum Gliick
sind diese Madchen auch bereit, wenn es nur eine Note ist, wir schreiben das Gleiche,
aber leider kriege ich immer wieder eine Note schlechter. Aber sie wissen es. Aber dafir
arbeiten sie auch hérter.« (Lale, Z.: 641)

Im Vergleich zur Grundschule, wo sie mehr Toleranz gegentiber ihrer Religion
erfahren habe, sei das Gymnasium, das die S6hne besuchen, weniger von Of-
fenheit und Toleranz geprigt. Die generelle Sichtweise ihrer Religion, beein-
flusst durch die Medien, sei insbesondere von Vorurteilen und Terrorismus-
verdacht geprigt. Sein »Anderssein« bzw. Muslimsein habe der dltere Sohn
immer durch die Lehrer zu spiiren bekommen (vgl. Nisa, Z.: 98-102). Dies
bringt sie folgendermaflen zum Ausdruck:

»Also sie haben meiner Meinung nach folgende Sicht auf unsere Religion, sie suggerie-
ren das, sie suggerieren das den Kindern in ihrem Unterricht, meiner Meinung nach sind
sie der islamischen Religion gegeniiber nicht positiv gestimmt, es gibt ein/zwei Lehrer,
die positiv sind, der Deutschlehrer und so weiter, aber generell wird die islamische Reli-
gion, beeinflusst durch die Medien und die Zeitungen, als terroristisch betrachtet. Und
deine muslimische Identitdt, wird dir stdndig vor die Nase gehalten, sodass der éltere

333


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

334

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Sohn dies immer spiirt, immer zu spiiren bekommen hat. [Also, du bist ein Muslim, und
deswegen bist du anders, Anm. d. Verf.]. Ja genau, das haben sie ihn immer spiren
lassen [Gibt es Diskriminierungen?, Anm. d. Verf.]. Ja, die gibt es, gab es schon immer.
[...] Esistsein letztes Jahr, erist seit sieben Jahren auf derselben Schule, er konnte sich
immer noch nicht an die Schule gewdhnen, dies hat ihn also in jedem Fall sehr stark ge-
pragt.« (Nisa, Z.: 103-110)

Obwohl Nisa die Kinder in ihren Aussagen nicht unterstiitzen mochte, damit
sie nicht noch ein schlechteres Bild von der Schule haben und sich innerlich
vollig von der Schule distanzieren, fithlen sich die Kinder dennoch ausge-
grenzt (vgl. ebd., Z.: 115).

Ansonsten sind Konflikte und Diskriminierungserfahrungen zu verzeich-
nen, die sich auf weitere Aspekte, wie die Notengebung, Vorurteile und Be-
nachteiligungen aufgrund des Muslimseins und auf die Befolgung des musli-
mischen Speisegebots, beziehen.

Der Umgang bei der Befolgung des muslimischen Speisegebots brachte
auch Konflikte hervor, die Lale dadurch 16ste, indem sie selbst zu Hause Essen
kochte und ihrem Kind dieses mitgab. Dazu sprach sie mit der Leitung, um
sie von ihrer Absicht zu tiberzeugen, da die Erzieherinnen dies zunichst nicht
akzeptieren wollten (vgl. Lale, Z.: 601-619). Nermin schildert die ungleiche Be-
handlung im Vergleich zu einer deutschen Mutter folgendermafien:

»Nee, meine Jingste war, ist mit eineinhalb in den Kindergarten gekommen und ich habe
gesagt, »vegetarisch bitte«. Die sollte vegetarisch essen, dann haben die ..., aber wenn
es Fleisch gibt? Dann hatten die halt kein extra vegetarisches Essen angeboten. Wenn
die dann halt so Fleischragout oder so etwas haben, dann hétte ja meine Tochter nichts
gehabt. Dann wollten die ihr ein Brot geben. Dann habe ich gesagt, »Dann bringe ich ihr
Wiirstchen mit. War okay. Und dann erfahre ich plétzlich, dass eine Deutsche gesagt
hat, »Mein Sohn soll vegetarisch essen¢, und fiir diesen Jungen wurden Nudeln gekocht,
da bin ich aus allen Wolken gefallen. Das war eine Mutter, ne das war mein fiinftes Kind
in jedem Kindergarten und dann hief? es ..., wurde mir so etwas gar nicht angeboten,
warum auch immer, aber, ne bei einem deutschen Kind hie esimmer:»Ja, dann machen
wirihm Nudeln«. Ne, ich muss immer dafiir sorgen, dass mein Kind etwas zu essen hat,
obwohlich das gleiche Geld bezahle, so, also [...] das hat mich wiitend gemacht, ich war
sauer, das habe ich auch gesagt, natirlich! Die Erzieherin hat geweint und gesagt: Das
habe ich so nicht gemeint.« Ich habe gesagt: »So ist das aber riilbergekommen und ich
fiihle mich hier diskriminiert und ich finde es eine Unverschamtheit, dass Sie sagen [...],
warum haben Sie mir das nicht angeboten?«:Bin ich nicht auf die Idee gekommen.c>Was
soll das denn?« (Nermin, Z.: 520-523)

Die Lehrer und auch deutsche Eltern verhalten sich zum Teil, gerade auf wei-
terfithrenden Schulen, somit offenkundig nicht neutral gegeniiber muslimi-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

schen Eltern. Befiirchtet wird aufgrund der Prisenz eines »auslindischen«
Kindes ein Leistungsabfall der anderen (deutschen) Kinder. Nermin spiirt
diese Vorurteile, obwohl der Sohn zu den Besten in seiner Klasse gehort (vgl.
Nermin, Z.: 606-614).

Eltern fiithlen sich diskriminiert, da ihnen z.B. die Zugangsméglichkeiten,
beispielsweise dem Elternbeirat beizutreten, von vornherein nicht gegeben
werden. Ahnlich wie ihre Kinder (vgl. oben) konnte die Familie auch keine
Akzeptanz vonseiten der Klassenpflegschaft erfahren (vgl. Nisa, Z.: 123-127).

Zusammengefasst kann gesagt werden, dass Vorurteile und Diskriminie-
rungserfahrungen von muslimischen Eltern als sehr unangenehm wahrge-
nommen werden. Hingegen sind auch positive Erfahrungen vorhanden, die
die negativen Erfahrungen zwar nicht minimieren, aber dennoch Hoffnung
darauf machen, dass ein toleranter Umgang mit Muslimen und ihren Kin-
dern grundsitzlich méglich ist. Da die meisten Aussagen um das »Kopftuch«
und die »religiose Identitit« kreisen, scheinen fiir »idealistische« Eltern ge-
rade diese Themen Konfliktpotenzial zu enthalten. Es kann nicht eindeutig
gesagt werden, ob diese negativen Erfahrungen auch hemmende Wirkungen
auf die religiése Sozialisation ihrer Kinder haben. Im Falle eines Midchens,
welches das Kopftuchtragen aufgrund befiirchteter Benachteiligungen seitens
der Lehrer ablehnt, kann von einem negativen Effekt gesprochen werden, was
sich jedoch nicht unbedingt auf die gesamte religiése Sozialisation nieder-
schlagen muss.®! Eltern erleben Verunsicherungen, die durch verschiedene
Diskriminierungen im Schulalltag herbeigefithrt werden. Ob diese sie in ihrer
religiésen Lebensweise einschrinken und inwieweit diese Einschrinkungen
Einfluss auf die religiose Sozialisation haben, bleibt hier offen und bedarf der
weiteren Erforschung.

Religidse und kulturelle Elemente im Schul- bzw. Kindertagesstdittenalltag

In diesem Abschnitt gibt es einige Uberschneidungen zu den oben genann-
ten Aspekten, wie z.B. zum Tragen des Kopftuches. Der entscheidende Unter-
schied ist die Frage, inwiefern sich Schiiler und Eltern mit religitsen Themen
und Elementen einbringen und welche positive Riickmeldung sie bekommen.

61 | Das Kopftuchtragen ist nur ein, wenn auch sichtbares Kriterium muslimischer Re-
ligiositat. Dennoch diirfe die Bedeutung des Kopftuches nicht unterschatzt werden,
markiere es doch den Beginn einer religiosen Lebensweise (vgl. in Kap. lll. 3 Soziali-
sationsverldufe, z.B. von Selma, Melek, Rabia, fiir die Bedeutung des Kopftuches u.a.).
Oftmals berichten Frauen, die das Kopftuch ablegten, dass die Hemmschwelle fir die
Nichteinhaltung von religidsen Geboten dadurch gesunken sei. Daher kdnnte eher dazu
tendiert werden, dass die Schule hier einen hemmenden Einfluss auf die religiése So-
zialisation ausiibt. Erst eine Untersuchung der Jugendlichen selbst kénnte hier jedoch
eindeutige Ergebnisse liefern.

335


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

336

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Hier soll auch darauf geschaut werden, ob dabei ein férdernder Effekt fiir die
religiGse Sozialisation festzustellen ist.

An religiosen Feiertagen der Muslime sei es erlaubt, sich an diesen Tagen
freizunehmen (vgl. Nermin; Nisa, Z.: 113) jedoch werde nicht gentigend Riick-
sicht darauf genommen:

»Ja, ware schon schon, die bekommen zwar frei an den muslimischen Feiertagen [...].
Es wird nicht thematisiert. Also was so Thema wird, ist manchmal in den Unterrichts-
fachern, ne, PP, Ethik, praktische Philosophie, da wird das schon thematisiert, sodass
die Kinder sich einbringen konnen, soweit sie mochten. Dann fragen sie auch manch-
mal oder suchen, wenn sie méchten, wenn sie nicht mdchten, dann lassen sie das und
schweigen und héren oder die Kinder haben auch untereinander, ne das, was halt nor-
mal. Aber die Schule als Institution an sich vernachldssigt das.« (Nermin, Z.: 493-49ff.)

An ihren religiésen Festtagen bringen sich muslimische Kinder mit dem Ver-
teilen von Siiligkeiten ein:

»Unser Fest und deshalb ... Oder auch nicht nur an den groen Festen, sondern auch an
den kleinen Festen, sodass die dann halt mitnehmen und sagen. Zum Beispiel hat mein
Sohn heute auch Sifigkeiten mitgenommen, hatte gestern ..., aber wir haben es ver-
gessen, weil der Geburtstag des Propheten war oder so, ne, dass die schon so ein biss-
chen das mit reinbringen und sagen und so ein bisschen auch in die Kommunikation, in
Kontakt zu kommen und erzahlen, ne; »Wir hatten das und das und deshalb verteile ich
das.« (Nermin, Z.: 504)

Auferdem werde der Islam in den verschiedenen Unterrichtsfichern hin und
wieder aufgegriffen, was dazu fiihre, dass sich muslimische Schiiler engagiert
zeigen wiirden. Es wiirden Referate tiber den Islam im (Ethik-)Unterricht ge-
halten. Die Schiiler giben sich hierbei sehr viel Mithe und wiirden sich griind-
lich vorbereiten (vgl. Dilek, Z.: 208). Auch religiése Diskurse um die Existenz
Gottes im Deutschunterricht hitten schon einmal das Lob der Lehrerin her-
vorgerufen (vgl. Nisa, Z.: 777). Im Politikunterricht sollte tiber das Kopftuch
debattiert werden, sodass im Vorfeld Vorbereitungen dafiir getroffen wurde:

»Also letztens hatten die im Politikunterricht iber die Kopftuchfrage debattiert. Flinfte
Klasse war jetzt ehrlich gesagt fiir mich ein bisschen zu friih, aber das Thema kam dran
und meine Tochter wusste auch, dass es drankommt. Wir haben dann im Vorfeld uns
daruber unterhalten, auch Uber Ansichten, die gegen das Kopftuch sind, wo die herriih-
ren, was man dagegen auch sagen kann; also spielt schon eine Rolle.« (Ethem, Z.: 294)

Dariiber hinaus werde, wenn auch nur eine Stunde die Woche, der Tiirkisch-
unterricht angeboten (vgl. Nermin, Z.: 489; Lale, Z.: 738ff.; Nisa, Z.: 115). Ge-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

rade die Existenz von tiirkischstimmigen Lehrerinnen und Lehrern rufe bei
den Kindern mehr Selbstvertrauen und Identifikationsméglichkeiten hervor
(vgl. Nisa, Z.: 115).

Die Auseinandersetzung mit dem Islam im Unterricht fithre bei den
Kindern und Jugendlichen zu mehr Selbstvertrauen und Stirke. Es wiirden
Selbstvergewisserungsprozesse angeregt (vgl. Klinkhammer 2000; Wensiers-
ki/Liibcke 2012), die den Kindern und Jugendlichen ein Selbstbewusstsein
hinsichtlich ihrer eigenen religiosen Identitit und eine tiefergehende Beschif-
tigung mit ihrer eigenen Religion ermdglichen wiirden. Dies bringt Ethem
folgendermafien zum Ausdruck:

»Also die Notwendigkeit, sich damit auseinanderzusetzen. Auch Fragen beantworten zu
miissen. Also ich habe mindestens ab der achten Klasse irgendwie grundséatzlich jedes
Referat, dass irgendwie mit Islam, Tiirkei und so weiter [...] zu tun gehabt hat [ibernom-
men, Anm. d. Verf.] [...]. Irgendwo nervt es zwar, dass man immer die gleichen Themen
bekommt. Auf der anderen Seite hat das dann aber dazu gefiihrt, dass ich mich mit
meiner eigenen Religion auf einer ganz anderen Ebene beschéftigen musste. Also auch
was den Konsum von Literatur und auch Literaturrecherche und so weiter angeht, habe
ich damit natiirlich auch die Méglichkeit bekommen, mich mit meinem eigenen Glauben
sehr tief, viel tiefergehender auseinanderzusetzen, als es jetzt bei anderen der Fall ge-
wesen ist, die halt nie mit solchen Fragen konfrontiert worden sind [Also es starkt, Anm.
d. Verf.]. Man wird auch selbstbewusster, selbstsicherer auch im Auftreten und, also
insbesondere selbstbewusster im Auftreten.« (Ethem, Z.: 301)

SchlieRlich bringen sich Eltern an Elternsprechtagen ein, um fiir gegenseiti-
ges Verstindnis und Aufklirung zu sorgen. Sich gerade z.B. von Themen wie
Ehrenmorden und Terrorismus abzugrenzen, sei bedeutsam, damit Vorurteile
abgebaut wiirden:

»[...] weil sie liber den Islam so denken und sagen, sie geben gleich ein Beispiel, es
gibt zum Beispiel einen Film, in dem ein M&dchen einen deutschen Jungen heiratet, der
Vater oder der dltere Bruder haben sich auf den Islam berufen und sie ermordet. Mein
Mann kléart auf, indem er zeigt, dass es so etwas im Islam nicht gibt und dass diese
kulturellen Dinge mit der Religion durcheinandergebracht werden, dass sie [die Lehrer,
Anm. d. Verf.] die Religion nur aus den Medien kennen. Erversucht, so lange er Zeit dazu

hat, aus der Sicht des Islams zu erkldren; und sie sehen dann auch diese Dinge anders;
sie mogen meinen Mann, wenn er so erklart.« (Nisa, Z.: 121)

Die Einfiihrung des islamischen Religionsunterrichts (IRU)

Der IRU wurde in manchen Schulen, wie bereits mehrfach erdrtert wurde,
zum Teil schon eingefiihrt. Dabei wird auch vom religionskundlichen Unter-
richt gesprochen, der dem Tiirkischunterricht angebunden ist. Es werden zu-

337


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

338

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

nichst die Erfahrungen der Eltern mit den schon bestehenden Unterrichtsan-
geboten aufgefiihrt, sodass im Anschluss die Erwartungen und Ziele, die sie
mit dessen Einfithrung verkniipfen, aufgezeigt werden.

Die Erfahrungen der idealistischen Eltern mit dem IRU an Schulen geben
ein durchwachsenes (Meinungs-)Bild ab. Obgleich einige Aspekte des Unter-
richts bei ihnen Gefallen finden, wird auch Unzufriedenheit deutlich gemacht,
die bei einem Elternteil sogar dazu fiithrte, die Kinder aus dem Unterricht zu
nehmen.

Einige Eltern empfinden den Unterricht nicht gerade als »supergut«, weil
sich das Ganze noch im Anfangsstadium befinde und dieser nur eine Stun-
de die Woche angeboten werde (vgl. Nermin, Z.: 576). Auch werden sowohl
die unzureichenden Kenntnisse der Religionslehrer iiber den Islam kritisiert
(vgl. Nisa, Z.: 141) als auch die ideologische Ausgerichtetheit der Religionsleh-
rer, die sich in einem Fall auf die alevitische Zugehorigkeit (vgl. ebd.) und in
einem anderen Fall auf die laizistische Orientierung des Lehrers (»Atatiirk« sei
wichtig im Unterricht gewesen)® bezogen habe (vgl. Dilek, Z.: 210-213). Diese
Eltern wiinschen sich, dass keine Inhalte vermittelt werden, die der Weltsicht
der Lehrer entspringen, sodass in einem Fall die Kinder letztendlich aus dem
Unterricht genommen wurden (vgl. Nisa, Z.: 141).

Es werden jedoch auch die positiven Aspekte des Unterrichts betont. An-
ders als in der Moschee wiirden religiose Grundkenntnisse in »strukturierter
Unterrichtsform« vermittelt, was Lale als »sehr schén« empfindet und was
zu ihrer Zufriedenheit beitrug (vgl. Lale, Z.: 728). Auch wurden und werden
durch die Einfiihrung des Religionsunterrichts identititsbestimmende »Zei-
chen« gesetzt, was zur »Bestitigung« bei den Kindern gefiihrt habe:

»[...] aberes warschon, es war firihn eine Bestatigung, dass es okay ist, halt Muslim zu
sein; und, ne, dass der dann auch in der Schule dann seinen religiosen Unterricht hatte,
[...]. Genau, der war auch in der Schule angekommen, das war so halt nur das Zeichen.
[...] Das war gut. Ja.« (Nermin, Z.: 576-580).

Lale beschreibt den Unterricht, den die ilteren S6hne besuchen konnten, als
etwas »Schones«, der leider in der Grundschule des jiingsten Sohnes nicht
angeboten werde:

»[...] Und das war so super, die haben ja immer wieder islamische Dinge geredet, auch
wenn es nur oberflachlich war, aber das war schon schon. Aber leider hat dieses Kind
nicht, diese Schule macht das nicht.« (Lale, Z.: 712).

62 | Der religionskundliche Unterricht wurde im Rahmen des Tirkischunterrichts
angeboten.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Die Erwartungen die Eltern in einen flichendeckend eingefithrten IRU set-
zen und die Ziele, die damit erreicht werden sollen, resultieren zum Teil aus
ihren Vorerfahrungen. Im Vordergrund steht der integrationsférdernde Effekt,
der sich durch einen IRU an Schulen ergeben soll. Auflerdem werden noch
andere Aspekte, wie die Sprachfihigkeit oder die Entwicklung eines Identitéts-
bewusstseins benannt, die fiir einen IRU sprechen.

Der IRU solle dazu fithren, dass die Religion eine »Normalitit« darstelle
und auch »Raum in der Schule« bekomme:

»In der Schule!? Also DER (betont) Unterrichtin der Schule; da erhoffe ich mir eigentlich
zum einen integrationspolitischen Aspekt, namlich den, dass die Kinder auch spiiren
und auch sehen, dass auch ihre Religion einen Raum in der Schule bekommt, dass ihre
Religion auch zur Normalitat gehort, also, dass dieser Unterricht auch Normalitat ver-
mittelt [...].« (Ethem, Z.: 354)

Dieses »Ankommenc, die Akzeptanz bzw. die Integration der islamischen Re-
ligion als eine der Weltreligionen ist das »Wichtigste«, so Nermin:

»Zum einen einfach dieses Ankommen. Ja, der Islam, ne, wie Herr Wulff es gesagt hat:
»Der Islam ist hierangekommen.« Ne, dass man nicht sagt: »Nee, du darfst nicht und so¢;
dass man uns nichtimmer ausschlieft, immer und tberall, sondern dass man sagt: Ja,
es gibt so viele Muslime, ihr diirft auch«; ne, der Islam ist eine der Weltreligionen. Und
das ist fiir mich so das Wichtigste [...].« (Nermin, Z.: 582)

Neben der integrationsfordernden Leistung des IRU (»Der Islam ist auch wich-
tig. Ist auch ein Unterricht«) solle der Unterricht zu mehr Selbstbewusstsein
und zur Wahrnehmung der eigenen muslimischen Identitit beitragen (vgl.
Lale, Z.: 732-747). Dabei konne der IRU nicht den Unterricht in der Moschee
ersetzen, sondern sei eine andere Form des Lernens, die zur Unterstiitzung
eingesetzt werde:

»Was soll man [...] dort lernen? Also das Wichtigste, sagen wir. Das ist ja ein Unterricht,
ja? Ja, ich glaube nicht, dass es nicht wie in der Moschee sein wird. Ja? [...] nur das
Wichtigste, auch diese Form zu lernen; und es ist schon, auch einen Unterricht Gber den
Islam zu haben.« (Lale, Z.: 728ff.)

Des Weiteren wird der IRU als eine Unterstiitzung der eigenen religiésen Er-
ziehung gesehen, sofern die Inhalte nicht den eigenen Vorstellungen wider-
sprachen und »gut« seien (vgl. Nisa, Z.: 144). Vom »Nutzen und Gewinn« des
IRU spricht auch Dilek, unter der Bedingung, dass die Inhalte, die dort vermit-
telt werden, mit ihren Vorstellungen {ibereinstimmen. Auch ist sie sich dessen

339


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

340

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

bewusst, dass sie die Entwicklung beobachten und gegebenenfalls ihre Kinder
aus dem Unterricht nehmen darf (vgl. Dilek, Z.: 216-219).

Ferner solle durch den Islamunterricht »die Sprachfihigkeit, im Sinne von
die eigene Religion auch im Deutschen erkliren zu kénnen sich damit aus-
einandersetzen zu konnen ... auch gesteigert [...]J« werden (vgl. Ethem, Z.: 354).
Da die Kinder schon ihre Religion in der Moschee erlernen wiirden, kénne
der Verdienst eines IRU darin liegen, Begriffe, die sie im Tiirkischen erlernen,
auch in der deutschen Sprache zu lernen:

»[...] Was so der Inhalt [...] sollte dann schon so sein, dass man auch die Begriffe ... ne,
wir haben die Begriffe im Tiirkischen gelernt und wenn die Kinder dann die Begriffe auf
Deutsch lernen, das tun sie sowieso mittlerweile schon in der Moschee, aber das ist
schon etwas anderes, wenn die das noch in der Schule machen.« (Nermin, Z.: 582)

Was die religiose Sozialisation seiner Kinder durch den IRU angeht, werden
die Vorstellungen durch Ethem folgendermaflen zum Ausdruck gebracht:

»[...] Also ich erhoffe mir ganz ehrlich gesagt fiir meine Kinder jetzt personlich nicht,
dass sie dadurch noch mal religioser werden. Also die Hoffnung habe ich nicht! Ich kann
mir aber gut vorstellen, dass es fiir viele muslimische Kinder auch die einzige Moglich-
keit sein wird, irgendetwas iber ihre Religion Uberhaupt zu erfahren. Vielleicht wird
dann auch der Fokus auch vielmehr auf diesen Kindern liegen als auf Kindern, wie jetzt
meine eigenen, die sowieso schon eine gewisse religiose Erziehung bekommen. Also
von, aus der Perspektive will, diirfte es sicherlich positiv sein und auch positive Aus-
wirkungen haben und auch notwendig sein.« (Ethem, Z.: 354)

Demnach werde der IRU inhaltlich nur den Kindern etwas bringen, die iiber
den Islam erst in der Schule erfithren. Diejenigen Kinder, die von zu Hause
aus eine religiose Erziehung bekimen und den Moscheeunterricht besuchen
wiirden, konnten von seinen iibergeordneten Zielen (Integration in den Schul-
alltag, vgl. oben) einen Nutzen ziehen (vgl. auch Lale und Nermin). Letztend-
lich sei die Einfithrung des IRU nur unter der »Voraussetzung« der Mitwir-
kung der religiésen Dachverbinde vertrauenseinfléffend, sodass die Kinder
nur unter dieser Bedingung an einem IRU teilnehmen diirften (vgl. Ethem,

Z.:352).

Interreligidse Begegnungen

Auch zu diesem Themenfeld nehmen die Eltern unterschiedliche Positionen
ein. Dabei zeigen sie sich interessiert, jedoch haben sie, wie es scheint, zum
Teil keine angemessene Basis fiir einen Austausch gefunden. Einig sind sich
alle Eltern darin, dass die Religion des anderen in irgendeiner Weise Teil des
gemeinsamen Zusammenlebens in dieser Gesellschaft darstellt. Die im Fol-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

genden aufgefithrten Beispiele zeigen das Interesse und das mit unterschied-
licher Intensitit verfolgte Engagement der Eltern.

Interreligiose Begegnungen seien wichtig, um »mit Menschen anderer
Religionen« zusammenzukommen, und sie wiirden eine »Selbstverstindlich-
keit« darstellen (vgl. Ethem, Z.: 321). Um ein friedliches Zusammenleben zu
gewihrleisten, sei es wichtig, die Prisenz anderer Religionen nicht aus den
Augen zu lassen:

»Natirlich. Wirleben jain dieser Gesellschaft. Und diese Kinder sollen auch zusammen-
leben. Muss ..., miissen auch damit zusammenleben. Wie wir auch leben, man kann es
ja nicht, abkapseln. Ja? Sollten sehen, sollten sehen, es gibt auch diese Religionen, ja?
Und sehen, das ist schon ne, da bin ich frei. Also ...« (Lale, Z.: 658).

Gerade der interreligiose Dialog ermogliche es, sich auf gemeinsame ethische
Grundwerte zu beziehen. Es sei im Gegensatz zur Religionslosigkeit erstre-
benswert, Gemeinsamkeiten zwischen den Religionen zu betonen: Man glau-
be an einen Gott, an die Propheten, Engel usw. Daher miisse man einen akti-
ven Dialog betreiben, der insbesondere in der Schule vorangetrieben werden
miisse (vgl. Nisa, Z.: 132-137).

Es werden insbesondere religiose Feste als Gelegenheiten wahrgenommen,
um Begegnungen mit der Religion des anderen einzurichten bzw. interreligic-
sen Dialog zu fiithren. Eltern motivieren ihre Kinder auf unterschiedliche Art
und Weise, damit sie sich im Kindergarten- bzw. Schulalltag einbringen:

»Ja, also ich versuche schon, auch unsere Sichtweise einzubringen, bzw. einmal hat
meine Tochter, also Weihnachten zum Beispiel ist ja so eine Sache ...; da sollten die
Kinder sich einbringen. Und da hat der Lehrer gesagt, »Uberlegt euch, was ihr macht.
Macht ein Rahmenprogramme, und die Kinder wollten dann natiirlich eine Weihnachts-
feier ... weid ich nicht, vielleicht auch so ein Christkind oder so; sie hat gesagt: \Mama,
eigentlich will ich da gar nicht mitmachen, ne, weil Weihnachten ist ja nicht unser Fest.«
Und dann habe ich gesagt: »Ja, dann schreib doch mal vielleicht, was du liber Weihnach-
ten denkst, ne?«Und dann hat sie da so ein Gedicht geschrieben, was Weihnachten fiir
sie ist, ne, und das hat sie dann dort zitiert, rezitiert und also das ist; was ganz Tolles
ist da entstanden ne, fand ich auch [...]. Ja. Da ist etwas sehr Positives entstanden,
zum Teil hat, ne zum einen hat sie sich halt eingebracht in diese Weihnachtsfeier, zum
anderen hat sie ihre Gefiihle ausgedriickt, ne, es ist kein Ablehnen von Weihnachten [...]
sondern, dass Jesus halt auch mit, zu uns ein Prophet ist und dass sie das schon mag,
ne, diesen Duftvon ... oder diese Geschenke oder es glitzert liberall und so ne, dass das
schon schon istund dass wir ein bisschen einen Anteil haben, aber dass das nicht unser
Festistund so.« (Nermin, Z.: 535-539)

341


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

342

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Es sind die Feste, die die Kinder beeindrucken, da es »glinzt und glitzert«
(vgl. Nermin, Z.: 549). Aulerdem erscheint es ihnen interessant und schon,
eine Laterne zu basteln und am Martinszug teilzunehmen (vgl. Dilek, Z.: 203).
Dennoch legen Eltern darauf Wert, dass ihre Kinder zwar wissen, um welche
christlichen Fest- oder Feiertage es sich handelt (vgl. ebd., Z.: 545), aber dass
diese nicht die eigenen Festtage darstellen (vgl. ebd.; Lale, Z.: 592; Dilek, Z.:
202). Sie wiinschen sich Respekt durch die Schule, wenn die Kinder an man-
chen Feierlichkeiten, wie z.B. Karneval, nicht teilnehmen (vgl. Lale, Z.: 586;
Dilek, Z.: 202).

SchlieRlich wird zu Hause auch tiber die christliche Religion gesprochen.
Es werden Informationen dartiber und die eigene Position dazu bzw. Perspek-
tiven an die Kinder weitergegeben (»Wie sehen wir das als Muslime?«) (vgl.
Nermin, Z.: 545ff.; vgl. Lale, Z.: 684fT.). Hierbei werden auch Gemeinsambkei-
ten bzw. gemeinsame Werte von Muslimen, Christen und Juden betont (vgl.
Lale, Z.: 688-700).

Verbesserungsvorschlige/Erwartungen

Die Eltern tragen sehr unterschiedliche Verbesserungsvorschlige und Erwar-
tungen vor. Diese beziehen sich auf ihre eigenen Kinder bis hin zur Gesell-
schaft. Der letztgenannte Aspekt, d.h. diejenigen Erwartungen, die die gesell-
schaftliche Dimension bertihren, werden im betreffenden Kapitel aufgefiihrt.
Hier sollen die Wiinsche fiir die eigenen Kinder, Erwartungen und Verbesse-
rungsvorschlige, die sie fiir die Schule haben, dargestellt werden.

Der Wunsch, dass die Lebenswirklichkeit der Muslime durch die Institu-
tion Schule stiarker beriicksichtigt wird, soll sich nicht nur auf das »vegetari-
sche Essen« beziehen, sondern vielmehr auf Normen und Werte der Muslime.
Auch wenn einige Lehrer/-innen entgegenkommend handeln wiirden und
Toleranz gegeniiber der muslimischen Lebensweise aufbrichten (vgl. oben),
finde die Prisenz von muslimischen Schiiler/-innen durch die Schule nicht
genligend Beriicksichtigung, sodass es zu Diskriminierungen komme. Dabei
soll sie eine Selbstverstindlichkeit darstellen und muslimische Kinder sollen
sich als »Teil« dieser Gesellschaft sehen. Letztendlich sollten Diskriminierun-
gen und Vorurteile in Schule und Gesellschaft abgebaut werden, sodass die
Kinder »ankommen« kénnten und sich integriert fithlen wiirden (vgl. Nermin,
Z.:584-623).

Hiermit soll eine grundsitzlich andere Sicht auf Religion und Religiositit
entwickelt werden, die auf der gesamtgesellschaftlichen Ebene angeregt wer-
den muss. Dem »religiosen Analphabetismus«, der auch schon Bestandteil in
der Schule geworden sei, solle das »Religiose« als ein »moglicher Lebensweg«
entgegengesetzt werden diirfen, ohne dass es »abartig« wirke oder als ein »Pro-
blem behandelt wird« (vgl. Ethem, Z.: 356f1.). Nicht zuletzt solle dieser Weg
eingeschlagen werden, damit das Zusammenleben von Menschen mit unter-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

schiedlichen Vorstellungen und Religionen gelinge (vgl. Lale, Nisa, Ethem; vgl.
auch Kap. III. 5.6).

Neben der Einfithrung des IRU sollen Lehrpersonen mit Migrationshinter-
grund eingesetzt werden, damit die Kinder mehr Identifikationsmdéglichkeiten
haben und dadurch Selbstvertrauen gewinnen kénnen. Ein Ort zum »Beten«
wire ebenfalls wiinschenswert (vgl. Nisa, Z.: 115; vgl. Nermin, Z.: 730).

Auf der zwischenmenschlichen Ebene ist die Aufhebung von Respektlo-
sigkeit gegeniiber Lehrer/-innen und Erwachsenen ein wiinschenswertes Ziel
(vgl. Lale, Z.: 551; vgl. Nisa, Z.: 146). Nicht zuletzt solle die Aggressivitit der Ju-
gendlichen abgebaut werden. Folglich sei eine tiefe »Spiritualitit« (tiirk. mane-
viyat) erforderlich, die zukiinftig einen Schwerpunkt darstellen soll (vgl. ebd.).
Dies bedeute, dass sich gegenseitige Hilfsbereitschaft, Flirsorge und Toleranz
in den Schulen entwickeln miisse. Da die Kinder von einer zunehmenden
Individualisierung beeinflusst werden (»Ich kann das« »Ich bin stark«, »Um
gut zu sein, muss ich den anderen iibertrumpfen«, »Warum soll ich dir ohne
Gegenleistung helfen?«), die sie zu egoistischen Verhaltensweisen verleite,
sollten insbesondere diese Werthaltungen geférdert werden. Der Islam gebiete
bei auftretenden Schwierigkeiten Mitmenschlichkeit durch Hilfsbereitschaft,
Licheln und Toleranz (vgl. Nisa, Z.: 148fT.).

Fiir ihre Kinder wiinschen sich die Eltern, wie schon in ihren »Erziehungs-
stilen« (vgl. Kap. III. 4.1) deutlich wurde, dass sie ein »gesundes, selbstbe-
stimmtes und erfolgreiches Leben« fiihren, das sie in die Lage versetzt, selbst-
stindige Entscheidungen zu treffen (vgl. Ethem, Z.: 362). Die Kinder sollen
eine Selbststindigkeit und ein Selbstbewusstsein entwickeln, die sie dazu be-
fihigt, als »starke« Personlichkeiten aufzutreten und sich in der Gemeinschaft
oder Gesellschaft ohne Schamgefiihle zu dufiern. Die Schule solle hierbei be-
hilflich sein:

»Ja. Insgesamt sollten sie fiir ihre Zukunft, ja? Ein selbstbewusster, bewusster Mensch.
Wenn sie eine Gemeinschaft, in eine Gesellschaft reinkommt, sich zu dufiern, seine
Meinung sagen zu kdnnen, dieses Wissen zu haben, diese Sprache zu haben, zu ver-
standigen, zu erkldren, das sollten sie haben. Wir hatten es nicht, ja? Manchmal sind
wir immer noch da, soll ich reden, soll ich nicht reden, soll ich was sagen? Sie sollen
selbststandiger sein, selbstbewusster sein, die Schule soll also, dass sie sich ohne
Scham ohne nicht alles erzahlen, erkldren konnen. Wie sie es [...] ein persénliches, ein
bewusstes [...], das wiirde ich sehr gerne haben, die Schule soll helfen, dass Religion;
am meisten soll Religion dabei helfen, dass es eine starke Person ist.« (Lale, Z.: 755)

343


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

344

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

5.3.2 Wahrnehmungen und Erwartungen
der »ritualistischen« Eltern

Der Umgang mit dem Islam in Schulen und Kindertagesstitten

Im Vergleich zu idealistischen Eltern, bei denen sowohl positive als auch nega-
tive Erfahrungen im Umgang mit dem Islam zu verzeichnen waren, sprechen
ritualisitsche Eltern tiberwiegend von negativen Erfahrungen, die sie im Um-
gang mit ihrer Religion gemacht hitten. Dabei verweisen sie insbesondere auf
Diskriminierungserfahrungen und Vorurteile, die ihnen seitens der Lehrer/-
innen und anderer nichtmuslimischer Eltern widerfahren seien. Das Kopftuch
nimmt eine wichtige Stellung innerhalb dieser Erfahrungen ein. Gleicherma-
en nehmen sie eine zuriickhaltende bis defensive Haltung ein, wenn es dar-
um geht, sich mit auftretenden Problemen und Konflikten auseinanderzuset-
zen. Sie zeigen sich, bis auf einige Ausnahmesituationen, weniger engagiert,
da sie entweder davon ausgehen oder ihnen nahegelegt wird, dass kein Inter-
esse an ihrer Religion besteht, oder sie nicht noch mehr Probleme verursachen
mochten.

Auftillig stark fithlen sich ritualistische Eltern Vorurteilen ausgesetzt, die
ihnen durch Lehrpersonen vermittelt werden. Diese Vorurteile beziehen sich
zum einen auf ihr Muslimsein oder auf den Islam und zum anderen besonders
stark auf das Kopftuch als sichtbares Merkmal des Muslimseins.

Klischees (»Von der tiirkischen Mutti, die nur zu Hause kocht«) und Vor-
urteile werden als unangenehm empfunden, da sie das Gefiihl vermitteln wiir-
den, einer Andersbehandlung ausgesetzt zu sein (vgl. Mecelle, Z.: 355). Diese
Andersbehandlung bzw. Diskriminierung bekommen, so Mecelle, insbeson-
dere kopftuchtragende Frauen und Midchen in Schulen zu spiiren:

»[...] Und wenn man Kopftuch hat oder so, da wird man ganz anders behandelt. [...] Ja,
da sind halt viele der Geschwister als Putzfrau tatig, leider, weil der Staat das ja so ha-
ben mdchte, weil diese, weil die Muslime werden schon diskriminiertin dieser Richtung;
das spiirt man auch in den Schulen.« (Mecelle, Z.: 359)

Mit dem Tragen des Kopftuches fiihlen sich entweder Miitter Vorurteilen aus-
gesetzt (vgl. Mecelle, oben; vgl. Ali, Z.: 104-132) oder kopftuchtragende Schii-
lerinnen werden in verschiedener Form unter Druck gesetzt. Dabei verweisen
die befragten Eltern ebenso auf Erfahrungen, die sie in ihrem Verwandten-
kreis gemacht hitten. Es wird in Schulen, so Ali, »Uberzeugungsarbeit« ge-
leistet, ob muslimische Midchen das Kopftuch freiwillig tragen oder dies nur
unter vermeintlichem Druck und Zwang ihrer Eltern anlegen (vgl. Rabia, Ali).
Seiner Nichte sei als 14-Jdhriger unterstellt worden, das Kopftuch unter dem
Druck der Eltern zu tragen, was sie als traumatisch erlebt habe. Insgesamt
sei ein hoher Druck zu beobachten, der auf den Schultern der muslimischen



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Schiilerinnen laste (vgl. Ali, Z.:146-149). Nicht kopftuchtragende muslimische
Schiilerinnen miissen zudem an weiterfithrenden Schulen ihre Meinung iiber
das Kopftuch duflern, was nach Ali einer Ungleichbehandlung nahekommt, da
dieselbe Erwartung nicht an nichtmuslimische Schiilerinnen herangetragen
werde (vgl. Ali, Z.: 144).

Gerade als eine Mutter, die kein Kopftuch trigt, erlebte Rabia, wie ihre
Tochter mit ihrer Entscheidung, das Kopftuch anzulegen, den »bléden« Sprii-
chen (»[...] lass das zu Hause«) einer Lehrerin ausgesetzt gewesen sei und da-
durch sehr »traurig gemacht« wurde:

»Ja, also ich weifd auf jeden Fall, dass die mal ..., das ist ja nicht von mir gekommen, sie
wollte mal, glaube ich, mit dem Kopftuch in die Schule gehen; da hat die Lehrerin da
einen total bléden Spruch gelassen. [Zum Beispiel? Was hat sie gesagt?, Anm. d. Verf.].
[...] dass die das zu Hause [lassen soll, Anm. d. Verf.] [...]. Auf jeden Fall, auch so was,
was mein Kind eigentlich traurig gemacht hat. [...] Negativ! Auf jeden Fall, also ich kann
das jetzt wirklich nicht so einzeln sagen, aber es war auf jeden Fall negativ, weil es sie
da traurig gemacht hat.« (Rabia, Z.: 502-506)

Rabia findet das Verhalten der Lehrerin vor allem deshalb »ungerecht«, weil
sie die Tochter weder zum Kopftuchtragen »gezwungen« hat noch selbst ein
Kopftuch trigt. Es fillt der Mutter sichtlich schwer, diese Erfahrung bzw. die
Beschuldigung in Worte zu fassen. Sie wiinscht sich, dass es den Kindern
iiberlassen wird, ob sie glauben, wie sie glauben und ob sie das Kopftuch tra-
gen oder nicht:

»Nee. Ich kann ..., ich das jetzt so nicht, ich kann das jetzt nicht wértlich beschreiben,
vor allem weil das ja nicht von mir kommt. Ich bin ja selber nicht bedeckt. Von daher das
kam einfach so, als ob das von mir kam oder ... [Also man hat Sie beschuldigt?, Anm. d.
Verf.]. Ja. Man hat mich beschuldigt und ich finde das ist ungerecht! Also man muss den
Kindern das Uberlassen, ob die glauben, wie die glauben oder nicht, ob die jetzt zu ist
oder nicht zu [...] bedeckt ist oder nicht.« (Rabia, Z.: 508-512)

Verletzend werden auch Spriiche erlebt, die einen geringen Respekt gegeniiber
der muslimischen Lebensweise deutlich werden lassen:

»Manchmal kommen schon bléde Bemerkungen »Ist kein Schwein drin«< oder dies und
das, das sind iiberfliissige Sachen und dann, dann verletzt das schon, solche Spriiche.«
(Mecelle, Z.: 410)

Auflerdem sei das »Bild« iiber den Islam sehr schlecht (»Der Islam wird ein-
fach nicht gut angesehen«), was dazu fihre, dass die Religion weder »wahr-
genommen« noch »anerkannt« werde:

345


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

346

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»... nicht wahrgenommen, nicht anerkannt. Und ich finde, das ist ein ... (zogert). Wie soll
ich das beschreiben? Also auf jeden Fall bei meinem Sohn ist das so, der Lehrer hat
sehr oft liber den Glauben geredet, also der hat dann immer so zwischendurch so viele
Meinungen von sich gegeben. Da wird es in den Schulen natirlich nicht anerkannt. Also
die Lehrer kommen dann mit so Spriichen dann. [...]. Ich finde das schon 6fters ernied-
rigend dann so also [...] abwertende Spriiche.« (Rabia, Z.: 482-486)

Die Ignoranz und abweisende Haltung der Direktorin (»Die, sie ist immer so;
sie ist immer abweisend irgendwie, also sie versucht auch keinen Kontakt mit
uns aufzunehmenc) einer evangelischen Grundschule, die keinen Kontakt zu
den muslimischen Eltern suchte, fithrt Selma auf Konflikte zuriick, die im Zu-
sammenhang mit der Einfithrung des Tiirkischunterrichts entstanden seien.
Dabei seien neben der Direktorin auch die Lehrer nicht positiv gestimmt gewe-
sen (vgl. Selma, Z.: 414-448). Auflerdem wird die schlechtere Bewertung (bei
der Notenvergabe und dem Ubergang in weiterfithrende Schulen) von Kindern
mit Migrationshintergrund beobachtet (vgl. ebd., Z.: 450-456). Die Benachteili-
gung erstrecke sich auch auf das Verhalten von Lehrpersonen, wenn es darum
gehe, Eltern das Fehlverhalten ihrer Kinder zu melden:

»Ja. Oder die tiirkischen Kinder, die muslimischen Kinder die fallen immer mehr auf,
also, wenn sie zum Beispiel Unsinn machen, Unfug machen, ne? [Und woran merkt man,
woran merken Sie das?, Anm. d.Verf.]. Woran ich es merke? Wenn mein, wenn meiner
was anstellt, gehe ich immer dahin, aber, aber bei den deutschen Kindern, die werden
gar nicht [...]. Oder wenn ein deutsches Kind was angestellt hat, wird es gar nicht dafiir
bestraftimmer.« (Selma, Z.: 458-462)

Benachteiligungen wiirden insbesondere gerade diejenigen Jugendlichen er-
leben, die den »Glauben richtig streng« leben wollten, was z.B. heifle, fiinfmal
am Tag zu beten, ein Kopftuch zu tragen oder die islamische Sexualmoral zu
beachten, welche Regeln im Verhalten gegeniiber dem Gegengeschlecht auf-
erlegt wiirden (vgl. Rabia, Z.: 572-580).

Einzig das Verhalten der Erzieherin in einer Kindertagesstitte wurde als
positiv bewertet. Sie sei unterstiitzend, tolerant und offen mit muslimischen
Eltern umgegangen, sodass sich die muslimischen Eltern dort auch einbrin-
gen konnten (vgl. ebd., Z.: 472-4706).

Vorurteile und Diskriminierungen, die sich auf die muslimische Lebens-
weise, vordergriindig das Kopftuchtragen und andere Aspekte beziehen, wie
die Einhaltung von muslimischen Geboten oder die Einfithrung des Tiirkisch-
unterrichts, worin der islamische-religionskundliche Unterricht integriert ist,



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

werden benannt, aber nicht als Probleme und Konflikte verstanden, die es zu
lssen gilt.*

Zur Konfliktbewiltigung im Umgang mit den genannten Vorurteilen und
Stereotypen werden lediglich durch (zwei) Eltern unterschiedliche Strategien
erwihnt, wobei ein Elternteil (Rabia) eine defensive Grundhaltung einnimmt.
Hier spiele auch die Geduld, die der Glauben vorschreibe, eine wichtige Rolle:

»Also wir dramatisieren das einfach nicht, wir gehen das locker an und hoffen, dass
das anders wird. [...]. Hoffnung ist da. Ja! [...] Ja. Ich hoffe, dass die Meinungen besser
werden. [...] Ja. Ich tu ja aktiv nichts, ich rede nicht [...] solange es noch ertréglich ist,
rede ich natirlich nicht. Ich will das nicht dramatisieren. Ich [warte, Anm. d. Verf.] die
Zeit [ab]. Also ich versuche es einfach, ich warte es einfach ab, sage ich mal [...] Ich will,
ich bin kein Typ, der das alles so dramatisiert und gerne so streitet, also schlechte ja
also, ... [Also Sie sind da geduldig, sagen wir mal?, Anm. d. Verf.]. Geduldig. Ja. Was der
Glaube uns gegeben hat.« (Rabia, Z.: 552-564)

Auch den Kindern méchte sie diese Geduld vorleben, da im Leben nicht alles
so laufen kénne, »wie man das méchte« (vgl. ebd., Z.: 570).

Ali, der sein Kind auf eine katholische Grundschule schickt, beschreibt sei-
ne Erfahrungen im Umgang mit Vorurteilen, die sich auf die Angst vor Mus-
limen oder das »Bild« von Muslimen beziehen, als eine prozesshafte Entwick-
lung. Die aktive Auseinandersetzung mit den Angsten nichtmuslimischer
Eltern (im Rahmen eines Elternstammtisches) sei ein Erfolg gewesen, der auf
dem Engagement von ihm und seiner Frau beruhe. Dieses Engagement habe
viel Akzeptanz und Anerkennung zur Folge gehabt. Verwunderlich erscheint
ihm riickblickend dennoch, dass sich nichtmuslimische Eltern trotz dreijihri-
ger Bemithungen seinerseits, eine Begegnung zu schaffen, zu Beginn sehr zu-
riickhaltend und distanziert gezeigt hitten (vgl. Ali, Z.: 103-132). Hier wurden
durch einen aktiven Dialog und die Absicht muslimischer Eltern schliefllich
»Briicken geschlagen« (vgl. ebd., Z.: 105).

Zusammengefasst kann gesagt werden, dass Diskriminierungserfahrun-
gen durch Eltern dieser Gruppe besonders schmerzhaft erlebt und zum Teil
erduldet werden. Inwiefern diese Benachteiligungen einen Einfluss auf die

63 | Hier habe ich mich als Autorin gefragt, ob nicht noch gréfiere Nachteile befiirch-
tet werden und die Eltern daher ihre Schwierigkeiten bagatellisieren und somit vieles
verschweigen. Oftmals werden auch negative Konsequenzen befiirchtet, die spater auf
den Riicken der Kinder ausgetragen werden, so dass Eltern vielerorts in die Defensive
gedrangt werden oder sich freiwillig dazu entscheiden, sich nicht zu dulern. Ebenso
konnte die fehlende Sprachfahigkeitim Umgang mit Lehrern und Lehrerinnen ein Grund
furr die zuriickhaltende Haltung sein.

347


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

348

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

religiose Sozialisation haben und dadurch eine hemmende Wirkung austiben,
konnte vorerst nicht eindeutig belegt werden.

Jedoch wird im Kapitel iiber die Gesellschaft nochmals durch die Eltern
verdeutlicht, dass ein hemmender religioser Sozialisationseffekt nicht auszu-
schlieRen bzw. vorhanden sei® (vgl. Kap. III. 5.6).

Religiose und kulturelle Elemente im Schul- bzw. Kindertagesstitten-Alltag
Religiose und kulturelle Elemente, die im Schul- bzw. Kindertagesstitten-All-
tag zur Geltung kommen, werden durch die Eltern eher zurtickhaltend wahr-
genommen. Auch hier unterstiitzen sie ihre Kinder weniger und bringen sich
selbst kaum ein, da sie davon ausgehen, dass kein Interesse dafiir vorhanden
ist (»Ja, wo soll ich mich denn einbringen? Will doch keiner wissen!«) (vgl.
Mecelle, Z.: 385; Rabia, Z.: 544). Jedoch wiinschen sich die meisten Eltern, dass
eine Aufklirungsarbeit iiber den Islam stattfindet.

Wiederum andere Eltern motivieren ihre Kinder, sich bei religiésen Festen
der Muslime einzubringen, und geben z.B. ihren Kindern etwas (z.B. Siiflig-
keiten) mit, damit sie das an andere Kindern verteilen (vgl. Ali, Z.: 134). Oder
aber sie bemtiihen sich aktiv darum, religiose Feste in der Kindertagesstitte
zu feiern (vgl. Selma, Z.: 472). Hier muss angemerkt werden, dass diese Idee
sehr gut durch die jeweilige Erzieherin aufgenommen wurde (vgl. ebd.), so-
dass auch internationale Festtage stattfanden, an denen die Frauen gemein-
sam kochten. Die Schule hingegen verhalte sich dahingehend sehr reserviert
(vgl. ebd.; Z.: 483fT.).

Auflerdem werde in einer weiteren Grundschule bei religiésen Festen der
Muslime den Schiilern und Schiilerinnen freigestellt, was als etwas »Schénes«
wahrgenommen werde (vgl. Mecelle, Z.: 377) und was von Interesse gegentiiber
muslimischen Kindern zeuge:

»Ein ..., also wére sehr schdn eigentlich. Ich habe jetzt von einer Bekannten gehort:
In der Realschule war das so, dass sie dann durchgesagt haben, dass die Kinder am
nachsten Tag frei haben, weil die Ramadanfest hatten, ne? Und das fand ich toll! Sollen
andere, alle Schulen so machen, ne? Dass sie, einfach den Kindern auch freigeben an
unseren (stottert) Feiertagen ne und so eine Durchsage fand ich ganz schon eigentlich.
Das zeigt auch, dass sie Interesse auch an den muslimischen Kindern haben.« (Selma,
Z.:485)

64 | Es sind die Benachteiligungen und die Diskriminierungserfahrungen, die als
Hemmfaktoren verstanden werden. Zu beantworten, inwiefern sich dies auf die Religio-
sitdt auswirkt, erfordert eine tiefergehendere Analyse, die die betreffenden Kinder und
Jugendlichen in die Untersuchung einschlieft.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Ansonsten sei der Turkischunterricht auf Wunsch der Eltern eingefiihrt wor-
den (vgl. Mecelle, Z.: 377), wobei dies in einem anderen Fall zu Konflikten mit
Lehrern und Eltern gefiithrt habe (vgl. Selma, oben).

Zeigt sich lediglich ein Vater engagiert, Aufklirungsarbeit zu leisten und
grundlegende Kenntnisse iiber den Islam zu vermitteln (vgl. Ali, oben), so
wiinschen sich die anderen Eltern, dass verstirkt eine Aufklirungsarbeit in
Bezug auf den Islam stattfindet (vgl. Mecelle, Z.: 388). Dabei sollen auch die
Schiiler/-innen tiber die Religionen aufgeklirt werden (vgl. Rabia, Z.: 546ft;
vgl. Ali, Z.: 139).

Insgesamt verhalten sich die Eltern, trotz ihres Wunsches nach mehr Auf-
klirung in institutionellen Einrichtungen eher zuriickhaltend. Ob in diesem
Zusammenhang ein hemmender oder fordernder religiéser Sozialisationsef-
fekt vorhanden ist, lisst sich kaum belegen, daes hier, im Vergleich zu anderen
Eltern, weniger diesbeziigliche Aussagen iiber die Wahrnehmung vonseiten
der eigenen Kinder gibt.

Die Einfiihrung des islamischen Religionsunterrichts (IRU)

Mit der Einfithrung des IRU erhoffen sich Eltern dieses Typs insbesondere
eine religiése Bildung, die den Kindern Grundinformationen iiber ihre Reli-
gion vermittelt. Dieser Wunsch korrespondiert mit ihren eigentlichen Erzie-
hungszielen (vgl. Kap. III. 3.2 »Typologie [...]). Sie sollten sich Wissen aneignen,
sodass sie »mehr Ahnung« von ihrer Religion hitten (vgl. Mecelle, Z: 450; Ra-
bia, Z: 641). Der IRU solle erginzend wirken, indem von »studierten« Fach-
kraften religiéses Wissen an die Kinder weitergegeben werde:

»Mehr Wissen auf jeden Fall, das, was mir halt fehlt! [...] Also die, ich denke mal, da
sind dann halt Lehrer, die dann halt mehr wissen und die dann ergdnzend zu meinem
Wissen halt da viel mehr bieten kénnen, als das, was ich meinen Kindern biete. Ich bin
da ja nicht eine studierte Kraft oder habe das ja nicht, habe das halt von meinen Eltern
gelernt und habe ein bisschen gelesen, aber viel mehr reicht mein Wissen da nicht so
aus, was eigentlich traurig ist.« (Rabia, Z.: 639ff.)

Rabia delegiert die Aufgabe der religiosen Bildung zum Teil an die Schule,
jedoch erkennt sie auch an, dass diese Bildung erginzend zu ihrem eigenen
Wissen stattfinden sollte.

Mit der Einfithrung des IRU verbindet Mecelle den Wunsch der Gleichbe-
handlung. Die Tatsache, dass christliche Kinder Religionsunterricht erhalten,
wirft bei ihm die Frage auf, warum muslimische Kinder keinen Religions-
unterricht erhalten sollen:

»Ja, die haben doch auch von ihrer Religion, wird denen vermittelt; warum nicht unsere
Kinder nicht; warum missen wir die denn in unabhdngige Einrichtungen bringen und

349


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

350

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

noch Geld drauf zahlen? [Wo sie’s doch in der Schule lernen konnen?, Anm. d. Verf.]. Ja,
genau.« (Mecelle, Z.: 453ff.)

Ansonsten soll der IRU dazu fithren, dass die Kinder ihre Religion in deut-
scher Sprache erlernen, da sprachliche Defizite sie daran hindern wiirden, in
turkischsprachigen auflerschulischen religiésen Bildungseinrichtungen zu-
rechtzukommen (vgl. Kap. IIL. 5.2, vgl. Mecelle, Z.: 457). Zudem ist die Aus-
einandersetzung mit dem Glauben in deutscher Sprache besonders wichtig,
so Selma, damit die Kinder sich mit ihren nichtmuslimischen Freunden iiber
ihre eigene Religion unterhalten und austauschen kénnen und somit eine Dis-
kursfihigkeit entwickeln:

»Weil es haben auch sehr viele andere deutsche Kinder auch gefragt gehabt: »Gibt es
iberhaupt den islamischen Unterricht auf Deutsch?« Ne, und das fand ich eigentlich
ganz toll, aber es ist schade, das gibt es nicht. [...] Genau! Genau die Freunde von mei-
nem Sohn haben dann gefragt, ob das auch auf Deutsch unterrichtet wird.« (Selma, Z.:
536-546, vgl. auch Z.: 561-566).

Mit der Einfithrung des IRU wird schlieRlich noch auf den integrationsfor-
dernden Aspekt Bezug genommen. Es solle dadurch erfahrbar werden, dass
der Islam »selbstverstindlich« zu Deutschland gehore (vgl. Mecelle, Z.: 459-
462).

Mit der Einfithrung des IRU wird durch die Ritualisten zwar stirker auf die
religitse Bildung abgezielt, die auch dazu beitragen soll, eine Sprachfihigkeit
iiber die eigene Religion hinaus zu entwickeln, doch welche Auswirkungen
der IRU auf die religiése Sozialisation ihrer Kinder haben sollen, bleibt hier
offen.

Interreligidse Begegnungen

Das Interesse an interreligiosen Begegnungen wird durch manche Eltern be-

kundet (Ali, Selma) und durch andere eher weniger geduflert (Rabia, Mecelle).
Die Kinder und Jugendlichen sollen sich allen Religionen gleichmifig an-

nihern kénnen und in der Schule grundlegende Kenntnisse tiber die Religio-

nen vermittelt bekommen:

»[...]. Wenn den Kindern tatséchlich iiber alle Religionen Wissen vermittelt wiirde, wére
es von groBerem Nutzen zum Beispiel die Feste von ihnen, worin der Sinn und die Be-

deutung der Feste besteht und sie gefeiert werden, die Feinheiten, die religiosen Fein-

heiten und dass alle Jugendlichen mehr darauf achten, ich glaube das muss ihnen ver-

mittelt werden; aber allen Jugendlichen [...]. Uber alle Religionen.« (Ali, Z.: 139ff.)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Ebenso sollen die Kinder etwas tiber andere Religion lernen, indem sie Gottes-
hiuser (Kirchen, Moscheen und Synagogen) besuchen (vgl. Ali, Z.: 139; vgl.
Selma, Z.: 507). Zudem wird die Teilnahme an interreligiésen Veranstaltun-
gen gepflegt (vgl. Selma, Z.: 511-515).

Eine zurtickhaltende und sich gegeniiber anderen Religionen abgrenzende
Position nimmt Mecelle ein. Die Kinder sollten zwar die Kirche besuchen und
sehen, wie die »anderen« ihre Religion praktizieren, aber sie sollten auch das
Eigene vom anderen unterscheiden lernen:

»[...] ne Schule geht ja auch mal in die Kirche, wenn die anderen Kinder gehen und da
haben wir ja kein Problem. Sie sollen auch in die Kirche gehen und sehen dort, wie die
anderen Religionen praktizieren und die sollen das unterscheiden. Aber, wenn die zum
Beispiel Weihnachten feiern mochten, wir feiern kein Weihnachten und [machen das
auch, Anm. d. Verf.] nicht anderen zuliebe oder so. Wir feiern einfach nicht und das
sagen wirden Kindern:»Das ist nicht unser Feiertag:; schén und nett, aber die verstehen
das, wenn man das denen so mit Liebe erklart, gibt es auch kein Problem, meistens und,
wie gesagt, ...« (Mecelle, Z.: 167)

Verbesserungsvorschlige/Erwartungen

Wie schon oben angedeutet wurde, wiinschen sich ausnahmslos alle Eltern,
dass mehr Aufklirung tiber den Islam stattfindet. Dabei solle gegeniiber ihrer
Religion mehr Offenheit, Toleranz und Respekt gezeigt werden.

Das Bild, das durch negative Berichterstattungen in den Medien erzeugt
werde, solle einem »lockeren« Umgang weichen, da der Islam sehr viele positi-
ve Seiten aufweise (vgl. Rabia, Z.: 645-660).

Der gegenseitige Austausch solle auch verstirkter zwischen muslimischen
und nichtmuslimischen deutschen Eltern stattfinden (vgl. Ali, oben; Selma).
Dabei sollten Briicken gebaut werden, die Begegnungen erméglichen:

»Genau. Also das ist auch immer so in den Schulen, da ist einmal diese muslimische
Gruppe und da ist einmal die deutsche Gruppe. Ne? Also, die kommen irgendwie nicht
zusammen. Und das ist traurig. Also man mdchte schon als Moslem, muslimische Eltern
auch mit christlichen Eltern auch Kontakte haben, aber es kommt nichtimmerzustande.
Das finde ich traurig eigentlich.« (Selma, Z.: 695)

Der Wunsch, dass ihre Kinder einen Gebetsraum zu Verfiigung gestellt be-
kommen, damit sie ihre tiglichen Gebete verrichten kénnen, entspringt der
Vorstellung eines ritualistischen Elternteils:

»Aber was ich noch ganz gut, schén finden wiirde; zum Beispiel in der Schule, das war
damals zu meiner Zeit so: Wir konnten auch in der Schule beten. Das fand ich ganz

351


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

352

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

schon, wir hatten extra so einen Raum bekommen gehabt. Das haben aber die Kinder
hier nicht mehr.« (Selma, Z.: 493)

Fiir ihre Kinder wiinscht sich Selma, dass sie sich, neben ihrem Schulerfolg,
wie »ein muslimisches Kind« verhalten, was Folgendes bedeute, nimlich sen-
sibel, hilfsbereit und mitfithlend mit anderen Kindern umzugehen:

»Schule; mirist es also sehrwichtig, dass die erfolgreich in der Schule sind, aber haupt-
sdchlich, dass sie sich wie ein muslimisches Kind behandeln, verhalten. Ne, also, dass
sie zeigen, wie ein muslimisches Kind ist [...] vom Verhalten her; also es ist hilfsbereit,
es ist sensibel, es ist aufmerksam, es hat Mitgefiihl mit anderen Kindern.« (Selma, Z.:
549-553)

5.3.3 Wahrnehmungen und Erwartungen der »ldentitatssucher«
Kaum ein Typ misst den staatlichen Bildungseinrichtungen so viel Bedeutung
bei, wie es die »Identititssucher« tun. Auftillig stark fiithrt ihr Dialogverstind-
nis dazu, ein friedliches Zusammenleben zwischen Muslimen und Nichtmus-
limen anzustreben. Die Schulen und Kindertagesstitten sollen als Orte des
Lernens Moglichkeiten hierfiir er6ffnen. Gerade im Zusammenhang mit Iden-
titatsbildungsprozessen und dem Aufbau eines Selbstbewusstseins sollen die
institutionellen Bildungseinrichtungen zum einen dazu dienen, Stellung bzw.
Position zum eigenen Muslimsein zu beziehen. Zum anderen sollen durch Ko-
operationen und eine Zusammenarbeit gegenseitiger Respekt, Wertschitzung
und Toleranz erlernt und dadurch auch Vielfalt geférdert werden (vgl. Kap. III.
5.1, vgl. auch Kap. III. 3.3).

Nachfolgend werden sowohl die Wahrnehmung und Erwartungen von Hii-
lya als auch die Antizipationen und die eigenen Erfahrungen aus der Schulzeit
von Lema aufgefiihrt.

Der Umgang mit dem Islam in Schulen und Kindertagesstitten

Der Umgang mit ihrer Religion in der Kindertagesstitte, die die Kinder besu-
chen, ist durch Respekt vor der eigenen religiésen Lebensweise gekennzeich-
net. Die Erzieherin pflegt einen »sensiblen« Umgang mit der Religion, was zu
einer hohen Zufriedenheit Hiilyas beitrigt (vgl. Hiilya, Z.: 182). Gleich zu Be-
ginn wurde auch durch die Kita-Leitung auf die muslimische Speisevorschrift
Wert gelegt:

»Ja habeich, das habe ich direkt am Anfang auf jeden Fall gesehen, von der Kita-Leitung
her, weil die mich gefragt haben, ob meine Kinder, also wie die zu Bonbons stehen, also
so gelatinemafig. Und ich habe dann gesagt, genauso wie alle muslimischen Kinder
natiirlich; und sie selbst legt sehrviel Wert darauf, wenn z.B. Kinder Geburtstage haben
und Gummib&rchen verteilen, dass meine Kinder das nicht in die Hand nehmen oder



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

dass die z.B. keine Wiirstchen essen von der Kita, oder also, wenn wir dann Veranstal-
tungen haben, beauftragt sie mich, auf jeden Fall direkt, dass ich tiirkische, also helal-
Wiirstchen, mitbringe, also sie legt viel Wert drauf.« (Hilya, Z.: 156)

Auch die Gratulation fiir die eigenen Feste nimmt Hiilya positiv auf (vgl. ebd.,
Z.:160).

Die Tatsache, dass sie keine Konflikte oder Benachteiligungen erlebte,
fuhrt sie auf die bewusste Wahl der Kindertagesstitte zurtick. Diese sei zwar
mit dem Auto zwanzig Minuten von ihrem Wohnort entfernt, doch die Mithe
bei der Auswahl habe sich gelohnt (vgl. ebd., Z.: 176 und Z.: 184).

Im Vergleich dazu erlebe sie, wie zum Teil andere Kinder aufgrund ihrer
Religion »niedergemacht« wiirden. Gerade ihr Bekanntheitsgrad und ihr ak-
tives politisches Engagement hitten dazu gefiihrt, dass sie eine »offene Kom-
munikation« mit der Kindertagesstitte pflegt(e). Inwieweit die offene Kommu-
nikation gelinge, hinge dabei von einem selbst ab:

»Ich habe von vielen Eltern gehort, also mittlerweile habe ich auch wirklich von weinen-
den Eltern gehort, dass muslimische Kinder auch in den Kitas zum Teil niedergemacht
werden. [Weil?, Anm. d. Verf.]. Ja, weil sie z.B., wenn die nicht in der Kita das essen, was
vorihnen liegt, weil die nun mal zu Hause eine andere Essgewohnheit haben, dass durch
die Kita-Lehrerin ein Kind angeschrien wird oder andere Dinge, also, weil die Mutter ein
Kopftuch tragt, dass die da halt nicht ernst genommen wird und solche Dinge. Und ich
glaube, das hangt wirklich von einem selbst ab, dadurch, dass ich auch viele politische
Kontakte hatte und bekannt war in, hatten die mit mir eine offene Kommunikation. Ich
glaube auch, das liegt auch daran.« (Hiilya, Z.: 178ff.)

Hiilya geht davon aus, dass Benachteiligungen auch vom Belastungsgrad der
Kindertagesstitten abhdngen, sodass dies in der Auswahl der Kitas ein Krite-
rium fiir muslimische Eltern darstellen sollte (vgl. ebd., Z.: 184).

In Konfliktsituationen bzw. damit Konflikte erst gar nicht entstehen, wird
(vgl. Hilya, Z.: 241) und soll Aufklirungsarbeit betrieben und nach Lésungen
gesucht werden (Lema), die von gegenseitigem Respekt und Wertschitzung
(vgl. unten) geprigt sein sollten:

»Ja, dazu natiirlich Lésungen finden ne. Sich dariiber einen Kopf machen und dann ver-
suchen, was kann man da machen? Also, wie gesagt, ich, sie istja jetzt noch viel zu klein
[...].« (Lema, Z.: 170)

Bei Benachteiligungen solle in jedem Fall mit dem Direktor oder dem jewei-
ligen Lehrer der Schule zusammengearbeitet bzw. kooperiert werden, um ge-
meinsame Losungen zu suchen:

353


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

354

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Ja, dass man da vielleicht viel mehr mit der Schule also spricht, mit dem Direktor oder
auch mit dem Lehrer, dass man, ja fragt, warum das so ist und was man da machen
konnte? Man muss das wirklich gemeinsam koordinieren. Koordinieren auch zusam-
menarbeiten. Kooperieren, weil man das einfach nicht mehr so trennen kann, okay ja,
das Kind in den Schulen, das ist dann so.« (Lema, Z.: 178)

Religiose und kulturelle Elemente im Schul- bzw. Kindertagesstitten-Alltag
Die Beachtung der muslimischen Speisevorschrift ist ein religioses Element,
das mit viel Respekt behandelt wurde (vgl. oben).

Auch wenn in der Kita religise Feste nicht gefeiert wiirden, da diese siku-
lar ausgerichtet sei (vgl. Hiilya, Z.:165f.), wird die Gratulation fiir das Fest posi-
tiv wahrgenommen (vgl. oben). Gerade die Beachtung der eigenen religiésen
Feste® sind es, die sich Lema von staatlichen Bildungseinrichtungen erhofft.
An dieser Stelle werden auch Erfahrungen aus der eigenen Schulzeit und Er-
fahrungen der Verwandten, die weniger Respekt vor ihrer Religion erlebten,
aufgezeigt:

»[...] aber, es ist jetzt so, dass unsere Verwandte, die schon in den Kindergarten geht.
Sieht man ja auch, die feiert Weihnachten mit, Ostern usw. und sofort oder Halloween.
Da sieht man ja auch, das ist ja auch schdn und gut. Ich habe ja auch Weihnachten
gefeiert. Wo wir Kinder waren, haben wir auch so Nikolduse bekommen usw. Aber wie
gesagtjetzt, man vermisstschon das andere auch, dass das Kind dann auch sieht, dann
wéachst das Kind ja so auch auf. Okay, in den Schulen wird nur Weihnachten gefeiert,
aber kein Ramadanfest. Ja, warum ist das so? Das istja auch irgendwo paradox, irgend-
wo auch, dass man ...« (Lema, Z.: 170)

Ein Aufwachsen mit den entsprechenden eigenen Werten bzw. religiésen Ele-
menten erscheint als eine wichtige Losung. Gerade fiir die Entwicklung der
eigenen Identitdt, ohne ein Sich-verstellen-Miissen, sei diese Wertschitzung
und der Respekt vor der eigenen Religion wichtig. Hier sollen Selbstbewusst-
seins- und Selbtvergewisserungsprozesse(vgl. Wensierski/Liibcke 2012) durch
die gleichwertige Anerkennung beider Religionen angeregt und unterstiitzt
werden. »Die beste Losung« sei schliefllich, dass die Religionen nicht »ge-
trennt« wahrgenommen werden dirften. Hier wird auch der Ansatz eines
interreligiésen Dialogs deutlich:

»[...] irgendwie dieses Verstellen fangt dann ja auch an. Das Kind, die Identitat, die Iden-
titat ist ja auch, gehdrt ja auch mit dazu. Das ist ja auch wiederum Respekt, dass das
Kind auch so respektiert wird, und dann wird es ja mich fragen: »Ja Mutter, warum ist
das denn so? Warum wird denn Weihnachten gefeiert und kein Ramadanfest?« Das ist

65 | Das religiose Fest wird hier als ein identitdtsbestimmendes Merkmal aufgefasst.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

jairgendwo auch traurig, finde ich. [Das ist dann so getrennt?, Anm. d. Verf.]. Getrennt.
Genau. Dass es dann wiederum ja [eigentlich zusammengehdrt?, Anm. d. Verf.]. Das
wére die beste Losung gewesen. Ja.« (Lema, Z.: 172-176)

Des Weiteren ist Lema bereit, sich aktiv fiir ihr Anliegen einzusetzen und
durch die Zusammenarbeit mit anderen muslimischen Eltern, »nicht nur tiir-
kischen, sondern auch mit Muslimen, die »anderen Nationalititen« angeho-
ren, Positives zu bewirken (vgl. Lema, Z.: 166). Das Kind kénne dann tiber
die Religionen lernen, es lerne die Vielfalt kennen und schitzen (»dass man
dann das zusammen [feiert]«) und habe zugleich Partizipationsmdéglichkeiten
erlangt:

»Genau, das Kind lernt dann halt, okay Christen feiern Weihnachten, aber Muslime fei-
ern dann Opferfest, dass man dann das Zusammen, dieses ...? Dann hat jeder vom Ku-
chen etwas, kann man so sagen.« (Lema, Z.: 168)

Die Kinder sollen schlieflich dazu imstande sein, dass sie sich mit »ihrer eige-
nen Identitit« »selbstbewusst« duflern konnen, »ohne sich zu verstellen, ohne
sich dafur zu schimen« (vgl. Lema, Z.: 110). Die eigene Auseinandersetzung
mit religiésen Themen, wie z.B. dem Kopftuch, den Gebeten (»Warum betest
du?r«), warum sie z.B. in der Schulzeit nicht am Schwimmunterricht teilnahm,
regten sie dazu an, Stellung zu ihrem Muslimsein zu beziehen und daraus ge-
stirkt und erfolgreich hervorzugehen (vgl. Lema, Z.: 110-116).

Es besteht die Hoffnung auf eine sozialisationsrelevante Entwicklung, die
in Zukunft eintreten soll. Gerade die eigenen Erfahrungen, die eine Ausein-
andersetzung mit religiosen Themen im Rahmen der Schule zufolge hatten,
fithrten bei beiden Elternteilen dazu, sich der eigenen »muslimischen Identi-
tit« zu vergewissern (vgl. auch Kap. III. 3.3). Insofern wird hier ein férdernder
religiéser Sozialisationseffekt gewiinscht, der sich mit den eigenen positiven
Erfahrungen deckt. Hemmende Wirkfaktoren sollen durch Dialog, Toleranz,
gegenseitigen Austausch und durch konstruktive Konfliktbewiltigung aufge-
16st werden.

Die Einfiihrung des islamischen Religionsunterrichts (IRU)

Mit der Einfithrung eines IRU verkniipfen die beiden Elternteile verschiedene
Ziele und Erwartungen. Dabei spielen der Dialog zwischen Muslimen und An-
dersgliubigen, die Anerkennung von Vielfalt, die Aufklirung tiber den Islam,
der Wunsch des Respekts und der Wertschitzung gegeniiber der eigenen Reli-
gion sowie die Integration von muslimischen Kindern in den Schulalltag eine
besondere Rolle. Es werden hier weniger sozialisationsrelevante Erwartungen
vorgetragen, sondern vielmehr dialogische sowie integrative Aspekte betont.

355


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

356

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Mit der Einfithrung des IRU werde nicht nur, neben dem christlichen Re-
ligionsunterricht, ein Zeichen fiir Vielfalt und Toleranz gesetzt, sondern der
Glaube eines Menschen kénne jenseits aller nationalen Zugehorigkeiten im
Vordergrund stehen. Gerade die Auswahlmdéglichkeit aus den Angeboten gebe
dem Schiiler oder der Schiilerin die Freiheit, selbst zu entscheiden:

»Das wére natiirlich das Beste, also, dass man auch neben dem christlichen Unterricht
auch mal Islamunterricht auch, es ist jetzt auch keine Sache ne, die Religion, man kann
ja heutzutage jetzt nicht mehr sagen, dass die Religionen eine Sache der Nationalitat
sind ... man kann auch hier [nicht sagen, Anm. d. Verf.], die ganzen Tiirken sind Muslime
und die ganzen Deutschen sind jetzt Christen. Nein! Das ist jetzt so, das ist einfach eine
Glaubensfrage und je nachdem, wie der Mensch ist, wahlt er halt die entsprechende
Religion. Dann wére es ja auch sinnvoller ne, dass in den Unterricht auch solche An-
gebote einflieBen. Ja, es ist dann halt auch freier und man hat auch die Option und ja
..« (Lema, Z.: 193)

Ein IRU kénne auch dazu beitragen, dass muslimische und nichtmuslimische
Kinder lernen wiirden, miteinander umzugehen, was somit der Aufklirung
diene:

»Islamischer Unterrichtist ja dann so, dass dann die anderen, die anderen Schiiler dann
auch mitbekommen, auch lernen: Okay, ein muslimisches Madchen muss ein Kopftuch
tragen, ja warum? Das und das z.B. das ist da genau Aufklarung, hatten wir ja auch ge-
sagt, das ist ja, das wird dann dazu fiihren, dass mehr Aufklarung stattfindet iber den
Islam und (ber auch; dann wird’s ja allen besser gehen, glaube ich, dann wird diese
Gruppierung irgendwie nicht mehr stattfinden, das finde ich immer so schade? Dass
man mehr aufeinander zugeht. Aber durch diese Aufklarung wird das vielleicht auch be-
seitigt, sodass die Kinder aufeinander zugehen, miteinander ruhig sprechen kdnnen,
auch uber Religion.« (Lema, Z.: 197ff.)

Schranken konnten aufgehoben und Briicken gebaut werden, indem viel mehr
Wert auf Vielfalt gelegt wird und damit in Zukunft »noch mehr Miteinander«
moglich wird. Moglicherweise konne dadurch zudem »eine Art Integration«
stattfinden (vgl. ebd., Z.: 199-205).

Auch Hiilya betrachtet den IRU als eine wichtige Ergidnzung zu den aufler-
schulischen religiésen Bildungseinrichtungen (vgl. Kap. III. 5.1 und Hiilya, Z.:
48), damit die Kinder Kenntnisse tiber die eigene Religion erlangen. Dabei zielt
sie insbesondere darauf ab, dass Religion nicht »abgesondert« in der Moschee
erlernt wird, sondern auch in der Schule, wodurch muslimische Kinder eine
Wertschitzung sowie die Integration in den Schulalltag erfahren kénnten:



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Also, ich glaube, die Kinder sehen das nicht als etwas Separates an, sondern als einen
Teil in der Schule. Da fiihlen die sich viel wichtiger dadurch, also ich habe es immer so
gehabt bei mir, ja, Religion lernt man in der Moschee, das ist abgesondert in der Mo-
schee, da hat Schule nichts mit zu tun und wei auch nichts dariiber. Aber jetzt ist das
mit der Schule zusammen, deshalb ist das fiir mich Wertschatzung, wenn ich weif, dass
ich wertgeschétzt werde; dann fiihle ich mich automatisch, oder auch meine Kinder wer-
den sich automatisch wohler fiihlen [...].« (Hilya, Z.: 196)

Nicht zuletzt kénne der IRU die Konflikte der Jugendlichen minimieren hel-
fen, sodass der IRU auch priventiv gegen die Jugendkriminalitit wirken kénne

(vgl. ebd.)

Interreligidse Begegnungen

Wie oben schon mehrfach angedeutet wurde, sind Eltern dieses Typs beson-
ders am interreligiésen Dialog und Begegnungen interessiert und bereit, sich
dafiir zu engagieren (vgl. oben). Die Kinder sollen lernen, mit den Religionen
umzugehen, daher sei auch eine Kooperation zwischen Angehérigen verschie-
dener Religionen notwendig. Die verschiedenen »Glaubensgemeinschaften«
konnten so eine Art »Gemeinschaft bilden«, was einer moglichen Lésung na-
hekomme. Dabei sei dies gerade fiir die Integration, wortiber »stindig« gespro-
chen werde, von zentraler Bedeutung:

»Ja das ist als, ja also wie gesagt, ich sag jetzt nicht z.B., dass das Kind nur ..., dass in
der Schule nur Opferfest gefeiert werden soll. Das kann auch Weihnachten, aber auch
Ramadanfest sein. Das ist ja so, es lernt dann halt, man lernt mit anderen Religionen
umzugehen, zusammen zu kooperieren, das ist ja auch dann diese Gemeinschaft, das
ist ja auch eine Gemeinschaft innerhalb einer Gemeinschaft. Das ist ja so, dass sich
mehrere Gemeinschaften zu einer Gemeinschaft bilden und das wére ja auch eine L6-
sung, finde ich, weil es wird ja standig lber Integration gesprochen, aber irgendwo tut
sich da wirklich noch nichts so ja, aber es ist ja halt noch bemiiht, man kann ja auch
sagen, aber ...« (Lema, Z.: 186)

Fiir ein friedliches Zusammenleben und gegenseitigen Respekt sei ein Ken-
nenlernen des anderen unabdingbar. Wie schon des Ofteren darauf verwiesen
wurde (vgl. Lema oben; und alle anderen Eltern zum Thema »Kopftuch«) zeigt
die Erfahrung, die Hiilya in ihrer Schulzeit mit dem Kopftuch machte, wie
wichtig es ist, die Religionen zu kennen und zu respektieren:

»Sehr, auf jeden Fall; ich denke, auch meine Kinder sollten iber andere wissen und auch
andere Kinder sollten liber uns wissen. Das ist einfach die Bedingung des Zusammen-
lebens auch in Zukunft, darauf lege ich sehr viel Wert, weil, wenn wir uns gegenseitig
nicht kennenlernen, kdnnen wir nicht gemeinsam leben oder friedlich leben. Und wer

357


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

358

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

weif}, also ich kann mich noch zu meiner Zeit noch daran erinnern, ich bin aus der Tiirkei
gekommen ohne Sprachkenntnisse und als ich dann in der sechsten Klasse angefan-
gen habe, ein Kopftuch zu tragen, kamen wirklich Jungs und haben mir mein Kopftuch
runtergezogen. Das war das Zeichen davon, dass die andere Seite diese Religion nicht
kannte und auch nicht respektieren konnte und deshalb finde ich, dass man die Kinder
von klein auf damit konfrontiert und klarmacht, dass es wichtig ist, dass es auch andere
gibt, die anders denken, die anders aussehen, die sich anders kleiden.« (Hiilya, Z.: 186).

Auch die konkreten Vorschlige fiir Formen von interreligiésen Begegnungen
zeigen ihre Erfahrungen und ihr Engagement in diesem Bereich. Dass sich
Familien und Kinder untereinander trifen, baue Vorurteile ab. Auch kénne
im Rahmen organisierter Veranstaltungen ein Austausch zu verschiedenen
Themen stattfinden:

»Dass man z.B. auch die Kinder spielen lasst gemeinsam, auch Familientreffen macht,
dass man sich mit Eltern auch trifft, mache ich auch auf jeden Fall. Also, meine Tochter
darf dann auch die Freundinnen besuchen zu Hause, ich hole sie nach zwei Stunden
wieder ab, die Eltern wissen ganz genau, sie weif} selbst, dass sie kein Schwein essen
wird oder keine Gummibdrchen, aber ich sage das noch mal, trotzdem. Sie fragen mich
auch, was darf sie essen, was nicht. Also, ich glaube da schafft man sehr viel oder
man baut Vorurteile ab, indem man wirklich personlich die Menschen kennenlernt und
auch die Familien einander kennenlernen lasst, dass man die auch einladt, ob das jetzt
Kindergeburtstage sind oder Sonstiges. Ansonsten kann man sich in Veranstaltungen,
man kann auch Veranstaltungen machen tGber bestimmte Themen und sich dann auch
so0 austauschen.« (Hiilya, Z.: 188)

Verbesserungsvorschlige und Erwartungen

Da schon oben sehr viele Aspekte und Verbesserungsvorschlige gemacht wur-
den, soll im weiteren Verlauf dieser Arbeit auf Wiederholungen verzichtet wer-
den.

Fur ihre Kinder wiinschen sich die Eltern, dass sie respektiert und mit
ihrer »Identitit« aufgenommen werden, ohne sich »verstellen« zu miissen
(vgl. Lema, Z.: 207). Sie sollen primir als »Menschen« wahrgenommen wer-
den und sich zu »guten Menschen« entwickeln, die »respektvoll und ausgegli-
chen« leben kénnen (vgl. Hillya, Z.: 204).

Von der Schule bzw. den Lehrpersonen wird erwartet, dass zum einen der
IRU eingefiihrt wird, und zum anderen tiber die Religionen und Kulturen
gesprochen wird, damit beispielsweise eine Unterscheidung zu Themen wie
»Zwangsheirat« usw., die »nichts mit der Religion zu tun habenc, stattfindet
(vgl. Lema, Z.: 209). Das Miteinander reden, gepaart mit Empathie soll mehr
»Mitmenschlichkeit« zum Vorschein bringen. Durch aktive »Kooperation«



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

und Zusammenarbeit soll zudem die Gewaltbereitschaft unter Jugendlichen
minimiert werden:

»[...] eben dieses Miteinanderreden und dass man auch, wenn das andere Kind irgend-
wie weint, dass man es auch mal trostet; so diese Menschlichkeit, irgendwo ist es ja
auch so, dass diese Menschlichkeit irgendwo abhanden kommt, weil immer mehr Ju-
gendliche, vielleicht ja, dass diese Religion vielleicht zu kurz kommt, dass man auch
irgendwie keine Angst mehr hat, zur Rechenschaft gezogen zu werden®®, ne deswegen,
immer diese, dass auch diese Gewalt dann auch irgendwo verschwindet. [Weniger Ge-
walt dadurch auch stattfindet, Anm. d. Verf.]. Ja, stattfindet durch diese Zusammen-
arbeit, auch [...] Kooperation.« (Lema, Z.: 211ff.)

An dieser Stelle wird auch deutlich, dass die Religion und der IRU méglicher-
weise helfen konnen, praventiv gegen die Jugendkriminalitit vorzugehen (vgl.
Lema, ebd.; vgl. Hiilya oben bei IRU).

Uberdies sollten in Schulen offene Angebote bzw. Nachmittagsangebote,
in Kooperation mit der muslimischen Community, gemacht werden:

»Es sollte in den Schulen im Nachmittagsbereich viel, z.B. was die muslimische Com-
munity anbelangt auch offene Angebote geben, wo die die Mdglichkeit haben, daran
teilzunehmen. Zum Beispiel: Ich musste auf eine Gesamtschule und wir hatten immer
AGs am Nachmittag und wir hatten die Mdglichkeit, z.B. tiirkisch zu kochen, das war
flir mich, ich bin Turkin (lacht). Oder in der Mittagspause hatten wir eine Teeecke, wo
wir mit dem Semaver [tirk. fiir groe Teekanne, Anm. d. Verf.] Tee gekocht haben und
da kamen noch deutsche Kinder und ich finde solche Angebote sollten vielmehr in den
Schulen [...]. Ob das jetzt das Malen ist oder Basteln oder Hakeln oder Sonstiges, so.
Und ich wiinsche mir einfach, dass z.B. in den Nachmittagsstunden, also, weil wir ja
Ganztagsbetreuung haben, dass z.B. auch von muslimischen Tragern irgendetwas an-
geboten wird. Ich denke z.B., hatte ich ja schon gesagt, an Ebru-Kunst, das ist was
Schoénes, was Therapierendes, auch fiir Kinder. Ich habe das mit meinen Kindern auf
einem Geburtstag gemacht mit deutschen Kindern, die fanden das alle so faszinierend,
wie einfach das geht, wie das funktioniert [...].« (Hilya, Z.: 209-213)

66 | Diese Angst bzw. die Furcht, Rechenschaft abzulegen, bezieht sich auf Gott/Allah,
insofern ist hier auch die Gewissensbildung gemeint, die durch religiése Erziehung bzw.
den IRU erreicht werden kénnte.

359


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

360

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

5.3.4 Wahrnehmungen und Erwartungen der »Ethiker«

Der Umgang mit dem Islam in Schulen und Kindertagesstatten

Der Umgang mit dem Islam durch Lehrpersonen bzw. Erzieherinnen wird
durch die Eltern dieser Gruppe vorwiegend positiv dargestellt und bewertet.
Dieses Bild wird auch nicht durch die wenigen negativen Erfahrungen getriibt.
Moglicherweise kann dies damit zusammenhingen, dass zudem weniger
(religiése sozialisationsrelevante) Erwartungen an institutionelle Bildungs-
einrichtungen gestellt werden. Ebenso werden kaum Konflikte benannt und
Benachteiligungen weniger beklagt, da sie zum einen eine ausgeprigte Dia-
logbereitschaft besitzen und daher fiir einen offenen Austausch bereit sind,
und zum anderen groftenteils »lockere« Umgangsformen bei der Umsetzung
religiGser Vorschriften pflegen.

Als verstindnisvoll werden Erzieherinnen bzw. die Lehrerinnen der Kinder
erlebt, zu denen die Miitter einen »guten Kontakt« haben (vgl. Belkis, Z.: 233),
die eine Offenheit gegentiber den religiosen Festen zeigen und die die musli-
mische Speisevorschrift (vgl. ebd.; vgl. Feride und Melek) beachten:

»Sie ist eine junge Lehrerin, sehr offene Lehrerin. Sie geht auch sehr viel auf uns ein.
Sie versucht, uns zu verstehen. Auch wenn da SiRigkeiten ausgeteilt werden, versucht
sie das im Kreis zu erwdhnen. Es gibt ja muslimische Kinder und muslimische Kinder
essen keine Gelatine. Das versucht sie allen Kindern so beizubringen, dass die Kinder
das auch so akzeptieren kdnnen. Das finde ich sehr gut! [...] Sehr sehr offen!« (Melek,
Z.:384)

Auch das »Bild« tiber die Muslime habe sich durch die Prisenz gebildeter mus-
limischer Eltern, die viel Wert auf die Bildung der Kinder legen, gedndert:

»Das hat die Freundin unserer, das hat die Mutter unserer Freunde mir selber auch ge-
sagt. Sie hat sich so gedufert: »Seitdem ich euch kenne, habe ich ein ganz anderes
Bild Giber Muslime. Ihr legt sehr viel Wert auf Bildung und das ganze Drumherum.«Ich
sage: »Das gehort alles zu unserer Religion, diese Bildung, das Ganze, aber das Kopf-
tuch selbst gehdrt auch zu unserer Religion.« (Melek, Z.: 450)

Aufgrund seiner Dialogbereitschaft haben Adem und seine Kinder, trotz an-
derweitiger Schwierigkeiten (»im Hinblick auf die Bildung«) des Sohnes, keine
Benachteiligungen und Konflikte erlebt, die auf die Religion zurtickzufithren
sind (vgl. Adem, Z.: 165-169). Gerade Vorurteile, so Adem, entstiinden durch
einen fehlenden »Dialog zwischen Eltern und Lehrern«, was durch eine vor-
bildhafte religiése Lebensweise und entsprechende Handlungen eines Mus-
lims gelost werden konne (vgl. auch unten Interreligiose Begegnungen).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Konflikte, die auf die Religion oder die religiése Lebensweise zuriickzu-
fuhren sind, werden von keinem Elternteil benannt. Jedoch werden vereinzelt
Benachteiligungen wahrgenommen, die sich auf verschiedene Themen bezie-
hen. Gerade der noch nicht flichendeckend eingefiihrte islamische Religions-
unterricht, der als ein ordentliches Unterrichtsfach angesehen, eine Selbstver-
standlichkeit fiir muslimische Kinder darstellen sollte, sorgt fiir ein Gefiihl der
Benachteiligung:

»Ja, finde ich schon! Weil ich wiirde mir wiinschen, dass mein Kind auch religiése Unter-
weisung an der Schule bekommt und zwar von kompetenten paddagogisch Ausgebilde-
ten; wo unter anderem das auch nicht so als Kurs oder als Klub durch meinen Sohn jetzt
gesehen wird oder durch meine Kinder gesehen wird, sondern wo das auch als genauso
wichtig beachtet wird, wie ein Fach Erdkunde oder wie ein Fach, was weifd ich, Englisch,
das gehort mit zu meinem Alltag, das gehdrt mit zu meinem Leben und das ist bedeu-
tend fur mich! Dass er das in der Form noch einmal.« (Feride, Z.: 325)

Ahnlich steht es mit der Einfithrung des Tiirkischunterrichts, indem auch re-
ligioses Wissen vermittelt werden soll. Da der Islamunterricht schon in man-
chen Schulen unterrichtet werde, mochten sie die geringe Akzeptanz fiir den
Turkischunterricht nicht hinnehmen. So sei ihr Plan, sich an das zustindige
Schulamt bzw. Bezirksamt zu wenden und dafiir zu sorgen, dass Tiirkisch
unterrichtet werde (vgl. Belkis, Z.: 248).

Bezogen auf den Umgang mit dem Islam in 6ffentlichen Bildungseinrich-
tungen, scheint trotz einiger Schwierigkeiten und Benachteiligungen eine
positive Grundstimmung der Eltern durch, die bei den anderen Typen ent-
weder teilweise (Idealisten; Identititssucher) oder gar nicht (Ritualisten) vor-
handen ist.

Was die religiose Sozialisation anbelangt, kann noch weniger als bei den
anderen Eltern von hemmenden Wirkfaktoren auf die religiose Sozialisation
gesprochen werden. Jedoch zeigt sich im Falle der letzten beiden Eltern, die
sich einen Islam- bzw. Tiirkischunterricht (in dem auch »religioses Wissen«
vermittelt wird) wiinschen, und im Falle des Vaters und seiner Kinder, der
seine religiése Lebensweise durch eine ethisch-moralische Grundhaltung in
Handlungen gegeniiber Nichtmuslimen ausdriickt, dass Religion auch im
schulischen Kontext von Bedeutung ist. Allerdings gibt es keine Angaben, die
belegen, dass damit auch ein fordernder Effekt im Hinblick auf die religidse
Sozialisation erreicht werden soll.

Religiose und kulturelle Elemente im Schul- bzw. Kindertagesstittenalltag
Der Respekt vor der muslimischen Speisevorschrift, wird durch diese Gruppe
von Eltern besonders unterstrichen (vgl. oben: Feride, Belkis, Melek; vgl. Birol
unter Verbesserungsvorschlige).

361


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

362

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Auch das Feiern von religiosen Festen wird durch sie als ein Mittel zur Ver-
stindigung und hinsichtlich eines friedlichen Zusammenlebens besonders
unterstrichen bzw. hervorgehoben. Darin duflert sich fiir sie auch die Akzep-
tanz der muslimischen Schiilerschaft.

Fuir das gemeinsame Feiern von religiosen Festen wiirden die Kindertages-
stitten eine groflere Offenheit zeigen:

»Also bei der Erzieherin weif’ ich, mit denen habe ich recht guten Kontakt, da weif ich,
dass sie sehr offen sind der islamischen Religion gegeniiber; und zwar war es auch so,
dass wir bei den islamischen Festen, dass wir da auch, den Kindern Sifigkeiten ge-
bracht haben, das wurde gut angenommen, das war sogar wilnschenswert [...]. Die sind
eigentlich recht offen dort, was das angeht.« (Belkis, Z.: 233)

Anders hingegen gehen Schulen mit religiosen Festen der Muslime um: Die
Kinder bekommen zwar an religiosen Festen frei, was »geduldet« wird. An-
sonsten gebe es in der Schule jedoch kaum Moglichkeiten, sich einzubringen,
nicht zuletzt deshalb, weil der Anteil der muslimischen Kinder in den Grund-
schulen gering sei (vgl. Belkis, Z.: 236f., vgl. Melek, Z.: 392 und 398). Dennoch
konnten sich Miitter vorstellen, sich noch mehr zu engagieren: »Wenn die Leh-
rerin mich auf, noch auf irgendetwas ansprechen sollte, dann wiirde ich natiir-
lich gerne was machen.« (Melek, Z.: 414; vgl. auch Feride, Z.: 307).

Gleichwohl werden durch einige Eltern an religiosen Feiertagen Siiflig-
keiten, Bonbons bzw. Muffins mitgegeben, damit die anderen, nichtmuslimi-
schen Kinder diese Festtage auch mitbekommen (vgl. Melek, Z.: 400; Feride,
Z.:307). )

Damit die nichtmuslimischen Kinder keine Uberraschungen erleben,
wenn die Kinder an muslimischen Festtagen nicht in der Schule erscheinen
und wenn sie Stifiigkeiten u.d. verteilen, wiinscht sich Feride eine diesbeziig-
liche Aufklarung durch die Lehrer. Auf diese Weise konne das »Befremdende«
bzw. die Angst, vor dem was fremd sei, aufgehoben werden:

»Ich wiirde mirwiinschen, dass der Klassenkamerad von B ... weif3, okay, derB ... ist heu-
te nicht da, weil heute ist sein Opferfest und der ist jetzt irgendwie deswegen fiir zwei
Tage nicht da. [...]. Das ist einfach nur [...]. Bewusst wird! Genau! Und erlebt wird. [...].
Nichts Befremdendes, weil ich denke nach Adorno die Xenophobie, also die Angst vor
dem, was fremd ist, ist immer da und deswegen sollte es einem nicht fremd sein, nicht
fremd bleiben, aber wie gesagt, dafiir muss es erst mal in den Képfen der Lehrerschaft
etwas anders laufen.« (Feride, Z.: 313-319)

Adem betont im Kontext der 6ffentlichen Bildungseinrichtungen die zwischen-
menschlichen Aspekte des friedlichen Zusammenlebens, wie sie typisch fiir
die Ethiker ist. Seine Kinder sollen Lehrern und Schiilern den Islam praktisch



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

vorleben. Dabei sei z.B. im Umgang mit Lehrern oder Schiilern auf Verhaltens-
weisen zu achten, die der Islam vorschreibe:

»Also die Religion hat auf jeden Fall Platz in der Schule, solange man [...] nach dem
Islam leben kann. Zum Beispiel, wie ich schon eben gesagt habe, mit Freunden, mit
Lehrern zum Beispiel, mit Lehrern respektvoll umgehen, auch wenn es nicht passt. Das
istderlIslam, das gibtderlIslam vor! So! Und solange sie das tut und das praktiziert, lebt
sie nach dem Islam. Wenn sie, wenn zum Beispiel mein Sohn eine Handlung im Schul-
hof sieht, was, wo ein Stérkerer einen Schwacheren misshandelt, verprigelt, dass er
da einschreitet, um Frieden zu stiften zwischen den beiden, das ist der Islam! [...] Man
veriibt nicht den Islam, indem man fiinfmal am Tag betet, auf der Arbeitsstelle oder in
der Schule, ob man ein Kopftuch trédgt oder ob man diese Gebetshaube tragt, das ist
nicht nur der Islam! Den Islam sollte man nicht [...] [nicht so eng fassen, Anm. d. Verf]
Man muss rausgehen, die Welt beobachten, das ist der Islam, der Umgang mit den Men-
schen, die Gedanken, die Gedanken missen rein sein. Der Umgang mit den Lehrern, die
Sprache mit den Lehrern, der Dialog mit den Lehrern. Das ist der Islam! Und ich denke
immer, dass meine Kinder den Islam sehr gut auch draufen vertreten.« (Adem, Z.: 153)

Wie oben deutlich wird, spielt hier nicht nur die Einhaltung religiéser Vor-
schriften eine wesentliche Rolle (»[...] das ist nicht nur der Islam«), sondern
auch »[...] der Umgang mit den Menschen«, womit auf eine ethische-soziale
Haltung und einen »Dialog mit den Lehrern« abgezielt wird. Der Islam solle
vorbildhaft im Rahmen der Schule vor- und ausgelebt werden, um letztlich
Frieden zu stiften (vgl. ebd. und Z.: 161).

Alles in allem wird in diesem Kapitel deutlich, worauf die Eltern besonders
viel Wert legen bzw. das, was von ihrer Wahrnehmung und Erfahrung ausge-
hend im schulischen Rahmen wichtig ist: die muslimische Speisevorschrift,
religiése Festtage, eine ethisch-soziale Grundhaltung und die Aufklirung
iiber den Islam. Dabei wird auch deutlich, dass ein guter »interkultureller«*”’
und »interreligiser Dialog« erwiinscht wird, der einen Austausch zwischen
Lehrerschaft, Schiilern und Eltern ermégliche. Im Vergleich zu den »Identi-
titssuchern« (vgl. oben), deren Wiinsche auf die Personlichkeitsentwicklung
und damit auf die Sozialisation hindeuten, wollen »Ethiker« lediglich, dass ein
»respektvolles« und »gutes« Zusammenleben moglich wird, d.h. auch, dass
die Erwartungen hier niedriger angesiedelt sind und von keinem férdernden
Effekt auf die religiése Sozialisation ausgegangen wird.

Inwiefern Benachteiligungen einen hemmenden Effekt auf die religiése
Sozialisation haben, kann auch hier nicht eindeutig nachgewiesen werden.

67 | Man hat den Eindruck, dass hier zwar religios konnotierte Aspekte bzw. Elemente
angesprochen werden, diese aber ebenso einen kulturellen Hintergrund (Speisevor-
schrift, Feste, soziales Miteinander) haben kdénnten.

363


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

364

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die Einfiihrung des islamischen Religionsunterrichts (IRU)

Die Eltern dieses Typs verbinden mit der Einfithrung des IRU relativ unter-
schiedliche Vorstellungen, Erwartungen und Ziele. Dabei zeigen sich einige
Eltern im Vergleich zu den anderen Eltern dieses Typs weniger interessiert
(Melek und Birol). An die zukiinftigen Religionslehrer/-innen werden zudem
Erwartungen gestellt, die sich auf ihre Kompetenzen und Kenntnisse bezie-
hen.®

Der IRU soll, gemif aller Eltern, dazu dienen, Informationen und Grund-
lagen des Islams an die muslimischen Kinder zu vermitteln. Damit beziehen
sich die Eltern jeweils auf unterschiedliche Aspekte des Islams und der Wis-
sensvermittlung.

Es steht fiir sie nicht die ausschliefRliche Wissensvermittlung im Vorder-
grund, wie es sich Ritualisten (vgl. oben IRU) fiir ihre Kinder wiinschen, son-
dern vielmehr die intellektuelle Auseinandersetzung, die die Kinder z.B. in die
Lage versetze, zu verstehen, warum »man fastet oder warum man beten muss«
(vgl. Belkis, Z: 283), und sie dazu befihige, »die Auseinandersetzung mit der
Religion, nicht nur aus dem Alltag betrachtet, sondern auch als Wissenschaft
..« zuermoglichen. Es sei gerade die im Vergleich zum Alltagsverstindnis, an-
dere (intellektuelle) »Zugangsweise« zur Religion, welche die religiose Unter-
weisung kennzeichnen solle (vgl. Feride, Z.: 328ff.). Inhaltlich sei nicht nur die
Vermittlung eines »positiven Gottesbildes« wiinschenswert, sondern das Er-
lernen von religiésen Begrifflichkeiten, wie z.B. des fiinfmaligen Gebets usw.
(vgl. Belkis, Z.: 291ff)). Im Vergleich dazu sollen die Kinder die Befolgung der
Rituale in der Moschee erlernen (»[...] dass man fiinfmal beten muss, das finde
ich sehr wichtigl«) (vgl.ebd., Z.: 283-289).

Neben der Informationsvermittlung, die in der Schule zu kurz komme,
kénne der IRU auch helfen, Vorurteile abzubauen bzw. ihnen entgegenzuwir-
ken (vgl. Adem, Z.: 184). Im Zusammenhang mit (den Erwartungen an den
IRU und) der Wissensvermittlung wird auch auf eine zeitgemife Interpre-
tation des Korans verwiesen, die den Kindern das »Zeitlose« an ihrer »Bedie-
nungsanleitung« fiir das Leben vermittele:

»Derislamische Religionsunterricht sollte fiir die Kinder auf jeden Fall das bringen, erst
mal, wie der Islam aufgebaut ist und dass der Islam nicht vor 1.400 Jahren gelebt wor-
den ist, [...] der Islam eine Religion ist, die mit der Zeit geht. Sie miissen sich das so
vorstellen, [...] die Interpretation von diesem Kuran-al Karim [Koran, Anm. d. Verf.] ist

68 | Dazu dufierten sich die Eltern anderer Typen kaum. Die »Ethiker« haben bereits,
gerade im Zusammenhang mit der Qualifikation des padagogischen Personals in Mo-
scheen, ihre hohen Erwartungen vorgetragen (vgl. Kap. 1ll. 5.2). Zudem wird deutlich,
wie im Folgenden noch festzustellen, dass sie sich mit dieser Thematik intellektuell aus-
einandergesetzt haben.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

eben und sozusagen eine Bedienungsanleitung fiir unser Leben, wie wir unser Leben am
besten gestalten. Und deswegen sollte dieser Islamunterricht auch so aufgebaut wer-
den, dass man den Islam nicht in der Vergangenheitsform, nicht nur in der Vergangen-
heitsform erzhlt, sondern in der Gegenwartsform, wie wir zum Beispiel verschiedene
Gebote und Gesetze fiir heute interpretieren kénnen und leben kénnen. Das wiinsche
ich mirvon dem.« (Adem, Z.: 194)

Wiederum andere Eltern (Melek und Birol) sehen mit der Einfithrung des IRU
»eine Chance« fiir diejenigen Kinder, die in ihren Familien oder in den Mo-
scheen keine religiése Erziehung bekdmen, die »Grundsitze des Islams« ken-
nenzulernen (vgl. Melek, Z.: 540) bzw. etwas iiber ihre »Religion zu erfahren«
(vgl. Birol, Z.:194):

»Also ich denke, dass also ich wiinsche mir diesen Unterricht ... vor allem deswegen,
weil ich denke, jedes Kind sollte einfach mal die Chancen bekommen, Religion zu erfah-
ren, weil ich selbst jetzt nicht unbedingt aus einer Familie komme, bei der jetzt Religion
so stark im Vordergrund stand und hatte ich andere Freunde, wére ich wahrscheinlich
gar nicht in die Moschee gekommen damals und dann denke ich mir, wiirde mir heute
was fehlen; so und Kinder wie ich, gibt es ganz viele. Also nicht alle tirkischen oder alle
Familien sind irgendwie religiés. Ne? Es gibt ganz viele Jugendliche, die wachsen auf,
ohne damitje in Berlihrung zu kommen, und wiirde das in der Schule vermittelt werden,
dann hatten diese Kinder zumindest auch zumindest so ein Stiick weit die Chance, das
zumindest mal zu erfahren, ja, dariiber einfach mal was gehort zu haben; und aus dem
Grund fande ich das ganz gut [...].« (Birol, Z.: 260)

An dieser Stelle wird durch beide Eltern der Stellenwert des IRU minimiert,
da dieser fiir Kinder, die entweder in ihren Familien oder in der Moschee eine
religiése Erziehung erhalten wiirden, weniger Relevanz besitze:

»[...] aber fir Familien, in denen Religiositat sowieso, ich sage mal, wo das sowieso
présent ist, da glaube ich nicht, dass die Kinder jetzt unbedingt sehr viel aus diesem
Religionsunterricht mitnehmen kénnen oder werden. Also jetzt zurzeit zumindest noch
nicht, irgendwann in der Zukunft, wenn die Lehrer entsprechend gut ausgebildet sind,
vielleicht, moglicherweise.« (vgl. ebd.)

Dennoch wird mit der Einfithrung des IRU auch eine identitatsstiftende Wir-
kung erhofft. Der Islam und das Muslimsein sollen durch die muslimischen
Kinder als eine »Selbstverstindlichkeit« bzw. als ein selbstverstindlicher Teil
ihrer eigenen muslimischen Identitit wahrgenommen werden, nicht jedoch
als etwas, was im schulischen Rahmen kein Platz hat:

365


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

366

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»... damit die vielleicht auch wissen: Miislimaniz! [tiirk. fiir »"Wir sind Muslime!«, Anm.
d. Verf.]. Das geho6rt zu unserem Leben. Wir sind Moslems. [...] Ja. Schulische [...] auch,
aber der Islam gehort auch zu unserem Leben! Auch in der Schule. [...] Das ganze Le-
ben! [...] alsoich bin nicht nur, zum Beispiel ich bin nicht nur fiinf Stunden in der Schule
ein normaler Schiiler und auferhalb bin ich ein Moslem. [...] Genau! Uberall Muslim.«
(Melek, Z.: 550-560)

Lediglich Feride verweist auf die Wertevermittlung, die typisch fiir diese Grup-
pe von Eltern ist (»Aber ganz wichtig sind, wie gesagt, die islamischen Werte«)
(vgl. Feride, Z.: 330)%.

Im Gegensatz zu den anderen Typen stellen Eltern dieses Typs hohere Er-
wartungen an die Qualifikation der zukiinftigen Religionslehrer/-innen (vgl.
oben Birol, Z.: 260). Es wird von ihnen die Fihigkeit erwartet, mit verschiede-
nen didaktischen Mitteln und Sympathie zu unterrichten:

»[...] dass es mit verschiedensten didaktischen Mitteln an das Kind herangetragen wird
und am besten auch von einem (lacht) sympathischen Lehrer. Oder Lehrerin. [...]. Sym-
pathisch heifit, wo sich das Kind auch ohne Bedenken vorbehaltlos diesem gegeniiber
6ffnet.« (Feride, Z.: 332-336)

Des Weiteren solle ihre Religionslehrerausbildung ihnen, neben pidagogi-
schen Kompetenzen, die notwendigen Kenntnisse iiber die islamischen Wis-
senschaften vermitteln, damit sie den Kindern einen angemessenen Unter-
richt anbieten kénnten:

Ich wiinsche mir auf jeden Fall einen solchen Unterricht! Aber dieser Unterricht sollte
von denjenigen gemacht werden, die auch dieses Wissen iber den Islam haben und
nicht nur kurz mal einen Kurs besucht haben und dann den Kindern irgendetwas sagen.
Esist auch sehr sehr wichtig, wie dieser Islamunterricht ... erzahlt wird [...].« (Adem, Z.:
192)

Interreligidse Begegnungen

Interessant ist, welche Perspektiven und Blickwinkel die Eltern gegeniiber dem
interreligiésen Dialog bzw. interreligiésen Begegnungen einnehmen. Ahnlich
wie oben zur Einfithrung des IRU wird durch jedes Elternteil ein unterschied-
licher Aspekt betont, der einen respektvollen Umgang mit den Religionen er-
moglichen soll. Auch hier werden jeweils individuelle Vorstellungen deutlich

69 | Feride ist eine Mutter, die innerhalb der »Ethiker« ein Typus besonderer Auspré-
gung ist (vgl. Kap. lll. 2.2).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

bzw. wird ein individueller Zugang gewihlt, wie nach diesen Vorstellungen ein
Miteinander der Religionen bzw. ein Zusammenleben funktionieren kénnte”.

In einigen Fillen wird zudem eine Unterscheidung zwischen Religion und
Kultur deutlich, sodass in diesen Fillen vielmehr von einem interkulturellen
Austausch gesprochen werden kann als von einem interreligiosen Dialog. Hier
verschwimmen zum Teil die Grenzen.”! In jedem Fall lassen sich, bis auf eine
Ausnahme (Melek), eine Offenheit und ein Interesse fiir einen Austausch (ob
interkulturell oder interreligios) aufzeigen.

Wie oben schon erldutert wurde, sorgt der Besuch des christlichen Reli-
gionsunterrichts fiir einen Austausch iiber die Religionen zwischen Eltern
und Kindern innerhalb des familiiren Rahmens, obgleich hier die eigene reli-
giose bzw. muslimische »Perspektive« tiber die besprochenen Inhalte fiir die
Eltern besonders wichtig erscheint (vgl. Melek und Belkus):

»[...] Dann erzahlt mir mein Kind das zu Hause und dann sage ich: »Da und da sind Unter-
schiede. So glauben wir und so glauben Christen«Ich versuche natiirlich, meinem Kind
auch einen respektvollen Zugang, auch zur christlichen Religion zu erméglichen, also
ich méchte natirlich auch, dass mein Kind Respekt hat vor anderen Religionen. Ich sage
dann nicht, »liih, das ist nicht unseres und das ist so schlimm und das ist so¢, so etwas
erzahle ich meinem Kind nicht [...].« (Belkis, Z.: 273)

Unabhingig vom christlichen Religionsunterricht werden hier interreligiose
Gespriche, ausgehend von konkreten Situationen, aus dem »Alltag« »aufge-
griffen«:

»Natiirlich auch, je nach Situation, genauso wie bei anderen Themen, wenn der gegebe-
ne Anlass da ist, darauf eingehen! Zum Beispiel, an Weihnachten; im Grunde wird ja vor
Weihnachten das Ganze noch mal angefangen von Bethlehem iiber, ne, das noch mal
aufgegriffen, das in der Schule sehr detailliert wiedergegeben, aber dass ich dann zum
Beispiel auch zu gegebenem Anlass meine Kinder noch mal unterrichte und erklére, wie
das von dem Islam her gesehen wird und dass Weihnachten halt die religiose Feier der
Christen ist und so weiter [...].« (Feride, Z.: 352ff.)

70 | Interessant ware dies fiir eine Typenbildung im Rahmen einer intensiveren For-
schung zu dieser Thematik.

71 | Die Unterscheidung von religiésen bzw. kulturellen Elementen erfordert eine klare
Definition dessen, was unter Religion und was unter Kultur grundsatzlich verstanden
wird. Ein religioses Element kann zugleich als kulturelles Element gelten, wenn kein
deutlicher Sinn- und Transzendenzbezug vorgenommen wird und wenn dieses sich »nure«
aufzwischenmenschliche Interaktionen, d.h. auf das Zusammenleben in Form des Aus-
lebens der eigenen Tradition usw., bezieht.

367


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

368

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Es sind gerade die religiésen Feste bzw. Feierlichkeiten, die als Anlass fiir
interreligiése Begegnungen gesehen werden (vgl. oben »Religiose und kultu-
relle Elemente [...]«; vgl. Birol, Z.: 246; vgl. Adem, Z.:182). Dass religiose Feste
auch als ein kultureller Austausch verstanden werden kénnen, veranschaulicht
Belkis folgendermafien:

»[...] Also das Weihnachtsfest heifit mittlerweile Lichterfest, weil ja Weihnachtsfest
dann so christlich gepréagt ist (lacht); und dass wir auch bei unseren Festen, dass die
Kinder so spiiren, »Ahas, weil es auch einen groflen Anteil an Migrantenkindern, musli-
mischen Kindern gibt, »da ist etwas anders und da wird auch sehr viel gemachty, jetzt
nicht religionsspezifisch, sondern auch, dass man halt auch die verschiedenen Natio-
nen auch vorstellt usw. [...].« (Belkis, Z.: 233)

In einer dhnlichen Weise stellt sie fest, dass nicht »mit religiosen Motiven ge-
arbeitet wird«, sondern man in der Kita vielmehr traditionellerweise »vielleicht
mal backt« oder »bastelt« (Weihnachtsbacken, Weihnachtsbasteln) (vgl. ebd.,
Z.: 261-267).

Der Kontakt zu anderen »Kulturen« und »Religionen«’? sei wichtig, um
»Bertithrungsingste« und Vorurteile abzubauen; so schildert Birol seine Er-
fahrungen mit dem Kirchenbesuch in seiner Grundschulzeit wie folgt:

»Ja, also ich kann mich gut daran erinnern, wie ich selbst in der Schule, damals in der
Grundschule mal in der Kirche war. Ich weif’ nicht, woher das damals kam, aber als ich
mitbekommen habe, dass wir jetzt in die Kirche mal gehen, habe ich erst mal Angst
gehabt. [...] Angst. Ich wusste nicht, was, was jetzt passiert. Werde ich jetzt ..., bin ich
dann kein Moslem mehr? [...]. Werde ich jetzt ..., ja was passiert dort? Ne, was machen
die mit mir? Oder was machen die mit uns? [...] aber es war ne gute Erfahrung, dass
ich da war, dass ich mal die Kirche von innen gesehen habe und dass ich dann raus-
gekommen bin aus der Kirche, ohne dass irgendetwas passiert ist. Ja, also das hat mir
viel genommen, also viel Last oder viele dumme Gedanken, ja, bin ich sie einfach mal
losgeworden. Von daher finde ich das schon wichtig, dass man auf jeden Fall mal die
Erfahrung macht, die verschiedenen Religionen und Kulturen auch in Beriihrung, damit
in Kontakt zu kommen, dass man einfach mal sieht, dass es eigentlich ganz harmlos
ist.« (Birol, Z.: 232-238)

Um den Abbau von Vorurteilen und die Aufklirung tiber die Religion geht es
auch Adem. Dabei sei eine hohe Dialogbereitschaft besonders wichtig, damit
Missverstindnisse und Vorurteile gegeniiber Religionen aufgehoben wiirden
und ein friedliches Miteinander méglich werde:

72 | Auch hier verschwimmen die Grenzen zwischen Kultur und Religion.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Das ist fiir mich sehr wichtig! Wir leben hier in einem Deutschland, in einem christ-
lichen Staat und die ganzen Vorurteile kommen nur deswegen, weil wir uns gegenseitig
nicht kennen. Und durch diese Dialoge und durch diese Bekanntschaften werden eben
diese Missverstandnisse und diese Vorurteile aus der Welt geschafft; und das, deswe-
gen ist es sehr sehr wichtig, dass man miteinander ohne irgendeine Grenze zu setzen,
miteinander gut auskommt.« (Adem, Z.: 176)

Sein besonderes Interesse fiir Religionen und den interreligiésen Dialog legt er
auch seinen Kindern nahe, sodass er auch schon die »Bibel zu Hause durchge-
lesen« hat und regen Kontakt zu seinen nichtmuslimischen Nachbarn pflegt,
indem er diese an Weihnachten besucht und sie im Ramadan zum Fastenbre-
chen einlidt (vgl. Adem, Z.: 178-182).

Die hohe Dialogbereitschaft Adems habe seinen Kindern und ihm eine
positive Kommunikation zu den Lehrern ermoglicht. Die Lehrer, insbesondere
die christlichen Religionslehrer des Sohnes, der am evangelischen und katho-
lischen Religionsunterricht teilgenommen habe, seien »sehr sehr, stolz« auf
ihn gewesen, was sich in den Noten niedergeschlagen habe. Dabei sei es ihm
wichtig, dass die Kinder selbst eine Offenheit wahren wiirden und »keinen stu-
ren Blick« gegentiber anderen Religionen hitten. Dies habe auch dazu gefiihrt,
dass die Tochter viele Freunde habe, die verschiedenen Religionen angehéren
wiirden (Buddhisten, Juden, Christen) (vgl. Adem, Z.: 144-148).

Feride zeigte sich schon in ihren Schuljahren engagiert und fiithrte »inter-
religiése Tagungen« zwischen der ortlichen Moscheegemeinde und Kirchen-
gemeinden durch (vgl. Feride, Z.: 348). Dabei seien zwischen den Religionen
so viele Gemeinsamkeiten vorhanden, dass man von »getrennten« Sachen gar
nicht zu sprechen brauche (vgl. ebd.). Ein gemeinsamer Gottesdienst’?, der
unter Einbezug der Geistlichen aller Religionen, auch eines Imams, an der
Grundschule des Sohnes abgehalten wurde, kénne z.B. dazu dienen, dass die
Prisenz der Religionen im Schulalltag an »Normalitit« gewinne und als eine
»Selbstverstindlichkeit« wahrgenommen werde (vgl. Feride zu IRU und Kap.
III. 5.1). Ferner sollen in Zukunft insbesondere nichtmuslimische Familien
einbezogen werden, sodass der Islam auch in den »Kopfen der Eltern« an »Nor-
malitit« gewinne (Feride, Z.: 344).

73 | Der Besuch der Gottesdienste ist ja ein Aspekt, der durch Eltern wie Melek und
Belkis negativ wahrgenommen wurde. Hier wird sozusagen eine andere Perspektive
erdffnet. Indem ein gemeinsamer Gottesdienst stattfinde, kénnten die muslimischen
Kinder Anerkennung erfahren.

369


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

370

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Verbesserungsvorschldge und Erwartungen

Auch hier zeigen sich Eltern vielseitig. So haben sie unterschiedliche Verbes-
serungsvorschlige, die sich zum Teil mit dem oben zu den verschiedenen As-
pekten bereits Erwahnten decken.

So wiinscht sich Belkis ein gréfleres Engagement der muslimischen Eltern
selbst. Dass sich Eltern aktiv bemiihen, um eine Verbesserung der Situation
von muslimischen Kindern hervorzurufen, betrachtet sie zudem als ein As-
pekt des Muslimseins:

»Ich wiirde sagen, dass einfach auch noch sehr stark das Engagement der Eltern da
wichtig ist, das ist halt auch eine Sache, die auch Zeitin Anspruch nimmt [...]. Aber das
viele muslimische Eltern auch sich engagieren und sagen dann auch und fordern auch
und sagen meine Kinder, was weifS ich, hier sind 20 % oder 10 % muslimische Kinder
an der Schule, dass man halt sagt, das und das; wir méchten das, wir haben das Recht
darauf, oder sich dafiir einsetzt und kdmpft; und das ist sehr wenig vorhanden, weil sehr
wenige muslimische Familien auch wirklich sehr bewusst islamisch leben. [...]. Das ist
flir mich ein ganz wichtiger Aspekt des Muslimseins, aktiv zu sein.« (Belkis, Z.: 304ff.)

Auch die Kooperation zwischen den verschiedenen Einrichtungen, wie der
»Bildungsabteilung der Moscheen«, den Schulen, »mit dem Jugendamt, mit
den Lehrern oder mit den Kindergirten, mit den Leiterinnen und so weiters,
sei erstrebenswert (vgl. Adem, Z.: 125f). Gerade der Dialog zwischen Lehr-
personen und Eltern sei sehr wichtig, damit keine Missverstindnisse oder
Vorurteile entstiinden. Hierbei seien ein respektvoller Umgang und eine vor-
bildhafte muslimische Lebensweise, die sich in Handlungen gegeniiber den
Mitmenschen duflern, eine Bedingung, um Vorurteile (»was gegen den Islam
ist«) aus der Welt zu schaffen (vgl. oben, ebd. Z.: 16:1ff.).

Fiir ihre Kinder wiinschen sich die Eltern hohere Bildungsmoglichkei-
ten (»gute Bildung«), indem die Lehrer dazu beitragen, dass sie motiviert am
Unterricht teilnehmen und ihnen »gute Vorbilder« sind (vgl. Melek, Z.: 567)".
Und nicht zuletzt, wiinschen sie sich, dass geniigend und »gute« und »qualita-
tive« Lehrer an Schulen eingestellt werden, damit die Unterrichtsqualitit nicht
darunter leide (vgl. Adem, Z.:198 und 260).

Zudem solle in Schulen und Kindertagesstitten mehr Riicksicht auf die
Besonderheiten von Andersgliubigen genommen werden, damit »|...] die Kin-
der nicht in Konflikt kommen, ja, mit ihrem Glauben« (vgl. Birol, Z.: 2776).
Ausgehend von Studien, die belegen, dass die »interkulturelle« bzw. die »inter-

74 | An dieser Stelle wird auch auf den Alkoholkonsum (»... das gréfite Problem war fiir
mich der Alkohol«) von nichtmuslimischen Lehrern verwiesen, was nicht ihren Vorstel-
lungen eines Vorbildes entspreche (vgl. ebd., Z.: 514-520).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

religiése« Kompetenz bei Lehrpersonen stirker sein konnte, wiinscht sich der
Vater, dass Vorurteile und Klischees abgebaut werden:

»Also, dass die einfach mal wissen, wie man damit umgeht, dass Lehrervon ... ich sage
mal jetzt ganz banal vom Kopftuch nicht unbedingt darauf schlieBen, dass das Kind
jetzt aus einer bildungsfernen Familie kommen muss oder so etwas ... Ne? [...]. Also
diese Vorurteile, diese Klischees, die man liber die Medien ja auch vermittelt bekommt
etc., dass man dann da nicht direkt Riickschliisse zieht auf das Kind bzw. auf die Familie
des Kindes.« (Birol, Z.: 280ff.)

SchlieRlich wiinscht sich Feride, dass in den Schulklassen stirker Aufklirung
betrieben werden miisse (vgl. oben Feride), um eine »Sensibilisierung« fiir die
Prisenz muslimischer Kinder zu schaffen (vgl. Feride, Z.: 253; vgl. oben im Zu-
sammenhang mit IRU und Kap. III. 5.1). Letztendlich wiinscht sich die Mutter,
wie es insbesondere typisch fiir »Ethiker« ist, dass die Kinder »als Menschen,
ganze Menschen, zu denen auch der Glaube dazugehort, »angenommen«
und »akzeptiert« werden. Dabei sei es insbesondere wichtig, dass die »Angst
vor dem Fremden« durch Aufklirung abnehmen misse (vgl. oben und vgl.
Feride, Z.: 364).

Insgesamt spiegeln sich in den Verbesserungsvorschligen die Grundge-
danken wider, die Eltern schon im Zusammenhang mit ihren religiosen Er-
ziehungsvorstellungen darlegten (»das Menschseink, eine »ethische Grund-
haltung« usw.) Auch bei diesem Typ fillt, trotz der in Bezug auf ihre Religion
geringer wahrgenommenen Benachteiligung auf, dass sie Vorurteile und
Klischees iiber Muslime und muslimische Familien als unangenehm regist-
rieren. Wie oben aufgezeigt wurde, machen sie konkrete Lésungsvorschlige,
die jeweils eine individuelle Herangehensweise bzw. einen entsprechenden
Zugang zur Thematik deutlich werden lassen. Dies weist auf ihre Individuali-
tit hin, die auch schon in ihrer Religiositit erkennbar war (vgl. Kap. III. 3.4).
Als gemeinsames Merkmal fillt bei ihnen zudem der Wunsch auf, dass die
Religion, die religiose Lebensweise und die Prisenz muslimischer Kinder im
Schulalltag als »Selbstverstindlichkeit« entweder vorgelebt oder schlichtweg
wahrgenommen werden sollten (z.B. durch die Einfithrung des IRU, durch
interreligiése Begegnungen, Dialoge usw.).

5.4 Peers, Freundschaften und deren Einfluss
auf die religiose Sozialisation

Der Stellenwert der Peers und Freundschaften, die im Rahmen der religiosen
Bildungseinrichtungen gefunden und gepflegt werden, wurde durch einige El-
tern schon aufgezeigt (vgl. Kap. III. 5.1 »Idealisten« und »Identititssucher«).
Die Freundschaften, die dort gekniipft werden, haben demnach auch einen

371


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

372

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Einfluss auf die religiése Sozialisation bzw. auf die Entwicklung der Religiosi-
tat ihrer Kinder.

Es spielen aber auch Freundschaften, die sich im Rahmen der Schule und
Kindertagesstitte ergeben, eine wichtige Rolle. Dabei haben die Kinder sowohl
muslimische als auch nichtmuslimische Freunde, zu denen sie unterschied-
lich intensive Beziehungen und Kontakte pflegen. Daneben werden religidse
Themen von einigen Kindern aufgegriffen und thematisiert und wiederum fiir
andere spielen sie in ihren Freundschaftsbeziehungen keine Rolle.

Welchen Einfluss die Freundschaften und die Peers auf die religiése Sozia-
lisation haben, hingt insbesondere von den Eltern ab, da sie ihre Kinder bei der
Wahl ihrer Freundschaften in unterschiedlichem Mafle beeinflussen. Auch
spielt in vielen Fillen die Anlage der Kinder eine Rolle, was sich im verschiede-
nen Umgang der Kinder mit Freundschaftsbeziehungen zeigt, die innerhalb
einer Familie aufgewachsen sind bzw. einer Familie angehéren.

In diesem Zusammenhang ist natiirlich des Weiteren zu beriicksichtigen,
dass hier die Sicht bzw. die Vorstellungen der Eltern hinsichtlich der Freund-
schaften ihrer Kinder wiedergegeben werden. Dessen ungeachtet zeigen die
Ergebnisse, welchen Einfluss sie ausiiben und welcher Sozialisationseffekt er-
hoftt bzw. erkennbar wird.

5.4.1 Peers und Freundschaften - die »ldealisten«
Die Kinder der Idealisten pflegen Beziehungen zu muslimischen und nicht-
muslimischen Kindern, wobei die Intensitit der Freundschaftsbeziehungen
variiert. Dies hingt sowohl vom Kind selbst als auch vom Einfluss der Eltern
ab. Einige Eltern tragen hierzu ihre grundlegenden Vorstellungen vor.

Die Freundschaften sind gemifl den Eltern »bunt gemischt« (vgl. Nermin,
Z.: 626) und »multinational« (Ethem):

»Von der Herkunft her, ist eigentlich sehrvieles vertreten, auch von der Religion her, sind
Muslime dabei, Nichtmuslime dabei, auch bei meiner Tochter jetzt [...] eine Hindu; also
da besteht der Freundeskreis auch, ist sehr vielfaltig.« (Ethem, Z.: 365)

Die Beziehungen zu deutschen Freunden der Kinder werden durch einige El-
tern stirker ins Visier genommen, da die Werthaltungen der Familien hier
sehr unterschiedlich seien (vgl. Lale). Hierbei sei es auch wichtig, dass die Kin-
der ihre eigenen Erfahrungen machen wiirden, damit sie feststellen konnten,
dass manche Kinder »nichts« fiir sie seien:

»lch versuche es; z.B. es gab einen Fall, Ruhullah wollte unbedingt mit einem deutschen
[Freund, Anm. d. Ver.f.];ich habe gesagt: »Natirlich kann er kommen, kein Problem¢, das
Kind ist aber direkt nach der Schule gekommen, da war schon fiir mich was ..., warum ist
er nicht nach Hause gegangen? Er hat etwas gegessen:»Ja meine Mama arbeitet immer



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

und ich habe immer, ich habe Schliissel«[...] und dann ist er ggkommen ...; egal, dann
haben wir natirlich [gefragt, Anm. d. Verf.]: "Was machst du wie geht’s dir und so?»Ja,
meine Mama arbeitet in einer Barc; und so und ich wollte, dass das Kind das alles mit-
hort. Erst mal sieht, mit wem es da spielt, was es macht; und das Kind kam das zweite
Mal, das dritte Mal und dann hat Ruhullah gesagt: \Mama, das Kind ist doch nichts fiir
mich und dann hates ...« (Lale, Z.: 787)

Die unterschiedliche Lebensweise der Eltern (»[...] arbeitet in einer Bar«)” ver-
anlasste die muslimische Mutter, das eigene Kind zum Nachdenken anzuregen
und es bei der Wahl der Freundschaften zu beeinflussen. Dabei wird oftmals
vorgezogen, dass deutsche Kinder die muslimischen Familien besuchen, was
umgekehrt weniger geduldet wird. Dies macht Dilek deutlich, deren Tochter
vorwiegend deutsche Freundinnen hat. Schlieflich seien diese Freundinnen
»ordentliche« (tlrk. diizgiin) Madchen, deren Eltern sie auch kenne und die
sich respektvoll verhalten wiirden.”® Dabei pflege die Tochter auch einen in-
tensiven Kontakt zu ihren Freundinnen, da fast jeden zweiten Tag jemand bei
ihnen iibernachte (vgl. Dilek, Z.: 229-232). Hingegen habe die jiingere Tochter
ausschlieflich »tiirkische« Freundinnen, zu deren Miittern Dilek einen inten-
siveren Kontakt (gemeinsame Friihstiicke, Hausbesuche) pflege als zu deut-
schen Familien bzw. Miittern (vgl. ebd., Z.: 233). Zudem wiirden auch andere
muslimische Familien besucht (»unsere Freundeskreise«), um die Religion er-
lebbar zu machen (vgl. Lale, Z.: 876).

Auf der anderen Seite beobachtet Nisa, dass tiirkische und muslimische
Kinder und Jugendliche stirkere Freundschaften mit ihresgleichen oder mit
jenen mit interethnischem Migrationshintergrund (hier: italienische und per-
sisch-deutsche) schlieRen”. Wiinschenswert wire dennoch ein gemischter
Freundeskreis (vgl. Nisa, Z.: 153f)).

Auch Entwicklungen werden aufgezeigt, sodass Kinder, die zunichst »be-
wusst« ausschliefflich nichtmuslimische Freunde hatten, sich mittlerweile
darauf »besinnen«, bewusst muslimische Freunde auszuwihlen’®. So sei es
moglich, dass muslimische Kinder sich an muslimischen Feiertagen gegensei-

75 | Hier wird auf das Alkoholverbot Bezug genommen.

76 | Da die Mutter sehr viel Wert auf die muslimische Sexualmoral legt, kann mit »or-
dentlich« (tlirk. diizgiin) die Befolgung dieser Moral verstanden werden, d.h., es ist
davon auszugehen, dass diese (deutschen) M&dchen keine gegengeschlechtlichen
Freundschaften eingehen.

77 | Nisa beklagte auch die Ausschlusserfahrungen ihrer Kinder im schulischen Kon-
text. So ist moglicherweise auch ein Zusammenhang zwischen den Erfahrungen und der
Wahl der Freundschaften vorhanden.

78 | Dies kann damit zusammenhdngen, dass die Tochter ab einem bestimmten Zeit-
punkt anfing, das Kopftuch zu tragen.

373


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

374

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

tig beschenken, damit sie feststellen: »[...] so das gehért zu uns« (vgl. Nermin,
Z.: 620). Hier wirkt das Beschenken an religiosen Festtagen identititsweisend
und trigt zu einem Wirgefiihl bei. Unter Umstinden ermdglicht es auch eine
Abgrenzung gegeniiber den »anderen, den Nichtmuslimen, wobei die Mutter
an einer anderen Stelle auch eine Diskurskultur mit Nichtmuslimen befiirwor-
tet (vgl. Nermin, unten).

Fur einige Eltern (Ethem, Nermin, Lale) spielt die bewusste Wahl von mus-
limischen Freunden und deren Familie eine wichtige Rolle, um einen positi-
ven Einfluss auf die religiése Sozialisation auszutiben (vgl. auch Kap. III. 5.1).
Hierbei geht es darum, dass das soziale Umfeld und die »religiése Prigung«
stimmen miissen und dass die Kinder erleben, wie andere Kinder auch eine
religiose Erziehung erfahren und deren Eltern auch beten (vgl. Ethem, Z.: 220,
vgl. Nermin, Lale) bzw. die religidse Praxis ernst nehmen (vgl. Nermin, Z.:
240-244). Fiir einige Kinder sei es z.B. nicht leicht, im schulischen Kontext
muslimische Freunde zu finden, sodass deren Freundschaften bei anderen
muslimischen Familien gepflegt werden miissen (vgl. ebd., Z.: 626). Auch in
Bezug auf muslimische Familien, mit denen die eigenen »Werte« iiberein-
stimmen, zeigt sich Lale wihlerisch. So ist auch nicht jedes muslimische Kind
»das Richtige« fiir das eigene Kind, da schon der Prophet (s) auf den Einfluss
der Freundschaften hinsichtlich der religiésen Entwicklung gedeutet habe:

»Ich picke mir da auch [...] bewusst [Uber diese Religion Bescheid, Anm. d. Verf.] wis-
sende, diese Religion lebende, Personen [...] aus, ja? Nicht jede muslimische [Familie,
Anm. d. Verf.] ist das Richtige ja, also, dass ich jetzt nicht nur deutsche, auch muslimi-

sche [Familien bewusst auswahle, Anm. d. Verf.] [...] ich leg sehr viel Wert darauf, denn,
mit welchen Kindern mein Kind in Kontakt kommt ... das ist so, auch Prophet Muham-
med sagt, dass es etkiledigini [...]. [Also, dass Freunde, die Kinder beeinflussen, Anm.

d. Verf.]. Beeinflussen kdnnen.« (Lale, Z.: 773-779)

Demnach beeinflussen die Freunde die Religiositit des Kindes. Der Einfluss
des muslimischen Freundes zeige sich z.B. darin, dass die Kinder mit dem
Freund aus der Schule oder dem Freund aus dem Bekanntenkreis der Familie
nach Schulschluss zum Freitagsgebet gehen wiirden (vgl. Nermin, Z.: 634fF.).

Es wird zudem deutlich, dass gerade die Kinder dieser Familien (Ethem,
Nermin, Lale) sich mit nichtmuslimischen Freunden iiber ihre Religion aus-
tauschen, wobei auch der Charakter der Kinder dafiir bestimmend sei.

In den Kopfen der Kinder kommen aufgrund der unterschiedlichen reli-
giosen Praxis anderer muslimischer Kinder, Fragen auf, die dazu fiihren, sich
mit der eigenen muslimischen Identitit auseinanderzusetzen. Diese Unter-
schiede betreffen z.B. den Fleischverzehr im Kindergarten oder die Frage,
warum manche muslimische Familien Weihnachten feiern (»Warum feiern
die Weihnachten? Sind das jetzt keine Muslime? Sind das Muslime?«). Auch



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

werde z.B. der Nikolaus aus muslimischer Perspektive besprochen (vgl. Ethem,
Z.: 369-376, vgl. Lale, Z.: 682). Es bieten verschiedene weitere Themen bzw.
religiose Gebote Diskussionsstoff unter den Jugendlichen (»[...] warum rauchst
du, warum hast du eine Freundin, darfst du nicht [...]«). Dabei werden auch
unterschiedliche Umgangsformen der Sohne in der Familie von Lale deutlich.
Wihrend ein Sohn gerne diskutiert und sich mit seinen Freunden tiber reli-
giése Themen auseinandersetzt, bricht der andere Sohn den Kontakt ab (vgl.
Lale, Z.: 810ft.).

Des Weiteren diskutieren die Kinder auch untereinander religiése Fragen
oder Sinnfragen, was mit dem Alter der Kinder zusammenhinge (vgl. Nermin,
Z.: 640). Die Mutter regt den Austausch tber die Religionen bzw. religicse
Themen besonders an, sodass die Tochter einen kleinen »Koran auf Deutsch«
in der Tasche mitfithre, damit sie gegebenenfalls darin nachschlagen kénne,
um religiése Themen zu besprechen (vgl. Nermin, Z.: 644-649). Dadurch sol-
le die Fahigkeit gestirkt werden, sich reprisentieren zu lernen und eine Dis-
kurskultur zu entwickeln, die den Umgang und die Akzeptanz von anderen
Meinungen ermégliche:

»Weil, genau! Also fiir mich ist das schon wichtig, dass die sich gegenseitig, dass die
gucken so in dieser Gesellschaft, die Gesellschaft ist ja pluralistisch, es gibt viele ver-
schiedene Meinungen; und sie missen lernen, ihre Meinungen nach auien hin zu pra-
sentieren und auch andere Meinungen zu akzeptieren und auch zu diskutieren. Ne ...?«
(Nermin, Z.: 650).

Alles in allem zeigt sich eine unterschiedliche Intensitit an Freundschafts-
beziehungen, die sowohl zu muslimischen als auch zu nichtmuslimischen
Kindern und Jugendlichen gepflegt werden. Der Einfluss der Peers auf die re-
ligiose Sozialisation wird dabei ebenso deutlich gemacht wie der Austausch
tiber die Religionen bzw. religise Themen mit nichtmuslimischen Kindern
und Jugendlichen, der in manchen Fillen dazu fihrt, sich auf die eigene mus-
limische Identitit zu besinnen und sich dieser noch einmal zu vergewissern.

5.4.2 Peers und Freundschaften - die »Ritualisten«

Die Einhaltung religiser Vorschriften ist ein Aspekt, den ein Teil der ritua-
listischen Eltern auch in den Freundschaften ihrer Kinder betonen. Zudem
juflert sich der Gemeinschaftsbezug, der ihre Religiositit kennzeichnet (vgl.
Kap. III. 3.2) auch in den Beziehungen der Kinder, die sich in Freundesgrup-
pen (sohbet-Gruppen)” oder in der Moschee mit anderen Kindern treffen, um
sich iiber ihre Religion auszutauschen.

79 | Religion und religiose Themen werden insbesondere in diesen Gruppen oder in
der Moschee aufgegriffen, was z.B. fiir die Kinder anderer Typen eher variiert und daher

375


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

376

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die Kinder ritualistischer Familien haben zumeist einen gemischten
Freundeskreis mit unterschiedlichen Glaubensrichtungen (vgl. Mecelle, Z.:
480-483; Rabia, Z.: 663; Selma, Z.: 569-581), wobei auch hier unterschiedliche
Abstufungen bzgl. der Intensitit der Freundschaftsbeziehungen festzustellen
sind. So ist es Selma besonders wichtig, obwohl ihre Kinder auch deutsche
Schulfreunde haben, dass die Kinder vorwiegend tiirkische, muslimische
Freundschaften schliefen, mit denen sie die religiose Praxis befolgen kénnen:

»... also hauptséachlich tiirkische Freunde, muslimische Freunde. Also darauf lege ich
auch sehr grofen Wert, dass sie sich auch nur mit muslimischen Freunden also auch
treffen, auch hauptsachlich mit Freunden, die auch dann auch beten, ne, weil die ...«
(Selma, Z.: 569)

Wichtig ist der Mutter, dass sie sich mit muslimischen Kindern treffen, da
die Freunde Einfluss auf die religiose Entwicklung der Kinder hitten. Hierbei
weist sie auch auf Schwierigkeiten hin, die sich beim Treffen mit deutschen
Freunden ergiben. Dies betreffe insbesondere die Einhaltung der muslimi-
schen Speisevorschriften, wodurch sich auch schon zwischen den Kindern
Konflikte zugetragen hitten und die Kinder dadurch in die Aufenseiterrolle
(im schulischen Kontext) gedringt worden seien. Diese Schwierigkeiten 16sen
in der Mutter und bei ihren Kindern nicht selten Identititskonflikte aus: »]Ja.
Manchmal frage ich auch, warum sind wir dann Moslem eigentlich? Ne?« (Sel-
ma, Z.: 200-204).

Die Kinder unterhalten sich auch mit ihren nichtmuslimischen Schul-
freunden, die sich bei ihnen zu Hause zum Hausaufgaben machen treffen®,
iber ihre Religion. Besprochen wurden Themen wie das Verhiltnis zum
Gegengeschlecht (»]a, ihr seid ja Moslems, also der Freund ..., ihr diirft ja kei-
ne Freundin haben. Ihr diirft ja erst dann Freunde haben, wenn ihr verheiratet
seid.«) oder der Moscheebesuch (vgl. Selma, Z.: 583-587). Hierbei wird auch
angemerkt, dass die Kinder sich untereinander beeinflussen wiirden: »|...] die
erziehen sich aber auch sehr viel untereinander die Kinder; auch also, sind
auch sehr neugierig.« (vgl. ebd.).

Hingegen unterstreichen andere Eltern, dass die Religion bzw. religiose
Themen in den Freundschaften, die gerade im schulischen Kontext geschlos-
sen worden seien, keine Rolle spielen wiirden (Mecelle, Z.: 487ff.; Rabia, Z.:

6y71t):

auch auferhalb geschieht. Gerade daraus lasst sich auch der Gemeinschaftsbezug der
Ritualisten ableiten.

80 | Die Mutter betonte an einer anderen Stelle, dass die Kinder sich nachmittags nicht
mit nichtmuslimischen Freunden treffen diirften (vgl. Selma, Z.: 579). Hier scheint es
so, dass die Hausaufgaben Anlass fiir ein Treffen boten.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Ja, nur auf weltlicher Ebene ... genau! Die reden gar nicht iiber den Glauben, weil das
ist; [es gibtja auch, Anm. d. Verf.] viele Kinder, die an nichts glauben, in den Schulen so,
ich denke mal die meisten Kinder, die an nichts glauben, die leben nichtihren Glauben!
Und von daher haben die ja wenig zu reden.« (Rabia, Z.: 679)

Die muslimischen »Freundesgruppen« (vgl. Selma, Z.: 350) in der Moschee
und die »Midchenclique, wo die halt {iber den Glauben reden« (vgl. Rabia,
Z.: 667) (sohbet-Gruppen, vgl. Kap. III. 5.1), prigen die Kinder, sodass z.B. die
Tochter, davon beeinflusst, das Kopftuch anlegen mdéchte, obgleich die Mutter
kein Vorbild fiir ihre Tochter darstellt:

»Ja. Die ist, also sie ist, sie, die geht halt, also das ist so eine Clique, wo ihre, wo die
Freunde sich treffen, die reden liber den Glauben. Ich wiirde sagen, die ist interessiert,
die wollte auch schon so oft, dassiich ..., und da hat sie dann auch 6fters gesagt: »-Mama
ich mach das vor dir. Du wirst dann« [Also sie wollte ein Kopftuch tragen, obwohl die
Mama auch kein Kopftuch trdgt, Anm. d. Verf.). Ja. Ja. Ja, die wollte das, sie war so inter-
essiertund so beeindruckt und fand das so schén und hat, sagt auch immer:»Mama, du
siehst dann wie ein Engel aus, wenn du dann so bedeckt (lacht) bist.«« (Rabia, Z.: 372ff.)

Es seien insbesondere die Freunde in der Moschee (»Das prigt die mehr«),
die die Kinder dazu motivieren wiirden, am Moscheeunterricht teilzunehmen
(vgl. Selma, Z.: 348-350).

Schlieflich wird die Rolle der Freundschaften fiir die religiése Entwick-
lung, wie es typisch fiir ritualistisch geprigte Eltern ist, unter dem Aspekt der
Einhaltung von religiésen Vorschriften betrachtet:

»[...] Ich finde es dann aber auch wichtig, dass die Kinder auch dann wissen, was ein
Muslim machen darfund was er nicht machen darf, ne? Und dass sie dann auch Respekt
haben und dann das Kind nicht dazu berreden, das zu tun, was sie eigentlich nicht tun
sollten.« (Selma, Z.: 591)

5.4.3 Peers und Freundschaften - die »ldentitatssucher«
Eine Offenheit kennzeichnet die Miitter dieses Typs im Umgang mit den ver-
schiedenen Freundschaften der Kinder, die im familiiren Rahmen und im
Rahmen der religiésen Gemeinden und der 6ffentlichen Bildungseinrichtun-
gen gekniipft werden. Der Kontakt zu Nichtmuslimen gehort fiir diese Eltern
schon aufgrund ihrer hohen Dialogbereitschaft (vgl. Kap. III. 3.3 und III. 4.3)
selbstverstindlich zu ihrer Lebensweise, weshalb Religion nicht explizit the-
matisiert werden muss, sondern vielmehr ausgelebt wird, indem nach Koope-
ration und Dialog gestrebt wird.

Selbst wenn darauf geachtet werden soll, welche Freunde die Kinder haben
und entsprechend mit welchen Familien die Beziehungen gepflegt werden (vgl.

377


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

378

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Hilya, Z.: 109; Lema, Z.: 220), ist in erster Linie eine betont offene Haltung
der Eltern gegeniiber nichtmuslimischen Freunden festzustellen. Hierbei wird
auf das Vorbild des Propheten (s) verwiesen, der mit »jedem« kommuniziere:

»Ja, es ist so, dass man in erster Linie das Kind natiirlich erziehen mdchte, aber es ist
jetzt so, dass man jetzt nicht so willkirlich, einfach so Freunde, sondern man méchte
natiirlich darauf achten, aber jetzt nicht sagen: Okay, das ist jetzt z.B. [...], hat eine an-
dere Religion, damit darfst du nichts zu tun haben. So nicht ne, das ist ja irgendwo auch
paradox. Unsere Religion sagt ja jetzt, unser Prophet hat ja mit jedem kommuniziert,
kooperiert, es ist jetzt nicht so, okay, ich rede jetzt nur mit dem Muslim [...].« (Lema,
Z.:220)

Weniger die Religion, sondern die zwischenmenschlichen sozialen Aspekte
sind demnach die entscheidenden Kriterien fiir die Wahl der Freundschaf-
ten®": »Ja, also Freunde heift ja auch in dem Sinne ... auch dem helfen, viel-
leicht auch, dass [das Kind, Anm. d. Verf] auch lernt, Menschen zu helfen.«
(Lema, Z.: 221-224)

Diese Grundhaltung wird auch im Fall von Hiilya deutlich. Der Freundes-
kreis der Kinder ist »gemischt«, sodass sich die Kinder mit Nachbarskindern,
mit den Kindergartenfreunden und Kindern aus deutschen Familien treffen
und gemeinsam spielen. Dabei spiele Religion keine Rolle, da es vielmehr um
»Kommunikation, Dialog und Gemeinsamkeit« gehe (vgl. Hiilya, Z.: 216-219,
vgl. hierzu auch Kap. III. 5.3 »Interreligiose Begegnungenx).

5.4.4 Peers und Freundschaften - die »Ethiker«
Wie schon im Verhiltnis zu allen anderen Sozialisationskontexten deutlich
wurde, haben Eltern dieses Typs (Ethiker) jeweils individuelle Vorstellungen,
was die Freundschaften ihrer Kinder angeht. Demnach geben sie auch im Zu-
sammenhang mit den Peers insgesamt ein vielseitiges und »buntes« Bild ab
(vgl. Kap. III. 5.1). Das Niveau der Beeinflussung fillt im Vergleich zu anderen
Eltern bzw. Typen geringer aus. Hierbei stellen Eltern wie Belkis und Melek
eine Ausnahme dar. Bei ihnen wurde auch schon an ihren »Erziehungsstilen«
(vgl. Kap. III. 4.4) deutlich, dass sie eine diszipliniertere Haltung unter den
Eltern, die ethische Grundsitze in den Vordergrund stellen, einnehmen. Die
Religion bzw. religiose Themen spielen insbesondere fiir deren Kinder eine
zentrale Rolle in ihren Freundschaften.

Es fillt schon in den unterschiedlichen Bezeichnungen auf, welche Wert-
haltungen (ethische Grundhaltung) die Eltern in Bezug auf die Freundschaf-
ten ihrer Kinder einnehmen. Demzufolge haben die Kinder »alle moglichen

81 | Hierbei unterstreicht Lema auch die Freundschaften zu ihren ehemaligen, nicht-
muslimischen Kommilitonen, mit denen der Kontakt andauere (vgl. Lema, Z.: 237).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Freunde im Umfeld«, angefangen von Klassenkameraden, iiber Freunde im
Fuflballverein und auch nichtmuslimische Freunde, die keinen Einfluss auf
die Religiositit der Kinder ausiiben (vgl. Feride, Z.: 372-381). Oder sie haben
unterschiedliche Freunde, worunter christliche und muslimische Kinder sind,
und der Vater nichts {iber deren Einfluss aussagen kann®? (vgl. Birol, Z.: 296).

Die Offenheit und das hohe Interesse im Hinblick auf einen interreligiésen
Dialog trugen dazu bei, dass die Kinder von Adem »sehr verschiedene Freunde
mit verschiedenem Glaubenscharakter, wie zum Beispiel einen Buddhisten,
einen Juden, einen Evangelisten, einen Katholiken«, haben. Der »sehr gute
Kontakt« (vgl. Adem, Z.: 144) iibe keinen negativen Einfluss auf die Religiositit
bzw. religiése Entwicklung der Kinder aus, was sich schlieRlich darin duflere,
dass die Kinder sich nicht nur iiber den Islam, sondern auch iiber das Chris-
tentum unterhalten wiirden (vgl. ebd., Z.: 202-205). Der Einfluss von Freund-
schaften im Allgemeinen wird auch unterstrichen: So tibe der Freundeskreis
einen groflen Einfluss auf die Religiositit aus, zumal wenn die Kinder die Pu-
bertit tiberschreiten wiirden. In dieser Phase trete, im Vergleich zu den Fami-
lien bzw. Eltern selbst, der groRere Einfluss der Peers hervor. Uberdies wiirden
die Kinder ohnehin »ihre eigenen Wege« (vgl. ebd., Z.: 201) gehen. Hier wird
nochmals deutlich, dass Adem sehr viel Wert auf die »Selbststindigkeit« sei-
ner Kinder legt (vgl. auch Kap. III. 4.4. »Erziehungsstile [...]«).

Die Freunde von Meleks Sohn, der die Grundschule besucht, sind »ge-
mischt« (»[...] da ist ein Mischmasch in der Schule, international«), d.h., sie
gehoren unterschiedlichen Ethnien an. Die Tochter habe hingegen vorwiegend
muslimische Freunde, da sie zum einen ein Gymnasium besuche, das einen
muslimischen Trager habe, und sich ihre Freundschaften zum anderen durch
den Moscheebesuch ergeben hitten. Beide Kinder hitten somit auch nicht-
muslimische Freunde, womit die Mutter »gar keine Probleme« hat (vgl. Melek,
Z.:579-594)-

Die unterschiedliche Religionszugehdorigkeit und das entsprechende di-
vergierende Erscheinungsbild, bedingt u.a. durch das Kopftuchtragen, tragen
zu Vorurteilen bei, die auch bei den Kindern zu Konflikten und Spannungen
fuhren. Melek weist auf eine Erfahrung der Tochter hin, die sich auf Vorurteile
gegeniiber muslimischen Frauen beziehe und die zum Freundschaftsabbruch
bei ihrer Tochter gefiithrt habe. Stereotypisierend griff die nichtmuslimische

82 | An einer anderen Stelle verweist Birol auf die Bedeutung der eigenen muslimi-
schen Freunde in seiner Schul- und Jugendzeit. Demnach beeinflusste ihn weniger seine
Familie, als ihn seine muslimischen Freunde dahingehend prégten, die nahegelegene
Moschee zu besuchen: »[...] hatte ich andere Freunde, wére ich wahrscheinlich gar nicht
in die Moschee gekommen damals und dann denke ich mir, wiirde mir heute was fehlen
so und [...].« (Birol, Z.: 260)

379


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

380

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Freundin das Bild der muslimischen Frau auf und bezeichnete die Mutter als
»dumme, worauf sich die Kinder voneinander distanzierten:

»Hat sich sehr distanziert und sie hat sich auch sehr ... wie soll ich sagen? Nicht so nett
ausgedriickt. Sie hat mich als Muslim zum Beispiel als dumm angesehen. Ja (lacht). Und
das hat ihr sehr wehgetan. Mama, wieso sieht sie, sieht sie dich so?« Ich sage: »Bisra,
ich bin vielleicht nicht die Kliigste, aber ich bin auch nicht dumm!« (lacht).« (Melek, Z.:
599)

Hier greift ein Mechanismus der Etikettierung bzw. einer Zuschreibung, was
sehr verletzend auf die Tochter wirkt. Dennoch spielt fiir die Tochter die Re-
ligion bei der Wahl ihrer Freundschaften eine wichtige Rolle und biifit ihre
Stellung auch nicht durch diese negative Erfahrung ein:

»Ich glaube, dass die religiése [...] Sicht [den Ausschlag, dafiir gegeben hat, Anm. d.
Verf.] [...], dass sie sich auseinandergelebt haben. Aber bei unserer Tochter hat es jetzt
nicht den Anschein gemacht: Meine Religion ist nicht schdon. Die Leute distanzieren sich
von mir. Sie hat spéter eingesehen, es tat ihr sehr leid, dass sie sich von mir distanziert
hat, aber sie wusste: Religion kommt bei uns an erster Stelle. Freunde kann ich immer
noch finden. Es hat ihr aber wirklich sehr sehr wehgetan. Sie, sie war eine Zeitlang wirk-
lich sehr sehr ungliicklich, dass die Freundschaft so einfach zerbrochen war.« (Melek,
Z.:611)

Die Kinder unterhalten sich auch mit ihren nichtmuslimischen Freunden iiber
ihre Religion. Die Mutter zeigt Respekt bzw. Akzeptanz gegeniiber Anders-
glaubigen und ihrer Lebensweise (»Biisra, das hat was mit ihrer Religion zu
tun. Das musst du auch so akzeptieren«), womit die Tochter keinerlei Probleme
habe, der Sohn jedoch hartnickig auf seine eigene Meinung poche (vgl. Melek,
Z.: 613ft.).

Die muslimische Lebensweise ist fiir Belkis ein wichtiges Kriterium bei
der Auswahl der Freunde ihrer Kinder. Folglich haben die Kinder, beeinflusst
durch die Haltung der Mutter, mehr muslimische Freunde und weniger deut-
sche, d.h. nichtmuslimische Freunde (vgl. Belkis, Z.: 328-334). Auflerdem wer-
den die Kontakte zu Gleichaltrigen in der Moschee gesucht und gepflegt, was
ja nicht zuletzt einen der wichtigsten Griinde fiir den Moscheebesuch darstellt
(vgl. ebd., Z.: 173).

Da sie nicht méchte, dass Widerspriiche zwischen den Freunden ihrer Kin-
der und den religiésen Einstellungen ihrer Familie entstehen, achtet sie zum
»Schutz« ihrer Kinder darauf, dass Familien, mit denen sie sich regelmifig
trifft, fiir dieselbe Lebensweise wie sie eintreten. So wird sogar ein allzu in-
tensiver Kontakt mit Kindern tiirkischer Nachbarn vermieden, da diese ihren
Werthaltungen widersprechen (vgl. Belkis, Z.: 312-321). Des Weiteren diirfen



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

die Kinder deutsche Freunde, deren Familien die Mutter nicht kennt, nicht be-
suchen. Belkis selbst sieht sich selbst vor der Herausforderung bzw. betrachtet
es sogar als ein »Problems, die Tochter durch Erklirungen dahingehend zu
iiberzeugen und zu beeinflussen (vgl. ebd., Z.: 310; vgl. auch Kap. III. 4.4 »Er-
ziehungsstile«). Begriindet wird ihre Vorgehensweise mit der Schwierigkeit,
in dieser Gesellschaft »islamische Werte« zu vermitteln:

»Genau! Das ist auch fiir mich schwer, fir meine Kinder [ist es, Anm. d. Verf.] auch
schwer. Ich denke in derjetzigen Gesellschaft, in der wirleben, ist es sowieso schwierig,
wirklich islamische Werte zu vermitteln, und wenn man dann auch noch Menschen hat,
die quasi vielleicht nicht bewusst, aber gegen dich als Eltern, als Mutter oder als Vater
agieren, ist es noch schwieriger.« (Belkis, Z.: 322).

SchlieRlich méchte sie ihren Kindern dieses »Hin und Her« und die »innere
Zerrissenheits, die durch unterschiedliche »Lebensstile« und »Fremdeinfliis-
se« hervorgerufen werden konnten, ersparen. So seien die Religion und eine
religiése Lebensweise (islamische Verhaltensregeln, die islamische Sexualmo-
ral, die muslimische Bekleidungsvorschrift) die wesentlichsten Faktoren fiir
die Freundschaftswahl ihrer Kinder (vgl. Belkis, Z.: 145ff. und Z.: 324ff). Im
Vergleich zu allen anderen Eltern dieser Gruppe beeinflusst Belkis ihre Kinder
somit diesbeziiglich am meisten.

5.5 Der Einfluss der Medien auf die religiose Sozialisation

In diesem Kapitel wird der Einfluss der Medien auf die religitse Sozialisation
dargestellt, zudem Eltern einen unterschiedlichen Umgang pflegen. Hierbei
wurden zu zwei unterschiedlichen Kernkategorien Aussagen getroffen. Die
Eltern wurden zum einen befragt, welche a) Haltung sie zur Nutzung von Me-
dien als didaktische Mittel einnehmen, und zum anderen welche b) Ansichten
sie zum »Islambild« in den Medien vertreten.

Nachfolgend wird, wieder jeweils typspezifisch, zunichst der fordernde
Effekt der didaktisch eingesetzten Medien auf die religiése Sozialisation auf-
gezeigt. Dabei spielt auch die Form des Einsatzes, die im familidren Rahmen
zur Geltung kommt, eine wichtige Rolle. Insgesamt stehen, im Vergleich zu
allen anderen Medien, Biicher mit religiésen Inhalten im Vordergrund, deren
Einsatz fiir verschiedene Interaktionsformen und Kommunikation innerhalb
der Familie sorgen. Den Biichern folgt der Einsatz anderer Medien, wie z.B.
u.a. Fernsehen, Internet, Zeitschriften, PCs, CDs, DVDs, iPod, MP3-Spieler.

Alles in allem ist wohl in unterschiedlichem Mafe, je nach Nutzung, ein
fordernder Effekt auf die religitse Sozialisation festzustellen. Dabei kristalli-
sieren sich, auch wie in anderen Sozialisationskontexten, typspezifische Eigen-
heiten der Mediennutzung von Eltern und ihren Kindern heraus.

381


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

382

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Bezogen auf das von den Medien transportierte »Islambild«, das durch alle
Typen besonders stark negativ wahrgenommen wird, kann kein negativer Ef-
fekt auf die religiose Sozialisation festgemacht werden. Allerdings wird durch
manche Eltern ein hemmender Effekt auf die religiése Sozialisation befiirch-
tet. Die produzierten Feindbilder, die Muslime unter General- bzw. Terroris-
musverdacht usw. (vgl. Kap. II. 2.2.4) stellen, fithren zu Ausgrenzungs- und
Diskriminierungserfahrungen bei Kindern und Jugendlichen. Vorurteile und
die erlebte Ablehnung, die an die Kinder herangetragen werden, versuchen
Eltern durch verschiedene Strategien und Lésungswege auszugleichen, indem
sie sich auf religiése Quellen bzw. auf religivse Deutungsmuster berufen, die
sie ihren Kindern nahelegen oder sie zur aktiven Auseinandersetzung mit
dem Thema anregen. Nicht zuletzt soll Aufklirungsarbeit iiber den Islam und
Muslime helfen, um Angste und »Feindbilder« abzubauen, damit ein fried-
liches Zusammenleben in dieser Gesellschaft erméglicht wird.

An dieser Stelle ist es wichtig, zu unterstreichen, dass die Folgen des »Is-
lambildes« in den Medien vor allem durch Kinder und Jugendliche, die tiber
zehn Jahre alt sind, deutlich werden. Die jiingeren Kinder/Jugendliche bleiben
von den Diskussionen und Berichterstattungen eher unberiithrt bzw. bekom-
men diese gar nicht mit.

5.5.1 Der Umgang mit den Medien - die »ldealisten«

Medien als didaktische Mittel

Fiir die Idealisten stehen Biicher mit religiésen Inhalten im Vordergrund. Da-
bei werden in den Familien insbesondere den jiingeren Kindern Biicher vor-
gelesen, es finden gemeinsame Lesungen statt oder die Kinder lesen selbst
aus ihren Biichern. Hier ist eine unterschiedliche Intensitit im Umgang mit
religioser Literatur zu vermerken, die sowohl von der Umgangsform mit Lite-
ratur innerhalb einer Familie abhdngt als auch vom Interesse der Kinder. Auch
fithren sprachliche Defizite dazu, dass religios geprigte, tiirkischsprachige Bii-
cher seltener gelesen werden.

Sehr intensiv werden Biicher von Ethems Kindern gelesen. In ihrer Biblio-
thek befinden sich sowohl »altersgerechte« religiose Literatur (u.a. Propheten-
biografien, die Gefihrten des Propheten (s), moralische und religiés motivierte
Erzihlungen) als auch tiirkischsprachige Biicher (Prosa, Romane, Mirchen
Usw.):

»[...] aber wie gesagt, Biicher stellen fiir uns da auch ein zentrales Moment dar, um auch
den Kindern noch mal einen eigenen Zugang zu geben, den sie entwickeln kénnen. Da
haben sie es immer noch sehr gern, wenn wir ihnen etwas vorlesen.« (Ethem, Z.: 414)



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Neben dem eigenen Zugang, den die Kinder entwickeln kénnen®, wird ihnen
auch vorgelesen. Es wird eine interaktive Vorgehensweise gewihlt, die es den
Kindern ermdglicht, Zwischenfragen zu stellen, um auch ihre eigenen Erfah-
rungen und Gedanken einzubringen (vgl. ebd., Z.: 414-420).

Da gerade Biicher besonders prigen, motiviert auch Nermin ihre Kinder
dazu, Biicher zu lesen. Die Beschiftigung mit Literatur (»Biicher natiirlich
ohne Ende«) ist zudem eine von ihr gewihlte Methode, um ihren Kindern die
Religion nahezulegen (vgl. Nermin, Z.: 240)®*. Nicht zuletzt sind es Biicher,
die sie in ihrer Jugendzeit besonders geprigt haben und sie heute veranlassen,
diese »bewusst« einzusetzen (vgl. Nermin, Z.: 708).

Dariiber hinaus gibt es bestimmite rituell befolgte Lesezeiten (vgl. Lale, Z.:
874), die genutzt werden, um gemeinsam religiése Biicher zu lesen. Auch wer-
den in den Familien regelmiflige Lesungen durchgefiihrt, um sich intensiv
mit dem Koran und seiner Interpretation zu befassen. Diese Zeit werde ge-
nutzt (vgl. Ethem oben), um die Kommunikation mit den Kindern aufrechtzu-
erhalten (vgl. Nisa, Z.: 166-170). Mit einem bestimmten Alter (ab der Pubertit)
gewinnen andere Medien an Bedeutung (vgl. ebd.).

In Dileks Familie werden Biicher, trotz der vorhandenen riesigen Biblio-
thek, weniger genutzt, da die Kinder Schwierigkeiten mit tiirkischsprachiger
religiGser Literatur hitten (vgl. Dilek, Z.: 249fF.; vgl. auch Nermin bzgl. dieser
Schwierigkeit Z.: 698). Daher versucht die Mutter gezielt, situationsbezogen
auf Fragen einzugehen. Falls die Kinder neugieriger sind, empfiehlt sie ihnen
Biicher (vgl. Dilek, Z.: 155).

Daneben wiirden religiose Kinder- und Jugendzeitschriften der jeweiligen
religivsen Verbinde® abonniert (vgl. Nisa, Z.: 164), um Kinder aufgrund der
zusitzlich angebotenen Geschenke zu erfreuen (vgl. Ethem, Z.: 423-426) oder
um ihnen ein Zugehdrigkeitsgefiihl® zu vermitteln (vgl. Nermin, Z.: 698).

Auch wiirden Medien wie Filme und TV-Serien mit religiésen Inhalten
(vgl. Nermin, Z.: 240; vgl. Lale, Z.: 8s5ff.), Horspiele (vgl. Ethem, Z.: 408),
altersgerechte CDs, DVDs, um verschiedene Spiele?” auf dem PC zu spielen,
um religise Lieder zu horen (tiirk. ilahi) oder Suren spielerisch zu erlernen

83 | Ethems Erziehungsstil ist besonders durch die »Férderung der Selbststandigkeit«
gepragt (vgl. Kap. Ill. 4.1 »Erziehungsstile«).

84 | Sie motivierte die Tochter dazu, stets einen Koran mitzufiihren, damit sie ggf.
nachschlagen kdnne, wenn religiose Fragen aufkamen (vgl. Kap. Ill. 5.4 »Peers [...]«).
85 | Gemeint sind die religiosen Dachorganisationen, denen sie sich nahe fiihlen.

86 | Hier fallt die tirkische Sprache schwer, dennoch méchte die Mutter einen Bezug
herstellen, sodass sie mitihren Kindern darin blattert und ihnen etwas daraus vorliest.
87 | Auch hier hat sich in den letzten Jahren einiges entwickelt, so gibt es religiose
Frage-Antwort-Spiele auf dem PC, aber auch Gesellschaftsspiele usw. mit religiosen
Themen wurden entwickelt.

383


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

384

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

(vgl. Lale, Z.: 855), eine wichtige Rolle spielen. Das Internet werde genutzt,
um iiber den Koran zu recherchieren bzw. um Frage-Antwort-Spiele zu spielen
(vgl. Nisa, Z.:160).

Zum Lernen von Bittgebeten (arab. dua) oder Koransuren kimen des
Weiteren MP-3-Player (vgl. Nermin, Z.: 240), zum Herunterladen von Apps,
verschiedenen religiésen Liedern (turk. ilahi) sowie Koranrezitationen, sowie
iPods zum Einsatz (vgl. ebd., Z.: 688-690).

Manche Familien hitten keinen Fernseher (vgl. Ethem, Z.: 406), wieder
andere wiirden versuchen, den Fernsehkonsum stark einzuschrinken: Ner-
min mochte nicht, dass ihren Kindern durch das Fernsehen »Lebenszeit, Le-
bensqualitit« und »Energien« verloren gehen. Dennoch sieht sie ein, dass es
ein Teil der Lebenswirklichkeit geworden ist und versucht deshalb, den Fern-
sehkonsum zu minimieren bzw. mit ihren Kindern bewusst religiés motivier-
te Filme anzuschauen (vgl. oben und Nermin, Z.: 684). Da sie davon ausgeht,
dass das Fernsehen »erzieht« und »lenkt« und »beeinflusst«, achtet Lale da-
rauf, was ihr Kind sich anschaut. Dabei sei es ihr wichtig, »Alternativen« zu
den bekannten Sendern zu finden (Lale, Z.: 868ff. und Z.: 139) und mit ihren
Kindern Programme und Sendungen von religiosen Anbietern bzw. von Kana-
len, die von Muslimen initiiert worden sind, anzuschauen (vgl. ebd. Z.: 857).

Die Folgen des von den Medien vermittelten »Islambilds«

Das Islambild in den geldufigen Medien (hier: Fernsehen, Zeitungen, Wahl-
plakate) ist gemifl den Eltern von Vorurteilen gegentiber dem Islam geprigt
(vgl. Lale, Z.: 884-888; vgl. Ethem, Z.: 444). Dabei werde der Islam mit Kon-
flikten, Terrorismus und Fanatismus in Verbindung gebracht, obwohl die hier
lebenden Muslime »iiberhaupt nichts damit zu tun haben« (vgl. ebd.; vgl. Nisa,
Z.:103). So komme es zu Missverstindnissen und Muslime stiinden unter Ge-
neralverdacht, potenzielle Terroristen zu sein, was z.B. Nisas S6hne durch ihre
Lehrer zu spiiren bekommen hitten (vgl. Nisa, Z.: 179). Gerade Anfeindungen,
»dass der Islam in den Medien nicht immer positiv dasteht«, werden auch von
Nermins ilterer Tochter®® wahrgenommen (vgl. Nermin, Z.: 712). Die Kinder
bekidmen jedoch wesentlich mehr mit, als man annehmen méchte, so Ethem.
Die islamkritischen Beitrdge in der Zeitung und die Wahlkampagne der Biir-
gerbewegung ProKoln in NRW#® fithren schlielich zu regen Diskussionen
und Fragen in der Familie (»]a, was meinen die jetzt damit? Warum schreiben
die das jetzt so?«) (vgl. Ethem, Z.: 440). Die Kinder wiirden irritiert reagieren:

»[...] teilweise auch irritiert, also irritiert in dem Sinne, warum Menschen jetzt plotzlich
so gegen etwas sind, was sie jetzt als grundséatzlich positiv aufgreifen. Und sie haben

88 | Diejlingeren Kinder wiirden davon unberiihrt bleiben und »noch nichts« merken.
89 | Vgl. nachstes Kapitel Ill. 5.6.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

schon Probleme, den Hassmechanismus, der dahintersteht, auch zu begreifen, weil
das, ehrlich gesagt, auch ein Mechanismus ist, wo wir darauf geachtet haben, dass die
Kinder nicht damit aufwachsen und.« (Ethem, Z.: 442)

Es widerspreche im Grunde Ethems Grundhaltung, die von Toleranz und Res-
pekt gegeniiber Andersgldubigen und anderen »Ansichten« geprigt sei und die
er ebenfalls seinen Kindern nahegelegt habe. So falle es den Kindern schwer,
die Vorurteile und den »Hassmechanismus« nachzuvollziehen:

»Also, es widerspricht eigentlich allem, was man bisher beigebracht hat, wie man mit
anderen Menschen mit anderen Glauben und wie man mit anderen Ansichten umgeht.
Also ihnen wurde bisher beigebracht, mindestens tolerant zu sein, wenn nicht eher
Respekt dafiir zu haben, andere wegen ihres Glauben, wegen ihrer Ansichten nicht als
schlecht darzustellen [...]. Und dann begegnen sie zwangsldufig auch in der realen Welt
Menschen, die mit dieser Ansicht Uiberhaupt nichts anfangen kénnen und hetzen, Vor-
urteile pflegen und so weiter. Das féllt ihnen, ehrlich gesagt, noch etwas schwer. Also
das zu verstehen, warum Menschen so sein missen.« (Ethem, Z.: 444)

Zudem beeinflussen die Medien die Menschen (die Nachbarn usw.) negativ, so
Lale, und beeintrichtigen das friedliche Zusammenleben von Muslimen und
Nichtmuslimen in dieser Gesellschaft:

»Uber die Religion Islam und leider, aber dass das nicht so ist, aber leider beeinflussen
die Medien viele Menschen, auch unsere Nachbarn, das glaube ich schon. Das ist schon
also, leider, [...] wir leben ja in einer Zeit, in der man noch toleranter sein sollte, in der
sich das Bild &ndern sollte, aber leider sind die Medien in bestimmten H&nden, glaube
ich, die den [Islam, Anm. d. Verf.] [...] bewusst schlecht machen, auch wenn viele Men-
schen sehen, dass das [in der Realitat, Anm. d. Verf.] so nichtist, [...].« (Lale, Z.: 890ff.)

Trotz des stark negativ wahrgenommenen Bildes in den Medien beeinflusst
das nicht die religiose Sozialisation von muslimischen Kindern und Jugend-
lichen:

»Auswirkungen auf die religiose Erziehung, nein. Ich glaube nicht, nein. Nein, fiir meine
Erziehung, also nein. Nein, nur es ist schade, man ist traurig.« (Lale, Z.: 902)

Auch aus den Aussagen der anderen Eltern lisst sich kein negativer Einfluss
auf die religiése Sozialisation ableiten (vgl. Dilek, Z.: 254; Nisa, Z.: 174), zu-
mindest nicht in konkretisierter Form. Demnach hat, gemifl den Eltern, das
negative Islambild keine Folgen auf die religiose Sozialisation. Jedoch entwi-
ckeln Eltern mit ihren Kindern unterschiedliche Strategien, wie sie mit dem
transportierten Bild vonseiten der Medien umgehen mochten. Dies deutet

385


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

386

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

dennoch auf einen Sozialisationseffekt hin, der entweder positiv oder negativ
verstanden werden kann.

Die Strategien, die Eltern entwickeln, sind verschieden: Es findet zum
einen eine Auseinandersetzung mit dem Thema statt, sodass zumindest eine
Selbstverortung stattfinden kann und die Gefiihle der Ablehnung und des
Nicht-verstanden-worden-Seins minimiert werden:

»[...] meine Kinder hatten zumindest die Méglichkeit, die Fragen zu stellen und sich da-
mit auseinanderzusetzen; auch in einen, quasi in einen Diskurs einzutreten mit ihrem
Papa[...]« (Ethem, Z.: 446)

Auch die personliche Weiterbildung, das Einnehmen einer positiven Grund-
haltung und »es« anders vorzuleben, ist eine weitere gewihlte Strategie, um
mit den negativen Folgen umzugehen:

»[...]. Ich sage immer, lebe es anders vor, mehr kannst du auch nicht machen. Lebe es
immer positivvor und ja [...]. Es heifit ja bei uns in der Religion: Derjenige, der dir einen
Stein wirft, dem sollst du eine Rose zuwerfen. Ne, nicht Auge um Auge, Stein um Stein,
&h, Zahn um Zahn, sondern, wenn man dir einen Stein zuwirft, dann wirf eine Rose rii-
ber. Und das versuche ich zu vermitteln, natirlich ist das in dieser Gesellschaft, wo es
immer, ne Ellbogengesellschaft, sehr schwierig. Ne dann sagen die: »Nee, wieso? Wenn
der das mit mir macht, warum soll ich das nicht mit ihm machen?« Ne, das ist schon
schwierig, aberich.« (Nermin, Z.: 712-716)

Es solle zudem mehr Aufklirung iiber den Islam stattfinden, z.B. Tag der offe-
nen Moschee, Vortrige (vgl. Lale, Z.: 9o4; vgl. Nisa Kap. III. 5.2). Damit Kinder
und Jugendliche mehr zum Nachdenken angeregt wiirden, solle eine gema-
Rigte Form gewihlt werden, logische Argumente aus dem Koran und dessen
Interpretation vorgetragen und Antworten fiir einen sinnvollen Umgang abge-
lesen werden. Dabei sei es wichtig, die Kinder selbst zum Nachdenken anzu-
regen und sie mit logischen Erklirungen, die sich auf ihren Glauben beziehen,
zu iberzeugen (vgl. Nisa, Z.: 1741%.).

5.5.2 Der Umgang mit den Medien - die »Ritualisten«

Medien als didaktische Mittel
Fiir alle ritualistischen Eltern spielen Biicher eine wichtige Rolle. Jedoch iiben
sie, nach Ansicht einiger Eltern (Rabia, Mecelle), keinen religiésen Sozialisa-
tionseffekt aus.

Biicher kommen als Medien (z.B. ein kindgerechter Koran) zum Einsatz,
indem den jiingeren Kindern vorgelesen wird (vgl. Mecelle, Z.: 165; vgl. Selma,
Z.: 656) oder indem mit dlteren Menschen gemeinsam gelesen und im An-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

schluss iiber die Inhalte gesprochen und diskutiert wird (vgl. Ali, Z.: 50; Rabia,
Z.: 268; Selma, Z.: 624 und 638-658). Allerdings erschweren sprachliche De-
fizite, religios fundierte tiirkischsprachige Literatur zu lesen (vgl. Rabia, Me-
celle). So werden deutschsprachige Biicher mit religiosen Inhalten vorgezogen,
die die Kinder »verstehen« konnten (vgl. Mecelle, Z.: 521). Aber sie miissten
noch interessanter gestaltet werden, damit die Kinder »interessiert« an den Bii-
chern seien:

»Biicher haben wir auch, aber ich merke, das ist halt durch die ..., meine Kinder kon-
nen halt noch die tiirkische Sprache nicht so gut beherrschen, deswegen féllt es denen
schwerund die lesen zu wenig. Und das istauch noch so ein Problem. Ich habe zwar jetzt
auch, so jetzt auch in der deutschen Sprache auch ein paar Biicher, man muss es aber
noch interessanter riiberbringen. Die sind noch nicht so interessiert an den Geschich-
ten und an dem, was ...« (Rabia, Z.: 723)

AuRerdem werden in der Familie von Selma® regelmifige Lesezeiten am
Abend eingehalten, sodass, wenn sie ihnen nicht vorliest, die Kinder selbst-
stindig lesen (vgl. Selma, Z.: 648-656). Da die Kinder vorwiegend religits ge-
prigte tiirkische Biicher lisen, habe sie die Kinderzeitschrift eines religiésen
Verbandes abonniert (vgl. ebd., Z.: 638).

Interessanterweise spielen auch der PC und das Internet fir die Kinder
der Ritualisten eine wichtige Rolle. So werde auf einer Website der »Glaube
spielerisch nahegebracht«, was als »gut« befunden wird, da wenige deutsch-
sprachige religise Literatur zu finden sei (vgl. Mecelle, Z.: 521f.). Zudem werde
hier fiir die Hausaufgaben des Moscheeunterrichts recherchiert (vgl. Ali, Z.:
86). Gerade an den Wochenenden wiirden am PC iiber das Internet religiose
Lieder (tirk. ilahi) gehort (vgl. Rabia, Z.: 256-264) oder religiése Filme (auch
DVDs) gesehen (vgl. Selma, Z.: 630-636; Ali, Z.: 50).

Trotzdem kritisieren manche Eltern auch den negativen Einfluss des Inter-
nets (Ali, Rabia). Die Kinder und Jugendlichen entzégen sich dem Einfluss der
Eltern, sodass ab einem gewissen Alter keine Kontrolle mehr dariiber existiere,
was sie konsumieren wiirden (vgl. Ali, Z.: 73). Die Zeit im Internet betrachtet
Rabia gar als verlorene Zeit, die besser eingesetzt werden kénne, um Biicher
zu lesen. Auch werde viel »unnétiges Wissen« vermittelt (vgl. Rabia, Z.: 7715).
Um diesem negativen Einfluss vorzubeugen, sei es notwendig, den Kindern
von klein auf Verhaltensregeln beizubringen. So sollen sie von klein auflernen,
»Wwas zu tun ist« und »was sie zu unterlassen« haben (vgl. Ali, Z.: 73). Hier wird
typischerweise auch die Haltung eines ritualistischen Elternteils deutlich.

Die Bedeutung der didaktisch eingesetzten Medien (hier vorzugsweise Bii-
cher) fiir die religiése Sozialisation ist gemdfl den Aussagen zweier Eltern (vgl.

90 | Selma fiel durch ihren besonders ausgeprégten Ritualismus auf.

387


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

388

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Rabia, Z.: 719-730; Mecelle, Z.: 526) nicht gegeben. Auch wenn hin und wie-
der gemeinsam gelesen wird, scheint es keine Bedeutung fiir die Entwicklung
ihrer Religiositit zu haben. Hingegen spielen die Medien fiir Eltern wie Ali
und Selma eine wichtige Rolle und es werden durch ihren Einsatz gemein-
same Rituale im familidren Rahmen (vgl. Selma, oben) gepflegt. Da dies ihre
religiése Erziehung unterstiitze, sei hier von einem religiésen Sozialisations-
effekt auszugehen (vgl. ebd., Z.: 644). Des Weiteren werden den Kindern fiir
den Umgang mit den Medien Verhaltensregeln bzw. »Gebotenes und Verbo-
tenes« (religiose Vorschriften) nahegelegt. Schliefllich deuten beide Aspekte
auf einen Ritualismus hin, der hier nochmals zum Vorschein kommt (vgl. Ali,
oben).

Die Folgen des von den Medien vermittelten »Islambilds«
Alle Eltern stellen einen negativen Einfluss fest, der vom Islambild in den Me-
dien ausgehe. Jedoch bekimen jiingere Kinder dies weniger mit”. Einzig die
Kinder von Rabia, die schon tiber zwolf Jahre alt sind, konnten (mussten) sich
damit auseinandersetzen. Im Umgang mit dem von den Medien vermittelten
Islambild werden daher nur ihrerseits Losungsvorschlige benannt.
Vorurteile, die beeinflusst durch die Medien in die Offentlichkeit gelangen
und an die Lehrer in der Schule herantreten, werden als besonders unange-
nehm empfunden. Die Kinder wiirden dadurch negativ beeinflusst:

»... also einen Menschen, der Moslem ist, da verurteilt oder ..., da wird ja auch 6fters
viel schlecht geredet und ich finde das ist einfach nicht so [...] oft sind die Medien auch
schuld daran, die reden so schlecht dariiber und das wird, das kommt ja bei unseren
Kindern dann schlecht an.« (Rabia, Z.: 530)

Die negative Berichterstattung (»unwahr«, »nicht positivk, »es ist traurig,
»storend«) in den Medien setze sich »in den Koépfen« der Kinder fest (vgl. Ra-
bia, Z.: 646ff.und Z.: 7477-751). Rabia beflirchtet einen negativen Einfluss, der
durch die Medien und zudem durch das Umfeld herbeigefithrt werden kénne,
sodass die Kinder nicht mehr an ihrer Religion interessiert seien (vgl. ebd., Z.:

735):

»Man muss einfach als Eltern, als glaubige Eltern dranbleiben, dass das nicht so weit
kommt. Vor allem als Eltern ist man dann ..., das reicht nicht aus. [...]. Man istin Sorge,
dass man als Eltern da nicht ausreichend an Wissen geben kann, dass das Umfeld die
Kinder da mitziehen kann.« (Rabia, Z.: 741ff.)

91 | Das geringe Interesse der Kinder von Selma, gleich, ob positiv oder negativ iber
den Islam berichtet wird (»[...] das interessiert die dann nicht, darauf reagieren die gar
nicht«), wird vonseiten des Vaters kritisiert (vgl. Selma, Z.: 666-688).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

So sieht sie als Elternteil die Lésung darin, ihnen gentigend Wissen zu ver-
mitteln, um diesen negativen Einfluss zu minimieren. Es solle noch vielmehr
Aufklirung in den Schulen (vgl. Kap. III. 5.2) stattfinden. So solle im Umgang
mit Muslimen viel stirker differenziert werden, damit erkennbar werde, dass
nicht alle Muslime dem medial vermittelten Bild entsprichen (vgl. Mecelle,
Z.:529).

Was den Einfluss auf die religiése Sozialisation anbelangt, wird ein hem-
mender Sozialisationseffekt befiirchtet, dem religioses Wissen entgegenge-
setzt werden solle (vgl. Rabia, oben). Aufgrund des jungen Alters der Kinder
in den anderen Familien und zum Teil geringen Interesses kann von keinem
weiteren Sozialisationseffekt gesprochen werden.

5.5.3 Der Umgang mit den Medien - die »ldentitatssucher«

Medien als didaktische Mittel

Beide Elternteile nehmen im Umgang mit den Medien eine unterschiedliche
Position ein. Vertritt Lema eher eine kritische Haltung, so betont Hiilya an
mehreren Stellen die Bedeutung der Medien fiir ihre religiose Erziehung (vgl.
auch Kap. III. 4.3). Dabei setzt sie auch betont moderne mediale Interaktions-
formen ein, um ihren Kindern die Religion nahezulegen. Alles in allem zeich-
net sich ihr Umgang durch einen sehr bewussten Einsatz aus.

Hilya betonte insbesondere das Horen von religiésen Liedern z.B. mit is-
lamischen Glaubensinhalten, die prigend auf ihre Kinder einwirken kénnten
(vgl. Hiilya, Z.: 34/150/254).

Aber auch »Biichlein« mit vielen Bildern (z.B. eines betenden kopftuch-
tragenden Midchens) béten ihren Kindern Identifikationsmdglichkeiten®
(vgl. ebd., Z.: 44). Auch legt sie Wert auf gut »pidagogisch ausgearbeitete«
Lernbiicher, mit denen z.B. die arabischen Buchstaben spielerisch erlernt wer-
den konnten (vgl. ebd., Z.: 254). Wenn sie ihren Kindern Geschichten erzihlt,
werden diese durch Hiilya mit ihrem Smartphone aufgenommen, damit die
Kinder dadurch eine besondere Wertschitzung fiir das Nacherzihlen der aus-
gedachten Geschichte erfahren. Die Aufnahmen wurden von ihr auf eine CD
gebrannt, sodass sie als Dokument zu einem spiteren Zeitpunkt erneut zur
Verfiigung stiinden. Hiilya betrachtet diese mediale Form des Geschichten-
erzihlens als eine Methode, den Kindern Selbstbewusstsein zu vermitteln, da
sie auf diese Weise angeregt wiirden, ihre eigene Geschichte zu erzihlen (vgl.
Hiilya Z.: 274-2806).

92 | Es handelt sich ja um Eltern, die nach »ldentitat« streben und die Entwicklung der
Personlichkeit in den Vordergrund stellen.

389


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

390

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Des Weiteren wiirden Apps (als Spiele) auf dem Smartphone heruntergela-
den, damit die Kinder z.B. arabische Buchstaben als Memory-Spiel auswendig
lernen oder arabische Suren horen konnten (vgl. oben, Z.: 7o und Z.: 249-254).

Da der Vater viel Wert auf religiose Bildung legt, wurden in Hiilyas Familie,
schon als sie Kinder waren, Filme (Videos) mit religiosem Inhalt (z.B. Prophe-
tenbiografien) angesehen. Auch heute schaue sie mit ihren Kindern religios
motivierte Sendungen des tiirkischen Senders TRT-Cocuk an und setze eben-
falls entsprechende DVDs ein (vgl. Hiilya, Z.: 260).

Die Bedeutung, die die Medien fiir ihre religiose Erziehung haben, bringt
Hiilya folgendermafen zum Ausdruck:

»Es pragt. Es pragt auf jeden Fall. Es geht bis in das Unterbewusstsein, meine Kinder
haben dadurch sehr viel gelernt. So Begriffe wie cami [tiirk. fir Moschee, Anm. d.Verf.]
und hoca und kuran; und diese Begriffe alleine lernen Kinder, wenn man sie das wie-
derholt das Ganze gucken l&sst. Kinder mégen Wiederholungen sehr und das habe ich
auch gemacht[...]. Das ist ¢ok sikdir [turk. Ausdruck fir Dankbarkeit, Anm. d. Verf.] und
wichtig, ja, ja sehr wichtig, oder das ist schon pragend, deshalb setze ich das bewusst
ein [...].« (Hilya, Z.: 272)

Lema® nimmt, im Gegensatz zu Hiilya, eine kritischere Haltung gegeniiber
dem Umgang mit den Medien ein. So miisse an Kinderbiicher und das Inter-
net »kritisch« herangetreten werden und eine bewusste Auswahl der zu rezi-
pierenden Literatur und Websites getroffen werden (vgl. Lema, Z.: 253-262).
Sie hat in ihrer Wohnung keinen Fernseher. Thre Ablehnung fiir das Fern-
sehen geht sogar so weit, dass sie »allergisch« reagiere, wenn sie irgendwo zu
Besuch seien und der Fernseher eingeschaltet werde. Aufgrund der Tatsache,
dass sie ohne das Fernsehen mehr Zeit zum Biicherlesen findet und maéchte,
dass ihr Kind sie darin als Vorbild nimmt, mochte sie auch in Zukunft darauf
verzichten:

»[...] aber seitdem wir keinen Fernseher haben, muss ich ehrlich gesagt gestehen, dass
wirmehrlesen, ne dasistja so, dass, dann hat man viel mehr Zeit, dann beschéftigt man
sich anders. Ich bin ein Mensch, ich lese auch sehr gerne und ja, das Kind soll es ja auch
mitnehmen, finde ich mal.« (Lema, Z.: 266)

93 | Bei Lema handelt es sich lediglich um Antizipationen bzw. Prognosen, da sie dies-
beziglich noch nicht tiber Erfahrungen verfigt.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Die Folgen des von den Medien vermittelten »Islambilds«

Da die Kinder von Lema und Hiilya® noch zu klein sind, kann hier nicht von
einem Einfluss des »Islambildes« auf ihre religiése Sozialisation gesprochen
werden. Allerdings tragen beide Elternteile ihre Meinungen und Ansichten zu
dieser Thematik vor. Auch werden im Folgenden ihre Erfahrungen als enga-
gierte Padagoginnen im Umgang mit den Folgen des Islambildes aufgezeigt.
Nicht zuletzt sind darin auch Strategien benannt, die in Zukunft angewandt
werden sollen.

Das »falsche« Bild tiber den Islam werde vermittelt, indem die Religion
mit der Kultur vermischt werde (vgl. Lema, Z.: 274ff.). Es wiirden »negative
Sachen« tiber den Islam berichtet, sodass das Fernsehen »mit Vorsicht zu ge-
nieflen« sei und ein »kritischer Blick« gewahrt werden miisse:

»Diese [...] [Medien, Anm. d. Verf.] haben ja auch ihre ganz eigene Meinung, die mochten
dasjadann, dementsprechend dannirgendwie auch so vermitteln, z.B. die Bild-Zeitung;
das ist ja so, das ist ja nicht alles da korrekt; die schreiben dann, was wir machen [...],
also immer mit Kritik, immer mit kritischem Blick das betrachten, ja.« (Lema, Z.: 282)

Auch solle das Kind von klein an »bewusst« erzogen werden, damit es das
»wahre Bild« kennenlerne und durch die eigene religiése Lebensweise und
indem es »ein guter Mensch« werde, eine Antwort auf das falsche Bild geben
koénne: >Mama, wieso sieht sie, sieht sie dich so? «

»[...] wenn das Kind, also ich bin ja der Meinung, dass das Kind inschaAllah [arab. fiir
»So Allah will«) also von klein an auf bewusst vielleicht erzieht, erzogen wird, denke ich
mal, dann wird es schon auch irgendwo gesehen, dass es auch nicht das wahre Bild ist,
wie gesagt, z.B. diese zehn Gebote, was auch im Christentum auch ist, stehle nicht,
liige nicht, tote nicht®® etc. Das ist also, dass man einfach versucht, ein guter Mensch zu
sein; und das wir ja sehen, also dann wird es sagen: »Ah Mutter, das stimmt ja irgendwo
nicht iberein¢; aber ich denke, das ist eine Frage der Zeit, das wird hoffentlich mit der
Zeit auch beantworten, dass die Menschen es auch sehen werden.« (Lema, Z.: 276)

Dem »verzerrten« Bild des Islams werden durch Hiilya, dhnlich Lemas Ansatz,
durch Aufklirungsarbeit Informationen entgegengesetzt, die es ermdglichen,
die »wahre« Seite des Islams zu erleben (vgl. Hiilya, Z.: 241 und 288).

94 | Hiilya mdchte ihre Kinder schiitzen und »wiirde es nicht zulassen«, dass ihre Kin-
der damit konfrontiert werden. Dies sei mehr eine »Erwachsenensache« (vgl. Hilya, Z.:
288).

95 | Hier wird nochmals ein Bezug zum Christentum hergestellt, wase typisch fiir diese
Gruppe ist.

391


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

392

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

So sieht sie, sich dabei auf ihre Erfahrungen berufend, gerade in alltig-
lichen Begegnungen eine Chance, der »negativen Darstellung des Islams und
der Muslime« ein »anderes Bild« entgegenzusetzen:

»[...] undich glaube, [...], dann kdnnte man viel schaffen, wenn man auch nicht nur durch
die Medien den Islam so negativ kennt, sondern auch direkt vom Menschen Positives
wei, kennenlernt.« (Hiilya, Z.: 288)

5.5.4 Der Umgang mit den Medien - die »Ethiker«

Medien als didaktische Mittel

Es sind Biicher, die Ethiker (Adem, Feride, Belkis) vorzugsweise in ihrer reli-
giosen Erziehung einsetzen. Medien spielen, gemif} ihren Aussagen, fiir die
religiose Entwicklung ihrer Kinder eher eine untergeordnete Rolle. Es kom-
men zwar neben Biichern auch andere Medienformen zum Einsatz, doch spie-
len sie entweder eine sehr geringe Rolle oder sie miissten stirker kindgemafy
aufbereitet werden, damit die Wirkung nicht verfehlt werde. Mit einer Ahn-
lichkeit, wie sie ihre Erwartungen bzgl. einer héheren Professionalisierung der
religiosen Erziehung in Moscheegemeinden usw. (vgl. Kap. III. 5.2) ausspre-
chen, erwarten sie daher eine Verbesserung der Medien als didaktische Mittel
(CDs, Biicher, Spiele-DVDs).

Wie schon erortert wurde (vgl. Kap. III. 4.4 »Methoden [...]«), sorgen Bii-
cher bzw. auch Zeitschriften in den Familien fiir Gespriche und eine Kommu-
nikation iiber religiése Themen. Dabei werden den jiingeren Kindern abends
Geschichten bzw. Korangeschichten (vgl. Belkis, Z.: 72 und 359ff.) oder »Ge-
schichten, die ein bestimmtes Wertesystem« vermitteln (vgl. Feride, Z.: 89off.
und Z.: 420), vorgelesen. Zudem verweist Birol auf den Bedarf an Biichern fiir
Kleinkinder. Demnach hitte er sich fiir seinen zweijihrigen Sohn Biicher, die
eben religiose Motive aufzeigen, mit Abbildungen, wie bspw. einer Moschee,
gewiinscht:

»Denke mal, das sind so die ersten Sachen, [waren zumindest, Anm. d. Verf.] die ersten
zaghaften Motive, sodass sie mit religiosen Symbolen oder Motiven eben auch in Be-
rihrung gekommen waren; gab es halt nicht.« (Birol, Z.: 343)

Mit den bereits dlteren Kindern wird in Adems Familie die gemeinsame Zeit
genutzt, um sich iiber religiése Biicher auszutauschen. Methodisch bezieht er
sich insbesondere gerne auf die Quellen des Islams, d.h. Koranverse und die
Uberlieferungen des Propheten (s). Auch werden verschiedene Biicher mitein-
ander verglichen (vgl. Adem, Z.: 28/56/221). Das Internet diene seinen Kindern
dazu, verschiedene Aspekte des Islams zu erforschen (vgl. Adem, Z.: 50-54
und Z.: 221).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Uberdies wiirden CDs mit religidsen Liedern gehért (vgl. Feride, Z.: 424-
432; Melek, Z.: 676ft.). Es kimen (Zeichentrick-)Filme (DVDs) mit religidsen
Motiven (Korangeschichten) zum Einsatz, die zum Teil fiir ein »Nachbespre-
chen« sorgen wiirden (vgl. Feride, Z.: 420ff.); oder sie sind so schlecht gemacht
und ziehen daher eine Kritik der Eltern und ihrer Kinder nach sich, »[...] da
ist sehr viel Aufholbedarf in dem Bereich« (vgl. Belkis, Z.: 373 und Melek, Z.:
683-680).

Kritik wird auch an Lern-CDs, die auf dem PC abgespielt werden, geiibt.
Diese bezog sich zum einen auf die arabischen Buchstaben, »[...] das hat nicht
viel gebracht, das war gar nichts fiir meine Tochter«) (vgl. Belkis, Z.: 363). Lern-
spiele mit religiosen Motiven seien zudem z.B. bei Ferides Sohn nicht gut an-
gekommen (vgl. Feride, Z.: 434).

Fiir einen Teil der Eltern spielen Medien, ausgenommen Biicher (Belkis),
in der religiosen Erziehung keine Rolle (vgl. Belkis; Birol, oben; Melek, Z.: 683-
696) und tiben folglich auch keinen Einfluss auf die religiose Sozialisation aus:
»Also ich glaube, wenn da ein besseres Angebot wire, hitte ich das wohl eher
genutzt [...]« (Belks, Z.: 373).

Auf einen anderen (Eltern-)Teil tiben sie, wenn auch im Vergleich zu ande-
ren Eltern bzw. Typen, einen lediglich geringeren Einfluss aus. Dabei dienen
fur Feride z.B. eine »religiose CD« oder Biicher mit religiosen Motiven dazu,
dass sie eine »Normalitit« bzw. »Selbstverstindlichkeit« im Alltag, neben an-
deren nichtreligiésen Angeboten darstellen (vgl. Feride, Z.: 440).

Fir Adem wiederum ist der Umgang mit den Medien wichtig, damit die
Kinder »selbststindig« auf »Informationen zuriickgreifen« konnten (vgl.
Adem, Z.: 227; vgl. auch Kap. III. 4.4 »Erziehungsstile [...]«).

Die Folgen des von den Medien vermittelten »Islambilds«

Was den Umgang mit dem Islambild in den Medien angeht, handelt es sich
bei den Ethikern um eine sehr reflektierte Gruppe, die sich bewusst Gedanken
uiber die Folgen der vonseiten der Medien iibertragenen Bilder macht. Jedoch
zeigen sie, auch wenn einige Wiinsche deutlich gemacht werden, weniger Stra-
tegien auf, wie sie heute oder in Zukunft mit der negativen Darstellung des
Islams umgehen mochten. Dies koénnte auch damit zu tun haben, dass die
meisten Kinder jiinger als zehn Jahre sind und davon »noch« unbeeinflusst
bleiben. Bei den ilteren Kindern (von Adem und Melek) findet eine Reflexion
statt, die es ihnen erlaubt, zu unterscheiden, dass diese transportierten Bilder
nichts mit dem von ihnen gelebten Islam zu tun hat.

Sehr negativ fallen den Eltern die Vorurteile und Klischees (z.B. Ehrenmor-
de oder unterdriickte Frauen, Zwangsverheiratung) {iber Muslime und den Is-
lam auf. Dabei zeigen die Ethiker, wie es jeweils typisch fiir ihre Gruppe ist,
unterschiedliche und individuelle Wahrnehmungsmuster auf.

393


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

394

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Die Vorurteile, Klischees bzw. das »Hetzerische«, das von den Medien
iibertragen wird, bewirke, dass »der grofite Teil« der nichtmuslimischen Be-
volkerung »eher negativ zu dem Islam steht« (vgl. Belkis, Z.: 385) oder nicht
gut iiber den Islam denke. Auch werde der Islam in den Medien zumeist mit
Gewalt und Terror in Verbindung gebracht:

»[...] mit Gewalt und negativ behafteten Themen in Zusammenhang gebracht und selbst
wenn man in einem Beitrag mal liest, dass der Islam mit Gewalt und Terror nichts zu tun
hat, steht Islam und Terror eben in ein und demselben Artikel. Ja? Und das fiihrt eben
dazu, dass das Bild eben nicht unbedingt positiv ausfallt Gber den Islam.« (Birol, Z.:
370)

So haben diese Medienbilder auch diverse Auswirkungen auf die muslimische
Bevolkerung selbst. Neben dem Gefiihl, hier nicht heimisch zu werden, (»[...]
ich habe so das Gefiihl, dass es immer mehr Leute gibt, die eben nicht wollen,
dass ich hier lebe, als das es solche gibt, die das mochten«) (vgl. Belkis, Z.:
380), wird ein zunehmender Rechtfertigungsdruck, denen die Kinder ausge-
setzt werden konnten, befiirchtet. Dabei konne die negative Darstellung des
Islams womoéglich dazu fithren, dass sich das Kind von der Religion abwende
und das Bediirfnis entwickele, »seinen muslimischen Glauben irgendwie ver-
heimlichen zu miissen«:

»Zum einen beeinflussen die Medienbilder mein Kind direkt erst mal, die beeinflussen
aber auch seine Umgebung, also die Menschen um es herum, so in der Schule und spéa-
ter auf der Arbeit und fiir es selbst hoffe ich, dass es sich niemals (zogerlich) so fiihlt,
dass es sich irgendwie rechtfertigen muss. Weil eben schlechte Bilder vermittelt wer-
den, dass es damit deswegen vielleicht sogar eine Abneigung entwickelt oder dass er
sich schdmt oder meint, seine Religiositat oder seinen muslimischen Glauben irgendwie
verheimlichen zu missen oder irgendwie so etwas. Ich hoffe, dass das nicht passiert,
weil eben immer sehr negativ dargestellt wird ... die Religion, also der Islam vor allem.«
(Birol, Z.: 353)

Diese negativen Bilder wiirden bis ins Unterbewusstsein der Kinder beférdert,
sodass das »Antiislamische« in einer erschreckenden Weise zur »Normalitit«
werde. Dabei sollten z.B. wie in der Weihnachtszeit, in der religiés motivierte
Sendungen ublich seien, auch muslimische religiése Symbole bzw. die »Auf-
klarung« tiber die islamische Religion, angesichts der Anzahl der hier leben-
den Muslime, eine »Selbstverstindlichkeit« darstellen (vgl. Feride, Z.: 461-473).
Durch die negativen Berichterstattungen wiirden zudem alle Muslime in
»einen Topf« geschmissen, sodass z.B. kulturell motivierte Handlungen all-
gemein auf den Islam und die Muslime zurtickgefiihrt wiirden. Diese undiffe-
renzierte Berichterstattung mache die Kinder von Adem »sehr traurig«:



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Die Kinder sind natiirlich iiber diese Situation auch sehr traurig und sie verstehen
nicht, warum es so negativ wieder dargestellt, nicht so originalgetreu dargestellt wird
[...].« (Adem, Z.: 232)

Auch die Tochter von Melek kann unterscheiden, dass die Berichte nichts mit
dem von ihr gelebten Islam zu tun haben (»Sie weifs der Islam, den ich kennen-
gelernt habe, das stimmt nicht mit dem tberein. Das ist was anderes. Dann
sagt sie, das, was ich erlebe, ist richtig«) (vgl. Melek, Z.: 728) und es macht sie
ebenso »traurig« wie Adems Kinder. Melek versucht die Tochter zur »richti-
gen« Lebensweise zu motivieren, damit ein anderes Islambild entsteht:

»[...] sie weif}: »Mama, der Islam ist aber nicht so«. Und ich sage: »Das wissen wir ja,
aber es gibt auch sehr viele Menschen, die den Islam nicht mdchten, Blsra. Das war
immer so! Das musst du auch so akzeptieren! Du musst versuchen, den Islam so gut
wie moéglich zu leben und du musst versuchen, den Islam auch so den anderen, deinen
Mitmenschen weiterzugeben. Aber das istimmer, weil, solche Sachen erleben wir, damit
musst du dich abfinden. Das ist, das gehort zum Leben leider dazu« Ich glaube, das hat
sie auch, mittlerweile akzeptiert. [...] Es macht sie sehr traurig!« (Melek, Z.: 704ff.)

Schlieflich wiinscht sich Birol fiir seinen Sohn, dass er »selbstbewusst und
offen« mit der Situation umgeht und sich so viel Wissen aneignet, um zu er-
kennen, dass diese »Bilder« nicht der Wahrheit entsprechen. Aulerdem soll er
in keine unangenehme Situation®® gebracht werden (vgl. Birol, Z.: 353).

Wie deutlich wird, werden vereinzelt Bewiltigungsstrategien bzw. Um-
gangsformen aufgezeigt und es findet eine Reflexion statt, die den Kindern be-
zogen auf ihre eigene »Wahrheit« eine Selbstverortung ermdéglicht. Dennoch
verhalten sich Ethiker im Vergleich zu anderen Eltern (»Idealisten, »Identi-
titssucher«), (»[...] musst du dich abfindenc, vgl. Melek oben) eher zuriickhal-
tend und streben keine aktive Auseinandersetzung mit den Medien an.

Die Jugendlichen (Kinder von Adem, Melek) nehmen die negativen Islam-
bilder mit Bedauern und Trauer auf, jedoch hat dies keinen Einfluss auf die re-
ligiose Sozialisation, da sie dazu angeregt wurden, zwischen den vermittelten
Bildern und der eigenen Wahrnehmung zu unterscheiden bzw. diese Thema-
tik entsprechend zu reflektieren.

Die Sorge von Birol, dass der Sohn sich aufgrund negativer Islambilder von
der Religion abwenden bzw. sich schimen oder seine Religion verheimlichen
konnte, deutet jedoch auf einen potenziell befiirchteten (hemmenden) Soziali-
sationseffekt hin.

96 | An dieser Stelle schildert Birol seine unangenehmen Erfahrungen mit Vorurteilen.

395


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

396

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

5.6 Die religiose Sozialisation in einer pluralistischen
Gesellschaft

In diesem Kapitel werden Aspekte des Zusammenlebens von Muslimen und
Nichtmuslimen in dieser Gesellschaft ausfiihrlicher verhandelt. Dass dabei
aufgrund des Umfangs und der Vielschichtigkeit der Themen keine tiefer-
gehende Analyse erfolgen kann, sondern eher zusammenfassend (deskrip-
tiv) Einstellungs- und Wahrnehmungsmuster wiedergegeben werden, hingt
mit dem Thema »Sozialisation« zusammen. Ohne zu erwihnen, in welchem
»Rahmen« die religiose Sozialisation von muslimischen Kindern stattfindet,
d.h., welche Themen im gesellschaftlichen Kontext fiir muslimische Eltern
vordergriindig sind, hitte ein grundlegender Pfeiler der Sozialisation ge-
tehlt. Allerdings wurde aufgrund der Vielzahl der angesprochenen Themen
deutlich, dass hier weiterfithrende Analysen erforderlich sind, um eindeuti-
ge Wechselwirkungsmechanismen aufzeigen zu konnen. Themen, wie bspw.
Diskriminierung, Islamfeindlichkeit, Rassismus usw., die auf komplexe Zu-
sammenhinge verweisen und die an sich schon eigenstindige Untersuchungs-
gegenstinde darstellen, kénnen demgemifl im Rahmen der vorliegenden Dis-
sertation nicht angemessen beschrieben werden.

Folglich wird ohne jegliche Ausfihrung wieder typspezifisch beschrieben,
welche Themen und Aspekte auf der gesellschaftlichen Ebene fiir muslimi-
sche Eltern von Bedeutung sind und welche Konsequenzen diese fiir ihre Kin-
der oder fiir die religiése Sozialisation haben.

Im Bereich des Zusammenlebens werden die Nachbarschaftsbeziehungen
und der Kontakt zu Andersgliubigen thematisiert. Diese deuten auf den Um-
gang mit der nichtmuslimischen Umwelt hin. Auch hier sind unterschiedliche
Verhaltensmuster und Umgangsformen, wie sie bezogen auf die anderen So-
zialisationsinstanzen deutlich wurden, feststellbar und decken sich zumeist
mit ihren Vorstellungen in anderen Sozialisationskontexten (z.B. Thema Schu-
le, Interreligiose Begegnungen, Peers, Medien).

Auch die Wahrnehmung, wie (einheimisch) Deutsche zum Islam stehen,
betrifft das Zusammenleben (oder gar die Integration) der Muslime in dieser
Gesellschaft. Die zumeist negative Wahrnehmung der Eltern korrespondiert
mit dem negativen Islambild, welches iiber die Medien in die Gesellschaft
transportiert wird (vgl. Kap. III. 5.5). Hier scheinen Mechanismen aufeinander
zu wirken, die eine tiefergehende Untersuchung erforderlich machen.

Inwiefern die Familien und ihre Kinder ihre Religion in dieser Gesellschaft
ausleben kénnen, welchen Herausforderungen sie sich stellen miissen bzw.
welche Chancen sich auftun, deuten auf Vor- und Nachteile der religiésen So-
zialisation in dieser Gesellschaft hin.

Schlielich verweist der allerletzte Aspekt, welche Leistung die religiose
Erziehung fiir die Gesellschaft erbringen kann, primir auf den Wunsch, ein



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

moglichst reibungsloses konstruktives Zusammenleben in dieser Gesellschaft
zu erreichen. Hier wird auch die grundlegende Position der Eltern zur deut-
schen Gesellschaft deutlich.
Zusammengefasst handelt es sich um folgende Aspekte:
« Nachbarschaftbeziehungen und der Kontakt zu Andersgldubigen
« Die Wahrnehmung der Eltern, wie Deutsche zum Islam stehen
« Vor- und Nachteile der religiosen Sozialisation in dieser Gesellschaft
« Religitse Erziehung in der Gesellschaft
« Der zweite Punkt wird tabellarisch wiedergegeben und kommentiert.

5.6.1 Die religiose Sozialisation in der Gesellschaft -
die »ldealisten«

Nachbarschaftbeziehungen und der Kontakt zu Andersgldubigen

Die Idealisten folgen unterschiedlichen Mustern der Nachbarschaftspflege.
Dabei variieren unter den befragten Eltern die Form und die Intensitit des
Kontaktes. Es fillt bei einem Teil der Eltern ihr aktives Engagement fiir einen
Austausch mit ihren nichtmuslimischen Nachbarn auf.

Ethem hat beispielsweise mehr Kontakt zu den muslimischen als zu nicht-
muslimischen Nachbarn, mit denen, je nach Vertrauensverhiltnis, ein Aus-
tausch stattfindet. Auch tibernachten die Kinder jeweils gegenseitig beim an-
deren zu Hause (vgl. Ethem, Z.: 393-402).

Die nichtmuslimischen Nachbarn werden gegriiffit und die Beziehung fin-
det eher auf »Bekanntschaftsebene« statt (vgl. ebd., Z.: 402; vgl. Dilek, Z.: 242).

Nermin und Nisa pflegen einen »guten« und »netten« Kontakt zu ihren
nichtmuslimischen Nachbarn. Die Kinder besuchen sich auch gegenseitig, so-
dass Nermin nicht nur Nachbarn besucht, sondern vielmehr die »Eltern« (»]...]
aber durch die Kinder besuche ich halt nicht nur Nachbarn, sondern auch die
Eltern der Kinder oder so«) (vgl. Nermin, Z.: 672). Zudem findet ein Austausch
uiber die Religionen statt. Es wurde z.B. iiber das »Kopftuch« der Tochter ge-
sprochen oder tiber den Nikolaus:

»[...] Also ist dann schon sehr neugierig und fragt bewusst nach und zum Beispiel, wie
ich dann dazu stehe: Nikolaus oder so. Es gibt ja auch Familien, wo die nicht méchten,
dass das Kind dann beim Nikolaus da ist. Die fragt dann nach meiner Meinung und wir
tauschen uns aus.« (Nermin, Z.: 678)

Die Tatsache, dass Nermin ein Kopftuch trigt, fithrt zur Vorurteilsbildung bei
einem weiteren nichtmuslimischen Nachbarn (»[...] wir haben oben eine, die
schimpfen und schimpfen tiber uns, ich bin die Einzige mit Kopftuch mit den
anderen Tiirkinnen und so verstehen die sich, aber mit mir ...«), zu dem kein
Kontakt besteht (vgl. ebd., Z.: 720).

397


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

398

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Ahnlich wie bei Nermin, waren aufgrund ihres dufReren Erscheinungsbil-
des (Kopftuch) Angste bei den Nachbarn von Nisa vorhanden, die sie durch
aktive Kontaktaufnahme abbaute. Sie tauscht sich trotz sprachlicher Schwie-
rigkeiten mit ihren Nachbarn {iber ihre Religion aus. Auch motiviert sie ihre
Kinder zum aktiven Austausch (vgl. Nisa, Z.: 134).

Fur Lale findet der Austausch tiber ihre Religion durch Handlungen und
durch das Vorleben der Religion statt (»Hoffentlich [...], die werden uns noch
kennenlernen, wenn wir unsere Religion richtig so ausiiben. Unsere Mensch-
lichkeit sehen [...]«) (vgl. Lale, Z.: 971). Lale setzt daher besonders stark auf
die zwischenmenschlichen Aspekte der Nachbarschaftspflege, sodass sie ihre
Beziehung zu ihnen durch Hilfsbereitschaft, gegenseitiges Beschenken, Tei-
len an muslimischen Festtagen oder Grillveranstaltungen und sogar durch die
Teilnahme am Begribnis des nichtmuslimischen Nachbars pflegen méchte
(vgl. Lale, Z.: 828f1.).

Dadurch trug sie dazu bei, auch wenn sie den ersten Schritt machen muss-
te, dass Vorurteile abgebaut und das Vertrauen der Nachbarn gewonnen wer-
den konnte:

»[...] Das glauben wir, als wir da eingezogen sind, hatten sie viele Vorurteile gegen uns,
manche haben sogar nicht gegriifit, aber mit der Zeit haben die gelernt, wir sind doch
anders. [...] Also die haben nie gedacht, dass wir so sein kdnnten. Wenn wir den nicht
kennengelernt hatten, hatten wir andere Vorstellungen, ja zum Gliick haben wir das ge-
schafft. Dass wirz.B, wenn wir z.B. was gegrillt haben, haben wirimmer was abgegeben.
Oder wir hatten z.B. sehrviele Obstbaume, ne, immer wieder wollt ihr sowas [...].« (Lale,
Z.:824)

Trotz ihres groflen Engagements gibt es auch Nachbarn, zu denen sie ein
schlechtes Verhiltnis hat. Lale fithrt dies auf den negativen Einfluss der Me-
dien zuriick (vgl. ebd., Z.: 890).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Themen

Wie duflern sich Themen?

Fiir Eltern

Ablehnung/Hass

« Wahlplakat von Pro Kéln NRW: fiir Eltern »dramatisch«, da Kinder

mit Entsetzen auf Ablehnung reagieren; Tochter fragt nach; Sohn:
»Wollen die jetzt unsere Moschee kaputt machen?« Signale und Symbole
wirken auf Kinder sehr negativ (Ethem, Z.: 74 und Z.: 4406)
Institutionelle Gruppenrechte nicht gewihrt (z.B. Konflikte

im Moscheebau: Sichtbarkeit von religivsen Symbolen nicht erwiinscht),
religioser Pluralismus nicht vorhanden (Ethem, Z.: 460ff.)

Gesellschaft akzeptiert Muslime nicht

(Nermin, Z.: 6oo und 720; Dilek, Z.: 258)

Ablehnung aufgrund des Kopftuches

(Nermin, Z.: 598; Lale, Z.: 908-922; Dilek, Z.: 268)
Vorurteile aufgrund ethnischer oder religioser Zugehérigkeit

(Nermin, Lale)

Medien unterstiitzen Vorurteilsbildung
(Lale; Nisa, Z.:179)

Potenzieller Rassismus der Deutschen
(Dilek, Z.: 260-2606)

Gleichgiiltigkeit

Nihrboden fiir Krisensituationen und Vorurteile
(Ethem, Z.: 450)

Fremdheitsgefiihle/
Diskriminierung

Islam wird als Fremdkérper wahrgenommen: Der Islam gehért nicht dazu
(Ethem, Z.: 452). Es erfolgt keine Integration des Islams in die Gesell-
schaft; Folgen: Ausgrenzung der Muslime

Diskriminierung bei der Wohnungssuche: eine muslimische Familie mit

fiinf Kindern, die Frau trigt Kopftuch
(Nermin, Z.: 318-340)

Angst vor
dem Fremden

Angst vor dem Islam bzw. »Fremden« (Nermin, Z.: 724; Lale, Z.: 967-971)

Angst fithrt zur Diskriminierung der Muslime (Ethem, Z.: 454-456)

Angst fithrt zu Vorurteilen (Lale)

Respekt vor
der Religion (Islam)

Respekt vor der Religion (Lale, Dilek)

Tab. 5: Die Wahrnehmung der Eltern, wie Deutsche zum Islam stehen
(Quelle: eigene Darstellung)

Auch wenn hier mehrere Aspekte aufgrund der Ubersichtlichkeit tabellarisch
wiedergegeben wurden, sind Wechselwirkungen zwischen diesen Aspekten
bzw. wahrgenommenen Themen vorhanden, sodass hier verschiedene Mecha-
nismen aufeinander wirken, die wiederum eigenstindige Untersuchungsbe-
reiche darstellen.

Wie der Tabelle zu entnehmen ist, haben einige Eltern das Gefiihl, dass
ihre Religion respektiert wird, aber es tiberwiegt das Gefiihl der Ablehnung

von Muslimen, deren Ursachen und Hintergriinde vielfiltig sind.

~am o0a:11:56. - ope

399


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

400

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Trotz vieler Einschrinkungen (vgl. oben) und Nachteile, die sich aus dem
Zusammenleben in dieser Gesellschaft ergeben, konnen die Eltern ihre Reli-
gion gut ausleben (alle Eltern). Positiv wird insbesondere die individuelle Re-
ligionsfreiheit erlebt (vgl. Ethem, Z.: 460; Lale, Z.: 913-916; Nisa, Z.: 181-184).
Dabei kénnten die Kinder aufgrund dieser Freiheit z.B. mit dem Kopftuch die
Schulen besuchen (vgl. Dilek, Z.: 272; Nisa, Z.: 183; Nermin, Z.: 744).

Gerade das Gemeindeleben, das in Deutschland im Vergleich zum Hei-
matland eine héhere Bedeutung hat und daher eine engere Bindung unter den
Muslimen ermdéglicht, ergebe sich als ein positiver Effekt der Minderheitensi-
tuation von Muslimen (vgl. Dilek, Z.: 272; Nisa, Z.: 184 und Z.: 191).

Eltern wie Lale, Nisa und Dilek betonen den Gemeinschaftsbezug (vgl.
oben, vgl. auch Kap. III. 5.1). Die Kinder kénnten sich frei fiir das Gemeindele-
ben entscheiden, kénnten beten usw. (vgl. Lale, Z.: 928; vgl. auch Kap. III. 5.1).
Dass ihre Kinder »selbst entscheiden« kénnten, d.h., dass sie die individuelle
Religionsfreiheit gendssen, sei ein Vorteil, den die Eltern und ihre Kinder ins-
besondere in Deutschland hitten: »Ich kann entscheiden, wo ich das Kind hin-
bringe, wie ich es mache; es ist schon ein grofRer Vorteil« (vgl. Lale, Z.: 930ff.).

Fur die Kinder von Ethem ist Deutschland das Land, wo sie aufgewachsen
sind: »[...] also die haben nichts anderes gekannt, auch ich habe nichts anderes
kennengelernt [...]. Also fiir die ist das das Umfeld, in dem sie aufgewachsen
sind« (vgl. Ethem, Z.: 465).

Nermin vermittelt ihren Kindern ein Gefiihl, angenommen und akzeptiert
zu sein, trotz der von ihr sehr stark wahrgenommenen Diskriminierungen von
Muslimen (vgl. Nermin, oben). Hier wird die Mutter aufgrund ihres Schutz-
bediirfnisses (die Kinder sollen sich wohlfiihlen) in eine ambivalente Situation
gedringt:

»Die Kinder? Ja, ich glaube, die sehen das so, wie ich als Kind das gesehen habe. Ne, die
sind ein Teil der Gesellschaft und ich versuche denen nie Zweifel zu lassen was ich fiihle,
ich sage z.B. nicht [bewusst, Anm. d. Verf.], »Nee, hort mal, es gibt eine Islamfeindlich-
keitc oder so, da versuche ich schon, mich zuriickzunehmen und zu sagen: »Nein! Wir le-
ben hierin dieser Gesellschaft. Wir sind ein Teil der Gesellschaft und wir sind hier ange-
nommen und akzeptiert,, obwohl ich das nicht so empfinde (leise). (Nermin, Z.: 732ff.)

Vor- und Nachteile der religidsen Sozialisation in dieser Gesellschaft
Die Vorteile, die Eltern fiir die religiése Erziehung ihrer Kinder sehen, iiber-
schneiden sich mit den eben beschriebenen Aspekten, die das Ausleben ihrer
Religion bzw. ihre muslimische Lebensweise betreffen. Wiederholungen
konnten daher nicht vermieden werden.

So stellt Deutschland fiir Nermin, trotz gefiihlter Diskriminierung (vgl.
oben), »die Heimat irgendwo« dar. Sehr gut gefallen Nermin die positiven As-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

pekte der deutschen Kultur, wie die Ordnung oder das »Belesenex, das sie auch
an ihre Kinder weitergeben méchte (vgl. Nermin, Z.: 744-748).

Neben dem aktiven Gemeindeleben, an dem sie im Vergleich zur Tiirkei
in Deutschland besser teilnehmen kénnten (vgl. Nisa und Dilek oben), sei die
Wissensaneignung als Resultat der aktiven Teilnahme an der Gemeinschaft
ein Vorteil (vgl. Dilek, Z.: 276). Da man in einer nichtmuslimischen Umwelt
lebe, miisse man »priventiv« vorgehen und handeln und erziele dadurch eine
engere Bindung zur Religion (vgl. Nisa, Z.: 184-188).

Es gibt jedoch auch Einschrinkungen und Nachteile, die Erschwernisse
oder hemmende Faktoren fiir die religiése Erziehung bzw. Sozialisation dar-
stellen kénnen.

Auch wenn Nermin Deutschland als die »Heimat« bezeichnet (vgl. Ner-
min, oben), konne gerade durch die Entwicklungen der letzten Jahre, in denen
die Islamfeindlichkeit und die Diskriminierung zugenommen hitten, kein
eindeutiges Zugehdrigkeitsgefithl empfunden werden. Fiir Nermin bedeutet
dies zugleich Heimatlosigkeit bzw. gespaltene Gefiihle:

»[...] und ein Nachteil ist auch, dass man halt weder Deutsch noch Tirkisch ist, weder
zum einen noch zum anderen gehdrt. Das sind so die Nachteile, woich, ja, yersiz yurtsuz
[tirk. fiir heimatlos, Anm. d. Verf.] so sage ich immer. [...] auch gespalten. Ja. So fiihle
ich mich, als Kind habe ich mich nicht so gefiihlt, aber ich fiihle mich schon heimatlos
ein bisschen und kann sein, dass das die Kinder auch so ein bisschen spiiren. Die fra-
gen mich zwischendurch: »Sind wir Tiirken oder sind wir Deutsche?« Ist vielleicht nicht
so von Bedeutung, was man da jetzt antwortet, aber es ist schwierig, iiberhaupt darauf
etwas zu antworten.« (Nermin, Z.: 752-756)

Es sind die (potenziellen) Ausgrenzungs- und Diskriminierungserlebnisse
und die geringe Akzeptanz von »Religiositit«, denen die Kinder ausgesetzt
seien und die sich demnach nachteilig auf die religiose Erziehung auswirken
konnten (vgl. Ethem, Z.: 471ff.; vgl. Nermin, Z.: 598-602).

Ferner werden Einschrinkungen, die die Einhaltung von religiosen Vor-
schriften erschweren, als Hemmfaktoren betrachtet. Diese betreffen zum
einen die unterschiedliche Sexualmoral (vgl. Dilek, Z.: 287; Nisa, Z.:188) und
zum anderen die Ausiibung der Gebetspraxis bzw. der muslimischen Speise-
vorschrift (vgl. Nermin, Z.: 730).

Auch »Verlustingste« werden gespiirt, sodass sich Nisa schon Sorgen
machte, ob ihre Kinder »verloren« gehen kénnten, d.h., dass sie sich z.B. unter
dem Einfluss der Schule von der Religion abwenden kénnten. Durch die ne-
gativen Einfliisse werde viel »verindert« (tiirk. tahrif olmak). Die zunehmende
Individualisierung und der Egoismus seien z.B. das Ergebnis dieser Verande-
rung (vgl. nichstes Teilkapitel, vgl. Nisa, Z.: 150). Allerdings sind es gerade
diese Verlustingste, die bei Nisa u.a. zu einem héheren Gemeinschaftsbezug

401


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

402

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

tithrten und die so ins Positive umgewandelt wurden (vgl. oben). Daher kénnte
darin auch ein fordernder Effekt im Hinblick auf die religiése Sozialisation
gesehen werden.

Religiose Erziehung in der Gesellschaft

Die religiose Erziehung kann gemifl den Eltern fiir das Zusammenleben in
der Gesellschaft viele Vorteile bringen. Demnach ist ein Grofdteil der idealis-
tischen Eltern davon tiberzeugt, dass die religiése Erziehung ihrer Kinder fiir
ein friedliches Zusammenleben in dieser Gesellschaft sorgen und zu einem
»positiven Miteinander« beitragen kann:

»Ja, ein positives Miteinander auf jeden Fall, ne, dass man ..., also unsere Religion ist ja
eigentlich so, dass man positiv auf die anderen Religionen auch eingeht und diese auch
akzeptiert und ne, wie ich gesagt habe, hatte ich ja schon im Vorfeld meine Wiinsche zu
der religiosen Erziehung meiner Kinder gedufert. Dass da wirklich eine positive Gesell-
schaft daraus entsteht.« (Nermin, Z.: 760)

Werthaltungen, die dem Islam zugrunde liegen, wie Toleranz, Respekt, Soli-
daritat, Ehrlichkeit, Offenheit, Hilfsbereitschaft und das Teilen mit anderen
Menschen, kénnten durch das Engagement von religiésen Menschen aufleben
(vgl. Nermin, Z.: 766; Lale, Z.: 942; Nisa, Z.: 148; Dilek, Z.: 287-297). Gerade
gegenseitiger Respekt der Religionen und der Menschen und die zwischen-
menschlichen Aspekte des Islams wiirden fiir ein »friedliches Zusammenle-
ben« sorgen:

»Es ist meine Religion und eure Religion ist auch ..., davor haben wir auch Respekt, alle
sollten uns so akzeptieren, wie wir sind, wie die auch sind, missen wir auch akzeptie-
ren, miteinander leben, menschlich miteinander leben, sich respektieren, menschlich
miteinander umgehen, behilflich sein, das sollte so sein. [...] denn Religion ist ja das
[...]. Achte darauf! Achte darauf, dass du so Nachbarn [...] gut behandelst, niemandem
schadest, niemanden angreifst. Religion ist normalerweise da [...] Ja, ein Modell [...] fir
uns alle.« (Lale, Z.: 944-956)

An diesem Interviewabschnitt wird nochmals verdeutlicht, dass die Religion
bzw. die Einhaltung von religiésen Geboten, die sich auf sozialethische As-
pekte beziehen, einen Menschen vor Grenzverletzungen schiitzen. Menschen-
rechtsverletzungen konnten durch ein modellhaftes Vorleben der Muslime
erst gar nicht entstehen (vgl. ebd.). Durch eine religiése Erziehung wisse der
Einzelne, dass Gott und seine Engel ihn beobachten wiirden, so kénne er al-
lein aufgrund dieser Tatsache keine Regelverletzungen oder Gesetzesiibertre-
tungen begehen. Eine solche Grundhaltung fithre schlieflich dazu, dass eine



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

»Gesellschaft sich verbessert« (tiirk. toplum diizelir) und ein friedliches Mit-
einander moglich werde (vgl. Nisa, Z.: 193).

So bringe religiése Erziehung, auf der Grundlage des »Verstandes« und
des »Intellekts«, »verantwortungsvolle Menschen« hervor, die eine »Wohltat«
fur das Umfeld und insgesamt die Gesellschaft darstellen und wovon diese
schliellich nur profitieren kénne (vgl. Ethem, Z.: 475).

Auch Werthaltungen, wie z.B. der Familialismus und die muslimische
Sexualmoral, kénnen, so Dilek, eine Bereicherung fiir die Gesellschaft dar-
stellen. Mit dem Familialismus der Muslime koénne den Individualisierungs-
tendenzen in der deutschen Gesellschaft entgegengewirkt werden (vgl. Dilek,
Z.: 287-297). Besorgniserregend findet auch Nisa die zunehmende Individuali-
sierung und den Egoismus in dieser Gesellschaft, von denen ihre Kinder nicht
unbertiihrt bleiben. So wiinscht sie sich, dass durch die religiése Erziehung das
Schlechte mit dem Guten verwehrt bzw. iiberwunden wird und eine stirkere
Mitmenschlichkeit und gegenseitige Fiirsorge entstehen (vgl. Nisa, Z.: 148fF.).

5.6.2 Die religiose Sozialisation in der Gesellschaft -
die »Ritualisten«

Nachbarschaftbeziehungen und der Kontakt zu Andersgldubigen
Auch bei den Ritualisten sind unterschiedliche Muster der Nachbarschafts-
pflege vorhanden. Allen ist gemeinsam, dass kein Austausch iiber ihre Reli-
gion mit ihren nichtmuslimischen Nachbarn stattfindet.

Sie pflegen entweder gar keinen Kontakt zu den Nachbarn (vgl. Rabia, Z.:
706-709) oder die Beziehungen sind von einer unterschiedlichen Intensitit,
die jeweils von den Personen bzw. vom Alter abhingt:

»[...] Na ja, es gibt einige Nachbarn, die sind okay. Dann pflegt man schon. Da ist eine
dltere Dame, da hat meine Frau mehr Kontakt; geht auch hin, hilftihrauch, die hat auch
vieles firr sie getan, also, ne. Da ist schon der Kontakt, da ist schon; und ein Ehepaar,
deutsches Ehepaar ist auch sehr nett, hoflich; sind also mehr altere Leute und mit jiin-
geren Leuten hat man eher weniger Kontakt.« (Mecelle, Z.: 502f.)

Zu ihren muslimischen Nachbarn hat Selma einen intensiven Kontakt, wobei
fur sie die strenge Einhaltung der religiosen Gebote ein wichtiges Kriterium
ist. Zu den eher »lockeren« muslimischen Familien hilt sie Abstand, weil sie
nicht mochte, dass ihre Kinder in einen »Zwiespalt« geraten konnten:

»Eigentlich sehr gut, sehr eng, also, wenn ich merke das sind sehr so strenge muslimi-
sche Nachbarn wie ich, treffen wir uns sehr oft, aber wenn es so eine lockere Familie
ist, dann halte ich schon ein bisschen Abstand, weil ich mdchte da nicht einfach, dass
meine Kinder irgendwie in Zwiespalt kommen, weil das ist, ist schon in der Schule so

403


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

404

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

ein Problem und dann mit den Nachbarn, da musst du, ne, immer wieder erkladren und
dasist dann schwer. Weil [diese Problematik, Anm. d. Verf.] gibt auch in meiner Familie:
Meine Schwester trdgt zum Beispiel auch kein Kopftuch und dann fragt man so: »Und
warum machst du das? Und warum macht das meine Tante nicht?« Und das ist dann.«
(Selma, Z.: 602)

Zudem treffe sie sich mit ihren nichtmuslimischen Nachbarn zum »Kaffee-
trinken«, wobei mit ihnen kein Austausch iiber die Religion stattfinde, son-
dern vielmehr iiber allgemeine Themen, wie iiber die Erziehung, gesprochen
werde (vgl. Selma, Z.: 604-614). Auch fiur Mecelle sind die »Interessen« eher
»informell, genau, eher weniger tiber Religion« (vgl. Mecelle, Z.: 510f.)

Wie duflern sich Themen?
Themen
Fiir Eltern
Ablehnung/ | - Vorurteile geg. Muslime: Terrorismusverdacht, was »Angst« schiirt
Hass (vgl. Mecelle, Z.: 534; Selma, Z.: 691)
« Vorurteile geg. muslimischen Familien, dass sie ihre Kinder zu »streng«
erziehen und »zwingen« wiirden (Selma, Z.: 718)
» Medien beeinflussen negativ (vgl. Mecelle, Z: 534-539; Rabia, Z.: 774-784;
Ali, Z.: 112-115)
« Der Islam wird negativ dargestellt (Selma, Z.: 691)
« Der Islam ist in Deutschland nicht erwiinscht (Mecelle; Ali, Z.: 24-27)
« Potenzieller Rassismus der Deutschen (Ali; Selma, Z.: 698)
Gleichgiiltig- | + Kein Interesse an der eigenen Religion (Selma, Z.: 695)
keit
Fremdheits- | « Diskriminierung aufgrund religiéser Zugehdorigkeit (Mecelle),
gefiihle/ z.B. die Ermordung einer Muslimin im Gerichtssaal im Jahr 2012 und Attentate
Diskriminie- durch die NSU (Mecelle, Z.: 543-547) oder Moscheebaukonflikte
rung (vgl. ebd., Z.: 557): Islam und Muslime sind nicht erwiinscht!
« Diskriminierung aufgrund des Kopftuches (vgl. Ali, Z.: 144ft., Selma, Z.: 769;
Mecelle)
Angs « Angst, weil Vorurteile existieren (Mecelle; Ali, Z.: 106)
vor dem - Islamophobie (vgl. Ali, Z.: 25)
Fremden
Respekt vor « Es gibt »gute« Deutsche, aber die Allgemeinheit ist negativ gestimmt
der Religion (Mecelle, Z.: 539)
(Islam)

Tab. 6: Die Wahrnehmung der Eltern, wie Deutsche zum Islam stehen
(Quelle: eigene Darstellung)

Die Ritualisten nehmen hauptsichlich Ablehnung und Vorurteile gegeniiber
dem Islam wahr. Diese seien insbesondere auf den Einfluss der Medien zu-
riickzuftihren. Auch Diskriminierungserlebnisse wurden aufgrund von Ras-

~am o0a:11:56.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

sismus und Islamophobie erfahren oder werden befiirchtet. Insgesamt drii-
cken ritualistische Eltern eine stirkere Unzufriedenheit in Bezug auf ihre
Eindriicke aus als alle anderen Eltern bzw. Typen.

Die negative Wahrnehmung des Islams trigt dazu bei, dass fiir die Eltern
dieser Gruppe ein mehr oder weniger gutes Ausleben ihrer Religion méglich
ist. Hier unterscheiden sie auch, inwieweit ihre Kinder dahingehend beein-
flusst werden.

Auch wenn man »beten« und in die Moschee gehen kénne, wiirden die
Gefiihle des Unerwiinschtseins die individuell freie Religionsaustibung iiber-
schatten: »Ja man ist hier nicht erwiinscht. Man fiihlt sich hier nicht mehr
wohl, aber man hat keine andere Moglichkeit« (vgl. Mecelle, Z.: 5491f.). So be-
merkt Mecelle ironisch:

»[...] aber die, die Freiheit ist schon da. Das find ich gut, dass man die Muslime in den
Hinterhofmoscheen beten Idsst ne [...] man [Muslime, Anm. d. Verf.] hinten, nicht sehen
will, das ist gut, aber wenn in KdIn eine groe Moschee gebaut wird, dass eine Bauge-
nehmigung, dass man die erst nach fiinf sechs Jahren erst mal iiberhaupt bauen darf,
das isteine Zeit, da sieht man ja, die Muslime sind da leider nicht erwiinscht.« (Mecelle,
Z.: 555ff)

Dies wirke sich aber noch nicht nachteilig auf die Kinder aus, da sie »noch
nicht in dem Alter« seien: »Die Kinder die sind, die diskriminieren sich nicht,
das sind halt Kinder, ne, die spielen auch mit einem Schwarzen, egal was der
fur eine Religion hat.« (vgl. ebd., Z.: 575).

Rabia stellt fest, dass man die eigene Religion zwar »ausreichend leben«
kénne, »wenn man das mochte«, jedoch gebe es Hindernisse, die von der Ins-
titution Schule ausgehen wiirden (vgl. Rabia, Z.: 786fF.; vgl. auch Kap. III. 5.3;
vgl. Selma unten).

Selma findet, dass sie ihre Religion mit ihren Kindern zu Hause »eigent-
lich ganz gut« ausleben konne (vgl. Selma, Z.: 698-712). Jedoch sei es fiir sie
»drauflen« schwieriger:

»[...] drauBen ist es, ist es teils, teils, also man wird da manchmal schon so ein biss-
chen schief angeguckt, ne? Wenn man draufien dann spazieren geht mit den Kindern,
weil man einfach Kopftuch tragt oder also bekleidet ist. Oder zum Beispiel, wenn man
draufen vielleicht betet oder so, dann ist es auch sehr komisch fiir die Leute.« (Selma,
Z.:698)

Vor- und Nachteile der religisen Sozialisation in dieser Gesellschaft

Die Ritualisten sehen keine Vorteile fiir die religiése Erziehung ihrer Kinder
in Deutschland. Hingegen sehen sie viele Nachteile, die insbesondere der ritu-
ellen Pflichterfiillung oder der Befolgung von religiosen Geboten (hier: Kopf-

405


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

406

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

tuch) entgegenstiinden. So sei es in einem Land, in dem iiberwiegend Musli-
me leben, einfacher, die Riten zu befolgen, da man z.B. »iiberall beten« kénne.
Dies stellen, dhnlich wie Mecelle (vgl. oben), auch Selmas Kinder fest:

»[...] Oder zum Beispiel in der Tiirkei kann man iberall beten gehen und hier kann man
das nicht, nein. Und dann sagen die [Kinder, Anm. d. Verf.] auch ... [Warum geht das
hier nicht?, Anm. d. Verf.]. Ja. Ich habe hier, wenn man kein abdest [tiirk. fiir Gebets-
waschung, Anm. d. Verf.] hat, ne? Wo sollst du abdest nehmen oder wo sollst du gehen
und beten? Man betetim Freien und dann, aberin der Tiirkei ist es ja nicht so, da gibt es
in jeder Ecke eine Moschee, wo du hingehen kannst; hier ist es einfach nicht so, also da
ist man schon so, so ein bisschen eingeschrankt.« (Selma, Z.: 732ff.)

In einem muslimischen Land gebe es zudem den Gebetsruf durch den
muezzin, was in einem nichtmuslimischen Land nicht méglich sei (vgl. Me-
celle oben und Z.: 553). Gebote, die dhnlich wie der Gebetsruf eine religiése
Symbolik beinhalten, wiirden durch die nichtmuslimische Umwelt zum Teil
negativ bedugt. So fiithlten sich die Kinder unwohl, wenn sie drauflen seien
und aufgrund des Kopftuches der Mutter angeschaut bzw. beobachtet wiirden:
»Die Kinder bemerken das ja auch, wenn sich einer herumdreht und dich an-
guckt und sagen auch: >Warum guckt der so?« (vgl. Selma, Z.: 732).

Des Weiteren sind Rassismus und die Diskriminierungserfahrungen, die
sich insbesondere im Rahmen der Schulen ausdriicken, fiir die Eltern besorg-
niserregend (vgl. oben und vgl. auch Kap. III. 5.3) und werden als Nachteile fiir
die religiose Sozialisation angesehen. Dementsprechend wird der hemmende
religiose Sozialisationseffekt”, der von der Schule ausgehe, hier (nochmals)
bekriftigt bzw. untermauert. Alle Eltern, bis auf Mecelle, dessen Kinder noch
zu jung sind, um Diskriminierungen als solche wahrzunehmen (vgl. oben),
beschreiben verschiedene Aspekte von Diskriminierungen, die sie als Zurtick-
setzungen bzw. Nachteile fiir ihre religiose Erziehung empfinden.

Hierzu gehdre neben der fehlenden Anerkennung des Islams in Deutsch-
land (vgl. Ali, Z.: 24f. und vgl. oben) auch der Rassismus an Schulen, der in
den Kopfen zu einem verinderten Gesellschaftsbild beigetragen und z.B. dazu
gefithrt habe, dass die Nichte in die Tiirkei ausgewandert sei. Es laste zudem
ein enormer Druck auf den Muslimen, der auch im Arbeitsleben zu spiiren sei
(vgl. Ali, Z.:146-149).

Auch Rabia stellt fest, dass die Schule als Einflussfaktor insgesamt »eine
grofRe Rolle« spielt. Da es vielen muslimischen Eltern an gentigend Bildung
und Wissen fehle, um sich mit dem negativen Bild iber den Islam bzw. den

97 | In Kap. Ill. 5.3 konnte dies noch nicht eindeutig belegt werden. Die Wiederaufnah-
me der Thematik als »Nachteil« fiir die religiése Erziehung bekréftigt jedoch den hem-
menden religidsen Sozialisationseffekt.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Lehrern usw. auseinanderzusetzen, werden muslimische Schiiler/-innen be-
nachteiligt. Sie bringt ihre eigene Uberforderung folgendermafen zum Aus-
druck:

»Genau! Weil es gibt ja so viele Kinder, wo die Eltern wenig an Wissen haben, wie ich
auch, ich habe ja auch nicht viel Wissen! Und da fehlt es uns an wissenden Lehrern,
Personen, da sind sogar die muslimischen Kinder ja benachteiligt, weil das ja fehlt! [...].
Ja. Also wenn man als Eltern nicht mithdlt also nicht da dranbleibt, dann ist man, also
dann geht das unter.« (Rabia, Z.: 798-804)

Religidse Erziehung in der Gesellschaft

Die religiose Erziehung soll bewirken, darin sind sich alle ritualistischen El-
tern einig, dass eine stirkere Aufklirung tiber den Islam stattfindet, damit
Vorurteile und negative Vorstellungen tiber den Islam abgebaut werden. Dies
trugen sie insbesondere im Zusammenhang mit der Schule vor (vgl. Kap. III.
5.3 »Verbesserungsvorschlige«). Auch im gesellschaftlichen Rahmen erwar-
ten sie, dass die Kinder durch die religiése Erziehung hierzu einen entschei-
denden Beitrag leisten.

»Zufriedenheit, Geborgenheit und Gliick« und den »Halt«, den der Glaube
bietet, soll nach auflen gelebt und ausgestrahlt werden (vgl. Rabia, Z.: 825-8306).
Durch das Vorleben der Religion hitten Gesellschaftsmitglieder die Moglich-
keit, den Glauben aus »erster Hand« zu erfahren, sodass Vorurteile und Kli-
schees abgebaut (vgl. auch Rabia, ebd.) und ein tolerantes Miteinander (vgl.
Selma, Z.: 738-748) méglich wiirden:

»Ja. Also, dass, dass sie das nicht einfach nur vom Fernsehen oder von den Nachrich-
ten, die sie sich da angucken oder ansehen, [kennen], sondern direkt vor Ort einfach.«
(Selma, Z.: 754)

Auch Mecelle ist der Uberzeugung, dass der verinnerlichte Glauben und die
Aneignung von religioser Bildung zum Dialog und Verstindnis beitragen wer-
den. Die Aufklirung der Gesellschaft, damit der Islam »richtig« verstanden
werde, sei ein Ertrag, der aus der religiosen Erziehung hervorgehe:

»[...] Wenn sie mehr iiber den Glauben wissen, kdnnen sie auch der Gesellschaft, denke
ich, was vermitteln, und so auch die Gesellschaft aufklaren, dass der Islam nicht schlecht
ist oder so. Wenn sie ihren Glauben richtig kennen, so denke ich.« (Mecelle, Z.: 584)

Ferner kénne die Gesellschaft von der religitsen Erziehung der Kinder pro-
fitieren, da sie zur Charakterbildung der Kinder beitrage. Dazu gehore, dem
»anderen Gutes zu tun«, indem man auf dessen Rechte achte, Gerechtigkeit
tibe und allgemein ein gesetzestreues Leben fiihre:

407


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

408

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Ja, dass ich denke, dass es viel bringt, durch den Charakter [...] dass man fiir den an-
deren gut, dass man das Gute fiir (stottert) fiir die anderen auch méchte, dass man den
anderen nicht [runtermachen], nicht mobben soll [...], gerecht sein soll, dass man gut-
mitig sein soll, dass man nicht stiehlt, dass man nicht, halt diese allgemeinen Regeln,
die man beherrschen soll.« (Rabia, Z.: 809-813)

Der Glaube bringe schlieRlich auch »Ordnung« ins Leben®, sodass er auch
vor »schlechten Wegen«, wie Drogenmissbrauch, Gewaltbereitschaft und vor
»schlechten Freunden, schiitze (vgl. ebd., Z.: 813-819).

5.6.3 Die religiose Sozialisation in der Gesellschaft -
die »ldentitatssucher«

Nachbarschaftbeziehungen und der Kontakt zu Andersgldubigen
Typischerweise zeichnen sich die Identititssucher durch ein hohes Mafs an
Dialog- und Austauschbereitschaft aus, welche sich auch in ihren Kontakten
und Beziehungen zu Nichtmuslimen zeigt.

Selbst wenn die Anonymitit des Grofstadtlebens und die Arbeitsbedingun-
gen dazu fithren, dass weniger Nachbarschaftsbeziehungen gepflegt werden,
begriifen und beschenken sich die Nachbarn gegenseitig (vgl. Lema, Z.: 233ft.).

Aufgrund ihres Umzugs konnte Hiilya noch keine intensive Beziehung
zu ihren Nachbarn aufbauen. Trotzdem nahm sie eine neue Nachbarin mit
der Absicht, »bewusst« Vorurteilen entgegenzuwirken, zu einem »Tag der of-
fenen Moschee«-Veranstaltung mit. Durch die Kontaktaufnahme sollten Be-
rithrungsingste abgebaut und das falsche und verzerrte »Bild« {iber den Islam
durch ein aktives Vorleben und Erleben der Muslime korrigiert werden:

»Ja, doch, da hat sie mir erkl&rt, dass ihre Tochter irgendwie Muslime als, also negativ
kennt, dass sie wirklich denkt, dass Muslime halt nur Terroristen sind und dass man
denen nicht vertrauen sollte, dass sie blof nicht in eine Moschee gehen sollte. So hat
sie die Mutter aufgekldrt und dann habe ich das Gegenteil natiirlich dargestellt und hab
dann mit der Tochter auch versucht, diese zu kontaktieren, und so bauen sich wirklich
Kontakte auf, also die Beriihrungséngste gehen verloren und das versuche ich sehr be-
wusst zu machen. Weil wenn ich das jetzt nicht tue, das ist immer wieder der Gedanke,
meine Kinder werden dann spéater wirklich Schwierigkeiten haben [...].« (Hilya, Z.: 241)

Auch Lema tauscht sich mit nichtmuslimischen Freunden, Bekannten, Men-
schen aus dem Alltagsleben iiber ihre Religion aus. Aufgrund ihres offenen
Wesens, »Ich personlich bin schon eine offene Person, finde ich also« (vgl.

98 | Vgl.dazuKap.lll.3.2»Typologie[...]dieErziehungsziele bzw. dasReligiositatsprofil«.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Lema, Z.: 241), werden auch vertiefend religiése Themen, wie z.B. das Kopf-
tuch oder der Sinn des Daseins, besprochen:

»Was ist denn eigentlich, warum trage ich iberhaupt Kopftuch? Oder warum bete ich?
Und was ist der Sinn des Lebens? Warum leben wir eigentlich? Warum gibt es uns
eigentlich? Was ist denn unsere Aufgabe? Und wie wird denn der Mensch gliicklich?
Solche Fragen.« (Lema, Z.: 239)

Ferner werde an religiosen Feiertagen, wie z.B. an Weihnachten, Interesse an
nichtmuslimischen Nachbarn, Bekannten und Freunden gezeigt (vgl. Lema,
Z.: 237, vgl. Hiilya), damit gegenseitiger Respekt entstehe:

»[...] Man wiinscht den deutschen Nachbarn auch ein frohes Weihnachtsfest und die
[respektiert, Anm. d.Verf.] anderen Fest, also das kann man ja alles machen. Man sagt,
wenn du erwartest, dass man dich respektiert, dann solltest du auch andere respektie-
ren. Vielleicht missen wir immer den ersten Schritt machen, aber trotzdem, da kommt
immer was Positives zuriick.« (Hilya, Z.: 243)

Wie dufern sich Themen?

Themen
Fiir Eltern

Ablehnung/Hass « Vorurteile geg. Muslime (vgl. Lema, Z.: 272-281und Z.: 28s;
Hiilya, Z.: 241).
Medien beeinflussen negativ (vgl. Hiilya, Z.: 241und Z.: 295;

vgl. Lema, Z.: 282)
Die Muslime sind »Siindenbdcke« fiir gesellschaftliche
Schieflagen (vgl. Hiilya, Z.: 295)

Angst vor dem Fremden Islamophobie (vgl. Hiilya, Z.: 291)

Respekt vor der Religion »Netter«, »normaler« Umgang mit Nachbarn; die nichste
(Islam) Generation wird anders, mit »mehr Verstand« mit dem Islam
umgehen (vgl. Lema, Z.: 285)

Positiver, respektvoller Umgang mit der Religion (vgl. Hiilya,

Z.:291)

Tab. 7: Die Wahrnehmung der Eltern, wie Deutsche zum Islam stehen
(Quelle: eigene Darstellung)

Die Wahrnehmung der »Identititssucher« hinsichtlich der Frage, wie Deut-
sche zum Islam stehen, ist sowohl durch Vorurteile, die mitunter durch den
Einfluss der Medien entstehen, als auch durch den Respekt vor der eigenen
Religion bestimmt. Thr Optimismus und Engagement fiir einen aktiven Aus-
tausch und Dialog kamen auch schon in allen anderen Kontexten zum Aus-
druck. So liegt die Vermutung nahe, dass ihre offene und positive Grund-

~am o0a:11:56.

409


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

410

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

haltung gegeniiber Andersgliubigen ihnen zu »positiven« und respektvollen
Erfahrungen verholfen hat.

Gerade, was das Ausleben der Religion betrifft, betonen »Identititssucher«
die individuelle Religionsfreiheit, die es ihnen erlaube, z.B. mit dem Kopftuch
an der Universitit zu studieren oder iiber einen Gebetsraum zu verfiigen und
sich frei iiber die eigene Religion zu duflern (vgl. Lema, Z.: 291). So kann auch
Hiilya ihre Religion letztendlich ohne »Einschrinkungen« ausleben (vgl. Hii-

lya, Z.: 299).

Vor- und Nachteile der religiosen Sozialisation in der Gesellschaft

Die Identititssucher betrachten die Vielfalt und das pluralistische Zusammen-
leben der Menschen, die verschiedenen Religionen angehéren, als Vorteil fiir
die religiése Sozialisation ihrer Kinder (vgl. Lema, Z.: 294 und Z.: 310) bzw. fiir
die Gesellschaft (vgl. Hiilya, Z.: 307).

Die Nachteile ergeben sich aus der Minderheitensituation in einer nicht-
muslimischen Umwelt, wo der Islam keine »Selbstverstindlichkeit« darstel-
le. Im Gegensatz zur Tiirkei, wo mehr Muslime leben, miisse man sich in
Deutschland »mehr Mithe« geben und trage eine gréflere »Verantwortung,
um seine Religion ausleben zu kénnen:

»[...] hier muss man sich mehr Miihe geben, weil wir nicht in einem muslimischen Land
leben; als Eltern hat man eine grofe Verantwortung, wirklich die Religion selbst aus-
zuleben, erst mal ... Also, wenn ich jetzt mir vorstelle, wie wenn man die Religion in der
Tiirkei bespricht mit den Kindern, da lebt man ja, mein Mann kommt aus der Tiirkei, fiir
den waren viele Dinge selbstverstandlich, was es fiir uns hier gar nicht ist, also, dass
erz.B. den muezzin hort oder dass er halt automatisch um sich Muslime hat, also es ist
etwas anderes, weil man in einer anderen Gesellschaft lebt.« (Hiilya, Z.: 303)

Als Beispiel fiir die Schwierigkeiten, sich dem Einfluss der Umwelt zu entzie-
hen, erldutert sie, wie ihre Tochter (im Kleinkindalter) mit dem Thema Kopf-
tuch umgeht. Hierbei sieht sie sich in der »Pflicht«, ihrer Tochter die »richtige
Antwort zu geben, zu erkliren«:

»Ja, genau, ich meine meine Tochter hat mich auch schon gefragt: »Warum trégst du
Kopftuch?«Und hat mirauch schon gesagt, ja, »wieso hast du keine blonden Haare?«Ja,
istso, diese Fragen wiirden ja in der Tiirkei nie kommen, weil die Leute ja fastalle, in den
Grofistadten nicht so, aber in kleineren Stédten ist es ja selbstverstandlich, dass die
Frauen Kopftiicher tragen. Da kommt diese Frage nicht, dann bin ich als Mutter, also in
der Pflicht, diesem Kind die Antwort, die richtige Antwort zu geben, zu erkléren. Ich habe
meine Tochter gefragt: "Wiirdest du Kopftuch tragen, wenn du grof3 bist?« Sagt sie: »Nee«
(lacht), »warum auch?«Also das sind so Fragen, ich bin so ne liberzeugte Kopftuchtrage-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

rin. Die Kinder sehen das anders, die Jugendlichen, darf man auch niemanden zwingen,
auf keinen Fall.« (Hilya, Z.: 305)

»Konflikte«, die durch das Tragen des Kopftuches und den Schwimmunter-
richt entstehen, sind auch fiir Lema Nachteile, die sich aus dem Zusammen-
leben in dieser Gesellschaft ergeben. Sie ist jedoch davon iberzeugt, dass diese
Konflikte zu einem besseren »konstruktiven« Miteinander und Zusammenle-
ben von Muslimen und Nichtmuslimen in dieser Gesellschaft fithren werden
(vgl. Lema, Z.: 298-302). Ihren Optimismus bringt sie folgendermaflen zum
Ausdruck:

»Ja, eher optimistisch. Ja, Optimismus muss sein (lacht). Das braucht der Mensch. Ja,
Lebensfreude und Optimismus und kreativ, das ist eigentlich unsere Hauptaufgabe,
nicht weglaufen, sondern auch versuchen, welche Wege kdnnen wir eingehen? Was
brauchen wir dazu? Um mehr mit den Menschen da zu kommunizieren, ne? Auch da,
wie gesagt, da kann man einseitig da nichts machen. Man muss schon, denke ich, ge-
meinsam da vorangehen, es auch gemeinsam meistern vielleicht, ja.« (Lema, Z.: 304)

Religiose Erziehung in der Gesellschaft

Fiir die Gesellschaft kann eine religiése Erziehung Lema zufolge dazu bei-
tragen, dass Werthaltungen, wie bspw. Solidaritit, Mitmenschlichkeit und
Empathie, die sich vor allem auf die zwischenmenschlichen Aspekte des ge-
sellschaftlichen Miteinanders beziehen, mehr an Bedeutung gewinnen (vgl.
Lema, Z.: 308fT.).

Neben dem Ziel, dass Kinder durch die Religion zu »guten« Menschen er-
zogen werden, stellen alle monotheistischen Religionen, so Hiilya, Ressourcen
zur Verfligung, um mit persénlichen Krisen und Schwierigkeiten umzuge-
hen: »Religion kommt ja oft in schwierigen Tagen in den Vordergrund. Wenn
jemand stirbt oder wenn ein Unfall passiert, dann denken viele Menschen an
Religion« (vgl. Hiilya, Z.: 307).

Demgemifl bieten Religionen die nétige Kraft, dass ein »stirkeres Selbst-
bewusstsein oder eine starke Personlichkeit« entstehen, eine gefestigte Person
eben, die sich auch verantwortungsvoll gegentiiber ihren Mitmenschen verhilt.
Gerade Einsamkeit und Individualisierungstendenzen in der Gesellschaft kén-
ne dadurch etwas entgegengesetzt werden. Dartiber hinaus kénne die Religion
entscheidend dazu beitragen, dass mit Tieren, Pflanzen, mit dem Essen, mit
dem Korper sowie mit der Gesundheit sorgfiltiger und verantwortungsvoller
umgegangen werde (vgl. Hiilya, Z.: 309ft.).

41


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

412

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

5.6.4 Die religiose Sozialisation in der Gesellschaft -
die »Ethiker«

Nachbarschaftbeziehungen und der Kontakt zu Andersgldubigen

Die Ethiker zeichnen sich unter allen Typen beim Pflegen von Nachbarschafts-
beziehungen zu Nichtmuslimen als die »offenste« Gruppe aus. Unter ihnen
sind einige (Feride, Adem), die in einem intensiven und vertrauensvollen Kon-
takt zu ithren Nachbarn stehen. Die anderen sind sehr bemiiht, ein gutes Ver-
hiltnis zu ihren Nachbarn zu haben. Auf mehreren Ebenen findet zudem ein
Austausch iiber die Religionen statt.

Das Verhiltnis von Feride und Adem zu ihren deutschen Nachbarn ist
durch ein ausgeprigtes gegenseitiges Interesse gekennzeichnet und von Fiir-
sorge geprigt. Da auch schon Ferides Eltern sehr viel Wert auf die zwischen-
menschlichen Beziehungen legten, konnte sie erfahren, wie man sich ohne
Angste und Vorurteile begegnen kann und sich fiireinander &ffnet: Es wur-
de gemeinsam gekocht und sich gegenseitige Hilfe angeboten (vgl. ebd. Z.:
489ft)).

Auch Adem hat einen »sehr guten Kontakt« zu seinen Nachbarn, sodass
er sich mit ihnen sowohl zwischenmenschlich als auch tiber die Religion aus-
tauscht (vgl. Adem, Z.: 212ff.). Zudem betrachtet er es als eine religiése Pflicht,
sich dem Nachbarn gegeniiber angemessen zu verhalten:

»Die Muslime werden als Zweites zur Rechenschaft gezogen liber das Miteinanderleben
mit den Nachbarn und dieses Gebot ist fiir mich und fiir meine Familie sehr sehr wich-
tig.« (Adem, Z.: 93)

Ahnlich wie Adem, jedoch ohne sich iiber die Religion auszutauschen oder
»Hausbesuche« zu machen, ist Melek bemiiht, einen »guten Kontakt« zu ihren
Nachbarn »zu halten«, um ein »gutes Bild« vom Islam und den Muslimen zu
vermitteln. Es wird einzig die »iltere« nichtmuslimische Nachbarin besucht,
um sich nach ihr zu erkundigen: »Oder wir haben zum Beispiel eine alte Nach-
barin, der geht es nicht so gut, sie ist krebskrank. Dass ich sie mal 6fters sehe
und frage, wie es ihr geht, ob sie was braucht und so.« (vgl. Melek, Z.: 655ft.).

Auch wenn Birol in einem »freundlichen Kontakt« zu seinen Nachbarn
steht und sich mit ihnen gut versteht, wiirde er sich mehr das »typisch Siidlin-
dische, das iiber einen Gruf} hinausgehe und z.B. einen Kaffeebesuch mog-
lich mache, in den Beziehungen suchen und wiinschen. So sollten vielmehr
»Hemmschwellen« abgebaut werden, damit man mehr miteinander zu tun
habe (vgl. Birol, Z.: 312fF)).

Belkis wohnt in einer Gegend, in der sehr viele Muslime leben, sodass sie
es vorzieht, sich mehr mit ihnen zu treffen (vgl. auch Kap. III. 5.4 »Peers«).
Sie tauscht sich in erster Linie mit ihren muslimischen Nachbarn tiber ihre



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Religion aus (vgl. Belkis, Z.: 3491t.). Jedoch besucht sie auch regelmifig einen
»christlichen Kreis«, wo sie den interreligiésen Dialog pflege:

»Also es gibt einen Kreis [...] von Christen, es sind aber auch sehr gldubige Christen, und
so einmal im Monat haben wir uns bis jetzt mit denen ausgetauscht, kamen wir zusam-
men. Aber nicht mit Kindern!« (Belkis, Z.: 353)

Auflerdem tauschen sich die Ethiker mit ihren nichtmuslimischen Nachbarn
anlassbezogen z.B. iiber das Opferfest aus: »Also jetzt nichts Spezielles um uns
gegen|seitig] aufzukliaren, sondern, wenn der gegebene Anlass da ist, auch so,
ja okay so zum Opferfest« (vgl. Feride, Z.: 406). Die Nachbarn werden zum Fas-
tenbrechen eingeladen bzw. an Weihnachtsfesttagen besucht und es besteht ein
reger Austausch tiber die Inhalte der Religion (vgl. Adem, Z.:182 und Z.: 216).

Wie duflern sich Themen?

Themen
Fiir Eltern

Ablehnung/Hass

Medien beeinflussen negativ (vgl. Belkis, Z.: 385; Feride, Z.: 479;
Melek, Z.: 751; Birol, Z.: 370fT.)
Der Islam werde im Zusammenhang mit Gewalt und Terrorismus

thematisiert, dadurch gebe es ein negatives Bild {iber den Islam, ein
schlechtes »Image« entstehe (vgl. Birol, Z.: 366-370)

Es wiirden nach dem Kalten Krieg neue »Feindbilder« produziert, wie
z.B. Al-Qaida oder die Salafisten (vgl. Feride, Z.: 691)

Vorurteile gegen Muslime: »unterdriickte Frauen« und »Ehrenmorde«
(vgl. Belkis, Z.: 385)

Vorurteile und Ablehnung von tiirkischen Kindern, weil sie »respekt-

los und laut« seien (vgl. Melek, Z.: 739)

Rassismus vonseiten der Deutschen (vgl. Melek, Z.: 745)

Angst vor Angst, weil »Feindbilder« und boshafte »Islam-Bilder« produziert

dem Fremden wiirden (vgl. Feride oben und Z.: 479)

Respekt vor Auch »normale Beziehungen« zu Nichtnuslimen (vgl. Feride, Z.: 479,
der Religion (Islam) vgl. Birol, Z.: 3741f.), wodurch das Fremde, das Beingstigende und Vor-

urteile aufgehoben wiirden (vgl. ebd., Z.: 483-490)

Es gebe auch Deutsche (z.B. christlich orientierte), die Respekt und
Verstindnis fiir die eigene Religion hitten (vgl. Melek, Z.: 751)

Offenheit werde erlebt, z.B. beim »Tag der offenen Moschee«-Veran-
staltung, Vorurteile konnten abgebaut werden (vgl. Adem, Z.: 237).

Niemand denke aufgrund persénlicher Erfahrungen mit Muslimen
schlecht tiber den Islam, sondern vielmehr aufgrund des negativen
Islambildes in den Medien. Es gebe auch positive Erfahrungen (vgl.
Birol, Z.: 372-376)

Tab. 8: Die Wahrnehmung der Eltern, wie Deutsche zum Islam stehen
(Quelle: eigene Darstellung)

~am o0a:11:56.

413


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

414

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Wie hier deutlich wird, haben Ethiker eine gemischte Wahrnehmung, wie die
Deutschen letztlich zum Islam stehen. Zum einen empfinden sie es als be-
sonders stérend, dass aufgrund des in den Medien vermittelten Islambildes
massive Vorurteile in der Bevolkerung vorherrschen.®® Zum anderen unter-
streichen fast alle Eltern auch die positiven Aspekte, die sie bei der Begegnung
mit Einheimischen auf unterschiedlichen Ebenen gemacht hitten. Thre Offen-
heit und wohl auch weniger intensiv ausgelebte Religiositit'?, die zu gréferen
Schwierigkeiten in einer nichtmuslimischen Umwelt fithren kénnte, kénnte
ein moglicher Grund fiir die positiven Erfahrungen mit Nichtmuslimen sein.
So nehmen sie zwar einige Einschrinkungen wahr, die das Ausleben der Re-
ligion in dieser Gesellschaft erschweren, betonen jedoch die individuelle Re-
ligionsfreiheit in Deutschland, die es allen Eltern dieser Gruppe erméglicht,
ihre Religion »gut« auszuleben:

»Gut. Ja, also man muss trotz aller Schwierigkeiten, trotz aller Defizite, klar feststellen:
Also Deutschland ist schon ein Land, wo man [...] seine Religion ausleben kann oder
mochte (leise).« (Birol, Z.: 380)

Die Einschrinkungen betrifen zum Beispiel die geringen Schwimmmaglich-
keiten fiir muslimische Frauen (vgl. Belkis, Z.: 387), die potenzielle Gefahr von
Diskriminierungen am Arbeitsplatz, z.B. durch das Tragen des Kopftuches
oder durch einen muslimischen Namen (vgl. Feride, Z.: s01f. und Z.: 507; Bi-
rol, Z.: 390), oder die Tatsache, dass die Gebete nicht iiberall verrichtet werden
kénnten (vgl. Feride, Z.: 509).

Vor- und Nachteile der religisen Sozialisation in der Gesellschaft

Die Vorteile, die Eltern fiir ihre religiose Erziehung bzw. die religiése Sozialisa-
tion sehen, beziehen sich sowohl auf das Gemeindeleben, das in Deutschland
eine hohere Bedeutung hat als im Herkunftsland, als auch auf das Zusammen-
leben von Menschen mit unterschiedlichen Religionen.

Das Gemeindeleben ist ein Vorteil, der in der Diasporasituation besonders
hervortritt (vgl. Kap. III. 5.1). Melek schitzt insbesondere das im Vergleich zur
Tiirkei groRere Engagement™ und die Religiositit der Muslime in Deutsch-
land: »Aber hier, wenn ich das so sehe, und wenn ich dann im Urlaub sehe,

99 | In diesem Zusammenhang handelt es sich bei den Ethikern um eine besonders
(argumentativ) reflektierte und informierte Gruppe (vgl. auch Kap. Ill. 5.5 »Die Medien
[-.]9).

100 | Im Vergleich zu den Idealisten und Ritualisten.

101 | Freilich ist das die Wahrnehmung von Melek, die von dem Herkunftsort der Eltern
in der Tiirkei abhéngt. Es gibt durchaus Stadte und Umgebungen, in denen das Gemein-
deleben auch in der Tiirkei intensiv ausgelebt wird.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

bin, dann merke ich, in Deutschland da sind wir viel mehr aktiv fiir den Islam
[...]« (vgl. Melek, Z.: 760). Auch Belkis unterstreicht die Bedeutung des Ge-
meindelebens, das aus der Situation der muslimischen Migranten in Deutsch-
land resultiere und noch verbessert werden konne:

»Ja, ich wirde mir wiinschen, dass muslimische Eltern ihre Kinder bewusster erziehen
und dass wir auch aktiver sind [...] vor allem der muslimischen Gemeinde gegeniiber
auch verantwortungsvoller agieren, dass jeder seine Kréfte und Ressourcen und seine
Talente in seinem Bereich einsetzt, dass wir hier einfach ein besseres Leben haben, weil
die wenigsten konnen wirklich in ihre Ursprungslédnder zuriickkehren und das als Heimat
bezeichnen. Wir sind eben so zwischen den Stiihlen, das ist so.« (vgl. Belkis, Z.: 428)

Als einen weiteren Vorteil betrachten Birol und Feride das Zusammenleben
von Menschen mit verschiedenen Religionen, was es ihren Kindern ermdégli-
che, »tiber den eigenen Tellerrand« hinauszublicken, um moglicherweise Ver-
antwortung fiir sein Gegentiber zu iitbernehmen:

»Also Vorteil ist, also ich denke, in einem muslimischen Land, wenn wir in einem mus-
limischen Land wéren, wo man eigentlich nur Islamisches um sich herum hétte, hétte
man auch nicht die Méglichkeit, iiber den Tellerrand vielleicht mal hinauszuschauen.
Ne, man hat dann ein sehr eingeschrénktes Bild, denke ich, iiber die Welt, iiber die Reli-
gion, Uiber Menschen. In Deutschland sind wirin der gliicklichen Situation, sage ich mal,
wo man mehrere Religionen erfahren kann, mit mehreren oder mit Menschen zusam-
menkommen kann, Menschen kennenlernen kann, die eben unterschiedliche Glauben
haben. Und das ist, denke ich, bereichernd einfach.« (Birol, Z.: 388)

Feride glaubt zudem, dass durch das Zusammenleben verschiedener Religio-
nen der Respekt fiir Andersgliubige erlernt und nochmals reflektierend auf
das eigene »Bild« von der Religion geschaut werden kénne:

»[...] Danoch mal so einen Spiegel vorgehalten, davor gehalten zu bekommen und zu sa-
gen, »Ja, das ist meine Religion, okay, so wird das von den anderen aufgenommen oder
gesehen.«Das ist auch noch eine Bereicherung, finde ich. Aber dann noch irgendwie fiir
sich selbst noch das Bild zu entdecken. Ha, es gibt ja noch ganz viele andere. Und das
konnten die, finde ich, aus der Tiirkei heraus nicht so, nicht in der Intensitat erfahren.
Das finde ich halt gut [...].« (Feride, Z.: 520)

Neben den Vorteilen gibt es auch Nachteile, die als Hindernisse fiir die religio-
se Sozialisation der Kinder in der Gesellschaft wahrgenommen werden.

Es ist die Minderheitensituation bzw. die unterschiedlichen Werte, die
nachteilig auf die religitse Sozialisation der Kinder wirken kénnten. Dennoch
sieht Belkis in der Auseinandersetzung mit der Gesellschaft weniger ein Kon-

415


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

fliktpotenzial als eine mogliche Wachstumschance, die durch ein Aufeinan-
dertreffen von unterschiedlichen Werthaltungen zustande kommen konnte:

»Also sie werden natirlich immer in Konflikt kommen mit der Mehrheitsgesellschaft,
weil sie natiirlich immer in der Minderheit sein werden. [...]. Aberich denke, als erwach-
sener Mensch wird man immer in Konfliktsituationen kommen. Weil Ziel der Erziehung
ist ja auch, das Kind so zu erziehen, dass es damit fertig wird, es gibt keinen Menschen
auf der Welt, der nie irgendwie irgendwelche Reibereien hat. Und wenn man halt eine
Minderheit ist, das habe ich auch selber zu spiiren bekommen, gerdt man immer in Si-
tuationen, wo es halt Menschen gibt, die anders denken, sind und ich denke nicht, dass
es meine Kinder unbedingt negativ; es wird vielleicht schmerzhaft, aber so ist das Leben
halt, jeder Mensch macht schmerzhafte Sachen durch und reift halt dadurch. Also so,
so Nachteile sind halt so, dass diese Konflikte entstehen kénnen und die werden auch
entstehen, aber esist eigentlich kein eigentlicher Nachteil in meinem Denken.« (Belkis,
Z.:410)

Vorurteile gegeniiber Muslimen und die Gefahr potenzieller Diskriminierun-
gen ausgesetzt zu werden, wurde oben schon vielfach benannt und als Nachteil
fur das religiose Aufwachsen in der Gesellschaft aufgefiihrt (vgl. Birol, Z.: 382
und Z.: 390). Hinzu kommen Gefiihle der Fremdheit, obwohl die Eltern in
Deutschland geboren worden:

»[...] Man ist hier, auch wenn man eingedeutscht ist, wie zum Beispiel ich, ich bin hierin
Kdln geboren, fiihle mich als KdlscherJung, trotzdem fiihle mich trotzdem einigermafien
fremd. Also man ist irgendwie dazwischen [...].« (Adem, Z.: 249)

Als weiterer Nachteil werden die fehlenden »positiven« Vorbilder und der feh-
lende muslimische Freundeskreis gesehen. Die Jugendlichen kénnten vor al-
lem in den Grof3stidten dazu verleitet werden, in das »Nachtleben einzudrin-
gen«, das dem islamischen Wertmafistab widerspreche (vgl. Adem, Z.: 249;
Feride, Z.: 533).

Auch die im Vergleich zur Tiirkei fehlende Moglichkeit, die Kinder in eine
muslimisch orientierte Kindertagesstitte zu schicken, in der auch eine alters-
gerechte »religiose Unterweisung und religiose Kenntnisse« spielend vermit-
telt werden, ist ein Nachteil fiir die religiése Sozialisation der Kinder. So miis-
sen die Eltern von Kindern im Kleinkindalter zu Hause mehr Verantwortung
tiir die religiose Erziehung ihrer Kinder ibernehmen und es spielen sich viele
Rituale nur im hiuslichen Rahmen ab: »Dann heifit es halt: Okay das machen
wir nur, wenn wir zu Hause sind. Wenn wir woanders sind nicht. Also das ist
schon eine andere Auswirkung« (Feride, Z.: 533).



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Beklagt wird auch die fehlende Festtagsstimmung, die es Kindern nicht
ermogliche, eine Atmosphire des Feierns zu spiiren (vgl. Feride, Z.: 533; vgl.
auch Kap. III. 4.4).

Religiose Erziehung in der Gesellschaft

Fiir die Gesellschaft, darin sind sich alle Ethiker einig, soll religiése Erziehung
primir ein friedliches Zusammenleben von Menschen mit verschiedenen
Glaubensrichtungen bewirken. Typischerweise werden durch die Eltern ins-
besondere sozialethische Eigenschaften betont, die verschiedene Aspekte des
Zusammenlebens in dieser Gesellschaft beriithren.

Der Islam bedeute Frieden und nicht Krieg, so Melek. Demgemif} kénne
der Islam in »jeglicher Hinsicht« dafiir sorgen, dass Frieden zwischen den
Menschen herrsche (vgl. Melek, Z.: 773-781). Fiir das Zusammenleben kénne
durch die religiose Erziehung bewirkt werden, dass ein »bewusster Umgang«
mit Andersgliubigen und Andersdenkenden, ja mit der Umwelt, der Natur
und der Tierwelt gepflegt werde (vgl. Adem, Z.: 254). So sei es schliefllich mog-
lich, dass Barrieren und Vorurteile aufgehoben wiirden und eine Dialogfihig-
keit entstehe:

»Also man darf iiber die Menschen keine verschiedenen Vorurteile machen, also der
ist so, der ist so, also alle Menschen sind in der Hinsicht gleich. Man darf, wenn man
zwischen den Menschen, sag ich mal, Grenzen setzt, dann bauen sich automatisch Vor-
urteile auf. So, und jeder Mensch ist ein Individuum, man muss nur wissen, wie man mit
den Menschen umgeht oder wie man mit den Menschen einen Dialog fiihrt.« (Adem, Z.:
256)

Durch eine religiése Erziehung kénne erreicht werden, dass gemifl dem Be-
diirfnis eines jeden Menschen nach Anerkennung und Liebe im Sinne von
»Empfangen und Weitergeben« eine Nichstenliebe zu allen Geschépfen Got-
tes/Allahs entstehe. Dies sei nicht nur im christlichen Sinne zu verstehen, son-
dern vielmehr als Nichstenliebe zu den Menschen um des Schopfers Willen
(turk. Yaratilan sev, yaratan da 6tiirii)'°2. Doch missen laut Feride zunichst
Angste und Vorurteile abgebaut werden, damit der »eingeschlagene Weg« zur
Nichstenliebe bei den Menschen bzw. den Geschépfen Gottes fithre (vgl. Fe-
ride, Z.: 541-571).

Ein »religiéses Kind« bzw. spiter ein »religids geprigter Mensch« kénne
positiv auf die Gesellschaft einwirken, indem dieser »seine Verantwortung
gegeniiber der Gesellschaft« wahrnehme und sich durch Hilfsbereitschaft und
Solidaritit fiir die Belange der Menschen in der Gesellschaft engagiere:

102 | Hier wird auf den grofen tiirkischen Mystiker Yunus Emre Bezug genommen.

417


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

»Ja, dasist mein, ich hoffe, dass wir, dass ein religioses Kind, [...] wirklich positiv auf die
Gesellschaft einwirkt, dass es sich seiner Verantwortung gegeniber der Gesellschaft
nicht entzieht und denkt, »Ich lebe in meinen vier Wanden und solange es mir gut geht,
ist meine Welt gut:, sondern auch mal den Blick (iber den eigenen Tellerrand wagt und
guckt, was machen die Menschen? Was machen andere Menschen? Geht es denen gut?
Und wenn es denen nicht gut geht, dann helfe ich denen in irgendeiner Art und Weise.
[Also eine gewisse Solidaritdt?, Anm. d. Verf.]. Natiirlich, dass ich mich auch politisch
engagiere, dass ich zum Beispiel gucke, wo in einer Gesellschaft: Wo sind die Schwach-
punkte? Und mich da wirklich dafiir einsetze.« (Belkis, Z.: 419 ff)

Auch Birol hebt die sozialethische Komponente des zwischenmenschlichen
Daseins hervor. Religiose Erziehung vermittle Grundwerte, die im zwischen-
menschlichen Bereich »das Gute« betonen wiirden. So koénne der Blick der
Leistungsgesellschaft, die das Materielle in den Vordergrund stelle (»...] ja,
sich nicht tiber das definiert, was man hat, also materiell hat, mein Haus, mein
Auto, mein Boot...«), vielmehr auf das Immaterielle gelenkt werden. Der ver-
inderte Blick konne dazu beitragen, dass Notleidenden und Menschen, die we-
niger hitten, auf der ganzen Welt geholfen werde, indem ein Teil des Besitzes
bzw. des Geldes gespendet und dabei Freude empfunden werde:

»Dass man dann einfach einen Teil seines Geldes, ja auch mal spendet und damit auch
Freude hat, ja, dass man was Gutes tut, anstatt sich die neueste, ich weifd nicht, Spiele-
konsole zu kaufen, oder so, dass man dabei auch Freude empfinden kann.« (Birol, Z.:
401)

6. ZUSAMMENFASSUNG DER WICHTIGSTEN ERGEBNISSE
AUS DER UNTERSUCHUNG

Die Auswertung des empirisch gewonnenen Materials ergab eine Typologie
von vier religiésen Erziehungstypen, die die Perspektive von muslimischen
Eltern wiedergibt. Es konnten sowohl typspezifische Eigenschaften als auch
eine Binnendifferenzierung zwischen den Proband(inn)en eines Typs vorge-
stellt werden. Bisher wurden diese Typen getrennt nach den jeweiligen Unter-
suchungskategorien herausgearbeitet und vorgestellt: die religiose Erziehung
innerhalb der Familie mit den jeweils dazugehorigen Aspekten, wie den Er-
ziehungsstilen und den Erziehungsmethoden, die Religiositit als Folge der
religiosen Sozialisation in den Familien sowie die (f6rdernden oder hemmen-
den) Einfliisse der Sozialisationsinstanzen, wie bspw. der aulerschulischen
Bildungseinrichtungen, der staatlichen Bildungseinrichtungen, der Peers,
Medien und der Gesellschaft, auf die religiése Sozialisation. Im Folgenden sol-
len nun die Ergebnisse der typologischen Analyse unter dem Blickwinkel der



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen den Typen zusammenfassend
aufgezeigt werden.

Wie bereits dargelegt wurde, konnten aus dem empirischen Material die re-
ligiosen Erziehungstypen anhand dhnlicher Deutungsmuster, die sich insbe-
sondere auf die Ziele der religiosen Erziehung bezogen, gewonnen werden. Die
Gemeinsamkeiten lassen sich mit unterschiedlichen Stellenwert- und Prioriti-
tensetzungen, die die jeweiligen Untersuchungsgruppen bzw. Typen angaben,
wiedergeben (vgl. zur Typenbildung auch III. 2.3 Methode).

6.1 Die Typen religioser Erziehung

Mit der vorliegenden Untersuchung konnte aufgezeigt werden, dass den Fa-
milien neben den religiosen Bildungseinrichtungen im (religiésen) Sozialisa-
tionsprozess eine der wichtigsten Rollen zukommt. Die in den Familien tra-
dierte religiose Erziehung bzw. die dort gelebte und erlebte Religiositit kann
als die wichtigste Bedingung fiir eine spitere Religiositit angesehen werden.
Die Pluralitit von religiosen Erziehungsvorstellungen der befragten Eltern
verweist auf differente religiose Erziehungsmuster, die bisher nicht erforscht
wurden. Nicht zuletzt konnte dadurch auf keine Untersuchungen zuriickge-
griffen werden, die die Perspektive der Eltern zur religiésen Erziehung in den
Familien beriicksichtigte. Um dieses Defizit auszugleichen, wurde zunichst
versucht, anhand der Literatur tiber Jugendliche, die primir auf ihre Religio-
sitit abzielt, eine Erziehungswirklichkeit in den Familien zu rekonstruieren
bzw. nachzuzeichnen. Es konnte bei einem Vergleich der Forschungsliteratur
mit der vorliegenden Arbeit festgestellt werden, dass hier Ahnlichkeiten mit
zwel Typen der Religiositit in einer vorgestellten Untersuchung existieren
(vgl. Karakagoglu-Aydin 2000). So werden in der vorliegenden Untersuchung
bei der Typenbildung Eltern, die in ihrer religiésen Erziehung nach Sinn und
Orientierung streben, als Idealisten und Eltern, fiir die die Einhaltung von
religiésen Vorschriften im Vordergrund stand, als Ritualisten bezeichnet. Die-
se Typen beziehen sich in der vorliegenden Untersuchung erstmalig primir
auf religiése Erziehungsvorstellungen und nicht auf die Religiositit. Da ja die
Religiositit ein subjektiver Ausdruck der vermittelten religiosen Erziehung ist,
ist nicht zuletzt darauf hinzuweisen, dass eine scharfe analytische Trennung
der beiden Kategorien »religiése Erziehung« und »Religiositit« nicht immer
moglich ist. So stehen die religiosen Erziehungsvorstellungen und die in der
Familie gelebte Religiositit in einem engen Zusammenhang.

Ferner konnte die Entstehung zweier weiterer neuer Typen festgestellt wer-
den: die Identititssucher, die die Entwicklung der Personlichkeit des Kindes
in den Vordergrund stellen, und die Ethiker, die sich primir ethischen Grund-
sdtzen in der religiésen Erziehung verpflichten.

419


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

420

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Fir die vorliegende Untersuchung wurden Proband(inn)en gewihlt, die
einen tiirkischen Migrationshintergrund haben und denen die religiose Er-
ziehung ausdriicklich von Bedeutung ist. Die meisten von ihnen standen in
direkter Verbindung oder zumindest bei der Wahrnehmung von religiésen
Bildungsangeboten in Verbindung zu den (tiirkischen) religiésen Dachverbin-
den, sodass ein breites Spektrum an Muslimen erfasst werden konnte. Jedoch
konnte kein eindeutiger Zusammenhang mit den Typen religiéser Erziehung
und einer bestimmten Verbandszugehorigkeit bzw. -nihe ausgemacht werden.
Die Proband(inn)en, die verschiedenen Typen angehoren, sind quer durch alle
religiosen Gemeinschaften vertreten und vorzufinden oder haben aufgrund
der Wahrnehmung von religiésen Bildungsangeboten einen mehr oder weni-
ger starken Bezug zu diesen (Moscheebezug).

Durch eine hohere Anzahl an Proband(inn)en wiirden sich méglicherwei-
se noch Zwischenformen von religiésen Erziehungstypen bilden lassen. Bei
den befragten Eltern handelt es sich zumeist, auch wenn einige Ausnahmen
vorhanden sind, um bildungserfolgreiche Miitter und Viter, die sich in der
deutschen Sprache zu artikulieren vermochten. Auffillig hdufig meldeten sich
insbesondere Miitter mit paddagogischen Ausbildungen oder wurden Eltern,
zwecks Interviewdurchfithrung, vermittelt. Als Expertinnen legten sie eine
hohe Artikulationsbereitschaft an den Tag. Es wurde aber darauf geachtet, ihre
Anzahl nicht so hoch zu halten, damit ein breites Spektrum an muslimischen
Eltern in der Untersuchung vertreten ist. Die Gruppe, die sich tiber ihre Re-
ligion ausschlielich in tiirkischer Sprache duflern konnte, ist im Sample mit
zwei Probandinnen und einem Probanden jedoch eher klein. Auch hier hitte
eine hohere Anzahl an tiirkischsprachigen Eltern wahrscheinlich, neben ver-
tiefenderen Aussagen zu ihrer Religion, nochmals eine hohere Binnendiffe-
renzierung innerhalb der Typen ermdéglicht. Auch fiel wihrend des Samplings
die Zahl derjenigen Eltern auf, die sich nicht dazu imstande sahen, sich in
beiden Sprachen, sowohl auf Deutsch als auch auf Tiirkisch, zu duflern, was
zum einen damit zusammenhingen kénnte, dass sie sich nicht fiir kompe-
tent genug hielten, sich tiber ihre Religion zu duflern, und zum anderen, dass
eine gewisse Scheu gegeniiber der Aufzeichnung des Interviewgesprichs vor-
handen war. In diesen Fillen konnten andere Methoden, wie teilnehmende
Beobachtungen oder anderweitige Methoden der Feldforschung, zu weiteren
wichtigen Ergebnissen beitragen.

Nicht erfasst worden sind hier auch Eltern, die eher muslimischen Rand-
gruppen angehoren. Diese stellen innerhalb der tiirkischstimmigen Muslime
wohl eine sehr kleine Minderheit dar. Aber auch stirker spirituell ausgerich-
tete oder alevitische Gruppen, die sich im Spektrum der muslimisch-tiirki-
schen Gemeinschaften befinden, sind in der Untersuchung nicht vertreten.
Schlietlich ist auch auf muslimische Eltern hinzuweisen, die sich zwar nicht
zu einer explizit religiosen Erziehung bekennen und dadurch fiir diese Unter-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

suchung nicht gewonnen werden konnten, jedoch vielfach religiose Elemente
in einer unreflektierten Weise in ihren Familienalltag integrieren. Dies sind
hiufig traditionell gelebte Formen der Religiositit oder auch volksreligiose
Auffassungen, die mit einem geringeren Bewusstsein fiir die eigene Religion
einhergehen. Hier finden sich auch hiufig Vermischungen von religiésen und
kulturellen Elementen, die es gerade Auflenstehenden erschwert, zu erken-
nen, was hinter dem Attribut »muslimisch« steht.

Unabhingig davon, welchem Typ die Proband(inn)en angehéren, spielen
fur sie alle die Befolgung von religiésen Geboten bzw. handlungs- und orien-
tierungsleitende Prinzipien, die Verinnerlichung eines religios-ethischen
Leitbildes und sinnhaft spirituelle Momente in der religiosen Erziehung eine
wichtige Rolle. Neben den die jeweiligen religiésen Erziehungstypen kenn-
zeichnenden Unterschieden weisen die Gemeinsamkeiten auf die drei we-
sentlichen Grundkomponenten, wie die Glaubensgrundlagen'®, die rituellen
Handlungen bzw. die religiése Praxis und die ethisch-moralischen Aspekte
einer religiésen Erziehung (vgl. Kap. III. 3.3.1 d) hin. Diese sind fiir alle Eltern
verbindliche normative Grundlagen, die jedoch mit einer unterschiedlichen
Intensitit und Priorititensetzung und subjektiven Deutungsmustern verfolgt
werden. Insgesamt duflern sich ihre Grundhaltungen demgemif in der von
ihnen gelebten Religiositit.

Das Streben nach Sinn und Orientierung, das insbesondere fiir alle idea-
listischen Eltern kennzeichnend ist, nimmt auch fiir Ritualisten, Identitits-
sucher und Ethiker eine zentrale Rolle ein. Jedoch weisen die letzteren Typen
geringere Fallzahlen auf als die Idealisten selbst. Die Bedeutungszuweisungen
bzw. Sinnbeziige, die nichtidealistische Eltern herstellen, haben zwar einen
dhnlichen Charakter, unterscheiden sich jedoch in ihrem Ausmafl und zum
Teil in der Zielrichtung, die durch sie gewihlt werden.

Das Streben nach Sinn und tibergeordneten Prinzipien, die eine Orientie-
rung im diesseitigen Leben bieten sollen, stellt fiir Idealisten den Deutungs-
rahmen fur ihre erzieherischen Vorstellungen und Handlungen dar. Da bei
ihnen Begriindungen auf religiés fundierte Begrifflichkeiten und Deutungs-
muster stoflen, auch unter Bezugnahme auf islamische Quellen, konnte man
hier von Erziehungskonzeptionen sprechen, denen idealistische Eltern folgen
mochten. Auch innerhalb dieses Typs weist eine Binnendifferenzierung auf
unterschiedliche Auffassungen einer Sinn- und Orientierungsfunktion der
religiosen Erziehung hin. So wird mit »Orientierung« auf eine Kontingenzbe-

103 | Wie noch im néchsten Kapitel aufgezeigt wird, finden sich sehr starke Aquivalen-
zen zwischen den religiosen Erziehungszielen und den von den Eltern dargelegten Glau-
bensvorstellungen. Neben den Glaubensgrundlagen werden auch die Konsequenzen
benannt, die sich aus diesem Glauben ergeben. Diese spiegeln die Grundauffassungen
wider, die von den Eltern als Erziehungsziele benannt werden.

421


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

422

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

wiltigung im Alltag abgezielt, die Halt vor negativen Aufleneinfliissen oder Zu-
kunftsingsten bieten solle (vgl. auch Uslucan 2015: 753f.). Aber auch der Sinn
und Zweck des irdischen Daseins und die Unterscheidung zwischen »Gutem
und Schlechtems, die der eigenen Wahrheit, d.h. der koranischen Auslegung
in Form von Ideen, handlungsleitenden Regeln und Prinzipien bzw. ethischen
Grundsitzen, entsprechen, sind fiir diese Eltern wesentlich.

Mit einer geringeren Intensitit wiinschen sich dies auch Eltern anderer Ty-
pen fir ihre Kinder. Die Identititssucher verwiesen, dhnlich wie idealistische
Eltern, auf den Sinn des Daseins. Die Perspektiv- und Ziellosigkeit unter Ju-
gendlichen, die als Folge der schnelllebigen Zeit, begleitet durch den rasanten
Fortschritt der Technologie, eingetreten ist, soll durch Religion und religicse
Erziehung aufgehoben werden. Auch fiir einige Ethiker ermdglicht eine be-
wusst islamische Erziehung eine Wertevermittlung, die orientierungsgebend
tiir den zukiinftigen Weg der Kinder wirken soll. So wird dadurch persénliches
Gliick und auch beruflicher Erfolg erhofft. Auch unter ihnen wird auf die Kon-
tingenzbewiltigung im Alltag abgezielt: Geborgenheit, Sicherheit, ein Anker
in schlechten Tagen und in Situationen der Verzweiflung sowie innere Ruhe
und Frieden sollen durch eine bewusst religiose Erziehung erreicht werden.
Bei den Ritualisten spielt ebenfalls ein gewisses Schutz- und Haltbediirfnis
eine wichtige Rolle. So solle die Religion Schutz, Sicherheit und Halt vor nega-
tiven Fremd- und Aufleneinfliissen bieten und typischerweise eine Orientie-
rungsfunktion (vgl. auch ebd.: 757) erfiillen, um gerade religiése Vorschriften
einzuhalten. Der Fokus liegt hier im Vergleich zu anderen Eltern bzw. Typen
stark auf der Befolgung von Ritualen bzw. der religiésen Praxis.

Der Ritualismus ist, gerade wenn es um die Erfullung der finf Siulen des
Islams geht, ein Wesenskern der islamischen Religion tiberhaupt. Ausnahms-
los alle Eltern legen Wert auf die Erfiillung von Ritualen und implementieren
diese mit einer unterschiedlichen Intensitit in ihren Familienalltag. Auch wer-
den durch die Eltern die gemeinschaftsférdernden Aspekte der Rituale mit
einer unterschiedlichen Gewichtung betont bzw. gelebt. Allen voran sind es
— wie es schon der Name andeutet — die Ritualisten, die auf die Einhaltung von
religiosen Vorschriften ein ganz besonderes Augenmerk richten. Im Vergleich
zu den anderen Eltern ist die Einhaltung von religissen Geboten fiir ritua-
listische Eltern besonders charakteristisch. Sie legen viel Wert auf eine klas-
sisch-islamische Basiserziehung, die die Glaubensgrundlagen und die funf
Sdulen des Islams als katechetische Richtschnur fiir Handlungsanweisungen
beinhaltet. Die Regelhaftigkeit besagt nicht zuletzt neben der Befolgung von
religiésen Geboten, d.h. dem Gebotenen (arab. halal, tiirk. helal), auch das Ver-
worfene (arab., tiirk. haram) zu umgehen. Insbesondere das Tragen des Kopf-
tuchs findet als ein religiéses Gebot unter allen ritualistischen Eltern Erwih-
nung. Aber auch Eltern anderer Typen verweisen auf die Bedeutung dieses
religiosen Gebots, ganz gleich ob es sich dabei um die eigene Sozialisation im



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

urspriinglichen Elternhaus oder um die eigenen Kinder handelt. So spiegelt
die Bedeutung des Kopftuchs fiir die Religiositit auch die 6ffentliche Diskus-
sion rund um das Thema wider (vgl. z.B. Boos-Niinning 2007; Nokel 2002;
Nokel 2007 u.a.).

Fiir idealistische Eltern, aber auch Identititssucher und einen Elternteil,
fur den ethische Grundsitze im Vordergrund stehen, ist der Ausgangspunkt
fur die Befolgung von Ritualen bzw. religiosen Geboten ein anderer als fiir
ritualistische Eltern, die von vornherein einen eindeutigen Regelbezug vermit-
teln mochten. Auch unter idealistischen Eltern wird, im Vergleich zu ritua-
listischen Eltern, z.B. der rituellen Befolgung der tiglichen Gebete eine hohe
Prioritit beigemessen. Sie betrachten die Einhaltung dieses Gebots als eine
»Selbstverstindlichkeit«, der die Kinder vielmehr mit einer hohen Eigenver-
antwortung auf der Grundlage der von den Eltern vermittelten religiésen Deu-
tungsmuster folgen sollen (vgl. oben).

Allen Eltern, gleich welchem Typ sie angehéren, ist die Verinnerlichung
eines ethisch-moralischen Leitbildes bzw. von Werthaltungen in ihrer religio-
sen Erziehung von besonderer Bedeutung. Auch dieser Aspekt der religiosen
Erziehung, die eine wichtige Gemeinsambkeit zwischen allen Eltern bzw. Ty-
pen darstellt, wird mit graduellen Unterschieden an die Kinder herangetragen.
Fur Eltern, die sich vordergriindig ethischen Grundsitzen verpflichten, den
Ethikern, soll die Entwicklung zu einem »guten« Menschen und die Verin-
nerlichung von Charaktereigenschaften, die religidsen Normen entsprechen,
ihre Kinder dazu befihigen, sich auf ihren Glauben zu beziehen, um religitse
Pflichten und Gebote gewissenhaft zu erfiillen. Dabei sollen sie sich selbst
zunichst als Menschen wahrnehmen, die durch ihr vorbildlich (muslimisch
geprigtes) Verhalten mit sich und ihrer Umwelt im Einklang stehen. Es liegt
auch ein gewisser universeller Anspruch hinter dieser Forderung. Denn die
Kinder sollen ethischen Grundsitzen, wie Gerechtigkeit, Geduld, Ehrlichkeit,
Achtung und Verantwortungsbewusstsein, gegentiber ihren Mitmenschen
u.a. gentigen, ohne sich auf den Personenkreis ihrer eigenen Religionsgemein-
schaft zu beschrinken. Alle anderen Aspekte, wie Sinnorientierung oder reli-
gibse Praxis, werden dieser Primisse untergeordnet.

Bei Eltern anderer Typen spielt die ethische Komponente der religiésen Er-
ziehung keine geringere Rolle, jedoch ist sie z.B. fiir die Idealisten stirker mit
ihrer »Weltanschauung« bzw. einem tieferen Gottesbewusstsein verbunden.
Als religios-muslimische Menschen sollen ihre Kinder die Welt aus »religioser
Perspektive« oder mit »einer religiésen Brille« wahrnehmen und bewerten,
was auch heiflt, dass sie offen den anderen Menschen und der Welt gegen-
uiberstehen. Ein Gottesbewusstsein, das die Prisenz Gottes im alltiglichen
Leben nahelegt, ist fiir idealistische Eltern der wesentlichste Antrieb fiir ein
sozialethisch verantwortbares Verhalten gegentiber den Mitmenschen und der
Umwelt. Auch unter Ritualisten und den Identititssuchern werden ethische

423


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

424

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Grundsitze und Eigenschaften benannt, die als Resultat der religiésen Erzie-
hung hervorgehen sollen. Dazu gehoren Mitmenschlichkeit, Hilfsbereitschaft,
Respekt, Ehrlichkeit, Geschwisterliebe und Toleranz. Gutes zu verrichten, dis-
zipliniere nicht zuletzt auf eine besondere Art, die die Kinder dazu bringe, die
»islamischen Vorschriften« einzuhalten. Bei den Identititssuchern liegt der
personliche Schwerpunkt auf der Entwicklung einer Persénlichkeit, die sich
in einer gereiften Form mit Eigenschaften wie Liebe, Vertrauen und Toleranz
darbieten soll. An dieser Stelle wird unterstreichend angemerkt, dass die Liebe
zu Gott zunichst die Liebe zu den Mitmenschen voraussetze.

SchlieRlich wird in der religiosen Erziehung auch auf die Entwicklung
einer Personlichkeit bzw. Identitdt rekurriert. So ging ein Typus hervor, der
diesem Aspekt in der religiésen Erziehung besonderes Gewicht verleiht. Sei-
ne geringe Anzahl korrespondiert mit der Anzahl der Eltern, die sich darauf
beziehen. Nur zwei Eltern, die dem idealistischen Typ angehoren, verweisen
eben auf den identititsstiftenden Moment der religiésen Erziehung. Fiir die
Identititssucher stehen die Selbstverortung und die Selbstpositionierung als
Muslim in der Gesellschaft stark im Vordergrund. Es verwundert nicht, dass
gerade beide Probandinnen mit ihren pidagogischen Hochschulausbildungen
sehr reflektierte Angaben iiber ihre eigene Sozialisation bzw. iber ihre Suche
nach einer méglichen Selbstverortung in dieser Gesellschaft gemacht haben.
Diesen Eltern ist die Integration als Muslime in dieser Gesellschaft ein sehr
wichtiges Anliegen und sie wiinschen sich daher die Integration ihrer Kinder,
besonders in den staatlich-institutionellen Einrichtungen. Sie engagieren sich
daher stark, um dieses Ziel zu erreichen. Wie keine andere Gruppe bzw. kein
anderer Typus setzen sie sich auch fiir den Dialog unter und die Vielfalt der Re-
ligionen ein. Der ausgeprigte Wunsch der Identititssucher nach einem Dialog
mit den Religionen bzw. dem Christentum deutet auf die Sehnsucht nach der
Bewusstwerdung der eigenen muslimischen Identitit in dieser Gesellschaft
bzw. in der Diasporasituation, in der die Muslime eine kleine Minderheit dar-
stellen, hin. Das Zugehorigkeitsgefiihl, das dabei entstehen soll, zeigt nicht zu-
letzt das Bediirfnis der Eltern nach einer Anerkennung als Muslime in dieser
Gesellschaft.

In diesem Zusammenhang spricht Schiffauer von einer »diasporischen
Identitit«, die sich unter den Migranten und Migrantinnen der zweiten und
dritten Generation gebildet habe. Sie gehe aus der »Suche« nach der eigenen
Identitit hervor und habe auf Dauer »Wurzeln geschlagen, ohne die Beziige
zum Herkunftsland und zur islamischen Weltgemeinde aufzugeben« (Schif-
fauer 2010: 360).

Betrachtet man diejenigen idealistischen Eltern, die sich dem identitéts-
stiftenden Aspekt der religiosen Erziehung zuwenden, so sind deren Vorstel-
lungen stirker auf der persénlichen Ebene (Mikroebene) zu verorten. Eine
religiése Erziehung soll Stirkung und Selbstvertrauen hervorbringen, damit



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

die Kinder zu ihrer eigenen »Identitit« stehen, die sie gemeinhin nach auflen
vertreten konnen.

Als letztes gemeinsames Merkmal konnte, trotz unterschiedlicher Nuan-
cierungen, der intellektuelle bzw. wissensorientierte Zugang zur Religion
vermerkt werden. Wie bereits dargelegt wurde, war eine gewisse Bildung die
grundsitzliche Voraussetzung, um mit den Eltern {iberhaupt in Dialog tre-
ten zu kénnen. Auch wenn die in der Untersuchung befragten Eltern einen
Bildungsgrad vom Hauptschulabschluss bis zu akademischen Abschliissen
vorweisen konnten und sie einem hohen bis gar keinem Beschiftigungsgrad
nachgingen, konnte hier kein eindeutiger Zusammenhang zwischen den Ty-
pen religiéser Erziehung und ihrem aktuellen Bildungsniveau ausgemacht
werden. Jedoch setzt die Entwicklung von normativ begriindeten Erziehungs-
vorstellungen ein »Mindestmafl« an Beschiftigung und Auseinandersetzung
mit der eigenen Religion voraus (vgl. hierzu auch Karakagoglu/Oztiirk 2007:
161), sodass auf einem unterschiedlichen (Bildungs-)Niveau und auf divergie-
renden Ebenen argumentiert wurde. Der Grad der Auseinandersetzung hingt
stark von individuellen (religisen) Bildungs- und Sozialisationsverldufen ab.
Auch zeigte sich in vielen Fillen, dass ein hoher Gemeinschaftsbezug sowohl
die intellektuelle als auch die rituelle Ausprigung der (Familien-)Religiositit
beeinflusst.

6.2 Religiose Erziehung/Religiositat in den Familien

Die Religiositit ist als Erziehungsziel ein Ausdruck der subjektiv vermittelten
Erziehungsvorstellungen in den Familien. Ausgehend von den Glock’schen Di-
mensionen der Religiositit (vgl. Kap. II. 3.1.4 b) werden die erfahrenen (»aftek-
tiv«), gelebten (»handlungsorientiert«) bzw. auf die kognitive Ebene bezogen
gedachten (»kognitiv«) Dimensionen der Religiositit innerhalb der Familien
hinsichtlich der Gemeinsamkeiten und Unterschiede wiedergegeben. Hier
konnen erstmals differente Muster familialer Religiositit, die in der Forschung
bislang vernachlissigt wurden, aufgezeigt werden. Dabei werden auch die in-
dividuellen Schwerpunkte und Ausprigungen der Religiositit nach religiésen
Erziehungstypen differenzierend beriicksichtigt.

Es lassen sich allgemeine Kennzeichen und Merkmale der (Familien-)Reli-
giositit wiedergeben, die bei einem Vergleich mit den zu Beginn vorgestellten
Untersuchungen auf einige Ahnlichkeiten und Parallelen hinweisen. Sowohl
die Analyse der Sozialisationsverlidufe der Proband(inn)en in ihren Elternhiu-
sern als auch die grundlegenden Charakteristika der vermittelten und geleb-
ten Religiositit innerhalb der Familien deuten auf typspezifische Eigenheiten
hin, die zusammenfassend zunichst in verallgemeinerter Form beschrieben
werden. Die Entwicklung einer muslimischen Religiositit ist, wie schon Klink-
hammer feststellt, infolge der »Thematisierung der familidren Herkunft und

425


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

426

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

der biographischen Selbstverortung im Rahmen des Sozialisationshinter-
grunds« (Klinkhammer 2000: 284) zu verstehen.

Die Tatsache, dass die Migrationssituation die Religiositit der Muslime
verstirkt, zeigen insbesondere die Sozialisationsverliufe von idealistischen
Eltern. Thr hoher Gemeinschaftsbezug und ihre, im Vergleich zur Elternge-
neration, bewusste Suche nach der eigenen Wahrheit unter Riickbezug auf
islamische Quellen, die den Orientierungsrahmen fiir die Entwicklung eines
»authentisches Selbst« (Nokel 2002: 263) bieten, deuten auf einen sehr selbst-
bewussten Umgang mit der Religion und deren Grundlagen hin. Der hohe
Gemeinschaftsbezug scheint bei diesen Eltern ein wichtiger Motor fiir ihr in-
tellektuelles Selbstverstindnis und infolgedessen fiir ihre religiose Praxis bzw.
Lebensweise zu sein, die sie an ihre Kinder herantragen.

Fir die Ritualisten duflert sich ihre Religiositit vordergriindig in ihren
Handlungen und damit in ihrer religiosen Praxis. Dabei manifestiert sich ihre
Religiositit insbesondere in den sozialen und gemeinschaftsférdernden As-
pekten der Religion. Auch unter ihnen ist eine Abwendung vom traditionellen,
religios gelebten Islam der Elterngeneration hin zu einem »richtig« gelebten
Islam zu beobachten. Die Aneignung von religiéser Bildung ist eine wichtige
Voraussetzung, um diesem Anliegen zu geniigen.

Alle (fritheren) Untersuchungen belegen die identititsstiftende Wirkung
der Religion bzw. religiosen Erziehung auf ihre Angehérigen. Der identitéts-
stiftende Charakter der Religiositit wird, wie schon aufgezeigt, durch idealis-
tische Eltern und Identititssucher besonders unterstrichen. Die Religiositit
fordert demnach das Selbstvertrauen, die Personlichkeitsentwicklung und
den selbstbewussten Umgang mit der Religion. Gemifl den Identititssuchern
trigt sie zur personlichen Reifung bei und fithrt daher zum Wandel, sowohl in
der Personlichkeitsstruktur als auch in der gelebten (»reiferen«) Religiositit.
Thre Religiositit und deren Facetten werden stets unter dem Blickwinkel der
Identititsentwicklung betrachtet. Fuir Ritualisten dagegen ist beispielsweise
einzig der Effekt, das Selbstvertrauen zu férdern, den die Religiositit auf ihre
Kinder austibe, von Bedeutung. Des Weiteren betonen die Identititssucher
und auch ein Elternteil bei den Ethikern, im Vergleich zu den anderen Eltern,
dass die Religiositit ein selbstverstindlicher Bestandteil des Alltags und des
Familienlebens sei.

Bei den Ethikern fillt, trotz dhnlicher Zielsetzungen in der religiésen Er-
ziehung und weiteren gemeinsamen Merkmalen, eine eher individuelle Reli-
giositit auf. Alle Proband(inn)en wihlen, neben dem gemeinsamen Anspruch,
dass sich die Kinder zu »guten Menschen« entwickeln und ethische Grundsit-
ze fuir sich beherzigen, einen individuellen Zugang zur Religion. Dabei spielen
handlungsleitende Prinzipien ebenso wie sinnstiftende Momente der Religion
eine wichtige Rolle. Auch unter ihnen ist eine Abwendung von volksreligiésen
Auffassungen bzw. dem traditionellen religiésen Islam der Elterngeneration



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

zu beobachten. Sie méchten, im Vergleich zu ihren Eltern, den eigenen Kin-
dern einen »reflektierten« Islam vermitteln, was zunichst in der Hinterfra-
gung des Gegebenen miindet und schlieflich zur subjektiven bzw. individu-
ellen Wahrheitsfindung fiihren soll (vgl. auch Kap. II. 2.1.2 »Untersuchungen
zur Jugendreligiositit«).

Weiter nach den Glock’schen Dimensionen der Religiositit: —-Dimension
der religiosen Erfahrung, des religiésen Glaubens, der religiésen Praxis, des
religiésen Wissens und der Dimension der Konsequenzen aus den religiésen
Uberzeugungen- differenziert (vgl. Kap. II. 3.1.4), zeigen sich bei den religis-
sen Erziehungstypen sowohl typspefizische Eigenschaften und Ausprigungen
als auch Gemeinsamkeiten (der Religiositit) zwischen allen Typen.

Ein wichtiges Ergebnis dieser Untersuchung ist, dass die Dimension des
Glaubens die theoretische Grundlage bzw. das normative Bezugssystem fiir
elterliche religiése Grundeinstellungen bildet. In den Vorstellungen iiber den
Glauben spiegeln sich analog dazu die Ideen und Gedanken zur religiésen Er-
ziehung wider und finden darin ihre dquivalenten Entsprechungen. Die Kon-
sequenzen, die aus den Glaubensvorstellungen abgeleitet werden, beinhalten
sowohl erzieherische Prinzipien, die sich auf die emotionale Ebene, d.h. auf
die Dimension der Erfahrungen, als auch auf handlungsleitende Prinzipien
(auch die rituelle Dimension) beziehen. Die handlungsleitenden Prinzipien
beinhalten fiir alle Typen die Befolgung von religiésen Geboten bzw. die Ein-
haltung von religiésen Vorschriften und ethisch-moralischen Grundprinzipi-
en. Diese entspringen bei den Idealisten im Vergleich zu den anderen Typen
einem tiefen Pflichtbewusstsein und der Rechenschaftspflicht vor Gott. Auch
die Weitergabe von religiosen Erfahrungen und spirituellen Beziigen, wie z.B.
Gottvertrauen bzw. Bindung an Gott, Schutz, Sicherheit, innerer Frieden u.a.,
finden sich bei allen Typen in unterschiedlichem Ausmaf wieder.

Auf der Dimension des Glaubens wurden dquivalente Vorstellungen zu den
Erziehungszielen dargelegt. So impliziert der Glaube an Gott fiir alle Eltern
bzw. Typen zum einen das Wissen um seine Existenz und zum anderen hilft
er, den Sinn des irdischen Daseins zu begreifen. Hiufig wird auch mit dem
Glauben auf die Bewiltigung des Alltags, der bevorstehenden Aufgaben im
Leben oder aber auch auf die Uberwindung von Lebenskrisen, wie z.B. den
Tod, angespielt (Glaube als Kontingenzbewiltigung). Schliefllich wird mit dem
»Glauben« auch auf die Glaubensgrundlagen des Islams, wie den Glauben an
die Existenz Gottes oder an das Jenseits u.a., Bezug genommen.

So verwundert es letztlich nicht, dass die Idealisten charakteristischer-
weise die (praktische) Umsetzung der koranischen Botschaft, als Wort Gottes,
fur sich als Rechtleitung und »Wegweiser« empfinden. Der Glaube an Gott
dient fiir sie auch als Weg zur Selbsterkenntnis und erfiillt eine wesentliche
Orientierungsfunktion. Auffillig stark betonen Ritualisten, im Verhiltnis zu
ihrem Glauben, die Weitergabe von spirituellen Erfahrungen, die »Ordnung«

427


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

428

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

und Sicherheit in ihr eigenes Leben und das ihrer Kinder bringen soll. Die
Identititssucher streben mit dem Glauben an Gott und das Jenseits zur »Voll-
kommenheit« bzw. zur persénlichen Reifung, die der Mensch mit den Grund-
komponenten seines Daseins (Seele, Kérper, Verstand) wahrnimmt und sich
entsprechend dahingehend entwickelt. Die Ethiker verbinden mit ihrem Glau-
ben jeweils individuell unterschiedliche Aspekte, die oben bereits erwihnt
wurden, d.h., es bestehen innerhalb ihres eigenen Typs im Vergleich zu al-
len anderen religiésen Erziehungstypen weniger Ahnlichkeiten und Gemein-
samkeiten. Bei den Ethikern fillt zudem als einzig wichtige Gemeinsamkeit
auf, dass sie im Vergleich zu den anderen Eltern weniger die Rituale, sondern
vielmehr die Aneignung von normativen (sozial-)ethischen Grundhaltungen
als Konsequenz aus ihren individuellen Glaubensvorstellungen ziehen. Auch
trifft man unter ihnen auf die geringsten emotionalen und spirituellen Bezii-
ge, sodass auch hier ein intellektueller und erkenntnisbezogener Zugang zum
Glauben deutlich wird.

Die Aussagen der Eltern tiber religiése Erfahrungen beziehen sich sowohl
auf den Glauben als auch auf Rituale, sodass bei der Darstellung der Ergebnis-
se Uberschneidungen unumginglich sind. Jedoch sollen diese nicht detailliert
aufgefithrt werden. Wichtig ist, dass alle drei religiosen Erziehungstypen (Idea-
listen, Ritualisten und Idenititssucher) das Gottvertrauen und die Bindung an
Gott als Folge ihres Glaubens hervorheben. Ein Vergleich zwischen diesen drei
Typen zeigt, dass die Ritualisten die stirksten spirituellen und emotionalen
Beziige in ihrer religiosen Erziehung herstellen (méchten). Die Spiritualitit,
die sich in Form von Schutz, Sicherheit, Geborgenheit, tiefer innerer Ruhe
und letztendlich in Gottvertrauen, Ehrfurcht und Liebe vor Gott dufert, soll
einen halt-bietenden und schiitzenden Effekt hervorrufen. Der ordnungsbrin-
gende Ertrag der Religiositit liegt bei ihnen nicht nur in der Regelbefolgung,
sondern dufdert sich in einer eindriicklichen Weise auch im religiosen Erfah-
rungsbereich. Auch die etwas geringere Spiritualitit idealistischer Eltern weist
Ahnlichkeiten auf: Ein Gottvertrauen sowie eine tiefe innere Ruhe werden
als Resultat des Glaubens von ihnen angestrebt. Mit Zufriedenheit im Leben,
Gliick und Vollkommenheit deuten sie jedoch auch auf weltliche Aspekte und
Lebensbereiche hin, die sie zu aktiven Gestaltern ihrer Lebensbedingungen
machen. Im Vergleich dazu treten ritualistische Eltern als »Ordnungshiiter«
auf, die sich sowohl auf ihr Innenleben als auch auf den duflerlichen Bereich
(in Form von Regelbefolgung) der Religiositit bezieht. Die Identititssucher
bringen mit religiésen Erfahrungen insbesondere das Gemeindeleben, wo die-
se gemacht werden, in Verbindung. Dabei erlernen die Kinder ihren Glauben
sowohl in der religiésen Gemeinde als auch in der Familie durch ein aktives
Vorleben der Eltern. Am wenigsten stellen die Ethiker spirituelle Beziige her,
die aufgrund ihres Glaubens erfahrbar sind. Hierzu gehoren Gliickseligkeit,
innere Ruhe, Friede und Sicherheit. Gemeinsame Bittgebete, in denen eine



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

sehr personliche Beziehung zu Gott hergestellt wird, bilden fiir Ethiker und
ihre Kinder wichtige gemeinsame Erfahrungsmomente.

Die Dimension ritueller Praxis wurde im Interview durch Angaben, die
sich auf verschiedene Rituale des Islams, wie die tiglichen Gebete, das Fasten
im Ramadan, das Koranlesen oder das Feiern von religiésen Feiertagen, be-
ziehen, untermauert. Jedoch hatten die Eltern die Moglichkeit, vorab darzu-
legen, welche Rituale fiir sie im Alltag von Bedeutung sind. Auch im rituellen
Bereich gibt es Gemeinsamkeiten und Unterschiede zwischen den religiosen
Erziehungstypen.

Wie schon die Studien tiber die Religiositit der Muslime im Allgemeinen
erdrtern (vgl. Kap. II. 1.3), nimmt der Ramadan, als die dritte Siule des Islams,
typubergreifend fiir alle Erziehungstypen eine dhnlich grofle Bedeutung im
Familienalltag ein. Hier werden auch die wichtigsten gemeinsamen religiésen
Erfahrungen gemacht. Die Befolgung der tiglichen Gebete, die von Kindern
und Jugendlichen eine hohe Disziplin erfordert, wird am regelmifigsten in
den Familien der Idealisten beachtet. Auch die Identititssucher legen neben
dem Moscheebezug, den sich die Kinder aneignen sollen, viel Wert auf das
Verrichten der Gebete, stellt dies doch die zweite Siule des Islams dar. Uberra-
schenderweise nimmt fiir Ritualisten die Befolgung der Pflichtgebete keinen
hohen Stellenwert innerhalb der Familie ein. Aufgrund des Zeitmangels wird
diese Aufgabe jedoch an die religiésen Bildungseinrichtungen bzw. Moschee-
gemeinden delegiert. Auch das Koranlesen wird durch die Ritualisten den Ge-
meinden iibertragen. Bei allen anderen Typen (Idealisten, Identititssucher,
Ethiker) nimmt die Koranrezitation bzw. das Horen derselben eine mittlere
Bedeutung ein. Das Biicherlesen bzw. die Beschiftigung mit religiéser Lite-
ratur in Form von Gesprichsrunden (tiirk. sohbet) wird in einigen Familien,
gleich welchen Typs, verstirkt rituell wahrgenommen und in anderen weniger
stark. Eine Ausnahme bilden hier die Identititssucher, die dem Biicherlesen
und dem Einsatz anderer Medien eine hohe Prioritit zuweisen. Dies hat wohl
zum einen mit ihrer padagogischen Grundausbildung zu tun, die eine hohe
Reflexionsbereitschaft nahelegt, und zum anderen mit der Bedeutung, die sie
den Familien in Bezug auf die religiése Erziehung zuweisen.

Ritualisten betonen besonders stark die gemeinschaftsférdernden Rituale,
wie die Spendengabe (die vierte Siule des Islams), das Verrichten der Pflichtge-
bete in den Gemeinden und den Gemeinde- bzw. Moscheebezug im Ramadan.
Aber auch der Besuch der heiligen Stitten (die fiinfte Sdule des Islams) bleibt
durch sie nicht unerwihnt. So zeigen diese Ergebnisse, dass fiir Ritualisten
ohne einen religiésen Gemeindebezug eine religiése Erziehung nicht moglich
ist. Eine Erklirung konnte, neben den hohen Anforderungen des Alltags, auch
darin liegen, dass sie sich in religiosen Angelegenheiten nicht fiir kompetent
genug halten. So brauchen sie die Unterstiitzung von religiésen Bildungsein-
richtungen und Moscheen, nicht zuletzt, damit die Kinder dort eine entspre-

429


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

430

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

chende religiose Bildung erhalten, worauf sie sehr viel Wert legen (vgl. Ceylan
2014).

Die Ethiker messen im Vergleich zu den anderen Typen der Befolgung von
Ritualen (ausgenommen den religiésen Feiertagen) eine etwas geringere Be-
deutung bei. Die oben benannten Rituale wurden insbesondere durch Bittge-
bete oder zwischenmenschliche Beziehungen (als Ritual) erginzt. Auffillig
stark betonen sie die Bittgebete als einem wichtigsten Ritual, das sie mit ihren
Kindern pflegen. Damit sprechen sie im Vergleich zu den anderen Typen eher
den personlichen, privaten Raum fiir religiése Rituale und Erlebnisse an. Es
wird eine intensiv persénliche Beziehung zu Gott/Allah gepflegt, die, anders
als bei den zuvor anthematisierten religiésen Erziehungstypen, nicht an Orten
wie den Moscheen (vgl. »Idealisten«, »Ritualisten«, »Identititssucher«) bzw.
an den heiligen Stitten des Islams (»Ritualisten«) zum Ausdruck kommt.

Die Dimension des religiosen Wissens erlaubt Aussagen iiber den Umgang
mit islamischen Quellen, wie dem Koran und der Sunna des Propheten Mu-
hammad (s). Hierbei ging es auch um den argumentativen Umgang mit den
wesentlichen Grundlagen des Islams, die sich auf diese beiden Quellen stiit-
zen. Nach Glock ist es wichtig die Beziehungen zwischen Umfang und Art des
individuellen religiosen Wissens einerseits und den Mustern religiésen Glau-
bens, religidser Praxis, religiosen Erlebens andererseits zu ergriinden, damit
die Wissensart niher bestimmt werden kénne (vgl. Glock 1967: 163). Auf die
Frage, welches Wissen Eltern ihren Kindern in jedem Fall vermitteln moch-
ten, konnten hohe Korrelationen zwischen den Dimensionen ermittelt werden.
Daher erscheinen die Ergebnisse zum Teil als Wiederholungen dessen, was
analog zu den Erziehungsvorstellungen bisher aufgezeigt wurde und stellen
sozusagen den Ausgangspunkt bzw. die Basis ihrer gelebten Religiositit dar.
Die Dimension des religiosen Wissens veranschaulicht letztendlich auch, wel-
cher Zugang zur Religion gewihlt wird.

So wihlen die Idealisten einen abstrahierend intellektuellen Zugang zu
ihrer Religion, was sehr stark auf normative Sinn- und Begriindungszusam-
menhinge hinweist. Auch Ethikern und Identititssuchern ist die intellektuelle
Auseinandersetzung mit ihrer Religion gemeinsam. Differenzierter betrach-
tet, fillt unter den Ethikern insbesondere der individuelle Zugang zur eige-
nen Religion mit personlichen Schwerpunktsetzungen auf. Hierbei greifen
sie typische Elemente und Merkmale auf, die auch bei Ritualisten und Idea-
listen vorzufinden sind (Sinnorientierung oder die Befolgung von religiésen
Vorschriften), ohne diese jedoch fiir sich als tibergeordnet zu betrachten. Im
Vergleich zu den anderen Typen legen die Ritualisten, die gerade mit Aussa-
gen und Argumenten in der Interviewsituation eher spirlich umgingen, sehr
viel Wert auf die (auch: katechismuszentrierte) religiose Bildung, die sie als
solche als erstrebenswert erachten. Sie soll insbesondere dazu dienen, hand-
lungsleitende Prinzipien der Religion in die Praxis umzusetzen. Dies soll nicht



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

heifen, dass die Aneignung von religioser Bildung fiir alle anderen Typen von
geringerer Bedeutung ist, sondern sie wird entweder durch die Idealisten und
Identititssucher als selbstverstindlich vorausgesetzt oder sie dient im Falle der
Ethiker fur die individuelle Wahrheitsfindung, die sie bei ihren Kindern an-
regen mochten.

Fiir die Idealisten steht die Herstellung eines Sinnbezugs durch das reli-
gibse Wissen so stark im Vordergrund, sodass sie folgerichtig der aktiven und
z.T. intellektuellen Beschiftigung bzw. Auseinandersetzung mit den Inhalten
des Korans, der Sunna und dem »Wissen« um Gott als dem Schopfer einen
sehr hohen Stellenwert beimessen. Auch unter den Identititssuchern und
Ethikern finden sich Elternteile, die ihre Kinder zur Beschiftigung mit dem
Koran motivieren. Im Vergleich dazu nimmt dies fiir ritualistische Eltern, je
nach Bildungsgrad, einen niedrigeren Stellenwert ein. Sie zielen mit religié-
ser Bildung stirker auf die klassisch-islamische Bildung ab, deren Aneignung
vielmehr auf dem Auswendiglernen beruht als auf einer aktiven sinnbezoge-
nen Vertiefung der Lerninhalte. Es muss jedoch darauf hingewiesen werden,
dass das Auswendiglernen nicht zu einer schlechteren Qualitit bzw. zu einer
geringer ausgeprigten Religiositit beitrdgt. Die Ergebnisse zeigen, dass ritua-
listische Eltern, im Vergleich zu allen anderen religiésen Erziehungstypen, die
stirksten emotional-spirituellen Beziige aufweisen. Offensichtlich iibt gerade
dies eine hohe Bindungskraft aus, die sich sowohl auf die Ausiibung der (ge-
meinschaftsférdernden) Rituale bzw. Einhaltung religiéser Vorschriften als
auch auf den hohen Gemeinschaftsbezug auswirkt. Nicht zuletzt ist auch zu
erwihnen, dass sie die unreflektierte Weitergabe von religiésen Inhalten in
ihren Elternhiusern kritisierten. Das Auswendiglernen beruht hier nicht auf
einer sinnlosen Nachahmung, sondern hat einen stark handlungsweisenden
Charakter. Das Wissen, das angeeignet wird, soll sich primir in der »gelebten«
und nicht der »beredeten« Religiositit duflern.

Schlieflich verweisen sowohl idealistische Eltern als auch Ethiker auf das
Erlernen und Internalisieren ethisch-moralischer Grundhaltungen und allge-
meiner Grundlagen der Religion, wie die Glaubensgrundlagen, das Leben des
Propheten (s), das Auswendiglernen von Suren und die rituellen Pflichten u.a.
Das Erlernen von Grundlagen wird insofern auch als eine Folge der aktiven
Auseinandersetzung mit den Hauptquellen des Islams angesehen.

Erziehungsmethoden und -stile

Allen (Erziehungs-)Methoden voran, wurden vonseiten der Eltern zuerst die
Vorbildfunktion und das Vor- bzw. Ausleben der Religion und das Nachahmen
im Kleinkindalter als wichtigste Vermittlungsformen prisentiert. Neben der
Regelbefolgung, der die religiésen Erziehungstypen einen unterschiedlichen
Stellenwert einrdumen, spielt in allen Familien die Kommunikation mit dem
Kind eine wichtige Rolle. Hierbei werden differente Kommunikationsformen

431


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

432

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

angewandt. Am meisten versuchen die Eltern, ihre Kinder durch Begriindun-
gen, Uberzeugungen und das Erkliren durch Beispiele an ihre Religion heran-
zufithren. Dabei wird sowohl auf eine altersgemife als auch eine lebens- bzw.
alltagsnahe Vermittlung von religiésen Inhalten geachtet. Je nach pidagogi-
scher Versiertheit, die auf den Ausbildungen und Weiterbildungen der Eltern
basiert, werden auch spielerisch-kreative Elemente in der religiésen Erziehung
eingesetzt. Im Gegensatz zu den Ergebnissen, die Klinkhammer (2000), Tiet-
ze (2001), Frese (2002), Oztiirk (2007) und Aygiin (2010) gewonnen haben,
zeigt die religiése Erziehung von muslimischen Eltern in dieser Untersuchung
eine erhohte Sensibilisierung in Bezug auf die Wahrnehmung und Umsetzung
ihres religiésen Erziehungsverstindnisses. Es ist, im Vergleich zu fritheren Er-
gebnissen tiber religiose Erziehung in Familien, inzwischen von einer »Profes-
sionalisierung« der religiésen Erziehung auszugehen, die ihren Niederschlag
auch im Familienalltag findet. Dies lisst sich sicherlich auch damit erkliren,
dass die Proband(inn)en dieser Untersuchung derjenigen Generation angeh-
ren, die im Vergleich zu ihrer Elterngeneration von einem neuen, bewussten
Religiosititsverstindnis ausgeht, bei dem sie sich auf den »wahren« Islam be-
zieht. Hierbei stiinden die intellektuelle Auseinandersetzung mit islamischen
Quellen und eine bewusste islamische Lebensfithrung im Vordergrund (vgl.
Karakagoglu-Aydin 2000; vgl. Klinkhammer 2000; vgl. Nokel 2002; vgl. Tie-
tze 2001; vgl. Frese 2002; vgl. Oztiirk 2007).

Um die Erziehungsstile der Eltern zu ermitteln, wurde auf die Bezugnah-
me von theoretischen Konzeptionen verzichtet. Dies hat ihre Ursache zum
einen darin, dass, bezogen auf »Erziehungsstile in Migrationsfamilien«, wi-
derspriichliche Ergebnisse vorliegen, welche eine einfache Bezugnahme frag-
wiirdig erscheinen lisst (vgl. Boos-Niinning 2ouia: 33f.). Zum anderen handelt
es sich hier um religiose und nicht um allgemeine Erziehung, auf die sich die
Erziehungsstilkonzepte vordergriindig beziehen. Die Art und Weise, wie El-
tern mit ihren Kindern umgehen bzw. wie diese charakterisiert sind, wurde in
der vorliegenden Untersuchung daher induktiv, d.h. auf den Aussagen der El-
tern basierend ermittelt. Um die Erziehungsstile bestimmen zu koénnen, wur-
de neben der Regelbefolgung zudem die Konfliktlosungsstrategie der Eltern
berticksichtigt. Gerade darin unterscheiden die Eltern vornehmlich zwischen
allgemeiner und religioser Erziehung. Es werden im Folgenden lediglich die
prignantesten Merkmale, die bei den jeweiligen religiosen Erziehungstypen
auffallen, beschrieben. Ein wichtiges Ergebnis dieser Untersuchung ist, dass
die Einhaltung der Gebetsvorschrift als ein Indikator zur Bestimmung der (re-
ligiosen) elterlichen Erziehungsstile gelten kann. Jedoch muss vorab auch deut-
lich gemacht werden, dass erst eine vertiefende Analyse der Erziehungsstile
anhand weiterer Untersuchungskategorien notwendig ist, um die ermittelten
Merkmale (hier in dieser Untersuchung: »Férderung der Selbststindigkeitc,
die »Ubernahme von Verantwortung« durch das Kind, »Disziplin«, »Liebe/



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Geduld, der Ausschluss von Zwang, d.h. »kein Zwang« und schlieflich noch
»Respekt vor Alteren«) zu stiitzen bzw. eine theoretisch genaue definitorische
Beschreibung der Merkmale zu erméglichen. Ein Analyseinstrument, das der
religiésen Erziehung und den Erziehungsstilen in muslimischen Familien ge-
recht werden konnte, fehlt bislang.

Es konnten insbesondere anhand der Aussagen idealistischer Eltern und
der Ethiker die »Férderung von Selbststindigkeit« und die »Ubernahme von
Verantwortung« als Merkmale elterlichen Erziehungsverhaltens herausge-
arbeitet werden. Bei der Ubertragung von Verantwortung, die zu selbststindi-
gem Handeln fithren soll, unterscheiden sich die idealistischen Eltern von den
Ethikern. Die Idealisten bringen die Selbststindigkeit und Verantwortungs-
iibernahme mit der Befolgung von religiosen Geboten, hauptsichlich den tig-
lich zu verrichtenden Gebeten, in Verbindung. Auch das Alter des Kindes spielt
eine entscheidende Rolle. So werden von Jugendlichen eine hohere Selbststin-
digkeit und Verantwortungsiibernahme bei der Verrichtung der Gebete oder
beim Erfiillen der durch die islamische Sexualmoral auferlegten Gebote (wie
z.B. das Ausgehverbot, das Verhiltnis zum Gegengeschlecht, auch das Tra-
gen des Kopftuchs) erwartet als von jingeren Kindern. In einigen Familien
herrscht auch ein disziplingeleitetes (»Disziplin«) Verhiltnis zu den Kindern.

Die Ethiker hingegen legen mehr Wert auf die subjektiv-individuelle Wahr-
heitsfindung und Sinnfindung (zur Befolgung von Regeln) ihrer Kinder. Da-
mit stellen sie bei Regelverletzungen bzw. der Nichteinhaltung von Geboten
das Hinterfragen und Reflektieren, das bei ihren Kindern zu einer stirkeren
persénlichen Autonomie fithren soll, in den Vordergrund. Demnach iiberlisst
ein grofler Teil der Eltern die Verantwortung fiir die Befolgung von religidsen
Regeln ihren Kindern. Da Rituale oder die Regelbefolgung nur fiir zwei Eltern
innerhalb dieses Typs eine grofle Bedeutung haben, tiberrascht dieses Ergeb-
nis nicht.

Die religiése Erziehung der Identititssucher ist primdr durch »Liebe und
Geduld« gekennzeichnet, da die Kinder noch im Kleinkindalter sind. Auch
lassen sich ansatzweise, wie bei den anderen Eltern/Typen Erziehungsstile
vorfinden, die auf die »Férderung der Selbststindigkeit« oder »Disziplin« ver-
weisen.

Der Erziehungsstil von Ritualisten zeichnet sich primir durch »Liebe und
Geduld«aus. Allen Eltern erscheint ein liebevoll-geduldiger Umgang mit ihren
Kindern von herausragender Bedeutung. Auch ein disziplingeleitetes Verhal-
ten (»Disziplin«), »Respekt vor Alteren« und die Vorgabe, keinen »Zwang« aus-
zuiiben sind als charakteristische Merkmale ihres Erziehungsverhaltens zu
beschreiben. Die Verantwortungsiibernahme durch das Kind und die Forde-
rung der Selbststindigkeit werden von ritualistischen Eltern, im Vergleich zu
allen anderen Typen, nur am Rande erwihnt.

433


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

434

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Zwang und Restriktionen werden in der religiosen Erziehung vonseiten
aller religioser Erziehungstypen abgelehnt. Dieses Ergebnis spiegelt auch die
Antizipationen der Jugendlichen in den anfangs vorgestellten Studien (vgl.
Kap. II. 2.1.2) wider. Bei Regelverstofsen verhalten sich die Eltern unterschied-
lich streng und disziplingeleitet. Von »Zwang« als einem moglichen Erzie-
hungsmittel distanzieren sich typiibergreifend alle Eltern, weil dessen Einsatz
nicht zum gewiinschten Ergebnis fithre. Es berichten gerade diejenigen Eltern,
die sich vorzugsweise von strafenden und unter Zwang eingeforderten Regeln
distanzieren, gleichzeitig auch von einem liebevoll-fiirsorglichen (»Liebe/Ge-
duld«) Verhalten gegeniiber ihren Kindern.

6.3 Religiose Sozialisation in anderen Kontexten

Die religiése Sozialisation erfolgt neben der Familie auch in anderen Kontex-
ten bzw. Sozialisationsinstanzen, wie den auferschulischen und staatlich-in-
stitutionellen Bildungseinrichtungen. Untersucht wurde daneben auch der
Einfluss der Peers, der Medien und der Gesellschaft bzw. der gesellschaftli-
chen Rahmenbedingungen, in der die religiése Sozialisation stattfindet. Eltern
messen dem Einfluss der verschiedenen Sozialisationsinstanzen und ihrem
Beitrag fiir die religiése Sozialisation einen unterschiedlichen Stellenwert bei.

6.3.1 Religiose Erziehung in aufierschulischen
Bildungseinrichtungen

Den Moscheen und religiosen Bildungseinrichtungen, unabhingig davon,
ob sie an Moscheegemeinden angegliedert sind oder nicht, und unabhingig
davon, welches Bildungsangebot sie wahrnehmen, wird aufseiten aller Typen
eine wichtige Bedeutung fiir die religiose Sozialisation eingerdumt. Sie kén-
nen als eine wichtige Siule einer islamisch begriindeten religiésen Erziehung
iiberhaupt angesehen werden. Wie schon die Untersuchungen und Expertisen
belegen, kann dabei eindeutig (vgl. Kap. II. 1.4; Kap. II. 2.1 und II. 2.2.1) von
einem unterstiitzenden und fordernden Effekt fiir die religiose Sozialisation
ausgegangen bzw. von einer wichtigen Sozialisationsleistung gesprochen wer-
den. Das Verhiltnis der einzelnen Typen zu den Einrichtungen und den je-
weiligen Bildungsangeboten unterscheidet sich voneinander und es treten hier
typspezifische Eigenheiten hervor.

Wihrend die Idealisten die Moscheen und religiésen Bildungseinrichtun-
gen fir sich als Orte des muslimischen Lebens (ein Ort, an dem Bildungs-
angebote wahrgenommen werden, an dem tiefe Spiritualitit erlebt wird, die
ein Zugehorigkeitsgefiithl vermittelt, die das Identifikationsbediirfnis stillt
und die Heimatgefiihle, Sicherheit und Geborgenheit vermittelt) schlechthin
betrachten und diese folglich fiir sie eine tiefgreifende Stellung einnehmen,
betrachten die anderen Typen diese in ihren unterschiedlichen Funktionen.



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

Die Ritualisten kennzeichnen diese Einrichtungen typischerweise als Orte, an
denen religiose Bildung erlernt wird und die (gemeinschaftsférdernden) Ritu-
ale verrichtet werden. Betont wird ihre Leistung gerade im Zusammenhang
mit den Pflichtgebeten und dem Erlernen der arabischen Schriftsprache bzw.
der daraus folgenden Koranrezitation, deren Befolgung zu Hause nicht immer
gewidhrleistet ist. Im Vergleich zu diesen beiden Typen streben die Identitits-
sucher nach einem ausgewogenen Verhiltnis zwischen Familie, Moschee und
den Schulen. Dabei heben sie die Familie als den wichtigsten religiésen Sozia-
lisationsort sehr stark hervor. Die Aufgabe einer religiésen Erziehung diirfe
demnach, trotz des hohen Stellenwerts, den sie ihr einrdumen, nicht einfach
an Moscheen delegiert werden. Fiir einen grofen Teil der Ethiker nehmen Mo-
scheen und religiése Bildungseinrichtungen eine weniger wichtige Rolle ein
als fur alle anderen religiésen Erziehungstypen. Lediglich in der religidsen
Erziehung méchten sie sich durch sie unterstiitzen lassen. Auflerdem spielen
diese, mit einigen Ausnahmen, fiir ihre gelebte Religiositit keine grofe Rolle.

Insgesamt zeigen die Ergebnisse bei einer differenzierteren Analyse, dass
auch Kritik an der Bedeutung und dem Stellenwert von religiésen Bildungs-
einrichtungen geiibt wird. Diese sollen vielmehr komplementir zur religiésen
Erziehung innerhalb der Familie und, wenn dies auch weniger erwihnt wird,
zur Schule wahrgenommen werden. Das einfache Delegieren der Kinder an
religiése Bildungseinrichtungen wird insbesondere vonseiten der Identitétssu-
cher kritisiert. Gleichwohl unterstreicht fast die Hilfte der befragten Eltern die
tiefergehende Bedeutung des religiésen Gemeindelebens fiir ihre Religiositit
und ihre religiése Erziehung.

Im Vergleich zu frither, als sich die Familien aufgrund geringer Bildungs-
voraussetzungen und der Uninformiertheit tiber den Islam (vgl. Alacacioglu
1999; Ceylan 2008; Ceylan 2014; Karakagoglu/Oztiirk 2007; und vgl. Kritik an
Eltern in den vorgestellten Studien in Kap. II. 2.1 und II. 2.2.1) dazu veranlasst
sahen, sich in der religiésen Erziehung durch die religiésen Bildungseinrich-
tungen unterstiitzen zu lassen, deuten die Ergebnisse dieser Untersuchung
auf Verdnderungen hin, die inzwischen eingetreten sind. Demnach zeigen alle
Eltern, gleich, welchem Typ sie angehdoren, ein hohes Interesse beziiglich einer
moglichst professionell und religionspidagogisch vermittelten religiésen Er-
ziehung. Diese Tatsache verweist nicht nur auf die gestiegenen Anspriiche an
eine religiose Unterweisung auflerhalb des familidren Rahmens, sondern auch
auf eine bewusst vermittelte religiése Erziehung innerhalb der Familien. Die-
ses Ergebnis gilt insbesondere fiir muslimische Eltern, die eine bewusste re-
ligiose Erziehung an die nichste Generation weitergeben méchten. Betrachtet
man diejenigen Eltern, die aufgrund einer geringen religiésen Bildung diese
Aufgabe an die Moscheen delegieren (vgl. Ceylan 2014: 333f.), so ist moglicher-
weise auch unter ihnen eine Zunahme im Hinblick auf eine bewusst religise

435


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

436

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Erziehung zu erwarten. Jedoch fehlen bis dato weitere Forschungsergebnisse,
die diese These stiitzen konnten.

Gerade die Aussagen iiber die Bildungsangebote religiéser Einrichtungen
weisen (im Vergleich zu frither) auf eine zunehmende Professionalisierung
und ein verstirkt differenzierteres Bildungsangebot hin. Auf das Bediirfnis
einer altersgerechten Vermittlung von religiésen Inhalten (vgl. Kritik an Eltern
in den vorgestellten Studien in Kap. II. 2.1 und II. 2.2.1) wurde reagiert, indem
z.B. Frithfordergruppen (auch Krabbelgruppen) oder nach Klassen aufgeteilte
Kurse eingerichtet wurden. Auch wird der Stellenwert der sog. sohbet-Gruppen,
in denen ein informeller Austausch tiber religiose Themen und Inhalte statt-
findet, von den Eltern unterstrichen. Die Angaben iiber die religiése Bildung
wurden in drei Teile gegliedert wiedergegeben: a) Die Wissensvermittlung, der
auch das Lernen des Koranlesens zugeordnet wurde; b) das Erlernen von Ritua-
len und c) die Wertevermittlung. Daneben wurden Angaben tiber die Methoden
der religiosen Unterweisung und beziiglich der Freizeitgestaltung gemacht.

Im Antwortverhalten (unabhingig davon, welchem Erziehungskonzept
die Einrichtungen folgen) der Eltern treten auch hier typspezifische Eigen-
heiten hervor. Idealistische Eltern stellen die Glaubensinhalte, die gemeinsam
verrichteten Gebete, die Wertevermittlung sowie das muslimische Gemein-
deleben (vgl. oben) in den Vordergrund. Auch verweist die Vielzahl der an-
gewandten Methoden auf eine deutlich héhere Professionalisierung und die
gestiegene Variabilitit der Bildungsarbeit. Letztendlich driicken idealistische
Eltern im Vergleich zu den anderen Elterntypen die hochste Zufriedenheit mit
den religiosen Bildungsangeboten aus. Die Identititssucher heben, dhnlich
wie die Idealisten, das Erlernen der Glaubensgrundlagen hervor. Die ange-
wandten Methoden in den Einrichtungen verweisen auf kreativ-kiinstlerische
Elemente, die bei Kleinkindern eingesetzt werden. Auch die religise Atmo-
sphire und das soziale Umfeld in den Moscheen begiinstigen gemifl diesen
Elternteilen die religiose Unterweisung in den Moscheen.

Ritualistische Eltern legen ihre Prioritit auf die klassisch-islamische reli-
giose Bildung, womit schon im Wortgebrauch der Eltern auf die verschiedenen
Disziplinen der islamischen Wissenschaften (Tafsir, Aquida, Hadith, Sirau.a.)
angespielt wird. Einen besonderen Stellenwert geniefen die rituell verrichteten
Pflichtgebete und das Erlernen des Koranlesens. Darin dhneln ritualistische
Eltern insbesondere den Ethikern. Jedoch fillt hier der unterschiedliche Wort-
gebrauch der Ethiker auf, die weniger auf eine klassische religiése Bildung hin-
weist. Auch konnen sich Ethiker im Vergleich zu ritualistischen Eltern auf eine
differenziertere methodische Umsetzung des religiosen Bildungsangebots be-
rufen, was moglicherweise mit ihrer hoheren Reflexionsbereitschaft zu tun
hat. Gerade Methoden, wie das Auswendiglernen und der Frontalunterricht,
die die Selbststindigkeit nicht férdern, werden von ihnen mit einem duflerst
kritischen Unterton prisentiert. Im Bereich der Wertevermittlung sollen Ver-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

besserungen eintreten, die die Kinder und Jugendlichen durch das pidago-
gische Fachpersonal stirker als »Individuen« oder »Menschen« wahrnehmen
lassen sollen. Dennoch driicken sie, alles in allem, auch ihre hohe Zufrieden-
heit mit den wahrgenommenen religisen Bildungsangeboten aus.

Insgesamt zeugen die Erwartungen und Verbesserungsvorschlige, die
alle Eltern bzw. Typen an auflerschulischen religiésen Bildungseinrichtungen
formulieren, von einem ausgeprigten Bediirfnis nach einer professionell ver-
mittelten religiosen Unterweisung. Hierbei verweisen sie insbesondere auf die
Qualifikation des Lehrpersonals, das neben der adiquaten Informationsver-
mittlung auch tiber (religions-)pidagogische Grundfertigkeiten (den Kindern
ein Vorbildsein, alters- und kindgemifie Vermittlung, emotionale Fahigkeiten,
Einsatz von kreativen Methoden) verfiigen solle. Damit sollen insbesondere die
Motivation und das Interesse der Kinder fiir den Besuch dieser Einrichtun-
gen aufrechterhalten werden. Zudem wird der Wunsch an die religiésen Bil-
dungseinrichtungen herangetragen, verstirkt auf die Eltern eingehen, indem
Eltern-Kind-Konzepte unter Beriicksichtigung spezifischer Anforderungen
entwickelt werden (vgl. hierzu auch Ceylan 2014).

6.3.2 Muslimische Kinder im Kontext
von institutionellen Bildungseinrichtungen

In dieser Untersuchung wurden erstmals Einstellungen, Wahrnehmungen
und Bewertungen der Eltern hinsichtlich des Umgangs mit dem Islam in den
staatlich-institutionellen Bildungseinrichtungen beriicksichtigt. Dabei werden
unterschiedliche Perspektiven und Blickwinkel der jeweiligen Typen deutlich.
Ausgehend von der Fragestellung, ob Schulen und Kindertagesstitten einen
fordernden oder hemmenden Effekt auf die religiose Sozialisation ausiiben,
werden hier im Folgenden einige zentrale Ergebnisse zusammengefasst.

In einigen (wenigen) Fillen konnte aufgezeigt werden, dass die Schule einen
hemmenden Effekt auf die religiése Lebensweise von muslimischen Kindern
ausiibt, so z.B. das Tragen des Kopftuches behindert oder das Verrichten der
tiglichen Gebete erheblich einschrinkt. Von einem hemmenden Effekt gehen
am ehesten die Ritualisten aus. Aber auch die Idealisten wiinschen sich einen
toleranteren Umgang mit ihrer religiésen Lebensweise und Identitit. In den
meisten Fillen konnte nicht eindeutig nachgewiesen werden, ob ein fordern-
der oder hemmender Effekt auf die Religiositit der Kinder und Jugendlichen
vorliegt. Zwar existieren erhebliche Benachteiligungen und Diskriminierun-
gen, die sich auf die Religionszugehérigkeit und auf die religiése Lebensweise
zuriickfithren lassen. Jedoch konnte nicht eindeutig nachgezeichnet werden,
ob diese Benachteiligungen auch zu einer geringeren Religiositit bei Kinder
und Jugendlichen fithren (bei den Idealisten, Ethikern und Ritualisten). Um
dies eindeutig herausarbeiten zu kénnen, sind diesbeziiglich zukiinftig noch

437


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

438

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

wesentlich differenziertere Analysen unter Einbezug der betroffenen Kinder
und Jugendlichen erforderlich.

Des Weiteren konnte in manchen Fillen nachgewiesen werden, dass ins-
besondere die Schule einen (nichtintendierten) religiésen Sozialisationseffekt
begiinstigt, indem Schiiler/-innen aufgrund ihres Muslimseins zur Ausein-
andersetzung mit religiésen Themen angeregt werden. Dieses Ergebnis deckt
sich weitgehend mit den Ergebnissen der Untersuchungen von Klinkhammer
(2000) und Weniserski/Liibcke (2012). Es sind gerade die Identititssucher, die
sich eine fordernde Wirkung auf die religiose Sozialisation im Zusammen-
hang von Identititsbildungsprozessen erhoffen. Hier soll Religion als Ressour-
ce wahrgenommen werden, welche auflerdem eine Orientierungsfunktion
beim Aufbau eines entsprechenden Selbstbewusstseins einnehmen kann.
SchlieRlich sind es auch die Identititssucher, die im Vergleich zu allen ande-
ren Typen der Schule als Sozialisationsort einen wichtigen Stellenwert bei der
Vermittlung ihrer religiosen Werthaltungen zuweisen. Neben der Einfithrung
des islamischen Religionsunterrichts wiinschen sie sich, dass die Schule als
ein Ort des Lernens Mdoglichkeiten fiir ein friedliches Zusammenleben zwi-
schen Muslimen und Nichtnuslimen eréffnet. Insofern wird durch diesen Typ
ein komplementires und ausgewogenes Dreiecksverhiltnis zwischen Familie/
Moschee/religiéser Gemeinde und Schule anvisiert.

Die Haltung der Lehrer/-innen und Erzieher/-innen gegentiber den Mus-
limen und dem Islam, die aus der Wahrnehmung der Eltern wiedergegeben
wird, zeigt, wie viel Verstindnis und Toleranz im Umgang mit der Religion
existiert. Dabei ist insgesamt festzustellen, dass ein Teil der Pddagog(inn)en
sich positiv und verstindnisvoll verhilt, wohingegen ein relativ grofler Anteil
Vorurteile gegeniiber den Muslimen und dem Islam zeigt. Hier scheinen die
Grundschulen und Kindertagesstitten etwas toleranter zu sein als weiterfiih-
rende Schulen. Fast jedes Elternteil, gleich welchen Typs, berichtet von nega-
tiven Erfahrungen, die auf ihre religiose Zugehorigkeit zuriickzufiihren sind.
Besorgniserregend sind insbesondere Diskriminierungserfahrungen und Be-
nachteiligungen, die sich sowohl auf das Muslimsein als auch auf die religio-
se Lebensweise, wie z.B. das Tragen des Kopftuchs beziehen. Dabei nehmen
Ritualisten die stirksten Benachteiligungen wahr und fithlen sich Vorurteilen
durch Lehrpersonen am stirksten ausgesetzt.

Die meisten Eltern betonen das eigene Engagement und die Haltung zu
den Problemen. Idealisten, Ethiker und die Identititssucher zeigen sich im
Umgang mit auftretenden Problemen besonders engagiert. Hierbei berufen
sich die Identititssucher am stirksten auf ein konstruktives Miteinander, was
auf ihrem stark ausgeprigten Dialogverstindnis beruht. Die Ethiker, welche
Ritualen eine etwas geringere Bedeutung bemessen (folglich ihre Religiosi-
tit nicht unbedingt sichtbar ist) formulieren weniger (sozialisationsrelevante)
Erwartungen an institutionelle Einrichtungen. Dies duflert sich nicht zuletzt

~am o0a:11:56.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

auch darin, dass sie weniger Benachteiligungen und Vorurteile wahrnehmen.
Die Ritualisten dagegen sind zwar darum bemiiht, dass Aufklirungsarbeit
stattfindet, allerdings fiithlen sie sich mit ihrem Wunsch alleingelassen und
nehmen z.T. eine defensive Haltung ein, da nicht noch mehr Probleme und
Konflikte entstehen sollen.

Mit der Einfithrung des islamischen Religionsunterrichts (IRU) werden
vonseiten aller Eltern bzw. Typen vordergriindig integrationsférdernde und
identititsbestimmende Erwartungen verbunden. Ferner soll dadurch die Fi-
higkeit der Kinder, tiber ihre eigene Religion sprechen zu kénnen, gefordert
werden. Fast alle Eltern sind davon iiberzeugt, dass der IRU flichendeckend
an allen Schulen eingefithrt werden sollte. Jedoch werden kaum oder wenig
sozialisationsrelevante Erwartungen damit verkniipft. Es treten auch hier typ-
spezifische Merkmale auf. Die Erfahrungen der Idealisten mit dem IRU geben
ein durwachsenes Bild ab. Auch wenn positive Effekte mit dem Besuch des
IRU erzielt werden kénnen, kniipfen sie diese an diverse Bedingungen und
zeigen, im Vergleich zu den anderen Typen, die stirksten Vorbehalte gegen-
tiber dessen Einfiihrung. Die Ritualisten erwarten vom IRU typischerweise
die Vermittlung von religiésen Grundinformationen. Dieser Wunsch korres-
pondiert auch mit ihren eigentlichen Erziehungszielen. Fiir die Identititssu-
cher und vereinzelt auch bei Eltern unter den Ritualisten und Ethikern spielen
mit dessen Einfithrung der Dialog zwischen Muslimen und Andersgldubigen,
die Anerkennung von Vielfalt, die Aufklirung tiber den Islam, der Wunsch
des Respekts und der Wertschitzung gegentiber der eigenen Religion sowie
die Integration von muslimischen Kindern in den Schulalltag eine besonde-
re Rolle. Die Ethiker betonen mit der Einfithrung des IRU nicht zuletzt die
Hoffnung einer intellektuellen Auseinandersetzung mit der Religion. Sie soll
im Vergleich zu ihrem Alltagsverstindnis die Kinder in die Lage versetzen,
eine andere, wissenschaftlichere Zugangsform zu ihrer Religion zu wihlen.
Auch sollen wichtige Grundsitze der Religion und religiése Begrifflichkeiten
erlernt werden. Schliefllich machen sie zudem auf die Qualifikation der zu-
kiinftigen Religionslehrer/-innen, die verschiedenen Anforderungen geniigen
sollen, aufmerksam.

6.3.3 Die Peers, Freundschaften und deren Einfluss
auf die religiose Sozialisation

Welchen Einfluss die Freundschaften und die Peers auf die religiése Sozia-
lisation haben, hiangt jeweils von den Eltern ab, die ihre Kinder bei der Wahl
ihrer Freundschaften in unterschiedlichem Mafle beeinflussen. Im Vergleich
zu den vorangegangenen Sozialisationskontexten bzw. -instanzen lassen sich
hier weniger typspezifische Merkmale identifizieren. Einzig die Idealisten zei-
gen den hochsten Grad an Beeinflussung. Aulerdem spielt in vielen Fillen die
Anlage der Kinder eine Rolle, die innerhalb einer Familie aufgewachsen sind.

439


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

440

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

Dies duflert sich im unterschiedlichen Umgang der Kinder mit Freundschafts-
beziehungen. Die Idealisten und einige Eltern bei den Ethikern, Ritualisten
und Idenititssuchern iiben einen starken Einfluss auf die bewusste Freund-
schaftswahl ihrer Kinder aus, um einen positiven Einfluss auf die religiose
Sozialisation zu erzielen, so z.B. eine religiése Atmosphire zu gewihrleisten,
die Verrichtung der Gebete zu férdern, die islamische Sexualmoral und die
muslimische Speisevorschrift einzuhalten oder den Kindern eine religidse
Perspektive zu bieten. Wiederum andere Eltern iiben einen geringeren Ein-
fluss aus und tiberlassen den Kindern die Wahl ihrer Freundschaften.

Alle Eltern betonen die Bedeutung der Peers und der Freundschaften, die
in den religiésen Netzwerken (Moscheegemeinden, religiose Bildungseinrich-
tungen) entstehen und durch die Kinder gepflegt werden. Die Eltern unter-
stiitzen bzw. beeinflussen ihre Kinder darin, um die soziale Seite der Religion
erlebbar zu machen. In diesem Zusammenhang werden auch hiufig sohbet-
Gruppen erwihnt. Diese beinhalten Treffen von Jugendlichen, die sich infor-
mell {iber ihre Religion austauschen. Am stirksten betonen die Idealisten die
Bedeutung der Peers in den Moscheen fiir die Entwicklung der Religiositit
und damit fir die religiése Sozialisation. Aber auch die Ethiker, Ritualisten
und Identititssucher heben die Bedeutung der Zusammenkiinfte zwischen
Kindern und Jugendlichen in den religiésen Netzwerken hervor, sodass den
Peers in diesem Rahmen insgesamt eine wichtige Rolle im religiésen Soziali-
sationsprozess zukommt.

Auch Freundschaften, die sich im institutionellen Rahmen, d.h. in Schu-
len und Kindertagesstitten u.a. ergeben, sind fiir die Eltern bedeutsam. Dabei
haben die Kinder sowohl muslimische als auch nichtmuslimische Freunde, zu
denen sie unterschiedlich intensive Beziehungen und Kontakte pflegen. Am
offensten zeigen sich die Identititssucher und einige Ethiker bei der Wahl von
nichtmuslimischen Freundschaften. Eine Binnendifferenzierung innerhalb
der Typen, zeigt, dass sich auch unter den Ethikern sowie unter den anderen
Typen jeweils Eltern befinden, die wenig Offenheit gegeniiber nichtmuslimi-
schen Freundschaften zeigen.

Religiése Themen werden von einigen Kindern aufgegriffen und mit ihren
nichtmuslimischen Freunden thematisiert und fiir andere wiederum spielen
sie in ihren Freundschaftsbeziehungen keine Rolle. Darin zeigen sich die Kin-
der der Idealisten am engagiertesten, was hier offensichtlich die intellektuel-
le Anregung bzw. Auseinandersetzung mit ihrer Religion im Elternhaus zu
fordern vermag. Hier scheint auch der bewusste Einfluss der Eltern auf die
Freundschaftswahl ihrer Kinder ausschlaggebend zu sein. Aber auch einige
Kinder der Ethiker tauschen sich iiber ihren Glauben mittels Dialogen aus und
Ritualisten tiber religiose Gebote. Die Identititssucher unterstreichen schon
aufgrund ihrer hohen Dialogbereitschaft das selbstverstindliche Zusammen-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

leben von Muslimen und Nichtmuslimen, sodass Religion und religiose The-
men nicht explizit thematisiert werden miissen.

Alles in allem lisst sich sagen, dass typuibergreifend eine Gruppe von El-
tern mit der Freundschaftswahl einen férdernden Effekt auf die religiése So-
zialisation erzielen mochte, wiederum typuibergreifend eine andere Gruppe an
Eltern dahingehend jedoch nur einen geringeren Einfluss ausiibt.

6.3.4 Der Einfluss der Medien auf die religiose Sozialisation

Zum Einfluss der Medien auf die religiose Sozialisation wurden zu zwei unter-
schiedlichen Kernkategorien Aussagen getroffen. Die Eltern wurden zum
einen befragt, welche a) Haltung sie zur Nutzung von Medien als didaktische
Mittel einnehmen, und zum anderen ging es darum, welche b) Vorstellungen
sie vom »Islambild« in den Medien haben und wie sie zu diesem stehen.

Den Medien als didaktische Mittel wird von den meisten Eltern ein f6r-
dernder Effekt auf die religiose Sozialisation zugeschrieben. Dabei spielt auch
die Form des Einsatzes, die im familidren Rahmen zur Geltung kommt, eine
wichtige Rolle. Insgesamt stehen, im Vergleich zu allen anderen Medien, Bii-
cher mit religiosen Inhalten im Vordergrund. Den Biichern folgen der Ein-
satz anderer Medien, wie Fernsehen, Internet, Zeitschriften, PCs, CDs, DVDs,
iPod, MP3-Player, religiose Lieder (tiirk. ilahi) u.a.

Im GrofRen und Ganzen ist wohl in unterschiedlichem Mafe, je nach Nut-
zung, ein fordernder Effekt auf die religiése Sozialisation festzustellen. Da-
bei kristallisieren sich, auch wie in anderen Sozialisationskontexten, typspe-
zifische Eigenheiten der Mediennutzung heraus. Idealistische Eltern setzen
neben den Biichern alle oben angesprochenen Medien ein, um ihren Kindern
religiose Inhalte zu vermitteln. Auch spielen rituell durchgefiihrte gemein-
same Lesungen, die zur Kommunikation innerhalb des familidren Rahmens
fuihren, eine wichtige Rolle. In den Familien der Ritualisten werden ebenfalls
Lesungen durchgefithrt und Biicher gelesen. Gemifl einem Teil der Eltern
tiben die Medien jedoch keinen férdernden religiosen Sozialisationseffekt aus.
Der andere Teil setzt, dhnlich wie die Idealisten, Medien ein, um gemeinsame
Rituale im familidren Rahmen zu pflegen. Zudem werden den Kindern im
Umgang mit den Medien Verhaltensregeln bzw. »Gebotenes und Verbotenes«
(religiose Vorschriften) nahegelegt. Beide Aspekte deuten auf einen Ritua-
lismus hin, der hier nochmals zum Vorschein kommt. Die Identititssucher
nehmen unterschiedliche Positionen im Umgang mit den Medien ein. Wih-
rend ein Elternteil betont, moderne mediale Interaktionsformen (Smartphone,
Apps, Videoaufnahmen, Lernvideos, DVDs, vor allem religiose Lieder) wihlt,
nimmt der andere Elternteil eine kritischere Haltung ein. So soll durch eine
bewusste Auswahl der zu rezipierenden Literatur und Websites bewirkt wer-
den, dass sich das Kind auf das Biicherlesen konzentriert. Zudem ist in der
Wohnung kein Fernseher vorhanden. Ein Teil der Ethiker bringen vorzugswei-

441


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

442

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

se Biicher in ihre religise Erziehung ein. Auch wenn neben Biichern andere
Medienformen zum Einsatz kommen, spielen sie entweder eine sehr unterge-
ordnete Rolle fiir die religiose Sozialisation ihrer Kinder oder sie miissten stir-
ker kindgemifs aufbereitet werden, damit die Wirkung nicht verfehlt werde.
Sie erwarten daher eine Verbesserung der Medien als didaktische Mittel (CDs,
Biicher, Spiele-DVDs), dhnlich, wie sie bereits ihre Erwartungen fiir eine hohe-
re Professionalisierung der religiésen Erziehung in Moscheegemeinden usw.
und auch im Rahmen des IRU (vgl. oben) formuliert haben.

Bezogen auf das von den Medien transportierte »Islambild«, das von allen
Typen besonders stark negativ wahrgenommen wird, kann kein negativer Ef-
fekt auf die religiose Sozialisation festgemacht werden. Allerdings wird durch
manche Eltern ein hemmender Effekt auf die religiése Sozialisation befiirchtet.
Die produzierten Feindbilder, die Muslime unter Generalverdacht bzw. Terro-
rismusverdacht usw. (vgl. Kap. III. 2.3d) stellen, fithren zu Ausgrenzungs- und
Diskriminierungserfahrungen bei Kindern und Jugendlichen. Vorurteile und
die erlebte Ablehnung, die an die Kinder herangetragen werden, versuchen
Eltern durch verschiedene Strategien und Lésungswege auszugleichen, indem
sie sich auf religise Quellen bzw. auf religiose Deutungsmuster berufen, die
sie ihren Kindern vermitteln oder sie zur aktiven Auseinandersetzung mit
dem Thema anregen.

Es wird vornehmlich vonseiten der Ritualisten und Ethiker ein hemmen-
der religiéser Sozialisationseffekt befiirchtet. Dabei legen insbesondere die
Ethiker eine hohe Reflexionsbereitschaft an den Tag. Jedoch zeigen sie, auch
wenn sie fiir die Zukunft Wiinsche und Erwartungen duflern, ihren Kindern
weniger Strategien im Umgang mit dem negativen Islambild in den Medien.
Dies konnte damit zusammenhingen, dass die meisten Kinder jiinger als zehn
Jahre sind und davon »noch« unbeeinflusst bleiben. Bei dlteren Kindern findet
eine Reflexion statt, die es ihnen erlaubt, zu differenzieren und entsprechend
zu verstehen, dass diese transportierten Bilder nichts mit dem von ihnen ge-
lebten Islam zu tun hat.

Die Idealisten und die Identititssucher férdern (oder mochten fordern,
wenn die Kinder das entsprechende Alter erreicht haben), im Vergleich zu den
anderen beiden Typen, eine aktive Auseinandersetzung mit dem Islambild in
den Medien. Dabei haben sie diverse Strategien entwickelt, die den Kindern be-
hilflich sein sollen, um mit Vorurteilen, Terrorismusverdacht und den daraus
folgenden Ausgrenzungs- und Diskriminierungserfahrungen umzugehen.
Hierzu zihlen die (kritische) Auseinandersetzung mit den Themen, die zu
einer Selbstverortung fithren soll, eine positive Grundhaltung einzunehmen,
einen sinnvollen Bezug zum Glauben und zum Koran zu entwickeln, ein vor-
bildhaftes Vorleben der eigenen religiosen Werthaltungen zu gewihrleisten.
Nicht zuletzt solle Aufklirungsarbeit iber den Islam und Muslime dabei hel-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

fen, Angste und »Feindbilder« abzubauen, damit ein friedliches Zusammen-
leben in dieser Gesellschaft erméglicht werde.

6.3.5 Die religiose Sozialisation
in einer pluralistischen Gesellschaft

Es soll hier im Folgenden zusammenfassend wiedergegeben werden, welche
Themen fir muslimische Eltern im gesellschaftlichen Kontext besonders re-
levant sind. Diese geben die Rahmenbedingungen wieder, die die religidse
Sozialisation ihrer Kinder in dieser Gesellschaft betreffen. Aufgrund der Viel-
zahl der angesprochenen Themen wurden diese in der empirischen Analyse
deskriptiv wiedergegeben. Gerade Themen wie Diskriminierung, Rassismus,
Islamfeindlichkeit u.a. weisen auf komplexe Zusammenhinge, die allein fiir
sich eigenstindige Untersuchungsbereiche darstellen.

Im Bereich des Zusammenlebens werden die Nachbarschaftsbeziehungen
und der Kontakt zu Andersgliubigen thematisiert, welche auf den Umgang
mit der nichtmuslimischen Umwelt hindeuten. Auch hier sind unterschied-
liche Verhaltensmuster und Umgangsformen feststellbar und decken sich zu-
meist mit ihren Vorstellungen zu den jeweiligen Sozialisationskontexten (z.B.
Schule, interreligiose Begegnungen, Peers, Medien). Auch die Wahrnehmung,
wie Deutsche zum Islam stehen, betrifft das Zusammenleben (oder gar die In-
tegration) der Muslime in dieser Gesellschaft. Die zumeist negative Wahrneh-
mung der Eltern ist eng verkniipft mit dem negativen Islambild, das tiber die
Medien in die Gesellschaft transportiert wird (vgl. Kap. III. 5.5). Hier scheinen
Mechanismen aufeinander zu wirken, die eine tiefergehende Untersuchung
erforderlich machen.

Inwiefern die Familien und ihre Kinder ihre Religion in dieser Gesellschaft
ausleben kénnen, welchen Herausforderungen sie sich stellen miissen bzw.
welche Chancen sich auftun, deuten auf Vor- und Nachteile der religiosen So-
zialisation in dieser Gesellschaft hin. Die angesprochenen Aspekte (Vor-und
Nachteile) stellen die »positiven« und »negativen« Rahmenbedingungen fiir
die religiése Sozialisation dar. Die Ergebnisse deuten auf Ahnlichkeiten zwi-
schen allen Typen. Deshalb treten auch keine (oder weniger) typspezifische
Merkmale auf, wie sie in allen anderen Sozialisationskontexten zu beobachten
waren. Da sie keine Vorteile fiir die religiose Sozialisation ihrer Kinder sehen,
stellt die Wahrnehmung der Ritualisten hier eine Ausnahme dar. Lediglich
bei den angesprochenen negativen Effekten bzw. Nachteilen fiir die religidse
Sozialisation in dieser Gesellschaft bestehen Ahnlichkeiten mit den anderen
Eltern.

Als Vorteil wird durch die Eltern die individuelle Religionsfreiheit unter-
strichen, womit ihnen die Méglichkeit geboten werde, ihre Religion frei auszu-
iiben. Die Religionsfreiheit bezieht sich auf viele Aspekte, wie bspw. das Kopf-
tuchtragen, die freie Auswahl von religiésen Bildungsangeboten (vgl. in Kap

443


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

444

Religidse Sozialisation in muslimischen Familien

I1.1.4; Schiffauer 2010: 55f.), das Erfillen der religiosen Praxis u.a. Deutsch-
land stellt fiir viele Muslime, trotz erlebter Diskriminierungen, ihre Heimat
dar. Viele Aspekte der deutschen Kultur, wie das »Belesene« oder die »Ord-
nung«, werden positiv bewertet (Idealisten).

Die religiése Vielfalt und das Zusammenleben von Menschen, die ver-
schiedenen Religionen angehdren, werden als weitere Vorteile fiir die religicse
Sozialisation der Kinder angesehen. Den Kindern wird durch die Eltern eine
mogliche Erweiterung ihrer Perspektive geboten, was zu einem héheren Ver-
antwortungsbewusstsein fiir ihre Mitmenschen fithrt und zudem den Blick-
winkel fir das »Eigene« erweitern soll (Identititssucher und Ethiker).

Ein positiver Effekt der Minderheitensituation von Muslimen in Deutsch-
land ist auch das Gemeindeleben, das im Vergleich zum Heimatland eine ho-
here Bedeutung hat und daher eine gréfere Bindung zwischen den Muslimen
ermoglicht. Diese erlaubt ihnen und ihren Kindern einen hoheren Riickbezug
auf die religiosen Gemeinden und das Gemeindeleben. Diese Auffassung tei-
len vor allem die Idealisten und einige Eltern bei den Ethikern.

Trotz der benannten Vorteile iiberwiegen fiir alle Eltern die Nachteile als
hemmende Faktoren der religiosen Erziehung und Sozialisation. Am hiufigs-
ten werden Islamfeindlichkeit, Diskriminierungen, Rassismus, Vorurteile
gegeniiber Muslimen, die Ablehnung durch die Mehrheitsgesellschaft und die
geringe Anerkennung des Islams in diesem Land als hemmende Faktoren ge-
nannt bzw. beklagt. Da dadurch starke Einschrinkungen bei der Befolgung
der religiosen Praxis befiirchtet bzw. hingenommen werden miissen, fithlen
sich die meisten Eltern unter Druck gesetzt. Einigen Eltern bereiten die zu-
nehmende Individualisierung und der Egoismus in der Gesellschaft Sorgen.

Zudem verstirke die Minderheitensituation nicht zuletzt Fremdheitsge-
fithle und die Heimatlosigkeit der Muslime in diesem Land.

SchlieRlich verweist der letzt genannte Aspekt, welche Leistung die reli-
giose Erziehung fur die Gesellschaft erbringen kann, primir auf den Wunsch,
ein moglichst reibungsfreies konstruktives Zusammenleben in dieser Gesell-
schaft zu erreichen. Hier wird auch die grundlegende Position der Eltern zur
deutschen Gesellschaft deutlich. Ein friedliches Zusammenleben, die Bereit-
schaft, Verantwortung fiir die Gesellschaft (fiir Menschen, Tiere, Pflanzen,
Gesundheit) zu tibernehmen, gegenseitiger Respekt, Empathie und Wertschit-
zung fiir andere, sind Beispiele fiir die Absichten, die Eltern als Konsequenzen
ihrer religiosen Erziehung betrachten. Des Weiteren kénnen Werthaltungen,
wie Toleranz, Akzeptanz, Solidaritit, Ehrlichkeit, Offenheit, Hilfsbereitschaft
und das Teilen mit anderen Menschen, durch das Engagement von religiésen
Menschen aufleben. Zusitzlich werden ein gesetzestreues Leben, ein Sinn fiir
Gerechtigkeit sowie eine positive Charakterbildung als Ertrag der religiésen
Erziehung und Sozialisation betont (vornehmlich durch Ritualisten). Aufker-
dem bietet die Religion, die allen Menschen vorgelebt und entsprechend um-



https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1l. Empirische Untersuchung

gesetzt werden konne, fiir viele Eltern Orientierung und Halt im Leben und
eine Ressource in Krisensituationen. Nicht zuletzt wird (insbesondere durch
die Ethiker und Identititssucher) ein bewusst positiver Umgang mit Anders-
glaubigen und Andersdenkenden auf der Basis einer gelungenen Dialogfihig-
keit angestrebt.

445


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

081

8.


https://doi.org/10.14361/9783839440476-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

