Wi(e)derstandiges Gedenken

Trauer und Klage nach Butler

ANDREAS OBERPRANTACHER

. unser Leben wird weg sein, wem geht es ab?
Hochstens uns, und wir werden keine Gelegenheit
dazu haben, wir werden um uns nicht trauern konnen,
wir werden ja verschwunden sein, vielleicht nicht
ganz spurlos, aber verschwunden im Wasser, als
Spur, ohne Spur, in irgendeinem Kielwasser, Ab-
schaum, mit, ohne, egal.

ELFRIEDE JELINEK, DIE SCHUTZBEFOHLENEN

Es gibt Fotografien, von denen gesagt werden kann, dass sie das Unbehagen einer
turbulenten Epoche als Moment fixieren, es »blitzhaft« kristallisieren. Das Bildnis
jenes Kindes, welches tot an einem Strand liegend gezeigt wird, als ob es dort ver-
gessen worden wire, sein Gesicht etwas zur Seite geneigt, das Haar nass, ein regungs-
loser Korper zwischen Land und Meer, ist wahrscheinlich eine solcher Fotografien.
Bei dem Kind, welches auf dieser makaber anmutenden Fotografie zu sehen ist, han-
delt es sich, den Berichterstattungen folgend, um einen dreijdhrigen, syrischen Jun-
gen namens Alan Kurdi. Wie im Fall zahlloser anderer vorher und nachher, welche
mediterrane Passagen auf »Seelenverkdufern< versuchen, ist auch am 2. September
2015 geschehen, was fast die Regel ist und in diesem Sinne kaum noch als »Aus-
nahme« bezeichnet werden kann: Das Boot, auf dem sich insgesamt sechzehn Men-
schen dicht zusammengedringt befanden, welche allesamt undokumentiert von
Bodrum Richtung Kos unterwegs waren, kenterte, ohne dass sich die in Seenot gera-
tenen Passagiere an eine Rettungsweste halten oder einen Notruf absetzen hétten kon-
nen. Abgesehen von Alan Kurdi, dessen Leiche noch am selben Tag an den Strand
geschwemmt wurde, ertranken bei diesem Unfall weitere elf Personen, darunter auch
seine Mutter sowie sein Bruder.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

210 | ANDREAS OBERPRANTACHER

Besagte Szene, die von Niliifer Demir, einer tiirkischen Reporterin, kurz nach
dem Schiffsbruch fiir die Presseagentur DHA fotografiert wurde, kursierte schon am
néchsten Tag als Titelbild verschiedenster Medien: Von Zeitungen iiber Fernsehnach-
richten zu Blogs waren eine Menge von Kanélen sichtlich daran interessiert, diese
fiir gegenwiirtige Grenzregime plakative Fotografie in ihrer Vielfalt' als Illustration
der humanitéren Katastrophe am Rande Europas zu verwenden. Es handelt sich um
eine Szene, die auch an anderen Kiisten des Mittelmeers hétte belichtet werden kon-
nen und folglich gar keine Seltenheit darstellt, sondern geradezu typisch ist fiir eine
global diffuse Lage, die sich nicht an einem einzigen Ort lokalisieren lasst. Was die
Fotografie von Demir zeigt, ist also nichts historisch Einmaliges, wie es scheint. Im
Gegentelil, es ist sogar etwas unheimlich oft Wiederholbares, etwas Gespenstisches
also, das »uns«< als Bild heimsucht, indem es sich in diesem Fall als unwiederholbare
Geschichte eines im mediterranen Grenzgebiet verungliickten Kindes zu erkennen gibt.

Mit Susan Sontag gesprochen, welche sich in ihrem Essay Das Leiden anderer
betrachten (2003) mit der »Ikonographie des Leidens« (Sontag 2003: 49) im Umfeld
der Kriegsreportage befasst hat, kann die Fotografie des Kindes namens Alan Kurdi
angesichts ihrer medialen Zirkulation, d.h. ihres visuellen Nachlebens? effektiv als
ikonisch bezeichnet werden. Vergleichbar mit jenem Bild von Huynh Cong (»Nick¢)
Ut aus dem Jahr 1972, das mit dem Titel The Terror of War® versehen um die Welt

1 Neben jener Fotografie, welche Alan Kurdi leblos am Strand liegend zeigt, zirkulierten in
den Medien auch noch andere Variationen dieser traurigen Szenerie: Ein mehrfach wieder-
kehrendes und an die Tradition der Pieta erinnerndes Motiv war das eines tiirkischen Uni-
formierten, welcher auf einigen Titelbldttern seinen Blick auf das tote Kind richtet und auf
anderen wiederum den kindlichen Leichnam in seinen Armen wiegt und davon trigt. Es
handelt sich im Prinzip also um eine »bewegte< Szene, die fotografiert wurde, zumal die
verschiedenen Fotografien auch noch von der Prisenz anderer zeugen, welche sich eben-
falls am Schauplatz befanden, und in Summe die Frage der Verantwortung aufwerfen.

2 Vgl zu dieser Thematik insbesondere Didi-Huberman 2002.

3 Sontag vertritt in Bezug auf diese Fotografie, welche ein unbekleidetes, schwer verletztes
neunjéhriges Méadchen namens Phan Thj Kim Phuc zeigt, wie es nach einem Napalm-An-
griff auf das nahe gelegene Dorf Trang Bang gemeinsam mit anderen Kindern inmitten
einer Gruppe von Kriegsreportern die Route 1 entlang lauft, und fiir Sontag zum »Inbegriff
der Schrecken des Vietnamkrieges geworden ist«, die kurios anmutende These, dass es als
Bild bereits »zu jener Art von Aufnahmen [gehort], die sich unmdglich stellen lassen«
(Sontag 2003: 68). Zwar seien »die Moglichkeiten zur Verfalschung und elektronischen
Manipulation von Bildern heute grofer denn je«, ja »fast unbegrenzt«, wie sie selbst zu
verstehen gibt, aber »ein héheres Maf} an journalistischer Redlichkeit« (Sontag 2003: 69),
welches im Allgemeinen erwartet werde, sowie die Konkurrenz mit den Kamerateams von
TV-Stationen triigen insgesamt dazu bei, dass in den letzten Jahrzehnten vergleichsweise
wenige Fotografien manipuliert worden seien, so Sontag. Wie Gerhard Paul in seiner Stu-
die Bilder des Krieges — Krieg der Bilder (2004) im Detail argumentiert, kommt es aller-
dings gerade im Fall dieser ikonischen Fotografie des Vietnamkrieges darauf an, die Frage
zu stellen, wie denn das Leiden in Szene gesetzt, sprich: fotografisch beschnitten wurde

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 211

ging, haben wir es auch im Fall von Niliifer Demirs Fotografie mit einem charakte-
ristischen Standbild zu tun, das uns, »einem Zitat, einer Maxime, einem Sprichwort
[gleich]« (Sontag 2003: 29), im Namen eines kindlichen Leichnams mit einer drama-
tischen Situation konfrontiert, welche an andere Episoden humanitirer Gewalt erin-
nert.* Es handelt sich insofern um eine fiir ihre, ja fiir »unsere< turbulente Epoche
geradezu ikonische Fotografie, als sie in den Blick riickt, was ansonsten tendenziell
auler Acht gelassen wird — die diffizile Situation von Menschen, welche, um Hannah
Arendt zu zitieren, mit dem Verlust ihres »Standort[es] in der Welt« (Arendt 1951:
613) de facto rechtlos geworden sind, sodass sie, »politisch gesprochen, [wie] le-
bende Leichname« (Arendt 1951: 614) behandelt und, 6konomisch gesprochen, wie
umherflottierende Ressourcen traktiert werden kénnen.

Folgender Beitrag befasst sich mit dieser ikonischen Fotografie, wobei im Kon-
text von Judith Butlers wi(e)derstindigem Gedenken® primir die Frage diskutiert

(sieche Paul 2004: 324-331). Neben dem Skandal der Gewalt, der mittels des nackten Méd-
chens und der anderen Kinder offenkundig in den Fokus der Kamera geriickt wurde, gibt
es noch einen weiteren Skandal, der stillschweigend an den Rand gedréingt wurde, zumal
ja auch ein Teil der Fotografie entfernt worden ist: Die Szene im Mittelpunkt des Gesche-
hens wird nédmlich, wie sich anhand des Negativs erkennen ldsst, von einer Gruppe von
Kriegsreportern umgeben, welche entweder relativ teilnahmslos auf die weglaufenden Kin-
der blicken oder gerade die eigene Kamera nachladen.

4  Eine weitere ikonische Fotografie des Leidens, die mit jener Alan Kurdis verwandt ist und
an dieser Stelle ebenfalls in Erinnerung gerufen werden sollte, ist »The Vulture and the
Little Girl« von Kevin Carter aus dem Jahr 1993. Gezeigt wird in diesem Fall ein fast
nacktes, sichtlich erschopftes und in sich zusammengekriimmtes Kind, das infolge der da-
mals akuten Hungersnot im Siiden Sudans so stark abgemagert ist, dass die Brustknochen
deutlich zum Vorschein treten. Wiahrend es entkriftet mit dem Kopf gegen Boden sinkt,
lauert wenige Meter entfernt ein Geier, als ob er sich jeden Moment auf das Kind stiirzen
wiirde. Auch im Fall dieser Fotografie, fiir welche Kevin Carter wenig spéter den Pulitzer-
Preis fiir Fotografie erhielt, haben wir es mit einer komplexen Szene zu tun, welche nicht
zuletzt das Verhiltnis von Nédhe und Distanz bzw. von Gewalt und ihrer Reprisentation
betrifft (siche Posselt 2012: 981f.). Wird einerseits bedacht, dass sich der Fotograf ein Jahr
spéter das Leben genommen hat und in seiner Abschiedsnotiz all das erlebte Leiden be-
klagt, mit dem er nicht fertig wurde, und andererseits beriicksichtigt, dass eine Menge von
NGOs —neben den Zeitungen — sichtlich interessiert waren, die Fotografie des namenlosen
Maédchens zu verwenden, um etwa Spendengelder fiir Hilfsprojekte in afrikanischen Lan-
dern zu lukrieren, dann zeigt sich, dass der Grat zwischen Kompassion und Kommerz ein
schmaler, d.h. auch eine Frage der (visuellen) Komplizenschaft ist (siche dazu Klein-
man/Kleinman 1997).

5 Mit dem orthographisch — bewusst — inkorrekten Wort »wi(e)derstandig«, das aus einem
(unhérbaren) Graphem zu viel besteht, soll schriftlich signalisiert werden, dass sich Butler
fiir ein Gedenken engagiert, das in Momenten der Wiederkehr zugleich Chancen des Wi-
derstands erkennt. Als widerstdndig kann sich die Wiederkehr von erlebten Verlusten But-
ler zufolge dann erweisen, wenn durch Trauer und Klage ein affektive Sensibilitdt erzeugt

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

212 | ANDREAS OBERPRANTACHER

werden soll, wie uns das Leid anderer, so wie es bildhaft erkennbar wird, affiziert
und, in weiterer Folge, was es mit uns anzufangen vermag. Gerade im Fall der Foto-
grafie von Alan Kurdi zeigt sich ja, dass die Reaktionen auf ikonische Fotografien
des Leidens extrem ambivalent sein konnen: Neben den relativ pathetischen Wort-
meldungen der etablierten Massenmedien hat es ndmlich auch noch eine Menge von
verleumderischen und hetzerischen Gegendarstellungen diverser Blogs gegeben,
welche den sogenannten >Leitmedien< vorwarfen, dass die Fotografie eigentlich ge-
stellt sei, oder den Vater Alan Kurdis bezichtigten, ein »Schlepper« zu sein und vom
Tod seiner Familie zu profitieren.® Der Sinn dieses Beitrages besteht — im Bewusst-
sein solcher Ambiguitéten — nicht darin, auf die Frage des Leidens, so wie es vermit-
tels Bilder sichtbar oder unsichtbar gemacht wird, eine definitive Antwort zu suchen,
als ob es so etwas wie eine addquate Haltung geben konnte, welche dem Anspruch
ikonischer Fotografien restlos entsprechen, d.h. vollends gerecht wiirde. Stattdessen
bemiiht sich dieser Text, mit Butler die Frage so zu diskutieren, dass es bereits eine
Frage der Sensibilitdt ist, wie solche Bilder gesehen werden bzw. wie sie uns wiede-
rum anblicken,’ ja beriihren, und was sich denn bildlich erkennen lisst, noch bevor
wir von der Anerkennung (des Leidens) anderer sprechen kdnnen und eventuell ein
alternatives Projekt des Miteinanders® initiieren, das sich, wer weiB, als achtsamer,
umgéanglicher oder ermutigender erweisen wiirde als die momentanen Verhéltnisse.
In diesem Sinne wird sich der Beitrag auch auf die Spur jener Argumentation
Butlers begeben, welche besagt, dass die »Wahrnehmung des Geféhrdetseins des Le-
bens« (RK: 23) im Prinzip eine Frage der »Wahrnehmung der Betrauerbarkeit« (RK:
22f.) von Leben ist. Denn, wie Butler mit ihren einleitenden Argumenten zu ihrer
Sammlung von Essays mit dem Titel Raster des Krieges (2009) betont, die »Betrau-
erbarkeit geht der Wahrnehmung und der Wahrnehmbarkeit des Lebendigen als Le-
bendem vorher, das von Anfang an dem Nicht-Leben ausgesetzt ist« (RK: 23). Die
Frage der Wahrnehmung der Betrauerbarkeit ist in diesem Sinne also als eine eminent
politische Frage zu verstehen, da ein Leben, welches als nicht mehr (oder nicht mehr

wird, die bestehende Normen der Wahrnehmung problematisiert, indem Verworfenes, Ver-
drangtes und Vergessenes adressiert, d.h. wahrnehmbar wird.

6 Die Fotografie von Alan Kurdi wurde mehrfach in den Fokus gehéssiger Artikel aus dem
Umfeld rechtspopulistischer Blogs wie etwa politically incorrect geriickt (vgl.
http://www.pi-news.net/2015/09/das-bild-der-schande/ oder http://www.pi-news.net/2015/
09/vater-des-toten-fluechtlings-kindes-lebte-in-tuerkei-und-wollte-fuer-neue-zachne-nach-
europa/). Abgesehen davon, dass solche hetzerischen Kampagnen illustrieren, wie sich der
humanitdre Pathos von Medien in sein eigenes Zerrbild, d.h. in anti-humanitdre Apathie,
verwandeln ldsst, belegen sie auch, dass die Zirkulation von Fotografien in keinem stabilen
Narrativ resultiert, ja dass konventionelle Erzahlungen vom Leiden anderer mitunter perfide
sabotiert werden konnen.

7 Vgl Didi-Huberman 1992.

8 Siehe in diesem Sinne etwa Balibar 2010.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 213

als) betrauerbar erachtet wird und dessen Verlust folglich auch nicht beklagt wiirde,
im Prinzip schon tot ist. Wenn im Folgenden also einige Spuren von Butlers Argu-
mentation verfolgt werden sollen, so ist das auch als Beitrag zur Debatte zu verstehen,
ob ihre Schriften als eine alternative politische Theorie der Trauer und der Klage ge-
lesen werden kdnnten und welche Folgen eine solche Lektiire einerseits fiir eine Be-
stimmung des Verhiltnisses von Gefdhrdung und Anerkennung hétte und andererseits
fiir eine ethische Sensibilitit, welche sich nicht in ohnméchtigen Bezeugungen einer
selbstgefilligen, ja paternalistischen Rhetorik des Mitleids erschopft.

Was die Struktur des Beitrages betrifft, so werde ich zunidchst einige Passagen
aus Butlers frithen Schriften rekapitulieren, um im Detail zu veranschaulichen, wie
sie die komplexe Thematik des wi(e)derstindigen Gedenkens im Kontext ihrer Aus-
einandersetzungen mit Michel Foucaults Repressionshypothese und Sigmund Freuds
Melancholie-Begriff zu entfalten beginnt und vermittels einer Relektiire von Sophok-
les’ Antigone sukzessive zusammenfiigt. In einem zweiten Moment werde ich dann
im Bewusstsein dieser miteinander verknoteten Denkansétze auf jene Motive zu spre-
chen kommen, welche sich in ihren spdteren Schriften wiederholt finden, und zwar:
dass Trauer und Klage gewichtige Momente des Lebens sind und dass es folglich
auch darauf ankommt, sich mit der Frage zu befassen, welche Leben gegenwirtig fiir
betrauerbar bzw. fiir beklagbar erachtet werden, und was es besagen konnte, im Na-
men von Verworfenen, Verdringten und Vergessenen die bestehenden Verhéltnisse
zu bestreiten. Im Sinne einer abschliefenden Diskussion werde ich im letzten Teil
meines Beitrages in nochmaliger Erinnerung an das Bildnis von Alan Kurdi auf eine
fotografische Intervention Ai Weiweis zu sprechen kommen und in diesem Zusam-
menhang einige Fragen stellen, die an Butlers wi(e)derstindigem Gedenken ankniipfen,
indem die unscheinbare Rahmung der humanitiren Perspektive problematisiert wird.

1. KRITIK DER MELANCHOLISCHEN STIMMUNG

Was spétestens mit den englischen Buchtiteln Precarious Life: The Powers of Mour-
ning and Violence (2004) und Frames of War: When is Life Grievable? (2009) evi-
dent wird, zeichnet sich bereits in einer Menge fritherer Passagen von Butlers Schrif-
ten ab: Thre Kritik der Gewalt und ihre Reflexion von Leben an der Grenze zum Tod
entfalten sich im Spannungsfeld wiederholter Auseinandersetzungen mit Fragen des
Trauerns (mourning) und des Klagens (grieving).” Schon im Buch Kérper von Ge-

9 Butler gebraucht beide Begriffe in diversen Kontexten, ohne zwischen dem einen und dem
anderen strikt zu differenzieren bzw. sie eigens zu definieren. So wie im Fall des Verhalt-
nisses von Gefahrdung (precariousness) und Prekaritét (precarity) oder Verwundbarkeit
(vulnerability) und Verletzbarkeit (injurability), kann auch im Fall von Trauer und Klage

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

214 | ANDREAS OBERPRANTACHER

wicht. Die diskursiven Grenzen des Geschlechts (1993), welches auf ihre wohl be-
kannteste Schrift Das Unbehagen der Geschlechter (1990) folgt, stellt sie im Kontext
einer kritischen »Neuformulierung der Performativitit« (KG: 40) von sex und gender
eine Reihe von Fragen, welche Jahre danach — unter sich verschiebenden Vorzeichen
— in den Mittelpunkt von Gedanken geriickt werden, die sich mit dem Desaster na-
mens Krieg befassen:

Wie kann also die Materie der Korper als eine Art Materialisierung, die von regulierenden Nor-
men regiert wird, durchdacht werden, um in Erfahrung zu bringen, wie die heterosexuelle He-
gemonie bei der Formierung dessen verfahrt, was sich als lebensfahiger Korper auszeichnet?
Wie stellt diese Materialisierung der Norm mit der kdrperlichen Formierung einen Bereich ver-
worfener Korper her, ein Feld der Deformation, das in dem Scheitern, sich als das voll und ganz
Humane auszuzeichnen, jene regulierenden Normen verstarkt? Stellt dieser ausgeschlossene
und verwerfliche Bereich fiir die symbolische Hegemonie eine Herausforderung dar, die eine
grundlegende Reartikulation dessen erzwingen konnte, was Korper als bedeutungsvolle Korper
auszeichnet, was Lebensweisen, die als »Leben« zédhlen, auszeichnet, als Leben, die es wert
sind, geschiitzt zu werden, gerettet zu werden, betrauert zu werden? (KG 40f.; vgl. dazu GL:
49-50; RK: 20-23)

Gerade die letzte Frage signalisiert laut Butler, dass die »Konsolidierung des hetero-
sexuellen Imperativs« (KG: 22) neben dem »Bereich intelligibler Korper« (KG: 16)
auch noch einen anderen Bereich betrifft, und zwar einen, der als »Bereich der un-
denkbaren, verworfenen, nicht-lebbaren Korper« (KG: 16) bezeichnet werden kann.
Denn es gibt ja, so Butler im Kontext ihrer Diskussion der Problematik, wie es sich
mit dem »Gewicht« von K&rpern im Umfeld heteronormativer Bedingungen verhilt,
auch noch eine ganze Menge »verworfener Wesen« (abject beings; KG: 23), die nicht
als Subjekte in Betracht kommen und folglich an den Rand der Gesellschaft gedringt
werden und haufig ein Leben fristen miissen, als ob sie bereits tot wiren.

Wenn Butler zu Beginn von Kérper von Gewicht auf »nicht lebbare< und >unbe-
wohnbare« Zonen des sozialen Lebens« (KG: 23) zu sprechen kommt, um die diskri-
minierende Gewalt hegemonialer Verhéltnisse zu problematisieren, so geschieht dies
bewusst in Erinnerung an die Vielzahl der an AIDS Erkrankten und Gestorbenen,
welche zu Beginn der 1990er Jahre traktiert wurden, als ob sie gesellschaftlich
un(ge)wichtig wéren. In der Tat spricht einiges dafiir, dass »Korper« von Butler just

argumentiert werden, dass es sich um miteinander verkniipfte Begriffe handelt: Wéhrend
mourning von Butler zumeist im Sinne des Partizip Prasens verwendet wird, also um Akte
des Trauerns zu reflektieren, thematisiert sie mit dem Attribut grievable sowie mit dem
Substantiv grievability die Bedingungen trauernden Klagens — wofiir sich in der deutschen
Fassung ihrer Texte eher das Wort >Betrauerbarkeit< eignet.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 215

in dem Zeitraum als eine Materie, welche von unterschiedlichem »Gewicht« ist, be-
griffen wurden, als AIDS epidemisch wurde, und zwar in einem doppelten Sinn, wie
Paula A. Treichler in How to Have Theory in an Epidemic (1999) argumentiert: Ne-
ben einer Epidemie an Krankheiten, welche die millionenfache Infektion durch HIV
zumeist zur Folge hatte, gibt es auch noch eine Epidemie der Signifikanzen im Kon-
text von AIDS-Diskursen (Treichler 2004: 12). Wie Treichler betont, spricht ndmlich
einiges dafiir, dass die Diskurse um AIDS auch den Umgang mit Kérpern konsequent
veranderten, zumal der (ungeschiitzte) zwischenmenschliche Geschlechtsverkehr zu-
sehends als >riskant« charakterisiert wurde, gerade im Fall jener, die sich nicht an
heterosexuellen Imperativen orientierten und stattdessen anders liebten (siche Treich-
ler 2004: 37). Die Gefahr einer viralen Apokalypse (Treichler 2004: 140) infizierte
im Fall der AIDS-Epidemie insofern die Phantasie eines angeblich gesunden gesell-
schaftlichen Korpers, als sukzessive diverse Risikogruppen identifiziert wurden, wel-
che man als geféhrdet und als geféhrlich erachtete und so stigmatisierte.

In ihrem Beitrag mit dem Titel »Sexual Inversions« fiir den Sammelband Dis-
courses of Sexuality: From Aristotle to AIDS (1992) argumentiert Butler, dass
Foucaults Paradigma der modernen Bio-Macht — im Unterschied zu jenem antiquier-
ten der souverdnen Macht (vgl. Foucault 1976: 134—137) — teils revidiert werden
miisse. Die fatale Kombination von AIDS und Homosexualitét lasse ndmlich erken-
nen, so Butler, wie in technisch avancierten Gesellschaften, die sich der Biopolitik
verschrieben haben, ganze Gruppen von Menschen diskriminiert werden, deren se-
xuelles Leben in dem Mafe mit epidemischen Krankheitsbildern assoziiert wird, wie
man es generell als »unproduktiv¢, d.h. als generativ insignifikant bestimmt (vgl. But-
ler 1992: 360). Die Administration der Epidemie namens AIDS illustriere also, fol-
gert Butler, wie unter dem Vorzeichen einer (medizinischen) Verwaltung des Lebens
zwischen »Unschuldigens, deren Leben geschiitzt werden solle, einerseits und den
»Schuldigens, die ihren Tod selbst zu verantworten hétten, andererseits differenziert
werde. Butlers Revision von Foucaults Repressionshypothese (vgl. Foucault 1976:
28f.) hat mit dem Verhéltnis von Trauern und Klagen insofern zu tun, als sie zugleich
schreibt, dass seine Ablehnung der juridisch kodifizierten Macht mit seiner Abnei-
gung der Psychoanalyse korrespondiere und beides wiederum zur Folge habe, dass
er das komplexe Wechselspiel von Produktion und Repression tendenziell vernach-
lassigte (vgl. KG: 48f.) und somit den »Horizont« einer widerstdndigen Wiederkehr
von verworfenen Momenten iibersah, welchen sie wiederum vor Augen hat: Wie
kann es denn sein, fragt Butler etwa in Kérper von Gewicht, dass

das, was verworfen worden ist [...], unvermittelt als eine storende Wiederkehr produziert wer-
den konnte, nicht bloB als eine imagindre Anfechtung, die ein Versagen in der Funktionsweise
des unumginglichen Gesetzes herbeifiihrt, sondern als eine ermdglichende Aufsprengung, als
AnlaB fiir eine radikale Reartikulation des symbolischen Horizonts, vor dem Kdrper iiberhaupt
erst Gewicht erhalten (KG: 49)?

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

216 | ANDREAS OBERPRANTACHER

Mit anderen Worten, Butler ist bereits in ihren relativ frithen Schriften bewusst daran
gelegen, eine Theorie des Widerstandes zu formulieren, welche die stérende Wieder-
kehr (troubling return) des Verworfenen, Verdriangten und Vergessenen als Chance
erkennt, bestehende Verhiltnisse zu bestreiten, indem das scheinbar Unlebbare und
Unintelligible anders bezeugt'® wird. Es ist in diesem Sinne also konsequent, wenn
sie einerseits an Foucaults Gedanken zur Bio-Macht ankniipft, um Machtverhéltnisse
als historisch variable zu denken, und sich andererseits von seinen Argumenten wie-
der 10st, zumal er selbst zu einem eher statischen Begriff psychoanalytischer Diskurse
neigte (sieche etwa Foucault 1976: 172f.).

Anders als Foucault, der, pointiert formuliert, ein gewisses Ressentiment gegen-
iiber der Psychoanalyse zu verspiiren schien (vgl. Foucault 1976: 152f.), ist es Butler
also daran gelegen, sich nochmals mit Freud zu befassen, ohne dabei jedoch auf den
Begriff der Macht bzw. des Diskurses zu verzichten. Fiir unsere Fragestellung ist
wiederum relevant, dass sich Butler vor allem um eine Relektiire jenes Textes von
Freud bemiiht hat, der im Jahr 1917 unter dem Titel »Trauer und Melancholie« er-
schienen ist und in seiner spateren Schrift Das Ich und das Es (1923) — partiell revi-
diert — wiederverdffentlicht wurde. Die Problematik der Melancholie gewinnt fiir
Butler bereits im Kontext von Das Unbehagen der Geschlechter (1990) an Relevanz,
da sie in Auseinandersetzung mit Freud (aber auch im Kontext von Jacques Lacans
und Luce Irigarays Argumenten) darauf aufmerksam macht, dass sich der heterose-
xuelle Imperativ unter dem Vorzeichen einer melancholischen Konzeption des
Selbstbewusstseins formiert. Als ymelancholisch« wird die Formation des heterose-
xuellen Imperativs in kritischer Anlehnung an Freud von Butler insofern charakteri-
siert, als im Rahmen gesellschaftlich vermittelter Prozesse der sexuellen Identifika-
tion die Heterosexualitdt — gemaf einer Verinnerlichung des geliebten Objektes und
des Begehrens danach — affirmiert und legitimiert wird, wihrend die Homosexualitét
— gemiB einem Verzicht auf das geliebte Objekt und das Begehren danach!! — negiert

10 Butler verwendet den Begriff contestation, der, wie in der deutschsprachigen Ubersetzung
ihres Textes geschehen, mit »Anfechtung« wiedergegeben werden kann. Mit dieser Uber-
setzung geht allerdings gerade jene Konnotation verloren, auf welche es bei genauerer Lek-
tiire ankommen konnte: Von einer »Kontestation< zu sprechen, besagt ndmlich, bestehende
Verhiltnisse — im Namen einer anderen Bezeugung — zu bestreiten. Anders gesagt, »bezeu-
gen< und »bestreiten< gleiten im Wort contestation ineinander iiber.

11 Wie Butler einige Jahre spiter schreibt, basiert »eine bestimmte heterosexuelle Version des
Subjekts« auf einer doppelten Negation: »Die Formel: >Ich habe nie< jemanden gleichen
Geschlechts »geliebt< und »ich habe nie« eine solche Person »verloreng, griindet das »Ich¢
auf das »nie-nie«< dieser Liebe und dieses Verlusts. In der Tat wird die ontologische Vollen-
dung des heterosexuellen >Seins< auf diese doppelte Negation zuriickverfolgt, die seine
konstitutive Melancholie bildet, ein emphatischer und irreversibler Verlust, der die schmale
Basis dieses >Seins< ausmacht. [...] Weil das Subjekt iiber diesen Verlust nicht reflektiert,
nicht reflektieren kann, markiert dieser Verlust die Grenze der Reflexivitat, markiert er,

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 217

und delegitimiert wird. Butlers Relektiire von Freuds Psychoanalyse der Melancholie
gibt einerseits zu verstehen, dass es ihr wichtig ist, der Formation von bindren Ge-
schlechterverhiltnissen sozusagen den Boden zu entziehen, indem im Kontext von
Freuds Schriften zur Melancholie das zwischen den Zeilen Verdringte zur Sprache
gebracht, d.h. eine konventionelle Lektiire der Geschlechterdifferenz dekonstruiert
wird. Andererseits kann sie aber auch so verstanden werden, dass es ihr in weiterer
Folge darauf ankommt, Fragen der Trauer und der Klage im Bewusstsein der sexuell
Diffamierten anders zu stellen und als politisch brisante erneut zu diskutieren.

Thre Schrift Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung (1997) kniipft an
ihre Gedanken zur Melancholie der Geschlechter laut Das Unbehagen der Ge-
schlechter an, indem sie sich nun neben dem psychischen Prozess einer melancholi-
schen Identifizierung vermehrt mit der Frage befasst, was denn geschieht, wenn eine
(sich heterosexuell identifizierende) »Psyche« von verdriangten Momenten ihrer selbst
heimgesucht wird, sprich: »von der Liebe, um die sie nicht trauern kann« (PM: 130).
Im Sinne dieser Verschiebung der Aufmerksamkeit verleiht Butler ihrer Kritik der
Melancholie einen zusatzlichen politischen Akzent, da sie sich nun um »eine drama-
tische Sprache« (PM: 141) bemiiht, welche es gestatten wiirde, dass » Ambivalenz
und Verlust [von Identitit] ausagiert werden kdnnen« (PM: 141). Die politische Ak-
zentuierung von Butlers Argumentation besteht dabei darin, dass sie sich mit einer
»von Melancholie betroffenen Gesellschaftlichkeit« (PM: 28) kritisch auseinander-
setzt, d.h. mit einem »Zusammenleben, in dem ein Verlust nicht betrauert werden
kann, weil er als Verlust nicht anerkannt werden kann, weil das, was verloren wurde,
niemals eine Existenzberechtigung hatte« (PM 28f.). In lebhafter Erinnerung an all
die als Anormale'? diffamierten AIDS-Toten, welche schon zu ihren Lebzeiten be-
handelt wurden, als ob sie bereits tot waren, thematisiert Butler die Gewalt konven-
tioneller Identifikationen, welche den Tod anderer teils bewusst, teils unbewusst in
Kauf nehmen, indem sie »uns< mit einer maf3losen Schuld und einer Reihe von dréin-
genden Fragen konfrontiert:

Wenn sie [die an den Rand der Anerkennung Gedréngten, A.O.] sterben oder schon gestorben
sind — besiegen wir sie noch einmal! Und 146t sich das » Triumphgefiihl« vielleicht eben aus
jener Praxis der sozialen Differenzierung gewinnen, durch die man eine »soziale Existenz« nur
durch Erzeugung und Erhaltung jener gesellschaftlichen Toten erreicht und sichert? Und 146t
sich die Paranoia im offentlichen Diskurs iiber solche Fragen nicht auch als Inversion jener

Aggression lesen: als Begehren nach einem Sieg iiber den anderen Toten, das in der Umkehrung

was deren Zirkularitit libersteigt (und bedingt). Als Verwerfung verstanden, inauguriert
dieser Verlust das Subjekt und bedroht es mit Auflosung.« (PM: 27f.; sowie in leicht ver-
anderter Fassung PM: 130f.)

12 Vgl. in diesem Kontext auch Foucault 1999, insbesondere 143-214.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

218 | ANDREAS OBERPRANTACHER

dieser anderen zur todlichen Gefahr und zum (fremden) Verfolger der sozial Normalen und
Normalisierten macht? (PM: 31)

Diese Fragen, welche Elemente der Machtanalytik Foucaults und der Psychoanalyse
Freuds kombinieren, verdichten sich schlieBlich in jenen Wellek Library Lectures, die
Butler im Jahr 1998 an der University of California, Irvine, gehalten hat und die —
mitsamt weiterer Vorlesungen — unter dem (leicht verdnderten) Titel Antigones Ver-
langen. Verwandtschaft zwischen Leben und Tod (2000) verdffentlicht worden sind.
Diese Vorlesungen handeln, wie Butler einleitend schreibt, vom rebellischen »Erbe
von Antigones Herausforderung des Staates« (AV: 11), und zwar als einer Figur der
Politik, welche sich mit ihrem strittigen Verlangen an der Grenze der Reprisentation
und Représentierbarkeit von sozialen Verhéltnissen situiert.

Wie Butler gleich zu Beginn ihrer Beschéiftigung mit Antigones Rebellion betont,
lasst sich die (private) Geschichte der Verwandtschaft — anders als Hegel in seiner
Phédnomenologie des Geistes (Hegel 1807: 348f.) behauptete — nicht von jener (6f-
fentlichen) der Staatlichkeit trennen. Bei ndherer Lektiire der Tragddie wird ndmlich
erkennbar, dass beide Geschichten miteinander verwoben sind. Abgesehen davon
macht Butler mit ihren Vorlesungen aber auch darauf aufmerksam, dass zwischen
Antigone und Kreon nicht von einer (und schon gar nicht von einer dialektischen)
Opposition die Rede sein konne, zumal beide Figuren »chiastisch miteinander ver-
kniipft« (AV: 20) seien. Die Dramatik des Geschehens habe im Kontext dieses tragi-
schen Stiicks vor allem damit zu tun, dass Antigone gegen traditionelle Normen der
Verwandtschaft, des Geschlechts und der Autoritét verstofe, und zwar in dem Mo-
ment, als sie sich gegen den Willen ihres Onkels Kreon entschlieft, ihren toten Bru-
der Polyneikes zu beerdigen, um ihm so die letzte Ehre zu erweisen. In Gedenken an
Antigones Verlangen kommt es Butler zufolge allerdings nicht darauf an, zu so etwas
wie einer familidren Normalitdt zuriickzufinden (oder gar die Praxis des Inzests zu
zelebrieren), sondern stattdessen darauf, ihr Dilemma als » Allegorie fiir die Krise der
Verwandtschaft« (AV: 48) — gedacht als eine konventionelle Verkorperung sozialer
Anerkennungsverhéltnissen — zu begreifen: »Welche sozialen Arrangements«, fragt
Butler, »konnen als legitime Liebe anerkannt werden, und welche menschlichen Ver-
luste diirfen ausdriicklich als reale und folgenreiche betrauert werden?« (AV: 48) In
dem Moment, als Antigone sich weigert, ein Gesetz zu respektieren, welches ihr ver-
bietet, den Verlust ihres Bruders zu beklagen, prafiguriert sie laut Butler die Situation
von Menschen, welche mit Verlusten zu Rande kommen miissen, die gemél den he-
gemonialen Verhéltnissen als nicht weiter beklagenswert erachtet werden. Es handelt
sich um Menschen, die, so Butler, zu einer »Art Tod im Leben« (AV: 48) verurteilt
werden, da sie Verluste erleben, welche auf keine 6ffentliche Anerkennung vertrauen
konnen.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 219

Wie verstehen wir nun, fragt sich Butler in Bezug auf Antigones Verlangen, »die-
sen merkwiirdigen Ort zwischen Leben und Tod [...], das Sprechen [Antigones] ge-
nau von dieser oszillierenden Grenze her?« (AV: 125) Wenn bedacht wird, dass An-
tigone den Tod ihres Bruders Polyneikes zu beklagen versucht, obwohl ihr das Kla-
gen durch einen Erlass ihres Onkels Kreon verboten worden ist, dann kann laut Butler
effektiv von einer melancholischen Disposition gesprochen werden, welche im Kon-
text der Tragodie so artikuliert wird, dass sie

dem Leben und dem Lieben jenseits der Lebbarkeit und aullerhalb des Feldes der Liebe anhaf-
tet, wo der Mangel an institutioneller Billigung die Sprache zur fortgesetzten Katachrese
zwingt, die zeigt, wie ein Ausdruck auch auflerhalb seiner konventionellen Beschrankungen
Bedeutung tragen kann. Aber diese schattenhafte Form der Signifikation zehrt am Leben, in-
dem sie dieses Leben des Gefiihls der ontologischen GewiBheit und Stabilitét in einer 6ffentlich
konstituierten politischen Sphére beraubt. (AV: 126)

In diesem Sinne kommt Butler auch zum Schluss, dass es sich nicht um eine private
Melancholie handelt, von der Antigones Verlangen kiindet, sondern um das, was viel-
leicht am ehesten als »Melancholie des 6ffentlichen Raums« (AV: 130) umschrieben
werden konnte.

2. UNSCHEINBARES LEIDEN IN DEN BLICK NEHMEN LERNEN

Wie spitere Texte erkennen lassen, ist es Butler zunehmend ein Anliegen, ihre Kritik
an der psychoanalytischen Konzeption von Melancholie, welche sie in ihrer Schrift
Psyche der Macht im Detail formuliert (vgl. PM: 125-141), zu pluralisieren, indem
sie etwa auf denkbare Verkniipfungen zwischen der Diskriminierung homosexueller
Liebe und der Diskriminierung sexueller Beziehungen zwischen Menschen diverser
Hautfarbe zu sprechen kommt. Auf Vikki Bells Frage, ob es in Bezug auf das Theo-
rem einer melancholischen Identifizierung eventuell Parallelen zwischen sexuellen
und rassistischen Diskriminierungen geben konne, antwortet Butler:

I think also that the history of miscegenation involves a history of melancholia in an interesting
way, that to the extent that cross-racial sexual relations have been foreclosed [...] —in the sense
of unthinkable. Those forms of desire become ungrievable within available public discourse.
There are certain kinds of love that are held not to be love, loss that is held not to be loss, that
remain within this kind of unthinkable domain or in a kind of ontologically shadowy domain;
it’s not real, it’s not real love; it’s not real loss. So I think that can be linked with some of the
work I’ve done on the unthinkability and the ungrievability of homosexual attachment. (Butler
in Bell 1999: 170)

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

220 | ANDREAS OBERPRANTACHER

Butlers kritische Diskussion einer Pluralitdt von Situationen, welche es unzihligen
Menschen so gut wie unmoglich machen, um andere zu trauern und ihre Verluste zu
beklagen, kondensiert sich vor allem in jener Schrift, die vielleicht selbst so etwas
wie eine Transformation ihrer Sensibilitét reflektiert: Gefdhrdetes Leben (2004). Wie
Butler einleitend betont, wurden alle fiinf Essays, aus denen sich der Text, welcher
laut englischem Untertitel von Klage und Gewalt in einem politischen Sinn handelt,
zusammensetzt, nach 9/ unter »Bedingungen gesteigerter Verwundbarkeit [vulne-
rability] und Aggression« (GL: 7) verfasst. Das Geschehen um 9//1 habe nicht blof3
offenkundig gemacht, so Butler, dass die Vereinigten Staaten eine verwundbare Welt-
macht sind, sondern auch gezeigt, wie eng Verlust, Trauer und Gewalt miteinander
verkettet werden. Um diese fatale »Gewaltspirale« (GL: 7) zu unterbrechen, kommt
es laut Butler darauf an, die Frage zu stellen, »was politisch gesehen aus der Trauer
anderes entstehen konnte als der Ruf nach Krieg« (GL: 7). Dementsprechend betont
Butler vor allem im Essay mit dem Titel »Gewalt, Trauer, Politik«, welcher zuvor in
der Zeitschrift Studies in Gender and Sexuality (2003) erschienen ist, dass es viel-
leicht Sinn machen wiirde, den Schmerz, der in Momenten des Trauerns erlebt wird,
als »eine Form der Enteignung zu verstehen, die grundlegend dafiir ist, wer ich bin«
(GL: 45; vgl. auch Butler/Athanasiou 2014: 13-23), und zwar in einem privaten
ebenso wie in einem Offentlichen Sinne.

Im Fall der Geschehnisse um 9/11 besagt dies wiederum, dass die terroristischen
Anschlédge eine gewisse Verwundbarkeit des body politic der Vereinigten Staaten ins
Bewusstsein gehoben haben, welche ansonsten von der Rhetorik einer selbstgewissen

3 —ins Unbewusste verdringt, d.h. ver-

staatlichen Souverinitit — qua superpower!
deckt wird. Anders als der ehemalige Prasident George W. Bush, welcher die Bevol-
kerung der Vereinigten Staaten schon kurz nach 9/17 dazu aufforderte, nicht linger
zu trauern und stattdessen kriegerisch entschlossen die Operation Enduring Freedom
zu starten, argumentiert Butler, dass es in solch angespannten Situationen vielleicht
einen signifikanten Unterschied machen wiirde, wenn sich die Betroffenen trotz al-
lem um ein »Ausharren mit dem Schmerz« (GL: 47) bemiihten.'* Butlers Plidoyer
fiir einen achtsameren Umgang mit erlebten Verletzungen ist insofern politisch viel-
versprechend, als sie »ein Gefiihl fiir die Verwundbarkeit des Menschen« (GL: 47)
zugleich als Chance begreift, um in Momenten der Selbst-Verunsicherung, die zum
Prozess des Trauerns gehoren, einen »Ausgangspunkt fiir ein neues Verstdndnis«
(GL: 47) der zwischenmenschlichen Situation zu finden. Ein solches Verstdndnis

13 Siehe etwa die Analysen von Jewett/Lawrence 2003, welche belegen, wie die US-ameri-
kanische Populérkultur der superheroes religiose Motive transportiert und zugleich einen
»nationalen Komplex« fordert.

14 Eine vergleichbare Argumentation wird von Burkhard Liebsch u.a. in seinem Buch Revisi-
onen der Trauer (2006) vorgeschlagen.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 221

wiirde laut Butler gerade nicht in unreflektierter, narzisstischer Selbst-Sorge resultie-
ren, sondern die Bereitschaft signalisieren, auch das Leiden anderer wahrnehmen zu
lernen. Wenn sich Butler in diesem Kontext dafiir ausspricht, »die Trauer selbst zu
einer Ressource fiir die Politik zu machen« (GL: 47, vgl. auch Butler/Athanasiou
2014: 196f.), dann umschreibt sie mit diesen Worten genau genommen das Bemiihen,
sich nicht bloB auf Verletzungen zu konzentrieren, die man selbst beklagt. Mindestens
ebenso relevant wird die Frage, wie es sich in Situationen der Gewalt mit der Ver-
wundbarkeit anderer verhilt, und zwar im Bewusstsein, dass hdufig das Leid anderer
— gemill dem Interesse, die eigenen Verluste ins Zentrum der Aufmerksamkeit zu
riicken — unbemerkt bleibt.'

Diese argumentativen Passagen sind im Kontext von Gefdhrdetes Leben insofern
signifikant, als sich Butler trotz aller Differenzen, was den lokalen oder globalen Um-
gang mit Situationen der Verwundbarkeit betrifft, fiir »den Bezug zu einer allgemei-
nen menschlichen Verletzbarkeit« (GL: 48) engagiert. Dieser Bezug basiert jedoch
nicht auf der naiven (anthropologischen) Idee eines allgemein Menschlichen, sondern
nimmt stattdessen zur Kenntnis, dass die Verluste anderer gar nicht als solche wahr-
genommen werden kdnnten, wenn nicht doch etwas Gemeinsames, das >wir< mitei-
nander teilen, vorhanden wére und unsere Wahrnehmungsprozesse strukturieren bzw.
informieren wiirde. Dieses Gemeinsame lasst sich laut Butler aber niemals so spezi-
fizieren, dass es definitiv bestimmt bzw. benannt werden kann: Wir konnen, schreibt
sie, die »Quelle dieser Verletzbarkeit nicht wiederfinden« (GL: 48). Zugleich verwei-
sen uns Erfahrungen des Verlusts auch nicht auf etwas, das uns erst pltzlich abhand-
engekommen wiére, als ob wir es einst besessen hitten. Wenn Butler in diesem Zu-
sammenhang eine »primére Hilflosigkeit und Bediirftigkeit, um die sich jede Gesell-
schaft kimmern muf3« (GL: 49), thematisiert, dann argumentiert sie also, dass An-
spriiche auf ein moglichst unversehrtes Leben zugleich die Sorge reflektieren, dass
solche elementaren Anspriiche unerhort (und Bediirfnisse unerfiillt) bleiben konnten.
Butlers »Konzeption des Menschlichen« (GL: 48), welche sie im Bewusstsein um
die miteinander geteilte, aber ungleich verteilte Verwundbarkeit diskutiert, beruft sich
folglich auf eine »Quelle«, welche die Individuation eines (selbst-)bewussten Ichs an-
tizipiert, und zwar so, dass im Prinzip sogar von einem vor-, ja von einem un-mensch-
lichen >Anfang« aller Verwundbarkeit die Rede sein kann.!'

15 Dieser Gedanke verbindet auch die verschiedenen Essays, welche unter dem Titel Am
Scheideweg (2012) publiziert worden sind, vgl. z.B. AS: 117f.

16 Tatséchlich argumentiert Butler mehr als einmal, dass ihre Auseinandersetzung mit der
Frage, was es besagt, Mensch zu sein, im Prinzip an das Unmenschliche riihrt. So schreibt
sie etwa in Raster des Krieges, dass das »Gefihrdetsein [...] in der Tat als gemeinsame
Bedingung menschlichen Lebens (ja als Bedingung, der menschliche und nicht-menschli-
che Tiere gleichermafBlen und gemeinsam unterliegen) erkannt werden [sollte]« (RK: 20f.).
Dies hat fiir Margo DeMello wiederum zur Folge hat, dass wir uns mit Butler auch die

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

222 | ANDREAS OBERPRANTACHER

In Erinnerung an diesen anderen Anfang, an diese unheilbare Wunde, welche be-
reits die Geburt von Lebewesen markiert, kommt es laut Butler darauf an, sich mit
der Frage zu befassen, wie es denn sein kann, dass zwischen Verletzungen dermaf3en
differenziert wird, sodass fiir manche im Krieg Gefallenen heroische Nachrufe ge-
dichtet und nationale Monumente errichtet werden, wihrend andere durch kriegeri-
sche Gewalt Getétete sozusagen als collateral damage bezeichnet und flir nicht wei-
ter beachtenswert befunden werden. Das > Trauerspiel< um 9//1 ist fiir Butler insofern
ein paradigmatisches Beispiel, wie die Verwundbarkeit als emotionales »Kapital< im
Interesse von Nationen instrumentalisiert und inszeniert werden kann, als im Fall der
Vereinigten Staaten die nationalen »Opfer< beklagt und insbesondere die New Yorker
firefighters heroisiert wurden. Wahrenddessen entfernte man Mengen von Menschen
(queers, illegal aliens etc.), die ebenfalls durch die Zerstérung der Twin Towers ums
Leben gekommen waren,!” aus dem offiziellen Gedéchtnis und gelobte in weiterer
Folge — im Namen eines globalen Krieges gegen den Terror —, ganze Léander in die
»Steinzeit« bomben zu wollen. Es ist also nicht bloB so, dass nach 9/1] gewisse Ver-
letzungen delegitimiert wurden, indem man Menschen das Recht absprach, ihre Ver-
luste 6ffentlich zu beklagen; sie wurden, wie Butler argumentiert, letzten Endes sogar
dehumanisiert, ja derealisiert, da ihr Leben (oder das ihrer Angehorigen) offiziell als
nicht wirklich betrauernswert erachtet wurde, was nichts anderes besagt, als dass es
sich in letzter Konsequenz um etwas »Unbeerdigbare[s]« (GL: 52) handelte.

Butlers kritische Diskussion der melancholischen Formation eines >kollektiven
Gedédchtnisses< der Vereinigten Staaten nach 9/11, welches das patriotische Marty-
rium geradezu mythisch beschwort und zugleich verschweigt, dass es auch noch an-
dere Verluste gegeben hat, welche die Idee einer nationalen Geschlossenheit spren-
gen, ist somit als Versuch zu verstehen, die offizielle Geschichtsschreibung mit ver-
sprengten Erzéhlungen des Leidens zu konfrontieren. Es handelt sich, anders gesagt,
um den Versuch, im Kontext einer Kritik der sozialen Affekte, welche sich hdufig auf
Erinnerungen an die »eigenen< Opfer konzentrieren, so etwas wie eine alternative
Theorie der Anerkennung (der Verletzbarkeit anderer) zu formulieren, welche im
weitesten Sinne an der Schwelle von Politik und Ethik angesiedelt ist. Denn, so But-
ler, von Verletzbarkeit kann nur dann in einem verantwortlichen Sinn die Rede sein,
wenn zugleich bedacht wird, wie »Normen der Anerkennung« (GL: 61) regeln, was
denn eigentlich als Verlust zihlt und was nicht.'® Dabei hat jede erfolgte Anerken-
nung von Verletzbarkeit laut Butler »auch die Macht, Bedeutung und Struktur der

Frage stellen sollten, wie es mit der Trauer um nicht-menschliche Tiere bestellt ist (vgl.
DeMello 2016).

17 Siehe dazu die Studie von Délano/Nienass 2014.

18 An dieser Stelle gibt es mehrere Ankniipfungspunkte zwischen dem Ansatz Butlers und
dem von Jacques Ranciére, der sich beispielsweise in Das Unvernehmen. Politik und Phi-
losophie (1995) kritisch mit Mechanismen der Zdhlung befasst, welche suggerieren, dass

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 223

Verletzbarkeit selbst zu dndern« (GL: 61), sodass wir es im Prinzip mit variablen
Verhéltnissen zu tun haben.

Dieses Argument, welches von Butler gegen Ende von »Gewalt, Trauer, Politik«
in Ansitzen entwickelt wird, bildet den Mittelpunkt jener Sammlung von Essays mit
dem Titel Raster des Krieges. Warum wir nicht jedes Leid beklagen (2009). Gleich
zu Beginn ihrer Argumentation gibt sie zu verstehen, dass sie sich nun noch intensiver
als bisher mit der »selektiven Rahmung [framing] von Gewalt« (RK: 9) befassen
wird, welche im Extremfall zur Folge haben kann, dass »bestimmte Leben gar nicht
als Leben gelten« und infolgedessen »im vollen Wortsinn niemals gelebt und auch
niemals ausgeldscht« (RK: 9) werden. Es handelt sich, wie Butler prizisiert, um ein
komplexes Problem, da sich solche Rahmungen in einem epistemologischen und in
einem ontologischen Sinn als problematisch erweisen kénnen. Die Frage »Was ist
iiberhaupt ein Leben?« (RK: 9) hat ndmlich stets auch mit Strukturen der Wahrneh-
mung und der Vorurteile zu tun, sprich: Es ist auch eine Frage, welche »Operationen
der Macht« (RK: 9) im Spiel sind, wenn stipuliert oder dekretiert wird, welche Leben
es wert sind, betrauert und beklagt zu werden, und welche nicht.

Ein Begriff, welcher von Butler bereits fiir Gefdhrdetes Leben in einer Menge
von Schattierungen verwendet wurde und nun systematischer diskutiert wird, um das
Zusammenspiel von epistemologischen und ontologischen Problematiken im Kon-
text der Normen der Anerkennung, ja der »Anerkennbarkeit« (RK: 14),"° wie sie
schreibt, zu thematisieren, ist jener des frames (»Raster«</>Rahmenc) bzw. des framing
(>Rahmung¢). Es handelt sich um eine Formulierung, die Butler zunichst verwendet,
um zu argumentieren, »dass es Leben und Tod nicht ohne Bezug auf den einen oder
anderen Rahmen gibt« (RK: 15). Wie Butler in diesem Zusammenhang ferner betont,
ist der englische Ausdruck to frame insofern semantisch komplex, als er in einem
dsthetischen Sinn gebraucht werden kann, um etwa das Rahmen von Bildern zu be-
zeichnen, aber auch in einem polizeilichen Sinn fiir das Zuschreiben von Schuld.
Dass etwas als etwas Bestimmtes erkannt werden kann, ist so oder anders einer Rah-
mung geschuldet, welche die Aufmerksamkeit organisiert, sprich »Schemata der In-
telligibilitat« (RK: 14) konstituiert. Diese Rahmen-Schemata sind, wie Butler mehr-
fach bekriftigt, jedoch nicht fix, sondern im Prinzip verdnderbar und folglich auch
umstritten und bestreitbar, was wiederum besagt,

dass der Rahmen die Szene, die er begrenzen sollte, niemals vollstdndig in sich einschlief3t,

dass immer schon etwas auBlerhalb seiner liegt, was den Sinn dessen, was innerhalb liegt erst

manche Leben mehr zdhlen als andere, und manche gar nicht (vgl. etwa Ranciére 1995:
33-54).

19 Liebsch liest dieses Ringen um Anerkennbarkeit so, dass »es hier nicht etwa nur um einen
Kampf um Anerkennung, sondern um einen Kampf um diesen Kampf bzw. darum [geht],
dass er tiberhaupt eréffnet werden und stattfinden kann« (Liebsch 2014: 241).

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

224 | ANDREAS OBERPRANTACHER

ermdglicht und erkennbar macht. Der Rahmen legt niemals ganz genau fest, was wir denken,
anerkennen und wahrnehmen. Immer gibt es etwas, das den Rahmen iiberschreitet und unseren
Sinn fiir das Reale erschiittert; anders gesagt ereignet sich hier etwas, das nicht in unsere ver-

traute Auffassung der Dinge passt. (RK: 16)

Es gibt laut Butler also auch Uberschiissiges oder Uberzihliges, ja Uber-Reste®® von
nicht Angepasstem, welche in Momenten der Rahmung sozusagen am Rande gene-
riert werden, ohne dabei in Betracht zu kommen, und dennoch signifikant sind. Sol-
che verdriangten Momente verfolgen jede »normative Instanz« wie ein »Schatten ih-
res eigenen Scheiterns« (RK: 15), sodass laut Butler effektiv von einem unheimli-
chem Double gesprochen werden kann. So wie bereits in ihren fritheren Schriften
skizziert, kommt es fiir Butler gerade im Kontext von Raster des Krieges darauf an
zu argumentieren, dass die Rahmung von Wahrnehmungsverhiltnissen iterativ?' er-
folgt und dass jede Wiederholung zugleich befremdliche Gespenster (specter) des
Gerahmten in Umlauf bringt, welche die Autoritit der Normen der Anerkennung ver-
unsichern, indem sie deren scheinbare Selbstverstiandlichkeit in Frage stellen (vgl.
Oberprantacher 2017). Butlers Versuch, eine widerstindige Sensibilitdt zu themati-
sieren, welche dominante Schemata der Intelligibilitdt zu problematisieren und viel-
leicht sogar zu transformieren vermag, ist also auch in diesem Sinn als Bemiihen zu
verstehen, Wiederholungen als Chance zu erkennen, das Verworfene, Verdringte und
Vergessene, um das nicht getrauert und das nicht beklagt wird, kritisch ins Bewusst-
sein zu heben, um so fiir einen anderen Umgang mit Situationen der Gefahrdung und
der Prekaritit zu sorgen.

Die politische und ethische Relevanz von Butlers wi(e)derstindigem Gedenken
lésst sich anhand jener Argumente exemplarisch illustrieren, die sie in ihrem Beitrag
»Folter und die Ethik der Fotografie« (2007) und wenige Jahre zuvor in ihrem Essay
»Fotografie, Krieg, Wut« (2005) zur Diskussion gestellt hat. Auch im Kontext ihrer
Reflexionen des >eingebetteten Journalismus< (embedded journalism) und der Foto-
grafien aus Abu Ghraib spricht Butler davon, dass gerade fotografische Bilder von
Krieg und Folter mit bestimmten (militdrischen, nationalen, kapitalistischen etc.) vi-
suellen Interessen korrespondieren, welche nicht direkt sichtbar werden, aber indirekt
doch den Rahmen bilden, welcher unseren Blick perspektivisch organisiert, ja lenkt.
Solche unscheinbaren Rahmen legen sozusagen fest, »was in das Feld der Wahrneh-
mung aufgenommen wird und was nicht« (Butler 2009: 54), ohne selbst in den Blick

20 Eine parallele Argumentation entwickelt auch Georges Didi-Huberman, wenn er sich in
Bilder trotz allem (2003) mit der Frage befasst, wie denn jene vier Bilder betrachtet werden
konnen, welche die menschliche »Holle< namens Auschwitz sozusagen »iiberlebt« haben
(Didi-Huberman 2003: 44-51).

21 Den Begriff der Iterabilitdt ibernimmt Butler von Jacques Derrida; vgl. z.B. Derrida 1972:
325-351.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 225

zu geraten. Anders als Sontag, welche sich mit der visuellen Geschichte der Kriegs-
fotografie in ihren Biichern On Photography (1977) und Regarding the Pain of
Others (2003) befasst und dabei betont, dass uns fotografische Bilder zwar emotional
beriihren konnen, aber keine Interpretation darstellen, argumentiert Butler folglich,
dass »die Fotografie selbst [...] ein strukturierender Schauplatz der Interpretation«
(RK: 68) sei. Speziell die Kriegsfotografie ist, wie Butler prazisiert, »nicht blo ein
visuelles Bild, das auf seine Interpretation wartet; es interpretiert selbst schon, und
das manchmal auch mit Ausiibung von Zwang« (RK: 72). Dieser kaum erkennbare
»Zwang« zur selektiven Wahrnehmung besteht laut Butler darin, dass insbesondere
Kriegsfotografien — durch Fokus, Zuschnitt, Komposition etc. ebenso wie durch die
hegemonialen Verhéltnisse, welche solche Fotografien zulassen oder verlangen —
stillschweigend vorgeben, wie eine fotografierte Situation gesehen werden soll, d.h.
welches bildlich vermittelte Narrativ legitim erscheint und welche alternativen Nar-
rative illegitim erscheinen.

Wenn Butler die »transitive Funktion« (RK: 69) von Fotografien in Relation zu
Momenten der Interpretation thematisiert, dann hat dieser Ansatz im Kontext der
Frage, wie das Leiden anderer fotografisch »visualisiert< wird, fiir sie zur Folge, dass
die mediale Zirkulation von Bildern der Gewalt uns effektiv mit changierenden Rah-
men der Wahrnehmung sowie mit verdnderbaren Normen der Anerkennung zu kon-
frontieren vermag, indem sie uns deren latente Instabilitdt vor Augen fiihrt. Im Fall
jener Fotografien, welche Situationen der Folter in Abu Ghraib zeigen und zur Schau
stellen, wie Menschen entmenschlicht wurden, ldsst sich beispielsweise argumentie-
ren, dass sie zunéchst einer Perspektive des »militdrischen Triumphalismus« (RK:
84) geschuldet waren, was sich letzten Endes auch am »Lécheln der Folterer« (RK:
84) erkennen lésst, welche sich geradezu schamlos vor die Kamera stellten. In all den
Momenten allerdings, als diese Fotografien des Schreckens von Abu Ghraib weitldu-
fig in Umlauf gekommen sind bzw. »die Hiande der Fotografen verlassen oder sich
sogar gegen diese selbst gewandt und ihren Lustgewinn zunichte gemacht« (RK: 90)
haben, verdnderte sich auch die anfingliche Perspektive: Auf den Triumphalismus
weniger folgte die Emporung vieler. Die Fotografien wurden schlielich auch dazu
aufgegriffen, um die diversen Folterhandlungen, welche zunéchst insgeheim zele-
briert wurden, bekannt zu machen, um sie zu dokumentieren und zumindest teilweise
rechtskriftig zu verurteilen. Dementsprechend folgert Butler, dass Fotografien wie
etwa die, welche uns von Abu Ghraib oder von anderen Kriegsschauplitzen errei-
chen, sowohl an unserem konventionellen »Register der Affektivitat« (RK: 95) riit-
teln als auch unsere traditionellen Normen der Anerkennung irritieren. Im Prinzip
verhélt es sich Butler zufolge sogar so, dass die Fotografie im Allgemeinen

fiir die Betrauerbarkeit eines Lebens [»argumentiert«]: Thr Pathos ist zugleich affektiv und deu-
tend. Wenn wir heimgesucht werden konnen, konnen wir auch anerkennen, dass es einen Ver-

lust gegeben hat und dass es folglich ein Leben gegeben hat, und das ist ein Ursprungsmoment

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

226 | ANDREAS OBERPRANTACHER

der Einsicht, der Wahrnehmung. Aber dieser Moment ist auch ein potenzieller Urteilsmoment,
und er verlangt von uns, die Betrauerbarkeit als Vorbedingung des Lebens zu begreifen, als eine
Vorbedingung, die wir nachtréglich durch die von der Fotografie selbst eroffnete Zeitlichkeit
entdecken. »Jemand wird gelebt haben« — diese Feststellung wird in der Gegenwart getroffen,

bezieht sich aber auf eine kommende Zeit und einen kommenden Verlust. (RK: 95)

3. Al WEIWEIS POSE ALS KONTRASTMEDIUM

Wenige Monate nachdem das Bildnis des toten Alan Kurdi in den Medien zu zirku-
lieren begann, intervenierte Ai Weiwei, indem er Ende Januar 2016 fiir ein News-
Team von India Today an einem Strand der griechischen Insel Lesbos so posierte, als
ob er die ikonische Fotografie zu imitieren versuchte: Er legte sich ausgestreckt auf
den Bauch, winkelte ein Bein leicht ab und drehte seinen Kopf etwas zur Seite, wéh-
rend kleinere Meereswellen den Kies vor ihm umspiilten. Die von Rohit Chawla ge-
blitzte Pose wurde zunéchst auf der India Art Fair als Teil einer Serie von Schwarz-
weilifotografien prisentiert, bevor sie in Umlauf kam und fiir eine Menge von Debat-
ten sorgte. Die Reaktionen auf Ai Weiweis Pose waren zumeist extrem kontrovers:
Wihrend ihm in einer Reihe von Kommentaren und Postings attestiert wurde, dass
er ein Kiinstler von globalem Format sei, dessen Werke auch dieses Mal von seiner
leidenschaftlichen Mitmenschlichkeit zeugten, wurde ihm von anderer Seite zum
Vorwurf gemacht, dass er das Leid anderer fiir seine kiinstlerische Selbstdarstellung
instrumentalisiere, sprich: dass er eine kindliche Leiche dsthetisch »schéndex.

Butlers wiederholte Auseinandersetzung mit Momenten der Trauer und der Klage
im Kontext der Frage, was denn ein Leben sei, das als lebbar empfunden wird, bietet
sich insofern an, um eine alternative argumentative Bresche in die Polemik, welche
die beiden Fotografien miteinander verbindet, zu schlagen, als ihre Kritik keine mo-
ralisierende, aber eine politisch wie ethisch ansprechende und anspruchsvolle ist.
Wird die Aufmerksamkeit, mit Butler gesprochen, auf die »Kritik des Rahmens«
(RK: 91) fokussiert und dabei bedacht, dass es »nicht leicht [ist], den Rahmen sehen
zu lernen, der uns blind macht gegeniiber dem, was wir sehen« (RK: 97), wie sie am
Ende von »Folter und die Ethik der Fotografie« schreibt, dann konnte es im Fall der
ikonischen Fotografie von Alan Kurdi und der Replik Ai Weiweis darauf ankommen,
sich der Frage zu stellen, ob es in diesem Zusammenhang vielleicht auch so etwas
wie ein »Nicht-Sehen< inmitten des Sehens« (RK: 97) gibt — ob wir uns, anders ge-
sagt, vom scheinbar Offensichtlichen versehentlich blenden, d.h. vom Gesehenen ab-
lenken lassen.

Auf dem ersten Blick scheint uns das Bildnis des toten Kindes etwas (mittler-
weile) geradezu Evidentes zu zeigen: Gezeigt wird im Kontext der journalistischen

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 227

Leitartikel, dass sich am Rande Europas infolge der jiingsten Flucht- und Migrations-
bewegungen und des restriktiven Grenzregimes eine humanitire Katastrophe ereig-
net und dass das Mittelmeer ein Massengrab ungeahnter Ausmaf3e geworden ist. Der
kindliche Leichnam versinnbildlicht, wie bereits eingangs erwihnt, eine exemplari-
sche Geschichte, welche sich auch anderenorts wiederholt und mit einer Menge von
mediterranen Lefi-to-Die-Boat-Fiillen?? verwandt ist. Die Fotografie fiihrt uns also,
bildlich gesprochen, den Preis riskanter mediterraner Passagen dramatisch vor Au-
gen, indem sie uns mit einer Momentaufnahme konfrontiert und in diesem Zusam-
menhang einen moralischen Appell formuliert: unschuldige Menschenleben vor dem
Tod (durch Ertrinken) zu retten. Wie ldsst sich denn rechtfertigen, scheint uns die
Fotografie also zu fragen, dass an denselben Strinden, wo die Tourismusindustrie
Ressorts flir Feriengéste aus aller Welt baut, Leichen angeschwemmt und Menschen
peripherer Regionen dermafBen ungastlich traktiert werden?

Diese fotografisch vermittelte Momentaufnahme des europdischen Grenzgesche-
hens mag drastisch und schockierend erscheinen. Sie reprisentiert zugleich doch eine
ziemlich konventionelle Struktur der Wahrnehmung, die, als Bild-Rahmen gedacht,
unsere Aufmerksambkeit fiir das Leid anderer paternalistisch organisiert. Der Rahmen,
der bei dieser ikonischen Fotografie stillschweigend vorausgesetzt wird, ist jener des
humanitiren Credos,” welcher gegenwirtig, wie etwa Jacques Ranciére argumen-
tiert, im Namen des Humanen zugleich neue »Figuren des Inhumanen« (Ranciére
2004: 474) evoziert. Problematisch ist an diesem Credo vor allem, dass es Tendenzen
reflektiert, Menschen, die sich in Situationen der Gefahrdung befinden, zu viktimi-
sieren (oder, was den Revers dieser Tendenz bildet, zu kriminalisieren), was letzten
Endes zur Folge hat, dass ihnen prinzipiell das Recht abgesprochen wird, als politisch
handelnde und sprechende Subjekte in Erscheinung zu treten. Bedenkt man etwa,
dass es gerade in den letzten Jahren eine wahrhafte >Flut< an Bildern gegeben hat, die
das Narrativ der hilfsbereiten europdischen Grenzschutzbeauftragten alimentierten,
indem mittels Bildzeilen so gut wie stindig die Rede davon war, dass die verschie-
denen Missionen — wie etwa die Mare Nostrum-Mission (2013-2014) oder die Tri-
ton-Mission (2014-2015) — ihr Bestes geben, um so viele hilflose Schiffsbriichige
wie irgendwie moglich aus ihrer misslichen Lage zu retten, dann haben wir es tat-
séchlich mit einer problematischen » Aufteilung des Sinnlichen« (Ranciere 2000: 25)
zu tun. Diese Aufteilung erweist sich in dem Male als problematisch, wie Menschen,
die das Mittelmeer klandestin zu passieren versuchen, primér als ohnméchtige Opfer

22 Siehe dazu das gleichnamige exemplarische Projekt von Charles Heller und Lorenzo Pez-
zani im Rahmen des Forschungsnetzwerks Forensic Architecture: http://www.forensic-
architecture.org/case/left-die-boat.

23 Vgl. zu dieser Thematik etwa Weizman 2011 und Agier 2008.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

228 | ANDREAS OBERPRANTACHER

globaler Machenschaften portraitiert werden.”* Wenn sie auf mediterranen Passagen
ihr Leben verlieren, dann sind dieser humanitéren Logik zufolge letzten Endes so gut
wie stets globale Umsténde schuld, fiir die eigentlich niemand recht zur Verantwor-
tung gezogen werden kann, selbst wenn die verschiedenen Frontex-Operationen im
Bund mit Eurosur-Kontrollen deklarieren, fiir mehr Sicherheit im Mittelmeer sorgen
zu wollen.

Die fotografische Intervention von Ai Weiwei hat insofern fiir empfindliche &s-
thetische Irritationen gesorgt, als sie im Kontrast zur Fotografie von Niliifer Demir
eher geeignet ist, die Frage, was wir denn sehen, wenn wir auf das Bildnis eines tod-
lich verungliickten Kindes am Rande Europas blicken, vom Bildrand in den Mittel-
punkt zu riicken. In einem gewissen Sinn ist die Intervention von Ai Weiwei tatsich-
lich >unverschdmts, ja geradezu pietétlos, denn sie gibt zu erkennen, dass es >uns< im
Angesicht Alan Kurdis vielleicht passen, wenn nicht sogar gefallen konnte, uns selbst
als Helfende oder als Mitleidende zu stilisieren, wahrend wir uns — so wie uns das Ai
Weiwei Haltung demonstrativ vorspiegelt — insgeheim mit der Position des Opfers
identifizieren. Ai Weiweis fotografisches Duplikat, das von seinem Vorbild in meh-
rerlei Hinsicht (Statur, Prominenz, Herkunft etc.) abweicht und die Perspektive somit
verschiebt, problematisiert den Rahmen unserer Wahrnehmung, in dem es das Be-
gehren sichtbar werden lésst, eins mit dem anderen zu werden. Es handelt sich um
das Begehren, sich von der Verantwortung zu entlasten, indem man sich selbst auf
die Seite der »Unschuldigen< schlégt.

Ist es nicht so, dass uns Ai Weiweis Pose im Grunde unsere eigene Pose als Posse
vor Augen zu fiihren versucht, die selbst zu verkdrpern wir uns wohl schimen wiir-
den? Wie konnte denn Alan Kurdis Tod anders beweint werden im Wissen, dass un-
zahlige andere Leichen von Menschen, die als >lllegale« diskreditiert werden, gar
nicht auffindbar sind oder irgendwo verstreut — am Meeresgrund, in Wiisten, in ano-
nymen Massengribern — liegen??® Wer wire denn gegenwirtig in der Lage, solche
Verluste zu betrauern und zu beklagen, wenn bedacht wird, dass sich einerseits Re-
gierungen das Recht anmalflen, ihr deklariertes humanitdres Mitleid ostentativ zur
Schau zu stellen, wihrend andererseits die Angehdrigen von Verstorbenen mit Ge-
walt abgeschoben werden ohne Gelegenheit, ihre Toten zu begraben??® Ai Weiweis

24 In ihrem Essay »Korperliche Verwundbarkeit, koalitiondre Politik« kommt Butler ebenfalls
zum Schluss, dass es problematischen strategischen Interessen dienen kann, Menschen als
»verwundbar< zu klassifizieren, um sie dann als Opfer besser managen zu konnen (vgl.
APV: 188-191).

25 Dieser Problematik ist die Nummer 83 des Magazins Social Research mit dem Titel Border
and the Politics of Mourning (2016) gewidmet, die von Alexandra Délano und Ben Nienass
herausgegeben wurde.

26 Vor diesem Hintergrund ist es bezeichnend, dass die italienische Regierung jenen fast 400
todlich Verungliickten, die am 3. Oktober 2013 auf der Uberfahrt von Misrata nach Lam-

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 229

fotografische Intervention ist in mehrerlei Hinsicht irritierend, denn sie warnt uns vor
der Gefahr, das Verlangen nach Trauer und Klage (medial) zu an-ésthetisieren, indem
uns selbst ein provokantes Vexierbild der humanitiren Asthetik vor Augen gefiihrt
wird, von der wir, wie es bei ndherer Betrachtung scheint, profitieren.

Was wiirde sich éndern, lieB3e sich abschlieBend fragen, wenn wir versuchten, die
melancholische Stimmung, die Europa im Moment erfasst zu haben scheint, im Sinne
Butlers so zu verstehen, dass wir seit geraumer Zeit von Toten heimgesucht werden,
die uns nicht gehéren und doch zu uns gehdren??’ Eine kritische Reflexion der Me-
lancholie, die sich, so wie von Butler angedacht, vom Verworfenen, Verdriangten und
Vergessenen affizieren lasst, konnte immerhin zur Folge haben, dass sich der Wider-
stand gegen das Wiederkehrende in einen Widerstand mit dem Wiederkehrenden zu
verkehren vermag, was, vielleicht, nicht so verletzend wére.

LITERATUR

Agier, Michel (2008): Managing the Undesirables. Refugee Camps and Humanitar-
ian Government. Ubers. von David Fernbach. Cambridge/Malden: Polity 2011.

Arendt, Hannah (1951): Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Antisemitismus,
Imperialismus, totale Herrschaft. Miinchen/Ziirich: Piper 42011.

Balibar, Etienne (2010): Gleichfieiheit. Politische Essays. Ubers. von Christine Pries.
Berlin: Suhrkamp 2012.

Butler, Judith (1992): »Sexual Inversions. Rereading the End of Foucault’s History
of Sexuality, Vol. 1«, in: Stanton, Domna C. (Hg.): Discourses of Sexuality: From
Aristotle to AIDS. Ann Arbor: University of Michigan Press: 344-361.

Butler, Judith (2009): Krieg und Affekt. Hg. von Judith Mohrmann, Juliane Reben-
tisch u. Eva von Redecker. Ziirich: Diaphanes 2009.

Butler, Judith/Athanasiou, Athena (2014): Die Macht der Enteigneten. Das Per-
formative im Politischen. Ziirich: Diaphanes.

Bell, Vikki (1999): »On Speech, Race and Melancholia. An Interview with Judith
Butler«, in: Theory, Culture & Society 16 (2), 163—174.

pedusa in einem der schwersten Schiffsunfille der Nachkriegszeit ihr Leben verloren hat-
ten, ein feierliches Staatsbegrébnis bereitete und ihnen posthum die italienische Staatsbiir-
gerschaft verlieh. Dieser Vorfall illustriert, dass Trauer und Klage auch in diesem Sinne
ypervertiert< werden konnen, gerade dann, wenn sie entsprechend hegemonialer Interessen
instrumentalisiert werden. Vgl. dazu das Kapitel von Nienass/Délano 2016: 287-304, in
dem in Anlehnung an Butlers Schriften dafiir pladiert wird, vorsichtig zwischen diversen
Formen des Klagens und des Trauerns zu differenzieren.

27 Vgl. zu dieser Fragestellung in einem globalen Umfeld Butlers Vortrag »Grievability and
Resistance« an der New School im Oktober 2016, http://www.publicseminar.org/2016/11/
borders-and-the-politics-of-mourning-2/#. WKa3FbEIXE7.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

230 | ANDREAS OBERPRANTACHER

De Genova, Nicholas P (2002): »Migrant >Illegality< and Deportability in Everday
Life«, in: Annual Review of Anthropology 31, 419-447.

Délano, Alexandra/Nienass, Ben (2014): »Invisible Victims: Undocumented Mi-
grants and the Aftermath of September 11«, in: Politics & Society 42 (3), 399—
421.

Délano, Alexandra/Nienass, Ben (2016): Social Research: An International Quar-
terly 83 (2): Borders and the Politics of Mourning.

DeMello, Margo (Hg.) (2016): Mourning Animals. Rituals and Practices Surround-
ing Animal Death. Michigan: Michigan State University.

Derrida, Jacques (1972): »Signatur Ereignis Kontext«, in: Ders.: Randgdnge der Phi-
losophie. Wien: Passagen Verlag 21999, 325-351.

Didi-Huberman, Georges (1992): Was wir sehen blickt uns an. Ubers. von Markus
Sedlaczek. Miinchen: Fink 1999.

Didi-Huberman, Georges (2002): Das Nachleben der Bilder. Kunstgeschichte und
Phantomzeit nach Aby Warburg. Ubers. von Michael Bischoff. Berlin: Suhrkamp
2010.

Didi-Huberman, Georges (2003): Bilder trotz allem. Ubers. Von Peter Geimer. Miin-
chen: Wilhelm Fink 2007.

Foucault, Michel (1976): Der Wille zum Wissen. Sexualitéit und Wahrheit 1. Ubers.
von Ulrich Raulff u. Walter Seitter. Frankfurt/M.: Suhrkamp 1983.

Foucault, Michel (1999): Die Anormalen. Vorlesungen am Collége de France (1974—
75). Ubers. von Michaela Ott u. Konrad Honsel. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2007.

Freud, Sigmund (1917): »Trauer und Melancholie«, in: Gesammelte Werke, Band X:
Werke aus den Jahren 1913—1917. Frankfurt/M.: Fischer #1991, 428-446.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich (1807): Phdnomenologie des Geistes. Werke. Bd. 3.
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1986.

Jewett, Robert/Lawrence, John Shelton (2003): Captain America and the Crusade
Against Evil: The Dilemma of Zealous Nationalism. Grand Rapids/Cambridge:
William B. Eerdmans.

Kleinman, Arthur/Kleinman, Joan (1997): »The Appeal of Experience; the Dismay
of Images: Cultural Appropriations of Suffering in Our Times«, in: Kleinman,
Arthur/Das, Veena/Lock, Margaret (Hg.): Social Suffering. Berkeley/Los Ange-
les/London: University of California Press, 1-24.

Liebsch, Burkhard (2006): Revisionen der Trauer. In philosophischen, geschichtli-
chen, psychoanalytischen und dsthetischen Perspektiven. Weilerswist: Velbriick.

Liebsch, Burkhard (2014): Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz
und Gewalt im gegenwdrtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille,
Blanchot, Levinas, Ricceur und Butler. Zug: Die Graue Edition.

Nienass, Ben/Délano, Alexandra (2016): »Deaths, Visibility, and the Politics of Dis-
sensus at the US-Mexico Border«, in: Oberprantacher, Andreas/Siclodi, Andrei
(Hg.): Subjectivation in Political Theory and Contemporary Practices. London:
Palgrave MacMillan, 287-304.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

WI(E)DERSTANDIGES GEDENKEN | 231

Oberprantacher, Andreas (2017): »Phantome zwischen uns. Einem omindsen Phéno-
men namens »lllegale« auf der Spur«, in: Boelderl, Artur R./Leisch-Kiesl, Mo-
nika (Hg.): Die Zukunft gehért den Phantomen. Kunst und Politik (in) der De-
konstruktion. Bielefeld: transcript (i. Ersch.).

Posselt, Gerad (2012): »Die Gewalt der Représentation. Zum Verhéltnis von Sprache
und Fotografie. Sprache, Gewalt und Reprisentation«, in: Dunshirn, Alfred/Ne-
meth, Elisabeth/Unterthurner, Gerhard (Hg.): Crossing Borders. Grenzen
(iiber)denken. Thinking (across) Boundaries. Wien: Osterreichische Gesellschaft
fiir Philosophie, 977-988.

Paul, Gerhard (2004): Bilder des Krieges — Krieg der Bilder. Die Visualisierung des
modernen Krieges. Paderborn: Ferdinand Schoningh.

Ranciére, Jacques (1995): Das Unvernehmen. Politik und Philosophie. Ubers. von
Richard Steurer. Frankfurt/M.: Suhrkamp 2002.

Rancieére, Jacques (2004): »Wer ist das Subjekt der Menschenrechte?«, in: Menke,
Christoph/Raimondi, Francesca (Hg.): Die Revolution der Menschenrechte. Ber-
lin: Suhrkamp 2011, 474—490.

Ranciére, Jacques (2000): Die Aufteilung des Sinnlichen. Die Politik der Kunst und
ihre Paradoxien. Ubers. von Maria Muhle, Susanne Leeb u. Jiirgen Link. Berlin:
b_books 22008.

Sontag, Susan (2003): Das Leiden anderer betrachten. Ubers. von Reinhard Kaiser.
Frankfurt/M.: Fischer *2013.

Treichler, Paula A. (2004): How to Have Theory in an Epidemic. Cultural Chronicles
of AIDS. Durham/London: Duke UP.

Weizman, Eyal (2011): The Least of all Possible Evils. Humanitarian Violence from
Arendt to Gaza. London/New York: Verso.

14.02.2026, 07:22:30. Acce:



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/



https://doi.org/10.14361/9783839438466-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

