
Schweigen und institutionelle Vorurteile 

MIRANDA FRICKER 
 
 
 
Lassen Sie mich dort beginnen, wo ich auch enden werde: beim Begriff des 
Schweigens. Es gibt viele Arten des Schweigens, auf der allgemeinsten Ebene 
könnte man jedoch sagen, dass Schweigen zwei Aspekte aufweist – einen positi-
ven und einen negativen. Der negative Aspekt besteht im erzwungenen Schwei-
gen derjenigen, die auf irgendeine Weise daran gehindert werden, ihren Stimmen 
Gehör zu verschaffen. Diese Art von Schweigen wird normalerweise durch eine 
Ungerechtigkeit bewirkt. Der positive Aspekt besteht im aktiven, aufmerksamen 
Schweigen derjenigen, die zuhören, und die vielleicht versuchen, eine Stimme 
auszumachen, die selten gehört wird. Diese Art des Schweigens gehört zu einer 
moralischen Haltung der Aufmerksamkeit für andere – eine Offenheit dafür, wer 
sie sind und was sie zu sagen haben. Der Großteil dessen, was ich in diesem Text 
diskutieren möchte, kann unter einen dieser beiden Aspekte des Schweigens sub-
sumiert werden. 

Es gibt eine Bemerkung von Simone Weil, die ich in diesem allgemeinen 
Zusammenhang besonders anregend finde, sowohl politisch als auch philoso-
phisch. Sie sagt darin Folgendes: 

 
„Der Mensch ist so gemacht, dass derjenige, der zertritt, nichts fühlt; nur derjenige, der 
zertreten wird, fühlt. Solange man sich nicht auf die Seite der Unterdrückten gestellt hat, 
um mit ihnen zu fühlen, kann man sich das nicht klarmachen.“ 1 

                                                             
1 Weil 1978: 139. „L’homme est ainsi fait que celui qui écrase ne sent rien, que c’est 

celui qui est écrasé qui sent. Tant qu’on ne s’est pas mis du côté des opprimés pour 
sentir avec eux on ne peut pas se rendre compte.“ (Weil 1959: 142, Übersetzung: 
Bunkenborg/Miller). Ich danke Clark Elliston für seine Hilfe bei der Quellensuche 
dieses Zitats. Meine Überlegungen wurden zum ersten Mal im Rahmen der „Simone 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


64 | MIRANDA FRICKER 

Die hier formulierte Idee betrifft eine politische Dimension des Wissens und 
Verstehens – sie bringt den Gedanken zur Sprache, dass das Innehaben einer Po-
sition sozialer Macht dazu tendiert, bestimmte Stellen der Realität zu verschlei-
ern oder zu verfälschen. Diese grundlegende Idee ist in zwei verschiedenen Zu-
sammenhängen bedeutsam, die ich hervorheben und beleuchten möchte: Der 
erste Zusammenhang betrifft eine aus der feministischen Philosophie stammende 
allgemeine methodologische Auffassung über die Art und Weise, wie Philoso-
phie betrieben werden soll (diese Auffassung ist vielleicht gerade dabei, sich 
nach und nach doch auch im gängigeren Philosophieverständnis zu etablieren). 
Weils Bemerkung nimmt diese Auffassung vorweg, die uns lehrt, dass wir den 
Blickwinkel derjenigen auf der Verliererseite einnehmen müssen, wenn wir ein 
umfassendes Verständnis von menschlichen Praktiken, sozialen Phänomenen 
und Beziehungsmustern erlangen wollen. Als diejenigen, die unterdrücken (die 
„zertreten“, um Weils Formulierung beizubehalten), sind wir nicht nur nicht in 
der Lage zu wissen, wie es ist, unterdrückt zu werden, sondern – und das ist ein 
eigener Punkt – auch unsere allgemeine Auffassung der sozialen Welt, in der 
Unterdrückungen statthaben, unterliegt einer einseitigen Perspektive, der Per-
spektive der Mächtigen. 

Diese Idee ist mindestens so alt wie Marx, aber der Feminismus hat ihr einen 
neuen und weniger theoretisch überfrachteten Ausdruck verliehen, und es ist al-
len voran der Feminismus, der sie kürzlich der englischsprachigen Philosophie 
zugänglich gemacht hat. Besonders wichtig ist, dass wir in der feministischen 
Philosophie seit den 1980er Jahren eine Auseinandersetzung mit der Idee des 
Standpunktes finden, von dem aus die Welt betrachtet wird. Ein Standpunkt ist 
dabei ein Blickwinkel, der durch eine gegebene sozial-identitäre Positionierung 
und die Bandbreite der sozialen Erfahrungen, die typischerweise mit ihr einher-
geht, ermöglicht (aber nicht garantiert) wird – soziale Positionierungen, die wir 
mit Kategorien wie „älter“, „Frau“, „homosexuell“, „heterosexuell“, „Mensch 
mit Behinderung“, „Mensch ohne Behinderung“, „Mann“ zu erfassen beginnen 
können sowie mit zahlreichen Zusammensetzungen solcher einfachen Identitäts-
kategorien. Im makroökonomischen Kontext meint dieser Gedanke, dass je-
mand, der am oberen Ende der Leiter steht, nicht in der Lage ist, die Situation 
derjenigen am Boden vollständig zu erfassen. Im häuslichen Bereich bedeutet es, 
                                                                                                                                  

Weil Lectures on Human Value – 2009“ in Melbourne und Sydney vorgestellt, und sie 
haben von den Diskussionen in diesem Kontext enorm profitiert. Besonders danken 
möchte ich C.A.J. Coady, Karen Jones, Martin Krygier, Genevieve Lloyd und Micha-
el Smith für ihre hilfreichen Beiträge und insbesondere Raimond Gaita – für die Ein-
ladung, für die gewonnenen philosophischen Einsichten und für seine unendlich groß-
herzige Gastfreundschaft. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 65 

dass es unwahrscheinlich ist, dass jemand, der von klein auf daran gewöhnt ist, 
dass sich jemand anderer um die alltägliche Reproduktionsarbeit kümmert – ihn 
ernährt und im Allgemeinen hinter ihm herräumt –, eine realistische Einschät-
zung davon besitzt, wie viel Arbeit wirklich dabei anfällt, jemanden zu versor-
gen. Die Standpunkte der ökonomisch Unterlegenen oder der ungewürdigten 
Fürsorgenden sind als „epistemisch privilegiert“ beschrieben worden – privile-
giert sind sie in doppelter Hinsicht: sowohl im Hinblick auf den größeren Um-
fang sozialer Realität, die sie in den Blick bekommen, als auch hinsichtlich einer 
entsprechend weniger einseitigen Perspektive, die es vermag, die Welt auf all-
gemeinere Weise zu verstehen. 

Obwohl diese philosophischen Ideen sich im Laufe der 1980er Jahre entwi-
ckelten, bin ich ihnen erst 1990 begegnet, als ich ein Masterstudium in Women’s 
Studies absolvierte. Der Philosophie-Bachelor, den ich zuvor gemacht hatte, 
konfrontierte die Studierenden nicht mit feministischer philosophischer Litera-
tur – das ist verständlich: Es waren noch die Anfangstage. Doch als ich dann 
schließlich feministische philosophische Literatur las, war ich erstaunt. Das war 
offensichtlich Philosophie, und trotzdem schien es so, als ob dieser Denkstil ir-
gendwo im toten Winkel des englischsprachigen Philosophiekanons stattfand. 
Philosophie ist immerhin auch eine sozial-historische Instanz, eine kollektive 
Unterhaltung, die sich über Historie und sozialen Raum erstreckt, und ich ent-
deckte, als ich zum ersten Mal feministische Philosophie las, dass man sich da-
rum bemühen muss, auch dem Schweigen Gehör zu schenken, um zu verstehen, 
was Philosophie ist, das heißt, um eine angemessene Perspektive auf die histori-
sche Entwicklung der Philosophie zu finden. Auf der Ebene des philosophischen 
Kanons wird das von der bereits erwähnten methodologischen Lektion veran-
schaulicht, die uns von der feministischen Philosophie angetragen wird: Wenn 
man ein soziales Phänomen verstehen will, ist man gut beraten, es von der Per-
spektive derjenigen zu betrachten, deren Stimmen kaum zu hören sind. Man 
kann dies als eine moderatere Variante derselben Idee verstehen, der Weil politi-
schen Ausdruck gibt, wenn sie sagt: „Solange man sich nicht auf die Seite der 
Unterdrückten gestellt hat […], kann man sich das nicht klarmachen.“  

Dies ist also die erste Idee, die ich in Bezug auf Weils anregende Bemerkung 
herausstellen möchte. Um den Punkt ganz allgemein zu fassen: Dem Schweigen 
zuzuhören, ist häufig lehrreich. Aber was bedeutet es, dem Schweigen zuzuhö-
ren, wenn wir Philosophie betreiben? Es ist eine Sache, eine historische Perspek-
tive auf den Kanon einzunehmen, um eine informiert kritische Haltung denjeni-
gen Mechanismen gegenüber zu erlangen, die bestimmen, was aufgenommen 
und was außen vor gelassen wird. Eine ganz andere Sache aber ist es, so könnte 
man einwenden, vorzuschlagen, dass dem Schweigen zuzuhören als solches ein 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


66 | MIRANDA FRICKER 

nützliches philosophisches Instrument sein kann, ein Leitfaden für das Vorgehen 
philosophischen Erklärens. Nehmen wir an, unser methodologisches Gebot sei 
wie folgt: Was auch immer du verstehen willst, versuche es vom Blickwinkel der 
Machtlosen aus zu betrachten, von denjenigen aus, die als Verlierende aus der 
Praxis hervorgehen, die du erklären willst. Nun ist es völlig richtig, dass diese 
Idee bei vielen Fragen oder Themen der Philosophie keine Anwendung finden 
wird. Wenn ich mich zum Beispiel für eine metaphysische Frage wie „Warum 
gibt es etwas und nicht vielmehr nichts?“ interessiere, bezweifle ich, dass ich mit 
dem methodologischen Vorschlag, die Frage vom Blickwinkel der Machtlosen 
aus zu betrachten, etwas anfangen könnte. Oder auch, wenn mein Interesse einer 
durch und durch abstrakten Frage der Erkenntnistheorie gilt – wie zum Beispiel 
der Frage, ob es dasselbe ist, den gerechtfertigten und wahren Glauben zu haben, 
dass die Katze auf der Matte sitzt, wie zu wissen, dass die Katze auf der Matte 
sitzt –, dann bemühe ich mich wohl tatsächlich vergeblich, wenn ich versuche, 
sie vom Blickwinkel der Machtlosen aus zu betrachten. Aber nicht alle philoso-
phischen Fragen sind von dieser Art. Tatsächlich sind nicht einmal alle episte-
mologischen Fragen dieser Art (oder zumindest sind sie es nicht mehr). Was, 
wenn wir uns für die Epistemologie des Bezeugens oder testimonialer Akte inte-
ressieren – also insbesondere für die Frage, was Hörende berechtigt, etwas zu 
glauben, das ihnen eine andere Person erzählt und so vielleicht dank dieser zu 
Wissen zu gelangen. In der jüngeren Vergangenheit kam es Erkenntnistheoreti-
kerinnen und -theoretikern, die sich für diese Frage interessierten, nicht in den 
Sinn, dass es lohnenswert sein könnte, diese Angelegenheit vom Blickwinkel der 
Machtlosen anzugehen. Es wird sich aber herausstellen, dass es dies durchaus ist. 

Es bedarf nur zweier Schritte, um zu der Position zu gelangen, von der aus 
wir dies erkennen können. Zunächst müssen wir die Epistemologie testimonialer 
Akte als die Epistemologie einer sozialen Praxis zwischen Menschen begreifen. 
Im Wesentlichen ist sie die Praxis des Gebens und Empfangens von Informatio-
nen, eine Praxis, in der die Hörenden dem, was ihnen erzählt wird, unterschied-
lich viel Vertrauen schenken oder es zurückweisen oder sich vielleicht eines Ur-
teils vorerst enthalten werden. Testimoniale Akte als eine Praxis zu begreifen, ist 
tatsächlich ein großer Schritt in Anbetracht des historisch vorherrschenden 
Selbstverständnisses der analytischen Philosophie, das sie lediglich als Ausei-
nandersetzung mit der Natur unserer Konzepte und mit den Worten, die wir zu 
ihrer Formulierung nutzen, auffasst. (Wenn die Idee von Praktiken überhaupt ei-
ne Rolle spielte, dann nur in der Form unserer begrifflichen und linguistischen 
Praktiken.) Glücklicherweise hat die Idee, dass der Untersuchungsgegenstand 
der Philosophie auf das Begriffliche und Linguistische beschränkt ist, seit eini-
gen Jahrzehnten an Einfluss für das Schaffen von Philosophinnen und Philoso-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 67 

phen verloren und ist in jüngster Zeit explizit in Kritik geraten,2 sodass die lingu-
istische Wende (linguistic turn) nun als abgelöst betrachtet werden kann von al-
ternativen, lebensnäheren Auffassungen davon, was Philosophie erklären und 
beleuchten kann. Nachdem wir nun diesen ersten Schritt gemacht haben, also 
dahin gekommen sind, den Untersuchungsgegenstand der Epistemologie testi-
monialer Akte in den menschlichen Praktiken des Erzählens und des (Nicht-) 
Akzeptierens dessen, was uns erzählt wird, zu erkennen, bekommen wir eine 
Idee davon, wie wir den zweiten Schritt unternehmen können. Wir verstehen 
nun, was es bedeuten könnte, diese Praxis vom Blickwinkel der Machtlosen aus 
zu betrachten, vom Blickwinkel der zum Schweigen Gebrachten. Testimoniale 
Praktiken beinhalten Versuche der Wissensübermittlung an andere, aber was, 
wenn diese anderen nicht hören, nicht hören können oder wollen? In diesem Fall 
wird die Sprecherin oder der Sprecher vielleicht zum Schweigen gebracht. Eine 
erste Formulierung könnte also lauten: Wenn eine Sprecherin oder ein Sprecher 
gehört werden sollte, aber nicht gehört wird, wird sie oder er zum Schweigen 
gebracht. 

Dies wäre natürlich zu voreilig. Immerhin gibt es Fälle, in denen Sprecherin-
nen und Sprecher, die angehört werden sollten, letztendlich doch nicht gehört 
werden und in denen es ein Fehler wäre, diese als „zum Schweigen gebracht“ zu 
charakterisieren. Vor allem wäre es völlig falsch, die Zuhörende oder den Zuhö-
renden zu beschuldigen, jene zum Schweigen gebracht zu haben. Ein Beispiel 
hierfür kann eine irrtümliche Identitätszuschreibung sein, oder die schlichte Un-
kenntnis über jemandes Fachkompetenz in einem bestimmten Bereich. Man stel-
le sich die Situation in einem Flugzeug vor, wenn ein Passagier plötzlich ernst-
haft erkrankt. Der Flugbegleiter tut sein Bestes, um mit der Situation zurechtzu-
kommen, als eine andere Passagierin anfängt, ihm energisch Anweisungen zu 
geben. Bis zu dem Moment, in dem der Flugbegleiter merkt, dass die rechthabe-
rische Passagierin Krankenschwester ist (vielleicht dauert es einige Minuten, be-
vor sie etwas offensichtlich Medizinisches sagt), nimmt er ihre Vorschläge viel-
leicht nicht allzu ernst und schenkt ihren Worten wenig Glauben, bis sie ihre 
Fachkenntnis auf irgendeine Weise unter Beweis stellt. In Beispielen wie diesen 
wird die Sprecherin nicht zum Schweigen gebracht, und zwar weil es sich ledig-
lich um einen unschuldigen Fehler von Seiten des Hörers handelt. 

Es gibt allerdings auch andere Beispiele. Man stelle sich vor, eine Manage-
rin – eine attraktive, junge, blonde Frau – macht bei einer geschäftlichen Bespre-
chung einen guten Vorschlag darüber, wie die Firma eine ihrer Leistungen ver-
                                                             
2 Vgl. Williamson 2007; obwohl seine beeindruckende Verteidigung der „Lehnstuhl-

Philosophie“ die linguistische Konzeption unglücklicherweise keineswegs durch et-
was Differenzierteres ersetzt. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


68 | MIRANDA FRICKER 

bessern könnte, doch niemand am Tisch nimmt ihren Vorschlag wirklich ernst. 
Oder man stelle sich einen weißen Polizeibeamten vor, der den schwarzen Fah-
rer eines teuren Autos anhält, um ihn zu fragen, ob er der Eigentümer ist und der 
Behauptung des Fahrers gegenüber misstrauisch bleibt. Bei dieser Art von Bei-
spielen kommuniziert eine Person eine Aussage irgendeiner Art (einen Vor-
schlag oder eine bezeugende Aussage), und die oder der Zuhörende misst den 
Worten der Sprecherin oder des Sprechers zu wenig Glaubwürdigkeit bei – die-
ses Mal aber nicht aufgrund eines unschuldigen Fehlers; die Abwertung der 
Glaubwürdigkeit ist hier vielmehr Vorurteilen geschuldet. Der entsprechende 
Vorgang, mit dem wir die Worte anderer aufnehmen und ihre Glaubwürdigkeit 
herabstufen, wird durch die vorurteilsbehaftete Wahrnehmung der Sprechenden 
durch die Zuhörenden korrumpiert. Die Gesprächsteilnehmerinnen und -teilneh-
mer nehmen die attraktive, junge, blonde Frau auf eine Weise wahr, die unver-
einbar damit ist, dass sie nützliche, sachkundige Vorschläge macht; der weiße 
Polizeibeamte nimmt den schwarzen Fahrer in einer Art wahr, die es als unwahr-
scheinlich erscheinen lässt, dass er wahrheitsgemäß behauptet, der rechtmäßige 
Besitzer des Autos zu sein. 

Führen wir ein reales Beispiel an, um unsere Aufmerksamkeit auf die Wich-
tigkeit des Phänomens zu lenken. Am 22. April 1993 wurde ein Jugendlicher 
namens Stephen Lawrence im Londoner Stadtbezirk Greenwich von einer klei-
nen Gang weißer Jugendlicher erstochen. Stephen Lawrence und sein Freund 
Duwayne Brooks, mit dem er gemeinsam an der Bushaltestelle wartete, waren 
schwarz. Dem Mord ging keine Provokation, überhaupt keine feindselige Inter-
aktion voraus. Es war eine vollkommen einseitige, explizit rassistisch motivierte 
Attacke – das Einzige, das ihr vorausging, war der Zuruf rassistischer Beschimp-
fungen von Seiten der fünf oder sechs Angreifer auf der gegenüberliegenden 
Straßenseite. Die Gang stürzte sich dann auf Stephen Lawrence, wobei ein oder 
möglicherweise zwei ihrer Mitglieder ihm zwei tiefe Stichwunden zufügten, die 
seinem Leben wenige Minuten später ein Ende setzten. Die mittlerweile allge-
mein bekannte polizeiliche Handhabung der Mordermittlung war so schuldhaft 
verpfuscht, dass eine unabhängige Untersuchung unter der Leitung von Sir Wil-
liam Macpherson in Auftrag gegeben wurde – der Bericht dieser Untersuchung 
ist als der „Macpherson-Bericht“ bekannt. Aus diesem Bericht beziehe ich meine 
Informationen sowie die Grundlagen für die epistemische, ethische und politi-
sche Interpretation, die ich vorschlagen werde. 

Duwayne Brooks war Hauptzeuge des Verbrechens und, obwohl physisch 
unverletzt, ebenfalls Opfer des Angriffs. Es gibt klare Vorschriften, die regeln, 
wie das Opfer eines Verbrechens zu behandeln ist: Es muss getröstet und ent-
sprechend seiner Bedürfnisse behandelt werden. Einer der größten Verhaltens-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 69 

mängel der Polizei an jenem Tag war, dass sie Herrn Brooks zu keiner Zeit auf 
die durch die Vorschriften festgelegte Weise betreute. Der Bericht hält fest, dass 
niemand, obwohl er offensichtlich ein entsetzliches Trauma erlitten hatte, ver-
suchte, Duwayne Brooks zu trösten oder zu beruhigen.3 Er war vermutlich knapp 
einer direkten körperlichen Attacke entkommen, er war terrorisiert worden und 
hatte seinen Freund vor seinen Augen verbluten sehen, während er, einige Zeit 
nachdem sich die Polizei bereits am Tatort eingefunden hatte, auf das Eintreffen 
des Rettungswagens wartete. Diese Ankunftsreihenfolge der beiden Notdienste 
war unglücklich und nicht gerade hilfreich für die Beziehung zwischen Duwayne 
Brooks und den anwesenden Polizeibeamten. Aber wichtiger ist, dass die Polizei 
anscheinend von der Annahme ausging, dass es irgendeine Form von Kampf ge-
geben hatte, der letztlich in der Messerattacke gipfelte und Brooks, ganz zu 
schweigen von seinem ermordeten Freund, dementsprechend als einen am Ver-
brechen Beteiligten behandelte. Er war also ein Opfer, das nicht wie ein Opfer 
behandelt, sondern stattdessen spontan als Teil des Problems wahrgenommen 
wurde. Es gilt in all dem aber noch etwas anderes zu berücksichtigen – nämlich 
den epistemischen Strang der Geschichte, den ich herausstellen möchte. Die po-
lizeiliche Wahrnehmung von Duwayne Brooks macht erklärlich, warum er, ob-
wohl er offiziell ein Zeuge war – die Hauptinformationsquelle über das Verbre-
chen –, vor Ort genauso wenig auf angemessene Weise als Zeuge behandelt 
wurde wie als Opfer. Aus dem Macpherson-Bericht geht deutlich hervor, dass 
die untersuchenden Beamten Duwayne Brooks’ Worte auf eine Weise wahrnah-
men, die unvereinbar damit war, seiner Zeugenaussage über den Angriff irgendei-
ne ernsthafte Glaubwürdigkeit beizumessen. Im Absatz 5.11 legt der Bericht dar: 

 
„Die Beamten versäumten es, sich auf Herrn Brooks einzulassen und den Informationen, 
die er ihnen gab, gründlich nachzugehen. Obwohl er wusste, wo die Angreifer zuletzt ge-
sehen worden waren, schlug niemand vor, dass er an der Durchsuchung der Gegend betei-
ligt werden sollte. Niemand scheint richtig versucht zu haben, ihn zu beruhigen oder anzu-
erkennen, dass er die Wahrheit sprach. Hinzu kommt noch, dass Inspector Steven Groves, 
der einzige leitende Beamte, der bereits vor dem Eintreffen des Rettungswagens zugegen 
war, offensichtlich nicht versuchte, von Herrn Brooks zu erfahren, was vorgefallen war.“ 
 
In dieser Geschichte eines rassistischen Mordes an einem 18-jährigen Mann und 
einer polizeilichen Untersuchung, die aufgrund von rassistischen Vorurteilen so 
verzerrt und falsch gehandhabt wurde, dass es viele Jahre lang so aussah, als ob 
                                                             
3 Vgl. Kapitel fünf des Macpherson-Berichts, vor allem 5.10-12 und 5.3. Der Bericht 

wurde 1999 veröffentlicht und kann online eingesehen werden. Für die URL siehe das 
Literaturverzeichnis.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


70 | MIRANDA FRICKER 

keine erfolgreiche Strafverfolgung stattfinden könnte,4 finden wir ein eindrucks-
volles Beispiel des Phänomens, das ich testimoniale Ungerechtigkeit nenne. 
Hierbei verzerren Vorurteile auf der Seite der oder des Zuhörenden die Wahr-
nehmung der oder des Sprechenden derart, dass die ihm oder ihr zugeschriebene 
Glaubwürdigkeit abgewertet wird. In diesem Fall scheint es so, dass die Polizei 
vor Ort so gut wie gar nicht hörte, was Duwayne Brooks zu sagen hatte, und dass 
vorurteilsbehaftete rassistische Stereotypisierungen die Ursache dafür waren. Es 
ist deshalb angemessen, Duwayne Brooks als auf höchst ungerechte Weise zum 
Schweigen gebracht zu betrachten. Neben den offensichtlichen Auswirkungen 
dieses Zum-Schweigen-Bringens auf die polizeiliche Untersuchung und das an-
schließende Gerichtsverfahren ist da außerdem die intrinsische epistemische Un-
gerechtigkeit, die Duwayne Brooks zugefügt wurde – ihm wurde in seiner Fä-
higkeit als Wissender, genauer: als Wissensvermittler Unrecht getan. Er wurde 
aufgrund von Vorurteilen daran gehindert, Wissen weiterzugeben, das er zu tei-
len in der Lage war. Wir können ihn als in zweifacher Weise daran gehindert be-
greifen, Wissen mitzuteilen, zwei Weisen, die es zu unterscheiden gilt: 

Erstens wurde er präventiv zum Schweigen gebracht, das heißt, die Art, wie 
die Polizei ihn wahrnahm, brachte sie dazu, sich im Großen und Ganzen einfach 
nicht darum zu bemühen, ihn um Informationen zu ersuchen. Wir haben bereits 
im Macpherson-Bericht gesehen, dass der einzige vor Ankunft des Rettungswa-
gens anwesende leitende Beamte nicht versuchte, „von Herrn Brooks zu erfah-
ren, was passiert war“. Zweitens, insoweit Duwayne Brooks tatsächlich die 
Möglichkeit gegeben wurde, sein Wissen vor Ort weiterzugeben, wurde er, so 
scheint es, nicht richtig gehört. Seine Aufregung wurde als Feindseligkeit statt 
als traumatischer Stress wahrgenommen, und seine wütende Frustration dem ge-
genüber, was er als mangelndes polizeiliches Bemühen um das Leben seines 
Freundes ansah, der bis zur Ankunft des Rettungswagens blutend auf dem Geh-
weg lag, wurde als Aggression gegen die Polizei verstanden. Insgesamt wurde er 
also nicht gebührend anerkannt als die Wissensquelle, die er ganz eindeutig 
war.5 Diese beiden Formen des Zum-Schweigen-Bringens sind zentrale Formen 
testimonialer Ungerechtigkeit. 

                                                             
4 Im Januar 2012 wurden zwei Männer für den Mord an Stephen Lawrence verurteilt. 
5 Der Bericht macht deutlich (unter 5.14), dass, während die polizeiliche Behandlung 

von Herrn Brooks am Tatort und selbst später noch im Krankenhaus völlig unange-
messen und inadäquat war, die Behandlung, die er später in der Plumstead Police Sta-
tion erfahren hat, besser war: Ein Beamter kam, um ihm die Möglichkeit zu geben, 
seine Mutter zu sehen und nach Hause zu gehen (was er ablehnte) und um im Verlauf 
der Nacht ein ausführliches Zeugnis von ihm aufzunehmen. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 71 

Das Unrecht der hier verübten testimonialen Ungerechtigkeit mag einem als 
einigermaßen unerheblich erscheinen, verglichen mit der ungeheuerlichen recht-
lichen Ungerechtigkeit, die darin besteht, dass ein oder mehrere Mörder der 
Strafverfolgung entgehen. In einem offenkundigen Sinn ist dies wahr: Es ist 
wichtiger, dass ein Mord angemessen untersucht und Recht gesprochen wird, als 
dass jemand einen Fall von testimonialer Ungerechtigkeit vermeidet. Dass 
Duwayne Brooks zum Schweigen gebracht wurde, könnte als lediglich ein 
schuldhaftes Versagen der Polizei unter vielen anderen erscheinen, die zusam-
mengenommen letztlich in der gescheiterten Ermittlung gipfelten. Ich glaube je-
doch, dass die hier auf dem Spiel stehenden testimonialen und rechtlichen Unge-
rechtigkeiten nicht voneinander trennbar sind, da die rechtliche Ungerechtigkeit 
bei dieser Untersuchung, die so falsch gehandhabt wurde, dass dies eine Straf-
verfolgung letztlich vereitelte, vor allem auf die an Duwayne Brooks verübte 
testimoniale Ungerechtigkeit zurückzuführen ist. Mit anderen Worten: Dass 
Brooks zum Schweigen gebracht wurde, war selbst Teil der misslungenen Unter-
suchung und scheint einer der Hauptgründe ihres Scheiterns gewesen zu sein und 
zwar weil insbesondere die testimoniale Ungerechtigkeit dafür verantwortlich 
war, dass man sich die entscheidende Gelegenheit, vor Ort Hinweise aufzuneh-
men, entgehen ließ. Insofern rechtliche Gerechtigkeit direkt von einer Offenheit 
gegenüber dem abhängt, was Zeuginnen und Zeugen sowie andere Beteiligte zu 
sagen haben, hängt sie auch direkt von testimonialer Gerechtigkeit ab. Wenn wir 
darüber hinaus über das Unrecht nachdenken, das mit der von Duwayne Brooks 
erlittenen testimonialen Ungerechtigkeit zusammenhängt, so wird offensichtlich, 
dass es in keiner Weise isoliert, flüchtig oder einmalig ist; es ist vielmehr Teil 
eines allgemeinen Musters vorurteilsbehafteter Wahrnehmung und vorurteils-
förmiger Glaubwürdigkeitsurteile. Er war außerdem nicht die einzige schwarze 
Person, die im Laufe der Untersuchungen testimoniale Ungerechtigkeit durch die 
Polizei erfahren musste. Im Macpherson-Bericht findet sich ein Zitat von Doreen 
Lawrence, der Mutter von Stephen Lawrence, in dem sie ihre Erfahrungen mit 
der Polizei zu jenem Zeitpunkt beschreibt, zu dem sie und ihr Mann eigentlich 
regelmäßig über den Fortgang der Ermittlungen hätten informiert werden sollen. 
Sie berichtet: 

 
„Im Grunde wurden wir als leichtgläubige Einfaltspinsel betrachtet. Das zeigt sich vor al-
lem in Detective Chief Superintendent Isleys Kommentar, ich sei wohl dazu angehalten 
worden, Fragen zu stellen. Vermutlich ist es in seinen Augen nicht möglich, dass ich eine 
intelligente, schwarze Frau mit eigenen Gedanken bin, die selbst in der Lage ist, Fragen zu 
stellen. Wir wurden herablassend behandelt und abgespeist […].“6 
                                                             
6 Macpherson-Bericht unter 4.4.  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


72 | MIRANDA FRICKER 

Betrachten wir das Wesen des hier involvierten epistemischen Unrechts. Das in-
trinsische Unrecht testimonialer Ungerechtigkeit liegt in der epistemischen Be-
leidigung: Das Subjekt wird in seiner Fähigkeit als wissendes, also als rationales 
Wesen, abgewertet. Diese Beleidigung ist weitreichend. Stimmt man der An-
nahme zu, dass unsere Rationalität Teil unseres Wertes als Menschen ist, dann 
ist der Umstand, in seiner Fähigkeit als Wissende oder Wissender als minder-
wertig wahrgenommen und behandelt zu werden gleichbedeutend damit, als ein 
minderwertiger Mensch wahrgenommen und behandelt zu werden. Im Anschluss 
an das Trauma des Mordes erfuhr auch Duwayne Brooks diese erweiterte epi-
stemische Beleidigung durch die Polizei. Seine Behandlung ist eine ethische Un-
gerechtigkeit. Sie ist außerdem eine grobe epistemische Fehlleistung, da der Po-
lizei Wissen entging, das sie benötigt hätte, um das Beweismaterial zusammen-
zutragen. Hier beobachten wir die eigenartige Hybridität testimonialer Unge-
rechtigkeit, die zugleich ethisch und epistemisch ist: Duwayne Brooks wurde 
moralisches Unrecht zugefügt, und der Polizei (ganz zu schweigen von der Fa-
milie Lawrence und der Gesellschaft als ganzer) entging Wissen, das von Herrn 
Brooks zum Zweck strafrechtlicher Beweise hätte entgegengenommen werden 
sollen. 

Ich habe an anderer Stelle über das Wesen dieser Art von Unrecht geschrie-
ben und auch über die Hoffnung, dass wir als Individuen in uns selbst eine korri-
gierende Tugend testimonialer Gerechtigkeit zu kultivieren versuchen könnten, 
anhand derer wir den Einfluss von Vorurteilen auf unsere Glaubwürdigkeitsur-
teile ausgleichen.7 Ich stelle sie als korrektive Tugend dar, weil wir vernünfti-
gerweise nicht darauf hoffen können, unsere Urteile vollständig von Vorurteilen 
zu befreien. Dies liegt daran, dass ich der (vielleicht eher pessimistischen) Über-
zeugung bin, dass vorurteilsförmige Stereotypen in der sozialen Luft liegen, die 
wir atmen – ich meine damit, dass sie in der kollektiven sozialen Vorstellung 
dauerhaft vorhanden sind –, und wir deshalb, selbst dann, wenn wir keine sexis-
tischen oder rassistischen Überzeugungen vertreten, nicht davor gefeit sind, dass 
vorurteilsförmige Stereotypen unsere Glaubwürdigkeitsurteile beeinträchtigen, 
sodass wir auf von uns selbst unbemerkte Weise eine Abwertung der Glaubwür-
digkeit zulassen, die wir bestimmten Sprecherinnen und Sprechern aufgrund ih-
rer Gruppenzugehörigkeit zuweisen (das geschieht freilich auch in Abhängigkeit 
von den sozialen Gruppen, denen wir jeweils angehören). Ein Mitglied eines 
Einstellungskomitees zum Beispiel mag keine altersdiskriminierenden Überzeu-
gungen vertreten und dennoch die jüngere Bewerberin allein aufgrund ihrer Ju-
gendlichkeit spontan bevorzugen, wobei sich das einzig und allein mit dem sub-

                                                             
7 Vgl. Fricker 2007, Kapitel vier und sieben. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 73 

tilen Einfluss des Stereotyps vom langsameren, weniger flexiblen, sich weniger 
bereitwillig aufopfernden älteren Mitarbeiter erklären lässt. 

Es ist eine gewisse kritische Offenheit dem Wort anderer gegenüber, vermit-
telt durch eine unvoreingenommene Wahrnehmung ihrer als Individuen, welche 
die oder der Einzelne herzustellen versuchen muss. Wir könnten diese Fähigkeit 
des Zuhörens als eine besondere Art der Aufmerksamkeit für andere begreifen. 
Inspiriert von Simone Weils Konzept der Aufmerksamkeit, die Weil als letztlich 
mit jener unfokussierten Betrachtungsform verknüpft betrachtet, die sie als für 
das Gebet charakteristisch begreift, entwickelt Iris Murdoch ihr eigenes deutli-
cher ethisches Konzept der „liebevollen Aufmerksamkeit“, wie wir sie Personen 
und anderen Wesen zuteilwerden lassen.8 Trotz der fokussierten Natur von 
Murdochs liebevoller Aufmerksamkeit teilt diese mit Weils Konzept eine Sicht-
weise, die von Aspekten des Selbst unverstellt, unvoreingenommen ist – eine Art 
der Wahrnehmung oder ein Wahrnehmungsvermögen, möchte ich sagen, das 
seinem Wesen nach fundamental passiv ist, im Sinne von frei von jeder Beein-
flussung durch den Willen.9 In Murdochs bekannter, wenn auch mittlerweile et-
was überholter Veranschaulichung dieser Art von Aufmerksamkeit präsentiert 
sie uns eine Schwiegermutter, die ihre neue Schwiegertochter zunächst als ein 
„dummes vulgäres Mädchen“ wahrnimmt und beklagt, dass ihr Sohn „unter sei-
nem Niveau“ geheiratet hat10. Es gelingt ihr, sich durch ihr Verhalten nicht zu 
verraten, sodass niemand außer ihr selbst weiß, was sie fühlt. Nach und nach be-
ginnt sie, ihre Schwiegertochter mit anderen Augen zu sehen. Anhand eines be-
wundernswerten Prozesses der Selbstdisziplinierung gelangt sie schließlich zu 
                                                             
8 Vgl. Murdoch 1970: 34. 
9 „Simone Weil sagt, dass der Wille uns nicht zu moralischer Verbesserung führt, son-

dern nur mit der Idee strenger Pflichten verbunden werden sollte. Moralische Verän-
derung rührt her von der Aufmerksamkeit für die Welt, deren natürliches Resultat eine 
Minderung des Egoismus ist, weil sie einen stärkeren Sinn primär natürlich für die 
Realität von anderen Menschen, aber auch für die anderer Dinge bewirkt. Diese 
Sichtweise stimmt mit der östlichen Weisheit (und mit Schopenhauer) darin überein, 
dass wir letzten Endes keinen Willen haben sollten.“ [Übersetzung: Bunkenborg/Mil-
ler]. 

 „Simone Weil says that will does not lead us to moral improvement, but should be 
connected only with the idea of strict obligations. Moral change comes from an atten-
tion to the world whose natural result is a decrease in egoism through an increased 
sense of the reality of, primarily of course other people, but also other things. Such a 
view accords with oriental wisdom (and with Schopenhauer) to the effect that ulti-
mately we ought to have no will.“ (Murdoch 1992: 52). 

10 Vgl. Murdoch 1970:17 [Übersetzung: Bunkenborg/Miller]. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


74 | MIRANDA FRICKER 

einer neuen, vom Standesdünkel befreiten Wahrnehmung von ihr. Murdoch stellt 
sich vor, dass diese Frau zu sich selbst sagt: „Ich bin altmodisch und konventio-
nell. Ich könnte Vorurteile haben und engstirnig sein. Ich könnte einen Standes-
dünkel haben. Ich bin zweifellos neidisch. Schaue ich nochmal hin.“ Daraufhin 
beobachtet sie ihre Schwiegertochter und denkt ganz bewusst über sie nach, bis 
sich allmählich ihr Blick auf sie ändert.11 

Was Murdoch hier beschreibt, trifft den Kern dessen, was wir unter der indi-
viduellen Tugend der testimonialen Gerechtigkeit verstehen sollten. Erstens ver-
langt sie reflexives Bewusstsein darüber, dass man für dieses oder jenes Vorur-
teil anfällig sein könnte. Zweitens gründet sie sich auf eine beständige Motiva-
tion, solche Vorurteile zu überwinden und drittens gewährleistet sie hierbei ein 
angemessenes Maß an Erfolg. Im Fall der testimonialen Gerechtigkeit beruht die 
Überwindung eines Vorurteils darauf, dass es jemandem gelingt, ihre oder seine 
Wahrnehmung der oder des Sprechenden so zu korrigieren, dass ihr oder ihm ein 
gebührendes Maß an Glaubwürdigkeit zuteilwird. Dort, wo dieses angemessene 
Maß unklar ist, können wir nach weiterer Evidenz suchen oder unser Urteil ein-
fach zunächst einmal zurückhalten. Die Fähigkeit zur Aufmerksamkeit – das 
Vermögen, die echten menschlichen Individuen hinter den Vorurteilen zu se-
hen – ist im ethischen Leben unentbehrlich. Sie ist in persönlichen Beziehungen 
so unabdingbar, wie zwischen Murdochs Schwiegermutter und -tochter, und sie 
ist ebenfalls unentbehrlich als Teil des sozialen, institutionellen Lebens. Wenn 
nur einer der zuständigen, nach Stephen Lawrences Mord anwesenden Polizei-
beamten die Fähigkeit für diese Art der Aufmerksamkeit besessen hätte, dann 
wäre Duwayne Brooks angehört worden. Er hätte nicht die epistemische Unge-
rechtigkeit erlitten, die ihm widerfahren ist, und mehr Beweise hätten sicherge-
stellt werden können, bevor es dafür zu spät war. Aber ich werde hier nicht wei-
ter auf die Frage individueller Tugenden eingehen, denn tugendhafte Individuen, 
die innerhalb einer Institution arbeiten, sind offensichtlich bloß ein Teil der 
Antwort. Manchmal weisen Institutionen tief verwurzelte Laster auf, wie zum 
Beispiel Rassismus, selbst wenn die dort arbeitenden Individuen für sich, als In-
dividuen, dieses Laster nicht aufweisen. Einige der wichtigsten Fälle testimoni-
aler Ungerechtigkeit betreffen die Behandlung von Individuen durch Kollektive 
und vor allem durch Institutionen wie Einstellungskomitees, Unternehmen, Ge-
richte und natürlich auch Polizeikräfte. Und Tatsache ist, dass mehr hinter dem 
Rassismus (oder was immer das Laster sein mag) solcher Institutionen steckt als 
die Summe der rassistischen Individuen, die in ihnen arbeiten. Deshalb möchte 
ich mich auf die kollektive Dimension des Rassismus konzentrieren, welche in 
der gerade betrachteten Geschichte voller rassistischer Vorurteile am Werk ist. 
                                                             
11 Vgl. ebd. [Übersetzung: Bunkenborg/Miller]. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 75 

Ich kann die Frage nicht klären, inwiefern es bei der Londoner Polizei ein-
zelne rassistische Beamtinnen oder Beamte gab oder noch gibt. Aber das wich-
tigste und gesellschaftlich am prominentesten diskutierte Ergebnis des Macpher-
son-Berichts war, dass wir es bei der Londoner Polizei mit „institutionellem 
Rassismus“ zu tun haben.12 Das ist eine Idee, die (zumindest in ihrer Reinform) 
zu unterscheiden ist von der Behauptung, dass es eine bestimmte Zahl von Be-
amtinnen oder Beamten gab, die Rassistinnen oder Rassisten waren. Das Kon-
zept des institutionellen Rassismus ist in der Tat ethisch so wichtig wie schwer 
auszumachen; die Anschuldigungen gegen die Londoner Polizei führten damals 
dementsprechend zu vielen irritierten und kontrovers geführten gesellschaftli-
chen Diskussionen. Diese Irritation drückte sich bereits in der vom damaligen 
Kommissar der Londoner Polizei öffentlich geäußerten Befürchtung aus, dass, 
sollte der Bericht die Polizei als institutionell rassistisch darstellen, diese An-
schuldigung von den durchschnittlichen Polizeibeamten und dem Großteil der 
Öffentlichkeit so aufgenommen würde, als ob die Mehrheit der Polizeibeamten 
„ihren Alltag im Lichte und im Sinne rassistischer Überzeugungen bewälti-
gen“13. Die Gefahr eines fortwährenden öffentlichen Missverständnisses über die 
Rolle, die polizeilicher Rassismus in diesem Fall gespielt hatte, und die intelli-
genten Bemühungen, die im Macpherson-Bericht unternommen wurden, um die-
ses Verständnis zu verbessern, unterstreichen die soziale Wichtigkeit der philo-
sophischen Unterscheidung zwischen Haltungen, die auf der Ebene des Indivi-
                                                             
12 Der Macpherson-Bericht setzt sich vornehmlich in Kapitel sechs mit Rassismus aus-

einander und betont ausdrücklich den Unterschied zwischen individuellen rassisti-
schen Einstellungen und nicht intendierten rassistischen Resultaten in Bezug auf die 
Behandlung von schwarzen und ethnischen Minderheiten durch die Polizei. Unter 
6.34 definiert er für die Zwecke des Berichts das Konzept des institutionellen Rassis-
mus wie folgt: „Das kollektive Versäumnis einer Organisation, Menschen aufgrund 
ihrer Hautfarbe, Kultur oder ihrer ethnischen Zugehörigkeit einen angemessenen und 
professionellen Service zu bieten. Beobachtet werden kann dies in Prozessen, Haltun-
gen und Verhaltensweisen, die aufgrund von unbeabsichtigten Vorurteilen, Unkennt-
nis, Gedankenlosigkeit und rassistischen Stereotypisierungen in Diskriminierungen zu 
Lasten von ethnischen Minderheiten gipfeln“. Der Absatz fährt folgendermaßen fort: 
„Er [der Rassismus] besteht fort aufgrund des Versäumnisses der Organisation, seine 
Existenz und Ursachen offen anzuerkennen und ihm durch Grundsätze, Beispielhaf-
tigkeit und Führung angemessen zu begegnen. Ohne ein Eingeständnis und ohne die 
Ergreifung von Gegenmaßnahmen gegen diese Form des Rassismus kann er als Teil 
des Ethos und der Kultur der jeweiligen Organisation fortbestehen. Er ist eine zermür-
bende Krankheit.“  

13 Er wird im Macpherson-Bericht unter 6.46 zitiert. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


76 | MIRANDA FRICKER 

duums und Haltungen, die auf der Gruppenebene vertreten werden. Kürzlich 
kam es in den Medien des UK zu erneuten Diskussionen über institutionellen 
Rassismus (veranlasst durch den zehnten Jahrestag der Veröffentlichung des Be-
richts) und mein Eindruck ist, dass unser kollektives öffentliches Verständnis 
davon, zumindest im UK, nach wie vor unzureichend ist. Ich werde deshalb ver-
suchen, etwas Nützliches über diese Art von institutionellem Laster zu sagen, 
sodass wir zu einem fundierteren philosophischen Verständnis davon gelangen 
können und damit auch über die Ursachen jener Art von testimonialer Ungerech-
tigkeit, die Duwayne Brooks erlitt. 

In viele Formen des institutionellen Rassismus sind sicherlich eine beachtli-
che Zahl rassistischer Individuen involviert. Um jedoch den institutionellen As-
pekt herauszuschälen, können wir uns das Beispiel vornehmen, in dem eine 
Gruppe von Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern in einer bestimmten Institution 
als Privatpersonen nicht rassistisch sind, in der jedoch trotzdem institutioneller 
Rassismus vorhanden ist. Wie ist dies möglich? Eine mögliche Erklärung bezieht 
sich nur auf die Verfahren: Es ist sicherlich möglich, dass es in einer Institution 
schlechte Verfahren gibt, die diskriminierende Resultate zeitigen, selbst wenn 
keine einzelne Mitarbeiterin und kein einzelner Mitarbeiter affirmativ diskrimi-
nierende Einstellungen vertritt. Manchmal wird dies als indirekte Diskriminie-
rung bezeichnet. Ein Beispiel hierfür ist die Festsetzung einer Mindestkörper-
größe für einen bestimmten Beruf, wodurch Angehörige ethnischer Gruppen, 
deren Durchschnittsgröße geringer ist als der nationale Durchschnitt, indirekt 
diskriminiert werden. Verfahren können in Bezug auf ihre Ergebnisse gut oder 
schlecht verfasst sein. Aber es sind nicht die Verfahren selbst, auf die ich mich 
konzentrieren möchte. Vielmehr möchte ich den Fokus auf die mögliche Span-
nung zwischen den privaten Einstellungen von Individuen und denjenigen Ein-
stellungen, die auf der Ebene der jeweiligen Gruppe vertreten werden, richten. 

Der Hauptgrund einer solchen Entkoppelung der Einstellungen auf Gruppen-
ebene von denjenigen auf individueller Ebene ist darin zu suchen, dass Men-
schen soziale Akteure mit multiplen sozialen Rollen sind, die ihrerseits verschie-
dene „praktische Identitäten“14 hervorbringen. Praktische Identitäten können 
rollenspezifische Handlungsgründe generieren, sodass eine einzelne Person sich 
in einer Spannung – sogar in einem Widerspruch – zwischen Verpflichtungen 
und Motiven wiederfinden kann, die von zwei verschiedenen praktischen Identi-
täten hervorgebracht werden. Ich kann Gründe haben, etwas als Mutter, als Leh-
rerin, als Universitätsangestellte, als Tochter, als Freundin zu tun, und all dies 
wären praktische Identitäten von mir. Offensichtlich können die Gründe, die 
                                                             
14 Ich übernehme diesen Ausdruck von Christine Korsgaard (vgl. dies. 1996, Kapitel 

drei). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 77 

durch meine Rolle als Lehrerin entstehen, mit Gründen, die ich als Mutter habe, 
in Konflikt geraten, zum Beispiel, wenn eine in Bedrängnis geratene Studentin in 
letzter Minute Hilfe braucht, um ihre Dissertation rechtzeitig einzureichen, aber 
die Kinder krank sind. Oder stellen wir uns, um ein ganz anderes Beispiel zu 
nennen, ein altgedientes Vorstandsmitglied eines örtlichen Musikvereins vor. 
Als Vorstandsmitglied mag er der Förderung des Vereins aufrichtig verpflichtet 
sein, während er als Anwohner in Bezug auf die wiederholten Unannehmlichkei-
ten, die dadurch entstehen, dass an den Probeabenden des Vereins schon früh al-
le Parkplätze belegt sind, ebenso der Meinung sein kann, dass es keine Katastro-
phe wäre, würde sich der Verein auflösen. Der Mechanismus beruht hier darauf, 
dass unsere zahlreichen Verpflichtungen relativ sind zu der einen oder anderen 
unserer praktischen Identitäten. Die persönlichen Bedenken des Vorstandsmit-
glieds über die Weiterführung des Musikvereins sind real, aber obwohl er diese 
Bedenken hat, kann er sich trotzdem als Teil des Musikvereins freimütig dem 
kollektiven Einsatz für die Förderung des Vereins anschließen. Dies liegt daran, 
dass er sich gemeinsam mit den anderen Mitgliedern der Arbeit für die Zukunft 
des Vereins verpflichtet fühlt.15 

Ich denke, dass berufliche und halb-berufliche Bindungen an Ziele, Werte 
und sogar Überzeugungen oft diese praktische identitäts-relative Form anneh-
men. Und das ist auch gut so, denn sonst wären die einzigen Bindungen, zu de-
nen wir im Stande wären, jene, die wir schon persönlich eingegangen sind, un-
abhängig von den praktischen Identitäten, die mit unserer Mitgliedschaft in 
Berufs- oder Freizeitgruppen einhergehen. Ich möchte außerdem darauf hinwei-
sen, dass die rollenspezifischen Verpflichtungen sehr oft auch in persönliche 
Verpflichtungen übergehen können, was durchaus hilfreich für die Festigung un-
serer beruflichen und sonstigen Verpflichtungen sein kann. Sind diese Rollen 
außerdem von ethischer Bedeutsamkeit, kann dies Teil eines Prozesses der per-
sönlichen moralischen Entwicklung sein – eines Prozesses der Erweiterung unse-
res moralischen Horizonts in einer bestimmten Richtung. Ein Hochschullehrer 
etwa könnte sich zunächst aus reinem Pflichtbewusstsein im Kontext seiner Leh-
rerrolle um die Angelegenheiten seiner Studierenden kümmern, sich dann aber 
bald so in seine Rolle finden, dass ihm daraus ein persönliches Anliegen wird. 
Dies könnte ihn zu einer empathischeren, menschlicheren Perspektive führen, 
beispielsweise mit Blick darauf, was ein Hochschulstudium für Studierende ohne 
akademischen Hintergrund bedeutet. Angesichts der Tatsache, dass solche Ent-
wicklungen im moralischen Bewusstsein nicht auf Anhieb geschehen, sondern 
                                                             
15 Ich rekurriere hier auf das „Joint-commitment-Modell“ kollektiver Handlungsfähig-

keit, das Margaret Gilbert entwickelt hat, insbesondere auf ihre Ausführungen bezüg-
lich kollektiver Überzeugungen (vgl. Gilbert 1994: 251 sowie dies. 2004: 102). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


78 | MIRANDA FRICKER 

Zeit benötigen, ist es eine gute Sache, dass solch ein Lehrer die Aufgabe des ge-
wissenhaften Betreuers für seine Studierenden annehmen kann, noch bevor er 
dahin gelangt (wenn er denn dahin gelangt), ihr mit persönlichem Engagement 
nachzugehen. 

Dieses allgemeine Modell davon, wie Menschen Verpflichtungen als Teil ih-
rer unterschiedlichen praktischen Identitäten eingehen, ist auf unseren institutio-
nellen Rassismusfall anwendbar. Fragen wir uns also, wie es moralisch verwerf-
liche kollektive Einstellungen – zum Beispiel Rassismus auf Gruppenebene – 
geben kann, ohne dass sie von rassistischen Einstellungen herrühren, die Beamte 
als Privatpersonen vertreten. Ich schlage vor, dass dies auf dieselbe Weise funk-
tioniert wie im Beispiel unseres Vorstandsmitglieds im Musikverein: als Frage 
verschiedener praktischer Identitäten, die bestimmte Haltungen und Bindungen 
mit sich bringen, die wiederum einen irreduzibel kollektiven Charakter besitzen. 
Solche Verpflichtungen sind Beispiele für ein „Wir-Denken“ und die Einstellun-
gen sind irreduzible „Wir-Haltungen“16. Als Privatperson mag eine Beamtin oder 
ein Beamter aktiv keine rassistischen Vorurteile besitzen, und trotzdem schließt 
oder passt sie oder er sich in der Uniform einer rassistischen Kultur am Arbeits-
platz an. Solch eine Kultur könnte von auf den ersten Blick harmlosen rassisti-
schen Witzen und Spitznamen geprägt sein, von einer Neigung, rassistische Ste-
reotype zu bedienen, die wiederum Einfluss darauf nehmen, wie Beamtinnen 
oder Beamte schwarze Menschen am Ort eines Verbrechens oder beim Verhör 
wahrnehmen. Im Macpherson-Bericht äußerten sich Mitglieder der Black Police 
Association zu eben dieser rassistischen „Berufskultur“ bei der Londoner Poli-
zei. Lassen Sie mich ein Zitat anführen, das zwei entscheidende Punkte berührt: 
Der eine betrifft die spezifische Natur der Polizeiarbeit, der andere die Macht der 
Berufskultur am Arbeitsplatz, die bei nahezu allen, ganz gleich ob weiß oder 
schwarz, rassistisch vorurteilsförmige Haltungen produziert. Nachfolgend das 
Zitat des Beamten: 

 
„Angesichts der Tatsache, dass die mehrheitlich weißen Beamten nur in konfrontativen Si-
tuationen auf Angehörige der schwarzen Community treffen, neigen sie dazu, Schwarze 
im Allgemeinen mit Stereotypen zu belegen. Dies kann zu vielerlei negativen Einstellun-
gen gegenüber Schwarzen und Annahmen über Schwarze führen. Wir sollten also nicht 
unterschätzen, dass die Berufskultur innerhalb der Polizei eine der Hauptursachen für in-
stitutionellen Rassismus ist, dafür also, dass wir schwarze Menschen auf ungleiche Weise 
behandeln.  

                                                             
16 Diese suggestive Bezeichnung wird von Raimo Tuomela in seiner Arbeit zu kollekti-

ver Intentionalität verwendet; vgl. z.B. ders. 2002. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 79 

Interessanterweise sage ich ‚wir‘, denn im Wesentlichen ist innerhalb der Einheit kein 
merklicher Unterschied zwischen schwarz und weiß auszumachen. Wir alle erliegen dieser 
Berufskultur. Einige von uns mögen denken, dass wir sie bei der ein oder anderen Gele-
genheit überwinden, aber im Großen und Ganzen neigen wir dazu, den Normen dieser Be-
rufskultur zu entsprechen, die, sagen wir, übermächtig ist in Bezug auf die Formung unse-
rer Ansichten über eine bestimmte Community und unsere Wahrnehmung derselben“.17  
 
Dieser Kommentar weist auf den besonderen Mechanismus des institutionellen 
Rassismus hin, den ich herauszustellen versuche (ich bezweifle nicht, dass es da-
rüber hinaus noch andere gibt). Das institutionelle Laster rührt daher, dass Grup-
penmitglieder sich letztlich dadurch einer Praxis der rassistischen Stereotypisie-
rung verpflichten, dass sie sich dieser Praxis als Teil der Arbeitsplatzkultur 
anschließen. Das kollektive Engagement im Sinne dieser Praxis wird auf diese 
Weise Teil der praktischen Identität einer Polizeibeamtin oder eines Polizeibe-
amten dieser Einheit. Und wurde diese Bindung erst einmal eingegangen, macht 
die Identifizierung mit der Gruppe es kostspielig, sie wieder aufzukündigen. Sich 
von den rassistischen Einstellungen loszusagen wird, aufgrund der lokalen Wirk-
samkeit bzw. Konstruktion dieser praktischen Identität, gleichbedeutend damit, 
seine Gruppenzugehörigkeit in Frage zu stellen. Es ist beinahe wie zu sagen „Ich 
bin nicht länger eine/einer von euch“, nicht länger Teil des „Wir“. Dies scheint 
jedenfalls ein Weg zu sein, auf dem ein Laster wie Rassismus sich in einer Insti-
tution festsetzen kann, ohne dass es notwendigerweise der Fall wäre, dass eine 
Beamtin oder ein Beamter als Privatperson vernünftigerweise als Rassistin bzw. 
Rassist beschrieben werden könnte. Es ist selbstverständlich nicht mein Ziel, ir-
gendjemanden freizusprechen, mein Anliegen ist es vielmehr, eine Erklärung zu 
bieten. Sich rassistischen Einstellungen als Teil einer beruflicher Identität passiv 
anzuschließen, ist eine Art Rassismus; es ist allerdings etwas anderes als bereits 
im Vorfeld rassistische Einstellungen aktiv zu vertreten, die man dann als Teil 
einer unabhängigen praktischen Identität in das Kollektiv einbringt. Das passive 
Phänomen ist damit vereinbar, persönlich nichtrassistische Einstellungen zu ver-
treten, sogar antirassistische Einstellungen, aber nicht genug Mut aufzubringen, 
sich dem Gruppendruck durch die Kolleginnen und Kollegen entgegenzustellen. 
Es kann sehr viel Mut erfordern, sich einer bestehenden Arbeitsplatzkultur zu 
verweigern, mag sie noch so abstoßend sein. Und diese Schwierigkeit wird noch 
durch die Tatsache verschärft, dass die Duldung der Werte, Ziele oder Überzeu-
gungen der Gruppe mit einer Verpflichtung den anderen Gruppenmitgliedern 
gegenüber einhergeht. Das heißt, die Distanzierung von verwerflichen Haltungen 
bedeutet, den übernommenen Verpflichtungen nicht zu entsprechen – Verpflich-
                                                             
17 Macpherson-Bericht, Absatz 6.28. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


80 | MIRANDA FRICKER 

tungen, die jemand eingeht, wenn er zu solchen Witzen, Redensweisen und Ein-
stellungen beiträgt. 

Natürlich handelt es sich um eine Verpflichtung, die nicht hätte eingegangen 
werden sollen und nun, da sie einmal eingegangen wurde, aufgekündigt werden 
sollte; doch das ändert nichts an der Tatsache, dass diese Verpflichtung einige 
psychologische Kraft besitzt. In ihr liegt die inhärent zwangsförmige Macht, die 
diese Form der „Wir-Einstellung“ annehmen kann.18 Es ist gut möglich, dass das 
Einzige, was von einer ethisch guten Person in einer solchen Situation erwartet 
werden kann, darin besteht, sich eine unausgesprochene Nicht-Teilnahme an die-
ser Kultur zu eigen zu machen und zweifellos selbst noch hierbei das Risiko der 
Isolation in Kauf zu nehmen. 

Wenn institutionelle Laster tatsächlich auf diese Weise Fuß fassen können, 
dann haben wir auch etwas über institutionelle Tugend gelernt. Denn beide kön-
nen durch denselben Mechanismus Einfluss gewinnen. Wenn sich die Mitglieder 
eines Einstellungskomitees, eines Gerichts oder einer Polizeieinheit gemeinsam 
einem tugendhaften Ziel verschreiben, wie zum Beispiel dem des seriösen, nicht 
rassistischen zwischenmenschlichen Umgangs im Beruf, dann kann diese Ver-
pflichtung an die mit der Mitgliedschaft verbundene praktische Identität ge-
knüpft werden. Das ist eine mögliche Erklärung dafür, wie sich ein Ethos inner-
halb einer Institution etablieren kann: indem es durch wertbezogene Bindun-
gen verwoben wird mit der eigenen Identität als Beamtin oder Beamter dieser 
Institution. 

Die ethische Bedeutung, die der institutionellen Tugend testimonialer Ge-
rechtigkeit zukommt, ist in der vorangegangenen Diskussion offensichtlich ge-
worden (Duwayne Brooks wurde in seiner Fähigkeit als Wissensvermittler Un-
recht getan). Und ich habe auch versucht, ihre epistemische Bedeutung in Form 
von verlorenem Wissen herauszustellen (der Polizei entging wertvolles Beweis-
material am Tatort). Es gibt da allerdings noch eine politische Dimension, auf 
die ich abschließend noch mein Augenmerk richten möchte. Nach einer weitver-
breiteten Auffassung von politischer Freiheit, namentlich der republikanischen, 
ist Freiheit eine Frage der Nichtbeherrschung.19 Wenn zum Beispiel eine Person 
mit einem Mann verheiratet ist in einer Gesellschaft, in der Vergewaltigung in 
der Ehe nicht strafbar ist, dann wird diese Person beherrscht, selbst wenn sie wie 
selbstverständlich davon ausgehen kann, dass ihr Ehemann noch nicht einmal im 
Traum daran denken würde, ihr Gewalt anzutun oder sie zu nötigen. Ihr Status 
                                                             
18 Dieses Argument zur internen, zwingenden Kraft von gemeinsamer Verpflichtung 

wird von Margaret Gilbert vorgebracht, auf deren Modell pluraler Subjektivität ich 
implizit zurückgreife; vgl. insbesondere Gilbert 2000. 

19 Vgl. Pettit 1997. 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 81 

als unfrei wird durch das Kontrafaktische bestimmt: Wenn er sie verletzen wür-
de, würde er das ungestraft tun. Dass diese kontrafaktische Möglichkeit gegeben 
ist, macht ihre Beherrschung aus und in diesem Sinne ist die Person nicht frei. 
Wird jemand von einer Person beschäftigt, die sie oder ihn ohne gebührenden 
Grund und ohne Entschädigung entlassen könnte, sind die Betroffenen in ähnli-
cher Weise beherrscht und in diesem Sinne nicht frei. Was hier Freiheit von Un-
freiheit unterscheidet, ist die Sicherheit vor oder das Ausgeliefertsein an be-
stimmte Formen des willkürlichen Eingriffs, wobei sich ein willkürlicher Ein-
griff dadurch auszeichnet, dass er nicht an kollektiven Interessen ausgerichtet ist. 
Besteuerung ist ein Eingriff, aber er ist nicht willkürlich; für ein Verbrechen ver-
haftet zu werden ist ein Eingriff, aber wenn es auf richtige Weise geschieht, ist 
er nicht willkürlich. Natürlich geschehen in jeder Gesellschaft schlimme Dinge: 
Menschen werden angegriffen, ausgeraubt, ohne gebührenden Grund entlassen 
und so weiter. Aber entscheidend dafür, dass diese Eingriffe nicht als willkürlich 
gelten, ist die Möglichkeit des Opfers, die ungerechte Behandlung anzufechten. 
Ein Verbrechen könnte man anfechten, indem man es anzeigt, eine ungerechte 
Entlassung, indem man seinen Fall vor ein Arbeitsgericht bringt. Insofern man 
sie anfechten kann, gilt die Behandlung nicht mehr als willkürlich. Der Auffas-
sung von politischer Freiheit als Nichtbeherrschung zufolge sind wir also frei, 
insofern wir angemessen vor willkürlichen Eingriffen geschützt sind und gebüh-
rend geschützt zu sein, ist eine Frage unserer Möglichkeit, sie dort, wo sie ge-
schehen, anzufechten. 

Freiheit als Nichtbeherrschung hängt also entscheidend vom Vermögen der 
Anfechtung ab. Aber was erfordert Anfechtung? Neben der grundlegenden lin-
guistischen Bedingung kommunikativen Erfolgs erfordert das Anfechten unge-
rechter Behandlung ganz entscheidend, dass der betreffenden Person richtig zu-
gehört wird, frei von Vorurteilen.20 Es erfordert somit, dass das Arbeitsgericht, 
die Beschwerdekommission, die untersuchende Polizeieinheit oder was immer 
die relevante institutionelle Einrichtung sein mag, die Tugend testimonialer Ge-
rechtigkeit besitzt. Duwayne Brooks wurde nicht richtig angehört, er wurde zum 
Schweigen gebracht. Es erübrigt sich zu sagen, dass er nicht zum Schweigen ge-
bracht worden wäre, hätte die Polizei über die institutionelle Tugend testimo-
nialer Gerechtigkeit verfügt, das heißt, hätte die Polizei das gemeinsame Anlie-
gen verfolgt, die Aussagen der Zeugen vorurteilsfrei anzuhören. Doch zusätzlich 
zur testimonialen Ungerechtigkeit, die Duwayne Brooks erlitt, und aufgrund der-
selben erweist es sich, dass er in bedeutender Weise politisch unfrei war. 

Seine Anfälligkeit für testimoniale Ungerechtigkeit bedeutete, dass seine An-
fechtungsfähigkeit radikal beeinträchtigt war. In der Nacht des Mordes an sei-
                                                             
20 Dies ist eine explizite Festlegung von Pettits Darstellung (vgl. Pettit 1997: 63). 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


82 | MIRANDA FRICKER 

nem Freund versuchte er unter anderem durchaus die Attacke, der er selbst eben-
falls zum Opfer gefallen war, anzufechten; aber er konnte sie nicht anklagen, 
weil die anwesende Polizei nicht imstande war, ihn ohne Vorurteile anzuhören. 
Zusätzlich zur ethischen und epistemischen Relevanz testimonialer Ungerechtig-
keit können wir nun also ihre politische Dimension erkennen. Für die hier be-
trachtete republikanische Freiheitskonzeption erweist sich die institutionelle Tu-
gend testimonialer Gerechtigkeit (für jene Institutionen, an die Bürgerinnen und 
Bürger ihre Anfechtungen richten können müssen) als konstitutive Bedingung 
für politische Freiheit. 

Ich habe dieses Argument in Bezug auf eine Konzeption von Freiheit als 
Nichtbeherrschung angebracht. Das Argument kann jedoch auf andere Konzep-
tionen politischer Freiheit ausgeweitet werden, vorausgesetzt, sie berücksichti-
gen das Vermögen der Anfechtung. Wenn Freiheit als negative Freiheit verstan-
den wird, dann ist man frei, insoweit man nicht daran gehindert wird, Dinge zu 
tun, die man tun will. In dieser liberalen Konzeption ist Freiheit eine Frage der 
De-facto-Freiheit vor Eingriffen. Hier ist man nicht dadurch unfrei, dass die 
Chefin oder der Chef das Recht hat, eine Person ohne gebührenden Grund zu 
entlassen. Die Person bleibt frei, es sei denn, dass und solange bis die Chefin 
oder der Chef sie tatsächlich grundlos feuert. In dieser Sichtweise ist das Ver-
mögen der Anfechtung nicht als konstitutive Bedingung in die Freiheit eingelas-
sen, nichtsdestotrotz können wir aber eine direkte kausale Verbindung zu ihr er-
kennen: Wenn eine Person einer Gruppe angehört, die für testimoniale Unge-
rechtigkeit von Seiten von Institutionen wie etwa Arbeitgeberseite oder Arbeits-
gerichte anfällig ist, dann weiß die jeweilige Chefin oder der Chef, dass sie oder 
er mit größerer Wahrscheinlichkeit als bei anderen Angestellten damit durch-
kommen wird, diese Person grundlos zu entlassen. Das vergrößert das Risiko ei-
nes solchen Freiheitsmissbrauchs ungemein. Wir können deshalb für alle libera-
len Freiheitskonzeptionen gleichermaßen festhalten, dass die Anfälligkeit für 
testimoniale Ungerechtigkeit eine spezifische Verletzlichkeit gegenüber Über-
griffen auf die politische Freiheit eines Menschen hervorbringt. 

Es ist nun an der Zeit, den Bogen zurück zu unserem Ausgangspunkt zu 
schlagen. Ich habe mit der Idee begonnen, dass Schweigen positive und negative 
Aspekte aufweist. Ich habe eine negative Art des Schweigens untersucht, die mit 
einer bestimmten Ungerechtigkeit einhergeht, nämlich testimonialer Ungerech-
tigkeit. Und ich habe eine positive Art des Schweigens diskutiert, die mit jener 
Art liebevoller Aufmerksamkeit gegenüber einem Individuum einhergeht, die es 
einem ermöglicht, durch das Rauschen der Vorurteile hindurch zu hören. Ab-
schließend möchte ich nun zu meinem ersten Gedanken über die philosophische 
Methode zurückkehren und zum Wert, der darin liegt, soziale Praktiken vom 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 83 

Blickwinkel derjenigen aus zu betrachten, die verlieren, wenn die Dinge schief-
gehen. Bereits der Begriff testimonialer Ungerechtigkeit signalisiert eine gewisse 
Aufmerksamkeit für die Schattenseite epistemischer Praktiken – das heißt eine 
Aufmerksamkeit dafür, wie unsere zahlreichen Praktiken, mithilfe derer wir 
Wissen erlangen, bewahren oder eben verlieren, schiefgehen und Unrecht bewir-
ken können. Das für sich ist bereits eine Abweichung von der Norm. Die Philo-
sophie neigt dazu, sich ausschließlich darauf zu konzentrieren, was erforderlich 
ist, damit eine bestimmte Praxis gelingt; darauf, was etwa für Gerechtigkeit er-
forderlich ist. Dahinter verbirgt dich die Annahme, dass – sofern eine klare Vor-
stellung von den Bedingungen gegeben ist, derer es bedarf, um Gerechtigkeit in-
nerhalb der Gesellschaft zu realisieren – Ungerechtigkeit in der Nichteinhaltung 
einer ihrer positiven Bedingungen besteht. Dies aber setzt die implizite methodo-
logische Annahme voraus, dass alle Phänomene, die wir mit unserer Philosophie 
zu erklären suchen, in der Situation verwirklichter Gerechtigkeit gegeben sein 
werden, sodass also ein Fokus auf die Mechanismen der Ungerechtigkeit keine 
weiteren Erkenntnisse über die positive Konstitution und Aufrechterhaltung von 
Gerechtigkeit ans Licht bringen kann. 

Zwar habe ich eingeräumt, dass dies ein geeignetes Vorgehen bezüglich ei-
niger Themen sein kann, für den Fall testimonialer Praxis allerdings habe ich 
versucht zu zeigen, dass es Aspekte der vollständig funktionalen Praxis – gar der 
idealen Praxis – gibt, die nur dann sichtbar werden, wenn wir untersuchen, was 
geschieht, wenn die Dinge schiefgehen. Das traditionelle philosophische Ideal 
testimonialen Austausches besagt nur, dass die Glaubwürdigkeit, welche die 
oder der Zuhörende dem Gesagten schenkt, im Verhältnis zur Wahrscheinlich-
keit seiner Wahrheit stehen muss. Wir sollten aber in Abgrenzung dazu über das 
Ideal testimonialer Praxis nachdenken, das aus der hier geführten Diskussion 
hervorgegangen ist. Das hier entwickelte Ideal ist eines, in welchem jeder und 
jedem, die oder der etwas Relevantes zu sagen hat, die Möglichkeit offensteht, es 
zu kommunizieren und vorurteilsfrei angehört zu werden. 

In solch einer Situation könnten die jeweils Sprechenden zuversichtlich sein, 
dass sie keiner testimonialen Ungerechtigkeit ausgesetzt sein werden. Die Zuhö-
renden wären nicht nur den Inhalten des Gesagten gegenüber intellektuell und 
emotional offen (kritisch offen, wie ich es ausgedrückt habe), sondern sie wären 
darüber hinaus auch der Person der oder des Sprechenden gegenüber offen („lie-
bevoll aufmerksam“, um Murdochs Formulierung zu gebrauchen). Um noch 
knapper zu beschreiben, worauf es ankommt: Die Zuhörenden kultivieren eine 
Fähigkeit, den Einfluss von Vorurteilen auf ihre Urteile auszugleichen. Das Ge-
lingen dieser Praxis – falls sie uns gelingt; ich spreche, wie gesagt, von einem 
Ideal – wird wohl immer ein großes Maß an selbstkritischer Bemühung und län-

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


84 | MIRANDA FRICKER 

gerer Bekanntschaft voraussetzen, so wie im Falle von Murdochs Beispiel der 
Schwiegermutter, die ihre Wahrnehmung reflektiert und diszipliniert, sodass sie 
ihre Schwiegertochter nach und nach anders, nämlich passiver, wahrheitsgemä-
ßer wahrzunehmen lernt. 

Man sollte hinzufügen, dass es auch ernsthafter Bemühungen der Schwieger-
tochter bedürfen könnte, da die Leistung, jemandem richtig und aufmerksam zu-
zuhören, sicherlich erfordern kann, dass die jeweils Sprechenden versuchen, sich 
Gehör zu verschaffen; dass sie tatsächlich versucht, die eingefahrenen Muster 
der Wahrnehmung und der Glaubwürdigkeitsurteile der Zuhörerin zu durchbre-
chen, sodass sie befähigt wird, zu hören, was gesagt wird.  

Diese Konzeption der idealen testimonialen Praxis ist weit entfernt von der 
skelettartigen traditionellen Konzeption, die nur betont, dass jemandes Glauben 
im Verhältnis zur Wahrscheinlichkeit stehen muss, dass die testimoniale Aussa-
ge wahr ist. Das ist das denkbar schlankste epistemische Ideal testimonialen 
Austausches und in der ein oder anderen Gestalt sollte es als das wesentliche 
Ziel des von mir vorgestellten umfassenderen Ideals erhalten bleiben. Aber für 
sich allein genommen ist es methodologisch bei Weitem zu unterkomplex. Es ist, 
als würde man Leuten erklären, dass die idealen Abenteuerferien solche sind, in 
denen nichts schiefgeht und niemand verletzt wird, ohne nur auf die Idee zu 
kommen, auch nur einige der Dinge zu erwähnen, die bei Abenteuerferien ganz 
eindeutig schiefgehen können. Ein intelligentes Praxisideal kennt die Risiken 
und die Maßnahmen, die gegen diese in Anschlag gebracht werden können. Im 
Gegensatz zum traditionellen Ideal testimonialer Akte nimmt unser differenzier-
teres Ideal entscheidende Informationen über einen der testimonialen Praxis en-
demisch innewohnenden Typus des Risikos in sich auf – nämlich des Risikos, 
dass Vorurteile die Sprechenden zugewiesene Glaubwürdigkeit herabzustufen 
vermögen mit dem Ergebnis, dass eine Ungerechtigkeit begangen wird und Wis-
sen verloren geht. Die Omnipräsenz dieses Risikos ist in unserer Diskussion nur 
aufgrund der Konzeption tiefgreifender sozialer Situiertheit von Sprechenden 
und Zuhörenden zutage getreten, welche sich wiederum unserem methodologi-
schen Vorhaben verdankt, testimoniale Akte vom Blickwinkel derjenigen aus zu 
betrachten, die benachteiligt werden, wenn die Dinge schiefgehen. Ohne diese 
Konzeption hätte sich nichts von dem Vorangegangenen unter philosophischen 
Gesichtspunkten zugänglich machen lassen. 

In der Aufmerksamkeit gegenüber diesen Formen der Dysfunktionalität testi-
monialer Praxis liegt also der Schlüssel für ein umfassenderes Verständnis auch 
des Idealfalls. Nur indem wir das Phänomen testimonialer Ungerechtigkeit un-
tersuchen, können wir lernen zu erkennen, dass es so etwas wie testimoniale Ge-
rechtigkeit gibt, können wir dazu gelangen, ihre ethische Bedeutung und ihre 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 85 

Verbindung zur politischen Freiheit zu würdigen. Ich habe dargelegt, dass dieses 
Projekt in der feministischen methodologischen Einsicht wurzelt, die wir uns 
zum Ausgangspunkt gemacht haben und die bereits in Simone Weils eingangs 
zitierter Bemerkung anklingt. Eine Philosophie, die sich von dieser Einsicht lei-
ten lässt, hofft, indem sie dem Schweigen Gehör schenkt, zu einem sozial fun-
dierteren und philosophisch reichhaltigeren Verständnis der menschlichen Praxis 
zu gelangen, die sie jeweils zu verstehen beabsichtigt. 

 
Übersetzt von Francesca Bunkenborg und Simone Miller 

 
 

  

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


86 | MIRANDA FRICKER 

LITERATUR 
 

Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing, 
Oxford. 

Gilbert, Margaret (2000): Sociality and Responsibility: New Essays in Plural 
Subject Theory, Lanham, MD. 

Dies. (1994): Remarks on Collective Belief, in: Frederick F. Schmitt (Hg.), So-
cializing Epistemology: The Social Dimensions of Knowledge, Lanham, MD, 
S. 235-255. 

Dies. (2004): Collective Epistemology, in: Episteme 1 (2) (October), S. 95-97. 
Korsgaard, Christine (1996): The Sources of Normativity, Cambridge. 
Murdoch, Iris (1970): The Sovereignty of Good, London. 
Dies. (1992): Metaphysics as a Guide to Morals, London. 
Pettit, Philip (1997): Republicanism: A Theory of Freedom and Government, 

Oxford. 
Tuomela, Raimo (2002): The Philosophy of Social Practices: A Collective Ac-

ceptance View, Cambridge. 
Weil, Simone (1959): Leçons de Philosophie, Paris (englisch: dies. (1978): Lec-

tures on Philosophy, übersetzt von Hugh Price, Cambridge). 
Williamson, Tim (2007): The Philosophy of Philosophy, Oxford. 

 
 

ONLINE-QUELLEN 
 

Macpherson, Sir William (1999): The Stephen Lawrence Inquiry: Report of an 
Inquiry by Sir William Macpherson of Cluny, advised by Tom Cook, The 
Right Reverend Dr John Sentamu, Dr Richard Stone (Feb 1999) siehe: http:// 
www.archive.official-documents.co.uk/document/cm42/4262/sli-00.htm 

 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63 - am 14.02.2026, 14:17:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

