Schweigen und institutionelle Vorurteile

MIRANDA FRICKER

Lassen Sie mich dort beginnen, wo ich auch enden werde: beim Begriff des
Schweigens. Es gibt viele Arten des Schweigens, auf der allgemeinsten Ebene
konnte man jedoch sagen, dass Schweigen zwei Aspekte aufweist — einen positi-
ven und einen negativen. Der negative Aspekt besteht im erzwungenen Schwei-
gen derjenigen, die auf irgendeine Weise daran gehindert werden, ihren Stimmen
Gehor zu verschaffen. Diese Art von Schweigen wird normalerweise durch eine
Ungerechtigkeit bewirkt. Der positive Aspekt besteht im aktiven, aufmerksamen
Schweigen derjenigen, die zuhdren, und die vielleicht versuchen, eine Stimme
auszumachen, die selten gehort wird. Diese Art des Schweigens gehort zu einer
moralischen Haltung der Aufinerksamkeit firr andere — eine Offenheit dafiir, wer
sie sind und was sie zu sagen haben. Der Grofteil dessen, was ich in diesem Text
diskutieren mochte, kann unter einen dieser beiden Aspekte des Schweigens sub-
sumiert werden.

Es gibt eine Bemerkung von Simone Weil, die ich in diesem allgemeinen
Zusammenhang besonders anregend finde, sowohl politisch als auch philoso-
phisch. Sie sagt darin Folgendes:

,Der Mensch ist so gemacht, dass derjenige, der zertritt, nichts fiihlt; nur derjenige, der
zertreten wird, fithlt. Solange man sich nicht auf die Seite der Unterdriickten gestellt hat,

um mit ihnen zu fiihlen, kann man sich das nicht klarmachen.*'

1 Weil 1978: 139. ,,L’homme est ainsi fait que celui qui écrase ne sent rien, que c’est
celui qui est écrasé qui sent. Tant qu’on ne s’est pas mis du coté des opprimés pour
sentir avec eux on ne peut pas se rendre compte.“ (Weil 1959: 142, Ubersetzung:
Bunkenborg/Miller). Ich danke Clark Elliston fiir seine Hilfe bei der Quellensuche

dieses Zitats. Meine Uberlegungen wurden zum ersten Mal im Rahmen der ,,Simone

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64 | MIRANDA FRICKER

Die hier formulierte Idee betrifft eine politische Dimension des Wissens und
Verstehens — sie bringt den Gedanken zur Sprache, dass das Innehaben einer Po-
sition sozialer Macht dazu tendiert, bestimmte Stellen der Realitit zu verschlei-
ern oder zu verfilschen. Diese grundlegende Idee ist in zwei verschiedenen Zu-
sammenhédngen bedeutsam, die ich hervorheben und beleuchten méchte: Der
erste Zusammenhang betrifft eine aus der feministischen Philosophie stammende
allgemeine methodologische Auffassung tiber die Art und Weise, wie Philoso-
phie betrieben werden soll (diese Auffassung ist vielleicht gerade dabei, sich
nach und nach doch auch im géngigeren Philosophieverstdndnis zu etablieren).
Weils Bemerkung nimmt diese Auffassung vorweg, die uns lehrt, dass wir den
Blickwinkel derjenigen auf der Verliererseite einnehmen miissen, wenn wir ein
umfassendes Verstdndnis von menschlichen Praktiken, sozialen Phidnomenen
und Beziehungsmustern erlangen wollen. Als diejenigen, die unterdriicken (die
»zertreten®, um Weils Formulierung beizubehalten), sind wir nicht nur nicht in
der Lage zu wissen, wie es ist, unterdriickt zu werden, sondern — und das ist ein
eigener Punkt — auch unsere allgemeine Auffassung der sozialen Welt, in der
Unterdriickungen statthaben, unterliegt einer einseitigen Perspektive, der Per-
spektive der Méachtigen.

Diese Idee ist mindestens so alt wie Marx, aber der Feminismus hat ihr einen
neuen und weniger theoretisch tiberfrachteten Ausdruck verliehen, und es ist al-
len voran der Feminismus, der sie kiirzlich der englischsprachigen Philosophie
zuginglich gemacht hat. Besonders wichtig ist, dass wir in der feministischen
Philosophie seit den 1980er Jahren eine Auseinandersetzung mit der Idee des
Standpunktes finden, von dem aus die Welt betrachtet wird. Ein Standpunkt ist
dabei ein Blickwinkel, der durch eine gegebene sozial-identitire Positionierung
und die Bandbreite der sozialen Erfahrungen, die typischerweise mit ihr einher-
geht, ermoglicht (aber nicht garantiert) wird — soziale Positionierungen, die wir
mit Kategorien wie ,dlter”, ,,Frau“, ,homosexuell®, , heterosexuell”, ,,Mensch
mit Behinderung®, ,,Mensch ohne Behinderung®, ,,Mann“ zu erfassen beginnen
konnen sowie mit zahlreichen Zusammensetzungen solcher einfachen Identitéts-
kategorien. Im makrodkonomischen Kontext meint dieser Gedanke, dass je-
mand, der am oberen Ende der Leiter steht, nicht in der Lage ist, die Situation
derjenigen am Boden vollsténdig zu erfassen. Im héuslichen Bereich bedeutet es,

Weil Lectures on Human Value — 2009 in Melbourne und Sydney vorgestellt, und sie
haben von den Diskussionen in diesem Kontext enorm profitiert. Besonders danken
mochte ich C.A.J. Coady, Karen Jones, Martin Krygier, Genevieve Lloyd und Micha-
el Smith fiir ihre hilfreichen Beitrdge und insbesondere Raimond Gaita — fiir die Ein-
ladung, fiir die gewonnenen philosophischen Einsichten und fiir seine unendlich grof3-

herzige Gastfreundschaft.

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 65

dass es unwahrscheinlich ist, dass jemand, der von klein auf daran gewdhnt ist,
dass sich jemand anderer um die alltdgliche Reproduktionsarbeit kiimmert — ihn
erndhrt und im Allgemeinen hinter ihm herrdumt —, eine realistische Einschit-
zung davon besitzt, wie viel Arbeit wirklich dabei anfillt, jemanden zu versor-
gen. Die Standpunkte der 6konomisch Unterlegenen oder der ungewiirdigten
Fiirsorgenden sind als ,,epistemisch privilegiert” beschrieben worden — privile-
giert sind sie in doppelter Hinsicht: sowohl im Hinblick auf den groferen Um-
fang sozialer Realitit, die sie in den Blick bekommen, als auch hinsichtlich einer
entsprechend weniger einseitigen Perspektive, die es vermag, die Welt auf all-
gemeinere Weise zu verstehen.

Obwohl diese philosophischen Ideen sich im Laufe der 1980er Jahre entwi-
ckelten, bin ich ihnen erst 1990 begegnet, als ich ein Masterstudium in Women's
Studies absolvierte. Der Philosophie-Bachelor, den ich zuvor gemacht hatte,
konfrontierte die Studierenden nicht mit feministischer philosophischer Litera-
tur — das ist verstindlich: Es waren noch die Anfangstage. Doch als ich dann
schlieBlich feministische philosophische Literatur las, war ich erstaunt. Das war
offensichtlich Philosophie, und trotzdem schien es so, als ob dieser Denkstil ir-
gendwo im toten Winkel des englischsprachigen Philosophiekanons stattfand.
Philosophie ist immerhin auch eine sozial-historische Instanz, eine kollektive
Unterhaltung, die sich tiber Historie und sozialen Raum erstreckt, und ich ent-
deckte, als ich zum ersten Mal feministische Philosophie las, dass man sich da-
rum bemiithen muss, auch dem Schweigen Gehor zu schenken, um zu verstehen,
was Philosophie ist, das heiflt, um eine angemessene Perspektive auf die histori-
sche Entwicklung der Philosophie zu finden. Auf der Ebene des philosophischen
Kanons wird das von der bereits erwdhnten methodologischen Lektion veran-
schaulicht, die uns von der feministischen Philosophie angetragen wird: Wenn
man ein soziales Phianomen verstehen will, ist man gut beraten, es von der Per-
spektive derjenigen zu betrachten, deren Stimmen kaum zu horen sind. Man
kann dies als eine moderatere Variante derselben Idee verstehen, der Weil politi-
schen Ausdruck gibt, wenn sie sagt: ,,Solange man sich nicht auf die Seite der
Unterdriickten gestellt hat [...], kann man sich das nicht klarmachen.*

Dies ist also die erste Idee, die ich in Bezug auf Weils anregende Bemerkung
herausstellen mochte. Um den Punkt ganz allgemein zu fassen: Dem Schweigen
zuzuhoren, ist haufig lehrreich. Aber was bedeutet es, dem Schweigen zuzuho-
ren, wenn wir Philosophie betreiben? Es ist eine Sache, eine historische Perspek-
tive auf den Kanon einzunehmen, um eine informiert kritische Haltung denjeni-
gen Mechanismen gegeniiber zu erlangen, die bestimmen, was aufgenommen
und was auflen vor gelassen wird. Eine ganz andere Sache aber ist es, so konnte
man einwenden, vorzuschlagen, dass dem Schweigen zuzuhdren als solches ein

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

66 | MIRANDA FRICKER

niitzliches philosophisches Instrument sein kann, ein Leitfaden fiir das Vorgehen
philosophischen Erklarens. Nehmen wir an, unser methodologisches Gebot sei
wie folgt: Was auch immer du verstehen willst, versuche es vom Blickwinkel der
Machtlosen aus zu betrachten, von denjenigen aus, die als Verlierende aus der
Praxis hervorgehen, die du erkldren willst. Nun ist es vollig richtig, dass diese
Idee bei vielen Fragen oder Themen der Philosophie keine Anwendung finden
wird. Wenn ich mich zum Beispiel fiir eine metaphysische Frage wie ,,Warum
gibt es etwas und nicht vielmehr nichts?* interessiere, bezweifle ich, dass ich mit
dem methodologischen Vorschlag, die Frage vom Blickwinkel der Machtlosen
aus zu betrachten, etwas anfangen konnte. Oder auch, wenn mein Interesse einer
durch und durch abstrakten Frage der Erkenntnistheorie gilt — wie zum Beispiel
der Frage, ob es dasselbe ist, den gerechtfertigten und wahren Glauben zu haben,
dass die Katze auf der Matte sitzt, wie zu wissen, dass die Katze auf der Matte
sitzt —, dann bemiihe ich mich wohl tatséchlich vergeblich, wenn ich versuche,
sie vom Blickwinkel der Machtlosen aus zu betrachten. Aber nicht alle philoso-
phischen Fragen sind von dieser Art. Tatsdchlich sind nicht einmal alle episte-
mologischen Fragen dieser Art (oder zumindest sind sie es nicht mehr). Was,
wenn wir uns fiir die Epistemologie des Bezeugens oder testimonialer Akte inte-
ressieren — also insbesondere fiir die Frage, was Horende berechtigt, etwas zu
glauben, das ihnen eine andere Person erzdhlt und so vielleicht dank dieser zu
Wissen zu gelangen. In der jiingeren Vergangenheit kam es Erkenntnistheoreti-
kerinnen und -theoretikern, die sich fiir diese Frage interessierten, nicht in den
Sinn, dass es lohnenswert sein koénnte, diese Angelegenheit vom Blickwinkel der
Machtlosen anzugehen. Es wird sich aber herausstellen, dass es dies durchaus ist.
Es bedarf nur zweier Schritte, um zu der Position zu gelangen, von der aus
wir dies erkennen konnen. Zunéchst miissen wir die Epistemologie testimonialer
Akte als die Epistemologie einer sozialen Praxis zwischen Menschen begreifen.
Im Wesentlichen ist sie die Praxis des Gebens und Empfangens von Informatio-
nen, eine Praxis, in der die Horenden dem, was ihnen erzihlt wird, unterschied-
lich viel Vertrauen schenken oder es zuriickweisen oder sich vielleicht eines Ur-
teils vorerst enthalten werden. Testimoniale Akte als eine Praxis zu begreifen, ist
tatsdchlich ein groBer Schritt in Anbetracht des historisch vorherrschenden
Selbstverstdndnisses der analytischen Philosophie, das sie lediglich als Ausei-
nandersetzung mit der Natur unserer Konzepte und mit den Worten, die wir zu
ihrer Formulierung nutzen, auffasst. (Wenn die Idee von Praktiken iiberhaupt ei-
ne Rolle spielte, dann nur in der Form unserer begrifflichen und linguistischen
Praktiken.) Glucklicherweise hat die Idee, dass der Untersuchungsgegenstand
der Philosophie auf das Begriffliche und Linguistische beschrankt ist, seit eini-
gen Jahrzehnten an Einfluss fiir das Schaffen von Philosophinnen und Philoso-

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 67

phen verloren und ist in jiingster Zeit explizit in Kritik geraten,” sodass die lingu-
istische Wende (/inguistic turn) nun als abgelost betrachtet werden kann von al-
ternativen, lebensndheren Auffassungen davon, was Philosophie erkldren und
beleuchten kann. Nachdem wir nun diesen ersten Schritt gemacht haben, also
dahin gekommen sind, den Untersuchungsgegenstand der Epistemologie testi-
monialer Akte in den menschlichen Praktiken des Erzihlens und des (Nicht-)
Akzeptierens dessen, was uns erzdhlt wird, zu erkennen, bekommen wir eine
Idee davon, wie wir den zweiten Schritt unternehmen kénnen. Wir verstehen
nun, was es bedeuten konnte, diese Praxis vom Blickwinkel der Machtlosen aus
zu betrachten, vom Blickwinkel der zum Schweigen Gebrachten. Testimoniale
Praktiken beinhalten Versuche der Wissensiibermittlung an andere, aber was,
wenn diese anderen nicht horen, nicht héren konnen oder wollen? In diesem Fall
wird die Sprecherin oder der Sprecher vielleicht zum Schweigen gebracht. Eine
erste Formulierung konnte also lauten: Wenn eine Sprecherin oder ein Sprecher
gehort werden sollte, aber nicht gehort wird, wird sie oder er zum Schweigen
gebracht.

Dies wire natiirlich zu voreilig. Immerhin gibt es Fille, in denen Sprecherin-
nen und Sprecher, die angehort werden sollten, letztendlich doch nicht gehort
werden und in denen es ein Fehler wire, diese als ,,zum Schweigen gebracht™ zu
charakterisieren. Vor allem wire es vollig falsch, die Zuhorende oder den Zuho-
renden zu beschuldigen, jene zum Schweigen gebracht zu haben. Ein Beispiel
hierfiir kann eine irrtimliche Identitdtszuschreibung sein, oder die schlichte Un-
kenntnis {iber jemandes Fachkompetenz in einem bestimmten Bereich. Man stel-
le sich die Situation in einem Flugzeug vor, wenn ein Passagier plotzlich ernst-
haft erkrankt. Der Flugbegleiter tut sein Bestes, um mit der Situation zurechtzu-
kommen, als eine andere Passagierin anféingt, ihm energisch Anweisungen zu
geben. Bis zu dem Moment, in dem der Flugbegleiter merkt, dass die rechthabe-
rische Passagierin Krankenschwester ist (vielleicht dauert es einige Minuten, be-
vor sie etwas offensichtlich Medizinisches sagt), nimmt er ihre Vorschldge viel-
leicht nicht allzu ernst und schenkt ihren Worten wenig Glauben, bis sie ihre
Fachkenntnis auf irgendeine Weise unter Beweis stellt. In Beispielen wie diesen
wird die Sprecherin nicht zum Schweigen gebracht, und zwar weil es sich ledig-
lich um einen unschuldigen Fehler von Seiten des Horers handelt.

Es gibt allerdings auch andere Beispicle. Man stelle sich vor, eine Manage-
rin — eine attraktive, junge, blonde Frau — macht bei einer geschéftlichen Bespre-
chung einen guten Vorschlag dariiber, wie die Firma eine ihrer Leistungen ver-

2 Vgl. Williamson 2007; obwohl seine beeindruckende Verteidigung der ,,Lehnstuhl-
Philosophie die linguistische Konzeption ungliicklicherweise keineswegs durch et-
was Differenzierteres ersetzt.

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

68 | MIRANDA FRICKER

bessern konnte, doch niemand am Tisch nimmt ihren Vorschlag wirklich ernst.
Oder man stelle sich einen weillen Polizeibeamten vor, der den schwarzen Fah-
rer eines teuren Autos anhélt, um ihn zu fragen, ob er der Eigentiimer ist und der
Behauptung des Fahrers gegeniiber misstrauisch bleibt. Bei dieser Art von Bei-
spielen kommuniziert eine Person eine Aussage irgendeiner Art (einen Vor-
schlag oder eine bezeugende Aussage), und die oder der Zuhdrende misst den
Worten der Sprecherin oder des Sprechers zu wenig Glaubwiirdigkeit bei — die-
ses Mal aber nicht aufgrund eines unschuldigen Fehlers; die Abwertung der
Glaubwiirdigkeit ist hier vielmehr Vorurteilen geschuldet. Der entsprechende
Vorgang, mit dem wir die Worte anderer aufnehmen und ihre Glaubwiirdigkeit
herabstufen, wird durch die vorurteilsbehaftete Wahrnehmung der Sprechenden
durch die Zuhorenden korrumpiert. Die Gesprichsteilnehmerinnen und -teilneh-
mer nehmen die attraktive, junge, blonde Frau auf eine Weise wahr, die unver-
einbar damit ist, dass sie niitzliche, sachkundige Vorschlige macht; der weifle
Polizeibeamte nimmt den schwarzen Fahrer in einer Art wahr, die es als unwahr-
scheinlich erscheinen lédsst, dass er wahrheitsgemifl behauptet, der rechtmafige
Besitzer des Autos zu sein.

Fithren wir ein reales Beispiel an, um unsere Aufmerksamkeit auf die Wich-
tigkeit des Phdanomens zu lenken. Am 22. April 1993 wurde ein Jugendlicher
namens Stephen Lawrence im Londoner Stadtbezirk Greenwich von einer klei-
nen Gang weiller Jugendlicher erstochen. Stephen Lawrence und sein Freund
Duwayne Brooks, mit dem er gemeinsam an der Bushaltestelle wartete, waren
schwarz. Dem Mord ging keine Provokation, iiberhaupt keine feindselige Inter-
aktion voraus. Es war eine vollkommen einseitige, explizit rassistisch motivierte
Attacke — das Einzige, das ihr vorausging, war der Zuruf rassistischer Beschimp-
fungen von Seiten der fiinf oder sechs Angreifer auf der gegeniiberliegenden
Stralenseite. Die Gang stiirzte sich dann auf Stephen Lawrence, wobei ein oder
moglicherweise zwei ihrer Mitglieder ihm zwei tiefe Stichwunden zufiigten, die
seinem Leben wenige Minuten spiter ein Ende setzten. Die mittlerweile allge-
mein bekannte polizeiliche Handhabung der Mordermittlung war so schuldhaft
verpfuscht, dass eine unabhéngige Untersuchung unter der Leitung von Sir Wil-
liam Macpherson in Auftrag gegeben wurde — der Bericht dieser Untersuchung
ist als der ,,Macpherson-Bericht* bekannt. Aus diesem Bericht beziehe ich meine
Informationen sowie die Grundlagen fiir die epistemische, ethische und politi-
sche Interpretation, die ich vorschlagen werde.

Duwayne Brooks war Hauptzeuge des Verbrechens und, obwohl physisch
unverletzt, ebenfalls Opfer des Angriffs. Es gibt klare Vorschriften, die regeln,
wie das Opfer eines Verbrechens zu behandeln ist: Es muss getrdstet und ent-
sprechend seiner Bediirfnisse behandelt werden. Einer der grofiten Verhaltens-

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 69

méngel der Polizei an jenem Tag war, dass sie Herrn Brooks zu keiner Zeit auf
die durch die Vorschriften festgelegte Weise betreute. Der Bericht hilt fest, dass
niemand, obwohl er offensichtlich ein entsetzliches Trauma erlitten hatte, ver-
suchte, Duwayne Brooks zu trosten oder zu beruhigen.’ Er war vermutlich knapp
einer direkten korperlichen Attacke entkommen, er war terrorisiert worden und
hatte seinen Freund vor seinen Augen verbluten sehen, wéhrend er, einige Zeit
nachdem sich die Polizei bereits am Tatort eingefunden hatte, auf das Eintreffen
des Rettungswagens wartete. Diese Ankunftsreihenfolge der beiden Notdienste
war ungliicklich und nicht gerade hilfreich fiir die Beziehung zwischen Duwayne
Brooks und den anwesenden Polizeibeamten. Aber wichtiger ist, dass die Polizei
anscheinend von der Annahme ausging, dass es irgendeine Form von Kampf ge-
geben hatte, der letztlich in der Messerattacke gipfelte und Brooks, ganz zu
schweigen von seinem ermordeten Freund, dementsprechend als einen am Ver-
brechen Beteiligten behandelte. Er war also ein Opfer, das nicht wie ein Opfer
behandelt, sondern stattdessen spontan als Teil des Problems wahrgenommen
wurde. Es gilt in all dem aber noch etwas anderes zu beriicksichtigen — ndmlich
den epistemischen Strang der Geschichte, den ich herausstellen mochte. Die po-
lizeiliche Wahrnehmung von Duwayne Brooks macht erkldrlich, warum er, ob-
wohl er offiziell ein Zeuge war — die Hauptinformationsquelle tiber das Verbre-
chen —, vor Ort genauso wenig auf angemessene Weise als Zeuge behandelt
wurde wie als Opfer. Aus dem Macpherson-Bericht geht deutlich hervor, dass
die untersuchenden Beamten Duwayne Brooks’ Worte auf eine Weise wahrnah-
men, die unvereinbar damit war, seiner Zeugenaussage iiber den Angriff irgendei-
ne ernsthafte Glaubwiirdigkeit beizumessen. Im Absatz 5.11 legt der Bericht dar:

,,.Die Beamten versdumten es, sich auf Herrn Brooks einzulassen und den Informationen,
die er ihnen gab, griindlich nachzugehen. Obwohl er wusste, wo die Angreifer zuletzt ge-
sehen worden waren, schlug niemand vor, dass er an der Durchsuchung der Gegend betei-
ligt werden sollte. Niemand scheint richtig versucht zu haben, ihn zu beruhigen oder anzu-
erkennen, dass er die Wahrheit sprach. Hinzu kommt noch, dass Inspector Steven Groves,
der einzige leitende Beamte, der bereits vor dem Eintreffen des Rettungswagens zugegen

war, offensichtlich nicht versuchte, von Herrn Brooks zu erfahren, was vorgefallen war.*

In dieser Geschichte eines rassistischen Mordes an einem 18-jdhrigen Mann und
einer polizeilichen Untersuchung, die aufgrund von rassistischen Vorurteilen so
verzerrt und falsch gehandhabt wurde, dass es viele Jahre lang so aussah, als ob

3 Vgl. Kapitel fiinf des Macpherson-Berichts, vor allem 5.10-12 und 5.3. Der Bericht
wurde 1999 veréffentlicht und kann online eingesehen werden. Fiir die URL siehe das

Literaturverzeichnis.

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

70 | MIRANDA FRICKER

keine erfolgreiche Strafverfolgung stattfinden kénnte, finden wir ein eindrucks-
volles Beispiel des Phédnomens, das ich testimoniale Ungerechtigkeit nenne.
Hierbei verzerren Vorurteile auf der Seite der oder des Zuhorenden die Wahr-
nehmung der oder des Sprechenden derart, dass die ihm oder ihr zugeschriebene
Glaubwiirdigkeit abgewertet wird. In diesem Fall scheint es so, dass die Polizei
vor Ort so gut wie gar nicht horte, was Duwayne Brooks zu sagen hatte, und dass
vorurteilsbehaftete rassistische Stereotypisierungen die Ursache dafiir waren. Es
ist deshalb angemessen, Duwayne Brooks als auf hochst ungerechte Weise zum
Schweigen gebracht zu betrachten. Neben den offensichtlichen Auswirkungen
dieses Zum-Schweigen-Bringens auf die polizeiliche Untersuchung und das an-
schlieBende Gerichtsverfahren ist da aulerdem die intrinsische epistemische Un-
gerechtigkeit, die Duwayne Brooks zugefiigt wurde — ihm wurde in seiner Fi-
higkeit als Wissender, genauer: als Wissensvermittler Unrecht getan. Er wurde
aufgrund von Vorurteilen daran gehindert, Wissen weiterzugeben, das er zu tei-
len in der Lage war. Wir konnen ihn als in zweifacher Weise daran gehindert be-
greifen, Wissen mitzuteilen, zwei Weisen, die es zu unterscheiden gilt:

Erstens wurde er prdventiv zam Schweigen gebracht, das heiflt, die Art, wie
die Polizei ihn wahrnahm, brachte sie dazu, sich im Grofen und Ganzen einfach
nicht darum zu bemiihen, ihn um Informationen zu ersuchen. Wir haben bereits
im Macpherson-Bericht gesehen, dass der einzige vor Ankunft des Rettungswa-
gens anwesende leitende Beamte nicht versuchte, ,,von Herrn Brooks zu erfah-
ren, was passiert war“. Zweitens, insoweit Duwayne Brooks tatsdchlich die
Moglichkeit gegeben wurde, sein Wissen vor Ort weiterzugeben, wurde er, so
scheint es, nicht richtig gehort. Seine Aufregung wurde als Feindseligkeit statt
als traumatischer Stress wahrgenommen, und seine wiitende Frustration dem ge-
geniiber, was er als mangelndes polizeiliches Bemithen um das Leben seines
Freundes ansah, der bis zur Ankunft des Rettungswagens blutend auf dem Geh-
weg lag, wurde als Aggression gegen die Polizei verstanden. Insgesamt wurde er
also nicht gebiihrend anerkannt als die Wissensquelle, die er ganz eindeutig
war.” Diese beiden Formen des Zum-Schweigen-Bringens sind zentrale Formen
testimonialer Ungerechtigkeit.

4 Im Januar 2012 wurden zwei Ménner fiir den Mord an Stephen Lawrence verurteilt.
Der Bericht macht deutlich (unter 5.14), dass, wihrend die polizeiliche Behandlung
von Herrn Brooks am Tatort und selbst spéter noch im Krankenhaus vollig unange-
messen und inaddquat war, die Behandlung, die er spéter in der Plumstead Police Sta-
tion erfahren hat, besser war: Ein Beamter kam, um ihm die Moglichkeit zu geben,
seine Mutter zu sehen und nach Hause zu gehen (was er ablehnte) und um im Verlauf

der Nacht ein ausfiihrliches Zeugnis von ihm aufzunehmen.

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 71

Das Unrecht der hier veriibten testimonialen Ungerechtigkeit mag einem als
einigermaflen unerheblich erscheinen, verglichen mit der ungeheuerlichen recht-
lichen Ungerechtigkeit, die darin besteht, dass ein oder mehrere Morder der
Strafverfolgung entgehen. In einem offenkundigen Sinn ist dies wahr: Es ist
wichtiger, dass ein Mord angemessen untersucht und Recht gesprochen wird, als
dass jemand einen Fall von testimonialer Ungerechtigkeit vermeidet. Dass
Duwayne Brooks zum Schweigen gebracht wurde, konnte als lediglich ein
schuldhaftes Versagen der Polizei unter vielen anderen erscheinen, die zusam-
mengenommen letztlich in der gescheiterten Ermittlung gipfelten. Ich glaube je-
doch, dass die hier auf dem Spiel stehenden testimonialen und rechtlichen Unge-
rechtigkeiten nicht voneinander trennbar sind, da die rechtliche Ungerechtigkeit
bei dieser Untersuchung, die so falsch gehandhabt wurde, dass dies eine Straf-
verfolgung letztlich vereitelte, vor allem auf die an Duwayne Brooks veriibte
testimoniale Ungerechtigkeit zuriickzufiihren ist. Mit anderen Worten: Dass
Brooks zum Schweigen gebracht wurde, war selbst Teil der misslungenen Unter-
suchung und scheint einer der Hauptgriinde ihres Scheiterns gewesen zu sein und
zwar weil insbesondere die testimoniale Ungerechtigkeit dafiir verantwortlich
war, dass man sich die entscheidende Gelegenheit, vor Ort Hinweise aufzuneh-
men, entgehen lieB. Insofern rechtliche Gerechtigkeit direkt von einer Offenheit
gegeniiber dem abhingt, was Zeuginnen und Zeugen sowie andere Beteiligte zu
sagen haben, hingt sie auch direkt von testimonialer Gerechtigkeit ab. Wenn wir
dariiber hinaus iiber das Unrecht nachdenken, das mit der von Duwayne Brooks
erlittenen testimonialen Ungerechtigkeit zusammenhéngt, so wird offensichtlich,
dass es in keiner Weise isoliert, fliichtig oder einmalig ist; es ist vielmehr Teil
eines allgemeinen Musters vorurteilsbehafteter Wahrnehmung und vorurteils-
formiger Glaubwiirdigkeitsurteile. Er war auBBerdem nicht die einzige schwarze
Person, die im Laufe der Untersuchungen testimoniale Ungerechtigkeit durch die
Polizei erfahren musste. Im Macpherson-Bericht findet sich ein Zitat von Doreen
Lawrence, der Mutter von Stephen Lawrence, in dem sie ihre Erfahrungen mit
der Polizei zu jenem Zeitpunkt beschreibt, zu dem sie und ihr Mann eigentlich
regelméfig tiber den Fortgang der Ermittlungen hétten informiert werden sollen.
Sie berichtet:

,,Im Grunde wurden wir als leichtgldubige Einfaltspinsel betrachtet. Das zeigt sich vor al-
lem in Detective Chief Superintendent Isleys Kommentar, ich sei wohl dazu angehalten
worden, Fragen zu stellen. Vermutlich ist es in seinen Augen nicht méglich, dass ich eine
intelligente, schwarze Frau mit eigenen Gedanken bin, die selbst in der Lage ist, Fragen zu

stellen. Wir wurden herablassend behandelt und abgespeist [...].“¢

6 Macpherson-Bericht unter 4.4.

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72 | MIRANDA FRICKER

Betrachten wir das Wesen des hier involvierten epistemischen Unrechts. Das in-
trinsische Unrecht testimonialer Ungerechtigkeit liegt in der epistemischen Be-
leidigung: Das Subjekt wird in seiner Fahigkeit als wissendes, also als rationales
Wesen, abgewertet. Diese Beleidigung ist weitreichend. Stimmt man der An-
nahme zu, dass unsere Rationalitit Teil unseres Wertes als Menschen ist, dann
ist der Umstand, in seiner Fahigkeit als Wissende oder Wissender als minder-
wertig wahrgenommen und behandelt zu werden gleichbedeutend damit, als ein
minderwertiger Mensch wahrgenommen und behandelt zu werden. Im Anschluss
an das Trauma des Mordes erfuhr auch Duwayne Brooks diese erweiterte epi-
stemische Beleidigung durch die Polizei. Seine Behandlung ist eine ethische Un-
gerechtigkeit. Sie ist auBerdem eine grobe epistemische Fehlleistung, da der Po-
lizei Wissen entging, das sie benotigt hitte, um das Beweismaterial zusammen-
zutragen. Hier beobachten wir die eigenartige Hybriditét testimonialer Unge-
rechtigkeit, die zugleich ethisch und epistemisch ist: Duwayne Brooks wurde
moralisches Unrecht zugefiigt, und der Polizei (ganz zu schweigen von der Fa-
milie Lawrence und der Gesellschaft als ganzer) entging Wissen, das von Herrn
Brooks zum Zweck strafrechtlicher Beweise hitte entgegengenommen werden
sollen.

Ich habe an anderer Stelle iiber das Wesen dieser Art von Unrecht geschrie-
ben und auch tiber die Hoffnung, dass wir als Individuen in uns selbst eine korri-
gierende Tugend testimonialer Gerechtigkeit zu kultivieren versuchen kénnten,
anhand derer wir den Einfluss von Vorurteilen auf unsere Glaubwiirdigkeitsur-
teile ausgleichen.’” Ich stelle sie als korrektive Tugend dar, weil wir verniinfti-
gerweise nicht darauf hoffen konnen, unsere Urteile vollstdndig von Vorurteilen
zu befreien. Dies liegt daran, dass ich der (vielleicht eher pessimistischen) Uber-
zeugung bin, dass vorurteilsformige Stereotypen in der sozialen Luft liegen, die
wir atmen — ich meine damit, dass sie in der kollektiven sozialen Vorstellung
dauerhaft vorhanden sind —, und wir deshalb, selbst dann, wenn wir keine sexis-
tischen oder rassistischen Uberzeugungen vertreten, nicht davor gefeit sind, dass
vorurteilsféormige Stereotypen unsere Glaubwiirdigkeitsurteile beeintréichtigen,
sodass wir auf von uns selbst unbemerkte Weise eine Abwertung der Glaubwlir-
digkeit zulassen, die wir bestimmten Sprecherinnen und Sprechern aufgrund ih-
rer Gruppenzugehorigkeit zuweisen (das geschieht freilich auch in Abhéngigkeit
von den sozialen Gruppen, denen wir jeweils angehdren). Ein Mitglied eines
Einstellungskomitees zum Beispiel mag keine altersdiskriminierenden Uberzeu-
gungen vertreten und dennoch die jiingere Bewerberin allein aufgrund ihrer Ju-
gendlichkeit spontan bevorzugen, wobei sich das einzig und allein mit dem sub-

7  Vgl. Fricker 2007, Kapitel vier und sieben.

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 73

tilen Einfluss des Stereotyps vom langsameren, weniger flexiblen, sich weniger
bereitwillig aufopfernden &lteren Mitarbeiter erkléren lasst.

Es ist eine gewisse kritische Offenheit dem Wort anderer gegeniiber, vermit-
telt durch eine unvoreingenommene Wahrnehmung ihrer als Individuen, welche
die oder der Einzelne herzustellen versuchen muss. Wir konnten diese Fahigkeit
des Zuhorens als eine besondere Art der Aufmerksamkeit fiir andere begreifen.
Inspiriert von Simone Weils Konzept der Aufmerksamkeit, die Weil als letztlich
mit jener unfokussierten Betrachtungsform verkniipft betrachtet, die sie als fiir
das Gebet charakteristisch begreift, entwickelt Iris Murdoch ihr eigenes deutli-
cher ethisches Konzept der ,,liebevollen Aufmerksamkeit®, wie wir sie Personen
und anderen Wesen zuteilwerden lassen.® Trotz der fokussierten Natur von
Murdochs liebevoller Aufmerksamkeit teilt diese mit Weils Konzept eine Sicht-
weise, die von Aspekten des Selbst unverstellt, unvoreingenommen ist — eine Art
der Wahrnehmung oder ein Wahrnehmungsvermdgen, mochte ich sagen, das
seinem Wesen nach fundamental passiv ist, im Sinne von frei von jeder Beein-
flussung durch den Willen.” In Murdochs bekannter, wenn auch mittlerweile et-
was iiberholter Veranschaulichung dieser Art von Aufmerksamkeit prisentiert
sie uns eine Schwiegermutter, die ihre neue Schwiegertochter zunéchst als ein
,dummes vulgidres Méadchen* wahrnimmt und beklagt, dass ihr Sohn ,,unter sei-
nem Niveau“ geheiratet hat'’. Es gelingt ihr, sich durch ihr Verhalten nicht zu
verraten, sodass niemand auf3er ihr selbst weil3, was sie fiihlt. Nach und nach be-
ginnt sie, ihre Schwiegertochter mit anderen Augen zu sehen. Anhand eines be-
wundernswerten Prozesses der Selbstdisziplinierung gelangt sie schlie8lich zu

8 Vgl. Murdoch 1970: 34.
,»,Simone Weil sagt, dass der Wille uns nicht zu moralischer Verbesserung fiihrt, son-
dern nur mit der Idee strenger Pflichten verbunden werden sollte. Moralische Verén-
derung riihrt her von der Aufmerksamkeit fiir die Welt, deren natiirliches Resultat eine
Minderung des Egoismus ist, weil sie einen stirkeren Sinn primér natiirlich fiir die
Realitdt von anderen Menschen, aber auch fiir die anderer Dinge bewirkt. Diese
Sichtweise stimmt mit der Gstlichen Weisheit (und mit Schopenhauer) darin iiberein,
dass wir letzten Endes keinen Willen haben sollten.* [Ubersetzung: Bunkenborg/Mil-
ler].
,,Simone Weil says that will does not lead us to moral improvement, but should be
connected only with the idea of strict obligations. Moral change comes from an atten-
tion to the world whose natural result is a decrease in egoism through an increased
sense of the reality of, primarily of course other people, but also other things. Such a
view accords with oriental wisdom (and with Schopenhauer) to the effect that ulti-
mately we ought to have no will.“ (Murdoch 1992: 52).

10 Vgl. Murdoch 1970:17 [Ubersetzung: Bunkenborg/Miller].

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

74 | MIRANDA FRICKER

einer neuen, vom Standesdiinkel befreiten Wahrnehmung von ihr. Murdoch stellt
sich vor, dass diese Frau zu sich selbst sagt: ,,Ich bin altmodisch und konventio-
nell. Ich konnte Vorurteile haben und engstirnig sein. Ich konnte einen Standes-
diinkel haben. Ich bin zweifellos neidisch. Schaue ich nochmal hin.“ Daraufhin
beobachtet sie ihre Schwiegertochter und denkt ganz bewusst iiber sie nach, bis
sich allmihlich ihr Blick auf sie dndert.""

Was Murdoch hier beschreibt, trifft den Kern dessen, was wir unter der indi-
viduellen Tugend der testimonialen Gerechtigkeit verstehen sollten. Erstens ver-
langt sie reflexives Bewusstsein dariiber, dass man fiir dieses oder jenes Vorur-
teil anfillig sein konnte. Zweitens griindet sie sich auf eine bestindige Motiva-
tion, solche Vorurteile zu {iberwinden und drittens gewdahrleistet sie hierbei ein
angemessenes Mal} an Erfolg. Im Fall der testimonialen Gerechtigkeit beruht die
Uberwindung eines Vorurteils darauf, dass es jemandem gelingt, ihre oder seine
Wahrnehmung der oder des Sprechenden so zu korrigieren, dass ihr oder ihm ein
gebiihrendes Mal3 an Glaubwiirdigkeit zuteilwird. Dort, wo dieses angemessene
Mal unklar ist, konnen wir nach weiterer Evidenz suchen oder unser Urteil ein-
fach zunidchst einmal zuriickhalten. Die Fahigkeit zur Aufmerksamkeit — das
Vermogen, die echten menschlichen Individuen hinter den Vorurteilen zu se-
hen — ist im ethischen Leben unentbehrlich. Sie ist in persénlichen Beziehungen
so unabdingbar, wie zwischen Murdochs Schwiegermutter und -tochter, und sie
ist ebenfalls unentbehrlich als Teil des sozialen, institutionellen Lebens. Wenn
nur einer der zustdndigen, nach Stephen Lawrences Mord anwesenden Polizei-
beamten die Fahigkeit fiir diese Art der Aufmerksamkeit besessen hitte, dann
wire Duwayne Brooks angehort worden. Er hitte nicht die epistemische Unge-
rechtigkeit erlitten, die ihm widerfahren ist, und mehr Beweise hitten sicherge-
stellt werden konnen, bevor es dafiir zu spét war. Aber ich werde hier nicht wei-
ter auf die Frage individueller Tugenden eingehen, denn tugendhafte Individuen,
die innerhalb einer Institution arbeiten, sind offensichtlich blof ein Teil der
Antwort. Manchmal weisen Institutionen tief verwurzelte Laster auf, wie zum
Beispiel Rassismus, selbst wenn die dort arbeitenden Individuen fiir sich, als In-
dividuen, dieses Laster nicht aufweisen. Einige der wichtigsten Fille testimoni-
aler Ungerechtigkeit betreffen die Behandlung von Individuen durch Kollektive
und vor allem durch Institutionen wie Einstellungskomitees, Unternehmen, Ge-
richte und natiirlich auch Polizeikrifte. Und Tatsache ist, dass mehr hinter dem
Rassismus (oder was immer das Laster sein mag) solcher Institutionen steckt als
die Summe der rassistischen Individuen, die in ihnen arbeiten. Deshalb mochte
ich mich auf die kollektive Dimension des Rassismus konzentrieren, welche in
der gerade betrachteten Geschichte voller rassistischer Vorurteile am Werk ist.

11 Vgl. ebd. [Ubersetzung: Bunkenborg/Miller].

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 75

Ich kann die Frage nicht kldren, inwiefern es bei der Londoner Polizei ein-
zelne rassistische Beamtinnen oder Beamte gab oder noch gibt. Aber das wich-
tigste und gesellschaftlich am prominentesten diskutierte Ergebnis des Macpher-
son-Berichts war, dass wir es bei der Londoner Polizei mit ,,institutionellem
Rassismus* zu tun haben.'> Das ist eine Idee, die (zumindest in ihrer Reinform)
zu unterscheiden ist von der Behauptung, dass es eine bestimmte Zahl von Be-
amtinnen oder Beamten gab, die Rassistinnen oder Rassisten waren. Das Kon-
zept des institutionellen Rassismus ist in der Tat ethisch so wichtig wie schwer
auszumachen; die Anschuldigungen gegen die Londoner Polizei fiihrten damals
dementsprechend zu vielen irritierten und kontrovers gefiihrten gesellschaftli-
chen Diskussionen. Diese Irritation driickte sich bereits in der vom damaligen
Kommissar der Londoner Polizei 6ffentlich geduBlerten Befiirchtung aus, dass,
sollte der Bericht die Polizei als institutionell rassistisch darstellen, diese An-
schuldigung von den durchschnittlichen Polizeibeamten und dem GroBteil der
Offentlichkeit so aufgenommen wiirde, als ob die Mehrheit der Polizeibeamten
»ihren Alltag im Lichte und im Sinne rassistischer Uberzeugungen bewilti-
gen“". Die Gefahr eines fortwihrenden 6ffentlichen Missverstindnisses iiber die
Rolle, die polizeilicher Rassismus in diesem Fall gespielt hatte, und die intelli-
genten Bemiihungen, die im Macpherson-Bericht unternommen wurden, um die-
ses Verstdndnis zu verbessern, unterstreichen die soziale Wichtigkeit der philo-
sophischen Unterscheidung zwischen Haltungen, die auf der Ebene des Indivi-

12 Der Macpherson-Bericht setzt sich vornehmlich in Kapitel sechs mit Rassismus aus-
einander und betont ausdriicklich den Unterschied zwischen individuellen rassisti-
schen Einstellungen und nicht intendierten rassistischen Resultaten in Bezug auf die
Behandlung von schwarzen und ethnischen Minderheiten durch die Polizei. Unter
6.34 definiert er fiir die Zwecke des Berichts das Konzept des institutionellen Rassis-
mus wie folgt: ,,Das kollektive Versdumnis einer Organisation, Menschen aufgrund
ihrer Hautfarbe, Kultur oder ihrer ethnischen Zugehérigkeit einen angemessenen und
professionellen Service zu bieten. Beobachtet werden kann dies in Prozessen, Haltun-
gen und Verhaltensweisen, die aufgrund von unbeabsichtigten Vorurteilen, Unkennt-
nis, Gedankenlosigkeit und rassistischen Stereotypisierungen in Diskriminierungen zu
Lasten von ethnischen Minderheiten gipfeln“. Der Absatz fahrt folgendermafBen fort:
,,Er [der Rassismus] besteht fort aufgrund des Versdumnisses der Organisation, seine
Existenz und Ursachen offen anzuerkennen und ihm durch Grundsitze, Beispielhaf-
tigkeit und Fithrung angemessen zu begegnen. Ohne ein Eingestindnis und ohne die
Ergreifung von Gegenmalinahmen gegen diese Form des Rassismus kann er als Teil
des Ethos und der Kultur der jeweiligen Organisation fortbestehen. Er ist eine zermiir-
bende Krankheit.*

13 Er wird im Macpherson-Bericht unter 6.46 zitiert.

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76 | MIRANDA FRICKER

duums und Haltungen, die auf der Gruppenebene vertreten werden. Kiirzlich
kam es in den Medien des UK zu erneuten Diskussionen iiber institutionellen
Rassismus (veranlasst durch den zehnten Jahrestag der Veréffentlichung des Be-
richts) und mein Eindruck ist, dass unser kollektives offentliches Verstindnis
davon, zumindest im UK, nach wie vor unzureichend ist. Ich werde deshalb ver-
suchen, etwas Niitzliches iiber diese Art von institutionellem Laster zu sagen,
sodass wir zu einem fundierteren philosophischen Verstdndnis davon gelangen
konnen und damit auch iiber die Ursachen jener Art von testimonialer Ungerech-
tigkeit, die Duwayne Brooks erlitt.

In viele Formen des institutionellen Rassismus sind sicherlich eine beachtli-
che Zahl rassistischer Individuen involviert. Um jedoch den institutionellen As-
pekt herauszuschilen, konnen wir uns das Beispiel vornehmen, in dem eine
Gruppe von Mitarbeiterinnen und Mitarbeitern in einer bestimmten Institution
als Privatpersonen nicht rassistisch sind, in der jedoch trotzdem institutioneller
Rassismus vorhanden ist. Wie ist dies moglich? Eine mogliche Erkldrung bezieht
sich nur auf die Verfahren: Es ist sicherlich méglich, dass es in einer Institution
schlechte Verfahren gibt, die diskriminierende Resultate zeitigen, selbst wenn
keine einzelne Mitarbeiterin und kein einzelner Mitarbeiter affirmativ diskrimi-
nierende Einstellungen vertritt. Manchmal wird dies als indirekte Diskriminie-
rung bezeichnet. Ein Beispiel hierfiir ist die Festsetzung einer Mindestkorper-
groBe fiir einen bestimmten Beruf, wodurch Angehérige ethnischer Gruppen,
deren Durchschnittsgrofle geringer ist als der nationale Durchschnitt, indirekt
diskriminiert werden. Verfahren koénnen in Bezug auf ihre Ergebnisse gut oder
schlecht verfasst sein. Aber es sind nicht die Verfahren selbst, auf die ich mich
konzentrieren mochte. Vielmehr mochte ich den Fokus auf die mogliche Span-
nung zwischen den privaten Einstellungen von Individuen und denjenigen Ein-
stellungen, die auf der Ebene der jeweiligen Gruppe vertreten werden, richten.

Der Hauptgrund einer solchen Entkoppelung der Einstellungen auf Gruppen-
ebene von denjenigen auf individueller Ebene ist darin zu suchen, dass Men-
schen soziale Akteure mit multiplen sozialen Rollen sind, die ihrerseits verschie-
dene ,,praktische Identititen" hervorbringen. Praktische Identititen konnen
rollenspezifische Handlungsgriinde generieren, sodass eine einzelne Person sich
in einer Spannung — sogar in einem Widerspruch — zwischen Verpflichtungen
und Motiven wiederfinden kann, die von zwei verschiedenen praktischen Identi-
titen hervorgebracht werden. Ich kann Griinde haben, etwas als Mutter, als Leh-
rerin, als Universitdtsangestellte, als Tochter, als Freundin zu tun, und all dies
wiren praktische Identititen von mir. Offensichtlich konnen die Griinde, die

14 Ich iibernehme diesen Ausdruck von Christine Korsgaard (vgl. dies. 1996, Kapitel
drei).

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 77

durch meine Rolle als Lehrerin entstehen, mit Griinden, die ich als Mutter habe,
in Konflikt geraten, zum Beispiel, wenn eine in Bedréngnis geratene Studentin in
letzter Minute Hilfe braucht, um ihre Dissertation rechtzeitig einzureichen, aber
die Kinder krank sind. Oder stellen wir uns, um ein ganz anderes Beispiel zu
nennen, ein altgedientes Vorstandsmitglied eines ortlichen Musikvereins vor.
Als Vorstandsmitglied mag er der Forderung des Vereins aufrichtig verpflichtet
sein, wihrend er als Anwohner in Bezug auf die wiederholten Unannehmlichkei-
ten, die dadurch entstehen, dass an den Probeabenden des Vereins schon friih al-
le Parkpldtze belegt sind, ebenso der Meinung sein kann, dass es keine Katastro-
phe wire, wiirde sich der Verein auflosen. Der Mechanismus beruht hier darauf,
dass unsere zahlreichen Verpflichtungen relativ sind zu der einen oder anderen
unserer praktischen Identititen. Die personlichen Bedenken des Vorstandsmit-
glieds tiber die Weiterfiihrung des Musikvereins sind real, aber obwohl er diese
Bedenken hat, kann er sich trotzdem als Teil des Musikvereins freimiitig dem
kollektiven Einsatz fiir die Forderung des Vereins anschlieBen. Dies liegt daran,
dass er sich gemeinsam mit den anderen Mitgliedern der Arbeit fiir die Zukunft
des Vereins verpflichtet fiihlt."

Ich denke, dass berufliche und halb-berufliche Bindungen an Ziele, Werte
und sogar Uberzeugungen oft diese praktische identitits-relative Form anneh-
men. Und das ist auch gut so, denn sonst wéren die einzigen Bindungen, zu de-
nen wir im Stande wéren, jene, die wir schon personlich eingegangen sind, un-
abhingig von den praktischen Identititen, die mit unserer Mitgliedschaft in
Berufs- oder Freizeitgruppen einhergehen. Ich mochte auBerdem darauf hinwei-
sen, dass die rollenspezifischen Verpflichtungen sehr oft auch in personliche
Verpflichtungen {libergehen kénnen, was durchaus hilfreich fur die Festigung un-
serer beruflichen und sonstigen Verpflichtungen sein kann. Sind diese Rollen
auflerdem von ethischer Bedeutsamkeit, kann dies Teil eines Prozesses der per-
sonlichen moralischen Entwicklung sein — eines Prozesses der Erweiterung unse-
res moralischen Horizonts in einer bestimmten Richtung. Ein Hochschullehrer
etwa konnte sich zunéchst aus reinem Pflichtbewusstsein im Kontext seiner Leh-
rerrolle um die Angelegenheiten seiner Studierenden kiimmern, sich dann aber
bald so in seine Rolle finden, dass ihm daraus ein personliches Anliegen wird.
Dies konnte ihn zu einer empathischeren, menschlicheren Perspektive fiihren,
beispielsweise mit Blick darauf, was ein Hochschulstudium fiir Studierende ohne
akademischen Hintergrund bedeutet. Angesichts der Tatsache, dass solche Ent-
wicklungen im moralischen Bewusstsein nicht auf Anhieb geschehen, sondern

15 Ich rekurriere hier auf das ,,Joint-commitment-Modell* kollektiver Handlungsféhig-
keit, das Margaret Gilbert entwickelt hat, insbesondere auf ihre Ausfiihrungen beziig-
lich kollektiver Uberzeugungen (vgl. Gilbert 1994: 251 sowie dies. 2004: 102).

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78 | MIRANDA FRICKER

Zeit benétigen, ist es eine gute Sache, dass solch ein Lehrer die Aufgabe des ge-
wissenhaften Betreuers fiir seine Studierenden annehmen kann, noch bevor er
dahin gelangt (wenn er denn dahin gelangt), ihr mit personlichem Engagement
nachzugehen.

Dieses allgemeine Modell davon, wie Menschen Verpflichtungen als Teil ih-
rer unterschiedlichen praktischen Identititen eingehen, ist auf unseren institutio-
nellen Rassismusfall anwendbar. Fragen wir uns also, wie es moralisch verwerf-
liche kollektive Einstellungen — zum Beispiel Rassismus auf Gruppenebene —
geben kann, ohne dass sie von rassistischen Einstellungen herriihren, die Beamte
als Privatpersonen vertreten. Ich schlage vor, dass dies auf dieselbe Weise funk-
tioniert wie im Beispiel unseres Vorstandsmitglieds im Musikverein: als Frage
verschiedener praktischer Identitdten, die bestimmte Haltungen und Bindungen
mit sich bringen, die wiederum einen irreduzibel kollektiven Charakter besitzen.
Solche Verpflichtungen sind Beispiele fiir ein ,,Wir-Denken und die Einstellun-
gen sind irreduzible ,,Wir-Haltungen*'®. Als Privatperson mag eine Beamtin oder
ein Beamter aktiv keine rassistischen Vorurteile besitzen, und trotzdem schlief3t
oder passt sie oder er sich in der Uniform einer rassistischen Kultur am Arbeits-
platz an. Solch eine Kultur konnte von auf den ersten Blick harmlosen rassisti-
schen Witzen und Spitznamen geprégt sein, von einer Neigung, rassistische Ste-
reotype zu bedienen, die wiederum Einfluss darauf nehmen, wie Beamtinnen
oder Beamte schwarze Menschen am Ort eines Verbrechens oder beim Verhor
wahrnehmen. Im Macpherson-Bericht duf3erten sich Mitglieder der Black Police
Association zu eben dieser rassistischen ,,Berufskultur bei der Londoner Poli-
zei. Lassen Sie mich ein Zitat anfiihren, das zwei entscheidende Punkte beriihrt:
Der eine betrifft die spezifische Natur der Polizeiarbeit, der andere die Macht der
Berufskultur am Arbeitsplatz, die bei nahezu allen, ganz gleich ob weil oder
schwarz, rassistisch vorurteilsformige Haltungen produziert. Nachfolgend das
Zitat des Beamten:

»~Angesichts der Tatsache, dass die mehrheitlich weilen Beamten nur in konfrontativen Si-
tuationen auf Angehorige der schwarzen Community treffen, neigen sie dazu, Schwarze
im Allgemeinen mit Stereotypen zu belegen. Dies kann zu vielerlei negativen Einstellun-
gen gegeniiber Schwarzen und Annahmen {iber Schwarze fithren. Wir sollten also nicht
unterschitzen, dass die Berufskultur innerhalb der Polizei eine der Hauptursachen fiir in-
stitutionellen Rassismus ist, dafiir also, dass wir schwarze Menschen auf ungleiche Weise
behandeln.

16 Diese suggestive Bezeichnung wird von Raimo Tuomela in seiner Arbeit zu kollekti-

ver Intentionalitit verwendet; vgl. z.B. ders. 2002.

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 79

Interessanterweise sage ich ,wir‘, denn im Wesentlichen ist innerhalb der Einheit kein
merklicher Unterschied zwischen schwarz und weif3 auszumachen. Wir alle erliegen dieser
Berufskultur. Einige von uns mogen denken, dass wir sie bei der ein oder anderen Gele-
genheit iiberwinden, aber im GroB3en und Ganzen neigen wir dazu, den Normen dieser Be-
rufskultur zu entsprechen, die, sagen wir, iberméchtig ist in Bezug auf die Formung unse-

rer Ansichten iiber eine bestimmte Community und unsere Wahrnehmung derselben®."’

Dieser Kommentar weist auf den besonderen Mechanismus des institutionellen
Rassismus hin, den ich herauszustellen versuche (ich bezweifle nicht, dass es da-
ritber hinaus noch andere gibt). Das institutionelle Laster rithrt daher, dass Grup-
penmitglieder sich letztlich dadurch einer Praxis der rassistischen Stereotypisie-
rung verpflichten, dass sie sich dieser Praxis als Teil der Arbeitsplatzkultur
anschliefen. Das kollektive Engagement im Sinne dieser Praxis wird auf diese
Weise Teil der praktischen Identitét einer Polizeibeamtin oder eines Polizeibe-
amten dieser Einheit. Und wurde diese Bindung erst einmal eingegangen, macht
die Identifizierung mit der Gruppe es kostspielig, sie wieder aufzukiindigen. Sich
von den rassistischen Einstellungen loszusagen wird, aufgrund der lokalen Wirk-
samkeit bzw. Konstruktion dieser praktischen Identitit, gleichbedeutend damit,
seine Gruppenzugeharigkeit in Frage zu stellen. Es ist beinahe wie zu sagen ,,Ich
bin nicht ldnger eine/einer von euch®, nicht langer Teil des ,,Wir®. Dies scheint
jedenfalls ein Weg zu sein, auf dem ein Laster wie Rassismus sich in einer Insti-
tution festsetzen kann, ohne dass es notwendigerweise der Fall wire, dass eine
Beamtin oder ein Beamter als Privatperson verniinftigerweise als Rassistin bzw.
Rassist beschrieben werden konnte. Es ist selbstverstindlich nicht mein Ziel, ir-
gendjemanden freizusprechen, mein Anliegen ist es vielmehr, eine Erkldrung zu
bieten. Sich rassistischen Einstellungen als Teil einer beruflicher Identitéit passiv
anzuschlieBen, ist eine Art Rassismus; es ist allerdings etwas anderes als bereits
im Vorfeld rassistische Einstellungen aktiv zu vertreten, die man dann als Teil
einer unabhéngigen praktischen Identitdt in das Kollektiv einbringt. Das passive
Phidnomen ist damit vereinbar, personlich nichtrassistische Einstellungen zu ver-
treten, sogar antirassistische Einstellungen, aber nicht genug Mut aufzubringen,
sich dem Gruppendruck durch die Kolleginnen und Kollegen entgegenzustellen.
Es kann sehr viel Mut erfordern, sich einer bestehenden Arbeitsplatzkultur zu
verweigern, mag sie noch so abstofend sein. Und diese Schwierigkeit wird noch
durch die Tatsache verschirft, dass die Duldung der Werte, Ziele oder Uberzeu-
gungen der Gruppe mit einer Verpflichtung den anderen Gruppenmitgliedern
gegeniiber einhergeht. Das heif3t, die Distanzierung von verwerflichen Haltungen
bedeutet, den tibernommenen Verpflichtungen nicht zu entsprechen — Verpflich-

17 Macpherson-Bericht, Absatz 6.28.

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80 | MIRANDA FRICKER

tungen, die jemand eingeht, wenn er zu solchen Witzen, Redensweisen und Ein-
stellungen beitragt.

Natiirlich handelt es sich um eine Verpflichtung, die nicht hétte eingegangen
werden sollen und nun, da sie einmal eingegangen wurde, aufgekiindigt werden
sollte; doch das dndert nichts an der Tatsache, dass diese Verpflichtung einige
psychologische Kraft besitzt. In ihr liegt die inhdrent zwangsférmige Macht, die
diese Form der ,,Wir-Einstellung® annehmen kann.'® Es ist gut moglich, dass das
Einzige, was von einer ethisch guten Person in einer solchen Situation erwartet
werden kann, darin besteht, sich eine unausgesprochene Nicht-Teilnahme an die-
ser Kultur zu eigen zu machen und zweifellos selbst noch hierbei das Risiko der
Isolation in Kauf zu nehmen.

Wenn institutionelle Laster tatsidchlich auf diese Weise Ful} fassen konnen,
dann haben wir auch etwas tliber institutionelle Tugend gelernt. Denn beide kon-
nen durch denselben Mechanismus Einfluss gewinnen. Wenn sich die Mitglieder
eines Einstellungskomitees, eines Gerichts oder einer Polizeieinheit gemeinsam
einem tugendhaften Ziel verschreiben, wie zum Beispiel dem des seridsen, nicht
rassistischen zwischenmenschlichen Umgangs im Beruf, dann kann diese Ver-
pflichtung an die mit der Mitgliedschaft verbundene praktische Identitit ge-
kntipft werden. Das ist eine mogliche Erklarung dafiir, wie sich ein Ethos inner-
halb einer Institution etablieren kann: indem es durch wertbezogene Bindun-
gen verwoben wird mit der eigenen Identitdt als Beamtin oder Beamter dieser
Institution.

Die ethische Bedeutung, die der institutionellen Tugend testimonialer Ge-
rechtigkeit zukommt, ist in der vorangegangenen Diskussion offensichtlich ge-
worden (Duwayne Brooks wurde in seiner Fahigkeit als Wissensvermittler Un-
recht getan). Und ich habe auch versucht, ihre epistemische Bedeutung in Form
von verlorenem Wissen herauszustellen (der Polizei entging wertvolles Beweis-
material am Tatort). Es gibt da allerdings noch eine politische Dimension, auf
die ich abschlieBend noch mein Augenmerk richten méchte. Nach einer weitver-
breiteten Auffassung von politischer Freiheit, namentlich der republikanischen,
ist Freiheit eine Frage der Nichtbeherrschung.” Wenn zum Beispiel eine Person
mit einem Mann verheiratet ist in einer Gesellschaft, in der Vergewaltigung in
der Ehe nicht strafbar ist, dann wird diese Person beherrscht, selbst wenn sie wie
selbstverstindlich davon ausgehen kann, dass ihr Ehemann noch nicht einmal im
Traum daran denken wiirde, ihr Gewalt anzutun oder sie zu nétigen. Thr Status

18 Dieses Argument zur internen, zwingenden Kraft von gemeinsamer Verpflichtung
wird von Margaret Gilbert vorgebracht, auf deren Modell pluraler Subjektivitét ich
implizit zuriickgreife; vgl. insbesondere Gilbert 2000.

19 Vgl. Pettit 1997.

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 81

als unfrei wird durch das Kontrafaktische bestimmt: Wenn er sie verletzen wiir-
de, wiirde er das ungestraft tun. Dass diese kontrafaktische Moglichkeit gegeben
ist, macht ihre Beherrschung aus und in diesem Sinne ist die Person nicht frei.
Wird jemand von einer Person beschiftigt, die sie oder ihn ohne gebiihrenden
Grund und ohne Entschiddigung entlassen konnte, sind die Betroffenen in #hnli-
cher Weise beherrscht und in diesem Sinne nicht frei. Was hier Freiheit von Un-
freiheit unterscheidet, ist die Sicherheit vor oder das Ausgeliefertsein an be-
stimmte Formen des willkiirlichen Eingriffs, wobei sich ein willkiirlicher Ein-
griff dadurch auszeichnet, dass er nicht an kollektiven Interessen ausgerichtet ist.
Besteuerung ist ein Eingriff, aber er ist nicht willkiirlich; fiir ein Verbrechen ver-
haftet zu werden ist ein Eingriff, aber wenn es auf richtige Weise geschieht, ist
er nicht willkiirlich. Natiirlich geschehen in jeder Gesellschaft schlimme Dinge:
Menschen werden angegriffen, ausgeraubt, ohne gebithrenden Grund entlassen
und so weiter. Aber entscheidend dafiir, dass diese Eingriffe nicht als willkiirlich
gelten, ist die Moglichkeit des Opfers, die ungerechte Behandlung anzufechten.
Ein Verbrechen konnte man anfechten, indem man es anzeigt, eine ungerechte
Entlassung, indem man seinen Fall vor ein Arbeitsgericht bringt. Insofern man
sie anfechten kann, gilt die Behandlung nicht mehr als willkiirlich. Der Auffas-
sung von politischer Freiheit als Nichtbeherrschung zufolge sind wir also frei,
insofern wir angemessen vor willkiirlichen Eingriffen geschiitzt sind und gebiih-
rend geschiitzt zu sein, ist eine Frage unserer Moglichkeit, sie dort, wo sie ge-
schehen, anzufechten.

Freiheit als Nichtbeherrschung hingt also entscheidend vom Vermogen der
Anfechtung ab. Aber was erfordert Anfechtung? Neben der grundlegenden lin-
guistischen Bedingung kommunikativen Erfolgs erfordert das Anfechten unge-
rechter Behandlung ganz entscheidend, dass der betreffenden Person richtig zu-
gehort wird, frei von Vorurteilen.” Es erfordert somit, dass das Arbeitsgericht,
die Beschwerdekommission, die untersuchende Polizeieinheit oder was immer
die relevante institutionelle Einrichtung sein mag, die Tugend testimonialer Ge-
rechtigkeit besitzt. Duwayne Brooks wurde nicht richtig angehort, er wurde zum
Schweigen gebracht. Es eriibrigt sich zu sagen, dass er nicht zum Schweigen ge-
bracht worden wire, hitte die Polizei {iber die institutionelle Tugend testimo-
nialer Gerechtigkeit verfiigt, das heifit, hitte die Polizei das gemeinsame Anlie-
gen verfolgt, die Aussagen der Zeugen vorurteilsfrei anzuhéren. Doch zusétzlich
zur testimonialen Ungerechtigkeit, die Duwayne Brooks erlitt, und aufgrund der-
selben erweist es sich, dass er in bedeutender Weise politisch unfrei war.

Seine Anfilligkeit fiir testimoniale Ungerechtigkeit bedeutete, dass seine An-
fechtungsfahigkeit radikal beeintrachtigt war. In der Nacht des Mordes an sei-

20 Dies ist eine explizite Festlegung von Pettits Darstellung (vgl. Pettit 1997: 63).

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82 | MIRANDA FRICKER

nem Freund versuchte er unter anderem durchaus die Attacke, der er selbst eben-
falls zum Opfer gefallen war, anzufechten; aber er konnte sie nicht anklagen,
weil die anwesende Polizei nicht imstande war, ihn ohne Vorurteile anzuhoren.
Zusitzlich zur ethischen und epistemischen Relevanz testimonialer Ungerechtig-
keit kénnen wir nun also ihre politische Dimension erkennen. Fiir die hier be-
trachtete republikanische Freiheitskonzeption erweist sich die institutionelle Tu-
gend testimonialer Gerechtigkeit (fiir jene Institutionen, an die Biirgerinnen und
Biirger ihre Anfechtungen richten kénnen miissen) als konstitutive Bedingung
fur politische Freiheit.

Ich habe dieses Argument in Bezug auf eine Konzeption von Freiheit als
Nichtbeherrschung angebracht. Das Argument kann jedoch auf andere Konzep-
tionen politischer Freiheit ausgeweitet werden, vorausgesetzt, sie beriicksichti-
gen das Vermogen der Anfechtung. Wenn Freiheit als negative Freiheit verstan-
den wird, dann ist man frei, insoweit man nicht daran gehindert wird, Dinge zu
tun, die man tun will. In dieser liberalen Konzeption ist Freiheit eine Frage der
De-facto-Freiheit vor Eingriffen. Hier ist man nicht dadurch unfrei, dass die
Chefin oder der Chef das Recht hat, eine Person ohne gebiithrenden Grund zu
entlassen. Die Person bleibt frei, es sei denn, dass und solange bis die Chefin
oder der Chef sie tatsdchlich grundlos feuert. In dieser Sichtweise ist das Ver-
mogen der Anfechtung nicht als konstitutive Bedingung in die Freiheit eingelas-
sen, nichtsdestotrotz konnen wir aber eine direkte kausale Verbindung zu ihr er-
kennen: Wenn eine Person einer Gruppe angehort, die fiir testimoniale Unge-
rechtigkeit von Seiten von Institutionen wie etwa Arbeitgeberseite oder Arbeits-
gerichte anfillig ist, dann wei} die jeweilige Chefin oder der Chef, dass sie oder
er mit groBerer Wahrscheinlichkeit als bei anderen Angestellten damit durch-
kommen wird, diese Person grundlos zu entlassen. Das vergroBert das Risiko ei-
nes solchen Freiheitsmissbrauchs ungemein. Wir konnen deshalb fiir alle libera-
len Freiheitskonzeptionen gleichermaBen festhalten, dass die Anfilligkeit fiir
testimoniale Ungerechtigkeit eine spezifische Verletzlichkeit gegeniiber Uber-
griffen auf die politische Freiheit eines Menschen hervorbringt.

Es ist nun an der Zeit, den Bogen zuriick zu unserem Ausgangspunkt zu
schlagen. Ich habe mit der Idee begonnen, dass Schweigen positive und negative
Aspekte aufweist. Ich habe eine negative Art des Schweigens untersucht, die mit
einer bestimmten Ungerechtigkeit einhergeht, ndmlich testimonialer Ungerech-
tigkeit. Und ich habe eine positive Art des Schweigens diskutiert, die mit jener
Art liebevoller Aufmerksamkeit gegeniiber einem Individuum einhergeht, die es
einem ermdglicht, durch das Rauschen der Vorurteile hindurch zu hdren. Ab-
schlieBend mochte ich nun zu meinem ersten Gedanken tiber die philosophische
Methode zuriickkehren und zum Wert, der darin liegt, soziale Praktiken vom

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 83

Blickwinkel derjenigen aus zu betrachten, die verlieren, wenn die Dinge schief-
gehen. Bereits der Begriff testimonialer Ungerechtigkeit signalisiert eine gewisse
Aufmerksamkeit fiir die Schattenseite epistemischer Praktiken — das heifit eine
Aufmerksamkeit dafiir, wie unsere zahlreichen Praktiken, mithilfe derer wir
Wissen erlangen, bewahren oder eben verlieren, schiefgehen und Unrecht bewir-
ken koénnen. Das fiir sich ist bereits eine Abweichung von der Norm. Die Philo-
sophie neigt dazu, sich ausschlieBlich darauf zu konzentrieren, was erforderlich
ist, damit eine bestimmte Praxis gelingt; darauf, was etwa fiir Gerechtigkeit er-
forderlich ist. Dahinter verbirgt dich die Annahme, dass — sofern eine klare Vor-
stellung von den Bedingungen gegeben ist, derer es bedarf, um Gerechtigkeit in-
nerhalb der Gesellschaft zu realisieren — Ungerechtigkeit in der Nichteinhaltung
einer ihrer positiven Bedingungen besteht. Dies aber setzt die implizite methodo-
logische Annahme voraus, dass alle Phanomene, die wir mit unserer Philosophie
zu erkldren suchen, in der Situation verwirklichter Gerechtigkeit gegeben sein
werden, sodass also ein Fokus auf die Mechanismen der Ungerechtigkeit keine
weiteren Erkenntnisse {iber die positive Konstitution und Aufrechterhaltung von
Gerechtigkeit ans Licht bringen kann.

Zwar habe ich eingerdumt, dass dies ein geeignetes Vorgehen beziiglich ei-
niger Themen sein kann, fiir den Fall testimonialer Praxis allerdings habe ich
versucht zu zeigen, dass es Aspekte der vollstandig funktionalen Praxis — gar der
idealen Praxis — gibt, die nur dann sichtbar werden, wenn wir untersuchen, was
geschieht, wenn die Dinge schiefgehen. Das traditionelle philosophische Ideal
testimonialen Austausches besagt nur, dass die Glaubwiirdigkeit, welche die
oder der Zuhérende dem Gesagten schenkt, im Verhéltnis zur Wahrscheinlich-
keit seiner Wahrheit stehen muss. Wir sollten aber in Abgrenzung dazu {iber das
Ideal testimonialer Praxis nachdenken, das aus der hier gefiihrten Diskussion
hervorgegangen ist. Das hier entwickelte Ideal ist eines, in welchem jeder und
jedem, die oder der etwas Relevantes zu sagen hat, die Moglichkeit offensteht, es
zu kommunizieren und vorurteilsfrei angehort zu werden.

In solch einer Situation koénnten die jeweils Sprechenden zuversichtlich sein,
dass sie keiner testimonialen Ungerechtigkeit ausgesetzt sein werden. Die Zuho-
renden wiren nicht nur den /nhalten des Gesagten gegeniiber intellektuell und
emotional offen (kritisch offen, wie ich es ausgedriickt habe), sondern sie wiren
dariiber hinaus auch der Person der oder des Sprechenden gegeniiber offen (,,lie-
bevoll aufmerksam®, um Murdochs Formulierung zu gebrauchen). Um noch
knapper zu beschreiben, worauf es ankommt: Die Zuhérenden kultivieren eine
Fahigkeit, den Einfluss von Vorurteilen auf ihre Urteile auszugleichen. Das Ge-
lingen dieser Praxis — falls sie uns gelingt; ich spreche, wie gesagt, von einem
Ideal — wird wohl immer ein groes Maf} an selbstkritischer Bemiithung und 14n-

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84 | MIRANDA FRICKER

gerer Bekanntschaft voraussetzen, so wie im Falle von Murdochs Beispiel der
Schwiegermutter, die ihre Wahrnehmung reflektiert und diszipliniert, sodass sie
ihre Schwiegertochter nach und nach anders, ndamlich passiver, wahrheitsgema-
Ber wahrzunehmen lernt.

Man sollte hinzufiigen, dass es auch ernsthafter Bemithungen der Schwieger-
tochter bediirfen konnte, da die Leistung, jemandem richtig und aufmerksam zu-
zuhoren, sicherlich erfordern kann, dass die jeweils Sprechenden versuchen, sich
Gehor zu verschaffen; dass sie tatsdchlich versucht, die eingefahrenen Muster
der Wahrnehmung und der Glaubwiirdigkeitsurteile der Zuhérerin zu durchbre-
chen, sodass sie befihigt wird, zu horen, was gesagt wird.

Diese Konzeption der idealen testimonialen Praxis ist weit entfernt von der
skelettartigen traditionellen Konzeption, die nur betont, dass jemandes Glauben
im Verhiltnis zur Wahrscheinlichkeit stehen muss, dass die testimoniale Aussa-
ge wahr ist. Das ist das denkbar schlankste epistemische Ideal testimonialen
Austausches und in der ein oder anderen Gestalt sollte es als das wesentliche
Ziel des von mir vorgestellten umfassenderen Ideals erhalten bleiben. Aber fiir
sich allein genommen ist es methodologisch bei Weitem zu unterkomplex. Es ist,
als wiirde man Leuten erklidren, dass die idealen Abenteuerferien solche sind, in
denen nichts schiefgeht und niemand verletzt wird, ohne nur auf die Idee zu
kommen, auch nur einige der Dinge zu erwéhnen, die bei Abenteuerferien ganz
eindeutig schiefgehen konnen. Ein intelligentes Praxisideal kennt die Risiken
und die Maflnahmen, die gegen diese in Anschlag gebracht werden kénnen. Im
Gegensatz zum traditionellen Ideal testimonialer Akte nimmt unser differenzier-
teres Ideal entscheidende Informationen {iber einen der testimonialen Praxis en-
demisch innewohnenden Typus des Risikos in sich auf — ndmlich des Risikos,
dass Vorurteile die Sprechenden zugewiesene Glaubwiirdigkeit herabzustufen
vermdgen mit dem Ergebnis, dass eine Ungerechtigkeit begangen wird und Wis-
sen verloren geht. Die Omniprésenz dieses Risikos ist in unserer Diskussion nur
aufgrund der Konzeption tiefgreifender sozialer Situiertheit von Sprechenden
und Zuhorenden zutage getreten, welche sich wiederum unserem methodologi-
schen Vorhaben verdankt, testimoniale Akte vom Blickwinkel derjenigen aus zu
betrachten, die benachteiligt werden, wenn die Dinge schiefgehen. Ohne diese
Konzeption hitte sich nichts von dem Vorangegangenen unter philosophischen
Gesichtspunkten zugénglich machen lassen.

In der Aufmerksamkeit gegeniiber diesen Formen der Dysfunktionalitit testi-
monialer Praxis liegt also der Schliissel fiir ein umfassenderes Verstindnis auch
des Idealfalls. Nur indem wir das Phdanomen testimonialer Ungerechtigkeit un-
tersuchen, kénnen wir lernen zu erkennen, dass es so etwas wie testimoniale Ge-
rechtigkeit gibt, konnen wir dazu gelangen, ihre ethische Bedeutung und ihre

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SCHWEIGEN UND INSTITUTIONELLE VORURTEILE | 85

Verbindung zur politischen Freiheit zu wiirdigen. Ich habe dargelegt, dass dieses
Projekt in der feministischen methodologischen Einsicht wurzelt, die wir uns
zum Ausgangspunkt gemacht haben und die bereits in Simone Weils eingangs
zitierter Bemerkung anklingt. Eine Philosophie, die sich von dieser Einsicht lei-
ten ldsst, hofft, indem sie dem Schweigen Gehor schenkt, zu einem sozial fun-
dierteren und philosophisch reichhaltigeren Verstindnis der menschlichen Praxis
zu gelangen, die sie jeweils zu verstehen beabsichtigt.

Ubersetzt von Francesca Bunkenborg und Simone Miller

- am 14.02.2026, 14:17:20. - [


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86 | MIRANDA FRICKER

LITERATUR

Fricker, Miranda (2007): Epistemic Injustice: Power and the Ethics of Knowing,
Oxford.

Gilbert, Margaret (2000): Sociality and Responsibility: New Essays in Plural
Subject Theory, Lanham, MD.

Dies. (1994): Remarks on Collective Belief, in: Frederick F. Schmitt (Hg.), So-
cializing Epistemology: The Social Dimensions of Knowledge, Lanham, MD,
S. 235-255.

Dies. (2004): Collective Epistemology, in: Episteme 1 (2) (October), S. 95-97.

Korsgaard, Christine (1996): The Sources of Normativity, Cambridge.

Murdoch, Iris (1970): The Sovereignty of Good, London.

Dies. (1992): Metaphysics as a Guide to Morals, London.

Pettit, Philip (1997): Republicanism: A Theory of Freedom and Government,
Oxford.

Tuomela, Raimo (2002): The Philosophy of Social Practices: A Collective Ac-
ceptance View, Cambridge.

Weil, Simone (1959): Legons de Philosophie, Paris (englisch: dies. (1978): Lec-
tures on Philosophy, tibersetzt von Hugh Price, Cambridge).

Williamson, Tim (2007): The Philosophy of Philosophy, Oxford.

ONLINE-QUELLEN

Macpherson, Sir William (1999): The Stephen Lawrence Inquiry: Report of an
Inquiry by Sir William Macpherson of Cluny, advised by Tom Cook, The
Right Reverend Dr John Sentamu, Dr Richard Stone (Feb 1999) siehe: http://
www.archive.official-documents.co.uk/document/cm42/4262/sli-00.htm

- am 14.02.2026, 14:17:20. -


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421529.63
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

