
VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

www.velbrueck-wissenschaft.de
ISBN 978-395832-060-4

V
EL

BR
Ü

CK
  

W
IS

SE
N

SC
H

A
FT

K
no

pp
 u

. a
. (

H
g.

) •
 V

id
eo

gr
ap

hi
er

te
 Z

eu
ge

ns
ch

af
tDie Gattung der so genannten Survivor Testimonies von Über-

lebenden der Shoah ist der zentrale Gegenstand dieses Buches. 
Als videographierte Artefakte bewahren solche Zeugnisse geno-
zidaler Erfahrungen die direkte Rede der Zeugen und stellen 
den dezidiert subjektiven Charakter der Berichte in den Vor-
dergrund. Das Videozeugnis dokumentiert in diesem Sinne 
»die lebendige Erfahrung der im Prozess des ›Geschichte Ma-
chens‹ zugefügten Verletzung« (Paul Ricœur). Die »lebendige 
Erfahrung« ist jedoch nicht auf die Zeugen beschränkt, son-
dern bezieht als ein kommunikativer Akt die historisch abstän-
digen Rezipienten als sekundäre Zeugen mit ein. Das Zeug-
nisablegen stellt mithin eine dialogische Kommunikation dar, 
die abhängig vom historischen Index der jeweils rezipierenden 
Person erneut beginnt und Antworten auf die Widerfahrnisse 
einer gewaltsamen Geschichte fordert.
Der vorliegende Band ist einem Geschichtsdenken als einem 
historischen Eingedenken im Sinne Walter Benjamins verpflich-
tet, das sich den verstörenden Erinnerungen der Überlebenden 
ausliefert und den Weg einer Aufsprengung von Kontinuitäts-
mustern, eines Hörbarwerdens des Unerhörten, sucht.
Die Beiträge analysieren die Komplexität des Phänomens vi-
deographierter Zeugenschaft in seinen ethischen wie methodi-
schen Dimensionen aus den Perspektiven der Geschichts- und 
Literaturwissenschaft, der Philosophie und der Psychoanalyse. 
Sie fokussieren sowohl anhand konkreter Einzelanalysen als 
auch theoretisch weit gehender Reflexionen die spezifischen 
Aspekte der Zeitlichkeit, die leiblichen, sprachlichen und me-
dialen Dimensionen, die im Videozeugnis zu Tage treten sowie 
verschiedene Modi des kulturellen und gesellschaftlichen Um-
gangs mit diesen Artefakten.

Videographierte  
Zeugenschaft
Ein interdisziplinärer Dialog

Herausgegeben von  
Sonja Knopp, Sebastian Schulze  

und Anne Eusterschulte

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp, Sebastian Schulze und Anne Eusterschulte (Hg.)
Videographierte Zeugenschaft
Ein interdisziplinärer Dialog

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft
Ein interdisziplinärer Dialog

Herausgegeben von  
Sonja Knopp, Sebastian Schulze   

und Anne Eusterschulte

VELBRÜCK
WISSENSCHAFT

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erste Auflage 2016
© Velbrück Wissenschaft, Weilerswist 2016

www.velbrueck-wissenschaft.de
Printed in Germany

ISBN 978-3-95832-060-4

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der

Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten
sind im Internet über http://dnb.ddb.de abrufbar.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Inhalt

Vorwort . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                            	 9

Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte 
Videographierte Zeugenschaft.  
Überlebendenzeugnisse im interdisziplinären Dialog  . . . . . . . . . .          	 13

Burkhard Liebsch 
Unsichtbare Gewalt: Bezeugung, Aufzeichnung, Überlieferung  
und Techniken der Visualisierung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                         	 42

Anne Eusterschulte 
Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay. . . .   	 71

Dori Laub 
Re-establishing the Internal »Thou« in Testimony of Trauma  . . .   	 100

Werner Bohleber 
Die Begegnung mit der überwältigten Seele  
– Beiträge der psychoanalytischen Traumaforschung  
zum Zeitzeugen-Interview  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                              	 114

Johanna Bodenstab 
»And this was the last time that I had the bundle«  
– Trauma und Relativierung der Ich-Instanz  
im Videozeugnis von Bessie K.  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                          	 134

Andreas Hamburger 
In memoriam Johanna Bodenstab  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 150

Sebastian Schulze 
Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes  . . . . . .      	 153

Kristin Platt 
Narrative und traumatische Kohärenz.  
Schemata, Herausforderungen, Interpretationsrisiken  . . . . . . . . .         	 175

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger 
Blick-Winkel. Psychoanalytische Reflexion  
in der Forschung mit Videozeugnissen. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                     	 218

Sonja Knopp 
Mit dem Zeugen schreiben. Videointerviews mit Überlebenden  
der Shoah als Quellen für eine dialogisch-integrative  
Geschichtserzählung . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                  	 257

Andree Michaelis 
Erzählen statt Erzähltwerden  
– Überlebende als Autoren ihres Zeugnisses? . . . . . . . . . . . . . . . .                	 289

Sarah Ambrosi 
Bildgedenken  . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                       	 308

Luisa Banki 
Poetik der Restitution. Zur Theorie und Praxis  
der Zeugenschaft bei W. G. Sebald . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                        	 311

Cornelia Blasberg 
»I’m there«. Zur Zeitlichkeit des Zeugnisses  
im Video-Interview und in aktuellen Romanen . . . . . . . . . . . . . . .              	 324

Verena Lucia Nägel 
Zeugnis – Artefakt – Digitalisat. Zur Bedeutung der  
Entstehungs- und Aufbereitungsprozesse von  
Oral History-Interviews . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                	 347

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                   	 369

Dank . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .                                              	 375

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


In Erinnerung an Johanna Bodenstab

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


STEHEN, im Schatten
des Wundenmahls in der Luft.

Für-niemand-und-nichts-Stehn.
Unerkannt,
für dich
allein.

Mit allem, was darin Raum hat,
auch ohne
Sprache.

Paul Celan

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


9

Vorwort

»Diese Zeugnisse sind Texte, und zwar nicht, weil 
wir sie wie Literatur analysieren wollen, was nur 
eine andere Art wäre, sie zu profanisieren, sondern 
weil sie aus zusammenhanglosen, angreifbaren, fehl-
baren Erinnerungen bestehen, die der Interpretation 
bedürfen.«1

Videointerviews mit Überlebenden der Shoah, wie auch anderer Ge-
nozide, bilden eine Quelle für jene Zeugnisse, die Hartman im voran-
gestellten Zitat als in ihrer auf Erinnerungen beruhenden Zusammen-
hanglosigkeit und Fehlbarkeit als angreifbar, in höchstem Maße prekär, 
herausstellt, und die der Isoliertheit ihrer Erinnerungsformen wegen der 
Auslegung, der Übersetzung, der Erklärung bedürfen.

Während die Sammlungstätigkeit von Archiven für videographierte 
Zeugnisse von Überlebenden der Shoah weltweit allmählich ein Ende 
erreicht, hat sich der Fokus dieser Archive bzw. der mit diesen verbun-
denen Forschungseinrichtungen zunehmend auf Fragen der langfristigen 
Archivierung sowie der Vermittlung dieser Bestände verlagert. Gleichzei-
tig haben sich Sammlungsbewegungen intensiviert, die sich die Bewah-
rung und Bereitstellung von Zeugnissen über andere Genozide, etwa 
des Völkermordes an den Armeniern, zur Aufgabe machen, die bis dato 
kaum hinreichend in der Öffentlichkeit wahrgenommen oder Gegen-
stand einer systematischen Forschung werden konnten.

Mit all diesen Sammlungs- und Dokumentationsbemühungen wird 
eine schier unüberschaubare und weiterhin wachsende Vielfalt an Stim-
men vernehmbar, die von Erfahrungen extremer Gewalt und tiefer Ver-
letzung zeugen. Die fortlaufende, immer wieder neu aufzunehmende 
Aufgabe einer wissenschaftlichen Erschließung und Interpretation for-
dert dabei stets eine begleitende kritische Reflexion auf fachspezifisch 
etablierte Methoden sowie die Bereitschaft zur Revision von Deutungs-
ansätzen, und dies insbesondere in Hinsicht auf die Sensibilisierung für 
Ausdrucksformen des Bezeugens in der öffentlichen Auseinandersetzung 
sowie eine Vermittlung an spätere Generationen.

1	 Geoffrey Hartman, zitiert nach James Edward Young, »Video- und Filmzeug-
nisse des Holocaust. Die Dokumentation des Zeugnisses«, in: ders., Beschrei-
ben des Holocaust. Darstellung und Folgen der Interpretation, Frankfurt am 
Main 1992, S. 243–265, S. 264.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


vorwort

10

Überlebendenzeugnisse in videographierter Form stellen nicht zuletzt 
aufgrund der nachhaltigen Verstörung, die sich in ihnen mitteilt und die 
sie fortwirkend auslösen, eine Herausforderung für die Humanwissen-
schaften dar. In der Konfrontation mit Extremen menschlicher Erfah-
rungen wird die wissenschaftliche Arbeit je auch mit den Grenzen eta
blierter Theorien und Methodiken konfrontiert. Eben das provoziert ein 
fortwährendes Nachdenken über Wege und Verfahren einer Auseinan-
dersetzung und eröffnet Möglichkeiten, Forschungsansätze im Dialog 
unterschiedlicher Disziplinen zu erproben.

Die in diesem Band versammelten Beiträge entstanden auf Basis der 
Vorträge auf der Fachtagung, die unter dem Titel »Videographierte Zeu-
genschaft. Geisteswissenschaften im Dialog mit dem Zeugen« vom 14. 
bis 16. Mai 2014 am Institut für Philosophie der Freien Universität Ber-
lin stattfand. Die verschiedenen Zugänge der Geschichts- und Litera-
turwissenschaften, der Philosophie und der Psychoanalyse zu videogra-
phierten Überlebendenzeugnissen wurden hier einem breiteren Publikum 
vorgestellt und diskutiert.2

***
Dieser Band ist dem Andenken Johanna Bodenstabs gewidmet. Sie starb 
am 23. April 2015.

Seitdem sie ihre Teilnahme an der Tagung wenige Tage zuvor auf-
grund einer schweren Erkrankung absagen musste, hat ihre Abwesen-
heit bei uns und all denjenigen unter den Anwesenden, die sie persönlich 
kannten, große Besorgnis ausgelöst. Ihr lebensbedrohlicher Gesund-
heitszustand hat sie nicht davon abgehalten, uns ihr aufrichtiges Bedau-
ern darüber auszudrücken, ihre Teilnahme absagen zu müssen und uns 
schnellstmöglich noch ihren Tagungsbeitrag zu schicken, um ihn an ih-
rer Stelle präsentieren zu lassen. Auch ihr Mann Dori Laub bot uns trotz 
der belastenden Umstände an, seinen Vortrag durch seinen Freund und 
Kollegen Andreas Hamburger verlesen und sich selbst per Videokonfe-
renz zur Tagung hinzuschalten zu lassen. Wir sind beiden bis heute sehr 
dankbar für ihr Bemühen, aus der Ferne weit mehr als die Umstände es 
erlaubten, mit ihren Gedanken und Erkenntnissen zur Tagung beigetra-
gen zu haben.

***
Als Johanna Bodenstab letztes Jahr der Tagung fernbleiben musste, habe 
ich ihren Vortrag für sie verlesen. Ihre Worte für sie zu sprechen, be-
gleitet von der Sorge um sie, war bedrückend und hat mich sehr be-
rührt. Dass ihr Text überdies ihre eigenen inneren Konflikte mit dem von 
ihr analysierten Zeugnis bespricht, hat mich mit ihrer und dann meiner 

2	 www.zeugenschaft-berlin.de. Letzter Zugriff im April 2016.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Vorwort

11

Überwältigung konfrontiert. Gleichzeitig habe ich dank ihr Beobachtun-
gen erstmals aussprechen dürfen, die ich selbst für meine Arbeit nicht 
hätte benennen können. Das betrifft insbesondere Johanna Bodenstabs 
offene Überlegungen zu ihrer eigenen Erschütterung angesichts der Vi-
deozeugnisse, mit denen sie gearbeitet hat, und ihren produktiven Um-
gang damit, ja das daraus erwachsende kreative Potenzial, das zu ent-
falten sie in der Lage war. Wie sie mit dieser Herausforderung und der 
ständigen Überwältigung umgegangen ist, fachlich wie menschlich, hat 
mich tief und nachhaltig beeindruckt. Sie war und bleibt mir ein Vor-
bild. Auf die Fragen des Auditoriums, die an sie gerichtet waren, konnte 
ich nicht angemessen antworten und es war klar, dass obwohl ihre Ge-
danken und Worte gerade noch im Raum nachklangen, ihre Abwesen-
heit unüberbrückbar und schmerzlich spürbar war. Johanna Bodenstab 
hat mit ihrer noch im März 2015 publizierten Doktorarbeit »Dramen 
der Verlorenheit«3 eine analytisch beeindruckende und wegweisende Stu-
die über Mutter-Tochter-Beziehungen in Videozeugnissen von der Shoah 
hinterlassen. Der in diesem Band publizierte Text von ihr stellt Ergeb-
nisse dieser Studie vor und ist der Vortrag, den sie am 15. Mai 2015 in 
Berlin halten wollte.

Berlin, im April 2016
Sonja Knopp

3	 Johanna Bodenstab, Dramen der Verlorenheit: Mutter-Tochter-Beziehungen 
in der Shoah. Zur Rezeption und zur narrativen Gestalt traumatischer Erfah-
rungen in Videozeugnissen. Psychoanalytische Erkenntnisse zu traumatisierten 
Kindern und Müttern in der Shoah, Göttingen 2015.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


13

Sebastian Schulze, Sonja Knopp,  
Anne Eusterschulte

Videographierte Zeugenschaft. 
Überlebendenzeugnisse im  
interdisziplinären Dialog

»Er hat mir auch seine Geschichte erzählt. Heute weiß 
ich sie nicht mehr, aber gewiss war es eine schmerzli-
che, grausame, bewegende Geschichte; denn das sind 
alle unsere Geschichten, hunderttausende an der Zahl, 
und eine jede ist anders, und eine jede ist angefüllt mit 
tragischer, bestürzender Zwangsläufigkeit. Abends er-
zählen wir sie uns gegenseitig; sie geschahen in Nor-
wegen, in Italien, in Algerien, in der Ukraine, sie sind 
einfach und unfasslich wie die Geschichten aus der 
Bibel. Doch sind sie nicht auch Geschichten aus einer 
neuen Bibel?«1

Die Zeugnisse von Überlebenden katastrophaler Geschehnisse sind oft-
mals der einzige Zugang zu subjektiven Erfahrungsdimensionen histori-
scher Ereignisse. Anders als Konzeptionen einer faktenbasierten, an Neu-
tralitätskriterien orientierten Historiographie konfrontieren sie gerade 
mit einer individuellen Perspektive auf Widerfahrnisse, d.h. mit Erinne-
rungen an existentielle Geschehnisse, aus deren Ausdrucksformen eine 
Person spricht. Sie fordern eine Reflexion auf die Möglichkeit, wie sich 
eine je singuläre traumatische Erfahrung als existentieller, am eigenen 
Leibe erfahrener Einschnitt überhaupt zur Sprache bringen und bezeu-
gen lässt oder wie sich dem je einzelnen Menschen und seiner Geschichte 
innerhalb geschichtlicher Ereignisse gerecht werden lässt. Sie evozieren 
damit aber zugleich eine Auseinandersetzung mit dem Zeugnis in seiner 
überindividuellen, verantwortungsethischen Relevanz. Zeugnis abzule-
gen über historisch Geschehenes heißt je auch, für die Ungehörten, die 
Opfer und Getöteten zu zeugen und zugleich wider das Unerhörte, wider 
Gewalt und Unrecht als Zeuge oder Zeugin einzustehen, um dem kul-
turellen Vergessen des ›Vergangenen‹ mit einem Bezeugen zu entgegnen, 
das ein Erfahrbarmachen und -werden, d.h. eine Vergegenwärtigung des 

1	 Primo Levi, Ist das ein Mensch? Ein autobiographischer Bericht (1958), Mün-
chen 2000, S. 77.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

14

Geschehenen in seiner unabgegoltenen Virulenz für nachfolgende Ge-
nerationen gewährt. Videographierte Zeugnisse von Überlebenden der 
Shoah, die im Zentrum der mit diesem Band vorgelegten interdiszipli-
nären Diskussion stehen, sind ›eine‹ Form, diesem Anspruch gerecht zu 
werden, denn sie vergegenwärtigen in einer filmisch dokumentierten In-
terviewsituation ein Gespräch, das den je singulären Erfahrungen ei-
nes radikalen Ausgesetztseins an Verfolgung, Vernichtung, Auslöschung 
Raum und Zeit gibt, und verleihen dem historischen Zeugen eine indivi-
duelle Stimme, ein Gesicht, einen Körper. Sie setzen uns nicht selten einer 
verstörenden Intensität dessen aus, was im Laufe eines videographier-
ten Dialogs aus subjektiver Erinnerung des Interviewten zur Sprache 
kommt, zeigen das Ringen um eine sprachliche Form, um das Sprechen 
und Versprachlichen und die Adressierung an den oder die Hörenden. 
Das so entstehende dialogische Geschehen mit all seinen sprachlichen 
Nuancen, impliziten Konnotationen, emotionalen wie gestischen Aus-
drucksformen verweigert sich einer vorschnell stillstellenden Aneignung 
oder einem verstehenden Nachvollzug und problematisiert geradezu die 
Rekonstruierbarkeit dessen, was ›wirklich‹ passiert ist. Das videogra-
phierte Zeugnis zeigt sich nicht nur als eine dialogische Einlassung auf 
gelebte Erfahrungen, es fordert ebenso die Rezipierenden auf, in einen 
Dialog mit dem Zeugen oder der Zeugin einzutreten. Die Beiträge des 
Bandes nehmen sich dieser Herausforderung aus disziplinär verschiede-
nen und doch komplementären Perspektivierungen an. In videographier-
ten Zeugnissen suchen Überlebende der Shoah von existentiellen Wi-
derfahrnissen zu erzählen, sie berichten von Situationen der Angst und 
Todesfurcht, erinnern sich an extreme Erfahrungen leiblicher wie seeli-
scher Verletzung durch Folter, Qual und Schmerz, an die Brutalität der 
Lager und das allgegenwärtige Sterben, an Momente der Widerständig-
keit wie der extremen Verzweiflung, Verlorenheit oder auch Scham, ein-
gedenk von Situationen, die das erfahrende Subjekt an die Grenzen einer 
›menschlichen‹ Existenzfähigkeit treiben, es in seiner Selbstachtung atta-
ckieren, sein Selbst unwiderruflich einer tiefen Versehrung preisgegeben 
haben. Und so zeugen die videographierten Aussagen in je individuel-
ler Artikulationsweise von der Erfahrung eines Abgrunds, der zwischen 
der Zeit vor und der Zeit nach den traumatisierenden Widerfahrnissen 
aufreißt. Sie bilden zugleich den prekären Versuch, diesen Abstand im 
Bezeugen zu überwinden. Wie Walter Benjamin schon hinsichtlich der 
Überlebenden des Ersten Weltkriegs festhält, erfährt der Mensch im zer-
störerischen Kraftfeld des Krieges seine Zerbrechlichkeit, und wenn er 
zurückkehrt, dann mit dem schmerzhaften Bewusstsein einer unüber-
brückbaren Kluft zwischen der Zeit vor und der Zeit nach dem Krieg.2

2	 Walter Benjamin, »Der Erzähler«, in: ders., Erzählen, Frankfurt am Main 
2007, S. 103–128, hier: S. 104. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

15

Die individuellen Erfahrungen von Überlebenden der Shoah, die ei-
nen verheerenden Riss im Leben des und der je Einzelnen hinterlassen, 
für eine spätere Rezeption überhaupt mitteilbar zu machen, d.h., als Er-
innerungen in ihrer je spezifischen Darstellungsform zu bewahren, ohne 
sie einer Historisierung oder bloßen Archivierung anheimzugeben, son-
dern sie vielmehr für kulturelle Kommunikationsprozesse als Augen- 
und Ohrenzeugenschaft erfahrbar zu machen und damit immer wieder 
eine Auseinandersetzung mit dem Zivilisationsbruch virulent werden zu 
lassen, ist die vordringliche Aufgabe angesichts solcher videographier-
ter Zeugenaussagen. Überlebendenzeugnisse lassen Geschichte in Kon-
frontation mit schmerzhaften Widerfahrnissen des singulären Anderen 
erfahrbar und begreifbar werden.

Überlebendenzeugnisse stehen in der Forschung einerseits für die Kri-
se der Zeugenschaft seit der Shoah, weil die traumatischen Erfahrungen, 
von denen die Interviewten erzählen, oftmals unvollständig und verzerrt 
ins Gedächtnis eingegangen sind und entsprechend in der erinnernden 
Darstellung vielfach keine bruchlose Narrativierung erlauben, sondern 
einem subjektiven, ganz von den je individuellen Erfahrungen und der 
je eigenen Wahrnehmung von Geschehnissen gezeichneten Erzählduktus 
folgen. Dies lässt sich jedoch nicht in Einklang mit dem Bedürfnis spä-
terer Generationen bringen, sofern deren Interesse auf eine konsistente 
Rekonstruktion von historischen Fakten und Ereignisverläufen fokus-
siert ist. Mehr noch als andere Quellen bedürfen Zeugnisse von Überle-
benden der Shoah der Interpretation und Kontextualisierung, aber auch 
der Geduld und des Einfühlungsvermögens der Zuhörerschaft.

Überlebendenzeugnisse stehen aber gleichermaßen für einen starken 
Aufschwung in Hinsicht auf den Status von Zeugenschaft als histori-
scher Quelle im 20. Jahrhundert, das man mit den Worten Annette Wie-
viorkas mittlerweile als »Ära der Zeugenschaft« bezeichnet.3 Elie Wiesel 
hat die epochale Bedeutung der Zeugenschaft zu einer literaturhistori-
schen Zäsur erklärt: »If the Greeks invented tragedy, the Romans the 
epistle and the Renaissance the sonnet, our generation invented a new 
literature, that of testimony«.4 Das Zeugnis und insbesondere das Über-
lebendenzeugnis zeigt sich in der kulturhistorischen Perspektive als eine 

3	 Annette Wieviorka, L’Ère du témoin, Paris 2013. In diesem Kontext erschien 
jüngst zudem: Dagi Knellessen / Ralf Possekel (Hg.), Zeugnisformen. Berichte, 
künstlerische Werke, Erzählungen von NS-Verfolgten,  im Auftrag der Stiftung 
»Erinnerung, Verantwortung und Zukunft«, Berlin 2015. Online zugänglich 
unter: http://www.stiftung-evz.de/fileadmin/user_upload/EVZ_Uploads/Hand-
lungsfelder/Auseinandersetzung_mit_der_Geschichte_01/Bildungsarbeit-mit-
Zeugnissen/20150929_Zeugnisformen.pdf. 

  4	Elie Wiesel, »The Holocaust as a Literary Inspiration«, in: ders., Dimensions 
of the Holocaust, Evanston 1977, S. 9. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

16

besondere Erscheinung des 20. Jahrhunderts und seiner desaströsen Er-
eignisse.5 Wie Imre Kertész bemerkt, ist »das Überleben […] nicht nur 
das persönliche Problem der Überlebenden, der lange, dunkle Schat-
ten des Holocaust legt sich über die gesamte Zivilisation, in der er ge-
schah und die mit der Last und den Folgen des Geschehenen weiterleben 
muß«.6 In die Metaphorik von Licht und Schatten gefügt, hebt Kertész 
hervor, dass der »Zivilisationsbruch«7 kein Nachdenken über jene Kul-
tur unberührt lässt, »die sich seit langem als eine Kultur des Lichts, der 
Vernunft und der sichtbar machenden Aufklärung verstanden hat«.8

Der amerikanische Literaturwissenschaftler und Mitbegründer des 
Fortunoff Video Archive for Holocaust Testimonies der Yale Universi-
tät Geoffrey Hartman hat die Gattung der »Survivor Testimonies« als 
»living literature« und »embodied memories« bezeichnet.9 Denn an-
ders als schriftliche Artefakte bewahren Videozeugnisse die direkte Rede 
der Zeugen und stellen den dezidiert subjektiven Charakter der Zeu-
genberichte in den Vordergrund, indem sich die Videos vornehmlich an 
die menschliche Stimme und das Antlitz halten. Hartman trägt mit sol-
chen Bezeichnungen einem Befund Rechnung, den bereits Paul Ricœur 
in der interdisziplinär geführten Debatte um Zeugenschaft eingebracht 
hat: Das Zeugnis – und dies gilt gleichermaßen und vielleicht noch stär-
ker für das Videozeugnis – dokumentiere »die lebendige Erfahrung der 
im Prozess des ›Geschichte Machens‹ zugefügten Verletzung«.10 Die »le-
bendige Erfahrung« wiederum ist jedoch nicht auf den Zeugen oder die 
Zeugin beschränkt, sondern bezieht als ein performativer Akt den histo-
risch abständigen Rezipienten als sekundären bzw. tertiären Zeugen mit 
ein. Das Zeugnisablegen stellt demnach eine dialogische Kommunika-

  5	Zeugenschaft als internationales Thema, z.B. in lateinamerikanischer Litera-
tur, vgl. Claudia Nickel / Alexandra Ortiz Wallner (Hg.), Zeugenschaft. Pers-
pektiven auf ein kulturelles Phänomen, Heidelberg 2014 und mit besonderem 
Fokus auf den Konflikt in Ruanda: Silke Segler-Meßner, »Zeugnisse des Über-
lebens: Verhandlungen von Täter- und Opferschaft in Ruanda nach 1994«, 
in: ebd. S. 61–76.

  6	Imre Kertész, »Der Holocaust als Kultur«, in: ders., Eine Gedankenlänge Stil-
le, während das Erschießungskommando neu lädt. Essays, Reinbeck bei Ham-
burg 1999, S. 354–358, hier: S. 355. 

  7	Dan Diner (Hg.), Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Frankfurt am 
Main 1988.

  8	Liebsch, in diesem Band, S. 42–70.
  9	Vgl. Geoffrey Hartman / Aleida Assman: Die Zukunft der Erinnerung und der 

Holocaust, vier Essays von Geoffrey Hartman mit einer Einleitung von Alei-
da Assmann, Konstanz 2012.

10	Paul Ricœur, Geschichtsschreibung und Repräsentation der Vergangenheit 
(Konferenzen des Centre Marc Bloch 1), Münster/Hamburg/London 2002, 
S. 41.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

17

tion dar, die abhängig vom historischen Index der jeweils rezipierenden 
Person erneut beginnt und eine erneute Antwort auf die Widerfahrnisse 
des Zeugen oder der Zeugin fordert.

Trotz der Entwicklung der Oral History seit den 1960er Jahren besit-
zen Videozeugnisse dieser Art in den Geschichtswissenschaften noch im-
mer einen problematischen Status. Vorstöße für die Integration jüdischer 
Zeugenschaft in die Holocaust-Geschichtsschreibung leisteten auf inter-
nationaler Ebene Saul Friedländer11 und Christopher Browning12, deren 
Studien wesentlich auf mündlichen Zeugenaussagen, Tagebüchern und 
anderen Egodokumenten ehemals Verfolgter basieren, wenngleich nicht 
auf Videozeugnissen, wie sie in den Videoarchiven13 vorliegen.

In philosophischer Hinsicht hat Giorgio Agamben herausgearbeitet, 
dass die an Millionen Menschen verübte Gewalt während der Shoah 
nicht nur tiefe körperliche und seelische Verletzungen verursachte, son-
dern dass dieses Ereignis einen paradoxen Begriff des Zeugen hervor-
brachte. Agamben führt in seinen Überlegungen neben den Begriffen 
»testis« (der Zeuge, der als Dritter im Streit zwischen Zweien beteiligt 
ist) und »superstes« (der Zeuge, der eine Erfahrung erlebt und überlebt 
hat, und nun anderen davon berichten kann), den Begriff »auctor« ein. 
Der »auctor« ist derjenige Zeuge, dessen Zeugnis immer die Existenz 
von etwas anderem (ein Fakt, eine Sache, ein Wort) voraussetzt, dessen 
Existenz und Gültigkeit durch den Zeugen oder die Zeugin beglaubigt 
werden muss. Der Autor des Zeugnisses spricht als Repräsentant und 
Stellvertreter dieser vorausgesetzten Instanz. Das Zeugnis impliziert also 
»eine wesentliche Dualität, bei der ein Mangel oder eine Unfähigkeit er-
gänzt und zur Gültigkeit gebracht werden«.14 Diese Dualität verschärft 
sich in Bezug auf die Erfahrungsdimensionen der Shoah zu einem Para-
dox. Denn das, wovon der Überlebende Zeugnis ablegt, ist die Existenz 

11	Saul Friedländer, The Years of Extermination: Nazi Germany and the Jews 
1939–1945, vol. II, London 2007.

12	Christopher Browning, Remembering Survival: Inside a Nazi Slave-Labor 
Camp, New York 2010.

13	Aktuell liegen allein in Berlin mehrere zehntausend Videointerviews mit Ge-
nozid-Überlebenden vor. Davon nehmen die Interviews mit Überlebenden 
der Shoah den mit Abstand größten Teil ein. Seit der Öffnung des Fortunoff 
Archives for Holocaust Testimonies 1982, das mittlerweile etwa 4500 Inter-
views führt, hat die Zahl solcher Videoarchive weltweit stetig zugenommen. 
Das prominenteste darunter ist das an der Freien Universität zugängliche Vi-
sual History Archive der USC Shoah Foundation mit über 50.000 Interviews. 
In Berlin befinden sich außerdem wesentliche Bestände des Fortunoff Archivs 
am Ort der Information unter dem Stelenfeld des Denkmals für die ermorde-
ten Juden Europas.

14	Giorgio Agamben, Was von Auschwitz bleibt, Das Archiv und der Zeuge, 
Frankfurt am Main 2003, S. 131.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

18

eines Abgrunds im Menschen, der in einem spezifischen Sinn unsagbar 
bleibt. Die emblematische Figur dieses unaussprechlichen Grauens bil-
det der »Muselmann«.

»Der sogenannte ›Muselmann‹, wie die Lagersprache den sich aufge-
benden und von den Kameraden aufgegebenen Häftling nannte, hatte 
keinen Bewußtseinsraum mehr, in dem Gut oder Böse, Edel oder Ge-
mein, Geistig oder Ungeistig sich gegenüberstehen konnten. Er war ein 
wankender Leichnam, ein Bündel physischer Funktionen in den letzten 
Zuckungen.«15

Auch Primo Levi bezieht sich auf jene Opfer des Horrors in den Lagern 
als »diejenigen, die die Gorgo, den tiefsten Punkt des Abgrunds berührt 
haben«16, die noch nicht Gestorbenen, die nicht mehr zu retten sind. Le-
vis rätselhafter Satz: »Der Muselmann ist der vollständige Zeuge« wird 
von Agamben in Hinblick auf die von ihm analysierte duale Struktur des 
Zeugnisses erläutert 

»als Differenz und Ergänzung einer Unmöglichkeit und einer Möglich-
keit zu sagen, eines Nicht-Menschen und eines Menschen, eines leben-
den Wesens und eines sprechenden Wesens. Das Subjekt des Zeugnisses 
ist konstitutiv gespalten, hat keinen anderen Bestand als in dieser Kluft 
und Verbindungslosigkeit – und ist trotzdem nicht auf diese zu reduzie-
ren. Dies bedeutet es, ›Subjekt einer Entsubjektivierung zu sein‹, des-
wegen ist der Zeuge – das moralische Subjekt – dasjenige Subjekt, das 
Zeugnis ablegt von einer Entsubjektivierung.«17

Nach Agamben besitzt das Zeugnis des Überlebenden nur dann Wahr-
heit, wenn es das Zeugnis desjenigen ergänzt und vervollständigt, der 
kein Zeugnis mehr ablegen kann. Die Überlebenden haben »nicht den 
tiefsten Punkt des Abgrunds berührt […]. Wer ihn berührt hat, ist nicht 
mehr wiedergekommen, oder seine Beobachtungsgabe war durch das 
Leid und das Nichtbegreifen gelähmt.«18 Folgen wir diesem Ansatz, dann 
spricht der Autor-Zeuge anstelle des Toten, des Muselmanns und spricht 
zugleich nur für sich allein. So ist sein Sein Stellvertretung und zugleich 
ist er nur, was er spricht. Sein und Sprache sind im Zeugnis zu einer ge-
spaltenen Einheit verschmolzen, zu einer Kluft, insofern der Überleben-
de als Subjekt des Zeugnisses für die Entsubjektivierung (des Musel-
manns) zeugt. Gemäß dieser, fraglos provozierenden Perspektivierung 
des Zeugen-Status, dokumentieren die Widerfahrnisse der Zeugen eine 
radikale Negativität, ein Geschehen, »das in kein positives Wissen zu 
übersetzen ist«. Die Todeserfahrung »als das Paradigma unmöglicher 

15	Jean Améry, Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche eines 
Überwältigten, Stuttgart 1997, S. 28 f.

16	Primo Levi, Die Untergegangenen und die Geretteten, Wien 1990, S. 13 f.
17	Agamben, Was von Auschwitz bleibt, S. 131 f.
18	Levi, Die Untergegangenen, S. 13. f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

19

Gleichzeitigkeit in der menschlichen Erfahrung«19, um deren Artikula
tion die Überlebenden in den Interviews ringen, kann mitunter die einzi-
ge Spur eines Ereignisses sein. »Ist die Todeserfahrung immer schon nicht 
mitteilbar, da die Toten davon kein Zeugnis geben können, es sei denn 
durch ihre Überreste, so wurden in den Lagern selbst diese unkenntlich 
gemacht, nachdem bereits im Töten die Individualität des Sterbens aus-
gelöscht worden war.«20 Primo Levis Paradox des Zeugens, das er mit 
dem Muselmann personifiziert, liegt gerade darin, trotz der Unmöglich-
keit, vom Unsagbaren Zeugnis abzulegen.

An diese philosophischen Überlegungen zum Überlebendenzeugnis 
können die Reflexionen des Psychoanalytikers Dori Laub in vielfacher 
Hinsicht anschließen. Laub analysierte als einer der ersten Interviewer 
die traumatischen Strukturen der Zeugnisse und pointierte seine Beob-
achtungen in dem zunächst rätselhaften Satz, dass der Holocaust ein his-
torisches Ereignis ohne Zeugen sei.21 »Not only, in effect, did the Nazis 
try to exterminate the physical witness of their crimes; but the inherent-
ly incromprehensible and deceptive psychological structure of the event 
precluded its own witnessing, even by its very victims.«22 Eingeschlos-
sen in den Horror der Lager, in das totalitäre und unmenschliche Nazire-
gime konnten die Opfer nicht heraustreten und von einem unabhängigen 
Standpunkt Zeuge des Geschehens werden. Die Welt der Shoah stellt sich 
in Laubs Analyse als eine dar, in der sogar die Vorstellung eines Ande-
ren unmöglich wurde. Mit Bezug auf Martin Bubers Dialogphilosophie 
beschreibt der Psychoanalytiker die Shoah als eine Welt ohne Anderen, 
ohne ein »Du«, an das sich das Subjekt in der Hoffnung richten konnte, 
gehört zu werden und von dem es als Subjekt anerkannt würde. »The 
historical reality of the Holocaust became, thus, a reality which extin-
guished philosophically the very possibility of address, the possibility of 
appealing, or of turning to, another. But when one cannot turn to a ›you‹ 
one cannot say ›thou‹ even to oneself.«23 Die Zerstörung des Anderen 
durch die Verfolger machte es den Opfern unmöglich, Zeuge ihrer selbst 
zu werden. Die Interviews belegen nicht zuletzt diese geradezu aporeti-
sche Konstellation, die Françoise Davoine und Jean-Max Gaudillière in 

19	Sigrid Weigel, »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage. Die Geste des 
Bezeugens in der Differenz von ›identity politics‹, juristischem und historio-
graphischem Diskurs«, in: Zeugnis und Zeugenschaft (Jahrbuch des Einstein-
Forums 1999), Berlin 2000, S. 111–135, S. 117.

20	Ebd.
21	Dori Laub, »An Event without a Witness: Truth, Testimony and Survival«, in: 

Shoshana Felman / Dori Laub, Testimony. Crises of Witnessing in Literature, 
Psychoanalysis, and History, New York 1992, S. 75–119, hier S. 80 ff.

22	Ebd., S. 80.
23	Ebd., S. 81.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

20

Abwandlung eines berühmten Satzes von Ludwig Wittgenstein so for-
mulierten: »Whereof one cannot speak, thereof one cannot stay silent«.24

Sowohl in der philosophischen als auch in der psychoanalytischen 
Perspektive wird deutlich, dass der Zeuge der Shoah eine prekäre Figur 
in unserer auf Wissen und Wissensvermittlung beruhenden gesellschaft-
lichen Ordnung ist, der die herkömmliche Bedeutung des Zeugnisses als 
soziale Institution des Wissens in seinen juridischen und epistemischen 
Funktionen radikal in Frage stellt.25

Zugleich besetzt der Begriff des Zeugen eine Grenzposition zwischen 
Individuum und Gesellschaft, zwischen subjektivem Sprechen und der 
Sprache als kollektiver Institution. Insbesondere in den »survivor testi-
monies« kommt es in einer radikalen und beinah unerträglichen Weise 
zu einer Begegnung mit dem Realen. Es gehört zum Kern solcher Zeug-
nisse, dass dieses Reale nicht identisch mit einer historischen Wahrheit 
über reale Ereignisse ist bzw. sein muss, aber ebenso wenig als eine blo-
ße Fiktion oder Einbildung beurteilt werden kann. Es geht hier um die 
Anerkennung beider Seiten einer Distinktion zwischen einer inneren und 
einer äußeren Realität. In einer berühmt gewordenen Debatte über den 
Wahrheitsgehalt einer Zeugenaussage über einen Aufstand der Lagerin-
sassen von Auschwitz, in der sich die Interviewte »erinnert«, dass die 
vier Schornsteine der Krematorien gesprengt worden seien, während tat-
sächlich nur einer zerstört wurde, nimmt Dori Laub eine radikale Posi-
tion ein. Für den ebenfalls beteiligten Historiker ist die gesamte Aussage 
wertlos, da sie mit den bekannten Fakten nicht zur Deckung gebracht 
werden kann. Aus Laubs psychoanalytischer Perspektive hat die Frau je-
doch nicht nur für die historischen empirischen Fakten gezeugt, sondern 
von dem Geheimnis des Überlebens und dem Widerstand gegen die Ver-
nichtung. »Der Aufweis dieses lebendigen Bezugs zur Vergangenheit«, so 
argumentiert auch Aleida Assmann in Bezug auf die Erinnerungen der 
Schriftstellerin Mary Antin, »hat ebenfalls einen historischen Zeugnis-
wert, wenn auch einen anderen als den derjenigen Historiker, mit denen 
sich die Autobiographin«, und man müsste hinzufügen, mit denen sich 
Laub hier »vergleicht«.26 Die »falsche« Erinnerung und das Schweigen 
der Zeugin stellen selbst ein Ereignis dar, das ein essentieller Teil der his-
torischen Wahrheit ist, die sie damit bezeugt. »She saw four chimneys 

24	Françoise Davoine / Jean-Max Gaudillière, History Beyond Trauma. Whereof 
one cannot speak, thereof one cannot stay silent, New York 2004.

25	Vgl. Sibylle Schmidt / Sybille Krämer / Ramon Voges (Hg.), Politik der Zeugen-
schaft. Zur Kritik einer Wissenspraxis, Bielefeld 2011.

26	Aleida Assmann, »Stabilisatoren der Erinnerung – Affekt, Symbol, Trauma«, 
in: Jörn Rüsen / Jürgen Straub (Hg.), Die dunkle Spur der Vergangenheit. Psy-
choanalytische Zugänge zum Geschichtsbewusstsein (Erinnerung, Geschich-
te, Identität 2), Frankfurt am Main 1998, S. 131–152, hier S. 141.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

21

blowing up in Auschwitz: she saw, in other words, the unimaginable ta-
king place right in front of her own eyes. And she came to testify to the 
unbelievability, precisely, of what she had eyewitnessed – this bursting 
open to the frame of Auschwitz.«27 Dieses Beispiel zeigt die komplizier-
te Dialektik von Wissen und Nicht-Wissen, die auf die eine oder andere 
Art in den Überlebendenzeugnissen entsteht. Laubs Position ist kein Auf-
ruf, die historischen Fakten zu ignorieren. Im Gegenteil sind der Inter-
viewer und auch die späteren tertiären Rezipienten/innen des Zeugnisses 
angehalten, die historischen Hintergründe zu kennen, um den Text an-
gemessen kontextualisieren zu können. Aber genauso muss der Kontext 
textualisiert werden, muss er einer Lektüre zugänglich gemacht werden, 
die eben nicht nur die Fakten wiedererkennen will, sondern das Ereig-
nis des Zur-Sprache-Kommens würdigt.28 Die Aufmerksamkeit für die 
Spannung zwischen Text und Kontext kann zu Einsichten sowohl in den 
Text (die Zeugenaussage) als auch in den Kontext (die historischen, bio-
graphischen, politischen Hintergründe) führen, mit denen Zeugnisse dy-
namisch verwoben sind.

In den philosophischen und psychoanalytischen wie auch in den his-
torischen Deutungen des Überlebendenzeugnisses gerät der ihnen inhä-
rente komplizierte Zusammenhang von Erinnerung und Ereignis zum 
zentralen Problem. Laub beschreibt den Prozess des Zeugnisablegens 
als ein Versprechen der Wahrheit, das sowohl gehalten als auch gebro-
chen wird. Einerseits wird das Versprechen gehalten, insofern der Akt 
des Zeugens als Rückkehr einer intakten, normalen und verbundenen 
Welt erscheint, in welcher die vergangenen Ereignisse nicht mehr ver-
schwiegen oder verdrängt werden.29 Andererseits strebt das Zeugnisab-
legen in seinem Vollzug zwar an, sich die Wahrheit der vergangenen Re-
alität wieder anzueignen, ohne jedoch dieses Versprechen je halten zu 
können. Laub betont, dass es keine heilende Wiedervereinigung mit den 
Verstorbenen gibt, mit denen, die man schmerzlich vermisst, keine Wie-
derherstellung dessen, was verloren wurde, keine Fortsetzung einer ab-
rupt beendeten unschuldigen Kindheit. »The testimony in its commit-
ment to truth is a passage through, and an exploration of, differences, 
rather than an exploration of identity, just as the experience it testifies 
to – the Holocaust – is unassimilable, because it is a passage through the 
ultimate difference – the otherness of death.«30 Laub beschreibt das In-
terview, das die traumatischen Ereignisse zu thematisieren versucht, als 
den schwierigen Weg des Interviewten durch die ultimative Differenz der 

27	Dori Laub, »Bearing Witness, or the Vicissitudes of Listening«, in: Felman / 
Laub, Testimony, S. 57–74, hier S. 62.

28	Vgl. Felman, Testimony, S. XV.
29	Laub, »An Event without a Witness«, S. 91.
30	Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

22

Todeserfahrung, auf dem der Interviewer ihn begleitet. In dem dialogi-
schen Prozess muss der Interviewer ein authentischer Zuhörer sein, der 
mit besonderem Einfühlungsvermögen auf die Aussagen reagiert. Die 
Verpflichtung zur Wahrheit gilt in diesem Dialog nicht in erster Linie 
den empirischen, historischen Fakten, sondern der Ermöglichung einer 
»Versöhnung« (Laub) mit dem gebrochenen Leben. Das Zeugnis stellt 
einen Prozess zwischen Interviewten und Interviewer dar, in dem es um 
die Erkundung und die Versöhnung zweier Welten geht: die brutal zer-
störte Welt und die Welt im Hier und Jetzt. Psychoanalytische Erkennt-
nisse im Umgang mit Überlebenden haben auf diese Schwierigkeiten 
nicht nur aufmerksam gemacht, sondern auch zu ihrer Anerkennung in 
anderen Wissenschaften beigetragen und den Zeugenschaftsdiskurs seit 
den 1980er Jahren nachhaltig geprägt. Die klinische wie kulturwissen-
schaftliche Forschung zur Zeugenschaft hat in der gegenwärtigen philo-
sophischen Debatte um Zeugenschaft ihre Spuren hinterlassen. Jenseits 
der faktischen und juridischen Funktionen ansetzend, wird der episte-
mische Wert der Zeugnisse darin gesehen, »den Hörern bzw. Lesern die 
Erfahrungsdimension eines Ereignisses nahezubringen und ihnen damit 
auch die (symbolische, affektive, kulturelle) Bedeutung dieser Tatsachen 
zu Bewusstsein zu bringen.«31

Vor dem Hintergrund dieses Forschungsfeldes widmen sich die Bei-
träge des Bandes der konkreten wissenschaftlichen Arbeit mit Video-
zeugnissen. Die Arbeit mit den Zeugnissen soll in Anlehnung an Bern-
hard Waldenfels als ›Response‹, als Antwort der historisch abständigen 
Rezipienten/innen auf die im Video bezeugten Widerfahrnisse verstan-
den werden.32 Dies besagt, dass das Zeugnis als kommunikativer, dialo-
gischer Prozess zwischen Zeugen und (historisch späteren) Rezipienten 
zu verstehen ist, dessen Analyse den spezifischen Problemen der Zeitlich-
keit, den leiblichen und medialen Dimensionen sowie den verschiedenen 
Modi der Sprache gerecht werden muss, die im Videozeugnis zutage tre-
ten. Diese Response historischer Erfahrungen fordert die Geschichtswis-
senschaft auf, das Zeugnis über seine faktuale und juridische Funktion 
hinaus zu befragen. In komplementärer Weise sieht sich die Literaturwis-
senschaft mit Problemen der Darstellung solcher individuellen Gewalter-
fahrungen in ihrer Beziehung zu den realen historischen Kontexten kon-
frontiert. Die literaturwissenschaftliche Arbeit mit Videozeugnissen stellt 
auch insofern eine Herausforderung dar, als nicht nur die Transkripte 
als Text, sondern auch die Vernehmbarkeit des Zeugen oder der Zeugin 

31	Sibylle Schmidt, »Was bezeugt Literatur? Zum Verhältnis von Zeugnis und 
Fiktion«, in: Claudia Nickel / Alexandra Ortiz Wallner (Hg.), Zeugenschaft. 
Perspektiven auf ein kulturelles Phänomen, Heidelberg 2014, S. 181–192, hier 
S. 190.

32	Vgl. Bernhard Waldenfels, Anwortregister, Frankfurt am Main 2007.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

23

und ihre Interaktion mit dem ebenfalls zum Zeugenschaftsgeschehen ge-
hörenden Gegenüber textualisiert werden müssen. In diesem Prozess ist 
noch offen, inwieweit der Zeuge nur als Agent des Dialogs oder auch 
als der von dem Verlauf und Ausgang des Dialogs Erfasster zu verstehen 
ist. Das Zeugnis ist mithin ein Prozess, der seine eigene Geschichte und 
seine eigene Poetik aufweist.

Einen Fokus des Bandes bildet die Frage nach der Medialität und Leib-
lichkeit zwischen Zeugen und Rezipienten im responsiven Prozess des 
Zeugnisses. In diesem Zusammenhang spricht bereits Shoshana Felman 
von der Aufgabe literarischer Zeugnisse, im nachträglichen Zeugen, zu 
dem der Leser historisch wird, die imaginative Bereitschaft zu wecken, 
eine Geschichte, die anderen passiert ist, im eigenen Körper wahrzuneh-
men.33 Wird in diesem Feld die Medialität der leiblichen Erfahrung be-
tont, so rücken die zentralen Akte des Hörens und Zuhörens im Prozess 
des Zeugnisses in den Fokus, die als solche bisher kaum eigens bedacht, 
befragt oder theoretisiert worden sind. Die in der neueren Phänomeno-
logie stark gemachte These, dass das Zuhören selbst bereits eine anfäng-
liche Form des Antwortgebens34 ist, kann sich auf Ergebnisse der Arbei-
ten Dori Laubs und Geoffrey Hartmans stützen, die deutlich machen, 
dass der performative Charakter von Videointerviews mit Überlebenden 
der Shoah die Vergangenheit in Hinblick auf die gegenwärtige Interview-
situation und den gegenwärtigen Zuhörer perspektiviert. Der Zuhörer 
stelle nach Hartman so etwas wie die »Leinwand [dar], auf der sich das 
Ereignis zum ersten Mal einschreibt«.35

In diesen Horizont gehört Burkhard Liebschs geschichtsphilosophi-
scher Beitrag, in dem er die Unterscheidung von sichtbarer und unsicht-
barer Gewalt auslotet, und sich ausgehend von dieser Reflexion Formen 
desaströser Gewalt zuwendet, die sowohl die sinnliche Wahrnehmung 
als auch die begriffliche Erfassung überfordern. Es sind diese Formen der 
Gewalt, die eine Kultur verstören, deren Selbstverständnis von den Idea-
len der Aufklärung abstammt. Mit den Gewalterfahrungen, die im Über-
lebendenzeugnis zum Ausdruck, aber eben nicht zur Sichtbarkeit gelan-
gen, werden die klassisch humanistischen Paradigmen prekär. In Frage 
gestellt wird, wie eine differenzierte Praxis des Zeugnisgebens durch 
Dritte (an die Videos adressiert sind) dennoch eine quasi-testamentari-
sche Form annehmen kann, die sich nicht in der Archivierung von Zeug-
nissen erschöpft, sondern die Zeugen (und die Rezipienten) in eine ge-
schichtliche Kom-Passion eintreten lässt.

33	Felman, Testimony, S. 23.
34	Waldenfels, Antwortregister, S. 250.
35	Geoffrey Hartmann, Der längste Schatten. Erinnern und Vergessen nach dem 

Holocaust [1996], übersetzt von Axel Henrici, Berlin 1998, S. 219.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

24

Wenn jemand Zeugnis ablegt von einem traumatisierenden Wider-
fahrnis, sei es am eigenen Leibe oder als Augen- und Ohrenzeuge ei-
nes verstörenden Geschehnisses, dann bedarf dieses Zur-Sprache-Brin-
gen eines Zuhörens, damit das Bezeugte, so, wie es sich artikuliert, Gehör 
finden und so erst aktual zur Sprache kommen kann, d.h., in seiner je 
eigenen, singulären ›Sprache‹ auf eine zugewandte Empfänglichkeit ver-
trauen kann, die sich dem ›Anspruch‹ des Bezeugten stellt, im Hören 
auf dieses Angesprochensein ant-wortet. Anne Eusterschulte themati-
siert in Verschränkung von phänomenologischen und dialogphilosophi-
schen Ansätzen die spezifische Wahrnehmungssituation und Rolle des 
Hörens in der Begegnung mit dem Überlebendenzeugnis bzw. dessen vi-
deographierter Darstellung. Dabei legt sie den Akzent auf eine im Hö-
ren angelegte Erfahrungs- und Reflexionsweise, in der sich somatische, 
verantwortungsethische und sozialphilosophische Dimensionen überla-
gern. Sofern sich das Bezeugen erst in einer interpersonalen ›Sprach‹-
Beziehung einlöst, lässt sich eine dialogische Verantwortung bereits auf 
der Ebene des Hörens bestimmen. Welchen Status das Hören (Rosen-
zweig, Benjamin, Adorno, Waldenfels) als Angesprochensein sowohl 
ethisch als auch sozialethisch im Sinne einer dialogischen Verantwortung 
oder responsiveness (Butler) einnehmen kann und inwiefern das Hören 
eine grundlegende somatische Ebene emotionaler Erfahrung (Plessner) 
in den Dialog mit der videographierten Zeugenschaft einzieht, versucht 
der Beitrag zu konturieren. Dabei rückt auch die performative Konsti-
tution und Rekonfiguration (Ricœur) von Zeit- und Geschichtlichkeits-
erfahrung in den Fokus.

Shoshana Felman hat die komplexe Verschränkung der verschiedenen 
Ebenen im Videozeugnis hervorgehoben, indem sie in ihnen eine histo-
rische, eine klinische und eine poetische Dimension identifizierte, wobei 
keine der drei hinreichend geeignet scheint, der Komplexität des Phäno-
mens Zeugnis gerecht zu werden – das Zeugnis selbst impliziert vielmehr 
die Koexistenz und Interaktion aller drei Dimensionen in jedem Zeug-
nis.36 Was alle Zeugnisse in dieser Mehrdimensionalität verbindet, ist 
der ihnen implizite Anruf an den Rezipienten, zum Adressaten der Aus-
sagen zu werden. Einen solchen Prozess der Anrufung an eine responsi-
ve Zuhörerschaft setzt Paul Celan37 ins Zentrum seiner Poetik und trifft 
damit auch, so Felman, den ethischen Appell des Überlebendenzeugnis-
ses, das anders als Gedichte zumeist im Modus des Berichts von realen 
Ereignissen erzählt. Es komme darauf an, den schmerzlichen Erfahrun-
gen des Anderen in der Sprache und in der je eigenen Imagination einen 

36	Felman, Testimony, S. 41.
37	So in dem diesem Band vorangestellten Gedicht, vgl. S. 8. Paul Celan, »Ste-

hen«, in: Paul Celan, Die Gedichte, Kommentierte Gesamtausgabe, Frankfurt 
am Main 2012, S. 178.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

25

Raum zu geben. Die Komplexität und Kompliziertheit des Zeugnisses 
basiere dann auf der spezifischen Unvorhersehbarkeit der Verbindung 
der drei Dimensionen im Zeugnis.38 Die Signifikanz einer Aussage in ei-
nem Zeugeninterview kann die Kraft einer poetischen Metapher erlan-
gen und die gebrochenen Rhythmen der Verse Celans können den Re-
zipienten zu einer realen Erfahrung führen. Der Unterschied zwischen 
real und fiktional wird durch die Gattung des Zeugnisses unterlaufen. 
Das Zeugnis rückt jenseits dieser Distinktion den responsiven Prozess 
der Rezeption in den Vordergrund. Das Zeugnis sucht nach einem Zu-
hörer, der es bezeugt.

Der Beitrag von Dori Laub greift die Thematik auf, die im Rahmen 
dieser Einleitung bereits in Teilen erörtert wurde. Im Zentrum einer ex
trem traumatisierenden Erfahrung liegt die Zerstörung der internalisier-
ten, emphatisch kommunikativen Dyade. Indem der Täter die physische 
wie psychische Integrität des Opfers verletzt, verschwindet im Opfer 
das von Laub sogenannte »internal Thou« – der Adressat des inneren 
Dialogs im Subjekt. Ohne einen internen Dialog mit sich selbst kann 
keine psychische Repräsentation der traumatischen Erfahrung stattfin-
den und kein Narrativ kann gebildet werden, um es einem anderen zu 
übermitteln. Der Zugang zum eigenen Wissen ist dem Zeugen in dieser 
Weise versperrt. Nur durch den Prozess des Zeugnisablegens, im Beisein 
eines intimen, vollständig anwesenden Zuhörers, kann das verlorene in-
terne Du wieder etabliert werden und der innere Dialog, die Symboli-
sierung und die Erzählung können wieder aufgenommen werden. Das 
Videozeugnis hat insofern einen therapeutischen Effekt in zweierlei Hin-
sicht: Es kreiert eine erinnerte Vergangenheit und gibt den emotionalen 
Raum für ein Leben in der Gegenwart frei. Laub gibt und kommentiert 
verschiedene Beispiele für misslungene Erzählungen des Traumas, mo-
mentane Aussetzer, dissoziative Zustände oder totales Schweigen. Dabei 
werden sowohl Fälle geschildert, in denen die Konflikte ungelöst blei-
ben als auch solche, in denen der innere Dialog fortgesetzt werden kann.

Der Beitrag des Psychoanalytikers Werner Bohleber erläutert die Ent-
wicklung der Traumatherapie in der Psychoanalyse und die Zugänge 
der Psychoanalyse zu Videointerviews mit Überlebenden extremer Ge-
walt. Bohleber stellt heraus, dass es die Überlebenden der Shoah gewesen 
sind, die eine erneute und nun anhaltende Beschäftigung mit der Theorie 
und Klinik des Traumas als unerlässlich provoziert haben. Sie konfron-
tierten die Psychoanalytiker mit den Auswirkungen von Extremerfah-
rungen, die in dieser Weise bis dato kein Gegenstand des psychoanalyti-
schen Diskurses waren. Psychoanalytisch wird davon gesprochen, dass 
die traumatischen Erinnerungen aufgrund der exzessiven Erregung und 

38	Felman, Testimony, S. 42.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

26

dem daraus entstehenden dissoziativ veränderten Bewusstseinszustand 
im Moment des Traumas nicht wie andere Erinnerungen in das Bedeu-
tung vermittelnde assoziative Netzwerk eingebunden werden. Sie blei-
ben davon abgekapselt und entfalten infolgedessen eine eigene, andere 
Dynamik. Bohleber beschreibt diese Dynamik eingehend und erläutert 
bestimmte typische Transformationen von traumatischen Erinnerungen.

Um die These Shoshana Felmans, dass Zeugnissen eine historische, 
eine klinische und eine poetische Dimension eignet, die eng miteinan-
der verzahnt sind, in eine wissenschaftliche Praxis zu überführen, be-
ziehen sich einige Referent/innen aus verschiedenen Disziplinen auf nur 
ein Videozeugnis (die Interviews mit Bessie K. und mit Shmuel B.), um 
es im gemeinsamen Dialog einer umfassenden Analyse zugänglich zu 
machen. Ziel dieser interdisziplinären Arbeit ist es unter anderem, so-
wohl die Stärken als auch Schwächen und blinden Flecken der eigenen 
wie der fremden Disziplin deutlicher hervortreten zu lassen. Welchen 
Erkenntnisgewinn können Geschichtswissenschaftler/innen und Psycho-
analytiker/innen aus literaturwissenschaftlichen Deutungen ziehen? Stel-
len spontane Metaphern und Verdichtungen, narrative Brüche, plötz-
lich aufblitzende Sinneseindrücke und perspektivische Verschiebungen 
in der Erzählung für die historiographische Repräsentation eine Her-
ausforderung dar, so könnte im Dialog mit der Literaturwissenschaft 
wie auch mit der Psychoanalyse nach angemessenen Umgangsweisen 
gesucht werden.

Das Videozeugnis von Bessie K., das Laub in seinem Beitrag bereits 
beschäftigt hat, bildet den zentralen Untersuchungsgegenstand im Auf-
satz von Johanna Bodenstab. Die Autorin geht intensiv auf die Schwie-
rigkeiten ein, die ein Videozeugnis einer stark traumatisierten Interview-
ten für die wissenschaftliche Analyse bedeuten. Aus psychoanalytischer 
Perspektive hebt Bodenstab besonders die Relativierung der Ich-Instanz 
hervor, d.h. die inhärente Disparatheit von erzählendem und erinnertem 
Ich, die Überlebende aufgrund ihrer traumatischen Erfahrungen wäh-
rend der Shoah erlitten haben, und die sich auf den oder die Rezipien-
ten/in übertragen kann. Die »crisis of witnessing« wird daher konse-
quent als eine Krise beschrieben, die sowohl den oder die Zeugen/in als 
auch den oder die Rezipient/in betrifft. Um den Versuch des Zeugen, in 
der und durch die Erzählung der Widerfahrnisse Struktur zu bilden und 
zu wahren, angemessen wissenschaftlich zu beschreiben und zu wür-
digen, vollzieht Bodenstab, erstens, nach, wie die Disparatheit von er-
zählendem und erinnertem Ich erkannt und anerkannt werden kann. 
Zweitens nimmt sie dabei die Prozesse der sogenannten Gegenübertra-
gung in den Blick, d.h. die mitunter heftige Reaktion auf Rezipientin-
nenseite, die sie nach ihrer Bedeutung im Hinblick auf möglicherwei-
se unbewusst kommunizierte Inhalte im Videozeugnis befragt. Drittens 
stellt Bodenstab heraus, dass eine biographische und eine historische 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

27

Kontextualisierung unerlässlich sind, um Zusammenhänge sichtbar wer-
den zu lassen, die den bloßen Aussagen der Zeugin nicht zu entnehmen 
sind. Alle drei Ebenen werden eingehend am Beispiel des Videozeugnis-
ses von Bessie K. erörtert.

In ganz anderer Weise nimmt der Beitrag des Literaturwissenschaft-
lers Sebastian Schulze »Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes 
to Ashes« auf das Zeugnis von Bessie K. Bezug. Der Aufsatz setzt sich 
zunächst grundsätzlich mit modernen und postmodernen Schreibverfah-
ren der Montage und der Intertextualität vor dem Hintergrund der his-
torischen Erfahrung der Shoah auseinander. Den Hauptteil des Beitrags 
bildet eine Auseinandersetzung mit Harold Pinters Theaterstück »Ashes 
to Ashes«, in dem zentrale Passagen direkte Zitate aus dem Videointer-
view mit Bessie K. aus dem Bestand des Fortunoff Video Archives sind. 
Die traumatischen Erfahrungen, von denen die Shoah-Überlebende Bes-
sie K. in diesem Zeugnis erzählt, werden in Pinters Stück zu Elementen 
einer fiktionalen Handlung, die allegorisch die Schwierigkeit eines kul-
turellen Gedächtnisses für die Gräuel des 20. Jahrhunderts thematisiert. 
Solche Techniken des Zitats werfen Fragen auf nach einer Ethik und Äs-
thetik der Zeugenschaft nicht nur in der gegenwärtigen Literatur, son-
dern im Zeitalter der technischen Reproduzierbarkeit des Kunstwerks 
überhaupt.

Kristin Platt wirft in ihrem Beitrag »Narrative und traumatische Ko-
härenz: Herausforderungen, Schemata, Interpretationsrisiken« einen 
kritischen Blick auf die mittlerweile über 25-jährige internationa-
le Forschungserfahrung mit Interviews mit Überlebenden von Extre-
mereignissen kollektiver Gewalt. Eine zumeist implizit bleibende Prä-
misse dieser Forschung stellt die Annahme dar, dass die erzählende 
Rekonstruktion eines extremen Ereignisses möglich ist, auch wenn sich 
die subjektive Erfahrung »überwältigend« zwischen Ereignis und Zeug-
nis schieben kann. Besonderes Augenmerk legt Platt auf die Missver-
ständnisse, die sich in der Deutung fragmentierter Erzählungen oder Se-
quenzen einstellen. Platt verteidigt in diesem Zusammenhang die These, 
dass zeitliche und räumliche Desorganisation auf die psychischen und 
sozialen Bedingungen der traumatisierenden Situationen zurückzufüh-
ren sind und in dieser Zurückführung erklärbar/decodierbar sind. Beglei-
tet von vielen Beispielen aus ihrer langjährigen Forschung an Interviews 
mit Überlebenden des Genozids an den Armeniern und jüdischen Über-
lebenden der NS-Verfolgung, konfrontiert Platt verschiedene Lesarten 
fragmentierter narrativer Sequenzen, wie z.B. die Verschiebungen von 
Orten, die Verschiebungen von Geschehnissequenzen in der Zuordnung 
zu objektiven Zeiträumen, die Schilderungen ohne eindeutige Ordnung 
von Vorzeitigkeit und Nachzeitigkeit, die Unkenntlichmachung und Ent-
personalisierung von Personen.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

28

Gerade angesichts der audiovisuellen Aspekte des Videointerviews 
zeigt sich die Medialität der leiblichen Präsenz im Zeugnis als ein De-
siderat. Eine grundlegende Frage richtet sich an den interpretierenden 
Umgang der Disziplinen, die sich vornehmlich mit geschriebenen Texten 
befassen, mit diesen auf Mündlichkeit basierenden »Dokumenten«. Die 
Medialität videographierter Zeugnisse als Gegenwärtigsetzung des spre-
chenden Zeugen in seiner leiblich-stimmlichen, raumzeitlich singulären 
Präsenz wird auch in Reflexion auf die Bedingungen der medienspezifi-
schen Darstellungs-, Aufnahme- und Sprechsituation, auf die Materiali-
tät der Sprache und implizite Weisen eines Zur-Sprache-Bringens in ver-
schiedenen Beiträgen problematisiert. Eine eindringliche Untersuchung 
dieses Phänomenbereichs unternimmt der Psychoanalytiker Andreas 
Hamburger. Die Verschränkung von Zeitlichkeitswahrnehmungen, sub-
jektiven Erfahrungs- und Erinnerungsmomenten innerhalb einer dialo-
gischen Konstitution von Zeugenschaft führt grundsätzlich auf die Frage 
nach den Möglichkeiten, medialen Formen und Grenzen einer Mitteil-
barkeit des Gewesenen. Inwiefern stellt die material sich verkörpern-
de, singuläre Erfahrung einen Anspruch an ein ›Jetzt der Erkennbarkeit‹ 
(Benjamin) dar und kann damit eine historisierend-dokumentarische 
Stillstellung von Erfahrung, subjektiven Widerfahrnissen wie Ereignis-
sen nicht nur unterlaufen, sondern geradezu aufbrechen und in ihrer Vi-
rulenz ›übersetzen‹? Auf diese Zusammenhänge und Probleme gehen 
explizit die bereits genannten Beiträge von Burkhard Liebsch, Anne Eu-
sterschulte und Kristin Platt ein, sowie die im Folgenden vorgestellten 
Beiträge von Andreas Hamburger und Sonja Knopp.

Bei dem zweiten Videozeugnis, das von mehreren Disziplinen unter-
sucht wird, handelt es sich um das Interview mit Shmuel B., einem schwer 
traumatisierten Überlebenden der Shoah in Bessarabien und Transnis
trien. In der dialogischen Zusammenarbeit und Konfrontation der lite-
raturwissenschaftlichen, historischen und psychoanalytischen Perspek-
tiven behandeln Hamburger, Knopp und Michaelis u. a. die folgenden 
Fragen, die über das konkrete Zeugnis hinausgehend zu grundsätzlichen 
Problemen im Umgang mit solchen Quellen führen. In welcher Weise 
sind quellenkritische Gesichtspunkte, wie zum Beispiel filmtechnische 
Umstände, Gesprächstechniken, Zeit, Ort und Sprache der Videoaufnah-
me zu berücksichtigen? James Edward Young hebt gerade angesichts der 
äußeren Umstände des Interviews die »Tätigkeit des Zeugnisablegens« 
als eigentlichen Gehalt des Zeugnisses hervor.

»Nehmen wir zu diesen Bedingungen noch Drehzeit und Drehort, die 
von den Interviewern gestellten Fragen, die Gemütsverfassung des Über-
lebenden an einem bestimmten Tag, aktuelle Ereignisse, die als Analogi-
en auftauchen, oder gar Untertitel und Übersetzungen hinzu, dann stel-
len wir fest, daß es niemals das Ziel des filmischen Zeugnisses sein kann, 
Erfahrungen zu dokumentieren oder Fakten an sich zu präsentieren. Es 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

29

dokumentiert vielmehr den Zeugen, wie er Zeugnis ablegt, und es do-
kumentiert das Verständnis und die Bedeutung, die bei der Tätigkeit des 
Zeugnisablegens selbst erzeugt werden.«39

Lässt sich angesichts der medialen Voraussetzungen der Videozeugnis-
se statt von einer Lektürekompetenz von einer Kompetenz zum analy-
tischen und verstehenden Zuhören und Sehen sprechen und welche An-
knüpfungspunkte ergeben sich diesbezüglich zur Psychoanalyse? Wie 
ist das Verhältnis von Nähe und Distanz zum Zeugen, von Überwälti-
gung und Abstandnahme in Hinsicht auf den Rezipienten zu bewerten? 
Vermögen die analytischen Kompetenzen der Disziplinen das Geringste 
und Flüchtigste im sprachlichen Ausdruck für das Verständnis zu wür-
digen und zu »retten« und insofern einen ethischen Anspruch in die Ar-
beit zu integrieren?

Der Beitrag des Psychoanalytikers Andreas Hamburger mit dem Titel 
»Blick‐Winkel. Psychoanalytische Reflexion in der Forschung mit Video-
zeugnissen« beschäftigt sich mit der videographischen Dokumentation 
und Rezeption des Interviews mit Shmuel B. Hamburger kontextualisiert 
das Interview mit dem Überlebenden, der etwa 50 Jahre mit der Diag-
nose einer chronischen Psychose in psychiatrischen Kliniken unterge-
bracht war, ohne dass er als traumatisierter Überlebender diagnostiziert 
und behandelt wurde, aus einer modernen psychoanalytischen Perspek-
tive, wobei der Interviewer und die späteren Rezipient/innen miteinbezo-
gen werden. Dazu wird das Interview aus psychoanalytisch-relationaler 
Sicht mit Hilfe der Methode der szenisch-narrativen Mikroanalyse un-
tersucht. Aufgrund der systematischen Analyse von Übertragungs- und 
Gegenübertragungsreaktionen innerhalb des Interviews und in der Re-
aktion der Forscher/innen, die sich mit dem Videodokument befassen, 
lassen sich mit dieser Methode Rückschlüsse auf das fragmentierte au-
tobiographische Narrativ des Überlebenden und seine Einbettung in eine 
interpersonelle Dynamik ziehen. Es wird deutlich, welche Abwehrreak-
tionen das Zeugnis auslöst und welche unbewussten Szenen es konstel-
liert. Das Videozeugnis erweist sich als ein interaktiver Raum, in dem 
das fragmentierte autobiographische Narrativ sich erneut inszenieren 
und durch die Beteiligung der Interviewer als denkende und fühlende 
Akteure eine Neustrukturierung des Narrativs bewirken kann – nicht 
im Sinne einer Heilung, sondern einer kohärenten Benennung der Brü-
che. Dies ist aber nur möglich, wenn und weil die Interviewer selbst in 
traumatogene Krisen der Selbstkohärenz und Mentalisierung eintreten, 

39	James Edward Young, »Video- und Filmzeugnisse des Holocaust. Die Doku-
mentierung des Zeugnisses«, in: ders., Beschreiben des Holocaust. Darstel-
lung und Folgen der Interpretation, Frankfurt am Main 1992, S. 243–265, 
hier S. 245 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

30

wie etwa durch Fehlleistungen, Vergessen und Reinszenierung von trau-
matischen Interaktionen.

Die Historikerin Sonja Knopp thematisiert in ihrem Aufsatz »Mit 
dem Zeugen schreiben. Videointerviews mit Überlebenden der Shoah 
als Quelle für eine dialogisch‐integrative Geschichtserzählung« ebenfalls 
das Videozeugnis von Shmuel B. als Quelle für die historische Forschung. 
Anhand einer Interviewsequenzanalyse werden theoretische und metho-
dische Fragen der Geschichtswissenschaft im Umgang mit dem Zeugnis 
erörtert, insbesondere hinsichtlich seiner narrativen Brüche und Lücken. 
Im Zentrum stehen dabei das spezielle Verhältnis von Trauma, Erinne-
rung, Ereignis und Bezeugen sowie die Gesprächsdynamik zwischen Sh-
muel B. und dem Interviewer Dori Laub. Die Dialogizität des Zeugnis-
ses, so die These, wird in der Fragmentierung der Zeugenerzählung zur 
Bedingung und konstituierenden Größe der Zeugenschaft. Mit mikro-
geschichtlichen Ansätzen wird der Erfahrungsraum des damals 13-jäh-
rigen Shmuel B. beleuchtet und in den Kontext der Deportationen im 
Sommer und Herbst 1941 eingebettet. Das dialogische Zeugnis Shmu-
el B.s im Gespräch mit seinem Interviewer wird im Sinne einer integra-
tiven Geschichtsschreibung mit der historischen Erzählung verwoben.

Der Literaturwissenschaftler Andree Michaelis geht in seinem Beitrag 
»Erzählen statt Erzähltwerden – Überlebende als Autoren ihres Zeug-
nisses« von der These aus, dass den Zeugnissen Überlebender im All-
gemeinen und videographierten Zeugnissen im Besonderen eine grund-
legende Deutungsautorität ihrer Geschichte zugesprochen wird. Doch 
eigentlich ist diese Haltung in Anbetracht der von verschiedener Seite 
vorgebrachten Kritikpunkte und Einschränkungen verwunderlich, müs-
sen videographierte Zeugnisse doch gerade in historiographischer wie 
auch in medienkritischer Hinsicht als höchst uneigenständige und un-
zuverlässige Quellen verstanden werden. Michaelis wirft die Frage nach 
der den Zeugnissen Überlebender zugesprochenen Deutungsautorität 
grundlegend auf und erörtert zunächst das Für und Wider einer sol-
chen Zuschreibung. In einem zweiten Schritt argumentiert er, inwiefern 
es sinnvoll sein kann, Überlebenden gar die Autorität einer Art von Au-
torschaft über ihr Zeugnis zuzuschreiben. Nach der Skizzierung einer 
auf die Überlebenden als Erzähler ihrer Geschichte fokussierten Rezep-
tionshaltung, führt Michaelis anhand einiger Aspekte des Zeugnisses 
von Shmuel B. beispielhaft vor, in welche Richtung eine solche »Au-
tor‐fixierte« Auslegung führen könnte. In der zerrütteten Sprache eines 
an extremen psychischen Versehrungen leidenden Überlebenden findet 
Michaelis poetisch anmutende Mitteilungen und die Kraft einer Autor-
schaft über nur schwer beschreibliche Ereignisse. Er führt eine ›Lektüre‹ 
des einzelnen Zeugnisses als trotz allem kohärenter – und in dieser Ko-
härenz selbstbestimmter – Darstellung einer höchst individuellen Pers-
pektive auf die durchlebten Erfahrungen vor.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

31

In den Interviews berichten viele Überlebende zum ersten Mal von ih-
rer Lebensgeschichte in einer narrativ zusammenhängenden Form.40 Ne-
ben dem Begriff der Narration muss jedoch die performative Situation 
des Zeugnisablegens berücksichtigt werden, denn wie Laub und Hart-
man betonen, werden nicht einfach erinnerte Ereignisse erzählt, sondern 
oft zum ersten Mal zur Erscheinung und Aufführung gebracht. Die Per-
formanz des Zeugnisses lässt das Ereignis des Zur-Sprache-Kommens 
noch vor der narrativen Ordnung einer Erzählung von Vergangenem in 
den Vordergrund rücken und erhebt insofern die Sprachlichkeit sowie 
die mimischen und gestischen Aspekte des Zeugnisses zum eigenen Un-
tersuchungsgegenstand. Mit einem solchen phänomenal weiten Begriff 
von Sprache stehen also auch nonverbale und körpersprachliche Mo-
mente im Fokus der Aufmerksamkeit, wobei deren Verhältnis zur Erzäh-
lung eine eigene Interpretation verlangt. Es bleibt fraglich, inwieweit das 
Ereignis des Zur-Sprache-Kommens von Erfahrung als Bedingung eines 
irgendwie gearteten Narrativs theoretisiert werden kann und muss, ohne 
die Erzählung als modale wie temporale Strukturierung eines linearen 
Ereignisverlaufs vorauszusetzen und damit das Spezifische der Aussagen 
aus dem Blick zu verlieren. Daher muss unseres Erachtens dem wichti-
gen Begriff der Narration der Begriff der Übersetzung oder Versprachli-
chung zur Seite gestellt werden, der sowohl die Übersetzung nicht- und 
vorsprachlicher Elemente in Sprache als auch die Übersetzung der spezi-
fischen Sprache des Zeugnisses in die begrifflich-diskursive Sprache pro-
blematisiert. Diesem Thema nähert sich Sarah Ambrosis künstlerische 
Auseinandersetzung mit den Videozeugnissen.

Die komplexen zeitlichen Strukturen im Prozess des Zeugnisablegens 
bilden einen weiteren zentralen Punkt der Diskussion in mehreren Bei-
trägen. Die seit dem linguistic turn allgemein anerkannte konstitutive 
Nachträglichkeit im Prozess der Bedeutungsbildung trifft für den kom-
munikativen Prozess des Zeugnisses in besonderer Weise zu. Psycho-
analytische Forschungen heben den Ereignischarakter hervor, der dem 
Wiedererinnern des Vergangenen im Zeugnis zukommt. Im Begriff des 
(traumatischen) Wiedererlebens im Prozess des Zeugnisablegens wird die 
Gegenwärtigkeit des vergangenen Ereignisses betont. In der geschichts-
wissenschaftlichen Betrachtung wiederum liegt der Fokus auf dem Er-
eignis als vergangenes. Literarische Darstellungen zeichnen sich oftmals 
dadurch aus, dass in ihnen die zeitlichen Strukturen, die den Prozess des 
Zeugnisses durchziehen, verschmelzen. So stellt sich die Frage,  wie sich 
das Zeugnis aufgrund seiner komplexen zeitlichen Struktur zum his-
torischen Ereignis verhält? Wird die Distinktion von realer und poeti-
scher Zeit im Ereignis des Zeugnisses nicht sogar unterlaufen? Drängen-
de Fragen betreffen zudem den Umgang der Geschichtswissenschaften 

40	Felman, Testimony, S. 41.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

32

mit irreal erlebter Realität, einer Weise der Realitätserfahrung und -ver-
mittlung, die charakteristisch für Zeugnisse von lebensbedrohlichen Er-
lebnissen ist, und generell ist die Rolle zu befragen, die dem Konzept der 
Fiktionalität als Erfahrungsmodell in der historischen Erzählung einge-
räumt werden muss.

Luisa Bankis Aufsatz »Poetik der Restitution. Zur Theorie und Pra-
xis der Zeugenschaft bei W. G. Sebald« verortet die Prosawerke W. G. 
Sebalds in einem Paradigma der »stellvertretenden Zeugenschaft«: Ein 
nachgeborener deutscher Erzähler erzählt, was andere ihm von ihren 
(oder anderen) Leben erzählten. Beständig geht es dabei um Lebensge-
schichten, die von Katastrophischem geprägt sind, und beständig wird 
dabei weniger das Katastrophische selbst als vielmehr seine Übermitt-
lung dargestellt. Die Fragen, die somit im Kern der Werke Sebalds ste-
hen – Fragen nach dem Status der Vergangenheit für die Gegenwart, 
dem Verhältnis von Fakt und Fiktionalisierung, Wissenschaft und Li-
teratur, nach den Grenzen von Sagbarkeit und Darstellbarkeit und der 
Möglichkeit und Gefahr von Einfühlung und Aneignung –, sind von 
unmittelbarem Belang für Theorie und Praxis der Zeugenschaft allge-
mein, insofern sie an deren übergeordnete Problematik der Übermitt-
lung, der Erinnerung und Versprachlichung von Erfahrungen anschlie-
ßen. Banki diskutiert einerseits die geschichtsphilosophische Fundierung 
der Werke Sebalds im Denken und Schreiben Walter Benjamins, um da-
raus, andererseits, deren Poetik der Restitution zu rekonstruieren. Der 
Sebald’sche Begriff der Restitution – der auf verschiedene zu diskutieren-
de geistesgeschichtliche Traditionen rekurriert – bezeichnet fundamen-
tal die Struktur einer originären, weil erzeugenden, Wiederholung, die 
auch dem Zeugnis eingelegt ist. So kann anhand von Lektüren aus Pro-
sa-, aber auch Essaywerken Sebalds nicht nur eine lebendige Praxis des 
Zeugens für den Zeugen erlesen werden, sondern vor allem auch deren 
theoretische Fundierung in einem Moment der Entfremdung. Die Auto-
rin kommt zu dem Schluss, dass sich Zeugenschaft und Restitution als 
sich gegenseitig bestimmende Äquivalente erweisen.

Cornelia Blasberg geht in ihrem Beitrag von der These aus, dass wenn 
literarische Texte heute die Bezeugung von Nationalsozialismus und 
Shoah zum Thema haben, sie dann auf Augenhöhe mit der geschichts-, 
medien-, kulturwissenschaftlichen und medizinisch-psychologischen 
Forschung argumentieren. Hinter die interdisziplinär geführte Diskussi-
on über Zeugenschaft, die einen hohen Komplexitätsgrad erreicht hat, 
kann Literatur schon deshalb nicht zurückfallen, weil sie selber Teil die-
ser Diskussion geworden ist. Die aktuelle Erzählliteratur zum Thema, 
das soll am Beispiel der Analyse von Elliot Perlmans The Street Sweeper 
2011 (Tonspuren 2013), Haenels Jan Karski 2009 (Das Schweigen des 
Jan Karski 2012) und Daniel Mendelsohns The Lost 2006 (Die Verlore-
nen. Eine Suche nach sechs von sechs Millionen 2010) deutlich werden, 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

33

reflektiert den eigenen Abstand zum ›realen‹ Shoah-Zeugnis mit großer 
Tiefe und gewinnt aus dieser Reflexion sowohl ihre Plot-Struktur wie 
ihre narrative Form. Insofern der Abstand zwischen Zeugnis und litera-
rischem Text an dessen ästhetischer Dimension bemessen wird, fühlt sich 
Literatur heute zwar längst nicht mehr an frühere Darstellungsverbote 
gebunden, weist aber angesichts des neuen, spielerischen Umgangs mit 
Geschichte, wie ihn die neuen Medien ermöglichen, jede unreflektierte 
Vermischung von historischen ›Fakten‹ und medial erzeugten ›Fiktionen‹ 
weit von sich. Gerade weil heute die spezifische ›Literarizität‹ des Zeug-
nisses und der narrative Modus von Geschichte kulturwissenschaftlich 
diskutiert werden, müssen literarische Texte ihren eigenen ästhetischen 
Status implizit stets mit reflektieren und die Leserschaft, die aktiv an ih-
rer Sinnstiftung beteiligt ist, in diese Verhandlung einbeziehen.

Unter dem Titel »Oral-History-Archive als digitale Forschungsinfra-
strukturen. Zur Bedeutung der Aufbereitung, Erschließung und Bereit-
stellung von Oral-History-Interviews« befasst sich Verena Nägel mit 
videographierten Interviews mit Überlebenden und Zeugen des Natio
nalsozialismus. Diese sind inzwischen zumeist eingebettet in komple-
xe digitale Arbeitsumgebungen. Durch Erschließungsarbeiten wie die 
Transkription, die Übersetzung, das Anfertigen von Kurzbiographien, 
die Gliederung durch Zwischenüberschriften und die Verknüpfung mit 
Registern und Schlagwortkatalogen wird die wissenschaftliche Nutzung 
der Quellen erheblich vereinfacht. Gleichzeitig beinhalten diese Hilfsmit-
tel immer auch eine Interpretation und Formung der Interviews. Der Bei-
trag stellt am Beispiel des Projektes »Zwangsarbeit 1939–1945. Erinne-
rungen und Geschichte« verschiedene Arbeitsschritte der Aufbereitung, 
Erschließung und Bereitstellung einer Oral-History-Sammlung dar und 
geht der Frage nach, welchen Einfluss sie auf die Rezeption von Erinne-
rungsberichten haben.

Die Herausforderungen, die das Videozeugnis an die Geistes- und 
Sozialwissenschaften stellt, lassen sich nicht zuletzt im Ausgang von 
Walter Benjamins kritischer Reflexion auf die historisch-materiale Ge-
schichtlichkeit von Erfahrung und die Aufgabe einer ›übersetzenden‹ 
Geschichtsschreibung problematisieren. Das umfassende Konzept von 
Sprache als Medium eines Eingedenkens, das in der Sprache, in der Dar-
stellung bzw. im »dialektischen Bild« (Benjamin) konstellativ erfahrbar 
wird und dabei den Anspruch des Gewesenen in den Erfahrungshorizont 
des Jetzt einspringen lässt, sucht den Weg einer Aufsprengung von Kon-
tinuitätsmustern, eines Hörbarwerdens des Unerhörten. Die Problemati-
sierung einer Sprache des Eingedenkens, die sich den verstörenden, trau-
matisierenden Erfahrungen ausliefert, weist damit zugleich auf die Frage 
nach den Rezeptionsbedingungen und Voraussetzungen einer Medialität 
der Vergegenwärtigung, die in der Weise des Zur-Sprache-Bringens und 
Hörens gerade nicht abschließt oder versucht, mit dem Erinnerten fertig 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze, Sonja Knopp, Anne Eusterschulte

34

zu werden, sondern einsteht für einen ethischen Anspruch des Zeugnis-
ablegens und Bezeugens als einer Verantwortung, die sich an die Gegen-
wart immer neu stellt.

Bibliographie

Agamben, Giorgio (2003), Was von Auschwitz bleibt, Das Archiv und der 
Zeuge, Frankfurt am Main.

Améry, Jean (1997), Jenseits von Schuld und Sühne. Bewältigungsversuche 
eines Überwältigten, Stuttgart.

Assmann, Aleida (1998), »Stabilisatoren der Erinnerung – Affekt, Symbol, 
Trauma«, in: Rüsen, Jörn / Straub, Jürgen (Hg.), Die dunkle Spur der Ver-
gangenheit. Psychoanalytische Zugänge zum Geschichtsbewusstsein (Er-
innerung, Geschichte, Identität 2), Frankfurt am Main.

Benjamin, Walter (2007), »Der Erzähler«, in: ders., Erzählen, Frankfurt am 
Main.

Browning, Christopher (2010), Remembering Survival: Inside a Nazi Slave-
Labor Camp, Norton, New York City.

Davoine, Françoise / Gaudillière, Jean-Max (2004), History Beyond Trau-
ma. Whereof one cannot speak, thereof one cannot stay silent, New York.

Diner Dan (Hg.) (1988), Zivilisationsbruch. Denken nach Auschwitz, Frank-
furt am Main.

Felman, Shoshana / Laub, Dori (1992): Testimony. Crises of Witnessing in 
Literature, Psychoanalysis, and History, New York.

Friedländer, Saul (2007), The Years of Extermination: Nazi Germany and 
the Jews 1939–1945, vol. II, London.

Hartman, Geoffrey / Assmann, Aleida (2012), Die Zukunft der Erinnerung 
und der Holocaust, Konstanz.

Hartmann, Geoffrey (1998), Der längste Schatten. Erinnern und Vergessen 
nach dem Holocaust [1996], übersetzt von Axel Henrici, Berlin.

Kertész, Imre (1999), »Der Holocaust als Kultur«, in: ders., Eine Gedanken-
länge Stille, während das Erschießungskommando neu lädt. Essays, Rein-
beck bei Hamburg. 

Levi, Primo (1990), Die Untergegangenen und die Geretteten, Wien.
Nickel Claudia / Ortiz Wallner, Alexandra (Hg.) (2014), Zeugenschaft. Pers-

pektiven auf ein kulturelles Phänomen, Heidelberg.
Ricœur Paul (2002), Geschichtsschreibung und Repräsentation der Vergan-

genheit, Münster / Hamburg / London.
Schmidt, Sibylle / Krämer, Sybille / Voges, Ramon (Hg.) (2011), Politik der 

Zeugenschaft. Zur Kritik einer Wissenspraxis, Bielefeld.
Waldenfels, Bernhard (2007), Antwortregister, Frankfurt am Main.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Videographierte Zeugenschaft

35

Weigel, Sigrid (2000), »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage. Die 
Geste des Bezeugens in der Differenz von identity politics, juristischem 
und historiographischem Diskurs«, in: Zeugnis und Zeugenschaft (Jahr-
buch des Einstein-Forums 1999), Berlin 2000, S. 111–135.

Wiesel, Elie (1977), »The Holocaust as a Literary Inspiration«, in: ders., Di-
mensions of the Holocaust, Evanston.

Wieviorka, Annette (2013), L’Ère du témoin, Paris.
Young, James Edward (1992), »Video- und Filmzeugnisse des Holocaust. 

Die Dokumentierung des Zeugnisses«, in: ders., Beschreiben des Holo-
caust. Darstellung und Folgen der Interpretation, Frankfurt am Main.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Regina L., Scan von Video-Still Nr. 608_b, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Regina L., Scan von Video-Still Nr. 657_b, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Regina L., Scan von Video-Still Nr. 620, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


42

Burkhard Liebsch

Unsichtbare Gewalt:  
Bezeugung, Aufzeichnung, Überlieferung 

und Techniken der Visualisierung

[…] hörend nicht hören, sehend nicht sehen.
Johann G. Droysen1

 When I saw this I felt so shocked, like I was blind.
Rouen Sam2

Die Geschichte [ist] die Geschichte der Menschen 
[…], sofern sie alle für jeden, jeder für alle andere 
sind.

Jean-Paul Sartre3

Après la lecture d’un témoignage, un événement 
historique peut […] nous devenir proche, comme 
s’il était arrivé à un membre de notre famille.

René Dulong4

Techniken der Visualisierung wie die Photographie, das Fernsehen und 
videographische Aufzeichnungen usw. bringen unbewegte und beweg-
te Bilder nicht nur hervor, indem sie etwas abbilden und auf diese Wei-
se zum Vorschein bringen. Sie machen vielfach allererst sichtbar, was 
sich von sich aus nicht ohne weiteres zu sehen gibt. Wie auch die Male-
rei haben sich diese Techniken längst von der Maßgabe einer vorgege-
benen, angeblich nur zu reproduzierenden Sichtbarkeit emanzipiert, um 
ihre Macht gerade darin zu erweisen, wie sie originär sichtbar machen 
können, was nicht zuvor schon sichtbar war. Vermag sich der Macht 

1	 Johann G. Droysen, Historik, Stuttgart-Bad Cannstatt 1977, S. 41.
2	 Ein Überlebender der Untaten der kambodschanischen Roten Khmer. Er findet 

sich mit diesen Worten zitiert in Daniel J. Goldhagen, Worse than War. Geno-
cide, Eliminationism, and the Ongoing Assault on Humanity, New York 2009, 
S. 447.

3	 Jean-Paul Sartre, Entwürfe für eine Moralphilosophie, Reinbek 2005, S. 93.
4	 René Dulong, »Qu’est-ce qu’un témoin historique?«, http://vox-poetica.org/t/

articles/dulong.html. Letzter Zugriff im April 2016.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

43

ihrer produktiven Sichtbarmachung überhaupt etwas zu entziehen? Ge-
hen sie in ihrer visualisierenden Produktivität − alte oder neue − Verbin-
dungen mit Unsichtbarem ein? Oder stellen sie sich in der Übermacht 
dieser Produktivität blind und taub zu allem, was sich der Sichtbarkeit 
bzw. der Sichtbarmachung entzieht oder widersetzt? Wie ist dieser ›Ent-
zug‹ zu denken, wenn nicht als absolute Widersetzlichkeit gegen jegliche 
Visualisierung? Handelt es sich um einen Entzug, der in Prozessen der 
Visualisierung selbst noch Spuren hinterlässt, so dass das sichtbar Ge-
machte von Unsichtbarkeit gewissermaßen durchsetzt zu denken wäre? 
Wie ist das möglich − wenn es möglich ist? Und wäre das jeweils Un-
sichtbare im Sichtbaren oder das Unsichtbare des jeweils Sichtbaren5 sei-
nerseits noch wahrnehmbar? Muss es nicht genau auf diese Spuren an-
kommen, wenn Techniken der Visualisierung an ihre Grenzen geraten 
und uns dazu zwingen, zu revidieren, was wir unter Sehen und Wahr-
nehmen verstehen? 

Ob und wie das geschieht, ist zweifellos besonders bedenkenswert, wo 
es um Formen der Gewalt geht, die dokumentarisch bezeugt zu werden 
verlangen und wie nichts anderes Techniken der Visualisierung heraus-
fordern, zugleich aber die Frage aufwerfen müssen, ob sie nicht durch 
die für Andere allererst sichtbar zu machende Gewalt an unüberwindli-
che Grenzen geraten, zu denen sich diese Verfahren ihrerseits verhalten 
müssen, sollen sie nicht einer Ideologie der Visualität verfallen, die glau-
ben macht, grundsätzlich könne alles zu sehen und auf diese Weise auch 
zu verstehen und zu denken gegeben werden. Wie nichts anderes wider-
setzt sich Gewalt in ihren exzessiven und extremen, radikalen und sub-
tilen Formen der Naivität dieses Glaubens, obwohl gerade sie vielfach 
›eklatant‹ ins Auge springt, so dass sich gar nicht mehr die Frage zu stel-
len scheint, ob etwas, sondern vielmehr was (an ihr) zu sehen ist. Tat-
sächlich aber überfordert nicht nur drastische, sondern auch unauffäl-
lig andauernde systemische Gewalt vielfach die verfügbaren Techniken 
ihrer Sichtbarmachung. Das gilt auch für das, was sie jeweils ›bedeutet‹. 
Ist das überhaupt in einem schlichten Sinne visualisierbar? Lässt sich 
das, was Gewalt als Gewalt ausmacht, in jedem Falle sehen bzw. wahr-
nehmen? Gibt sie sich visuell zu erkennen? Oder widersetzt sie sich im 
Visualisierten selbst den am weitesten fortgeschrittenen Techniken der 
Sichtbarmachung? Werden wir durch diese am Ende gerade zu unsicht-
barer Gewalt ins Verhältnis gesetzt? 

Auf der Suche nach einer Antwort speziell auf diese Frage gehen die 
folgenden Überlegungen zunächst davon aus, was es bedeutet, von sicht-
barer Gewalt zu reden. Sie wenden sich sodann bezeugten Formen de-
saströser (Maurice Blanchot) Gewalt zu, die die Wahrnehmung und das 

5	 Vgl. zu diesem Unterschied Maurice Merleau-Ponty, Das Sichtbare und das 
Unsichtbare, München 1986.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

44

»Auge des Begriffs« (Georg W. F. Hegel) überfordern. Diese Formen der 
Gewalt verstören eine Kultur, die sich seit langem als eine Kultur des 
Lichts, der Vernunft und der sichtbar machenden Aufklärung verstanden 
hat. In Frage gestellt wird, wie eine differenzierte Praxis des Zeugnisge-
bens durch Dritte (an die Videos adressiert sind) dennoch eine quasi-tes-
tamentarische Form annehmen kann, die sich nicht in der Archivierung 
von Zeugnissen erschöpft, sondern die Zeugen in eine geschichtliche 
Kom-Passion eintreten lässt. Dabei wird kritisch Bezug genommen auf 
Geoffrey Hartmans Konzept einer Zeugenschaft »by adoption«, das ich 
in der mir angetragenen geschichtsphilosophischen Perspektive zur Spra-
che bringe.

1. Von sichtbarer zu unsichtbarer Gewalt

Ungeachtet eines weiterhin in der empirischen Gewaltforschung vor-
herrschenden positivistischen body counting, das sich fast ausschließlich 
für äußerlich erkennbare und zählbare Gewaltphänomene interessiert, 
zeichnet sich gegenwärtig das Ende eines naiven Gewaltverständnisses 
ab, demzufolge Gewalt grundsätzlich sichtbar ist.6 Selbst Wolfgang Sofs-
ky folgt in seinem viel beachteten Traktat über die Gewalt einem sol-
chen Gewaltverständnis, wenn er schreibt, Gewalt wirke durch »ihre 
pure Tatsächlichkeit« und die ihr vielfach zugeschriebene ›Sprache‹ sei 
derart eindeutig, dass sie überhaupt keiner Deutung bedürfe.7 In jedem 
Fall wäre Gewalt demnach eindeutig als Gewalt zu erkennen; und ihr 
selbst wäre ohne weiteres zu entnehmen, worum es sich jeweils handelt. 
Gewalt wäre also unzweifelhaft stets sichtbar und als Gewalt evident. 
In keiner Weise würde sie sich der Sichtbarkeit widersetzen oder entzie-
hen. Innerhalb des Sichtbaren würde die Gewalt nur einen Teilbereich 
ausmachen, der zu keinerlei Zweifel daran Anlass geben würde, ob sie 
(überhaupt) und inwiefern sie als Gewalt sichtbar ist.

Von ›sichtbarer‹ Gewalt ist hier in zwei Bedeutungen die Rede. Zu-
nächst ist in scheinbar trivialer Weise gemeint: (a) ein gewaltsames Ereig-
nis oder Tun ist zu sehen, also mit den Augen sinnlich wahrnehmbar; da-
rüber hinaus ist gemeint, (b) es sei sagbar und erkennbar für das »Auge 
des Begriffs«. Gewalt wahrzunehmen, ohne sie als solche auch zu be-
greifen, würde für Hegel, der diesen Ausdruck geprägt hat8, nur auf eine 

6	 Vgl. dazu die Sondernummer zum Thema Martin Endreß / Benjamin Rampp 
(Hg.), Violence – Phenomenological Contributions. Human Studies. A Journal 
For Philosophy And The Social Sciences, 36, no. 1 (2013).

7	 Wolfgang Sofsky, Traktat über Gewalt, Frankfurt am Main 1996, S. 13, 19.
8	 Georg W. F. Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. 

I. Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg 1994, S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

45

Form geistiger Blindheit hinauslaufen. Erst wenn wahrnehmbare, sinn-
lich sichtbare Gewalt auch als Gewalt begriffen würde, wäre sie dem-
nach auch geistig sichtbar (darstellbar, verständlich, erklärbar usw.). Die 
rigideste Version dieser These würde besagen: Gewalt muss als Gewalt 
im doppelten Sinne sichtbar sein; und sie kann nur als solche (angemes-
sen) wahrgenommen werden, wenn sie auch als solche begriffen wird.9

Demgegenüber kennen wir Gewaltphänomene, die nicht ohne weite-
res zu erkennen geben, inwiefern es sich genau um Gewalt handelt. Und 
wir kennen Begriffe, die auf Gewalterfahrungen Bezug nehmen, die kei-
neswegs ohne weiteres sinnlich wahrnehmbar sind. Man denke nur an 
Erfahrungen von Demütigung und Entwürdigung. Ob und wo derglei-
chen vorliegt, kann nur ein interpretatives Sehen, Deuten und Begreifen 
›zeigen‹, das die fragliche Gewalt als Gewalt eigens sichtbar macht, ar-
tikuliert und erkennbar werden lässt.10 Nicht freilich nur in dem Sinne, 
dass etwa auf vergessene oder bloß übersehene Gewalt wieder aufmerk-
sam gemacht wird; sondern so, dass das interpretative Sehen, Deuten 
und Begreifen an der Hervorbringung von Gewalt als Gewalt beteiligt 
ist. Das kann so weit gehen, dass nicht etwa nur vorliegende Gewalt 
›zum Vorschein‹ gebracht und als solche gewissermaßen begrifflich ab-
gebildet wird, sondern dass als Gewalt überhaupt erst originär sichtbar 
wird, was zuvor gar nicht als Gewalt erfahren und begriffen wurde. Auf 
diese Weise kann für Formen der Gewalt originär sensibilisiert werden, 
die zuvor weder in einem schlichten Sinne wahrnehmbar waren noch 
überhaupt als Formen der Gewalt begriffen worden sind. Das geschieht 
heute weit über ›offensichtliche‹ Formen der Gewalt hinausgehend, auf 
die sich Autoren wie Sofsky scheinbar beschränken möchten. 

Diesem Prozess kann man nur Rechnung tragen, wenn man aner-
kennt, dass es unsichtbare Gewalt gibt, die in einem schlichten Sinne 
nicht zu sehen ist, aber als solche begriffen werden kann. Dann gilt als 
Gewalt, was zuvor nicht als Gewalt zählte oder auch nur (buchstäblich) 
als solche in Betracht kam. Darüber hinaus ist aber auch damit zu rech-
nen, dass sich zuvor unsichtbare Gewalt auch der Arbeit des Begreifens 

  9	Daran ändert sich zunächst nichts, wenn es der Historiker nur mit »stum-
men Zeugen« zu tun hat, in deren Textur das zu Bezeugende gleichsam ein-
graviert scheint. Auch diese Textur wird ggf. in einem mimetischen Verfahren 
zum Vorschein, zur Sprache und auf den Begriff gebracht. Vgl. Jacques Ran-
cière, Die Namen der Geschichte. Versuch einer Poetik des Wissens, Frank-
furt am Main 1994, S. 87–92.

10	Vgl. v. Vf., »Zeigen, Sagen und Verstehen. Paul Ricœurs hermeneutische Wege 
durch die Phänomenologie − von der Aufmerksamkeit zur Sensibilität für den 
Anderen«, in: Olivier Abel / Paul Marinescu (Hg.), On the Proper Use of Phe-
nomenology Paul Ricœur Centenary. Studia Phaenomenologica. Romanian 
Journal for Phenomenology XIII (2013), S. 117–142.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

46

entzieht, so dass sie auch alle gängigen Vorstellungen theoretischer Sicht-
barkeit in Frage stellt. Keineswegs spielt sich der Prozess der Sichtbar-
machung von (zuvor unsichtbarer) Gewalt nur in den Registern unserer 
sinnlichen Erfahrung ab. Er affiziert auch die begrifflichen Mittel, mit de-
ren Hilfe wir Gewalt als Gewalt interpretieren und begreiflich zu machen 
versuchen. So ist Gewalt nicht nur sichtbar, wie es ein naives Gewaltver-
ständnis besagt; sie kann auch originär sichtbar gemacht werden; und u. 
U. muss das paradoxerweise so geschehen, dass dabei alle Möglichkeiten 
eines geistigen Sehens überfordert werden11, die Hegel in seiner Rede von 
einem »Auge des Begriffs« noch selbstverständlich vorausgesetzt hatte. 

Das betrifft alle wesentlichen Bestimmungsstücke unseres Gewaltver-
ständnisses, also die Fragen, wer wen oder was verletzt und wie das (wo-
mit) geschieht, usw. Dabei kommen nicht zuletzt extreme und radikale 
Formen der Gewalt in Betracht, die nicht nur einen Anderen verletzen 
oder ums Leben bringen, sondern viele liquidieren und sogar auf die Aus-
löschung ganzer Völker abzielen. Mehr noch: wir sind mit radikalen For-
men der Gewalt konfrontiert, die auf den Tod Anderer als Anderer und 
auf ihre menschliche Sterblichkeit selbst abzielen, um sie aus der Welt 
verschwinden zu lassen, so als hätte es sie nie gegeben.12 Man spricht in 
diesem Zusammenhang von genozidaler Vernichtungspolitik, von der 
man ungeachtet des relativ jungen Genozidbegriffs neuerdings behaup-
tet, sie sei im Grunde uralt.13 Das mag sein, aber als Formen ›vernich-
tender‹ Politik hat man die fraglichen Gewaltexzesse noch längst nicht 
begriffen. Was vernichtet solche ›Politik‹, abgesehen von Opfern in gro-
ßer Zahl? Zeichnet sie sich als eine solche Vernichtungspolitik nur in ei-
ner quantitativen Dimension aus, wie es in der distanzierten Perspektive 
Dritter den Anschein hat, die meist komparative Gewaltforschung be-
treiben, ohne unmittelbar von deren Gegenstand betroffen gewesen zu 
sein? Tut Vernichtungspolitik gewissermaßen nur ›mehr desselben‹ im 
Vergleich zu einfachem Mord? Wenn nicht, worin unterscheidet sie sich 
dann von tödlicher Gewalt im Allgemeinen?

Diese Fragen sind solange nicht einmal gestellt worden, wie die betref-
fenden Opfer bzw. Überlebende kaum je die Chance hatten, ihre Stimme 
zu erheben. Das hat sich erst im 20. Jahrhundert nachhaltig geändert, 

11	Das führt Georges Didi-Huberman in seinem Buch Bilder trotz allem, Mün-
chen 2007, eindrücklich vor Augen. Die Frage ist, ob jene Überforderung ih-
rerseits durch Video-Zeugnisse sichtbar werden kann.

12	Auf diesen Welt-Bezug der Zeugenschaft bin ich an anderer Stelle ausführlich 
eingegangen; Vf., »Der Komplex der Zeugenschaft und der Begriff der poli-
tischen Welt. Eine Revision in historischer Perspektive«, in: Matthias Däu-
mer / Aurélia Kalisky / Heike Schlie (Hg.), Über Zeugen. Szenarien von Zeu-
genschaft und ihre Akteure, München (i. V.).

13	Vgl. Steven Pinker, Gewalt, Frankfurt am Main 2013.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

47

das wiederholt als ère du témoin, als ein Jahrhundert des Zeugen14, be-
zeichnet worden ist, weil man sich erst nach dem massenhaften Sterben 
des Ersten Weltkriegs und nach den Exzessen der Nazis dazu durchge-
rungen hat, jedem Opfer eine in statistischen body counts spurlos ver-
schwindende Würde zuzuerkennen, was in der Würdigung ihres Zeug-
nisses praktisch zum Ausdruck kommt. 

Im massenhaften Sterben erwiesen sich die Opfer nicht nur als ›unge-
zählte‹, sondern auch als unzählbare; nicht, weil viele von ihnen unbe-
zeugt umgekommen sind, ohne eine Spur zu hinterlassen, oder weil man 
mit dem Zählen an kein Ende gekommen wäre, sondern weil sich nur 
das schiere Umgekommensein, nicht aber der Tod jedes Anderen selbst 
aufsummieren lässt. Jeder Andere »died a different death«, befand Ti-
mothy Snyder.15 Und diese Differenz geht in keiner Lebensrechnung oder 
Mortalitätstabelle je auf. Jeder kommt anders um. Jeder kommt aber 
auch als Anderer um. Was das indessen bedeutet, lehrt uns keine kom-
parative Gewaltforschung und keine Statistik, sondern allenfalls der be-
zeugte und überlieferte Tod Anderer als Anderer. Und dieser Tod, von 
dem Emmanuel Levinas mit Vladimir Jankélévitch und Eugen Fink be-
hauptete, es handle sich jedes Mal um einen einzigartigen, mit nichts an-
derem verrechenbaren, sogar der menschlichen Gattungszugehörigkeit 
sich entziehenden Skandal16, wird uns wiederum nur dank des Zeugnis-
ses Anderer nahe gebracht, die uns ihrerseits zu Zeugen machen, um auf 
diese Weise ihr Zeugnis geschichtlich zu transferieren.17

Jetzt erst, im Jahrhundert der Zeugen, im Lichte einer nicht mehr zur 
Naturgeschichte der menschlichen Gattung gerechneten, sondern aus 

14	Shoshana Felman, »Im Zeitalter der Zeugenschaft: Claude Lanzmanns 
Shoah«, in: Ulrich Baer (Hg.), ›Niemand zeugt für den Zeugen.‹ Erinnerungs-
kultur nach der Shoah, Frankfurt am Main 2000, S. 173–193, hier S. 175; 
Annette Wieviorka, L’Ère du témoin, Paris 2013.

15	Timothy Snyder, Bloodlands. Europe Between Hitler and Stalin, London 
2010, S. xvii.

16	Emmanuel Levinas, Gott, der Tod und die Zeit, Wien 1996, S. 101. Nur en 
passant kann hier darauf hingewiesen werden, dass sich Levinas in seinem 
Zeugnisdenken zweifellos von Franz Rosenzweigs antihegelianischem Buch 
Der Stern der Erlösung (1921) hat anregen lassen, wo das Zeugnis in aller-
dings höchst anfechtbarer Art und Weise für eine exklusive religiöse und im 
»Blut« vermutete Verwandtschaft in Anspruch genommen wird.

17	Der Zeugnisbegriff geht in der (eigentümlicherweise als »Optik« aufgefass-
ten) Ethik von Levinas mit einer radikalen, anti-hegelianischen Kritik an jeg-
licher Vorstellung theoretischer Sichtbarkeit des Anderen einher (vgl. Levi-
nas, Gott, der Tod und die Zeit, S. 192, 208). Weder ist das »Gesicht« des 
Anderen, das in seiner ethischen Bedeutung das eigentlich zu Bezeugende ist, 
streng genommen sichtbar, noch ist es in der Form eines Zeugnisses thema-
tisierbar. Von dieser geradezu anti-phänomenologischen Position aus sucht 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

48

der Perspektive ungezählter Opfer radikal skandalisierten, jedes von ih-
nen der Verrechenbarkeit entziehenden und nicht mehr rationalisierba-
ren Geschichte, kann überhaupt die Frage aufgeworfen werden, was die 
fragliche Gewalt für alle bedeutet, die sie angeht oder angehen muss.18 So 
›alt‹ massenhaftes Sterben in Folge menschlicher Gewalt sein mag (wo-
rauf die Genozidforscher insistieren), so unverkennbar ist, dass deren 
Skandalisierung und die Verweigerung jeglicher Rationalisierung einen 
tiefen Einschnitt in die menschliche Geschichtlichkeit selbst bedeutet, 
denn sie macht nun gerade im Zeichen einer quantitativ überborden-
den, von menschlicher Gewalt zu verantwortenden Sterblichkeit deut-
lich, dass nur im Rekurs auf die Bezeugung der fraglichen Gewalt über-
haupt zu klären sein wird, was es mit ihr − abgesehen von ihrer schieren 
Größenordnung − auf sich hat. Die Bezeugung der fraglichen Gewalt er-
schöpft sich keineswegs darin, deren schieres Vorgefallensein in Erinne-
rung zu rufen, das dem historischen Wissen keineswegs unzugänglich ist. 
Vielmehr wirft sie die − bis heute unabgeschlossene − Frage danach auf, 
was eigentlich als das zu Bezeugende zu verstehen ist. Was bezeugt diese 
Bezeugung? Worauf will sie gleichsam hinaus, wenn nicht nur auf eine 
Untermauerung des verfügbaren historischen Wissens? Und wenn diese 
Bezeugung ihrerseits nur durch Zeugen möglich ist, die darauf angewie-
sen sind, dass Andere ihnen glauben, stehen sie dann im wie auch immer 
zu übermittelnden Zeugnis selbst mit auf dem Spiel? Geht die Bezeugung 
dessen, wer sie, als Zeugen, sind, eine intime Verbindung mit dem zu Be-
zeugenden ein? Müssen wir so gesehen ihre Selbst-Bezeugung mit dem 
Zeugnisablegen und dem Bezeugten zusammen denken; und zwar so, 
dass die Adressaten des Zeugnisses ihrerseits zu Zeugen werden? Wie es 
scheint, beginnt der Prozess der Auseinandersetzung mit der Zusammen-
gehörigkeit von Selbst-Bezeugung, Zeugnisablegen und Bezeugtem in der 
historischen Perspektive transferierter Zeugenschaft gegenwärtig erst.19

Levinas auch die genozidale Gewalt einer vernichtenden Politik verständlich 
zu machen. Im Folgenden beschränke ich mich allerdings auf die Frage nach 
deren ›Sichtbarkeit‹ im ›Licht‹ einer Technik der Visualisierung.

18	Vf., Geschichte als Antwort und Versprechen, Freiburg i. Br. / München 1999.
19	Zumindest für die Philosophie scheint das zu gelten, die erst ansatzweise ver-

schiedene Stränge überlieferten Zeugnisdenkens miteinander verknüpft: (1) 
Den Begriff des Augen- und Ohrenzeugen, wie er von den ältesten historio-
graphischen Texten (Thukydides) bis hin zur modernen Historik (Johann G. 
Droysen, Reinhart Koselleck, Jörn Rüsen) Verwendung findet; (2) das dialo-
gische Denken des Zeugnisses angesichts des Anderen als zweiter Person oder 
als Du (von Ludwig Feuerbach über Martin Buber bis hin zu Michael Theu-
nissen und Bernhard Waldenfels); (3) die ontologische Befragung des Selbst 
als eines sich bezeugenden (bei Martin Heidegger, Gabriel Marcel, Jean-Paul 
Sartre, Eugen Fink), das nur so auch als Zeuge auftreten kann; (4) die radikale 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

49

Um ermitteln zu können, wie massenhaftes Sterben in Kontext zweier 
Weltkriege die Geschichte der menschlichen Gattung im 20. Jahrhundert 
zäsuriert hat, müsste man dem Paradox Rechnung tragen, dass sich der 
Tod zahlloser, ungezählter und unzählbarer Anderer in einer massenhaf-
ten Art und Weise zugetragen hat, die jeglicher kalkulatorischen Bilanz 
sich entzieht. Aus den bloßen Opferzahlen ist in keiner Weise zu entneh-
men, um was für eine Gewalt es sich eigentlich gehandelt und wie sie 
womöglich tief ins Fleisch der menschlichen Gattungsgeschichte reichen-
de Spuren hinterlassen hat. Das kann aus keiner Statistik, sondern nur 
aus den Zeugnissen derer hervorgehen, die zumindest in die Nähe der 
fraglichen Gewalt geraten sind und ihre testamentarischen, dokumenta-
rischen oder literarischen Zeugnisse hinterlassen konnten. Gewalt teilt 
sich immer primär denen mit, denen sie widerfährt. Und vom Widerfahr-
nis der Gewalt her müssen wir dem auf die Spur zu kommen versuchen, 
was sie bedeutet oder besagt; und zwar auch dann, wenn die fragliche 
Gewalt auf eine absolute (und undenkbare) Vernichtung20 derer hinaus-
laufen sollte, die sie heimgesucht hat. So gesehen müsste man sich vor 
allem den hinterlassenen oder überlieferten Zeugnissen derer zuwenden, 
die die fragliche Gewalt nicht spurlos zu vernichten vermochte. 

So anerkennenswert der Versuch sein mag, tausende von schriftlichen 
und mündlichen Zeugnissen zu sammeln, zu dokumentieren und zu ar-
chivieren, um die Zeugen als solche zu würdigen und ihr Zeugnis für die 
Zukunft vor dem Vergessen zu bewahren, so wenig kann es hier jedoch 
nur darum gehen, massenhaftem Tod infolge extremer, radikaler und ex-
zessiver menschlicher Gewalt durch ebenso massenhafte Überlieferung 
derer entgegenwirken zu wollen, die ihm nicht einfach zum Opfer ge-
fallen sind. Vor der geradezu monumentalen Zahl der von der SHOAH 
Visual History Foundation21, vom Fortunoff Video-Archive for Holo-
caust Testimonies in Yale22, in Yad Vashem23 und anderswo archivierten 

Ethik der Alterität (Emmanuel Levinas), die das menschliche Selbst ganz und 
gar dem Zeugnis für den Anderen unterwirft. Zweifellos hat das Werk Paul 
Ricœurs am meisten dazu beigetragen, diese Überlieferungen zusammenzu-
führen. Ob es im Lichte der historischen Erfahrung befriedigen kann, bleibe 
dahingestellt. Siehe unten, die Anm. 26 ff.

20	Selbst der radikalste Hass, selbst die indifferenteste und konsequenteste Li-
quidierung kann nicht über Spuren hinwegtäuschen, die die Vernichteten hin-
terlassen. Darauf ist von Carl Schmitt über Jean-Paul Sartre bis hin zu Paul 
Ricœur immer wieder hingewiesen worden. Vgl. Vf., Renaissance des Men-
schen? Zum polemologisch-anthropologischen Diskurs der Gegenwart, Wei-
lerswist 2010, S. 257.

21	http://sfi.usc.edu/
22	http://www.library.yale.edu/testimonies/about/concept.html.
23	http://www.yadvashem.org/yv/en/remembrance/multimedia.asp.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

50

Zeugnisse stehen wir am Ende genauso ratlos wie vor erdrückenden 
statistischen Bilanzen kollektiver Gewalt des 20. Jahrhunderts. Und die 
forcierte Archivierung kann ohne weiteres auf eine spezielle Art der Be-
stattung der Zeugnisse und sogar darauf hinauslaufen, endgültig mit ih-
nen fertig zu werden.24 Weder im Fall der dokumentierten, statistisch 
bilanzierten Todesfälle, die im 20. Jahrhundert infolge kollektiver Ge-
walt zu verzeichnen waren, noch im Fall der Archivierung der Zeugnis-
se kann es um die schiere Masse der Befunde gehen. Auf dem Spiel steht 
vielmehr die Frage nach der Überlieferbarkeit des Bezeugten selbst so-
wie die Frage, ob nur im Rekurs auf die fraglichen Zeugnisse Anderer 
die Bedeutung einer Gewalt sichtbar werden kann, vor der die bewähr-
ten Verfahren historischer Forschung und der Geschichtsschreibung wo-
möglich versagen.25

Was kann man sich von Zeugnissen überhaupt versprechen, nach-
dem sich gerade die Geschichtswissenschaft dazu gezwungen gesehen 
hat, Zeugnisse ebenso wie Quellen einer rigorosen epistemologischen 
Kritik zu unterziehen?26 Zeugen können weder alles sehen noch auch 

24	Dieser nicht zuletzt auch ideologiekritisch zu wendende Verdacht bezieht sich 
auch auf die gewiss ehrenwerte, massive Anstrengung, alle verfügbaren Video-
zeugnisse zu transkribieren, zu »verschlagworten« und auf diese Weise vir-
tuell verfügbar zu machen. Wenn diese Arbeit in einigen Jahren an ihr Ende 
gekommen sein wird, wird es scheinbar nichts mehr zu tun geben. Wird man 
dann auch ›quitt‹ sein mit der derart ›erledigten‹ Vergangenheit? Schlägt deren 
virtuelle Verfügbarmachung dann in deren Vergleichgültigung um? Arbeitet 
man letztlich daran − und hilft so vor allem sich selbst, im Gegensatz zu den 
noch lebenden Zwangsarbeitern etwa, die bizarrerweise immer noch darum 
kämpfen müssen, ihr Recht auf eine minimale Entschädigung nachzuweisen? 

25	Kein Begriff wird im Folgenden problematischer sein als gerade der Begriff 
der Bedeutung. Ich werde argumentieren, dass uns Video-Zeugnisse keine 
›ideale‹ Bedeutung überliefern, der man als Gesagtem habhaft werden könnte, 
sondern lediglich eine durch die Art und Weise der Zeugen-Rede selbst über-
tragene Bedeutung. Ob und in welchem Sinne man darauf vertrauen kann, 
diese Bedeutung könne ihrerseits, wenigstens indirekt, ›sichtbar‹ werden, wäre 
erst zu untersuchen.

26	Es ist bemerkenswert, wie weitgehend der Zeuge, auf den man sich in den 
Anfängen der Geschichtsschreibung noch weitgehend glaubte verlassen zu 
müssen (vgl. Arnaldo Momigliano, Wege in die alte Welt, Frankfurt am Main 
1995, S. 28 f.; Jacques LeGoff, Geschichte und Gedächtnis, Frankfurt am 
Main 1992, S. 137), in der modernen Theorie der Historiographie an Anse-
hen verloren hat. So geht Droysen in seiner Historik (speziell in der Heuristik, 
§ 1) nur noch von »Überresten« und »Quellen«, aber nicht mehr vom Zeug-
nis als primärem Material der Geschichtswissenschaft aus. Anders Reinhart 
Koselleck in seinen Studien zur Historik: Zeitschichten. Studien zur Histo-
rik, Frankfurt am Main 2003, S. 252, 338. Erst Ricœur betreibt Theorie der 
Geschichte wieder systematisch vom Primat des Zeugnisses her. Demnach 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

51

aufgrund einer nichts auslassenden Autopsie alles wissen. (Ein Vermö-
gen, das Homer den Musen zugeschrieben hat.27) Gemäß der in der Neu-
zeit entdeckten Perspektivität ihrer Wahrnehmung erschließt sich ihnen 
bestenfalls ein Teilausschnitt eines viel komplexeren Geschehens, das 
sich, wie eine subtile Kritik der Idee der Perspektivität inzwischen ge-
zeigt hat, nicht wie ein Geometral aus verschiedenen Perspektiven zu-
sammensetzen lässt.28 Von Johann M. Chladenius, der in diesem Sin-
ne im 18. Jahrhundert noch auf Gottfried W. Leibniz’ Spuren wandelte, 
über Johann G. Droysen, Marc Bloch, Robin G. Collingwood und Hen-
ri-Irénée Marrou bis hin zu Reinhart Koselleck und Paul Ricœur29 hat 
sich das Bewusstsein durchgesetzt, jeder Zeuge und jedes Zeugnis müs-
se im Hinblick auf die valide Aussage, die ihm ggf. zu entnehmen ist, ei-
ner komplexen Relativierung, Reinigung und Kritik unterzogen werden, 
es dürfe aber niemals ›für bare Münze‹ genommen werden. Selbst der 
wahrhaftigste Zeuge kann die perspektivische Beschränkung seiner Zeu-
genaussage nicht überwinden. Droht ihn die größte Nähe zu bezeugter 
Gewalt nicht um den Verstand zu bringen? Wie sollte er als unmittelba-
rer Zeuge da ›objektiv‹ bleiben können? Und worauf er sich als Ohren- 
oder Augenzeuge stützt, erfasst niemals adäquat historische Kausalzu-
sammenhänge, Makroereignisse und systemische Prozesse30, die sich im 
Laufe von Jahren zum Völkermord oder zu einem veritablen Weltkrieg 
auswachsen können, dessen Geschichte erst im Nachhinein erzählbar 
wird, selbst wenn Zeugen nachträglich behaupten, sie hätten die Katas-
trophe ›kommen sehen‹.31

Als Zeugen existierten sie historisch und mögen einer künftigen Ge-
schichte vorgegriffen haben, die nachträglich, von ihrem Ende her, ihre 

sind Zeugnisse als Äußerungen eines Selbst zu verstehen, das im Modus der 
Selbst-Bezeugung und des Zeugnisgebens existiert. So fundiert eine Ontolo-
gie der Bezeugung die Epistemologie der Zeugenschaft; vgl. Paul Ricœur, Das 
Rätsel der Vergangenheit. Erinnern − Vergessen − Verzeihen, Göttingen 1998, 
S. 32–35, 40, 116 ff.

27	Bruno Snell, Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung des euro-
päischen Denkens bei den Griechen, Göttingen 1986, S. 221 f.

28	Paul Veyne, Geschichtsschreibung − Und was sie nicht ist, Frankfurt am Main 
1990, S. 31 ff.

29	Marc Bloch, Apologie der Geschichte oder Der Beruf des Historikers, Mün-
chen 1985, S. 80, 91; Robin G. Collingwood, The Idea of History, Oxford 
1956, S. 257 f., 282; Henri-Irénée Marrou, Über die historische Erkenntnis, 
Freiburg i. Br. / München 1973, S. 62, 115 ff., 144 ff.; Reinhart Koselleck, Ver-
gangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher Zeiten, Frankfurt am Main 
1989, S. 195, 282; Paul Ricœur, Zeit und Erzählung III, München 1991.

30	Vgl. Paul Ricœur, Zeit und Erzählung I, München 1988, Kap. II, 3.
31	Siehe dazu das instruktive Nachwort von Reinhart Koselleck in: Charlotte 

Beradt, Das Dritte Reich des Traums, Frankfurt am Main 1981, S. 115–132.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

52

Anfänge und Peripetien erkennbar werden lässt.32 Aber der historische 
Diskurs, der unter Zugrundelegung bestimmter Maßstäbe geschichtli-
cher Erkenntnis daran arbeitet, dass eine möglichst allgemein zustim-
mungsfähige Geschichte der fraglichen Ereignisse geschrieben werden 
kann, wird sich niemals allein auf die durchlebte Zeit der Zeugen, in der 
sie geschichtlich existierten, stützen können. Zwar existieren auch Histo-
riker geschichtlich; aber sie nehmen das Recht für sich in Anspruch, Zei-
ten, Ereignisse und Formen des Zusammenhangs zwischen diesen so zu 
konstruieren, dass ihnen Vergangenes historisch intelligibel wird, selbst 
um den Preis eines »epistemologischen Bruchs« im Verhältnis zum ge-
schichtlichen Vorverständnis, mit dem Zeugen sich das Bezeugte narra-
tiv verständlich zu machen versuchen.33 Selbst wenn der historische Dis-
kurs wie in der seriellen Geschichte zu abstrakten Zeiten und anonymen 
Ereignissen vorstößt, die kaum noch Spuren von menschlich Handeln-
den und Leidenden erkennen lassen, bleibt er jedoch stets an die Ge-
schichtlichkeit von Sterblichen zurückgebunden, die er zwischenzeitlich 
suspendieren, aber niemals ganz aus dem Blick verlieren darf. Denn sei-
ne Resultate kann er nur an Sterbliche adressieren − ggf. um deren ge-
schichtliches Leben zu refigurieren.34 

Wie nachhaltig diese Rückwirkung historischer Diskurse auf das Le-
ben von Sterblichen ausfallen kann, zeigt sich gerade dort, wo sie die 
Geschichtlichkeit menschlicher Sterblichkeit selbst zum Thema machen. 
Keineswegs verfügen wir heute über eine ahistorische Anthropologie, die 
uns lehren würde, wie menschliche Existenz (einschließlich der mensch-
lichen Sterblichkeit) unabänderlich verfasst ist. Deshalb spricht Ricœur 
mit Bedacht nur von einer conditio historica unseres Lebens, ohne sich 
aber auf eine fertig ausgearbeitete Anthropologie zu stützen.35 Nur unter 
dieser Voraussetzung können wir dem Befund Rechnung zu tragen ver-
suchen, mit dem uns die Geschichte der Gewalt konfrontiert. Mitnichten 
führt sie nämlich nur vor Augen, wie man Andere in großer Zahl verletzt, 
verstümmelt und schließlich ums Leben gebracht hat. Vielmehr zeigt sie, 
wie man weit Radikaleres versuchen konnte, um Andere schließlich nicht 
einmal mehr einen ›menschlichen‹ Tod sterben zu lassen. So sagte Yehiel 

32	Arthur C. Danto, Analytische Philosophie der Geschichte, Frankfurt am Main 
1980.

33	Paul Ricœur, Das Rätsel der Vergangenheit, S. 114 f.; ders., Gedächtnis, Ge-
schichte, Vergessen, München 2004, S. 329.

34	Vf., »Perspektiven einer kritischen Revision des Verhältnisses von Historik 
und Hermeneutik«, in: Divinatio. Studia Culturologica Series 14, autumn – 
winter 2001, S. 29–66.

35	Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen; vgl. Vf. (Hg.), Bezeugte Vergan-
genheit oder Versöhnendes Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricœur, 
Sonderband Nr. 24 der Deutschen Zeitschrift für Philosophie, Berlin 2010.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

53

Dinous alias Dinenberg zu Gidéon Hausner über den planète Ausch-
witz, die dort Internierten »ne vivaient ni ne mouraient comme on meurt 
sur terre […]«.36 Geoffrey Hartman, der Mitbegründer und Leiter des 
Fortunoff-Archivs in Yale, schließt aus solchen Zeugnissen: »even the 
right to die in a human way was denied«.37 Und er zitiert zustimmend 
die Worte von Ignaz Schipper, eines Überlebenden von Maidanek, so, als 
ob sie die Konsequenz dieser Erfahrung auf den Punkt bringen würden: 
»our disaster is the disaster of the entire civilized world«.38

Menschen sterben demnach nicht einfach auf verschiedene Art und 
Weise, sondern können ihr Leben auf menschliche Art nur ›beschlie-
ßen‹, wenn ihnen dazu auch ein Recht eingeräumt wird. Die Zeugnisse, 
auf die sich Hartman stützt, besagen in dieser Interpretation, die Opfer 
der fraglichen Gewalt seien um ihre menschliche Sterblichkeit gebracht 
worden. Diese stünde demnach im Prozess der Geschichte grundsätz-
lich zur Disposition; und sie könnte nicht als unanfechtbares Existen-
zial menschlichen Lebens vorausgesetzt werden. Was Lehrbücher der 
Existenzphilosophie als gewiss ausgeben mögen, steht gerade radikal in 
Frage: dass wir allemal nur als Menschen sterblich sind, zum Tode »vor-
laufen« (Heidegger) und ihm schließlich ausgesetzt sind. Im Sinne dieser 
radikalen Infragestellung wirken Zeugnisse, wie sie Hartman und viele 
andere zitieren, auf unsere geschichtliche Existenz zurück, die nunmehr 
unter dem Eindruck einer radikalen Aussetzung der menschlichen Sterb-
lichkeit selbst steht. 

Diese Zeugnisse bezeugen eine unvergleichliche Radikalität der Ge-
walt; aber gewiss keine einfach sichtbare oder sinnlich und begrifflich 
sichtbar zu machende Gewalt. Sie ließen (und lassen weiterhin) vielmehr 
das Sehen und Begreifen selbst aus- und entsetzen, ohne dass sicher wäre, 
dass man sich über die Bedeutung dieses Vorgangs noch begrifflich Klar-
heit verschaffen könnte. Vielfach bezeugt ist, dass man das, was man sah, 
selbst nicht glauben konnte; und dass man nach wie auch immer tentati-
vem Begreifen ganz und gar daran zweifelte, ob Andere je dem Bezeugten 
würden Glauben schenken können. Hier haben wir es nicht nur mit be-
zeugter Gewalt (als Gegenstand des Zeugnisses), sondern auch mit einer 
Gewalt zu tun, die den Zeugen und dem Bezeugten selbst widerfährt und 
sich vermittels ihrer Zeugnisse auf deren Adressaten überträgt. Es han-
delt sich umso mehr um eine unsichtbare Gewalt, als sie in ihrer Bedeu-
tung niemals einfach wahrnehmbar ist und das Begreifen selbst untermi-
niert, ohne dass sich absehen ließe, wie sie in einem Begriff eben davon 
aufhebbar werden könnte. Von dieser Gewalt haben wir ungeachtet aller 

36	Wieviorka, L’Ère du témoin, S. 109.
37	Geoffrey Hartman, The Longest Shadow. In the Aftermath of the Holocaust, 

New York / Basingstoke 2002, S. 118.
38	Ebd., S. 124. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

54

Deutungsversuche, die bereits vorliegen, keinen adäquaten Begriff.39 So 
zieht sie als nicht zu tilgende Verstörung ihre Spur durch unsere Kultur, 
die sich seit je her als eine Kultur des Lichts, der Vernunft, der Aufklä-
rung, der Sichtbarmachung verstanden hat. 

2. Unsichtbare Gewalt im Lichte einer neuen Technik 
der Visualisierung (Video)

Deshalb mutet es prima facie paradox an, dass man zu einer massen-
haften, videogestützten Aufzeichnung der Überlieferung im präzisierten 
Sinne unsichtbarer Gewalt übergegangen ist, wie sie vor allem den eu-
ropäischen Juden durch die Vernichtungspolitik der Nazis widerfahren 
ist. Angesichts der Tatsache, dass bald niemand mehr leben wird, der sie 
am eigenen Leib erfahren hat und sie in Folge dessen selbst bezeugen 
kann, stemmt sich eine forcierte Praxis der Archivierung gegen die Aus-
löschung primärer Zeugenschaft, über die buchstäblich Gras wächst, 
wo man sie nicht durch Zerstreuung der Zeugen in alle Winde ohne-
hin unmöglich gemacht hat.40 An die Stelle primärer Zeugenschaft tre-
ten sekundäre, an der Video-Aufzeichnung direkt beteiligte Zeugen als 
Gesprächspartner, die es später Lebenden als tertiären Zeugen über ei-
nen ständig zunehmenden historischen Zeitenabstand hinweg ermög-
lichen wollen, sich einer paradoxerweise technisch reproduzierten pri-
mären Zeugenschaft zu versichern, wobei umstritten ist, was von ihr 
eigentlich zu erwarten ist.41

Ursprünglich bezeugt in primärer Zeugenschaft jemand etwas (wofür 
er oder sie nur selbst einstehen kann mit der eigenen Person, mit der ei-
genen Erfahrung und der in Anspruch genommenen Fähigkeit, sie zum 

39	Schon deshalb nicht, weil sich der Tod eines Anderen, wenn wir Eugen Fink, 
Vladimir Jankélévitch und Emmanuel Levinas folgen, überhaupt nicht mit 
dem Tod vieler Anderer verrechnen lässt. Es ist nicht zu sehen, wie man sich 
angesichts dessen einen ›angemessenen‹ Begriff von kollektiver, etwa genozi-
daler Gewalt machen sollte, der auf einen Vergleich von Unvergleichlichem 
hinausläuft.

40	Norbert Gstrein / Jorge Semprun, Was war und was ist, Frankfurt am Main 
2001, S. 10–15.

41	Wenn nicht Ersatz für historische Diskurse, denen wir eine fachwissenschaft-
lich disziplinierte Erarbeitung, Sicherstellung und rationale Überlieferung 
der fraglichen Ereignisse und Geschichten anvertrauen. Annette Wieviorka 
scheint tatsächlich genau dies zu befürchten: dass man sich von archivierten 
Videozeugnissen eine Art Surrogat für das längst historiographisch etablier-
te Wissen verspricht, das über die größten Verbrechen des 20. Jahrhunderts 
vorliegt.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

55

Ausdruck zu bringen) gegenüber jemand anderem, der oder die als zwei-
te Person angesprochen und als sekundärer Zeuge bzw. als sekundäre 
Zeugin für das Bezeugte in Anspruch genommen wird. Der Zeuge äu-
ßert sich dabei nicht nur, sondern vertraut das Bezeugte jemand ande-
rem an; und zwar zu treuen Händen, in dem Wissen, dass das Bezeugte 
nicht beweisbar und insofern weitgehend anfechtbar ist. Ohne Rekurs 
auf Fragen der Beweisbarkeit, zusätzlicher Verifikation des Bezeugten 
durch Dritte etwa, mutet die Zeugin bzw. der Zeuge das Bezeugte zu-
nächst Anderen zu und vertraut es ihnen so an, dass sie bzw. er an Ande-
re als Adressaten appelliert, ihm, dem Zeugen, zunächst zu glauben und 
das Bezeugte ›abzunehmen‹ (wie auch immer es später kritisch zu beur-
teilen, zu relativieren, mit anderen Zeugnissen oder Beweisen in partiel-
le oder weitgehende Übereinstimmung zu bringen und insofern zu ak-
kreditieren sein wird).42

Speziell im Fall bezeugter Gewalt handelt es sich dabei nicht nur um 
ein bezeugendes Reden über sie, das der sekundäre Zeuge mit eigenen 
Worten ›wiedergeben‹ könnte, sondern wenigstens ansatzweise um eine 
Wiederholung der fraglichen Gewalt selbst, die nicht bloß als Gegen-
stand der Rede, sondern als dem Subjekt der Rede selbst Widerfahrenes, 
es ggf. Retraumatisierendes im Spiel ist. Im doppelten Sinne mutet des-
halb der primäre Zeuge sekundären Zeugen die Gewalt zu: als Gesag-
tes und als wie indirekt auch immer auf sie Übertragenes, Wiederholtes. 
Der primäre Zeuge informiert Andere nicht bloß; er riskiert vielmehr 
unvermeidlich, dass letztere von der leibhaftig erinnerten Wiederholung 
der fraglichen Gewalt selbst affiziert werden. Und nur unter der Vor-
aussetzung, dass sie dies ihrerseits auch zulassen, können sie der Rede 
des primären Zeugen zur Sprache verhelfen. Das Zeugnis des primären 
Zeugen gibt dieser nicht wie etwas, eine Sache, aus der Hand; vielmehr 
ereignet es sich in einem responsiven dialogischen Geschehen, das nur 
dank des Zuhörens der Adressaten das Bezeugte überhaupt zur Geltung 
kommen lassen kann. 

42	Vgl. Ricœur, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, S. 279. Der Autor spricht 
hier vom »fiduziarischen Charakter des spontanen Zeugnisses«. Zum Akkre-
ditieren ebd., S. 251, 431. Die Praxis der Akkreditierung ist auf einen institu-
tionellen Kontext angewiesen, in den auch das gehört, was man in Anlehnung 
an die Wissenschaftstheorie Thomas S. Kuhns als die disziplinäre Matrix der 
Historiographie bezeichnen kann. In deren Rahmen können Zeugnisse davon 
entlastet werden, einem unmöglich einzulösenden Beweisanspruch genügen 
zu sollen. Stattdessen gehen sie mit anderen Zeugnissen, Überresten, Quellen 
und anderen Wissensbeständen mannigfaltige Verbindungen im Rahmen ei-
ner methodischen und letztlich nur in einer demokratischen Lebensform zu 
legitimierenden Praxis der Forschung ein. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

56

Dabei wird es sich niemals bloß um die Äußerung eines kognitiven Ge-
haltes handeln können, wenn es wesentlich darauf ankommt (wie es die 
Praxis der Videoaufzeichnung durchgängig unterstellt), dass und wie der 
Akt der Äußerung der Zeugen selbst sichtbar wird. Käme es nur auf den 
sachlichen, kognitiven Gehalt ihrer Äußerung an, so wäre nicht plausi-
bel zu machen, warum nicht ein schriftliches Protokoll das Video-Zeug-
nis vollkommen sollte ersetzen können. Gerade diese Möglichkeit wird 
aber von all jenen offenbar bestritten, die behaupten (und ihrerseits be-
zeugen), der Akt der Äußerung selbst mache bei bezeugter, unsichtbarer 
Gewalt einen wesentlichen Unterschied. Gewiss: es erschüttert, was die 
Zeugen einer verheerenden, desaströsen Vernichtungspolitik und geno-
zidaler Praktiken zu sagen haben. Aber es ist gerade die leibhaftige Prä-
senz der Zeugen, die diese Gewalt überlebt haben, obwohl deren ver-
nichtender Schatten auf sie gefallen ist, was hier die sekundären Zeugen 
affiziert, die durch die Präsenz der primären Zeugen von für ›unmög-
lich‹ Gehaltenem erfahren, von dem sie selbst annehmen müssen, dass 
sie es womöglich nicht überlebt hätten; mehr noch: dass es im Grunde 
von niemandem zu überleben ist43, wenn es stimmt, was bezeugt wird: 
dass die fragliche Gewalt nicht weniger als das radikale Desaster jegli-
cher menschlichen Welt bedeutete.44

In die Richtung einer solchen, ihrerseits ›desaströsen‹ Interpretation 
eines bis heute freilich nicht wirklich begriffenen und vielleicht niemals 

43	Vgl. Wieviorka, L’Ère du témoin, S. 179, 183; Hartman, The Longest Sha-
dow, S. 139.

44	Maurice Blanchot, Die Schrift des Desasters, München 2005, S. 143; zum 
etymologischen Sinn dieses Wortes, auf den sich ausdrücklich, mit Bezug auf 
Maurice Blanchot, auch Emmanuel Levinas stützt in Gott, der Tod und die 
Zeit, S. 155; vgl. v. Vf., »Landschaften der Verlassenheit − Bilder des Desas-
ters: Maurice Blanchot und Georges Didi-Huberman«, in: Marco Gutjahr / 
Maria Jarmer (Hg.), Von Ähnlichkeit zu Ähnlichkeit. Maurice Blanchot und 
die Leidenschaft des Bildlichen, Wien 2014, S. 21–52; ders., Verletztes Leben. 
Studien zur Affirmation von Schmerz und Gewalt im gegenwärtigen Denken. 
Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille, Blanchot, Levinas, Ricœur und Butler, 
Zug 2014, Kap. V »Zur Geschichte und Gegenwart desaströser Gewalt: po-
lemos, bellum internecinum, genocide«; Hartman, The Longest Shadow, S. 
124. Führt man wie angedeutet die Begriffe Desaster und Welt zusammen, 
so ist es nicht mehr so sicher, dass die Zeugenschaft nur einen »Konsens« 
im Hinblick auf die Wiederherstellung einer gemeinsamen bzw. geteilten 
(menschlichen) Welt widerspiegelt, wie J. Rancière meint. Gleichwohl sind 
seine ideologiekritischen Bedenken gegen eine Engführung von Ästhetik und 
Politik ernst zu nehmen, welche die Kunst im Zeichen der Zeugenschaft einer 
politischen Funktion der Darstellung des Undarstellbaren unterwerfen wür-
de. Vgl. Jacques Rancière, Das Unbehagen in der Ästhetik, Wien 2007, S. 55, 
139, 141; ders., Politik der Bilder, 2. Aufl., Zürich / Berlin 2009, S. 127–158.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

57

zu begreifenden, vielmehr das Denken, jegliche historische Rationalität, 
wie sie auch die Geschichtswissenschaft für sich in Anspruch nimmt, und 
die angeblich ursprünglich europäische Vernunft irreversibel beschädi-
genden Desasters geht eine Vielzahl von Autoren − von Charlotte Delbo 
über Hannah Arendt und Sarah Kofman bis hin zu Emmanuel Levinas 
und Maurice Blanchot. Letzterer hat mit seiner Die Schrift des Desasters 
dieses Wort genau genommen, indem er zu denken gab, wie eine Gewalt 
zu bezeugen, zum Ausdruck zu bringen, Anderen zu verstehen zu geben 
und zu überliefern ist, von der derart desaströse Wirkungen ausgehen. 
Dieses Buch harrt bis heute einer angemessenen Würdigung.45 

Unter den Praktikern, die sich für eine möglichst umfassende, in je-
der Hinsicht erschöpfende Archivierung von Video-Zeugnissen einge-
setzt haben, hat nach meiner Kenntnis vor allem Geoffrey Hartman auf 
Blanchot Bezug genommen und sich damit der Frage gestellt, was eigent-
lich geschieht, wenn Zeugen einer derart radikalen Gewalt (die als solche 
niemals einfach sichtbar oder erkennbar sein kann) Andere durch ihre 
Bezeugung derart affizieren, dass diesen weniger ein Wissen über diese 
Gewalt als vielmehr deren Wiederholung und Übertragung zugemutet 
werden muss; und zwar so, dass ihnen jede Möglichkeit eines ›angemes-
senen‹ Begreifens aus der Hand geschlagen wird. 

»Bewaffnet mit dem Begriffe der Vernunft« und mit einem theoreti-
schen Sehen, das erst durch das »Auge des Begriffs« möglich wird, »dür-
fen wir uns nicht vor irgendwelchem Stoffe scheuen«, auch dann nicht, 
wenn »die ganze Masse des konkreten Übels uns vor die Augen gelegt 
wird«, heißt es in Hegels Vorlesungen über die Philosophie der Welt-
geschichte.46 Wir dürfen uns nicht scheuen, weil andernfalls »ratloses-
te Trauer […], welcher kein versöhnendes Resultat das Gegengewicht 
hält«, das letzte Wort hätte.47 Und wir brauchen uns nicht zu scheuen, 
weil es scheinbar nur eine Frage der Optik ist, ob man dieser Konse-
quenz entgeht. Denn »wer die Welt vernünftig ansieht, den sieht sie auch 
vernünftig an«.48 Angesichts desaströser Gewalt, die jedes sinnliche und 
geistige Vermögen, sich ihr zu stellen, überfordert, streckt aber die Ver-
nunft selbst die Waffen und erweist sich als »fragil« (Levinas).49 Denn 
je mehr man begreift, desto tiefer gerät man in schließlich sprachlose 

45	Als Redensart hat sich freilich die vermeintliche Tatsache, es habe sich in 
Auschwitz und anderswo ein »désastre du monde civilisé« ereignet, längst 
eingebürgert (Wieviorka, L’Ère du témoin, S. 20).

46	Hegel, Vorlesungen über die Philosophie der Weltgeschichte. Bd. I, S. 42, 48.
47	Ebd., S. 80.
48	Ebd., S. 31.
49	Emmanuel Levinas, »L’espace n’est pas à une dimension«, in: Difficile liber-

té, Paris 1976, S. 332–339.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

58

Trauer angesichts des Bezeugten50, gegen die auch eine (von Hegel ver-
langte) Rückbesinnung auf die uns gegenwärtig und künftig abverlang-
te »Wirksamkeit« wenig ausrichtet. 

Noch Ricœur bekennt sich in diesem Sinne in bekannter, anti-melan-
cholischer Diktion zu einer Trauerarbeit, die es verhindern soll, dass man 
dem Bezeugten wehrlos ausgeliefert bleibt und insofern gelähmt wird.51 
Dagegen insistiert Blanchot, in diesem Fall sei es nicht der auf die se-
kundären und tertiären Zeugen transferierte Schmerz, was »arbeitet«.52 
Letzterer »wache« vielmehr angesichts des Bezeugten, d. h. einer desas
trösen Gewalt, deren »Negativität« (vorausgesetzt, dieser Hegelsche Be-
griff kann hier noch Anwendung finden) sich nicht im vernünftigen Be-
griff aufheben lässt, den man sich von ihr zu machen sucht. Diese Gewalt 
widerfährt weder den primären noch auch den sekundären und tertiären 
Zeugen als ohne weiteres (sinnlich und/oder begrifflich) sichtbare. Wo 
sie überhaupt erfasst wird, schlägt sie in einen von Tränen verschleier-
ten Blick53 um, der der Anmaßung entsagt, diese − ungezählten und un-
zählbaren Anderen millionenfach angetane − Gewalt sinnlich nachvoll-
ziehen oder einem theoretischen Sehen zugänglich machen zu können. 

Was auch immer der primäre Zeuge zunächst gesehen und/oder be-
griffen hat von der Gewalt, die ihm und Anderen, die nicht überlebt ha-
ben, widerfahren ist: »keine Authentifizierung kann in der Gegenwart 
[sekundärer und tertiärer Zeugen] zeigen, was der noch so glaubwür-
dige Zeuge sieht − oder genauer gesagt: was er gesehen hat und im Ge-
dächtnis bewahrt, wenn er nicht […] dahingerafft wurde«.54 Absolut 
unvermeidlich hat es jeder sekundäre und tertiäre Zeuge demnach mit 
einer weder sinnlich noch begrifflich direkt weiterhin zugänglichen Ge-
walt zu tun, von der der primäre Zeuge berichtet und die er in gewis-
ser Weise selbst auf die sekundären und tertiären Zeugen überträgt. Das 
wird niemals ›gelingen‹, wenn er nicht an die Affizierbarkeit dieser Zeu-
gen appellieren und sie in ihrer Sensibilität tatsächlich treffen kann. Nur 
dann, wenn sie die nicht nur mitgeteilte (berichtete), sondern wie indi-
rekt auch immer auf sie transferierte Gewalt wirklich erreicht, werden 

50	Ricœur, Zeit und Erzählung III, S. 305.
51	Vgl. Ricœur, Zeit und Erzählung III, S. 183 ff., 252; Vf., »Trauer als Gewis-

sen der Geschichte? Auf der Spur einer Ethik der Trauer«, in: Revisionen der 
Trauer. In philosophischen, geschichtlichen, psychoanalytischen und ästheti-
schen Perspektiven, Weilerswist 2006, Kap. IV.

52	Blanchot, Die Schrift des Desasters, S. 69; zur Denkfigur der »Arbeit des Ne-
gativen«, auf die Blanchot hier anspielt, vgl. die aktuellen Revisionen in: Emil 
Angehrn / Joachim Küchenhoff (Hg.), Die Arbeit des Negativen. Negativität 
als philosophisch-psychoanalytisches Problem, Weilerswist 2014.

53	Jacques Derrida, Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrait und an-
dere Ruinen, München 1977, S. 123. 

54	Ebd., S. 105.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

59

sie Zugang zum Bezeugten haben, das ihnen andernfalls, wenn sie nur 
dessen kognitiven Gehalt aufnehmen, in seiner ganzen Tragweite ver-
schlossen bleiben wird. In dieser Tragweite aber überfordert das Bezeug-
te jeglichen sinnlichen und begrifflichen Nachvollzug und erfordert so 
gesehen geradezu eine sinnliche und geistige Blindheit oder Erblindung, 
die in einem von Tränen verschleierten Blick ihrerseits sichtbar zu wer-
den scheint. Lässt nun gerade ein solcher, blinder oder wenigstens zwi-
schenzeitlich erblindeter Blick im Zeichen der Trauer angesichts des Be-
zeugten ›sehen‹, was es mit letzterem auf sich hat?55 Kann gerade ein 
solcher Blick in der Weise des Nicht-Sehens dafür ›die Augen öffnen‹, 
wie es scheinbar kein sinnliches Sehen und kein noch so gut kognitiv in-
formiertes Begreifen vermag?

Soll am Ende (wie es bei Lyotard vorgesehen ist56) ein ›bloßes Gefühl‹ 
wie die Trauer für die Affizierbarkeit durch eine nachzuvollziehende Ge-
walt einstehen, die weder sinnlich noch geistig sichtbar gemacht werden 
konnte? Und soll nun die ›Blindheit‹ dieses Gefühls paradoxerweise ›die 
Augen öffnen‹ für das, was die primären Zeugen auf die sekundären 
und tertiären Zeugen übertragen, indem sie ihren Bericht von desaströ-
ser Gewalt aussetzen lassen, wo die Stimme versagt und auf diese Wei-
se gleichsam widerruft, das Gesagte könne auch nur im Entferntesten 
wirklich mitteilbar machen, wovon die Rede war? Hieße das nicht, ei-
nem ›bloßen‹, unbegrifflichen Gefühl alles zuzutrauen, was man zuvor 
sowohl der menschlichen Wahrnehmung als auch menschlicher Vernunft 
abgesprochen hat? 

Dass sich an dieser Stelle noch ein anderer Denkweg anbietet, macht 
gerade die Praxis des Video-Zeugnisses wie kein anderes Medium der 
Überlieferung deutlich. Video-Zeugnisse lassen Dritte − vermittels ei-
ner »unerschütterlichen«, »mitleidslosen« Optik57 − sehen, wie ange-
sichts einer scheinbar längst vergangenen Zeit eine ebenfalls der Vergan-
genheit überantwortete, insofern wiederum unsichtbare Gewalt bezeugt 
wird, deren Bezeugung ihrerseits das Verstehen und Begreifen derer af-
fiziert, die sich ihr aussetzen und damit der fraglichen Gewalt zur Spra-
che verhelfen.58 Das geschieht aber so, dass nicht nur die Rede der pri-
mären Zeugen vielfach innehält, stockt, ins Taumeln gerät, vom Wege 

55	Vgl. Helmuth Plessner, Philosophische Anthropologie, Frankfurt am Main 
1970, S. 134–140.

56	Jean-François Lyotard, Der Widerstreit, 2. Aufl., München 1989, S. 107.
57	Geoffrey Hartman / Aleida Assmann, Die Zukunft der Erinnerung und der 

Holocaust, Konstanz 2012, S. 77, 101.
58	Wieviorka spricht von einem »faire naître une parole« (L’Ère du témoin, S. 

142). So findet keinesfalls einfach eine Verwandlung des lebendigen Zeugnis-
ses in ein Dokument statt (ebd., S. 164; was auch eine Maschine leisten könn-
te). Vielmehr werden Dritte ihrerseits zu Zeugen.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

60

abkommt, versagt und verstummt, sondern auch dem Hören und Sehen 
der sekundären Zeugen, die ihnen vor laufender Kamera Gehör schen-
ken, und den tertiären Zeugen, die das Ergebnis vor Augen haben, das 
Gleiche widerfährt: Es gerät aus dem Tritt und setzt schließlich aus; nicht 
aber, um einfach nichts zu hören oder zu sehen, als ob es sich um eine 
Art der Taubheit und Blindheit handeln würde, sondern um sich über 
das Gehörte und Gesagte hinaus für das Sagen der Zeugen zu öffnen, 
das niemals im Gesagten oder in einem dokumentierten Moment auf-
gehen kann.59 Wer nur auf das wörtlich Gesagte (und Transkribierbare) 
achten wollte, würde demnach hören, ohne wirklich zu hören. Nur im 
responsiven Hören über das Gesagte hinaus, auf das Sagen des Zeugen 
selbst, wird ein wirklich zuhörendes Hören möglich, in dem das Hören 
auf das Gesagte aussetzt und sich dem aussetzt, wie die Rede des Zeu-
gen ihrerseits aussetzt und gerade darin deutlich macht, wie sie der im 
Akt der Zeugenaussage unvermeidlichen Wiederholung desaströser Ge-
walt weiterhin ausgesetzt bleibt. 

Gerade darin liegt die einzigartige Chance des Video-Zeugnisses. Im 
Gegensatz zu photograhischen Dokumenten und schriftlichen Zeugnis-
sen bewahrt es, wenn auch in technisch reproduzierter, insofern unver-
meidlich sekundärer Art und Weise, die Spur des Sagens selbst, d. h. 
des Aktes des Zeugnisablegens, der allein den Exzess des zu Bezeugen-
den über das ausdrücklich Sagbare hinaus vermittels eines reproduzier-
ten Aktes des Sagens zum Ausdruck bringen und auf Andere transferie-
ren kann, sofern diese sich ihrerseits nicht nur als Empfänger gewisser 
Informationen oder eines kognitiv fassbaren Wissens, sondern eines sie 
zutiefst in Frage stellenden Sagens verhalten. Nur unter dieser Voraus-
setzung kann das Bezeugte über das Gesagte hinaus eine nachträgliche 
Bewahrheitung durch die Adressaten des Zeugnisses erfahren. Im Ge-
gensatz zu Paul Celans bekanntem Vers, der sich in seinem Gedicht Die 
Aschenglorie findet (»Niemand zeugt für den Zeugen«60), muss man fest-
stellen: nur (sekundäre und tertiäre) Zeugen können für (primäre) Zeu-
gen zeugen und das Bezeugte so in Empfang nehmen, dass es nicht auf 

59	Darüber kann auch keine Filmtechnik hinwegtäuschen, die im entscheiden-
den Moment eines sprachlichen Aussetzens, kurz bevor ein Zeuge ausspricht, 
wie er zum Zeugen einer Vernichtungsaktion geworden ist, oder nachdem er 
das gesagt hat, sein Gesicht in Großaufnahme zeigt, so als ob sich in ihm le-
sen ließe, was das Aussetzen seiner Rede nur höchst indirekt ›verrät‹, ohne es 
zum Objekt eines Studiums (im Sinne Roland Barthes’) werden zu lassen. Ich 
verweise nur beispielhaft auf die Zeugenaussage von Leon S. (Edited Testimo-
ny HVT-8025 des Fortunoff Video Archivs in Yale). Vgl. https://www.youtu-
be.com/watch?v=ErtPjsisYLg&feature=youtu.be. Letzter Zugriff April 2016.

60	Paul Celan, »Aschenglorie«, in: Gesammelte Werke, Bd. 2, Frankfurt am 
Main 1983, S. 72.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

61

das Gesagte zu reduzieren ist. (Wäre es so, dann könnte man sich die 
Mühe von Video-Aufzeichnungen wie gesagt sparen und sich mit schrift-
lichen Protokollen begnügen.)

Über den kognitiven Gehalt des jeweils Mitgeteilten hinaus ist es das 
responsive, intersubjektive Geschehen des Aussetzens der Sprache, was 
Dritten mittels Video-Aufzeichnungen buchstäblich vor Augen geführt 
wird. Genau diesen Prozess, in dem desaströse Gewalt nicht nur mitge-
teilt, sondern in gewisser Weise auf sekundäre Zeugen übertragen wird, 
machen sie sichtbar. Nicht freilich in dem beruhigenden Wissen, auf diese 
Weise bezeugte Vergangenheit vor dem Vergessen und insofern vor nach-
träglicher Vernichtung zu retten, sondern in der desperaten Erfahrung, 
in die Überlieferung des Versagens der Sprache, der Mitteilung, des Be-
greifens selbst einzutreten.

Jedoch ereignet sich dieses Versagen in einer definierten kommunika-
tiven Situation, von der man mit Fug und Recht erwartet, sie verbürge 
Dritten (tertiären Zeugen) vermittels sekundärer Zeugen, die die Video-
Aufzeichnung vornehmen, was primäre Zeugen aus erster Hand zu sa-
gen hatten. Wenn dabei die Sprache versagt, so nur im Modus der Zeu-
gen-Rede, die ja nicht nichts sagt, sondern zu verstehen gibt, das Gesagte 
könne nicht im Geringsten dem zu Bezeugenden gerecht werden. Aber 
eben im Rahmen einer Überlieferung. Es geht also nicht um den längst 
zum Klischee gewordenen »Unsagbarkeitstopos«, der nur allzu leicht als 
Vorwand einer bequemen Vermeidung jeglicher weiterer Auseinanderset-
zung mit den Grenzen der Sprache, an die wir hier geraten, genutzt wer-
den kann.61 Vielmehr geht es darum, wie sich Formen der Gewalt (die 
nach allem, was wir inzwischen wissen, keineswegs auf die Vernichtungs-
lager der Nazis beschränkt waren und sind) in einem je spezifischen Kon-
text als unsäglich und unsagbar erweisen können. So gesehen haben wir 
es niemals mit »dem Unsagbaren« als solchen zu tun, sondern, im Fall 
von Video-Zeugnissen, mit einem Aussetzen der Rede, die sich im Spre-
chen über etwas (und zu jemandem) selbst überschreitet.62 D. h. sie hört 
nicht einfach auf, sondern setzt aus, gerät ins Stammeln und verstummt, 
ohne dass es sich um ein bloßes Versagen im privativen Sinne des Wortes 
(also um ein Nicht-reden-können, um schiere Unfähigkeit zu sprechen, 
Stummheit, Begriffsstutzigkeit usw.) handeln würde. Gerade das Aus-
setzen der Rede, das als solches, im Modus der Abwendung vom Reden, 
an den Anderen gewandt ist, gibt durch visuellen Nachvollzug der Akte 
der Bezeugung zu verstehen, was sich der einfachen Zeugen-Aussage 

61	Jorge Semprun, Leben oder Schreiben, 2. Aufl., Frankfurt am Main 1995,  
S. 23; Sigrid Weigel, »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage«, in: 
Rüdiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugenschaft, Berlin 2000, S. 111–135.

62	Vgl. dagegen die Lanzmann-Kritik von Dominick LaCapra, History and 
Memory after Auschwitz, Ithaka / London 1998, S. 112 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

62

entzieht. Auf diese Weise affiziert es die Sensibilität der sekundären und 
tertiären Zeugen, die ihrerseits dazu aufgerufen sind, das zu Bezeugen-
de (aber nicht Aussagbare) zu bewahrheiten, indem sie zu Zeugen der 
Zeugen werden, ohne sich aber anzumaßen, im Zuge einer Art Substitu-
tion geradezu an deren Stelle treten zu können. Sekundäre und tertiäre 
Zeugen zeugen niemals statt primärer Zeugen, um sie dergestalt zu er-
setzen63, sondern für diese und nur in diesem Sinne an ihrer statt so, dass 
sie die Überlieferung des zu Bezeugenden sicherstellen. 

3. Tertiäre Zeugen in nachträglicher Filiation

Dieser Prozess kann sich unmöglich in der Archivierung von Zeugnis-
sen erschöpfen. Vielmehr hat er seine Wirklichkeit nur im Nachvollzug 
sekundärer und tertiärer Zeugen, an die das Bezeugte letztlich adressiert 
ist und die insofern in die geschichtliche Filiation einer Kom-Passion ein-
treten.64 Das können die überlieferten Zeugnisse freilich in keiner Wei-
se erzwingen. Als archivierte fristen sie ohnehin ihr trauriges Dasein in 
der Dunkelheit kühler Magazine und müssen darauf warten, aufgerufen 
zu werden. Man gehört einer passionsgeschichtlichen Filiation nicht wie 
einem natürlichen Prozess der Erbschaft zu.65 Vielmehr muss man sich 
dazu entschließen, sich den Zeugnissen auszusetzen. Insofern trifft es zu, 
was Hartman über die Etablierung einer solchen Filiation schreibt: »the 
sons and daughters of the victims«, aber auch viele Andere, »have made 
themselves witnesses by adoption«.66 

Die nachträgliche »Adoption« der fraglichen Zeugnisse desaströser 
Gewalt kann gewiss nicht den verwandten Kindern und Kindeskindern 
derer vorbehalten bleiben, die ihr zum Opfer gefallen sind. Andernfalls 
würde das Bezeugte auf den Umkreis einer Genealogie beschränkt, um 

63	Insofern bleibt wahr, was der zitierte Vers Celans besagt.
64	Hartman / Assmann, Die Zukunft der Erinnerung, S. 86; Wieviorka, L’Ère 

du témoin, S. 43, 134. Ohne sich dieser Terminologie zu bedienen, spielt 
auch Renaud Dulong mit dem Gedanken einer Kom-Passion im Register ei-
ner »sensibilité d’être humain«, die durch die überlieferten Zeugnisse vermit-
telt eine Nähe zum Bezeugten möglich machen soll. René Dulong, »Qu’est-
ce qu’un témoin historique?«, http://vox-poetica.org/t/articles/dulong.html. 
Letzter Zugriff im April 2016.

65	Vgl. Jacques Derrida, Marx’ Gespenster, Frankfurt am Main 1995, S. 92 f.; 
Vf., »Überlieferung als Versprechen. Rudimente einer Ethik des weitergege-
benen Wortes in der gegenwärtigen Phänomenologie und Hermeneutik«, in: 
Matthias Fischer / Hans-Dieter Gondek / Burkhard Liebsch (Hg.), Vernunft im 
Zeichen des Fremden, Frankfurt am Main 2001, S. 304–344.

66	Hartman, The Longest Shadow, S. 9.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

63

dort eine quasi-testamentarische, exklusive Erbschaft (legacy67) zu be-
gründen, und es würde geradezu unkenntlich, inwiefern es die mensch-
liche Gattungsgeschichte zäsuriert.68 So wenig Auschwitz bloß ein »jü-
disches Problem« ist (wie es amerikanische Universitätsbuchhandlungen 
suggerieren, wo man entsprechende Literatur unter der Rubrik Jewish 
Studies findet), so wenig ist desaströse Gewalt, die sich anderswo zu-
getragen hat69, nur ein Problem der Kambodschaner, der Armenier, der 
Hereros oder der Hutu und Tutsi in Ruanda und im Kongo. Jedenfalls 
dann nicht, wenn es stimmt, dass bezeugt wurde, was Anderen als An-
deren geschehen ist, nämlich der Versuch einer absoluten Vernichtung, 
die auch die Erinnerung an sie hätte auslöschen sollen. Wie sollte sich 
die Bedeutung solcher Gewalt je auf Angehörige einer Religion oder ei-
ner Ethnie beschränken lassen? Was den Opfern der fraglichen Gewalt 
hier und anderswo widerfahren ist, kann das fortan, unter wie auch im-
mer veränderten Umständen, nicht jedem geschehen?70

Nach einschlägiger Erfahrung geht zwar der Prozess der Auseinan-
dersetzung mit desaströser Gewalt von den Überlebenden und den An-
gehörigen derer aus, die ihr so oder so zum Opfer gefallen sind. Und 
dadurch besteht fortwährend die Gefahr, dass die Gewalt in der Über-
lieferung von Opfer-Geschichten gleichsam eingekapselt bleibt und dort 
ihr gespenstisches Unwesen treibt, indem sie die Überlebenden und ihre 
Nachkommen immer wieder heimsucht. Doch gerade die Auseinander-
setzung mit ihren extremsten Erscheinungsformen auf europäischem Bo-
den hat gezeigt, dass die Opfer nicht zu einer fatalen Gewaltfortschrei-
bung und -verkettung verurteilt waren. Im Gegenteil haben Zeugnisse in 
großer Zahl Spielräume einer freien Adressierung eröffnet, die es sekun-
dären und tertiären Zeugen ihrerseits möglich gemacht hat, sie im Sin-
ne einer nachträglichen Filiation wie im Zuge einer Wahlverwandtschaft 
gleichsam geschichtlich zu adoptieren (ohne sie sich auf diesem Wege 
aber ›zu eigen‹ zu machen und womöglich eine hermeneutisch-politische 
›Deutungshoheit‹ geltend zu machen71). Nur wenn es möglich ist, dass 

67	Ebd., S. 136.
68	Genau das muss unverständlich bleiben, wenn man nicht die Rosenzweigsche 

Prämisse revidiert, der zufolge Zeugnis und Zeugung im Rahmen einer eth-
nisch-religiösen Genealogie engstens zusammen gehören (Franz Rosenzweig, 
Der Stern der Erlösung, 5. Aufl., Frankfurt am Main 1996, S. 331 f.).

69	Was allemal erst zu zeigen wäre. An dieser Stelle muss sich die Philosophie 
desaströser Gewalt in einen Dialog mit der komparativen Genozidforschung 
begeben.

70	Diese Frage führt m. E. auch auf den wahren Kern von Giorgio Agambens 
Rede von einem nackten, entrechteten Leben, dem heute virtuell jeder ausge-
setzt sei.

71	Vgl. Philipp Stoellger (Hg.), Deutungsmacht. Religion und belief systems in 
Deutungsmachtkonflikten, Tübingen 2014.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

64

tertiäre Zeugen sich in einem nachträglichen, medial vermittelten, große 
Zeitenabstände überbrückenden »joining of lives«72 − oder vielmehr »… 
of deaths« − als Adressaten begreifen73, die sich im Überlieferten »ge-
meint erkennen« (Walter Benjamin74), haben die fraglichen Zeugnisse die 
Chance, nicht derart auf den Umkreis einer Genealogie beschränkt zu 
bleiben, dass man ihre volle geschichtliche Tragweite verkennen müss-
te.75 Und nur so können sie vermutlich der Gefahr entgehen, ihrerseits 
zur Fortschreibung einer radikalen Gewaltgeschichte beizutragen. 

Das heißt nicht, im Zuge einer nachträglichen Adoption könnten die 
Zeugnisse ohne weiteres Gemeingut werden und letztlich in ein ›kosmo-
politisches Gedächtnis‹ eingehen, dessen sich jeder bedienen dürfte, ohne 
auf die spezifischen kulturellen, historischen, religiösen, ethnischen … 
Kontexte Rücksicht zu nehmen, denen die Zeugnisse entstammen und 
auf die ihre Überlieferung (ob intendiert oder nicht) bezogen ist.76 Einer 
derartigen Ermächtigung zu nachträglicher Adoption das Wort zu reden, 
hieße, auf die Logik einer identitären Aneignung des Bezeugten im Sinne 
einer Gemeinschaft zurückzufallen, sei es nun eine Opfer-Gemeinschaft 
oder letztlich die Gemeinschaft aller Menschen77, deren geschichtliche 
Existenz vom Bezeugten bis in deren menschliche Sterblichkeit hinein in 
Frage gestellt wird und die sich, so hofft man, gerade im Zeichen dieser 
Infragestellung als solidarisch erweisen könnten. Dabei ist es eben die-
se Logik, der das Bezeugte jede Möglichkeit geschichtlicher Aneignung 
zu entziehen schien. 

Darauf weist Hartman, der mit einer universalen Solidarität im Zei-
chen desaströser Gewalt liebäugelt, unter Verweis auf Blanchot selbst 
hin. Wenn seine Rede von einer »open wound in consciousness«, die im 
Zeichen einer nicht adäquat repräsentierbaren Dunkelheit solcher Ge-
walt nicht zuletzt im Video-Zeugnis sichtbar werde78, nicht nur eine rhe-

72	Hartman, The Longest Shadow, S. 9.
73	Von einer Adressierung à tous spricht Annette Wieviorka (L’Ère du témoin, S. 

51, 71); vgl. Geoffrey Hartman, »Intellektuelle Zeugenschaft und die Shoah«, 
in: Ulrich Baer (Hg.), ›Niemand zeugt für den Zeugen‹, S. 35–52, hier: S. 51.

74	Walter Benjamin, »Über den Begriff der Geschichte«, in: Illuminationen, 2. 
Aufl., Frankfurt am Main 1980, S. 253.

75	Der Begriff der Vermittlung wäre allerdings in einem nicht-hegelianischen Sin-
ne zu revidieren. Gewiss führen die fraglichen Zeugnisse aber nicht zu einer 
Liquidierung jeglicher Distanz zur desaströsen Gewalt, wie es sich offenbar 
Claude Lanzmann vorgestellt hat; vgl. LaCapra, History and Memory, S. 129, 
133; Tzvetan Todorov, Angesichts des Äußersten, München 1993, S. 296.

76	Vgl. Daniel Levy / Natan Sznaider, Erinnerung im globalen Zeitalter: Der Ho-
locaust, Frankfurt am Main 2001, S. 50–55.

77	Hartman / Assmann, Die Zukunft der Erinnerung, S. 32, 38.
78	Mit dem Titel Darkness Visible des 3. Kapitels von The Longest Shadow 

nimmt Hartman auf Miltons Paradise Lost Bezug, wo es heißt: »No light, 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

65

torische Phrase ist, bedeutet sie dann nicht, dass desaströse Gewalt nicht 
nur den Opfern und ihren Zeugnissen, sondern auch den sinnlichen und 
begrifflichen Mitteln der sekundären und tertiären Zeugen derart wider-
fahren ist, dass überhaupt keine Aneignung des Bezeugten mehr mög-
lich sein dürfte? 

Dem mag man widersprechen unter Hinweis auf mannigfaltige For-
men sogenannter Erinnerungspolitik, die auch aus Traumata, einzigar-
tigen Verbrechen und unvergleichlichen Desastern noch Machtkapital 
schlägt.79 Es fragt sich aber, ob derartige Versuche im schwarzen Licht 
desaströser Gewalt, die die Wahrnehmung und das Begreifen primärer, 
sekundärer und tertiärer Zeugen notorisch überfordert, nicht allemal 
als Formen des Verrats am Bezeugten einzuschätzen sind. Die Rede von 
desaströser Gewalt, in der man Unzählige, Ungezählte und Unzählbare 
einer ›weltlosen‹ Verlassenheit derart ausgeliefert hat, dass es ihnen den 
Verstand geraubt und die Sprache verschlagen hat, so dass diese Gewalt 
nur noch in Formen des Versagens der Sprache mitteilbar und sichtbar 
werden konnte, wird ihrerseits nur glaubwürdig sein können, wenn die-
se Rede jeglicher identitären Aneignung des Bezeugten entsagt und das 
Wort, das sie ggf. für die primären Zeugen ergreift, wieder aus der Hand 
gibt. Andernfalls würde das, wovon sie handelt, eigentümlich von der Art 
und Weise konterkariert, wie sie das tut.80 

Genau diese Differenz bringen Video-Zeugnisse ans Licht einer Sicht-
barkeit, die sinnlich wahrnehmbar und begreiflich macht, wie sich das 
Bezeugte selbst jeglichem sinnlichen und begrifflichen Zugriff − und 

but rather darkness visible« (S. 35). Wie es scheint, liegt der ausdrückliche 
Verzicht auf Repräsentation auch dem Film SHOAH von C. Lanzmann zu-
grunde. Gleichwohl verzichtet er so wenig wie seine Interpreten auf Mittel 
bildlicher Darstellung, sei es auch nur desaströser Landschaften, die ihrer-
seits die Vorstellungskraft überfordern. Vgl. Claude Lanzmann, SHOAH, 3. 
Aufl., Düsseldorf 1986, S. 5, 25. »Ich habe mir eingebildet«, erklärt der Au-
tor in einem späteren Interview, »dass der Film deutlich mache, dass es Nicht-
zeigbares gibt. Und dass die Bilder, inszenierte Bilder […], die Vorstellung des 
Unvorstellbaren zerstören« (»Niemand war in Auschwitz«; Interview mit K. 
Nicodemus, in: Die Zeit 46 [2013], 7. 11., S. 49 f.). Gemeint ist das »Unvor-
stellbare« als Klischee. 

79	Jess Jochimsen, »›Nur was nicht aufhört, weh zu thun, bleibt im Gedächt-
nis.‹ Die Shoah im Dokumentarfilm«, in: Nicoals Berg / Jess Jochimsen / Bernd 
Stiegler (Hg.), SHOAH. Formen der Erinnerung, München 1996, S. 215–232.

80	Genau das scheint der Fall zu sein, wo etwa die Frage im Vordergrund steht 
»Wem gehört der Holocaust?«; vgl. Levy / Sznaider, Erinnerung im globa-
len Zeitalter, S. 27, wo dies als »Schlüsselfrage« ausgegeben wird. Die Fol-
gen (im Fall einer »Amerikanisierung« dieser Frage, die durch die v. a. in den 
USA angesiedelte Video-Dokumentation von Überlebendenzeugnissen nahe 
liegt) erwägt kritisch Wieviorka, L’Ère du témoin, S. 151–159. Wird am Ende 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

66

insofern der Sichtbarkeit − entzieht. So ›gesehen‹ ist es kein Paradox, ih-
nen die Fähigkeit zuzuschreiben, einen Schatten sichtbar zu machen, der 
nicht nur über die Opfer desaströser Gewalt, sondern auf alle ihre Zeu-
gen und deren Ressourcen des Begreifens bis heute gefallen ist. Ein für 
alle Mal, so scheint es, bleibt auch die Vernunft, die sich des »Auges des 
Begriffs« sollte uneingeschränkt bedienen können, um nicht »ratlosester 
Trauer« anheimzufallen, eine überschattete Vernunft, die Gefahr läuft, 
sehend nicht zu sehen, und hörend nicht zu hören auf das, was Zeugen 
kraft verheerender Zeugnisse überliefern. Weit entfernt, nur eine ihrer-
seits ›dunkle‹, obskure Metaphorik über das klare Denken triumphieren 
zu lassen (das als Norm weiterhin unangefochten bliebe), stellen die ge-
filmten Zeugen dies im Aussetzen ihrer Rede leibhaftig dar.81 So zeigen 
sie, was im Modus technischer Reproduktion einer ursprünglich im Le-
ben primärer Zeugen inkarnierten Bezeugung nicht aufhören wird, zu 
denken zu geben.

Erinnerungspolitik für die sans-voix im Dienste der Bestätigung der eigenen 
humanistischen Ideologie betrieben? 

81	Vgl. James E. Young, »Video- und Filmzeugnisse des Holocaust: Die Doku-
mentierung des Zeugnisses«, in: Beschreiben des Holocaust, Frankfurt am 
Main 1992, S. 247.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

67

Bibliographie

Angehrn,Emil / Küchenhoff, Joachim (Hg.) (2014), Die Arbeit des Negativen. 
Negativität als philosophisch-psychoanalytisches Problem, Weilerswist.

Benjamin, Walter (1980), »Über den Begriff der Geschichte«, in: Illuminatio
nen, Frankfurt am Main, 2. Aufl.

Blanchot, Maurice (2005), Die Schrift des Desasters, München.
Bloch, Marc (1985), Apologie der Geschichte oder Der Beruf des Histori-

kers, München.
Celan, Paul (1983), »Aschenglorie«, in: Gesammelte Werke, Bd. 2, Frank-

furt am Main.
Collingwood, Robin G. (1956), The Idea of History, Oxford.
Danto, Arthur C. (1980), Analytische Philosophie der Geschichte, Frank-

furt am Main.
Derrida, Jacques (1995), Marx’ Gespenster, Frankfurt am Main.
Derrida, Jacques (1977), Aufzeichnungen eines Blinden. Das Selbstportrait 

und andere Ruinen, München.
Didi-Huberman, Georges (2007), Bilder trotz allem, München.
Droysen, Johann G. (1977), Historik, Stuttgart-Bad Cannstatt.
Dulong, René, »Qu’est-ce qu’un témoin historique?«, http://vox-poetica.

org/t/articles/dulong.html. Letzter Zugriff April 2016.
Endreß, Martin / Rampp, Benjamin (Hg.) (2013), Violence – Phenomenolog

ical Contributions. Human Studies. A Journal For Philosophy And The 
Social Sciences, 36, no. 1. 

Felman, Shoshana (2000), »Im Zeitalter der Zeugenschaft: Claude Lanz-
manns Shoah«, in: Ulrich Baer (Hg.), ›Niemand zeugt für den Zeugen.‹ 
Erinnerungskultur nach der Shoah, Frankfurt am Main, S. 173–193.

Goldhagen, Daniel J. (2009), Worse than War. Genocide, Eliminationism, 
and the Ongoing Assault on Humanity, New York.

Gstrein, Norbert / Semprun, Jorge (2001), Was war und was ist, Frankfurt 
am Main.

Hartman, Geoffrey / Assmann, Aleida (2012), Die Zukunft der Erinnerung 
und der Holocaust, Konstanz.

Hartman, Geoffrey (2002), The Longest Shadow. In the Aftermath of the 
Holocaust, New York / Basingstoke.

Hartman, Geoffrey (2000), »Intellektuelle Zeugenschaft und die Shoah«, in: 
Ulrich Baer (Hg.), ›Niemand zeugt für den Zeugen.‹ Erinnerungskultur 
nach der Shoah, Frankfurt am Main, S. 35–52.

Hegel, Georg W. F. (1994), Vorlesungen über die Philosophie der Weltge-
schichte. Bd. I. Die Vernunft in der Geschichte, Hamburg.

Jochimsen, Jess (1996), »›Nur was nicht aufhört, weh zu thun, bleibt im 
Gedächtnis.‹ Die Shoah im Dokumentarfilm«, in: Nicolas Berg / Jess 
Jochimsen / Bernd Stiegler (Hg.), SHOAH. Formen der Erinnerung, Mün-
chen, S. 215–232.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

68

Koselleck, Reinhart (2003), Zeitschichten. Studien zur Historik, Frankfurt 
am Main.

Koselleck, Reinhart (1989), Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtli-
cher Zeiten, Frankfurt am Main.

Koselleck, Reinhart (1981), »Nachwort« in: Charlotte Beradt, Das Dritte 
Reich des Traums, Frankfurt am Main, S. 115–132.

LaCapra, Dominick (1998), History and Memory after Auschwitz, Itha-
ka / London.

Lanzmann, Claude (2013), »Niemand war in Auschwitz«. Interview mit K. 
Nicodemus, in: Die Zeit 46 (2013), 7. 11., S. 49 f.

Lanzmann, Claude (1986), SHOAH, Düsseldorf, 3. Aufl.
LeGoff, Jacques (1992), Geschichte und Gedächtnis, Frankfurt am Main.
Levinas, Emmanuel (1996), Gott, der Tod und die Zeit, Wien.
Levinas, Emmanuel (1976), »L’espace n’est pas à une dimension«, in: ders., 

Difficile liberté, Paris, S. 332–339.
Levy, Daniel / Sznaider, Natan (2001), Erinnerung im globalen Zeitalter: Der 

Holocaust, Frankfurt am Main.
Liebsch, Burkhardt (i. V.), »Der Komplex der Zeugenschaft und der Begriff 

der politischen Welt. Eine Revision in historischer Perspektive«, in: Mat-
thias Däumer / Aurélia Kalisky / Heike Schlie (Hg.), Über Zeugen. Szena-
rien von Zeugenschaft und ihre Akteure, München.

Liebsch, Burkhard (2014), »Landschaften der Verlassenheit − Bilder des De-
sasters: Maurice Blanchot und Georges Didi-Huberman«, in: Marco Gut-
jahr  / Maria Jarmer (Hg.), Von Ähnlichkeit zu Ähnlichkeit. Maurice Blan-
chot und die Leidenschaft des Bildlichen, Wien, S. 21–52.

Liebsch, Burkhard (2014), Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von 
Schmerz und Gewalt im gegenwärtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietz-
sche, Bataille, Blanchot, Levinas, Ricœur und Butler, Zug.

Liebsch, Burkhard (2013), »Zeigen, Sagen und Verstehen. Paul Ricœurs her-
meneutische Wege durch die Phänomenologie − von der Aufmerksam-
keit zur Sensibilität für den Anderen«, in: Olivier Abel / Paul Marines-
cu (Hg.), On the Proper Use of Phenomenology Paul Ricœur Centenary. 
Studia Phaenomenologica. Romanian Journal for Phenomenology XIII, 
S. 117–142.

Liebsch, Burkhard (Hg.) (2010), Bezeugte Vergangenheit oder Versöhnendes 
Vergessen. Geschichtstheorie nach Paul Ricœur, Sonderband Nr. 24 der 
Deutschen Zeitschrift für Philosophie, Berlin.

Liebsch, Burkhard (2010), Renaissance des Menschen? Zum polemologisch-
anthropologischen Diskurs der Gegenwart, Weilerswist.

Liebsch, Burkhard (2006), »Trauer als Gewissen der Geschichte? Auf der 
Spur einer Ethik der Trauer«, in: ders., Revisionen der Trauer. In philoso-
phischen, geschichtlichen, psychoanalytischen und ästhetischen Perspek-
tiven, Weilerswist.

Liebsch, Burkhard (2001), »Überlieferung als Versprechen. Rudimente einer 
Ethik des weitergegebenen Wortes in der gegenwärtigen Phänomenologie 
und Hermeneutik«, in: Matthias Fischer / Hans-Dieter Gondek / Burkhard 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Unsichtbare Gewalt

69

Liebsch (Hg.), Vernunft im Zeichen des Fremden, Frankfurt am Main, S. 
304–344.

Liebsch, Burkhard (2001), »Perspektiven einer kritischen Revision des Ver-
hältnisses von Historik und Hermeneutik«, in: Divinatio. Studia Cultu-
rologica Series 14, autumn – winter, S. 29–66.

Liebsch, Burkhard (1999), Geschichte als Antwort und Versprechen, Frei-
burg i. Br. / München.

Lyotard, Jean-François (1989), Der Widerstreit, München, 2. Aufl.
Marrou, Henri-Irénée (1973), Über die historische Erkenntnis, Freiburg i. 

Br. / München.
Merleau-Ponty, Maurice (1986), Das Sichtbare und das Unsichtbare, Mün-

chen.
Momigliano, Arnaldo (1995), Wege in die alte Welt, Frankfurt am Main.
Pinker, Steven (2013), Gewalt, Frankfurt am Main.
Plessner, Helmuth (1970), Philosophische Anthropologie, Frankfurt am 

Main.
Rancière, Jacques (2009), Politik der Bilder, Zürich / Berlin, 2. Aufl. 
Rancière, Jacques (2007), Das Unbehagen in der Ästhetik, Wien.
Rancière, Jacques (1994), Die Namen der Geschichte. Versuch einer Poetik 

des Wissens, Frankfurt am Main.
Ricœur, Paul (2004), Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München.
Ricœur, Paul (1998), Das Rätsel der Vergangenheit. Erinnern − Vergessen − 

Verzeihen, Göttingen.
Ricœur, Paul (1991), Zeit und Erzählung III, München.
Ricœur, Paul (1988), Zeit und Erzählung I, München.
Rosenzweig, Franz (1996), Der Stern der Erlösung, Frankfurt am Main, 5. 

Aufl.
Sartre, Jean-Paul (2005), Entwürfe für eine Moralphilosophie, Reinbek.
Semprun, Jorge (1995), Leben oder Schreiben, Frankfurt am Main, 2. Aufl.
Snell, Bruno (1986), Die Entdeckung des Geistes. Studien zur Entstehung 

des europäischen Denkens bei den Griechen, Göttingen.
Snyder, Timothy (2010), Bloodlands. Europe Between Hitler And Stalin, 

London.
Sofsky, Wolfgang (1996), Traktat über Gewalt, Frankfurt am Main.
Stoellger, Philipp (Hg.) (2014), Deutungsmacht. Religion und belief systems 

in Deutungsmachtkonflikten, Tübingen.
Todorov, Tzvetan (1993), Angesichts des Äußersten, München.
Veyne, Paul (1990), Geschichtsschreibung − Und was sie nicht ist, Frank-

furt am Main.
Weigel, Sigrid (2000), »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage«, in: 

Rüdiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugenschaft, Berlin, S. 111–135.
Wieviorka, Annette (2013), L’Ère du témoin, Paris.
Young, James E. (1992), »Video- und Filmzeugnisse des Holocaust: Die Do-

kumentierung des Zeugnisses«, in: Beschreiben des Holocaust, Frank-
furt am Main.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Burkhard Liebsch

70

Internetquellen

http://sfi.usc.edu/ (09. März 2016)
http://www.library.yale.edu/testimonies/about/concept.html (09. März 2016)
http://www.yadvashem.org/yv/en/remembrance/multimedia.asp (09. März 

2016)
Zeugenaussage von Leon S. (Edited Testimony HVT-8025 des Archivs in 

Yale). Noch zugänglich unter dieser Adresse: https://www.youtube.com/
watch?v=ErtPjsisYLg&feature=youtu.be (siehe auch FN 59).

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


71

Anne Eusterschulte

Leibliches Hören. Responsivität  
und Zeugenschaft. Ein Essay.

 »[...] denn das Wort ist bloß ein Anfang, bis es auf 
das Ohr trifft, das es auf-fängt, und auf den Mund, 
der ihm ant-wortet.«1

 »nach rückwärts lauschen lernen«.2

»›Merk auf dieses feine, unaufhörliche Geräusch, es 
ist die Stille. Horch auf das, was man hört, wenn man 
nichts mehr vernimmt.‹ (W 76)«3

Wenn jemand Zeugnis ablegt von einem Ereignis, einer persönlichen Er-
fahrung oder einem zutiefst traumatischen Widerfahrnis, sei es am ei-
genen Leibe oder als Zeuge eines verstörenden Geschehnisses, dann be-
darf es eines Gegenübers, einer Person, die zuhört, damit das Bezeugte, 
eben so und gerade wie es sich jetzt artikuliert, Gehör finden kann. Das 
scheint eine Selbstverständlichkeit und doch ist es alles andere als selbst-
verständlich, was in Zeugnissen von Überlebenden, im Medium der vi-
deographierten Zeugenschaft, in einem geschichtlich singulären Moment 
des Gesprächs einen Weg der Artikulation aufsucht und uns, medial, 
mit einem leiblich gegenwärtigen, singulären Zeugen in Beziehung setzt.

Das Zeugnis ist auf Responsivität angelegt.4 Welche Facetten von Er-
fahrbarkeit das umschließt, versucht dieser Essay tentativ darzulegen: Di-
mensionen von Responsivität. Auf die Rolle von Sprache und Sprechen, 

1	 Franz Rosenzweig, Der Stern der Erlösung, mit einer Einführung von Rein-
hold Mayer und einer Gedenkrede von Gershom Scholem, Frankfurt am Main 
1988, S. 122.

2	 Hermann Broch, »Die Schuldlosen. Roman in elf Erzählungen«, in: ders., Kom-
mentierte Werkausgabe, hrsg. von Paul Micheal Lützeler, Bd. 5, Frankfurt am 
Main 1994, S. 11.

3	 Theodor W. Adorno, »Valérys Abweichungen«, in: ders., Gesammelte Schrif-
ten Bd. 11, hrsg. von Rolf Tiedemann unter Mitwirkung von Gretel Adorno, 
Susan Buck-Morss und Klaus Schultz, Frankfurt am Main 1977, S. 200.

4	 Der Begriff wird hier in Anlehnung an die phänomenologischen Studien von 
Bernhard Waldenfels aufgegriffen. Zur aktuellen Diskussion siehe außerdem 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

72

zeigendem Sagen und Antworten sei dabei das Augen- und Ohrenmerk 
gelegt. Fassen wir unter Responsivität in Bezug auf die filmisch festge-
haltene Zeugenschaft zunächst und vorläufig einen Resonanzraum der 
Aus- und Ansprechbarkeit, der eine interpersonale Zugewandtheit und 
Ver-Antwortung für das Ausgesprochene gewährt. Diese Schutzsphäre 
wird zur Bedingung der Möglichkeit für den/die Bezeugende/n, existen-
tielle, traumatische Erfahrungen überhaupt zur Sprache bringen und er-
fahrbar machen zu können. Handelt es sich doch um eine höchst sensib-
le, ambigue Situation der Veräußerung irreversibler Verletzungen, mithin 
Traumatisierungen, deren Erinnerung ganz an die bezeugende Person 
gebunden ist, diese je in die Preisgabe lebensgeschichtlicher Gescheh-
nisse involviert und vielfach schmerzlichst angreift. Denn es sind Leid-
erfahrungen, die, indem sie in der erinnernden Rede wieder-holendend 
virulent werden, nicht Gegenstände einer retrospektiv geschilderten, ab-
geschlossenen ›Vergangenheit‹ sind, sondern sich in der Gegenwart des 
Erzähltwerdens als Erfahrungen immer wieder aktualisieren. Das heißt 
auch, dass sich das bezeugende Ich im Vollzug des Erzählens immer wie-
der selbst in verändernder Weise gewahr wird.5 

Wenn ich etwas sehe, sehe ich mich nicht zugleich als dasjenige Selbst, 
das etwas visuell auffasst. Anders verhält es sich bei einem auf ein hö-
rendes Gegenüber angelegten Sprechen bzw. dem Verlautbaren der ei-
genen Stimme und der dieser inhärenten sinnlich-somatischen, klangli-
chen Selbst-Mitteilung, die nicht nur den anderen anspricht, sondern sich 
auch selbst präsent wird. Sie tritt in einen Raum ein, der sich im Voll-
zug als zeitliches Geschehen erst öffnet bzw. in dem sich das Selbst als 
sprechendes, stimmlich gegenwärtiges, leibliches Ich je auch selbst hör-
bar wird.

»Dem Hören nach verweist, sendet sich das Subjekt in sich selbst, 
in sich selbst zurück«6. Zugleich weist und wendet es sich in einen Re-
sonanzraum, geht aus und über sich hinaus. Mit diesem Hörbarwer-
den der eigenen Selbst-Veräußerung, eben weil der oder die Sprechen-
de sich je auch selbst hört bzw. sich das Hören anders als das Sehen, in 
der Unmittelbarkeit seiner Vernehmbarkeit und seines Schalls, nicht vor 
sich selbst verschließen kann, geht es keineswegs darum, eine Figur der 
Selbstreflexion im Sinne eines begreifenden Selbstbezuges zu indizieren, 
sondern vielmehr um eine emergierende, sukzessiv sich entfaltende zeit-
liche Bewegung. Eine »Selbstpräsenz«, so formuliert es Nancy, »wobei 

Kathrin Busch / Iris Därmann / Antje Kapust (Hg.), Philosophie der Responsi-
vität. Festschrift für Bernhard Waldenfels, München 2007.

5	 Mit Paul Ricoeur lässt sich dieses Re-figurieren der eigenen Geschichte im Voll-
zug des Erzählens als narrative Identität fassen.

6	 Jean-Luc Nancy, Zum Gehör [À l‘écoute, Paris 2002],  aus dem Französischen 
von Esther von der Osten, 3. Aufl. Zürich / Berlin 2014, S. 21.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

73

selbstverständlich das ›Selbst‹ gerade nichts Verfügbares (Substanziel-
les und Subsistierendes) ist, dem man gegenwärtig sein könnte, sondern 
eben die Resonanz eines Verweises. Aus diesem Grund kann und darf das 
Hören […] uns nicht als eine Figur des Zugangs zum Selbst erscheinen, 
sondern als die Wirklichkeit des Zugangs, eine Wirklichkeit, die folglich 
untrennbar ›meine‹ und ›andere‹ ist, ›singulär‹ und ›plural‹, ebenso wie 
›materiell‹ und ›geistig‹ und ebenso wie ›signifikant‹ und ›asignifikant‹.«7 

Kann man die Augen vor sich verschließen, so nicht das akustisch Her-
ausgebrachte von sich abhalten, denn der an das Ohr dringende Schall 
vermittelt »dem ganzen Körper etwas von seinen Wirkungen«8 und über-
trägt diese Bewegungen, latenten Stöße oder auch arhythmisierend drän-
genden Momente. Und so ›hören‹ wir in Zeugnissen all diese Einbrü-
che der Stimme, das Schlucken-Müssen, ein tiefes Durchatmen, das den 
Wortlauf durchbricht oder ein Weinen, das sich auf die Stimme legt, sie 
beben lässt. Diese Intensitäten erfassen und berühren rückverweisend 
den ›Sprechenden‹ körperlich und gehen zugleich somatisch auf Andere 
aus. Es sind Dimensionen von Responsivität.

Die ausgesandte Rede oder das je einzelne Wort, die akustische Ex-
pression oder Geste, der Klang der Stimme, das Schweigen ebenso wie 
das Singen oder Summen eines Liedes, lassen sich nicht wieder zurück-
nehmen. Das Verlautbarte dringt ein – denn ›Die Ohren haben keine Li-
der‹ – und durchdringt einen Klangraum, dessen Teile wir je selbst sind, 
wird somatisch ›spürbar‹ und das heißt ›rührt‹ nicht nur an das Ohr9, 
sondern versetzt alle Saiten der Körper in einen je leiblichen Nach- und 
Widerhall. Es ist diese unablösbare Durchdringung von vernehmbarem 
Sinn und klanglich-somatischer Vergegenwärtigung in der Bewegung, 
eine gewisse Musikalität, in der in nachdrücklicher Weise seelische Re-
gungen, fernab einer Restriktion auf die bloß diskursive Versprachli-
chung – sondern vielmehr in einer mitunter lied- oder gesangshaften 
(bisweilen litaneiartigen) Klanglichkeit und Sequenzialität – zum Aus-
trag und zur Mitteilung kommen, nicht zuletzt aber in die Erinnerung 
gerufen werden.10 So ist es insbesondere das Lied bzw. das Singen als 

  7	Ebd., S. 24; kursivierte Hervorhebung A. Eu.
  8	Ebd., S. 28.
  9	›An das Ohr rühren‹ ist stets im Sinne eines Berührens im haptischen (an et-

was greifen) wie affektiven Sinne (anrühren) zu verstehen. ›Rühren‹ bzw. in 
Bewegung versetzen geht dabei insbesondere auf klangliche Phänomene zu-
rück. »wenn man eine saite auf dem einen (saiteninstrumente) rühret, und ei-
nen gewissen ton angibt, so wird auf dem andern eben diese saite freiwillig 
anschlagen. Schiller«. Siehe Grimm’sches Wörterbuch, BD. 14, Sp. 1461.

10	Das innere wie veräußerte Singen eines Liedes ist seit Augustinus und pro-
minent bei Husserl das Paradigma der Erinnerungsbewegung – auf Freuds 
Akzentuierung der Klanglichkeit und tonalen Modulierung des erinnernden 
Sprechens wird noch einzugehen sein.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

74

Gegenwärtigsetzen von Erinnerungen, in dem stets ein Komplex von Er-
lebnissen, sedimentierten Erfahrungen, Zeitschichtungen und verdichte-
ten kulturellen Kon-Notationen mitschwingt und wieder in Bewegung 
versetzt wird. Es versagt sich einer begrifflich-identifikatorischen Er-
schließung und ›spielt‹ doch eindringlich in das eigene Hören und Auf-
merken wie das der Anderen hinein. Nancy hat das Klangliche in seinen 
phänomenologischen Überlegungen zum Gehör als »allgegenwärtig, so-
bald es gegenwärtig ist« beschrieben und weist damit auf eine Gegen-
wart, die »niemals einfaches Dasein oder Stand der Dinge« ist, »sondern 
[...] immer zugleich Voran, Durchdringung, Insistenz, Obsession oder Be-
sessenheit. Und zugleich ist eine Gegenwart ›im Rückhall‹, im Verweis 
eines Elements auf das andere, sei es zwischen Sender und Empfänger 
oder im einen oder anderen oder, schließlich und vor allem, zwischen 
dem Schall und ihm selbst: in diesem Zwischen [entre] oder dieser Höh-
le [antre] des Schalls, wo er ganz eigentlich ist, was er ist, indem er im 
Spiel dessen hallt, was die Akustik als seine Komponenten unterscheidet 
(Höhe, Dauer, Intensität, Anstieg, harmonische Töne, Teiltöne, Hinter-
grundgeräusche usw.). Diese zeichnen sich vor allem dadurch aus, dass 
sie nicht bloß die Ergebnisse einer abstrakten Dekomposition des kon-
kreten Phänomens bilden, sondern in diesem Phänomen auch wirklich 
gegeneinander spielen, so dass der Klang immer diesseits einer schlich-
ten Opposition zwischen Zusammenklang und Dissonanz klingt oder 
widerklingt.«11

Diese musikphilosophisch bzw. klangphänomenologisch angelegten 
Betrachtungen führen uns nicht von der Frage der Zeugenschaft und der 
leiblichen Gegenwärtigsetzung des Hörens ab. Ganz im Gegenteil erlau-
ben sie es – etwa wenn wir das Gegeneinander-Spielen von Momenten, 
Bewegungen und Tonalitäten in einem Phänomenkomplex, gleichsam 
den Konkurs interagierender Kräfte herausheben sowie die historisch-
kontextualisierende Schwingungsbreite dieser Verweise und schließlich 
die Rückhall-Wirkungen dieser aufeinander verweisenden und verwie-
senen Elemente –, eben diese Verweismodi, die im Gespräch mit einem 
Bezeugenden stimmhaft werden, wahrzunehmen, ohne allein die ›Aus-
sage‹ zu fokussieren. 

Denken wir an die Auftaktsequenzen des Filmes Shoah, das Zeugnis 
von Simon Srebnik, einen der beiden Überlebenden der Vernichtungsan-
lagen von Chelmno, damals ein dreizehnjähriger Junge, der im Alter von 
47 Jahren mit Claude Lanzmann nach Chelmno zurückkommt, um an 
diesem Ort Zeugnis abzulegen. »Daß Simon länger als die anderen ver-
schont wurde, hatte er seiner außergewöhnlichen Behendigkeit zu ver-
danken, mit der er die Wettkämpfe gewann, die die Nazis unter diesen 

11	Nancy, Zum Gehör, S. 28 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

75

Gefesselten veranstalteten [alle ›juifs du travail‹ waren mit Eisenketten 
an den Füßen gefesselt], im Springen und Rennen. Und seiner melodi-
schen Stimme: Mehrmals in der Woche, wenn die Kaninchen im Hüh-
nerhof der SS gefüttert werden mußten, fuhr Srebnik, von einer Wache 
beaufsichtigt, den Ner hinauf, auf einem flachen Boot, bis ans Dorfende, 
zu den Kleewiesen. Er sang polnische Volkslieder, und die Wache brach-
te ihm im Austausch preußische Soldatenlieder bei. Jeder in Chelmno 
kannte ihn.«

So montiert der Film Szenen, beginnend mit einem polnischen Lied, 
gesungen von Srebnik im Alter von 47 Jahren, und Stimmen der Bauern 
von Chelmno:

»Er war dreizehneinhalb Jahre alt.
Er hatte eine schöne Stimme, er sang wunderschön,
und man konnte ihn hören.

Ein kleines weißes Haus,
bleibt in meiner Erinnerung.
Von diesem kleinen weißen Haus
träum ich jede Nacht.

Als ich ihn heute wieder singen hörte,
hat mein Herz viel schneller geschlagen,
denn was hier geschehen ist, war Mord.
Ich habe wirklich noch einmal erlebt, was geschehen ist.«12

Es sind die Klänge und Geräusche, das Rauschen des Flusses und das 
Eintauchen des Ruders, mit dem ein Schiffer den Kahn auf dem Ner vo-
ranstößt, die Stimme bzw. das von Srebnik angestimmte Lied, die nicht 
nur innerhalb des filmischen Geschehens, für die Bauern von Chelmno, 
aus der Erinnerung wieder gegenwärtig werden lassen, was geschah, son-
dern dieses ebenso für den tertiären Zeugen, fernab sprachlich hinrei-
chender Erklärungen vernehmbar werden lassen. Was sich hier zeigend 
zu verstehen gibt und hörbar macht, ist die Gleichzeitigkeit der Brutali-
tät erbarmungslosen Massenmords, die Sensibilität für die Stimme des 
Jungen und die Ruhe, die seltsam friedlich tönende Ruhe der Landschaft, 
allenfalls hört man ein paar Vogelstimmen, die als Momente eines Ge-
schehens ineinander spielen. Jahrzehnte später, in der Filmsequenz Lanz-
manns, hallt dies mit ungebrochener Intensität in dem Aufeinandertref-
fen von sprachlichen Zeugnissen mit dem Gesang des 47 Jahre alten 
Simon Srebnik wider. 

12	Claude Lanzmann, Shoah. Mit einem Vorwort von Simone de Beauvoir, Gra-
fenau 1999 (französische Ausgabe Paris 1985), S. 11 f. Die Wiedergabe der 
im Buch dokumentierten sprachlichen Zeugnisse folgt dem Satzbild der ver-
wendeten gedruckten Ausgabe.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

76

»Simon Srebnik
Das... das... das kann man nicht erzählen. Niemand kann das nicht brin-
gen zum Besinnen, was war so was da hier war.
Unmöglich. Und bringen zum Besinnen, was war so was da hier war. 
Unmöglich. Und keiner kann das nicht verstehen.
Und jetzt glaub ich auch, ich kann das auch schon nicht verstehen.
Ich glaube nicht, daß ich das hier...
Das kann ich nicht glauben, daß ich bin hier noch einmal.
Das war immer so ruhig hier.
Immer. Wenn die haben da jeden Tag verbrannt zweitausend Leute,
Juden, es war auch so ruhig.
Niemand hat geschrien. Jeder hat seine Arbeit gemacht. 
Es war still. Ruhig.
So wie jetzt, so war es.«

Hörbar werden allein die Schritte Srebniks auf dem Waldboden, sein 
Atemholen oder ein leichtes Hüsteln, das Absetzen der Rede an diesem 
»Platz«, den er abschreitet, den Stille einfasst, Waldgeräusche, Ruhe. Es 
ist still und die Kamera gleitet ebenso ruhig und als schweigender Blick 
über die Wiesengründe, die nicht von den Vergasungsanlagen zeugen. Ein 
Stillschweigen, das über dem Ort liegt, der seine Geschichte dem Blick 
nicht verrät, »Es ist schwer zu erkennen, aber das war hier«, sagt Sreb-
nik. Und man sieht ihn in der Folgeszene wiederum in dem Boot, auf dem 
Ner. Ruhevoll der Fluß, auf dem das Boot vorbeizieht am Dorf Chelm-
no. Aus diesem Fließen, wie von Ferne, klingt das Lied an.

»(Er singt)
Mädchen wein nicht
sei nicht so traurig
weil der liebe Sommer kommt
komm ich zurück.
Eine Flasche Rotwein
und ein Stückchen Braten
schenken die Mädchen
ihren Soldaten.
Warum darum warum darum
nur meine Kinder assa Kinder assa bum.
Wenn die Soldaten
durch die Stadt marschieren
öffnen die Mädchen
die Fenster und Türen.
Warum darum warum darum
nur meine Kinder assa Kinder assa bum.
nur meine Kinder assa Kinder assa bum.«13

13	Ebd., 13 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

77

Was im Film wie von Ferne anklingt, geradezu verhalten und ohne 
dass der Wortlauf sich aufdrängte, gibt im transkribierten Text die im-
plizite Drastik dessen zu erkennen, die sich im vernehmbaren Singen lei-
se in das Nachhallen der Stimme legt.

Es geht hier nicht darum, einen Deutungsansatz für diese miteinan-
der verschränkten Szenen vorzuschlagen, sondern um die Konfrontati-
on eines nicht einzulösenden Verstehen-Wollens mit der Intensität der 
Lieder, den gesungenen Kristallisationen einer Verflechtung historischer 
Erfahrung, nicht zuletzt in der Aufeinanderfolge des polnischen Volks-
liedes und des deutschen Soldatenliedes aus dem Vormärz, Strophe und 
Katastrophe. In der nationalsozialistischen Propaganda wird es popu-
lär breitenwirksam eingesetzt, mit Blasmusikbegleitung und verharmlo-
senden Spielmannszugallusionen eines Liedtextes, der auf Bomben- und 
Granateneinschläge im Feld deutet, in Wortklang und Rhythmik darauf 
anspielt. In Verbindung mit filmisch inszenierten militärischen Paraden 
und Aufmärschen finden wir es u.a. nationalsozialistischen Propagan-
dafilmen unterlegt, zur Verherrlichung von soldatischem Einsatz und 
Führertreue, als Wehrmachtslied, und so geht es in das ideologisch-kul-
turelle Gedächtnis der Generation des Zweiten Weltkriegs ein.

Wie sehr sich hier erinnerte Erfahrung und Erfahrbarwerden von Er-
innerung gerade durch Momente des Hörbarwerdens durchdringen, in 
den sprachlichen wie tonalen Verweisen ineinander und gegeneinander 
spielen, zeigt vielleicht allein schon, liedimmanent, die ›Übersetzung‹ des 
Refrains (Ei warum? Ei darum! Ei warum? Ei darum! Ei bloß wegen 
dem Schingderassa, Bumderassa, Schingdara! Ei bloß wegen dem Sching-
derassa, Bumderassasa!).14 Das »Schingderassabum«, im deutschspra-
chigen Gebrauch lautmalender Ausdruck für den Klang von Trommeln 
und Becken, das aus dem militärischen Fanfarencorps stammt und (bis 
heute) arglos in die Populärkultur, in Volks-, Karnevals- und Kinderlie-
der eingeht, wird mit diesen Komponenten in die nationalsozialistische 
Propaganda eingespielt. Diese onomatopoetische Konfiguration militä-
rischer, volkstümlich sich gerierender Aufmarschklänge erfährt in der 
Auffassung des polnischsprachigen, wie Lanzmann es formuliert, ›sin-
genden Kinds (l’enfant chanteur)‹ Simon Srebnik, Jahrzehnte später und 
darin möglicherweise zeugend von der traumatischen Erfahrung, aus 
der unnachvollziehbaren Klanggestalt eine semantische Verschiebung in 
»nur meine Kinder assa Kinder assa bum«. Das polnische ›Kind‹ hört 

14	Der Text folgt einem Singspiel aus dem Jahre 1838. Die Melodie geht auf Eu-
sebius Mandyczewski zurück. Als »Landserlied« wird es im Zweiten Welt-
krieg zu propagandistischen Zwecken ideologisch popularisierend eingesetzt, 
und so beispielsweise einem Filmdokument zum Einmarsch deutscher Trup-
pen in Belgien 1940 unterlegt. Prominent ist die Einspielung von Marlene 
Dietrich. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

78

und intoniert »meine Kinder« und »Kinder assa Kinder assa bum« und 
wir hören vielleicht die unabgegoltene Bedrohung, den Schrecken ange-
sichts der beständigen Todesgefahr heraus. Es geht um die klanglichen 
Dimensionen von Stimme und Sprache, die überschichtete und verdich-
tete Erfahrungen hörbar machen und einen Resonanzraum mit den je 
Rezipierenden entstehen lassen. Und diese in Klanggestalten eingelasse-
nen Konnotationen evozieren nicht nur ein Hörbarwerden von Gescheh-
nissen. Sie speichern unausgesprochen Erfahrungen, die sich in der Jetzt-
zeit der Hörenden artikulieren können. Auch das sind Dimensionen von 
Responsivität. 

So lässt sich auch das polnische Volkslied, das Simon Srebnik im Film 
Shoah in polnischer Sprache singt – im gleichbetitelten Buch gibt Clau-
de Lanzmann die Übersetzung »Ein kleines weißes Haus / bleibt in der 
Erinnerung. / Von diesem kleinen weißen Haus / träum ich jede Nacht.« 
– als Kollisionspunkt einer Gleichzeitigkeit des unvorstellbar Vereinba-
ren vernehmen: »Diese Stimme inszeniert eine unmögliche Referenz, ein 
Schibboleth, das am Beginn von Shoah steht und für das uns die ande-
re Stimme, des polnischen Zeugen, eine von nun an unterhintergehbare 
Deutung vorgibt: Mord.«15

Knüpfen wir nochmals an die oben skizzierten phänomenologischen 
Überlegungen an, dann wird vielleicht deutlich, wie sich der in der Zeit 
und als Verzeitlichung artikulierende Nach- und Wiederhall aktual und 
zugleich aus der Erinnerung rückhallend auf das Selbst des Zeugens zu-
rückwendet und gleichzeitig immer neu, im ›Jetzt der Erkennbarkeit‹ 
(Benjamin), Resonanzräume aufspannt. Sich selbst in dieser Weise ver-
nehmbar mitzuteilen und zu hören setzt etwas frei und aufs Spiel. Löst 
nicht auf einer ganz basalen Ebene bereits das erstmalige Konfrontiert-
werden mit der eigenen stimmlichen Präsenz – etwa bei Tonaufnahmen – 
oftmals tiefes Befremden aus?16 Konfrontiert mit dem Widerhall des Ver-
Äußerten, der fremd anmutenden Stimmpräsenz, die da spricht, singt, 
zeitweilig abbricht oder verstummt, mit dem Zweifel am Zureichen des 

15	Daniel Baranwoski, Simon Srebnik kehrt nach Chelmno zurück: Zur Lektü-
re der Shoah, Würzburg 2009, S. 22. Mit der deutschen Übersetzung dieses 
Schibboleth lassen sich aus dem ›weißen Haus‹ der Erinnerung historische 
Konnotierungen heraushören: Drei Orte, so Baranowski, das Weiße Haus in 
Washington bzw. die amerikanische Regierung, die zur Zeit von Srebnik in 
Chelmno bereits über die Vergasungen gewusst haben muss und nicht inter-
veniert hat; Chelmno selbst, der Ort des Singenden; und Auschwitz, wo eine 
der Gaskammern das ›weiße Haus‹ genannt wurde. Dazu ausführlich Bara-
nowski, ebd., S. 22–25.

16	»Alles Gehörte« – so Waldenfels – »wäre auf gewisse Weise ein Echo, jeder 
Hall ein Widerhall seiner selbst, da das Sprechen zwar sich selbst hört und 
nichts anderes sonst, doch derart, daß dieses Selbst aus der Ferne kommt.« 
Bernhard Waldenfels, Antwortregister, Frankfurt am Main 1994, S. 251. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

79

Gesagten bzw. Sagbaren hadert, entbirgt sich ein polyphones Gegenwär-
tigwerden. In der Selbstpräsenz, die sich im zeitlichen Vollzug der Spra-
che eröffnet und sich je selbst begegnet, sich selbst anhören muss, spricht 
sich in der ›Sprache‹ der Überlebenden ob der verstörenden Widerfahr-
nisse im innehaltenden Schweigen, Verstummen, der Brüchigkeit oder 
dem Abbrechen der Rede wie den Entgegen-Setzungen von Sprachfor-
men, Modulationen und Tonfärbungen ein widerstehendes Nicht-Sagen 
aus. Verstörend wird es in klanglich konnotierten, kollidierenden Ver-
weisen erfahrbar und harrt auf ein Gehörtwerden, das sich in und durch 
die Zeit immer wieder einlösen muss.

»Und je mehr Zeit verflossen ist, desto mächtiger wird uns die Stimme 
der Zeiten«, so Hermann Broch in der Eingangsparabel von Die Schuld-
losen, in der die Schüler einen Rabbi um eine Erklärung anhalten, ›war-
um‹ der Schöpfer »die Stimme erhoben [habe], als Er die Schöpfung be-
gann?« und ›warum‹ bereits bevor die Kreaturen geschaffen waren, die 
einer stimmlichen Anrede fähig gewesen wären, der Schöpfungsbericht 
mit dem Erheben der göttlichen Stimme beginne? Gleichsam eine Stim-
me vor der Ansprache an andere, die sich noch gar nicht adressieren 
kann. Und ›warum‹ eine Stimme, die ein siebentägiges Werk vollbringt, 
obgleich doch der allmächtige Schöpfer in einem Augenblick alles hätte 
hervorbringen können? Diese Sprache vor dem ausgesprochenen Stimm-
haftwerden, ist zugleich das Schweigen: »Was aber wohl ist Schweigen 
und Stimme zugleich? Wahrlich, vor allen Dingen, die ich kenne, ist es 
die Zeit«.17

Verbinden wir diese Parabel mit dem Skizzierten, dann reicht das 
Verstehen, Analysieren und Erklären von ›historischen Zeugnissen‹, von 
Selbstzeugnissen und Bezeugungen der Überlebenden nicht hin, wenn 
nicht die somatische Stimme, in der je ein Verschwiegenes mitklingt, 
nachhallt und widerhallt, auf Gehör stößt.18 Dimensionen von Respon-
sivität.

So ist gerade auf das persönliche, subjektiv getönte, leiblich affizier-
te und affizierende Verlautbaren hinzuhören, geradezu zu lauschen, um 

17	Broch, »Die Schuldlosen«, S. 9 und 11.
18	Das »Ereignis des Sagens«, so Waldenfels, entzieht sich dem Gesagtwerden, 

dem vernehmlich Gesagten. Es steht zum Gesagten in einer Differenz, »indem 
es mehr ist als das Gesagte, nämlich ein Über-schuß, ein ex-cès, ein Außer-or-
dentliches, das in den diversen Ordnungen des Gesagten rumort« in der Wei-
se einer Verzweigung, Auseinanderlegung, eines Sich-Verästelns, gleich einer 
»zerspringende[n] Form mit aufklaffenden Bruchstellen, die das Geschehen 
determinieren, indem sie es unterbrechen.« So gibt sich im Sprachgeschehen 
stets ein ›mehr‹ als das Gesagte zu erkennen. Aber auch die »Sprache selbst 
zeigt sich, sie erscheint leibhaft, situativ.« Waldenfels, Antwortregister, S. 199 
und 221. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

80

von unabgegoltenem Unrecht, Widerfahrnissen von massiver Brutalität, 
Verheerung und Zerstörung, von geschichtlichen Geschehnissen verübter 
Gewalt und Auslöschung Zeugnis zu empfangen. Die Ebene historisch 
erfasster Ereignisse wird von Erfahrungsperspektivierungen durchbro-
chen, die den Akteuren ein Gesicht, einen Mund und einen Namen verlei-
hen, individuelles Tun zuschreibbar und so mikrohistorisch Phänomene 
erfahrbar machen. Doch das geschieht nicht allein auf dem Wege ein-
deutiger Berichterstattung, sondern gerade vermittels der Zwischentö-
ne und Allusionen, der Überlagerung von Wahrnehmungen, Erinnerun-
gen und Erzählungen, durch Stimmlagen und die Latenz des Schweigens, 
deren Sinnschichten und Sinnverweigerung sich immer wieder einlösen 
müssen: Ein für die Hörenden und durch die Zeiten unabschließbares 
Vergegenwärtigungsgeschehen. 

»Ja, die Zeit ist es, und obwohl sie uns einschließt und durch uns hin-
durchströmt ist sie Stummheit und Schweigen, aber wenn wir alt wer-
den und nach rückwärts zu lauschen lernen, hören wir ein leises Mur-
meln, und das ist die Zeit, welche wir verlassen haben. Und je weiter 
wir nach rückwärts lauschen, je mehr wir hierzu imstande werden, desto 
deutlicher hören wir die Stimme der Zeiten, das Schweigen der Zeit.«19

Es ist die individuelle bezeugende Stimme, die sich erhebt eingedenk ei-
nes ansonsten namenlosen Leidens und Sterbens der Getöteten. Dem 
singulären Zeugen ist abverlangt und zugemutet, in der persönlichen 
Bezeugung für die Sprachlosen zu sprechen, diese ihrerseits als unaus-
tauschbare Personen eines historischen Geschehens sichtbar, hörbar und 
fühlbar zu machen und so erst für die Nachlebenden wirklich ›zu Tage‹ 
– in die Gegenwart der Erfahrung – treten zu lassen. Was in Zeugnissen 
von Überlebenden der Shoah in videographierter Zeugenschaft in direk-
ter Bezugnahme auf den sekundären Zeugen und zugleich im Wissen um 
die Wendung an eine spätere, tertiäre Augen- und Ohrenzeugenschaft in 
performativer Sensitivität zu Gehör kommt und erfahrbar wird, ist kei-
neswegs selbst-verständlich. 

Diese spezifische, dialogische Zeugenschaft und die damit evozierte, 
mehrfach gebrochene Vergegenwärtigungssituation des Zeugnis-Able-
gens in Fokussierung auf die im Sicht- und Hörbarwerden angelegte Be-
ziehungsstruktur eröffnet einen responsiven Raum. Der Dialogizität des 
Hörens gilt hier besondere Aufmerksamkeit, sofern sich in der Erfahrung 
des Hörens somatische, verantwortungsethische und sozialphilosophi-
sche Dimensionen verflechten.

19	Broch, »Die Schuldlosen«, S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

81

Dialogisches Bezeugen 

Wenn sich das Bezeugen erst in einer dialogischen Beziehung, einer in-
terpersonalen (und das heißt selbstredend keineswegs symmetrischen) 
Inanspruchnahme verwirklicht, dann geht es nicht in erster Linie um 
eine kognitive Aufnahmefähigkeit oder eine Disposition des Verstehens 
in Reaktion auf Gesagtes, dem sogleich mit einer faktizitätshistorisch 
prüfenden Auslegung, einer rekonstruierenden Kontextualisierung oder 
gar Auswertung zu entgegnen wäre, sondern sprachphänomenlogisch 
grundlegender, um eine dialogische Verantwortung, die sich bereits auf 
der Ebene des Hörens einlöst: Um Dimensionen von Responsivität oder 
responsiveness – im Sinne von Judith Butler – und den Vollzug des Hö-
rens als eines dialogischen Geschehens der Gegenwärtigsetzung von Er-
fahrung, die erst ein Erfahrbarwerden des Bezeugten als Weise der Ge-
schichtserfahrung möglich macht. 

Dies um so mehr, als die sogenannte tertiäre Zeugenschaft vor die Fra-
ge stellt, inwiefern hier von einer dialogischen Auseinandersetzung, einer 
Begegnung mit dem ›Zeugen‹ die Rede sein kann. Handelt es sich doch 
um Zeugnisse, vermittels derer wir, die Rezipierenden, gleichsam Zuhö-
rer- und -schauer/innen eines in ein aktual geführtes Gespräch eingelas-
senen Bezeugens werden, einer videographierten Dialogsituation (auch 
für dokumentarfilmisch festgehaltene Überlebendenzeugnisse trifft dies 
in vielerlei Hinsicht so zu wie für Verschriftlichungen). Eine Begegnung 
mit Zeugen, die uns eines wirklich geführten Dialogs gewahr werden 
lässt und doch zugleich in die Position einer gewissen Distanzwahrneh-
mung versetzt, von der aus die Möglichkeit einer wirklichen Be- und 
Entgegnung abgeschnitten erscheint. Und doch sind wir nicht stumme, 
passive Beobachter oder Rezipientinnen eines Vergangenen, nicht abge-
schnitten von einem Dialog mit den Zeugnisgebenden, der oder die sich 
uns im Vollzug wie von außen zu zeigen scheint. Was aber heißt es zu 
konstatieren, dass auch die tertiäre Zeugenschaft über das Sehen und 
Hören dialogisch eingebunden ist in die Möglichkeit, historische Erfah-
rung aktual werden zu lassen?

Dass das Zeugnis von Überlebenden, das Bezeugen eines Augen- und 
Ohrenzeugen und das Zeuge-Werden eben dieser Zeugenschaft ein 
dialogischer Prozess ist, dass hier leiblich involvierte Personen in ein 
Gespräch eintreten, so dass das Wort einen Anfang machen kann, um auf 
ein Ohr zu treffen, das es ›auf-fängt‹ und einen Mund, der ihm ›ant-wor-
tet‹, weist auf philosophische Implikationen eines dialogischen Gesche-
hens, die sich mit der Bezeichnung ›Interview‹ kaum fassen lassen. Nicht 
nur weil bereits die Herleitung des Terminus allein auf ein gegenseitiges 
Sich-Sehen weist, d.h. auf die kurze, fest abgesteckte Frist der Begegnung, 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

82

sondern vor allem, sofern das wissenschaftlich-technische Verständnis, 
etwa einer geschichtswissenschaftlichen Befragung von ›Zeitzeugen‹, ge-
meinhin eine gezielte, strukturiert vorbereitete Befragung zur Ermittlung 
von Informationen über Personen oder Sachverhalte nahelegt und be-
reits mit diesem planmäßigen, ergebnisorientierten Verfahren dem hier 
Gemeinten, einer narrativ offenen, dialogischen Begegnung zuwiderläuft. 
Dialogphilosophisch ist das Angesprochenwerden durch das sich arti-
kulierende Wort des Anderen überhaupt erst die Bedingung einer sich 
wechselseitig konstituierenden und bestätigenden Ich- und Du-Erfah-
rung. Sozialphilosophisch wird sie zur Bedingung einer geteilten Wirk-
lichkeitserfahrung. 

»Mein Ich entsteht im Du« heißt es an einer berühmten Briefstelle Ro-
senzweigs, um abermals zur Sprache zu bringen, dass dieses Ansprechen 
als Du auf ein Sprechen führt, das gerade nicht als bloße Ausdrucksform 
des unartikuliert schon präfiguriert Gedachten zu verstehen ist, als ob 
das Denken eines Ich-Selbst sich lediglich noch äußern müßte, wenn es 
sich an jemanden richtet. In Kritik an solchen Konzepten – etwa bei Bu-
ber, Cohen, Levinas – einer je schon vorausgehenden, gleichsam sich ge-
nügenden Subjektposition geht es um ein im Prozess des Sprechens erst 
entstehendes Selbst-Verhältnis aus der Gegenseitigkeit, der Be- und Ent-
gegnung: Bedingung, sich jeweils als Du anzusprechen bzw. als Ich an-
gesprochen zu erfahren. Das aber kann durch ein ›denkendes Ich‹, eine 
res cogitans (denkende Sache) oder eine solipsistische Vernunftinstanz, 
so der dialogphilosophische Einwand, nicht vorweggenommen werden. 
Das »eigentliche Wunder, das meine ich, entsteht gar nicht im ich, son-
dern das ich als die Substanz (›ante festum‹) ist durchaus nicht mein 
ich, sondern eben Ich überhaupt […] Mein Ich entsteht im Du. Mit dem 
Du-sagen begreife ich, daß der Andre kein ›Ding‹ ist, sondern ›wie ich‹. 
Weil aber demnach ein Andrer sein kann wie ich, so hört das Ich auf, 
das einmalige ›Transzendentale‹ ante omnia festa zu sein und wird ein 
Ich, mein Ich.«20

Ohne hier tiefergehend auf diese dialogphilosophische Phänomeno-
logie der Begegnung eingehen zu können, so deutet sich doch an, dass 
die Ich-Du-Bezogenheit als ein aktives Handeln und Sprachgeschehen 
gefasst werden muss, innerhalb dessen sich die einander Ant-wortenden 
erst als Personen begreifbar werden können, ja eine Achtung füreinander 

20	Franz Rosenzweig, Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schriften, Bd. 1, 
Briefe und Tagebücher, hrsg. von Rachel Rosenzweig und Edith Rosenzweig-
Scheinmann, unter Mitwirkung von Bernhard Casper, Den Haag 1979, S. 
471. Vgl. hierzu auch das Vorwort von Stephan Grätzel zu Franz Rosenzweig, 
Mein Ich entsteht im Du. Ausgewählte Texte zu Sprache, Dialog und Über-
setzung, hrsg. von Karl-Heinz Brodbeck, Stephan Grätzel und Bernd Schup-
pener, Freiburg/München 2014, S. 9 ff.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

83

im Sinne einer nicht-dinglichen Gegenwärtigkeit des je Anderen verwirk-
lichen. Das aber hat sozialphilosophisch und insbesondere in Hinsicht 
auf ein Sprachgeschehen, innerhalb dessen traumatische Erfahrungen 
zur Sprache kommen, eine weitere Dimension: die gegenseitige Verge-
wisserung einer geteilten Welt. 

Hannah Arendt hat diese Einflechtung in ein Netz des sprachlichen 
Handelns immer wieder betont. Sich einer gemeinsamen Welt vergewis-
sern, das wird gerade dann essentiell, wenn es sich um ein Zur-Sprache-
Kommen-Lassen von vergangener Leiderfahrung, von Geschehnissen ei-
nes Grauens oder einer Erschütterung des Selbstverhältnisses handelt. 
Denn wer oder was garantiert, dass diese Wirklichkeit nicht in sich ver-
schlossen bleibt, dass sie geschehen ist, wenn nicht das Verlautbaren? 
Dabei geht es nicht um eine ›Bewältigung‹ des Gewesenen, als könnten 
Schmerz, Verzweiflung, traumatische Erschütterungen durch das Erzäh-
len gemindert, aus der Welt geräumt und zur Vergangenheit erklärt wer-
den. Vielmehr ist das »Nichtmitgeteilte, das Nichtmitteilbare, das, was 
niemandem erzählt wurde und auf niemanden Eindruck machte, das, 
was nirgends eingeht in das Bewusstsein der Zeiten und ohne Bedeu-
tung im dumpfen Chaos des unbestimmten Vergessens versinkt […] ver-
dammt zur Wiederholung. Es wiederholt sich, weil es, obwohl wirklich 
geschehen, in der Wirklichkeit keine Bleibe gefunden hat.«21 Die dro-
hende Wiederholung ist für Arendt die eines politischen Unheils ange-
sichts kollektiver, politisch sanktionierter Verdrängungs- und Verunklä-
rungspraktiken in der Nachkriegsära und sie droht weit darüber hinaus.

Das Erzählen bindet das Erlittene, das niemals vollends vermittelba-
re Geschehen in einer Weise in das sprachliche Netz ein, dass es sich als 
Wirkliches situiert, nicht weil erst das den Beweis ablieferte, dass etwas 
geschehen ist, aber doch so, dass es sich erst durch das Aussprechen, da-
durch, dass es gehört wird, in einer für andere wahrnehmbaren Akutheit 
als unabgeschlossene Wirklichkeit des Wirklichen zeigt. 

Das Gewesene wird niemals Vergangenheit, geschichtlich abgegoltenes 
Faktum. Indem es mit-teilbar wird, kann es erst Teil einer Lebens- und 
Sprachwelt werden, die alle anderen angeht, die über die Veräußerung in 
einen Handlungs-Raum streng genommen ständig eine Reformulierung 
der gesamten geschichtlichen Erfahrungen angesichts der Einflechtung 
einer jeden neuen Erzählung des Gewesenen einfordert. Mag das zu weit-
greifend anmuten, so hat gerade Hannah Arendt deutlich gemacht, wie 
sich Geschichte aus Geschichten, aus dem Erzählen, konstituiert, wobei 
jeder neue Faden des anders Erzählten, jeder Faden, der in das Bezugsge-
webe der menschlichen Angelegenheiten eingeflochten wird, das gesam-
te Gewebe des Geschichtlichen verändert, zur Re-Kapitulation auch der 

21	Hannah Arendt, Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen Jüdin 
aus der Romantik, München 1981, S. 103.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

84

vermeintlich abschließbaren Kapitel des Historischen aufruft. Und das 
insbesondere um der politischen Gegenwart willen.22 Sich dem Grauen, 
von dem jemand zeugt, nicht zu verschließen, sondern zu hören, stellt 
auch die kulturellen Selbstversicherungen der Hörenden zur Dispositi-
on. Erst dieses Erzählen, das Zur-Sprache-Bringen und -Kommen-Lassen 
als Bereitschaft zu hören, verhindert, dass das erzählende Ich in den eige-
nen Erfahrungs- und Erinnerungsraum eingeschlossen wird. Das Zeug-
nis evoziert ein Aktualwerden des Geschehenen als Geschehendes, das 
nicht vorbeigezogen ist, sondern im Hörbarwerden einsteht.23 Andern-
falls bleibt nicht nur das Ereignis aus der geteilten Welt ausgeschlos-
sen, verloren im Chaos des Vergessens. Auch der Zeuge bzw. die Zeugin 
traumatischer Erfahrungen wird an den Rand der Selbstauflösung und 
Ohnmacht getrieben, die das eigene Erfahrenhaben untergräbt, es in Fra-
ge zu stellen droht, wenn das Wider- und Erfahrene, weil es nicht aus-
gesprochen werden kann, nicht in die Sprachrealität kulturellen Einge-
denkens eingehen kann. Mit sich und von der Welt allein gelassen, kann 
dies den Boden entziehen, in die Fraglichkeit und radikale Verunsiche-
rung stürzen, ob das Widerfahrene überhaupt Ereignis einer nicht nur 
eigenweltlichen, innerpsychischen Sphäre ist, solange es am Gehörtwer-
den in der Welt abprallt. Überlebendenzeugnisse sind in diesem mehrfa-
chen Sinne äußerst sensible Stimmen, die auch von der Ambiguität des 
Verstummens und Verschweigens, Abdrängens und Versagens in der Welt 
der menschlichen Angelegenheiten zeugen, d.h. von einer Wirklichkeits-
flucht, die nach dem Traditionsbruch ein Sprachvakuum aufgerissen hat. 
Wenn man hier von ›Bewältigung‹ überhaupt sprechen mag, so allen-
falls im Sinne einer ›Beweltigung‹, eines Partizipierens an ›Weltlichkeit‹. 
Durch das Erzählen, das Wiederholen dessen, was nicht in einem abgel-
tenden Sprechen aufgehen kann, wird das singuläre Widerfahrnis Ereig-
nis, das in einer geteilten Welt statt(gehabt) hat, Gegenwart eines Gewe-
senen, das geradezu provoziert, immer wieder zur Sprache zu kommen. 
Es wird vernehmbar, findet eine Bleibe, die nicht fester Ort ist, sondern 
bleibt als Aufruf an die Ohren, die sich ihm zuwenden, hinhören und so 
bereits ant-worten. Darin artikuliert sich zugleich ein Widerstand, eine 
Wider-Setzung gegen das apathische Verstummen der Lebenden im Jetzt 
ihrer möglichen Zukunft:

22	Zum Einschlagen der Fäden in das Bezugsgewebe von Sprache und Handeln 
– ein ungreifbares, nichtdingliches Zwischen – siehe Hannah Arendt, Vita ac-
tiva oder Vom tätigen Leben, München 1992, S. 173. 

23	Nehmen wir die Metapher des Gewebes noch einmal in anderer Weise auf, 
dann spannt sich zwischen dem »Anspruch, der mich anspricht« und dem 
»Anblick, der mich anblickt« als dasjenige, worauf wir »hinhörend und hin-
sehend antworten […] ein Raumnetz, das aus den Fäden des Dialogs selbst 
gesponnen ist.« Waldenfels, Antwortregister, ebd., S. 314 f. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

85

»Die wirkliche Geschichte dieser von den Nazis konstruierten Hölle 
wird dringend für die Zukunft benötigt. Nicht allein deshalb, weil diese 
Tatsachen die Atmosphäre verändert und die ganze Luft, die wir einat-
men, vergiftet haben; nicht nur, weil sie des nachts in unseren Träumen 
hausen und unsere Gedanken während des Tages durchdringen« – so 
Hannah Arendt in Bild der Hölle, publiziert 1946, in einer Zeit, in der 
Zeugnisse von Überlebenden in Deutschland kaum Gehör finden konn-
ten – »sondern auch deshalb, weil sie zur grundlegenden Erfahrung und 
zum elementaren Leid unserer Zeit geworden sind. Diejenigen, die sich 
vielleicht eines Tages stark genug fühlen, um die ganze Geschichte zu er-
zählen, werden indes erkennen müssen, daß die Geschichte an sich nichts 
als Trauer und Verzweiflung auslösen kann – Argumente für einen be-
stimmten politischen Zweck liefert sie jedenfalls nicht.«24

Und doch geht es um eine politische Dimension, um die Gewährleis-
tung einer ›wirklichen‹ Geschichte, in der die Stimmen der Überleben-
den nicht ausgeblendet, verdrängt, abgewehrt werden, sondern hörbar 
werden als Bedingung einer politischen Öffentlichkeit.

Vielleicht wird an dieser sozialphilosophischen Einbettung bereits 
greifbarer, inwiefern auch die sogenannnte tertiäre Zeugenschaft ein di-
alogisches Geschehen ist und welche Rolle das Hören im Sinne eines ich- 
und weltkonstitutiven Sprachgeschehens spielt als Bedingung einer poli-
tischen, die Zukunft je schon einbegreifenden Handlungswelt.

Hören und Antworten

Wenn sich das Bezeugen erst in einer dialogischen Bezugnahme, einer in-
terpersonalen Inanspruchnahme verwirklicht, dann geht es um mehr als 
eine kognitive Aufnahmefähigkeit oder ein Verstehen bzw. ein Reagieren 
auf Gesagtes im Sinne verbaler Erwiderungen, bei denen Wort auf Wort 
folgt. Die Entgegnung, die sich im Zuhören manifestiert, weist phäno-
menologisch grundlegender auf eine dialogische Verantwortung, die sich 
bereits im Modus des Hörens einlösen kann, sofern sich dieses als Ange-
sprochenes einem ethischen Anspruch stellt: »Wir antworten nicht auf 
das, was wir hören, sondern wir antworten, indem wir etwas hören«25. 
Das heißt zunächst einmal, dass bereits das Zu- und Hinhören eine erste, 
anfängliche Weise des Antwortens darstellt, sofern der Grad der Zuge-
wandtheit, das ›Wie‹ der hörenden Zuwendung und der Empfänglichkeit 
für das Gesagte bereits auf ein Tun wie auf ein Lassen-Können hinwei-

24	Hannah Arendt, »Das Bild der Hölle«, in: dies., Nach Auschwitz. Essays und 
Kommentare I, hrsg. von Eike Geisel und Klaus Bittermann, Berlin 1989, S. 
49–62, hier S. 54.

25	Waldenfels, Antwortregister, S. 250.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

86

sen.26 Ich kann mich dem Anspruch verschließen, weghören, das Sagen 
im Gesagten überhören, Erwartungen, Beweiskraft oder deren Destabi-
lisierung in das Gesagte hineinhören oder gleichsam verhörend einer se-
lektiven, interessengeleiteten Aufmerksamkeit folgen. Oder ich kann es 
gänzlich unterlassen und aufhören.

Dass sich ein An- und Zuhören keineswegs auf die Aneignung der Mit-
teilung eines Sachverhaltes reduzieren lässt, will man nicht Gefahr lau-
fen, ein Zeugnis allein an Kriterien einer historisch verifizierbaren Fakti-
zität zu messen bzw. den vermeintlich separierbaren Informationsgehalt 
einer sprachlichen Verlautbarung einer Abgleichung mit bereits beste-
henden Tatsachenberichten zu unterziehen, steht außer Zweifel. Gleich-
wohl hat gerade die Problematik einer faktualhistorischen Prüfung der 
Validität von Aussagen, etwa in Hinsicht auf die Rekonstruierbarkeit ei-
ner Kongruenz mit historiographisch erhobenen Fakten (nicht nur juris-
tisch), die Belastbarkeit von Überlebenden-Zeugnissen, mithin die Zeu-
gen selbst, in Frage gestellt. Etwa wenn sich die Darstellung, wie etwas 
gewesen ist, aus je individueller, erinnernder Inblicknahme nicht mit Aus-
sagen anderer in Einklang bringen lässt oder das Bezeugte nicht mit his-
toriographisch für verbürgt gehaltenen Tatsachen zur Deckung kommt 
oder das dokumentierte Zeugnis in sich selbst sprunghaft, widersprüch-
lich, inkohärent oder unnachvollziehbar erscheint. Sei es, weil sich zeit-
lich auseinanderliegende Erinnerungssequenzen oder topographisch ge-
schiedene Schauplätze und Szenerien in der Erzählung überlagern, sei es, 
dass Zeugnisse mit imaginierten oder stark affektiven Momenten ver-
woben scheinen oder eine wiederholte Darlegung ein und desselben Er-
eignisses zu unterschiedlichen Zeitpunkten in differierenden Narrativen 
zum Ausdruck kommt. Doch erlaubt das Erzählen von Erinnertem, Er-
innerbarem, insbesondere dann, wenn es Ausdrucksform traumatisieren-
der, jäh erschütternder Ereignisse oder erlittener Gewalt ist, überhaupt 
eine Prüfung im Sinne klarer und distinkter Evaluierungen eines Reali-
tätsgehaltes? Handelt es sich nicht eher um das Hören einer sich der ein-
deutigen Versprachlichung schlichtweg ent-setzenden Verletzung? Das 
Erzählen eingedenk und im erinnernden Angesicht katastrophaler Er-
fahrungen von Vernichtung, Verderben und Zerstörung bewegt sich in 
einer Aporie, einer ausweglos scheinenden Herausforderung, etwas in 
sprachliche Formen zu bergen, zu ›übersetzen‹ und vor dem Vergessen 
zu retten, was sich schlichtweg einer sprachlich fixierenden, identifikati-
ven Fasslichkeit widersetzt, gerade nicht aufgegriffen oder begriffen wer-
den kann. Das ist keine Affirmation einer Topik des Unaussprechlichen27 
sondern vielmehr ein sprachkritischer, psychoanalytisch wie erzähltheo-

26	Vgl. ebd. in Rekurs auf Husserl.
27	Siehe Alice Lagaay, »Zwischen Klang und Stille. Gedanken zur Philosophie 

der Stimme«, in: Paragrana 17 (2008), S. 168–181 sowie Emanuel Alloa / Alice 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

87

retisch unhintergehbarer Vorbehalt – er führt zum Hören zurück. Loten 
wir einige Aspekte etwas genauer aus.

Eigenzeitlichkeiten des Erzählens

Das Erzählen lässt sich als ein Versprachlichungsprozess fassen, der eine 
je eigene Zeitlichkeit und Geschichtlichkeit hervorbringt bzw. in der 
Wiederholung je neu konfiguriert.

Sprachgesten sind in diesem Sinne nicht lebenswelt- oder erfahrungs-
neutral, keine bloßen Kommunikationsformen, sondern zeugen in ih-
ren Ausdrucksmodalitäten von historischer Wirklichkeit und rufen in 
sprachlichen Narrativierungen je eine Wirklichkeit hervor. Sprachkriti-
sche, psychoanalytisch-erinnerungstheoretische und erzähltheoretische 
sowie phänomenologische Momente greifen unter diesen Voraussetzun-
gen unmittelbar ineinander. »Was heißt denn erzählen? Wer erzählt, will 
nicht sagen, wie es ›eigentlich‹ gewesen, sondern wie es wirklich zuge-
gangen ist. […] Der Erzähler will nie zeigen, dass es eigentlich ganz an-
ders war – es ist geradezu Kennzeichen des schlechten, begriffsversesse-
nen oder sensationslüsternen Historikers, darauf auszugehen – sondern 
er will zeigen, wie das und das, was als Begriff und Name in aller Mun-
de ist, etwa der dreißigjährige Krieg oder die Reformation, eigentlich 
geschehen ist.«

Folgen wir diesen Überlegungen Rosenzweigs, dann verzeitlicht der Er-
zählende das mit einem Namen verbürgte oder vielleicht auch schon ver-
buchte historische Faktum, er lässt es aktual werden. »Nicht in ihr [der 
Zeit] geschieht, was geschieht, sondern sie, sie selber geschieht.«28 Das 
Erzählen wird so zur Konstitution einer Zeitlichkeit, einer Geschicht-
lichkeit und eines Geschichtsverständnisses unter den Bedingungen einer 
Vergegenwärtigung in einem je lebensweltlichen, lebensgeschichtlichen 

Lagaay (Hg.), Nicht(s) sagen, Sprache und Sprachabwendung im 20. Jh., Bie-
lefeld 2008.

28	Franz Rosenzweig, »Das neue Denken«, in: ders., Mein Ich entsteht im Du. 
Ausgewählte Texte zu Sprache, Dialog und Übersetzung, Freiburg/München: 
Verlag Karl Alber 2014 (Dialogik 5, hrsg. von Karl-Heinz Brodbeck, Stephan 
Grätzel und Bernd Schuppener), S. 106. Parallel formuliert Walter Benjamin: 
»Vergangenes historisch artikulieren heißt nicht, es erkennen ›wie es denn ei-
gentlich gewesen ist‹. Es heißt sich einer Erinnerung bemächtigen, wie sie im 
Augenblick der Gefahr aufblitzt.« Und das heisst, im Erzählen das Gewese-
ne für ein Jetzt zur Erfahrung zu bringen. Walter Benjamin, »Thesen zum Be-
griff der Geschichte«, in: ders., Gesammelte Schriften, unter Mitwirkung von 
Theodor W. Adorno und Gershom Scholem hrsg. von Rolf Tiedemann und 
Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt am Main 1991, Bd.1, These VI.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

88

Kontext. Es ist in diesem Sinne nicht unabhängig von der Zeit eines Ver-
stehens bzw. einem Verstehen, das selbst ein zeitlicher Prozess sprachli-
cher Aushandlung ist, d.h. eingelassen in ein dialogisches Denken oder, 
wie Rosenzweig es als programmatischen Entwurf einer neuen Phi-
losophie formuliert, eine »Methode des Sprechens«. Tragen wir nun, 
wenngleich dies zunächst kühn anmuten mag, diese Perspektive eines 
dialogisch offenen Sprachgeschehens, eines sich in der Zeit erst verwirk-
lichenden und erzählte Erfahrung aktualisierenden Gesprächs an die Be-
gegnung mit Überlebenden-Zeugnissen heran, dann artikuliert sich hier-
in geradezu ein ethischer Appell an eine hinhörende Zwie-Sprache, die 
nicht erklärend vorausgreift oder festhalten will, sondern dem Anspruch 
des Erzählenden einen Raum der Verwirklichung öffnet und das heißt 
auch, »dass wir Zeit brauchen […] nichts vorwegnehmen können, al-
les abwarten müssen, mit dem Eigenen vom anderen abhängig sein.« 
Während das abstrakte Denken sich zeitlos wähnt, »will es sein; es will 
mit einem Schlag tausend Verbindungen schlagen; das Letzte, das Ziel 
ist ihm das Erste« ist das Sprach-Denken als Sprechen »zeitgebunden, 
zeitgenährt; es kann und will diesen Nährboden nicht verlassen; es weiß 
nicht im voraus, wo es herauskommen wird; es läßt sich seine Stich-
worte von anderen geben. Es lebt überhaupt vom Leben des anderen 
[...]; während Denken immer einsam ist. […] Im wirklichen Gespräch 
geschieht eben etwas; ich weiß nicht vorher, was mir der andre sagen 
wird, weil ich nämlich auch noch nicht einmal weiß, was ich selber sa-
gen werde; ja vielleicht noch nicht einmal, daß ich überhaupt etwas sa-
gen werde […].«29

Das Gespräch setzt nicht schon ein Ergebnis voraus, es entwickelt sich 
in der Zeit, sein Ausgang kann nicht vorweggenommen werden, es ver-
langt ein Abwarten der Ant-Wort als Sprache der Entgegnung, die alles 
vorher Gesagte mit jeder weiteren Erwiderung in ein neues Licht setzen 
kann. Im Wechsel von Wort und Antwort konstituiert sich die Wech-
selrede je neu, kann einen völlig unbeabsichtigten Verlauf nehmen, ver-
ändern sich semantische Implikationen oder Deutungen sowohl retro-
spektiv – in Hinsicht auf das bereits Gesagte – als auch prospektiv, in 
Hinsicht auf einen möglichen Fortlauf. Sprechen ist nicht nur Geschehen 
in der Zeit, ein sukzessives Sich-Entwickeln; es konstituiert eine je eige-
ne Zeitlichkeit kraft des Erzählens, der Wieder-Holung und Verlebendi-
gung eines Gewesenen in der Gegenwart: nicht, indem es historiogra-
phisch dokumentiert (oder auch Faktizitäten dementiert), sondern indem 
im Erzählen etwas in lebendiger Versprachlichung immer wieder neu ge-
genwärtig gemacht werden kann. Und dabei zählt nicht die vermeintlich 
neutrale Sicht oder erreichbare ahistorische Sachlichkeit. Im Gegenteil 
holt das Erzählen Gewesenes in die Wirklichkeit von Erzählendem und 

29	Rosenzweig, »Das neue Denken«, S. 109.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

89

Hörenden ein, refiguriert es in je spezifischen Lebenswirklichkeiten und 
lässt es in der Jetztzeit aufleben. Die ethischen und sozialphilosophischen 
Dimensionen dieser sprach- bzw. zeitphänomenologischen Überlegun-
gen verbinden sich mit einem subjektkritischen Ansatz. Es geht hier um 
ein Sprachdenken, mit dem der/die je Einzelne in der je eigenen irredu-
ziblen Besonderheit angesprochen wird bzw. zur Antwort aufgerufen ist 
und vor allen Dingen, gehört wird. »Sprechen aber heißt zu jemandem 
sprechen und für jemanden denken; und dieser Jemand ist immer ein 
ganz bestimmter Jemand und hat nicht bloß Ohren wie die Allgemein-
heit, sondern auch einen Mund.«30 Hier greift die leibphänomenologi-
sche Ebene, sofern sich im ausgesprochenen Wort der singuläre Mensch 
in seiner Gestimmtheit und Verfasstheit veräußert.

Und dieses Gegenüber ist nicht nur passiv rezipierend, sondern als Hö-
rer aktiv, sofern das Zuhören selbst schon eine Form der Zugewandtheit 
ist. Doch erst mit dem Abwarten der Ant-Wort wird es zum interperso-
nalen Sprechen zu einem mir als Du begegnenden Anderen, dessen Mün-
digkeit zu respektieren ein wirkliches Gespräch verlangt, dem also nicht 
über den Mund zu fahren ist, sondern dem seinerseits Zeit des An- und 
Zuhörens gebührt: »denn das Wort ist bloß ein Anfang, bis es auf das 
Ohr trifft, das es auf-fängt, und auf den Mund, der ihm ant-wortet.«31

Dieses Sprachdenken weist auf eine Beziehung, in der sich die Spre-
chenden als singuläre, leibliche Menschen sicht- und hörbar werden bzw. 
sich als sittlich-verantwortliche Personen begegnen. Diese Sprache, die 
Wirklichkeiten schafft, sie in die Welt setzt, die als zeitlicher Vollzug Zeit 
zugleich erfahrbar macht, ist »der Faden, an dem sich alles Menschli-
che aufreiht«.32

Sprachwirklichkeiten, in denen wir leben

Vor dem Hintergrund des linguistic turn ist das subjektiv zur Sprache 
Gebrachte immer schon in ein sprachlich vermitteltes Netz von in der 
Sprache geborgenen, mitgetragenen, vielfach unbewusst explizierten Er-
fahrungen, Praktiken und intersubjektiven Normen eines lebensweltli-
chen Kontextes eingewoben. Diese Voraussetzung wäre noch zu erwei-
tern durch Dimensionen des Sagens und der somatischen Verlautbarung, 
in denen das eigenleibliche In-der-Welt-Sein durchbrochen von all den 
Erfahrungen und Widerfahrnissen der historischen Lebenswelt wider-
hallt. In diesem Sinne sind sprachliche Ausdrucksformen niemals ein-
stimmig oder ganz zu eigen. Sie zeugen vielmehr von einem Subjekt, das 

30	Ebd., S. 110.
31	Rosenzweig, »Der Stern der Erlösung«, S. 122.
32	Ebd., S. 123.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

90

sich in einer ›polyphonen Stimmhaftigkeit‹ verlautbart, das also gleich-
sam mit einem Mund in verschiedenen Zungen spricht, sofern sich in 
subjektiven Artikulationsformen, der Weise etwas sprachlich zu verba-
lisieren oder zu verschweigen, der Stimme wie dem Ausdruck von emo-
tionaler Gestimmtheit stets die von Ferne, fremd widerhallenden ›Stim-
men‹ seiner selbst wie der anderen, d.h. das Gehörte und Gesprochene 
mit-aussprechen. Der Zeuge kann gar nicht anders, als seine Stimme, sein 
eigenstes Sagen durch diese Vielstimmigkeit hindurch zu Gehör zu brin-
gen, ist gezwungen, um Worte und Verlautbarungsformen zu ringen, die 
seiner irreduziblen, eigenen Erfahrung, seiner Geschichte eine sprach-
liche Wahrnehmbarkeit zu verleihen suchen, sie hören lassen. Nur so 
kann das Sagen des bezeugenden Subjekts im Gesagten anlauten; nur so 
kann sich das, was in keiner konventionalen Sprache fixierend eingeholt 
werden kann, zu erkennen geben. Dass sich die Stimmen der Anderen 
in jedes Sprechen einmischen, es damit immer wieder der Gefahr einer 
restriktiven Aneignung aussetzen, kennzeichnet eine Crux sprachlicher 
Begegnung. Um so mehr fordert ein ant-wortendes, leibliches Hören, 
das, was sich in der Stimme des ›Du‹ bezeugt, nicht verstehend vorweg-
zunehmen, ihr nicht prospektiv gleichsam ins Wort zu fallen, sondern sie 
einen Raum und eine Zeit des Erzählens nehmen zu lassen, der ihr Wi-
derhall in ihrer ganz eigenen Weise des Hörbarwerdens eröffnet und so 
auch erst ein Hören gewährt.33

Theodor W. Adorno hat in seinen Reflexionen auf die ›Regression 
des Hörens‹, wenngleich im Kontext einer Problematisierung der kul-
turindustriellen Zurichtung der Musik formuliert, auf die Korrelation 
der Normierung respektive Stereotypisierung von sprachlichem Aus-
druck mit einem Verlust der Erfahrungsfähigkeit hingewiesen. Diese 
bisweilen äußerst harsche Kritik einer sei es positivistischen Standardi-
sierung sprachlicher Formeln und damit je zugleich Denkformen, sei es 
an den Zirkulationssystemen der Warenwelt orientierten Austauschfor-
men sprachlicher Umgangsweisen mag hier zu weit greifen. Sie machen 
aber in ihrer Zuspitzung aufmerksam auf eine ›unbarmherzige Deut-
lichkeit‹, die sich vielfach restriktiv auf sprachliche Ausdrucksmöglich-
keiten und Bezugsverhältnisse auswirkt und dazu verleiten kann, das, 
was über eine standardisierte »Korrelation zum Ereignis hinausgeht« 
außer Betracht zu lassen, ja Bedeutungsebenen über die identifikatori-
sche Markierung eines Sachverhaltes oder eines dialogischen Gesche-
hens als »Wortmetaphysik« zu verbannen. Folgen wir diesem Gedan-
ken, dann führt das Tilgen eben der Vielstimmigkeit des in der Sprache 
Bedeuteten bzw. des semantisch gerade in seiner Uneindeutigkeit Viel-
sagenden zugleich zu einer Verarmung der Sensibilität für Dimensionen 

33	Für die kritische Diskussion wie für Anregungen, die in diesen Text eingegan-
gen sind, danke ich Konstantin Bethscheider.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

91

der Wirklichkeitserfahrungen. Eine Desensibilisierung des Hörens für 
die Vielstimmigkeit des in der Sprache bzw. im Sprechen Ausgedrückten. 
Diese kritische Reflexion soll uns in Bezug auf das dialogische Sprachge-
schehen und die Rolle des Hörens interessieren. Doch bleiben wir noch 
einen Moment bei der Korrelation von sprachlicher Ausdrucksform und 
Erfahrungshaltigkeit eines je durch die Sprache konstituierten Wirklich-
keitsbezugs und der Gefahr, dass »das Wort, das nur bezeichnen und 
nichts mehr bedeuten darf, so auf die Sache fixiert [wird], daß es zur For-
mel erstarrt. Das betrifft gleichermaßen Sprache und Gegenstand. An-
statt den Gegenstand zur Erfahrung zu bringen, exponiert ihn das gerei-
nigte Wort als Fall eines abstrakten Moments, und alles andere, durch 
den Zwang zu unbarmherziger Deutlichkeit vom Ausdruck abgeschnit-
ten, den es nicht mehr gibt, verkümmert damit auch in der Realität.«34

Eben diese Einschränkung, die den mitklingenden bzw. impliziten 
Ausdrucksformen kein Gehör und keine Aufmerksamkeit schenkt, zieht 
eine Verarmung sprachlicher Ausdrucksmöglichkeiten und Hörsensibi-
lität und einen Verlust desjenigen Potentials, das in sich im sprachlichen 
Bezug auf singuläre Ereignisse bzw. in der intersubjektiven Versprachli-
chung verlautbart wird, nach sich.35 

Im Gegenzug mag gerade diese Vermitteltheit von Sprach- und Er-
fahrungsweisen bzw. Präformationen des Denkens, gerade in ihren ex-
tremsten Explikationsformen, eine Sensibilität wecken, um auf die in 
sprachlichen Ausdrucksformen sich artikulierenden feinsten Schichten 
von gelebter Erfahrung hinzuhören, etwa auf abgebrochene Gesten des 
Sagens, die verstummende Rede, auf Andeutungen oder scheinbar bloß 
beiläufige Abschweifungen auf Erinnerungsschauplätze, nicht-intendier-
te Verlautbarungen, reflexhafte Lautgesten etc.

All dies weist auf Erfahrungsebenen von Zeugenschaft bzw. eines re-
sponsiven Bezeugens, das sich als dialogisch veräußertes Sprachgesche-
hen – stets unter der Voraussetzung eines umfassenden Sprachbegriffs 
– nicht auf seine ›Aussagehaltigkeit‹ konzentrieren lässt, sondern eine 
Empfindlichkeit und Empfänglichkeit für Tonalitäten des Erzählten er-
fordert, um eine singuläre Person in verbalen wie nonverbalen oder af-
fektiven Verlautbarungen, in somatischen, gestisch sich artikulierenden 

34	Max Horkheimer / Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung. Philoso-
phische Fragmente, mit einem Nachwort von Jürgen Habermas, Frankfurt am 
Main 1969, S. 173; Hervorh. kursiv A. Eu.

35	»Die Blindheit und Stummheit der Daten, auf welche der Positivismus die 
Welt reduziert, geht auf die Sprache selbst über, die sich auf die Registrierung 
von Daten beschränkt. So werden Bezeichnungen selbst undurchdringlich, sie 
erhalten eine Schlagkraft, eine Gewalt der Adhäsion und Abstoßung, die sie 
ihrem extremen Gegensatz, den Zaubersprüchen, ähnlich macht.« Ebd., 174.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

92

Formen des Sagens zu hören. Dies um so mehr, als in sprachlichen Aus-
drucksformen der zeitliche Index einer je aus der eigenen Erlebensper-
spektive gespeisten individuellen Erinnerung an Lebenswelten und his-
torische Handlungskontexte – man könnte sagen vom Standpunkt des 
eigenleiblichen In-der-Welt-Seins her – zur Sprache kommt. 

Sprachen des Erinnerns – somatische Tonalitäten

»Das Wort ist doch eigentlich der Erinnerungsrest des gehörten Wortes«, 
so Freud in seinen metapsychologischen Überlegungen zur Sprachgebun-
denheit des Erinnerns.36 Die Einbindung in sprachliche Formen ist Be-
dingung, dass etwas überhaupt bewusst werden kann: Was keine Wor-
te finden kann, ist dem Bewusstsein unverfügbar. Das Vorbewusste, d.h. 
für Freud, latent bewusstseinsfähige Vorstellungen oder Denkvorgänge, 
kann nur an die Oberfläche eines bewussten Gewahrwerdens dringen, 
wenn es an Wortvorstellungen gebunden wird. Damit ist für Freud zu-
gleich der einzige Weg vorgezeichnet, wie sich das Unbewusste (so auch 
traumatische Erfahrungen), artikulieren bzw. Gehör finden kann: indem 
es sich über Wortvorstellungen ins Vorbewusste überführen lässt oder 
sich zumindest mittelbar aus der ›Tönung‹ und ›Strukturierung‹ des Ver-
balisierten mitteilt. Worauf Freud damit aufmerksam macht, ist nicht nur 
die Einbindung in sprachliche Formen. In den Wortvorstellungen mani-
festiert sich ein Reservoir von erinnerten Wahrnehmungsresten. Es sind 
insbesondere akustische »Wortreste« bzw. die »akustischen Wahrneh-
mungen«, in denen sich das Erinnerte artikuliert.37

Die Bedeutsamkeit optisch-visueller Wahrnehmungen als materia-
les Medium von Erinnerungsresten wird damit keineswegs in Abrede 
gestellt. Das ›Denken in Bildern‹, d.h. die Bindung an sinnlich-visuel-
le Objekte (Schauplätze, Gegenstände, Materialitäten, Alltagsepisoden) 

36	Es geht hier nicht darum, weiterführende Konzepte in kritischer Auseinander-
setzung mit Freud zu diskutieren. Der Akzent liegt darauf, dass Freud folgen-
reich für weitere Theoriebildungen auf das akustische Moment von Erinne-
rung bzw. Verlautbarungsmodi vorbewusster wie unbewusster (verdrängter) 
Erfahrungen weist.

37	Sigmund Freud, »Das Ich und das Es«, in: ders., Gesammelte Werke chrono-
logisch geordnet, Bd. XIII, hrsg. von Anna Freud u.a., Frankfurt am Main 
1999, S. 247. Die »Wortvorstellungen« sind »Erinnerungsreste, sie waren ein-
mal Wahrnehmungen und können wie alle Erinnerungsreste wieder bewußt 
werden. [...] bewußt werden kann nur das, was schon einmal Wahrnehmung 
war, und was außer Gefühlen von innen her bewußt werden will, muß versu-
chen, sich in äußere Wahrnehmungen umzusetzen. Dies wird mittels der Er-
innerungsspuren möglich.«

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

93

ist ursprünglicher. Und doch ist es erst der sekundäre Prozess, das ›Den-
ken in Worten‹ bzw. Wortvorstellungen, mit dem die »Relationen aber, 
die den Gedanken besonders kennzeichnen«38 in einen sprachlich ge-
fassten Bewusstwerdungsprozess übergehen. Mit der Versprachlichung 
werden Sinnzusammenhänge gestiftet, narrative Beziehungsgefüge. Mit 
der Bindung der vorsprachlichen Erinnerungsspuren (Sachvorstellungen) 
an Wortvorstellungen, d.h. der ›Übersetzung in Worte‹, zeigt sich auch 
die subjektivste, in sprachliche Formen im weitesten Sinne gebundene 
Artikulation von Erfahrungen je durchdrungen von Ausdruckselemen-
ten kulturhistorisch konnotierter Sprachformen, gleichsam geronnenen 
Weltverständnissen und Handlungskonventionen.

Von einer Lebenswirklichkeit in ihrer spezifischen sozialgeschichtli-
chen Ausprägung und ihren funktionalen Strukturen zeugen aber nicht 
zuletzt einschneidende Hörerlebnisse. Aus der Erinnerung und in Wort-
vorstellungen, an die sich Artikulationsmodi traumatischer Erfahrungen 
binden, spricht und klingt auch das Hörbarwerden eines Hörens.

Unter dieser Voraussetzung lassen sich sprachliche Diskursivierun-
gen auch dann, wenn es sich scheinbar um eine Darstellung von Wider-
fahrnissen handelt, nicht auf einen sachlich neutralen Aussagemodus re-
duzieren. Die sprachliche Darstellung birgt weitere Dimensionen einer 
transgressiven Semantizität, ›Klangreste‹ und Worttönungen, rhythmi-
sche Strukturen wie assoziative Bedeutungsfelder und fragmentarisch 
angelagerte Sinnkonstellationen, die das Ich in sein Sprechen aufnimmt 
– gleichsam als allusive, nicht-repräsentierende Momente, die anklingen 
lassen, was sich der Sprache je versagt. Die Wortvorstellungen sind nicht 
nur Bezeugung als historisch-faktisches Zeugnis, sondern formulieren 
stets das Destabilisierende des Ich mit, lassen es in einen Resonanzraum 
eintreten. Erinnerung, traumatische Erfahrungen sind in Sprache gefasst 
so auch stets ein Hörbarmachen materialer Erinnerungsspuren, die nicht 
in die Sprache der Zeichen (Signifikanten) übersetzt werden oder de-
skriptiv eingeholt werden können. Sie bedeuten etwas zwischen den Si-
gnifikanten und dem sprachlich konkretisierten Erinnerungsmaterial: 
Hörbar in der »Sprache des Unheils«39, wie sie Claude Lanzmann nicht 
nur im Film Shoah sondern ebenso in den ›kargen, nackten Text[en]‹ 
des Buches gibt:

38		 Ebd.
39	Lanzmann, Shoah, S. 8.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

94

»Abraham Bomba
Mit den anderen von meinem Transport warte ich, schon nackt,
als ein Mann kam und sagte:
›Du, du und du kommt heraus...‹
Wir traten aus der Reihe, und sie nahmen uns zur Seite.
Einige aus dem Transport 
begriffen schon, was vorging, und ahnten,
daß sie nicht am Leben bleiben würden.
Sie drängen zurück, weigerten sich vorwärtszugehen
– sie wußten schon, wohin sie gingen –
zu diesem großen Tor...
Das Weinen, die Schreie das Gebrüll...
Was dort geschah,
war unerträglich.
Die Schreie und das Weinen
blieben tagelang in den Ohren und im Kopf,
und nachts ging es weiter.
Man konnte die ganzen Nächte nicht mehr schlafen.
Plötzlich, auf einmal hörte alles auf, wie auf Befehl.
Alles wurde ruhig
dort drüben, wo die Menschen verschwunden waren,
als wäre alles tot.
Dann befahlen sie uns,
dort, wo ungefähr zweitausend Menschen sich
unter freiem Himmel ausgezogen hatten,
alles sauberzumachen, alles wegzutragen,
alles aufzuräumen, und das in Sekundenschnelle.
Die Deutschen, die anderen Leute, die da waren,
die Ukrainer, fingen an zu brüllen,
auf uns einzuschlagen, damit wir die Bündel
auf unserem Rücken noch schneller zum Platz in der Mitte schafften, 
wo riesige Stapel von Kleidern,
von Schuhen und so weiter lagen.
Im Handumdrehen war alles sauber,
als wenn nichts geschehen wäre.
Nichts. Als ob niemand dagewesen wäre, niemals.
Keine Spur blieb zurück. Nichts!
Wie durch Zauberei war alles verschwunden.«40 

So wird in der Versprachlichung auch immer die uneinholbare Diffe-
renz zum Geschehen, gebunden an materiale Erinnerungsreste, laut. In 
der Sprache zeigt es sich gebunden an Kurzformeln, das Schreien, Ge-
brüll, Weinen, eine Struktur der Wiederholung von absetzenden Wort-
folgen, die sich in ein Nichts aufzulösen drohen, sobald sie gesagt sind, 

40	Ebd., S. 48 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

95

neu ansetzen müssen zwischen Gegenwärtigsetzen und Verlieren. Dieses 
Sagen ringt mit dem Versagen des Sprechens, der Stimme des Sagens im 
Gesagten, dem Verschwinden an und von Ort und Stelle.

Etwa wenn Überlebende von Auschwitz-Birkenau davon erzählen, 
dass es das Geräusch der Eisenbahn ist, das sie immer und immer wie-
der hören, das in Alpträumen nachhallt, weil die akustische, eisenbahn-
technische Geräuschszenerie der Rampe von Auschwitz die letzte Begeg-
nung mit Menschen bindet, die vom SS-Kommando in ›Todesgeweihte‹ 
und ›Arbeitstaugliche‹ geschieden werden. In diesen klanglich konden-
sierten, in das Erzählen eingeholten Berichten schließt sich ein Komplex 
von Erfahrungen zusammen, der sich weit über die Sprachvollzüge im 
engeren Sinne erstreckt.

»Rundum ein widerliches, beklemmendes Geschrei, das nicht aufhören 
wollte. Die Männer, die uns mit ihrem ›Raus, raus‹ aus dem Wagen ge-
zogen hatten und jetzt weitertrieben, waren wie tolle, bellende Hunde. 
[…] Ich sollte diesen haßerfüllten Ton, der den Angesprochenen oder 
Angeschrieenen menschlich vertreibt und ihn oder sie gleichzeitig wie 
einen Gegenstand festhält, in den nächsten Wochen immer wieder hö-
ren und krümmte mich immer neu davor. Es war ein Ton, der nur dar-
auf ausgerichtet war, einzuschüchtern und dadurch zu betäuben. Man 
merkt meist nicht, wieviel Rücksicht im gewöhnlichen Gesprächston 
liegt, und selbst noch im Ärger, im Streit und sogar Zorn. Man streitet 
mit seinesgleichen, wir waren nicht einmal Gegner. Das Autoritätsgeba-
ren in Auschwitz war stets auf Aberkennung gerichtet, Ablehnung der 
menschlichen Existenz des Häftlings, seines oder ihres Rechts dazusein. 
[…] mir war in den wenigen Jahren, die ich als bewußter Mensch exi-
stierte, die Lebensberechtigung Stück für Stück aberkannt worden. Es 
war, als sei man einfach dadurch, daß man am Leben war, in ein frem-
des Grundstück eingebrochen, und der das Wort an dich richtet, lässt 
dich wissen, daß dein Dasein unerwünscht ist. […] Auf diese Rampe 
falle ich immer noch.«41

Was wir hier hören und vernehmen können, sind nicht zuletzt Dimensi-
onen der Erschütterung von Responsivität.

Was wir hören, spricht uns an –  
Responsivität und leibliches Hören

Leibliches Hören, dieses Formulierung läßt sich grammatikalisch und 
semantisch in gegenläufige Lesarten auflösen: bezogen auf eine Auffas-
sungweise, ein Hören, das sich nicht auf einen kognitiven, mentalen Akt 
beschränkt, sondern den Hörenden stets auch als somatisch affizierte 

41	Ruth Klüger, weiter leben. Eine Jugend, Göttingen 1992, S. 111 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

96

Person begreift (leibliches Hören) wie als Hören, das auf die sich im 
Sprechen des Anderen je auch verlautbarende somatische Präsenz auf-
merksam wird (Leibliches hören). »Das Hören verweist uns ebenso wie 
das Antworten auf eine leibhaftige und leibliche Gegenwart und Nicht-
gegenwart, auf eine leibliche Nähe und Ferne. […] Was man Leib und 
Leiblichkeit oder Körper und Körperlichkeit nennt, muß in der Sprache 
und speziell auch im Anhören und Antworten zu finden sein. Dies wäre 
ein Ansatz für eine responsive Leiblichkeit und leibhaftige Responsivität, 
die von der Sprache aus über die Sprache hinausweist.«42

Beides greift ineinander bzw. spielt gegeneinander. Fassen wir einige 
Dimensionen der tentativen Bestimmung von Responsivität zusammen. 
Dies betrifft zunächst die leibliche Qualität des Hörakts selbst, das Zu-
hören, das sich jemandem zuwendet und innerhalb eines dialogischen 
Sprachgeschehens als Du adressiert, diesen Anderen in seiner leiblichen 
Fragilität wahrnimmt und achtet. Diese Ebene von responsiveness (An-
sprechbarkeit und Anerkennung des Anspruchs von Seiten eines ande-
ren) reduziert sich nicht auf eine lediglich akustisch vermittelte Aufnah-
me eines Informationsgehalts als Gegenstand kognitiver Verstehens- und 
Reflexionsprozesse. Ein solcher Sprachbegriff, verengt auf die Informa-
tionsübertragung zwischen einer aussendenden und einer empfangen-
den Instanz, greift schon allein deshalb zu kurz, weil dasjenige, was auf 
das Ohr des Hörenden trifft, nicht allein sprachlich repräsentierte, se-
mantisch identifizierbare Informationssequenzen sind, sondern das ver-
stehende Vernehmen stets mit einer Fülle von Modi klanglich hallender 
Momente verstrickt ist, einer verkörperten und körperaffizierenden An-
sprache, die nicht zuletzt somatisch einen Resonanz- und Zwischenraum 
öffnet. Doch nehmen wir für einen Moment an, wir hörten allein auf den 
Gehalt eines sprachlichen Zeungisses und es handele sich bei dem, was 
wir als sprachliche Verlautbarung hören, um eine deutlich verbalisier-
te, verständliche gebundene Rede. Auch dann gilt: Bereits auf der Ebe-
ne der sprachlichen Darstellung, der Wortfügung und -wahl wird eine 
Fülle von historischen Sedimentierungen in der Sprache laut, gleichsam 
Klangspuren, die sich einer schlichten Abhörung auf einen klaren Inhalt 
verweigern. Der vermeintlich abstrahierbare Gehalt ist nicht unabhän-
gig von den Darstellungsformen, der expressiven Eigensinnigkeit, dem 
Sprachstil oder dem Ausdruckscharakter, ganz abgesehen von unbewuss-
ten Triebkräften der Einbindung von Klangresten oder der Anheftung an 
spezifische Wortvorstellungen. Die qualitativen Darstellungsmodi und 
das narrative Geschehen zeugen von der Möglichkeit oder Unmöglich-
keit einer Selbstkonstitution, zeugen von Verletzungen. Die Rhetorizität 
der Sprache als Weise, wie sich sprachliche Mittel formieren, etwa die 
Verwendungsweise von Phrasen, Rede- und Denkfiguren, zeigt sich je 

42	Waldenfels, Antwortregister, S. 312.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

97

schon gespeist aus einem kulturhistorisch gewachsenen, intersubjektiv 
wirksamen Sprachgeflecht. Was in einem dialogischen Geschehen, wenn 
wir hören, was und wie jemand erzählt, durch das Sagen im Gesagten zur 
Sprache kommt, weist auf ein irreduzibles, höchst verletzliches Selbst. 
Mit dem Hören der Stimme schwingt weitaus mehr mit als das, was in 
explizit artikulierter Weise Gegenstand eines Sprechens wäre. 

»Kein Wunder, daß man jenes ungreifbare Etwas, das Seele genannt 
wird, in der menschlichen Stimme zu orten meint. Geformter Atem, 
Hauch: Das, was den Menschen ausmacht. So bilden die Narben auf den 
Stimmbändern ein Verzeichnis einschneidender Erlebnisse, akustischer 
Ausbrüche, aber auch des Schweigens. Wenn man sie nur mit dem Finger 
abtasten könnte, mit ihren Fährten, Haltepunkten und Verzweigungen. 
Dort, in der Dunkelheit des Kehlkopfes: Das ist deine eigene Geschichte, 
die du nicht entziffern kannst. Du spürst, ohne die Ursache zu kennen, 
lediglich, wie sie sich bemerkbar macht: Wenn vom einen auf den 
anderen Moment unvermittelt der Mund austrocknet, wenn sich der 
Hals zuschnürt, wenn dich, scheinbar grundlos, Atemnot befällt und 
aus den Lungen nur das eine dringt: nichts.«43

Was wir – im Dialog mit dem Zeugen – je mit-hören und was sich als 
Anspruch je mitartikuliert, sind Dimensionen eines Sprechens von Er-
fahrungen, die mit dem Gesagten eine Kon-Sonanz eingehen, stimmhaft 
werden und doch nicht auf eine faktuale Deskription reduzibel. Sei es 
die Rhythmizität des Ausgesprochenen, die Klangintensität, Akzentuie-
rungen in Modulation der Tonhöhe, der Tempi und Strukturierung eines 
jeweiligen Sprachflusses, nicht minder aber das Aussetzen der stimmhaf-
ten Verlautbarungen, das zeitweilige Verstummen oder Schweigen, das 
Abbrechen der Rede aber auch Formen des Stotterns, des Sich-Verspre-
chens, affektive Momente (Seufzer, Lachen oder Weinen)44 ebenso wie 
unwillkürliche Ausdrucksformen einer in Verschränkung mit körperli-
chen Regungen (Atemgang, Luftholen, klanglich präsentes Aus- oder 
Einatmen, Schlucken, Räuspern, Hüsteln, Schnaufen etc.): ein Sagen, 
das über das Gesagte hinausweist und doch irreduzibel nur dieser Stim-
me eigen ist.45 

43	Marcel Beyer, Flughunde, Roman, Frankfurt am Main 2014, S. 21 f.
44	Siehe hierzu Hellmuth Plessners Philosophische Anthropologie. Lachen und 

Weinen – Das Lächeln – Anthropologie der Sinne, hrsg. und mit einem Nach-
wort von G. Dux, Frankfurt am Main 1970.

45	Es ließe sich darüber nachdenken, ob das, was Roland Barthes als ›punctum‹ 
für die Photographie fasst, ein nicht in kulturellen Kodierungen der Sprache 
aufgehendes Moment der Verstörung, ein Stich oder eine Wunde, eine Mög-
lichkeit wäre, auf ein nicht definierbares und doch ganz konkretes, einschnei-
dendes Moment einer Verletzung zu weisen, das sich in der Verlautbarung an-
zeigt.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Anne Eusterschulte

98

Diese kursorisch skizzierten Momente mögen andeuten, dass im Hören 
mehr in den geteilten Resonanzraum eintritt als eine Informationsüber-
tragung oder ein interpretativ erschließbarer Erfahrungshorizont: eine 
komplexe, singuläre, zutiefst individuelle somatische Mitteilung, die auf 
uns zukommt, sich leiblich spürbar ausspricht und somatisch adressiert, 
vor allem aber einen ethischen Anspruch verlautbart. 

Das Hören als Handlung birgt je schon Zuwendung oder Abwendung, 
Grade der Intensität von Aufmerksamkeit oder ›Taubheit‹ (hier treffen 
die ›Gehörlosigkeit‹ und das ›Fühllose‹ zusammen). Das responsive, nicht 
einem ›Etwas‹ sondern einem ›sagenden Jemand‹ zugewandte Hören ist 
so niemals allein kognitive Auffassung, sondern Vernehmen und hören-
des Verspüren einer leiblichen Be- und Entgegnung mit dem und an den 
Zeugen. Mehr noch, responsiveness, Ansprechbarkeit, engegenkommen-
de Zuwendung im Hinhören ist stets auch eine ethische ›Anspruchsemp-
findlichkeit‹ für die Verletzlichkeit des Anderen. So lässt sich auch die 
Freud’sche Bedeutungszuweisung an die Stimme des hörend Antworten-
den verstehen: »Wenn jemand spricht, wird es hell.«46

Bibliographie

Adorno, Theodor W. (1977), »Valérys Abweichungen«, in: ders., Gesammel-
te Schriften Bd. 11, hrsg. von Rolf Tiedemann unter Mitwirkung von Gre-
tel Adorno, Susan Buck-Morss und Klaus Schultz, Frankfurt am Main.

Alloa, Emanuel / Lagaay, Alice (Hg.) (2008), Nicht(s) sagen, Sprache und 
Sprachabwendung im 20. Jh., Bielefeld.

Arendt, Hannah (1981), Rahel Varnhagen. Lebensgeschichte einer deutschen 
Jüdin aus der Romantik, München.

Arendt, Hannah (1992), Vita activa oder Vom tätigen Leben, München.
Arendt, Hannah (1989), »Das Bild der Hölle«, in: dies., Nach Auschwitz. 

Essays und Kommentare I, hrsg. von Eike Geisel und Klaus Bittermann, 
Berlin, S. 49–62.

Baranwoski, Daniel (2009), Simon Srebnik kehrt nach Chelmno zurück: Zur 
Lektüre der Shoah, Würzburg.

Benjamin, Walter (1991), Gesammelte Schriften, unter Mitwirkung von 
Theodor W. Adorno und Gershom Scholem, hrsg. v. Rolf Tiedemann und 
Hermann Schweppenhäuser, Frankfurt am Main, Bd.1.

Beyer, Marcel (2014), Flughunde, Roman, Frankfurt am Main. 

46	Sigmund Freud, »Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie«, in: ders., Gesam-
melte Werke chronologisch geordnet, Bd. V, hrsg. von Anna Freud u. a., 
Frankfurt am Main 1972, S. 128.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay.

99

Broch, Hermann (1994), »Die Schuldlosen. Roman in elf Erzählungen«, in: 
ders., Kommentierte Werkausgabe, hrsg. von Paul Micheal Lützeler, Bd. 
5, Frankfurt am Main, S. 9–11.

Busch, Kathrin / Därmann, Iris / Kapust, Antje (Hg.) (2007), Philosophie der 
Responsivität. Festschrift für Bernhard Waldenfels, München.

Freud, Sigmund (1999), »Das Ich und das Es«, in: ders., Gesammelte Wer-
ke chronologisch geordnet, Bd. XIII, hrsg. von Anna Freud u. a., Frank-
furt am Main.

Freud, Sigmund (1972), »Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie«, in: ders., 
Gesammelte Werke chronologisch geordnet, Bd. V, hrsg. von Anna Freud 
u. a., Frankfurt am Main.

Grätzel, Stephan (2014), »Vorwort zu Franz Rosenzweig«, in: Karl-Heinz 
Brodbeck / Stephan Grätzel / Bernd Schuppener (Hg), Mein Ich entsteht 
im Du. Ausgewählte Texte zu Sprache, Dialog und Übersetzung, Frei-
burg/München.

Grimm’sches Wörterbuch, BD. 14, Sp. 1461.
Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W. (1969), Dialektik der Aufklärung. 

Philosophische Fragmente, mit einem Nachwort von Jürgen Habermas, 
Frankfurt am Main.

Klüger, Ruth (1992), weiter leben. Eine Jugend, Göttingen.
Lagaay, Alice (2008), »Zwischen Klang und Stille. Gedanken zur Philoso-

phie der Stimme«, in: Paragrana 17 (2008), S. 168–181.
Lanzmann, Claude (1999), Shoah. Mit einem Vorwort von Simone de Beau-

voir, Grafenau (französische Ausgabe Paris 1985). 
Nancy, Jean-Luc (2014), Zum Gehör [À l‘écoute, Paris 2002], aus dem Fran-

zösischen von Esther von der Osten, 3. Aufl., Zürich/Berlin. 
Plessner, Hellmuth (1970), Philosophische Anthropologie. Lachen und Wei-

nen – Das Lächeln – Anthropologie der Sinne, hrsg. und mit einem Nach-
wort von G. Dux, Frankfurt am Main.

Rosenzweig, Franz (1988), Der Stern der Erlösung, mit einer Einführung von 
Reinhold Mayer und einer Gedenkrede von Gershom Scholem, Frank-
furt am Main.

Rosenzweig, Franz (1979), Der Mensch und sein Werk. Gesammelte Schrif-
ten, Bd. 1, Briefe und Tagebücher, hrsg. von Rachel Rosenzweig und Edith 
Rosenzweig-Scheinmann, unter Mitwirkung von Bernhard Casper, Den 
Haag.

Rosenzweig, Franz (2014), »Das neue Denken«, in: ders., Mein Ich entsteht 
im Du. Ausgewählte Texte zu Sprache, Dialog und Übersetzung, Freiburg/
München (Dialogik 5, hrsg. von Karl-Heinz Brodbeck, Stephan Grätzel 
und Bernd Schuppener).

Waldenfels, Bernhard (1994), Antwortregister, Frankfurt am Main. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


100

Dori Laub

Re-establishing the Internal »Thou«  
in Testimony of Trauma

Introduction

The following paper highlights the therapeutic aspects of the testimoni-
al intervention – an intervention that is also used in oral history and in 
the judicial context. Specifically, we are dealing here with the video tes-
timonies of severely traumatized Holocaust Survivors.

In one out of the two interviews excerpts cited in this paper, I served 
as the interviewer-listener. I was trying to promote a dialogic process 
between the survivor and myself and between the survivor and herself, 
in which her most severe traumatic experiences, perhaps for the first time 
in her life, were put into words. This paper will repeatedly return to the 
special attributes of the dialogic process of trauma testimony.

The Nature of the Traumatic Experience

Philosophers, psychologists, psychiatrists, neuroscientists, and writers 
have tried to convey the essence of massive psychic trauma. According to 
psychoanalyst Boulanger, »[trauma] collapses« the distinction between 
the external world and internal experience »when the external world be-
comes a direct reflection of our most terrifying thoughts, feelings, fan-
tasies and nightmares, reality testing is irrelevant«.1 Cognitive functions 
such as the reflective registration of external events and observing one’s 
own responses to them, cease to operate under the conditions of severe 
trauma. Tarantelli likens catastrophic psychic trauma to

»an explosion that disintegrates whatever is in its epicenter. It cannot 
be perceived or experienced or thought for there is nothing left to do 
so. Another way of saying this is that there is an utter absence, an utter 
break in being an instant in which nothing exists.«2

1	 Ghislaine Boulanger, »From Voyeur to Witness: Recapturing Symbolic Func-
tion after Massiv Psychic Trauma«, in: Psychoanalytic Psychology 22 (2005), 
S. 21–31.

2	 Carole Beebe Tarantelli, »Life Within Death: Towards a Metapsychology of 
Catastrophic  Psychic Trauma«, in: The International Journal of Psychoanalysis 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Re-establishing the Internal »Thou« in Testimony of Trauma

101

Jean Améry, himself a survivor of the Gestapo torture chambers and 
of Auschwitz, writes,

»but only in torture does the transformation of the person into flesh be-
come complete … the tortured person is only a body and nothing else 
besides that … the pain was what it was, beyond that there is nothing 
to say … they mark the limit of language to communicate.«3

All three writers indicate that it is an absence of mental experience, 
which categorizes massive psychic trauma because the mind is unable 
to register, cognitively emotionally, the traumatic events. The self as the 
interpreter of the experience and the creator of meaning, thus, ceases to 
function.

 

On the Nature of Traumatic Memories

According to Golden, »The traumatic wound … excludes linguistic 
representation«.4 »[It] outstrips discursive and representational re
sources«.5 Yet, traumatized people report so-called traumatic memories. 
These memories are indelible, sensory-affective imprinted fragments that 
lack narrative cohesion and agency. These imprints of visual, auditory, 
olfactory, kinesthetic and physical sensations and strong affect remain 
outside a narrative structure, outside a story, even outside experience as 
it is remembered.

They are not subject to assimilation or to evolutionary change through 
integration in the associative network. They remain discrete, retaining 
their magnetic power in their contradictory, detailed, and persistent clar-
ity and also in the concomitant dense, yet absorbing opaqueness that en-
shrouds them. They are qualitatively different from ordinary memories 
because they can continue to exert an influence on unconscious cognitive 
and emotional processes many years after the original traumatic event.

84 (4) (2003), S. 915–928, hier S. 916.
3	 Jean Améry, At the Mind's Limits: Contemplations by a Survivor on Auschwitz 

and Its Realities, Bloomington, Indiana 1980, S. 33.
4	 Kristen Brown Golden, »Trauma and speech as an adaptation in Merleau-Pon-

ty«, in: dies. / Bergo, Bettina G. (Hg.) The Trauma Controversy. Philosophical 
and Interdisciplinary Dialogues, Albany NY 2009, S. 82.

5	 Brown Golden, (2009), »Trauma and Speech«, S. 5.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dori Laub

102

Memories of Extreme Traumatization:  
Theoretical Considerations

I would like now to propose a phenomenological formulation of trau-
matic memory emanating from what is called in psychoanalysis »object-
relation theory«. Holocaust trauma – and genocide trauma for that mat-
ter – refuses knowledge because at its very core lies the complete failure 
of the empathic human dyad. The executioner does not heed the victim’s 
plea for life. Instead, he relentlessly proceeds with the execution. Human 
responsiveness came to be nonexistent in the death camps. A responsive 
»Thou« to one’s basic needs no longer existed. Faith in the possibility 
of communication died; intra-psychically there was no longer a matrix 
of two people; a self and a resonating other. This despair of communi-
cating with others diminished the victims’ ability to be in contact and 
in tune with themselves, to be able to register or reflect, to themselves, 
about their own experience.

Given that survivors of extreme traumatization experienced a pro-
found state of inner lonesomeness, it is thus necessary to explore next 
the link between this traumatic state of loneliness, of objectlessness and 
the absence of communicable thought. For traumatic sensation to be ex-
perienced as thought, it must undergo the process of symbolization. Ac-
cording to Melanie Klein, it is »not only [that] symbolism [comes] to be 
the foundation of all fantasy and sublimation, but more than that, it is 
the basis of the subject’s relation to the outside world and to reality, in 
general«.6 Therefore, to perceive, recognize, or participate in the reality, 
the process of symbolization needs to be in place. »Symbol formation,« 
according to Hanna Segal, »governs the capacity to communicate, since 
all communication is made by means of symbols«. She proceeds, »sym-
bols are needed in not only communication with the external world, but 
also in internal communication,« that is, with oneself.7 »The capacity 
to communicate with oneself by using symbols is, I think, the basis of 
verbal thinking, which is the capacity to communicate with oneself by 
means of words«.8 When the empathic other has totally failed in the ex-
ternal world of the death camps, the internal, empathic, »Thou,« as a 
means for self-dialogue ceases to exist. The ongoing internal dialogue, 
the internal »I« speaking to the internal »Thou«, which allows for histo-
ricity narrative and meaning to unfold, falls silent. Sensory impressions, 

6	 Melanie Klein, »The Importance of Symbolic Formation in the Development 
of the Ego«, in: International Journal of Psycho-Analysis 11 (1930), S. 24–39, 
hier S. 221.

7	 Hanna Segal, Dream. Phantasy, and Art, London 1991, S. 395.
8	 Segal, Dream. Phantasy, and Art, S. 396.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Re-establishing the Internal »Thou« in Testimony of Trauma

103

no matter, how powerful remain fragments that do not coalesce. Thus, 
the two-part sequence which consists of first: the destruction of the in-
ternal »other« object, and the second: the failure of the process of sym-
bolization through internal dialogue leads to the absence of conscious 
experience and also to the absence of repressed memory. It is as though 
memory in its wider form becomes non-existent, a state which very 
much fits Van der Kolk, McFarlane & Weisaeth’s description of trau-
matic memories as the return »of emotional and sensory states with lit-
tle capacity for verbal representation«.9

The above-described processes that promote the shutdown of the 
mental registering processes, the cessation of the dialogue with the in-
ternal »Thou,« (and, ultimately, of symbolization and of thought), led 
to a certain absence, or rather erasure of memory. Primo Levi poignantly 
described this state in his account of the Muselmänner state (Primo Levi 
quoted by Tarantelli) seen in the death camps. The absence of any »trace 
of thought10 … pointed to a destruction of all mental activity that had 
a full individuality, subjectivity, or personal being«.11 Hence, the narra-
tion of this state from within has become impossible.

Testimony as a Relibidinization of the Fragments

Testimony is a powerful libido driven process of putting fragments to-
gether, creating a whole – making it part of one’s experiential landscape 
in a temporal, historical sequence, historicizing it, restoring the narrative 
flow, associatively linking it to other experiences and to the experiencing 
»I«. It is a process of symbolizing the concrete so it can become com-
municable to oneself and thus known and transmittable to an »other«, 
hence becoming an experience that can be known, remembered, trans-
mitted and forgotten.

In the psychoanalytic sense, an object is passionately yearned for and 
desperately needed, to make this libidinally charged testimonial process 
possible – an addressee, an intimate companion for the journey into yet 
uncharted territory – a totally present listening »Thou.« Such listening 
»Thou« is the sine qua non, the indispensable condition, for the dialog-
ic process between the internal »I« and the internal »Thou« to resume.

Let us turn now to the videotestimony itself. To begin, the witness 
identifies herself as to who she is by stating her name and the date and 

  9	 Bessel A. von der Kolk / Alexander C. McFarlane / Lars Weisaeth (Hg.), Trau-
matic Stress: The Effects of overwhelming experience on mind, body, and so-
ciety, New York 1996, S. 296.

10	Primo Levi, If This Is a Man; The Truce, London 1987, S. 96.
11	Tarantelli, »Life within Death«, S. 917.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dori Laub

104

place of her birth. She, then, is invited to delve into early family and 
childhood memories. Personal experience and images are emphasized. 
The interviewer asks her to imagine sitting at a living room table and 
opening an album of old faded photos and describe what she sees. She is 
invited to view her own self-made movie that starts rolling in her mind 
and relates what she sees. What she relates is immediate, personal and 
visual. The interviewer herself allows her own imagination to flow as 
she takes in the visual, auditory, and kinesthetic, all that is transmitted 
in the testimony. The fine nuances in the tone of voice, body movement 
and posture and facial expression are very important elements in what 
the interviewer receives. Her own flow of associations complements the 
multimodal transmittals in the testimony and informs the interviewer’s 
interventions.

Finding the »Thou« in the Testimonial Relationship

Both, witnesses and listeners have a common goal – to jointly visit a lived 
experience of extremity, to step into the place in which neither of them 
had been before. Literally speaking, the witness had been there, but ex-
perientially she had been absent to it. Cathy Caruth’s concept of the »un-
claimed experience« is very helpful to draw upon.12 At the moment the 
trauma occurred, the person who was affected was not there to experi-
ence it. She is quite aware of her absence, of having missed it, and feels 
both drawn and compelled to return to it, while at the same time terri-
fied to come near it. As pointed out earlier, it is a place of utter alone-
ness; therefore, the promise of a companion-listener who will join her, 
makes such venture thinkable, perhaps even inviting; the hope is that 
she will experience a henceforth foreclosed moment of intense intimacy.

The companion listener echoes such feelings of anticipation, being 
aware at the same time of the responsibility she is taking on, not to flinch 
at whatever she hears or experiences, to let nothing detract from her to-
tal presence in and to the moment. Her goal is to facilitate what the wit-
ness anticipates, which is an encounter with herself, a homecoming to 
a most profound personal truth, a foray into a territory she had either 
fearfully and carefully avoided or allowed herself to experience on a sep-
arate, parallel track, as through it belonged to someone else.

In order to integrate the traumatic fragments and turn them into real 
knowledge, the survivor needs to locate the fervently yearned for dia-
logic »Thou« within herself, and can do so by finding a trustworthy, 
passionate and totally present companion-listener in whom she can 

12	Cathy Caruth, Unclaimed Experience: Trauma, Narrative and History, Balti-
more MD 1996.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Re-establishing the Internal »Thou« in Testimony of Trauma

105

temporarily anchor that internal »Thou.« That listener has to not only 
be totally present, but also ahead of the survivor in the place of trau-
ma, patiently waiting for her there. She has to actively assist her by pro-
viding a holding frame of time, space and sequence, and actively inter-
vene when she is overwhelmed by her feelings, at a loss for words and 
faltering, because she cannot sustain the effort, or wants to flee the ter-
ror, grief and pain.

It is this form of passionately involved, active listening that the in-
terviewer offers to the survivor through the process of the video-testi-
mony. It is this listening that sets in motion the »coming together« of 
the disjointed traumatic fragments, into a hitherto unknown cohesive 
narrative, at which the survivor herself is often surprised. By hearing 
herself she realizes, that she had to begin with, not known all that she 
knew. Undoubtedly, other – past, present and future audiences, and not 
only the listening companion, are implicitly, though most likely uncon-
sciously, addressed in the video-testimony, whereby it becomes a histor-
ical event in itself. It is through the restoration of her internal »Thou« 
that the survivor is able to tell the story of her experience, both to her-
self and to society at large.

Testimony and Psychoanalysis

Testimony is a meeting place for the mutual witnessing and repair of 
trauma induced fragmented memories and psychic disruption. The tes-
timonial intervention is responsive to and addresses what has been left 
deeply wounded, that which has not found an opportunity to heal, in 
the trauma survivor. A psychoanalytic understanding of the interview-
er and interviewee relationship during the testimonial intervention can 
not only vastly contribute to our understanding of the traumatic dam-
age, but also informs us as to the healing processes that need to be set 
in motion to repair it. 

The uniqueness of the testimonial intervention lies in the fact there is 
always an event, an experience, even if it covers a lifetime that is known 
to be there, even if it had hitherto not been consciously formulated. It is 
thus information that has yet to be recorded, brought to an addressee, 
to a party interested in receiving it. Testimony is therefore a transmittal 
of information and there is an internal unrelenting pressure to convey as 
well as an external readiness and eagerness to receive it.

When such transmittal has been accomplished, the survivor no long-
er is or feels alone with the inexpressible extreme experience. She is less 
helplessly prey to its devastating impact. The internal cauldron of sen-
sations and affects has been put into the frame of a sequential narrative. 
They are now remembered, transmitted and forgotten. Such narrative 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dori Laub

106

is however never complete and highly charged blank spots of the inex-
pressible (almost unimaginable) experience persist, exerting their mag-
netic power on the survivor, who feels compelled to endlessly revisit 
them while at the same time she constantly flees their proximity.

It is these intense affect laden voids of memory, which to begin with, 
can obliterate the traumatic experience in its entirety, that constitute the 
power source that drives testimony and exerts the pressure for its deliv-
erance. This holds true for a broad range of experiences of extreme trau-
ma. In more recent observations, cancer survivors, when feeling safe in 
the company of other survivors, are also driven to »tell their story« of 
their encounters with death. A group of chronically hospitalized »psy-
chotic« Holocaust survivors, interviewed in Israel in recent years, expe-
rienced the same internal pressure to bear witness. Unfortunately their 
capacity to symbolize, free associate, reflect and verbalize has been so 
profoundly damaged by the chronicity of their condition (lasting for dec-
ades), their social isolation and their somatic treatments (insulin shock, 
ECT, and psychotropic medication), that all they were able to create was 
a constricted, static and fragmented narrative.

The goal of traditional psychoanalysis, on the other hand, is to allow 
for the emergence of the unconscious through the method of free asso-
ciation and the elucidation of the transference experience. There is no 
particular force, no inner compulsion that drives it, no story that reaches 
for words. It is rather a surrender to the wanderings of the mind, while 
feeling protected by the analyst’s nonjudgemental presence and neutral-
ity. It has a rhythm set by the frequency of the sessions and it lacks an 
endpoint in time. Dreams, parapraxes and transference experiences and 
enactments, and last but not least, remembrances, provide the scaffold-
ing along which the analytic narrative unfolds. Although there is no ex-
plicit addressee in traditional analysis, the analyst’s emotional presence 
implicitly fulfills that function, thus becoming the equivalent of the tes-
timonial »thou«.

Psychoanalytic literature is indeed replete with reference to the in-
ternal good object, usually highlighting the infant’s relationship with 
the mother. Beginning with Freud’s (1932) concept of the oceanic feel-
ing – being one with the universe – that arises from the oneness with 
the mother, and continuing with the Margaret Mahler’s (1963) develop-
mental phase of symbiosis13, Winnicott’s (1953) »transitional space«14, 

13	Margaret S. Mahler, »On Human Symbiosis and the Vicissitudes of Individu
ation«, in: Journal of the American Psychoanalytic Association 15 (1967), S. 
740–763.

14	Donald Woods Winnicott, »Transitional Objects and Transitional Phenome-
na«, in: International Journal of Psychoanalysis 34 (1953), S. 89–97.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Re-establishing the Internal »Thou« in Testimony of Trauma

107

Henry Paren’s (1970) »inner sustainment«15, Mahler’s (1975) »object 
constancy«16, and Kohut’s (1971) »self object«17 – all the above deal 
with processes that are essential for internal representation and symbol-
ization to occur. The latter constitutes core components of the testimo-
nial intervention.

Within the spectrum of psychoanalytically informed therapeutic in-
terventions, the testimonial process possesses three unique elements: the 
internal pressure to transmit and tell, the real story that is »there«, and 
the yearning for and the presence of a listener who receives it.

On closer scrutiny these three elements do not place testimony in a 
category that is separate from psychoanalysis. Both processes – testimo-
ny and psychoanalysis are in essence dialogic. The analysand does not 
speak to a void, even if he speaks to himself. It is his own internal good 
object, projected onto the analyst that he addresses in such case. In both 
processes, the narrative deepens and branches out, taking turns that may 
come as a surprise to the narrator. Freud’s dictum »where id was, there 
the ego shall be« applies to both, although in the lengthier psychoanal-
ysis this can go much further than in the single session testimony.18 Fur-
thermore, a process is set in motion in both, which can continue on its 
own, far beyond the time frame of the psychoanalytic or the testimonial 
event. This process includes, but is not limited to, symbolization, self re-
flection and remembering. While it is not a particular event that serves 
as an organizing principle like in testimony, psychoanalysis too leads to 
the recovery of memories that may emerge as organizing principles and 
thus become building blocks of the psychoanalytic narrative. What may 
remain, the basic difference between testimony and traditional psychoa-
nalysis, may be limited to the inner intense pressure to transmit and the 
experience of transmittal itself, which are at the center of the testimonial 
intervention. The latter can, therefore, be seen as a piece of psychoana-
lytic work that is limited in scope and that does not include parapraxes, 
transference or dream work.

The testimonial momentum may be also operative, in traditional psy-
choanalysis, when traumatic experience is involved. At such a juncture 
it becomes the process that fuels the therapeutic action and provides the 
impetus for clinical movement and flow. It would be methodological-
ly very difficult to isolate and study it in the context of such traditional 

15	Henry Parens, »Inner Sustainment: Metapsychological Considerations«, in: 
Psychoanalytic Quarterly 39 (1970), S. 223–239.

16	Margaret S. Mahler / Fred Pine / Anni Bergman, The Psychological Birth of the 
Human Infant: Symbiosis and Individuation, New York 1975.

17	Heinz Kohut, The Analysis of the Self, New York 1971.
18	Sigmund Freud, New Introductory Lectures on Psycho-Analysis, London 

1927, S. 30.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dori Laub

108

psychoanalyses; therefore, the nontraditional modality of the testimoni-
al intervention is needed in order to provide the most suitable research 
setting that can capture the testimonial momentum for its in depth in-
vestigation. 

Testimonial Examples

I shall present two brief excerpts of video-testimonies of different survi-
vors, in which I believe that internal »Thou« is absent or present to dif-
ferent degrees. I shall discuss each excerpt in detail in terms of the ab-
sence or presence of that internal addressee.

Interview with Helen K. (1985)

Survivor: My mother was taken a few days before and then they took 
us all to Majdanek.

Interviewer: Your husband too?

Survivor: My husband too, myself. But, so…when we went to Majdanek 
it was just the most terrible. As much as I experienced bad things after, 
but this was… they put us in cattle cars. They pushed in I don’t know 
how many people, but they really wanted us to die. And, we were on 
those wagons, uh… I don’t know how many people were there, but my 
brother died in my arms. My younger brother was (pause) hahh, and 
my husband’s two sisters. There was not enough oxygen for all those 
people and they kept us in those wagons for days. They wanted us to 
die in the wagons. You know the cattle cars with very little windows 
(pause), hhhaa.

Interviewer: How old was your brother?

Survivor: Maybe thirteen, he wasn’t even Bar Mitzvad. You know when 
my brother died in my arms, I said to myself I’m going to live, I must be 
the only survivor from my family. I’m going to live. I made up my mind 
that I’m going defy Hitler. I’m not going to give in, because he wants 
me to die, so I’m going to live. I am just going to be very very strong.

Comments on Helen K.

It is as though this woman, Helen K., who had lived in the Warsaw Ghet-
to, in Mila 18, the very building from which the Jewish uprising was 
staged, and had herself witnessed the uprising, its defeat and the brutal 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Re-establishing the Internal »Thou« in Testimony of Trauma

109

reprisal that followed, only now, when her brother asphyxiates in her 
arms, became fully cognizant of the Nazi murderous intent against her. 
It is as though a paradigm shift had occurred, the internal »Thou« is 
represented and she finally becomes aware of the intended destruction 
that awaits her.

Helen K. rises to the challenge and refuses to submit. Her inner di-
alogue, »I said to myself I’m going to live. I must be the only survivor 
from my family. I am going to live. I made up my mind that I am going 
to defy Hitler« is Helen K.’s confrontation with the Thou. It is possi-
ble that the immensity of the pain of having so abruptly lost her broth-
er, resuscitated this internal image of her internal »Thou« with whom 
she could regain significance, have a dialogue, an intent, and a strategy 
to defy Hitler. The acute grief and the rage at the shocking death of her 
younger brother, do not lead her to identify with the victim, but crystal-
lize in her a sense of identity, significance and agency, and the recogni-
tion of the mortal enemy she wants to defeat.

Interview with Bessie K. (1985)

Survivor: They took us with the bus to an airfield and nearby were 
trains, the cattle trains. And um, as I look back… I think for a while I 
was in a daze. I didn’t know what was happening actually. I saw them 
taking away the men separate, the children separate, and the women 
separate. So I had a baby. I took the coats that I had, the bundles and 
I wrapped them around the baby. And I put it, I put it on the left side. 
Because I saw that the Germans were saying left to right. And I went 
through with the baby, but the baby was short of breath, so it started to 
choke and it started to cry. So the German called me back and he says 
what do you have there, in German. 

Survivor: Now, I didn’t know what to do, everything was so fast, hap-
pened so suddenly. I wasn’t prepared for it. To look back, the experi-
ence… I think I was numb or something happened to me. I don’t know. 
I wasn’t there even. And um, he stretched out his arms, I should hand 
him over the bundle. I hand him over the bundle and this was the last 
time I had the bundle.

Survivor: When I look back, I don’t think I had anybody with me. I 
was alone. I was within myself. Since that time, I think all my life I’ve 
been alone, even when I met Jack. I didn’t tell Jack my past. Jack just 
found out recently. I think to me, I was dead. I died and I didn’t want to 
hear nothing, I didn’t want to know nothing, and I didn’t want to talk 
about it and I didn’t want to admit to myself that this happened to me.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dori Laub

110

Survivor: In Stutthof I found the doctor who operated on me, in the 
Ghetto. And they brought us in there and when she saw me there, she 
was so happy to see me. Right away she said to me where’s the baby? 
What happened to the baby? And right there I said, what baby? I said to 
the doctor, what baby? I didn’t have a baby. I don’t know of any baby. 
That is what it did to me.

Comments on Bessie K.

What is striking are Bessie K.’s own observations on her state of utter, 
stark »aloneness« during her experience of losing her baby and through-
out her life since. She remarks on several occasions that she didn’t have 
anyone and she was alone. There is no »Thou,« no internal or external 
»other« in whom she can experience a resonance, an echo, to what she 
goes through.

Earlier in the interview she talks of giving birth to a baby in Ghetto 
Kovno where pregnancies and the delivery of babies were strictly forbid-
den and punishable by death. She talks of finding food for the baby and 
building him a rocking chair. Even during the selection, the baby is still 
present to her; she goes through with the baby. But the baby was short 
of breath, started to choke and started to cry. And the German calls her 
back and asks her what she has there in German. From then onwards, 
there is no longer a baby, no longer a child.

At that moment in her testimony, the bundle takes the place of the 
»other« and the pantomime of the bundle begins. Its three steps are (a) 
He stretched out his arms. I should hand him over the bundle, (b) I hand 
him over the bundle, (c) This was the last time I had the bundle.

There is only Silence – no voice. No inner dialogue takes place. The 
inner »Thou« is no more. Her response to the doctor’s inquiry about the 
baby is »What baby? ... I don’t know of any baby«. The testimony, as 
it unfolds, shows the failure to symbolize, relate, represent, and remem-
ber – it is compellingly clear. It all ceases with the murder of one baby.

The Therapeutic Action of Testimony

Testimony is the return to the personal experience of a severely trauma-
tizing historical event (or any severely traumatizing external event) that 
opens the possibility for an alternative, differing psychological outcome. 
Historical fact cannot be changed. The dead cannot be brought back to 
life, the home that was lost cannot be refound, the injury that had been 
inflicted cannot be undone. What had been destroyed may remain in ru-
ins, the boundaries that had been so violently breached may never be 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Re-establishing the Internal »Thou« in Testimony of Trauma

111

intact again. The horror that was made real may last for good; yet, the 
process described by Jean Améry’s (1980) statement »The expectation 
of help, the certainty of help, is indeed one of the fundamental experi-
ences of human beings… But with the first blow… against which there 
can be no defense and which no helping hand will ward off… [one] can 
no longer feel at home in the world,« may be reversed through the pro-
cess of testimony.19

Trauma, when relived and re-experienced in the context of dialogue 
with an empathic listener may restore to a degree the victim’s sense of be-
ing at home in the world. There is no longer the utter aloneness and in-
communicability that is part of the extreme traumatic experience. Once 
such dialogue (mostly with the internal Thou) is re-established, traumat-
ic narrative can unfold and be transmitted. Once narrativized and trans-
mitted, the indigestible fragments of traumatic sensations and affect oc-
cupy less space and exert less pressure on and in the emotional life of 
the survivor. Thus psychologically, history can be repaired and what is 
broken can be mended to a degree.

Concluding Remarks

Extreme trauma is a psycho-physiological event. There is a wide spec-
trum of physiological and psychological theories that attempt to eluci-
date this mechanism. Recent neuroscience research data allows us to 
map the rough contours of the neuronal events; a stress hormone medi-
ated short circuiting of the Hypocampus, which is instrumental in con-
verting short into long term memory and integrating experience into 
symbolic thought, and of the Prefrontal Cortex. On the other end of the 
spectrum of research approaches, traditional psychoanalytic theory sug-
gests that the breach of the stimulus barrier, caused by excessive trau-
matic excitation, leads to the disintegration of the self and of the regis-
tering psychic apparatus.

While both approaches offer a general understanding of the psycho-
logical phenomenology of the extreme traumatic experience, neither 
specifically examines this phenomenology in order to glean from it a 
more precise understanding of the unique experiential dimension of ex-
treme traumatization. Both stop short from looking at it from »the in-
side.« From what we know about the processes of registration, retention 
and recall of extreme trauma, we attempt to infer such »inside story.« 
There is no question that it begins with massive annihilation anxiety. 
The abrupt cessation of internal mental representation leads us to believe 
that such annihilation anxiety is secondary to the trauma induced loss of 

19	Améry, At the Mind’s Limits, S. 28–29, 40.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dori Laub

112

the sustained internal good object with whom the experiencing »I« is in 
constant dialogue, so as to symbolize and narrativize experience. Thus, 
traumatic perception does not become a narrativized experience and it 
remains fragmented, intense, and held in abeyance. It is only when the 
desperate search and yearning for such lost good object finds resonance 
in the passionate interest of a listening other, a witness to the witness in 
the process of testimony, that the mental representation of the good ob-
ject, in the form of an internal »Thou« begins to reemerge and makes 
a resumption of dialogic narrative flow possible. The experiencing »I«, 
having re-found its internal counterpart, can narrativize and historicize 
the paralyzing trauma fragments, and create a more coherent trauma 
narrative. This has a therapeutic effect because it allows the survivor to 
do both: recover the memory of the past and live more fully in present.

Bibliographie

Améry, Jean (1980), At the Mind’s Limits: Contemplations by a Survivor on 
Auschwitz and its Realities, Bloomington Indiana.

B., Shmuel, (2003) [Video recording of Shmuel B.], Holocaust Testimony. 
Fortunoff Video Archive (Archival Pending), Yale University, New Ha-
ven CT.

Boulanger, Ghislaine (2005), »From Voyeur to Witness: Recapturing Sym-
bolic Function After Massive Psychic Trauma«, in: Psychoanalytic Psy-
chology 22, S. 21–31.

Brown Golden, Kristen (2009), »Trauma and Speech as an Adaptation in 
Merleau-Ponty«, in: dies. / Bergo, Bettina G. (Hg.), The Trauma Contro-
versy: Philosophical and Interdisciplinary Dialogues, Albany NY.

Caruth, Cathy (1996), Unclaimed Experience: Trauma, Narrative and His-
tory, Baltimore MD.

Freud, Sigmund (1927), The Future of an Illusion, London.
Freud, Sigmund (1927), New Introductory Lectures on Psycho-Analysis, 

London.
K., Bessie (1985), [Video recording of Bessie K.] Holocaust Testimony, 

Fortunoff Video Archive, Yale University, New Haven CT.
K., Helen (1985), [Video recording of Helen K.], Holocaust Testimony, 

Fortunoff Video Archive, Yale University, New Haven CT.
Klein, Melanie (1930), »The Importance of Symbolic Formation in the De-

velopment of the Ego«, in: International Journal of Psycho-Analysis 11, 
S. 24–39.

Kohut, Heinz (1971), The Analysis of the Self, New York.
Levi, Primo (1987), If This Is a Man; The Truce, London.
Mahler, Margaret S. / Pine, Fred / Bergman, Anni (1967), »On Human Sym-

biosis and the Vicissitudes of Individuation«, in: Journal of the American 
Psychoanalytic Association 15, S. 740–763.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Re-establishing the Internal »Thou« in Testimony of Trauma

113

Mahler, Margaret S. / Pine, Fred / Bergman, Anni (1975), The Psychological 
Birth of the Human Infant: Symbiosis and Individuation, New York.

Parens, Henri (1970), »Inner Sustainment: Metapsychological Considera-
tions«, in: Psychoanalytic Quarterly 39, S. 223–239.

Segal, Hanna (1991), Dream. Phantasy, and Art, London.
Tarantelli, Carole Beebe (2003), »Life within Death: Towards a Metapsy-

chology of Catastrophic Psychic Trauma«, in: The International Journal 
of Psychoanalysis 84(4), S. 915–928.

W, Leon (2005), [Video recording of Leon W.]. Forced Labor Testimony, 
Forced Labor 1939–1945, Archive. Free University of Berlin, Berlin, Ger-
many.

Winnicott, Donald (1953), »Transitional Objects and Transitional Phenome-
na«, in: International Journal of Psychoanalysis 34, S. 89–97.

van der Kolk, Bessel A. / McFarlane Alexander C. / Weisaeth, Lars (1996), 
Traumatic Stress: The Effects of Overwhelming Experience on Mind, 
Body, and Society, New York. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


114

Werner Bohleber

Die Begegnung mit der überwältigten 
Seele – Beiträge der psychoanalytischen 

Traumaforschung zum Zeitzeugen-Interview

Einleitung

Die Erforschung des Traumas war lange Zeit eine Leerstelle in der the-
oretischen und klinischen Diskussion der Psychoanalyse. Psychoanalyse 
hatte zwar als Traumatheorie begonnen und Sigmund Freud hatte sich 
immer wieder mit dem Trauma beschäftigt, besonders während der Ka-
tastrophe des Ersten Weltkriegs und dann angesichts der heraufziehen-
den Barbarei des Nationalsozialismus, aber insgesamt gesehen bekam 
politische und soziale Gewalt nicht den Stellenwert, der ihr eigentlich 
hätte zukommen müssen. Angesichts der vielfachen Katastrophen und 
Extremerfahrungen, die die Menschen im 20. Jahrhundert erlebt und er-
litten hatten, war das Trauma zu einer Art Signatur für das ganze Jahr-
hundert geworden. Dennoch dauerte es, bis Psychoanalyse, Psychiatrie 
und andere Humanwissenschaften dieses Thema aufgriffen und nach-
haltig erforschten. Zwar hatten die psychischen Folgen der beiden Welt-
kriege zur Beschäftigung mit den Kriegsneurosen gezwungen, aber das 
Interesse erlosch jeweils kurze Zeit nach Ende des Krieges. Erst nach 
dem Vietnamkrieg wurde 1980 die Diagnose der »Posttraumatischen 
Belastungsstörung« (PTSD) in die psychiatrische Nomenklatur aufge-
nommen, wodurch eine umfängliche Forschung zu Traumatisierungen 
in Gang kam. 

In der Psychoanalyse waren es die Überlebenden des Holocaust gewe-
sen, die eine erneute und nun anhaltende Beschäftigung mit der Theorie 
und Klinik des Traumas erzwungen hatten. Sie konfrontierten die Psy-
choanalytiker mit den Auswirkungen von Extremerfahrungen, die bis 
dato nicht bekannt gewesen waren. Es gab zwar Einzelarbeiten schon 
bald nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges; und Psychoanalytiker 
hatten sich an den psychiatrischen Untersuchungen der Wiedergutma-
chungsverfahren von Holocaust-Überlebenden beteiligt, aber es dauer-
te, bis die psychoanalytische Community sich des Themas annahm. Von 
heute aus gesehen, ist es schwer verständlich, weshalb in dem reprä-
sentativen Sammelband von Sydney Furst »Psychic Trauma« aus dem 
Jahr 1967 keine Arbeit zu den Folgen des Holocaust enthalten war. Erst 
im selben Jahr auf dem internationalen Psychoanalytischen Kongress in 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Begegnung mit der überwältigten Seele

115

Kopenhagen fand ein Symposium zu dem Thema statt. 1968 erschien 
dann Henry Krystals Buch »Massive Psychic Trauma«.1

Insgesamt gesehen hat das Trauma in den letzten Jahrzehnten im öf-
fentlichen Bewusstsein einen ungeheuren Zuwachs an Aufmerksamkeit 
erfahren, sodass der Begriff in der Alltagskommunikation geradezu ba-
nalisiert worden ist. Heute ist die Traumaforschung in vielen Diszipli-
nen verankert, angefangen von der Psychiatrie bis hin zu den Literatur-
wissenschaften.

Dass die Psychoanalyse mit dem theoretischen und klinischen Ver-
ständnis des Traumas so lange Schwierigkeiten hatte, war in ihren the-
oretischen Präferenzen begründet. Das Feld der Psychoanalyse war die 
innere Welt des Menschen, das Unbewusste und die unbewussten Phan-
tasien. Die äußere Wirklichkeit adäquat miteinzubeziehen, erschien vie-
len Analytikern als Angriff auf die psychische Realität und auf die Bedeu-
tung des Unbewussten. Dadurch geriet die Erforschung und adäquate 
Behandlung der Traumatisierungen ins Hintertreffen. Denn beim Trau-
ma kommt es nicht nur zu einer Erschütterung der seelischen Struk-
tur, sondern das Ich wird abrupt überwältigt und reagiert mit Todes-
angst und Hilflosigkeit, weil die seelischen Verarbeitungsmechanismen 
gelähmt werden und nur noch Notfallreaktionen möglich sind. Diese 
massive seelische Überwältigung hat eine dauernde Veränderung der 
psychischen Organisation zur Folge. Natürlich wirkt nicht jede trauma-
tische Situation auf alle Menschen gleichartig, auch prädisponierende 
Faktoren spielen dabei eine Rolle. Aber die normale Funktionsweise der 
psychischen Organisation ist außer Kraft gesetzt. Das traumatische Er-
eignis und sein Erleben werden zwar registriert, aber nicht darüber hin-
aus durch assoziative Bedeutungsbildung psychisch integriert. Der Ver-
such einer Integration kommt erst nachträglich in Gang, wenn das Ich 
– durch die wieder ins Bewusstsein einbrechenden traumatischen Erin-
nerungen herausgefordert – versucht, die Folgen zu verarbeiten und das 
Trauma in seine Erlebensmuster zu integrieren.

Meine knappe Beschreibung traumatischer Abläufe diente mir dazu, 
deren Besonderheit zu umreißen und das seelisch nicht erträgliche Ge-
wicht, das »zu viel« zu betonen, das die äußere Realität bei Traumati-
sierungen erhält. Die genauere Betrachtung wird zeigen, wie komplex 
die Sachlage ist. Jetzt beim Einstieg in das Thema ging es mir darum, 
eine Erklärung dafür zu finden, weshalb Analytiker so lange Zeit große 
Schwierigkeiten hatten, traumatische Phänomene angemessen zu kon-
zeptualisieren.

Ich möchte aber noch auf eine andere Schwierigkeit bei der Wahrneh-
mung traumatisierender Ereignisse und Erfahrungen eingehen.

1	 Henry Krystal, Massive Psychic Trauma, New York 1968.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Werner Bohleber

116

Trauma und die »blind spots«

In Falldiskussionen konnte ich beobachten, dass das klinische Materi-
al des Patienten klare Hinweise auf traumatische Erfahrungen enthielt, 
der Analytiker sie aber übersah oder nicht darauf einging und diesen 
Teil der Lebensgeschichte bei der Evaluierung der Problematik des Pa-
tienten vernachlässigte. Natürlich können hier professionelle Unzuläng-
lichkeiten eine Rolle spielen, aber eine solche Sichtweise greift zu kurz, 
weil wir es hierbei mit einer Abwehrreaktion zu tun haben, der wir alle 
bei der Konfrontation mit traumatischen Sachverhalten ausgesetzt sind. 
Diese Abwehr gründet darin, dass wir uns der Gewalt, dem Horror, dem 
Schmerz und der Angst des traumatischen Geschehens entziehen wollen, 
um es uns in unserer Vorstellung nicht vergegenwärtigen und nachem
pfinden zu müssen. Denn die Schärfe der traumatischen Erinnerungen 
und das Entsetzliche des Geschehenen droht auch die Psyche des Zuhö-
rers zu überwältigen. Als Folge wenden wir uns vor- oder unbewusst von 
der schrecklichen Realität ab, blenden sie partiell aus, oder minimieren 
sie, um sie erträglich zu machen. So pendelt das Gedächtnis zwischen ei-
nem »Zuviel« und einem »Zuwenig« und es scheint nicht möglich, die 
richtige Balance zu finden. Wenn wir uns dieser Zusammenhänge von 
Trauma und emotionaler Gegenübertragung bewusst werden und aner-
kennen, dass die Abwehrbewegung unserem eigenen Schutz dient, wird 
es eher möglich, sie zu korrigieren und uns der traumatischen Erfahrung 
der Patienten zu öffnen. 

Ich möchte Ihnen diese Probleme bei der Vergegenwärtigung von trau-
matischen Erfahrungen bzw. deren Abwehr anhand eines Forschungs-
projektes veranschaulichen, in dem ich als Supervisor tätig war. In einer 
Zusammenarbeit von Historikern und Psychoanalytikern wurden vor ei-
nigen Jahren Zeitzeugen interviewt, die als Kinder die großen Bombar-
dements von Hamburg im Zweiten Weltkrieg miterlebt haben (den sog. 
Hamburger Feuersturm)2. Durch die Schilderungen der Zeitzeugen ka-
men die Interviewer mit schrecklichen Erfahrungen in Berührung, die als 
Szenen oder Bilder erinnert und im Gespräch verbalisiert worden waren. 
Sie waren oft scharf ins Gedächtnis der Zeitzeugen eingegraben, wurden 
aber häufig ohne die dazugehörigen Affekte wieder erinnert. Zur Spra-
che kamen auch Teilerinnerungen oder Deckerinnerungen, die anstelle 
einer abgekapselten traumatischen Erfahrung wieder auftauchten. Die 
Erinnerungen an das Schreckliche, das die Zeitzeugen als Kinder durch-
lebt hatten, konnten im Interview aber auch vollständig abwesend sein, 

2	 Ulrich Lamparter / Silke Wiegand-Grefe / Dorothee Wierling (Hg.), Zeitzeugen 
des Hamburger Feuersturms und ihre Familien, Forschungsprojekt zur Wei-
tergabe von Kriegserfahrungen, Göttingen 2013.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Begegnung mit der überwältigten Seele

117

obwohl die Faktizität des Geschehens und des damit verbundenen Erle-
bens zu erschließen war.

Zwar waren die Interviewer auf das, was sie erwartete, vorbereitet, 
sie hatten über die Bombenangriffe und deren Folgen Filme gesehen, Be-
richte gelesen und darüber diskutiert, dennoch wurden sie im Interview 
emotional unmittelbar mit dem Horror des Geschehenen konfrontiert. 
Das plötzlich geschilderte Schreckliche scheint auf viele Zuhörer einen 
überfallartigen und überwältigenden Eindruck gemacht zu haben, der 
nicht ausgehalten und reflektiert werden konnte, sondern häufig eine un-
mittelbare Abwehr auslöste, weil das Geschilderte für eine empathische 
Wahrnehmung und ein Nacherleben unerträglich schien. Damit wurde 
aber das Sprechen über das traumatische Erleben abgebrochen und die 
traumatische Erfahrung blieb in ihrer Bedeutung für den Traumatisier-
ten in diesem Augenblick stumm.3

Ein Beispiel:
Frau S. war 20 Jahre alt, als die Angriffe auf Hamburg im Juli 1943 

stattfanden. Im Interview kann sie keinen Erzählfaden halten, sondern 
präsentiert als erste Szene, wie sie nach dem Angriff verletzt in ein Laza-
rett kommt und der Sanitäter nicht glauben will, dass sie erst 20 Jahre 
alt ist, er hielt sie wegen der Asche in ihren Haaren für eine alte Frau. Ihr 
zentrales Trauma wird von ihr rasch zur Sprache gebracht: der Verlust 
von Mutter und Großmutter, die beide nach der Flucht aus dem bren-
nenden Haus spurlos verschwunden waren: »Nicht ein Stück ist übrig 
geblieben, nicht ein Taschentuch.« Auch das Haus war komplett zerstört 
worden. Die Interviewerin versucht eine sich chronologisch entwickeln-
de Erzählung zustande zu bringen und unterbricht damit immer wieder 
die sich entfaltenden schrecklichen Szenen. Es bedarf einiger Zeit, bis 
Frau S. das eigentliche traumatische Erleben berichtet: Sie saßen beim 
Angriff als Familie im Keller des Wohnhauses, als das Treppenhaus zu 
brennen begann und sie raus mussten. Mutter und Großmutter rann-
ten nach rechts in ein anderes Haus, sie und ihr Vater nach links auf die 
Straße. Sie hatte ihr Kopftuch in einen Eimer Wasser gesteckt und dann 
vor den Mund gehalten, was ihr half, in dem dichten Rauch nicht zu er-
sticken. Danach verlor sich jede Spur der Mutter und Großmutter. Sie 
seien nie mehr gefunden worden. Um ihnen wenigstens einen Platz zu 
geben, hatte Frau S. später auf den Familiengrabstein schreiben lassen: 
»Gefallen bei einem Fliegerangriff.« Die Interviewerin kann sich nicht 
auf diese Szene einlassen und auch nicht die Schuldgefühle ansprechen, 
die Frau S. vermutlich verfolgt haben, dass sie die Mutter nicht mit nach 
links genommen hat. Sie kann sich auch nicht auf die Trauer von Frau 

3	 Werner Bohleber, »Von den Schwierigkeiten, im narrativen Interview mit trau-
matischen Erfahrungen umzugehen«, in: Lamparter / Wiegand-Grefe / Wierling 
(Hg.), Zeitzeugen des Hamburger Feuersturms und ihre Familien, S. 212–219.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Werner Bohleber

118

S. einlassen, sondern fährt mit ihrem narrativen Leitfaden fort: »Als Sie 
sich trennten und Mutter und Großmutter in die eine Richtung und sie 
und der Vater in die andere gingen, wie ging es dann für sie weiter?« Die-
se relativ konsequente Verfolgung eines Erzählfadens stand im Dienste 
der Abwehr, sich auf das erlebte Grauen, auf die Verluste und die Trauer 
einzulassen. Für die Interviewerin war es ein »Zuviel«.

Wie gesagt, dieses Beispiel dient mir nicht dazu, Fehler in der Inter-
viewführung aufzuzeigen. Die Interviewer waren keine Anfänger, son-
dern Psychoanalytiker und analytische Psychotherapeuten. Mir ging es 
darum, die quasi automatischen Ausweichbewegungen aufzuzeigen, die 
uns erfassen können, wenn wir mit schweren traumatischen Erfahrun-
gen anderer Menschen in Berührung kommen.

Kurz noch ein weiteres Beispiel aus einem ganz anderen Bereich, den 
Columbine High School Shootings im April 1999. Psychoanalytiker aus 
Denver hatten in den Monaten nach dem Amoklauf der zwei Schüler den 
Betroffenen psychotherapeutische Hilfe angeboten. Später verfassten sie 
einen Bericht darüber. Darin sprechen sie auch von ihren eigenen Reak-
tionen bei der Konfrontation mit den entsetzlichen Bildern und Szenen 
der vom Massaker betroffenen Personen. »Wir waren nicht nur darüber 
betroffen, wie sehr wir trotz unserer Vorbereitung und unseres Wissens 
über das Trauma und die Gegenübertragungsreaktionen aus dem Gleich-
gewicht geraten waren, sondern wir waren auch überrascht davon, wie 
wenig wir wahrhaben wollten, wie massiv es war«.4

Seelische Transformationsprozesse  
traumatischer Erinnerungen

Die exzessive Erregung des seelischen Organismus in der traumatischen 
Situation verändert die Prozesse der Einschreibung ins Gedächtnis. Das 
Selbst und seine Funktionen kollabieren, die integrativen Funktionen des 
Gedächtnisses werden überwältigt und weitgehend gelähmt. In der Folge 
werden die Wahrnehmungen, Reaktionen und Affekte zwar registriert, 
aber ihre Weiterverarbeitung zu einer assoziativ vernetzten Erinnerung 
wird gestört. Dadurch entsteht ein dissoziativer Selbst-Zustand, der aus 
der traumatischen Situation hervorgeht und gemeinsam mit den daraus 
resultierenden Erinnerungen und Affekten eingekapselt wird. Ob es sich 
hierbei um eine vollständige Abkapselung handelt oder ob doch eine, 

4	 Mary Ann Levy / Pamela Haglund / Linda Plaut / Robert Emde / Marguerite Ste-
wart / Ronnie Shaw / Carol Ilvonen / Cathy Krown Buirski / Mel Singer / Rebecca 
Hea and William Edwards, »Healing After Columbine«, in: Journal of the 
American Psychoanalytic Association 52 (2004), S. 759–781.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Begegnung mit der überwältigten Seele

119

wenn auch sehr eingeschränkte assoziative Verbindung zu anderem see-
lischen Material möglich ist, ist eine Frage, die in der Traumaforschung 
kontrovers behandelt wird. Eine radikale Position nimmt der Trauma-
forscher Bessel van der Kolk ein. Er vertritt die These, dass traumatische 
Erfahrungen im Gedächtnis zunächst nicht verbal in narrativer Form or-
ganisiert seien, sondern dass sie als Affektzustände und unauslöschliche 
Sinneseindrücke – als visuelle Bilder, körperliche Empfindungen, Geräu-
sche und Gerüche – gespeichert werden. Sie bleiben von anderen Lebens-
erfahrungen abgetrennt und werden nicht zu einem einheitlichen Gan-
zen organisiert. Sobald der Betroffene allerdings über seine Zustände 
und Eindrücke zu sprechen beginne, konstruiere er ein Narrativ, das für 
Entstellungen genauso anfällig sei wie die Geschichten über alle übrigen 
Dinge. Aber das traumatische Erleben an sich bleibe der Psyche als eine 
unauslöschliche Spur »eingeätzt« und habe infolgedessen einen zeitlosen 
und ichfremden Charakter. Diese Sinneseindrücke können trotz der Kre-
ation von Narrativen als Flashbacks wieder ins Bewusstsein einbrechen.5  
Gegen diese radikale Position sind verschiedentlich Einwände erhoben 
worden. So müssen wir davon ausgehen, dass intrusive Flashbacks kei-
ne exakten Reproduktionen der Szenerie der traumatischen Erfahrung 
sind, sondern dass sich in ihnen häufig realistische Erinnerungsbilder 
mit visualisierten Befürchtungen vermischen, in denen die schlimmsten 
Ängste Ausdruck finden.6

Doch bevor ich auf die Ergebnisse psychoanalytischer Traumafor-
schung zu sprechen komme, noch kurz ein Blick in die Neuro- und in 
die Kognitionswissenschaften.

Neurobiologisch kann man davon sprechen, dass die traumatische 
Erfahrung kognitiv und affektiv nicht weiter prozessiert und der korti-
kale Konsolidierungsprozess unterbrochen wird, wodurch die Erinne-
rung nicht in ein permanentes, explizites Gedächtnis überführt werden 
kann.7 Dafür spricht auch, dass die Funktion des Hippocampus gestört 
ist. Er kann infolge der massiven traumatischen Erregung die eingehen-
den Informationen nicht angemessen in den Cortex weiterleiten. An wel-
chem Punkt und in welchem Umfang die Prozessierung des kortikalen 

5	 Bessel A. van der Kolk, »Trauma and Memory«, in: ders. / Alexander C. McFar-
lane / Lars Weisaeth (Hg.), Traumatic Stress: The effects of overwhelming ex-
perience on mind, body, and society, New York 1996, S. 279–302.

6	 Daniel L. Schacter, Wir sind Erinnerung. Gedächtnis und Persönlichkeit, Übers. 
Hainer Kober, Reinbek bei Hamburg 1996.

7	 Daniel J. Siegel, »Entwicklungspsychologische, interpersonelle und neuro-
biologische Dimensionen des Gedächtnisses. Ein Überblick«, in: Harald Wel-
zer / Hans J. Markowitsch (Hg.), Warum Menschen sich erinnern können. 
Fortschritte in der interdisziplinären Gedächtnisforschung, Stuttgart 2006, S. 
19–49. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Werner Bohleber

120

Materials stecken bleibt, wird individuell und je nach Massivität des 
Traumas unterschiedlich sein. Allgemein gesprochen bedeutet das, dass 
Niederschlag und Abruf von traumatischen Erfahrungen nicht dem an-
sonsten stattfindenden Prozess der Umschrift und Transformation von 
Erinnerungen durch die jeweilige gegenwärtige Situation unterliegen.

Kognitionspsychologisch können wir davon ausgehen, dass traumati-
sche Erinnerungen eine spezielle Gruppe von Erfahrungen sind, bei de-
nen die Abläufe von Enkodierung, Konsolidierung und Abruf spezifisch 
zusammengesetzt sind.8 Verfallen sie nicht einem »shut down«-Prozess9, 
bei dem die Verarbeitung des sensorischen Inputs zu einer Wahrneh-
mung gestoppt wird, werden die Erinnerungen präferiert enkodiert und 
in der Regel detailliert, mit hoher Genauigkeit und, was die Zeitdauer 
betrifft, lange behalten.

Diese wissenschaftlichen Forschungen sind auch für die Psychoana-
lyse wichtig. Aber für einen Psychoanalytiker ist es nicht damit getan, 
die affektiv-kognitive Speicherung traumatischer Erinnerungen zu erfor-
schen, sondern es gilt auch die überwältigende Hilflosigkeit, das Entset-
zen, den Schmerz, die Verlassenheit, sowie die Todes- und Vernichtungs-
angst zu erfassen, die das seelische Gleichgewicht umgestürzt haben. Sie 
bilden einen inneren Erlebniskern traumatischer Erfahrung. Psychoana-
lytisch sprechen wir davon, dass die traumatischen Erinnerungen auf-
grund der exzessiven Erregung und dem daraus entstehenden dissoziati-
ven veränderten Bewusstseinszustand im Moment des Traumas nicht wie 
andere Erinnerungen in das Bedeutung vermittelnde assoziative Netz-
werk eingebunden werden. Sie bleiben davon abgekapselt und entfalten 
infolgedessen eine eigene andere Dynamik. Diese Dynamik möchte ich 
noch eingehender beschreiben.

Als isoliertes, abgekapseltes und dissoziiertes »Innen« sind die trauma-
tischen Erinnerungen einer Adaptation durch assoziative Verbindungen 
infolge neuer Erfahrungen entzogen. Vieles spricht nun aber dafür, dass 
die Erinnerung und der damit verbundene Selbstzustand in der Regel 
nicht vollständig abgekapselt werden, denn sonst wäre die Bedeutungs-
vermittlung mit anderen Teilen des mentalen assoziativen Netzwerkes 
gänzlich unterbrochen. Stattdessen ist es angemessener von assoziati-
ven Austauschprozessen zu sprechen, die in unterschiedlichem Ausmaß 
abgeblockt werden. Der Grad der Einschränkung hängt von der Massi-
vität des Traumas ab. Belege dafür finden wir auch in der empirischen 
Traumaforschung. Eine Untersuchung von Guez et al. (2011) hat gezeigt, 
dass bei Patienten mit einer Posttraumatischen Belastungsstörung das 

8	 Renate Volbert, Beurteilung von Aussagen über Traumata. Erinnerungen und 
ihre psychologische Bewertung, Bern 2004, S. 138.

9	 Joseph Fernando, The Processes of Defence: Trauma, Drives and Reality. A 
New Synthesis, Lanham 2009.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Begegnung mit der überwältigten Seele

121

assoziative Gedächtnis beeinträchtigt war.10 Die Fähigkeit, assoziative 
Verbindungen herzustellen, war gestört. Außerdem tendierten die Patien-
ten im Experiment dazu, assoziativ falsche Verknüpfungen herzustellen. 
Diese Ergebnisse sprechen für die klinische Beobachtung, dass der trau-
matische Affekt sich an andere vorher damit nicht in Verbindung stehen-
de Erlebnisreaktionen anheften kann, die nun als negative Erinnerungen 
mit ähnlich intrusiver Wucht und Plötzlichkeit ins Bewusstsein einbre-
chen können wie die traumatische Erinnerung selbst.

Behandlungsberichte traumatisierter Patienten, in denen wir immer 
wieder auf bestimmte typische Transformationen von traumatischen Er-
innerungen stoßen, untermauern diese Beobachtungen. Ich möchte eini-
ge davon beschreiben:

1. Bricht das Selbst in der traumatischen Situation in seiner Steue-
rungsfunktion zusammen, so können bis dato verdrängte bedrohliche 
Phantasien ganz plötzlich ins Bewusstsein einbrechen. Ebenso können 
tief verankerte Überzeugungen oder Angstvorstellungen sich plötzlich als 
wahr präsentieren und assoziativ fast unlösbar mit der Erfahrung der 
traumatischen Situation verlötet werden. Dafür sprechen auch die oben 
erwähnten Erkenntnisse zu den Flashbacks, in denen sich häufig rea-
listische Erinnerungsbilder und visualisierte Befürchtungen vermischen. 

2. Nach dem traumatischen Geschehen vollziehen sich weitere Trans-
formationen. Das erlittene Trauma lebt in intrusiven Einbrüchen ins Be-
wusstsein, in Alpträumen und Symptomen wieder auf. Die Wiederho-
lung trägt den Charakter des Unbegriffenen und Einbrechenden, aber sie 
ist auch der Versuch des Ichs, das Unbegreifliche in den Griff zu bekom-
men und es sich selbst verstehbar zu machen. Der Traumatisierte ver-
sucht das »reine« Trauma zu zähmen und zu mildern, indem er es in ein 
verstehbares kausales Handlungssystem einzufügen sucht. Diese nach-
träglichen Historisierungen sind zumeist Deckerinnerungen. Eine typi-
sche nachträgliche Bearbeitung besteht darin, dass der Traumatisierte 
dem Gefühl, einer unerträglichen Hilflosigkeit vollständig ausgeliefert 
gewesen zu sein, dadurch zu entkommen sucht, dass er sich selbst eine 
Verantwortung am Geschehenen zuschreibt und damit sein Gefühl, aus-
geliefert gewesen zu sein, in eine eigene verursachende Aktivität umwan-
delt. Aus diesen falschen Verknüpfungen können Schuldgefühle, abge-
spaltene Überzeugungen und Deckerinnerungen erwachsen. 

3. Die Lähmung der seelischen Aktivität des traumatisierten Selbst be-
wirkt ein Einfrieren des seelischen Zeitgefühls und erzeugt einen inne-
ren Zeitstillstand. Der seelische Zustand wird häufig als ein Empfinden 

10	Jonathan Guez / Moshe Naveh-Benjamin / Yan Yankovsky / Jonathan Co-
hen / Asher Shiber / Hadar Shalev, »Traumatic stress is linked to a deficit in as-
sociative episodic memory«, in: Journal of Traumatic Stress 24, No. 3 (2011), 
S. 260–267.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Werner Bohleber

122

beschrieben, dass ein Teil des Selbst nicht wieder in Fluss kommt und 
sich mehr oder weniger gleich bleibt, weil er nicht mehr dem Leben aus-
gesetzt werden kann. »Die Zeit vergeht ohne mich«, ist eine treffende 
Formulierung dafür. Lawrence Langer spricht in Bezug auf Holocaust-
Überlebende von einem Zustand eines in sich abgeschlossenen Behar-
rens, das »der abgedichteten Kammer (seines) eigenen Augenblicks nicht 
entfließen kann«.11 Andere sprechen davon, dass ihre Lebensuhr im Au-
genblick der Traumatisierung stehen geblieben sei.

4. Vor allem bei schweren Traumatisierungen ist das Gefühl absoluter 
Hilflosigkeit mit einem Zusammenbruch eines inneren Dialogs mit den 
Sicherheit gebenden inneren Objekten verbunden.12 Das Schlimme da-
ran ist auch, dass dann der Täter, der traumatisierende Andere das ein-
zige Objekt ist, an das sich das Selbst in der Hoffnung auf Hilfe wen-
den kann. Unbewusst rückt dieser in die Position eines Primärobjektes 
und in vielen Fällen kommt es zu einer Selbst-Objekt-Fusion, die schwer 
wieder aufzulösen ist und das individuelle Identitätsgefühl nachhaltig 
beeinträchtigt. Sylvia Amati hat dies eindrücklich für Folter-Opfer be-
schrieben.13

Rekonstruktion und Historisierung des Traumas

Ich habe einige Beispiele dafür gegeben, was ich mit der seelischen Trans-
formation von traumatischen Erinnerungen meine. Daraus ergibt sich, 
dass es in der Therapie nicht genügen kann, die abgekapselten Erinne-
rungen an das Trauma wieder zugänglich zu machen und sie ins seeli-
sche Netzwerk zu integrieren. Die Situation ist komplexer. Die Haupt-
probleme, wie ich sie sehe, möchte ich kurz beschreiben.

1. Die Aufdeckung der Realität des Traumas und der dazugehörigen 
Affekte, d.h. seine Historisierung, wie fragmentarisch oder annähernd 
sie auch sein mag, ist die Voraussetzung, um sekundäre Bearbeitung und 
Überformung der traumatischen Erfahrung mit unbewussten Phantasien 
und Bedeutungen, die Schuldgefühle und Bestrafungstendenzen beinhal-
ten, aufzuklären und verstehbar zu machen. Damit wird Phantasie und 
traumatische Realität entflochten und das Ich erhält einen entlastenden 

11	Lawrence L. Langer, »Memory’s time: Chronology and Duration in Holo-
caust Testimonies«, in: ders., Admitting the Holocaust: Collected essays, New 
York 1995, S. 13–23, 66 f.

12	Dori Laub, »The Empty Circle: Children of Survivors and the Limits of Re-
construction«, in: Journal of the American Psychoanalytic Association 46 
(1998), S. 507–529.

13	Silvia Amati, »Reflexionen über die Folter«, in: Psyche – Zeitschrift für Psy-
choanalyse und ihre Anwendungen 31 (1977), S. 228–245.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Begegnung mit der überwältigten Seele

123

Verstehensrahmen. Gelingt eine solche rekonstruktive Interpretation, 
kommt es oft zu erstaunlichen Besserungen im Befinden der Patienten. 
Manche sprechen dann von einem Empfinden seelischer Integration, ein 
Zeichen dafür, dass sich die Selbstorganisation umstrukturiert. Was ist 
damit gemeint? Die traumatisierende Selbsterfahrung und der daraus 
entstehende Selbstzustand sind geprägt von einem Empfinden hilflosen 
Ausgeliefertseins. Wird er durch bestimmte Stimuli wieder aktiviert, so 
wiederholt sich das ausgelieferte Empfinden des Selbst, verbunden mit 
einem veränderten Bewusstseinszustand. Die Psychoanalytiker nennen 
es Wiederholungszwang. Aber neben den sich wiederholenden negati-
ven Selbstzuständen eröffnet sich auch die Chance, dass dieser bis dato 
sich passiv ausgeliefert fühlende Selbstzustand wieder in Verbindung mit 
anderen inneren Selbstzuständen kommen kann, die ein aktives Selbst-
gefühl vermitteln. Die Rückgewinnung des Gefühls innerer Aktivität ist 
für den traumatisierten Selbstzustand von zentraler therapeutischer Be-
deutung. Ein Tatbestand, der durch Henry Krystal bestätigt wird, der 
aufgrund seiner klinischen Erfahrung feststellte, dass jede Art von Ak-
tivität, die während der traumatischen Situation noch möglich war, die 
Schwere der traumatischen Folgen reduziert hat.14 Der Rückgewinnung 
oder der Zuwachs an agency ermöglicht dem traumatisierten Selbst, von 
der Vergangenheit nicht mehr überwältigt zu werden, sondern sie kla-
rer von der Gegenwart unterscheiden zu können. Dabei handelt es sich 
nicht nur um eine bessere kognitive Differenzierung, sondern auch um 
eine veränderte affektive Regulierung. Eine Patientin hat es als ein Ge-
fühl innerer Ausdehnung beschrieben, die sie davon befreit hat, durch 
ihre Angst eingeschnürt zu sein. Es habe sich – so berichtete sie – eine 
Klammer tief in ihr gelöst.

2. Ich hoffe, gezeigt zu haben, wie zentral die Rekonstruktion des 
traumatischen Geschehens in der Therapie ist. Die therapeutische Ar-
beit mit traumatisierten Patienten kann sich nicht damit begnügen, die 
Übertragung und Gegenübertragung allein im Hier und Jetzt der analy-
tischen Situation zu analysieren und sinnhafte Narrative zu bilden, die 
ohne eine Rekonstruktion der verursachenden traumatischen Realität 
auskommen. Die sog. »historische Wahrheit« hat bei Traumatisierten 
eine besondere Bedeutung. Der spezifische Kern traumatischer Erfah-
rung wird verfehlt, wenn man sich darauf beschränkt, Sinn erzeugen-
de Narrative zu konstruieren, mit denen das abgekapselte traumatische 
Material psychisch integriert werden kann. Als Beispiel dafür zitiere ich 

14	Henry Krystal, Integration and Self-healing. Affect, Trauma, Alexithymia, 
Hillsdale NJ 1988.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Werner Bohleber

124

aus der Arbeit der amerikanischen Psychoanalytikerin Ghislaine Boulan-
ger, die sich der sog. relationalen Psychoanalyse zurechnet:

»Wichtig ist nicht die Erinnerung selbst, sondern die Möglichkeit, all 
die disparaten Eindrücke zu einem kohärenten Ganzen zusammenzu-
fassen, und die durch und durch intersubjektive Erfahrung, die für die-
sen Prozess notwendig ist. […] Wir glauben nicht, dass dieser Prozess 
die Wahrheit an sich aufdeckt, ja, wir glauben nicht einmal, dass es eine 
Wahrheit gibt, die es zu entdecken gilt. Stattdessen hoffen wir, der Pa-
tientin helfen zu können, ein lebendiges Narrativ zu konstruieren, das 
ihrer Erfahrung gerecht wird«.15

Eine solche Einstellung zur Therapie von traumatisierten Patienten spie-
gelt eine postmoderne Auffassung von Wahrheit wider, die gerade in der 
Behandlung von Traumatisierten kontraproduktiv ist. Denn dann geht 
es nicht mehr darum, die Vergangenheit des traumatischen Geschehens 
zu ergründen, sondern im Hier und Jetzt ein kohärentes Narrativ zu fin-
den, mit dem man in der Gegenwart leben kann.

Repräsentation traumatischer Erinnerungen  
im öffentlichen Bewusstsein

Die sogenannten »man made disasters« wie Holocaust, Krieg, politi-
sche und ethnische Verfolgung zielen mit ihren Formen der Entmensch-
lichung und Zerstörung der Persönlichkeit auf die Annihilierung der 
geschichtlich-sozialen Existenz des Menschen. Solche traumatischen Er-
fahrungen in einen narrativen Zusammenhang einzubinden, kann dem 
Einzelnen nicht in einem idiosynkratischen Akt gelingen, sondern es be-
darf auch eines gesellschaftlichen Diskurses über die historische Wahr-
heit des traumatischen Geschehens sowie über dessen Verleugnung und 
Abwehr. Die wissenschaftliche Klärung und die gesellschaftliche An-
erkennung von Verursachung und Schuld restituieren überhaupt erst 
den zwischenmenschlichen Rahmen und damit die Möglichkeit, un-
zensiert in Erfahrung zu bringen, was damals eigentlich geschah. Nur 
dadurch kann sich das erschütterte Selbst- und Weltverständnis der 
Traumatisierten wieder regenerieren. Herrschen gesellschaftlich Ab-
wehrtendenzen vor oder existieren Schweigegebote, bleiben die trau-
matisierten Überlebenden mit ihren Erfahrungen alleine. Anstatt durch 
Verständnis bei anderen Menschen Rückhalt zu finden, dominiert dann 
bei ihnen oft die eigene Schuld als Erklärungsprinzip. Ein gegenwärti-
ges Beispiel ist die russische Gesellschaft und die fehlende öffentliche 

15	Ghislaine Boulanger, Wounded by Reality. Understanding and Treating Adult 
Onset Trauma, Mahwah 2007, S. 149 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Begegnung mit der überwältigten Seele

125

Auseinandersetzung mit dem stalinistischen Terror (Merridale 2001; So-
lojed 2006; Figes 2008).16 Weil ein kollektiver Rahmen für eine Ausei-
nandersetzung fehlt und sich dadurch kein Gefühl der Sicherheit aus-
breiten kann, glauben viele Opfer immer noch an ihre eigene Schuld 
und können z. B. nicht verstehen, was Säuberungspolitik bedeutete.

Die Traumatisierten sind nicht nur Opfer einer destruktiven politi-
schen Realität, sondern zugleich auch deren Zeugen. Oft geraten sie al-
lerdings in eine Situation, dass kaum jemand ihr Zeugnis hören will, 
weil die Zuhörer nicht durch Gefühle von Angst und Schmerz, Wut und 
Scham belastet sein wollen oder Angst vor Schuldvorwürfen haben. Der 
Historiker Friedhelm Boll hat anhand von Zeitzeugeninterviews mit Ho-
locaust-Überlebenden und mit politischen Opfern von Nationalsozia-
lismus und Stalinismus gezeigt, dass gegenüber Traumatisierten viel zu 
rasch die Qualität des Nichtmitteilbaren ins Feld geführt wird, was aber 
nichts anderes als eine rationalisierende Rechtfertigung darstellt, bei der 
das Nicht-Hören-Wollen der Umgebung mit dem Nicht-Sprechen-Wol-
len der Verfolgten begründet wird.17 Die Grenzen des Sagbaren haben 
deshalb immer auch mit gesellschaftlichen Einschränkungen, Umdeutun-
gen und Tabuisierungen zu tun. Es gibt Unsagbares, Unerträgliches und 
in seiner Sinnlosigkeit überwältigendes Leid, dessen extremen Belastun-
gen sich der Traumatisierte nicht wieder durch Erzählen stellen möch-
te. Unsagbar kann es auch deshalb sein, weil das traumatisch Erfahre-
ne und Erinnerte nicht in eine Erzählstruktur gezwungen werden soll, 
die den Kern und die Wahrheit der Erfahrung verfälschen würde. Die-
ses komplexe Beziehungsgefüge zwischen individuellen und kollektiven 
Erinnerungen traumatischer Ereignisse gilt es bei Zeitzeugen-Interviews 
im Blick zu halten.

16	Catherine Merridale, Steinerne Nächte. Leiden und Sterben in Russland, 
Übers. Enrico Heinemann, Karin Schuler, Karin Miedler, München 2001; 
Karolinax Solojed, »Psychische Traumatisierung in den Familien von Opfern 
des Stalinismus«, in: Psyche – Zeitschrift für Psychoanalyse und ihre Anwen-
dungen 60 (2006), S. 587–624; Orlando Figes, Die Flüsterer. Leben in Stalins 
Russland, Übers. Bernd Rullkötter, Berlin 2008.

17	Friedhelm Boll, Sprechen als Last und Befreiung. Holocaust-Überlebende und 
politisch Verfolgte zweier Diktaturen. Ein Beitrag zur deutsch-deutschen Er-
innerungskultur, Bonn 2001.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Werner Bohleber

126

Bibliographie

Amati, Silvia (1977), »Reflexionen über die Folter«, in: Psyche – Zeitschrift 
für Psychoanalyse und ihre Anwendungen 31, S. 228–245.

Bohleber, Werner (2013), »Von den Schwierigkeiten, im narrativen Interview 
mit traumatischen Erfahrungen umzugehen«, in: Lamparter, Ulrich / Wie-
gand-Grefe, Silke / Wierling, Dorothee (Hg.): Zeitzeugen des Hamburger 
Feuersturms und ihre Familien. Forschungsprojekt zur Weitergabe von 
Kriegserfahrungen, Göttingen, S. 212–219.

Boll, Friedhelm (2001), Sprechen als Last und Befreiung. Holocaust-Überle-
bende und politisch Verfolgte zweier Diktaturen. Ein Beitrag zur deutsch-
deutschen Erinnerungskultur, Bonn.

Boulanger, Ghislaine (2007), Wounded by Reality. Understanding and Tre-
ating Adult Onset Trauma, Mahwah.

Fernando, Joseph (2009), The Processes of Defence: Trauma, Drives, and 
Reality. A New Synthesis, Lanham.

Figes, Orlando (2008), Die Flüsterer. Leben in Stalins Russland, Übers. 
Bernd Rullkötter, Berlin.

Furst, Sidney S. (1967), »Psychic Trauma. A Survey«, in: ders. (Hg.), Psychic 
Trauma, New York, S. 3–50.

Guez, Jonathan et al. (2011): »Traumatic Stress is Linked to a Deficit in As-
sociative Eepisodic Memory«, in: Journal of Traumatic Stress 24, No. 3, 
S. 260–267.

Krystal, Henry (Hg.) (1968), Massive Psychic Trauma, New York.
Krystal, Henry (1988), Integration and Self-healing. Affect, Trauma, Alexi-

thymia, Hillsdale NJ.
Langer, Lawrence L. (1995), »Memory’s Time: Chronology and Duration 

in Holocaust Testimonies«, in: ders., Admitting the Holocaust: Collected 
Essays, New York, S. 13–23.

Laub, Dori (1998), »The Empty Circle: Children of Survivors and the Li-
mits of Reconstruction«, in: Journal of the American Psychoanalytic As-
sociation 46, S. 507–529.

Levy, Mary Ann et al. (2004), »Healing After Columbine«, in: Journal of the 
American Psychoanalytic Association 52, S. 759–781.

Merridale, Catherine (2001), Steinerne Nächte. Leiden und Sterben in Russ-
land, Übers. Enrico Heinemann, Karin Schuler, Karin Miedler, München.

Schacter, Daniel L. (1996), Wir sind Erinnerung. Gedächtnis und Persönlich-
keit, Übers. Heiner Kober, Reinbek bei Hamburg.

Siegel, Daniel J. (2006), »Entwicklungspsychologische, interpersonelle und 
neurobiologische Dimensionen des gedächtnisses. Ein Überblick«, in: Ha-
rald Welzer / Hans J. Markowitsch (Hg.), Warum Menschen sich erinnern 
können. Fortschritte in der interdisziplinären Gedächtnisforschung, Stutt-
gart, S. 19–49.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Die Begegnung mit der überwältigten Seele

127

Solojed, Karolinax (2006), »Psychische Traumatisierung in den Familien von 
Opfern des Stalinismus«, in: Psyche – Zeitschrift für Psychoanalyse und 
ihre Anwendungen 60, S. 587–624.

van der Kolk, Bessel A. / McFarlane, Alexander C. / Weisaeth, Lars (Hg.) 
(2000), Traumatic Stress. Grundlagen und Behandlungsansätze. Theorie, 
Praxis und Forschungen zu posttraumatischem Streß sowie Traumathera-
pie, übers. Rebecca Holmes et al. Paderborn.

van der Kolk, Bessel A. (1996), »Trauma and Memory«, in: Bessel A. van 
der Kolk / Alexander C. McFarlane / Lars Weisaeth (Hg.), Traumatic Stress: 
The Effects of Overwhelming Experience on Mind, Body, and Society, 
New York, S. 279–302.

Volbert, Renate (2004), Beurteilung von Aussagen über Traumata. Erinne-
rungen und ihre psychologische Bewertung, Bern.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jack L., Scan von Video-Still Nr. 310, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jack L., Scan von Video-Still Nr. 207, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Jack L., Scan von Video-Still Nr. 165_b, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


134

Johanna Bodenstab

»And this was the last time  
that I had the bundle« – 

Trauma und Relativierung der Ich-Instanz 
im Videozeugnis von Bessie K.1

[Anm. d. Hrsg.]
Anstelle der Videosichtung, die dem Vortrag vorweg ging, der Wortlaut 
der Sequenz:

»I had a baby boy. And ah, I didn’t have food for the baby. So I took 
out, I took milk from my breast and I sold to other mothers for a piece 
of soap, potato. And I didn’t have where to put the baby. So we had a 
chair and we cut off one leg of the chair in order to rock the baby. The 
chair should rock. So we put the baby there on the chair. And, ah, while 
I was taking milk, I was getting lumps in my breast. Then I went to the 
doctor and she said that I have pus in my breasts, because I didn’t have 
the proper food and I started to have pain and she says, ›We have to 
operate.‹ So, I had to go there by myself, and I went and she operated 
with no injections. [Schnitt]

They took us with the busses, they brought us to a big airfield. And near-
by were our trains, the cattle trains. And, ah, as I look back: I, I think 
that, ah, for a while I was in a daze. I didn’t know what was happening, 
actually. I saw they taking away the men separate, the children separate, 
and the women separate. So I had, I had the baby and I took the, the 
coats, what I had, the, the, the bundles, and I wrapped around the baby. 
And I put it on, on my left side, because I saw the Germans were saying 
left or right. And I went through with the baby. But the baby was short 
of breath, started to choke and it started to cry. So the German called 
me back. He says: ›What do you have there?‹ in German. Now. I didn’t 
know what to do, because everything was so fast and everything hap-
pened so suddenly. I wasn’t prepared for it. 

1	 Der im Folgenden abgedruckte Text ist der Vortrag, wie er am 15. Mai 2014 
im Rahmen der Tagung »Videographierte Zeugenschaft« verlesen wurde. Die 
Präsentation begann mit der gemeinsamen Sichtung der Interviewsequenz aus 
dem Videozeugnis von Bessie K. aus dem Fortunoff Video Archive for Holo-
caust Testimonies (HVT-8067). Anstelle des Videos wird hier eine Transkrip-
tion des entsprechenden Videoausschnitts abgedruckt.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»And this was the last time that I had the bundle«

135

To look back, the experience was – I think, I was numb or something 
happened to me. I don’t know. But it wasn’t – I wasn’t there even. And, 
ahm, he stretched out his arms, I should hand him over the bundle. And 
I hand him over the bundle. And this was the last time I had the bun-
dle. [Schnitt]

But as I look back, I don’t think that I had anybody with me. I was 
alone – within myself. And since that time, I think, all my life I have 
been alone. Even when I met Jack, I didn’t tell Jack my past. Jack just 
found out recently. I think, to me, I was dead. I died and I didn’t want 
to hear nothing, I didn’t want to know nothing, and I didn’t want to 
talk about it. And I didn’t want to admit to myself that this happened 
to me. [Schnitt]

In Stutthof I found the doctor who operated on me, in the Ghetto. And 
they brought us in there. And when she saw me, she was so happy to 
see me and right away she said: ›What did ..., what happened ... Where 
is the baby? What happened to the baby?‹ And right there I said: ›What 
baby?‹ I said to the doctor: ›What baby? I didn’t have a baby. I don’t 
know of any baby.‹ That’s what it did to me.«2

***

Der eben gezeigte Ausschnitt aus dem Videozeugnis von Bessie und Ja-
cob K. bildet für mich den Einstieg in meine Beschäftigung mit Video-
zeugnissen von Überlebenden der Shoah. Ich habe ihn zum ersten Mal 
im Mai 1995 gesehen, als Geoffrey Hartman, damals der wissenschaft-
liche Leiter des Fortunoff Video Archive aus Yale, nach Potsdam kam 
und im Einstein Forum einen Vortrag mit dem Titel »Die Wunde lesen« 
hielt. Anlass seines Besuchs war der Beginn eines Interviewprojekts in 
Berlin und Brandenburg, entwickelt und durchgeführt von den beiden 
Literaturwissenschaftlerinnen Eva Lezzi und Cathy Gelbin an der Uni-
versität Potsdam. Es stand unter der Schirmherrschaft des Moses Men-
delssohn Zentrums in Potsdam und der Yale Universität in New Haven.

In den vergangenen 19 Jahren habe ich diese Vignette wiederholt ge-
sehen und auch darüber geschrieben. Trotzdem bleibt meine Erschütte-
rung über Bessie K.s Erzählung unvermindert. Jedes Mal, wenn ich mir 
die Passage ansehe, muss ich buchstäblich um meine Fassung ringen. Ich 
teile diese Beobachtung hier mit, weil sie den gedanklichen Ausgangs-
punkt meines Vortrags bildet: Durch die Emotionen und Affekte, die 
Videozeugnisse von Überlebenden der Shoah freisetzen können, bilden 
diese Quellen im Rahmen einer wissenschaftlichen Auseinandersetzung 

2	 Bessie K. im Online-Lehrmaterial des Fortunoff Video Archives for Holo-
caust Testimonies »And everything else is History«, HVT-8067, Transkript, 
00:05:27–00:09:44.

	 https://www.youtube.com/watch?v=HFjWQ46UYok&feature=youtube_gdata 
(Stand 16.8.2015). 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Bodenstab

136

eine große Herausforderung. Offenbar kann sich die Relativierung der 
Ich-Instanz, die Überlebende aufgrund ihrer traumatischen Erfahrungen 
während der Shoah erlitten haben, auf die Rezipienten der Videozeug-
nisse übertragen. Shoshana Felman hat dieses Phänomen als »crises of 
witnessing« beschrieben.3

Grundsätzlich stellen Zeugnisse von Überlebenden der Shoah einen 
Triumph über die Schwierigkeit dar, etwas zu bezeugen, das sich der Er-
zählbarkeit entzieht. Dieser Notstand der Zeugenschaft erklärt sich aus 
der Absolutheit der Erfahrung der Shoah, die durch ihre Nähe zu Tod 
und Trauma die Fähigkeit zur Zeugenschaft, d. h. grundsätzlich die Fä-
higkeit, für sich und von sich selbst zu sprechen, in Frage stellt. Mit der 
Literaturwissenschaftlerin Cathy Caruth kann man traumatische Erfah-
rungen als »unclaimed experience«4 verstehen, als Erfahrungen also, die 
wie nicht abgeholte Koffer in einer Gepäckausgabe auf ihren Besitzer 
warten. Natürlich drängt sich die Frage nach den Gründen auf, weshalb 
noch niemand Anspruch auf das wartende Gepäck erhoben hat: Wurde 
es vergessen? Zurückgelassen? Oder hat der rechtmäßige Besitzer seine 
Koffer nicht erkannt?

Ähnlich wie dem Gepäck, auf das niemand Anspruch erhebt, fehlt 
auch der traumatischen Erfahrung ein Zusammenhang. Die Psychoana-
lyse erklärt die Schwierigkeit des Subjekts, erinnernd einen Zugang zur 
eigenen traumatischen Erfahrung zu finden, mit der überwältigenden In-
tensität der ursprünglichen Ereignisse: »Trauma ist ein factum brutum, 
das im Augenblick des Erlebens nicht in einen Bedeutungszusammen-
hang integriert werden kann, weil es die seelische Textur durchschlägt. 
Das schafft besondere Bedingungen für dessen Erinnerung und nachträg-
liche Integration in gegenwärtiges Erleben.«5 Zwar können sich trauma-
tische Erfahrungen mit äußerster Präzision ins Gedächtnis einprägen, 
aber diese Genauigkeit bezieht sich in der Regel auf Fakten, während 
eine Beschreibung der entsprechenden psychischen Realität nicht gelingt, 
weil der innere Bezug zur eigenen Erfahrung fehlt.6 – Bezogen auf Ca-
ruths Wendung bedeutet das, dass der Reisende bisher keinen Anspruch 
auf sein Gepäck erheben konnte, weil er sich nicht als dessen Eigentü-
mer erkennt; oder jenseits dieser Metapher, dass es dem traumatisierten 

3	 Shoshana Felman, »Education and Crisis, or the Vicissitudes of Teaching«, in: 
dies. / Dori Laub, Testimony. Crises of Witnessing in Literature, Psychoanaly-
sis, and History, New York 1992, S. 1–56.

4	 So der Titel der Monographie von Cathy Caruth, Unclaimed Experience. Trau-
ma, Narrative, and History, Baltimore / London 1996.

5	 Werner Bohleber, »Erinnerung, Trauma und kollektives Gedächtnis – Der 
Kampf um die Erinnerung in der Psychoanalyse«, in: Psyche 61 (2007), H. 4, 
S. 293–321, hier S. 301.

6	 Ebd., S. 303 und 305.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»And this was the last time that I had the bundle«

137

Subjekt nicht ohne Weiteres gelingt, sich in seiner Betroffenheit durch 
das von ihm erlittene Trauma wahrzunehmen und zu reflektieren.

Der Notstand der Zeugenschaft beruht also auf einer traumatisch 
bedingten intrapsychischen Schwierigkeit, ein überwältigendes Ereignis 
als persönliche Erfahrung zu integrieren und in einem Narrativ zu ver-
ankern. Indem das Trauma »die seelische Textur durchschlägt«, stellt es 
eine Verletzung der Persönlichkeitsgrenzen dar, innerhalb derer sich Be-
gegnungen mit der äußeren Realität als persönliche Erfahrungen umset-
zen können. Der subjektive Standort, von dem aus sich eine Perspektive 
der Zeugenschaft öffnen kann, kommt vorübergehend abhanden – und 
mit ihm die psychischen Voraussetzungen einer Zeugenschaft überhaupt.

Neben der Schwierigkeit, traumatische Erfahrungen in die narrative 
Form eines Zeugnisses zu bringen, müssen Überlebende also noch einen 
zweiten Notstand ihrer Zeugenschaft überbrücken: Sie müssen sich in ei-
ner zentralen Ich-Perspektive einrichten, obwohl es einen solchen Stand-
ort im Zustand der psychischen Dissoziiertheit unter dem Eindruck der 
traumatischen Erfahrungen ursprünglich nicht gab. Ein Zeugnis lässt 
sich selbst dann, wenn die darin bezeugten Erfahrungen auf einem ab-
soluten Verlust von Subjektivität beruhen, rückblickend stets nur aus der 
Sicht eines erzählenden Ichs formulieren. Grundsätzlich ist deshalb für 
sämtliche Traumanarrative von einer Relativierung der Ich-Perspektive, 
d. h. von einer inhärenten Disparatheit zwischen erzählendem und erin-
nertem Ich auszugehen. 

Indem Caruths Begriff einer »unclaimed experience«, die vom Sub-
jekt noch nicht als Teil seiner eigenen Geschichte eingefordert werden 
konnte, auf diese traumatisch bedingte Zusammenhanglosigkeit rekur-
riert, impliziert er ebenfalls die Problematik des Strukturverlustes, wie sie 
sich im Kontext eines Traumas immer wieder zeigt.7 In dieser Hinsicht 
lässt sich das Projekt, Zeugnis von traumatischen Erfahrungen abzule-
gen, als ein Versuch verstehen, Struktur zu bilden und zugleich Struktur 
zu wahren. Dabei bildet das Zeugnis eine Kompromissbildung zwischen 
Wissen und Nicht-Wissen, wie sie von Laub und Auerhahn8 eindrücklich 
beschrieben worden ist: Die Geschichte der eigenen Verfolgung soll er-
zählt werden, aber gleichzeitig muss eine Überlebende sich auch vor der 

7	 Zum Verständnis einer Traumatisierung als Strukturverlust vgl. Carole Bee-
be Tarantelli, »Life within Death. Toward a Metapsychology of Catastrophic 
Psychic Trauma«, in: International Journal for Psycho-Analysis 84 (2003), S. 
915–928 sowie Ghislaine Boulanger, »From Voyeur to Witness. Recapturing 
Symbolic Function After Massive Psychic Trauma«, in: Psychoanalytic Psycho-
logy 22 (2005), S. 21–31.

8	 Dori Laub / Nanette C. Auerhahn, »Knowing and Not Knowing Massive Psy-
chic Trauma: Forms of Traumatic Memory«, in: The International Journal of 
Psychoanalysis 74 (1993), S. 287–302.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Bodenstab

138

traumatischen Wucht ihrer Erinnerungen schützen, um sich als Erzähle-
rin ihrer Geschichte zu erhalten.

Aus psychoanalytischer Sicht stellt die Einbindung traumatischer Er-
fahrungen in die narrative Struktur eines Zeugnisses eine Symbolisie-
rungsleistung dar.9 Die sprachliche Formulierung deutet darauf hin, dass 
es der Ich-Instanz gelungen ist, bewusst an die traumatischen Erfah-
rungen anzuknüpfen und sich reflektierend auf sie zu beziehen. Aller-
dings steht und fällt gerade in Videozeugnissen die Mitteilung des Trau-
mas der Überlebenden nicht mit einer solchen Bemeisterung durch die 
Ich-Instanz, erlauben es doch diese audiovisuellen Quellen dem Trau-
ma, sich buchstäblich im Prozess abzubilden, selbst wenn es von den 
Beteiligten im Laufe der Aufzeichnung nicht explizit beschrieben oder 
sprachlich erfasst werden konnte. Indem das Audiovisuelle an die Stelle 
des Textes tritt, ist Trauma für den Medientheoretiker Amit Pinchevski 
archivierbar geworden.10 – Im Kontext des von Pinchevski postulierten 
»audiovisuellen Unbewussten« wird die Betroffenheit der Rezipientin 
als Übertragungsgeschehen und damit als ein wichtiger Aspekt der Re-
zeption von Videozeugnissen erkennbar, weil sich darin regt, wovon die 
Rede nicht sein kann: Auf die eine seelische Traumatisierung begleiten-
den Übertragungsphänomene hat die Psychoanalyse im Zusammenhang 
mit der »Zweiten Generation«, d. h. mit den Kindern von Überleben-
den der Shoah, wiederholt hingewiesen.11 In diesem Kontext muss nach 
Methoden gefragt werden, die die traumatisch verschatteten Erfahrun-
gen Überlebender im Zuge der Rezeption und Interpretation von Video-
zeugnissen trotz der Relativierung der Ich-Instanz vielleicht doch in eine 
Bezeugbarkeit hereinholen.

  9	Neben den bereits genannten Arbeiten von Dori Laub und Ghislaine Boulan-
ger zur Symbolisierungsproblematik sei hier an Ilse Grubrich-Simitis, »From 
Concretism to Metaphor – Thoughts on Some Theoretical and Technical As-
pects of the Psychoanalytic Work with Children of Holocaust Survivors«, in: 
Psychoanalytic Study of the Child 39 (1984), S. 301–319 erinnert.

10	Amit Pinchevski, »The Audiovisual Unconscious. Media and Trauma in the 
Video Archive for Holocaust Testimonies«, in: Critical Inquiry 39 (2012), H. 
1, S. 142–166, hier S. 144 f.

11	Ilany Kogan, The Cry of Mute Children. A Psychoanalytic Perspective of the 
Second Generation of the Holocaust, London 1995; Martin S. Bergman / Mil-
ton E. Jucovy (Hg.), Generations of the Holocaust, New York / Oxford 1990; 
Kurt Grünberg, »Contaminated Generativity: Holocaust Survivors and Their 
Children in Germany«, in: American Journal of Psychoanalysis 67 (2007), S. 
82–96; ders. / Friedrich Markert, »Todesmarsch und Grabeswanderung – Sze-
nisches Erinnern der Shoah. Ein Beitrag zur transgenerationalen Tradierung 
extremen Traumas in Deutschland«, in: Psyche – Z Psychoanal 67 (2013), S. 
1071–1099. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»And this was the last time that I had the bundle«

139

Entsprechend möchte ich Ihnen im Folgenden drei Herangehenswei-
sen vorstellen, die auf jeweils unterschiedliche Art versuchen, dem ge-
zeigten Ausschnitt aus dem Zeugnis von Jacob und Bessie K. methodo-
logisch gerecht zu werden.

Zunächst wird es um die Disparatheit zwischen Bessie K.s erzählen-
dem und erinnertem Ich gehen, die eine narrative Struktur bildet, mit 
deren Hilfe die traumatischen Aspekte der Selektionserfahrung zur Dar-
stellung kommen, obwohl das Trauma der eigentlichen Verlusterfahrung 
nicht explizit benannt werden kann (I). Als Zweites werde ich über mei-
ne heftigen Reaktionen auf Bessie K.s Schilderung reflektieren und nach 
ihrer Bedeutung im Hinblick auf möglicherweise unbewusst kommuni-
zierte Gehalte des Videozeugnisses fragen. Wie Devereux bereits 1967 
eindrücklich gezeigt hat, läuft ein Forschungsprojekt, das meint, auf eine 
Reflexion der emotionalen Reaktionen, die sein Gegenstand in der For-
scherin hervorruft, verzichten zu können, Gefahr, geistige Schutzhaltun-
gen aufzubauen, die zwar dem Bedürfnis der Forscherin, sich vor ih-
ren Quellen zu schützen, entsprechen, dem erklärten Erkenntnisinteresse 
ihres Projekts aber zuwiderlaufen.12 Dieses Verfahren der sogenannten 
Analyse der Gegenübertragungsreaktionen findet auch bei der Behand-
lung seelischer Traumata häufig Anwendung, wobei davon ausgegangen 
wird, dass sich das Nicht-Symbolisierbare der traumatischen Erfahrung 
im intersubjektiven Kontext eines therapeutischen Settings manifestiert13 
(II). Als Drittes skizziere ich eine biographische, beziehungsweise eine 
historische Kontextualisierung, d. h., ich stelle Zusammenhänge her, die 
Bessie K. als erzählendes Ich nicht knüpft. Ich gehe davon aus, dass es 
der Überlebenden selbst aufgrund des von ihr erlittenen Traumas nicht 
möglich ist, solche Beziehungen herzustellen. Damit stellt sich mein In-
terpretationsversuch, d. h. mein Versuch, die Bedeutung des Zeugnisses 
aufzudecken und zu erfragen, wohl am deutlichsten in die Verantwor-
tung einer sekundären Zeugenschaft14 (III).

Ich möchte außerdem anmerken, dass es sich bei dieser Vignette um ei-
nen Zusammenschnitt handelt, der mehrere Passagen aus dem Interview 
der Überlebenden Bessie K. unter Berücksichtigung ihrer chronologischen 

12	Vgl. Georges Devereux, Angst und Methode in den Verhaltenswissenschaften, 
München 1967.

13	Vgl. die von John P. Wilson und Jacob D. Lindy herausgegebene Anthologie 
Countertransference in the Treatment of PTSD, New York / London 1994.

14	Zur Idee einer sekundären Zeugenschaft vgl. nicht nur Felman / Laub, Tes-
timony, sondern auch Ulrich Baer (Hg.), »Niemand zeugt für den Zeugen«. 
Erinnerungskultur nach der Shoah, Frankfurt am Main 2000 und jüngst Ca-
roline Wake, »Regarding the Recording. The Viewer of Video Testimony, the 
Complexity of Copresence and the Possibility of Tertiary Witnessing«, in: 
History & Memory 25 (2013), H. 1, S. 111–144. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Bodenstab

140

Reihenfolge miteinander verknüpft. In ihrer verdichteten Form existiert 
die Vignette lediglich als ein vom Archiv erstelltes Lehrmaterial. Im ei-
gentlichen Zeugnis sind die einzelnen Segmente Teil einer längeren Schil-
derung, die außer der Trennung von ihrem Säugling auch Bessie K.s ei-
genes Weiterleben beschreibt.

I

Die von der traumatischen Erfahrung relativierte Ich-Instanz wird in der 
gezeigten Interview-Passage überdeutlich: Bessie K. hat überlebt, denn 
sonst könnte sie nicht vor der Kamera sitzen, um ihre Erinnerung an die 
Shoah zu schildern. Gleichzeitig enthält der Ausschnitt aus ihrem Inter-
view jedoch die folgenden Selbstaussagen: »I wasn’t there even« und: »I 
think to me I was dead«. Um die Selektion und den Verlust des Babys 
zu bezeugen, verwendet die Überlebende paradoxe Formulierungen, als 
könnte sie sich ihrer Beteiligung an der ursprünglichen Situation nicht 
sicher sein oder als stünde ihre Anwesenheit bei der Selektion in Frage. 
Ich behaupte, dass diese Widersprüchlichkeit Bessie K. eine Möglichkeit 
bietet, die Disparatheit zwischen ihrem erzählenden Ich und ihrem erin-
nerten Ich zu überbrücken. Das Paradox schafft hier auf dem Wege der 
Rhetorik eine narrative Struktur, die den traumatisch bedingten Verlust 
der Ich-Perspektive an die Subjektivität des autobiographischen Erzäh-
lens bindet.

Wenn die Überlebende das eigene Weiterleben als Tod schildert, spricht 
sie zunächst von dem, was Caruth die doppelte Krise des Traumas nennt. 
Es gehört zu ihrer traumatischen Erfahrung nicht nur das Zerreißen der 
Beziehung zu ihrem Kind, sondern offenbar auch, dass sie mit dieser Zer-
störung weiterleben musste. Das unerträgliche Ereignis selbst (»crisis of 
death«) ist gepaart mit der Unerträglichkeit, es überlebt zu haben (»cri-
sis of life«).15 Dabei scheint das »Tot-Sein« der Mutter, auf das sich die 
Überlebende beruft, ihre einzige Möglichkeit zu sein, eine Verbindung 
mit dem verlorenen Kind aufzunehmen. Es ist diese Abgestorbenheit, die 
in Bessie K.s Zeugnis von der Kontinuität einer in der Shoah zerstörten 
Beziehung zeugt.

Dabei geht es nicht nur um die verlorene Mutter-Kind-Beziehung, son-
dern ebenfalls um Bessie K.s verlorenen Selbstbezug. Die von der Über-
lebenden geschilderte Zusammenhanglosigkeit bezieht sich gleicherma-
ßen auf die Ungewissheit des Selektionsvorganges, dem sie unterworfen 
wurde, ohne ihn zu verstehen, wie auf das emotionale Chaos, das dieser 
Vorgang offenbar in ihrem Inneren auslöste. Die Überlebende schildert 
sich in einem Dämmerzustand (»in a daze«; »I was numb«), konnte die 

15	Caruth, Unclaimed Experience, S. 7.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»And this was the last time that I had the bundle«

141

Situation nicht voll erfassen (»I didn’t know what was happening, ac-
tually.«) und wusste sich vor dem Deutschen nicht zu helfen (»I didn’t 
know what to do [...]«). Die Situation traf sie plötzlich (»I wasn’t prepa-
red for it«) und sie stand neben sich (»I wasn’t there even«). Das Zeugnis 
erweckt den Eindruck, als ob sie selbst sich tatenlos zusah, wie sie dem 
Deutschen ihr Kind in die ausgestreckten Arme legte. Bessie K.s Disso-
ziation markiert ihren emotionalen Ausstieg aus einer als ausweglos er-
lebten Realität, deutet aber auch auf eine einschneidende Veränderung 
ihres Selbstbezuges hin. Sie erlebte die Selektion als eine von sich selbst 
als Handelnde dissoziierte Beobachterin, die nicht in das Geschehen ein-
greifen konnte. Dieses Zerfallen einer integrierten Ich-Perspektive, die 
Wahrnehmungen bündelt und Handlung initiiert, ist symptomatisch für 
das von Bessie K. erlittene Trauma. Selbst zum Zeitpunkt des Interviews 
fällt es der Überlebenden noch schwer, sich zu erklären, was ihr bei der 
Selektion zugestoßen ist. Das Zeugnis kann das Verlorengehen in der Si-
tuation nicht symbolisierend überwinden, d. h., es kann keinen Sinn kon-
struieren, weil sich die Überlebende aufgrund ihres Traumas nicht in sich 
selbst während der Selektion einfühlen und zurückversetzen kann. Des-
halb kann ihr Zeugnis von ihrer Verlorenheit nur Mitteilung machen, 
indem es sie reproduziert. Was also in Bessie K.s Erzählen auflebt, auch 
das ist ein Paradox, ist die emotionale Abgestorbenheit der Verlorenheit, 
in die die Überlebende bei der Selektion geriet.

Bessie K.s Zeugnis konfrontiert das interpretierende Gegenüber mit 
einer beklemmenden Leere, in der die Abwesenheit von Erinnerung mit 
Erinnerungen an Abwesenheiten (Tod) gepaart ist. Dabei bleibt der Kern 
ihres Traumas der Symbolisierung entzogen und bildet, was Dori Laub 
einen »empty circle« genannt hat, also eine Leerstelle in ihrem Zeug-
nis, die zum Platzhalter einer nicht benennbaren traumatischen Kerner-
fahrung geworden ist.16 – Deshalb wäre die Behauptung, dass Bessie K. 
ihr Kind vergessen habe, irreführend. Vielmehr wurde das Kind für die 
Überlebende undenkbar. Es hatte im Zusammenhang mit seiner Mutter 
aufgehört zu existieren, so wie Bessie K. während der Selektion für sich 
selbst aufgehört hatte zu existieren. Dieser Verlust macht durch die pa-
radoxen Formulierungen der Überlebenden auf sich aufmerksam. Das 
Zeugnis enthält also alles, was der Überlebenden von ihrem Kind ge-
blieben ist.

Entsprechend ist aus dem Zeugnis nichts über ihre Gefühle für das 
Kind zu erfahren. Sie erwähnt, dass sie einen kleinen Jungen bekommen 
hatte, spricht aber kein einziges Mal von einem »Sohn« und benützt 
auch niemals ein Personalpronomen, um sich auf das Baby zu bezie-
hen. Das Kind kam im Getto von Kowno zur Welt: »And I found myself 

16	Vgl. Dori Laub, »The Empty Circle. Children of Survivors and the Limits of 
Reconstruction«, in: JAPA 46 (1998), S. 507–529.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Bodenstab

142

pregnant which I wasn’t supposed to. These were the toughest times be-
cause you have to hide yourself away.« Bessie K. tauschte einen Teil ihr-
er Muttermilch gegen Seife und Kartoffeln ein. Ein Stuhl mit einem ab-
gesägten Bein diente als Wiege für das Kind. Irgendwann entwickelte 
sich eine Entzündung in ihrer Brust, so dass die Mutter operiert werden 
musste. Es bleibt unklar, wie sich Entzündung und medizinischer Ein-
griff auf ihre Stillfähigkeit auswirkten und wie sie ihren kleinen Sohn in 
dieser Zeit ernähren konnte: »But I was glad that I survived. And – ah, 
the baby survived.« – Auch das rückblickende Zeugnis ermöglicht es der 
Überlebenden nicht, die durch ihr Trauma zerrissenen Bezüge zu rekons-
truieren. Sie kann sich lediglich erinnern, dass sie sich nicht mehr an ihr 
Kind erinnern konnte. Der Tod des Kindes, an dem doch kein Zweifel 
sein kann, wird von der Erzählung nicht berührt. Und auch der Name 
des Kindes kommt nicht vor. In der zitierten Passage schwankt die Über-
lebende zwischen den Bezeichnungen »baby« und »bundle«, um von ih-
rem verlorenen Kind zu sprechen. Seine Existenz verliert sich im selben 
Augenblick, als der Körperkontakt zwischen Mutter und Baby abreißt. 

Die Frage der Ärztin aus dem Getto in Kowno, die Bessie K. später 
in Stutthof wiedertrifft, erscheint geradezu therapeutisch, weil sie der 
Überlebenden das Kind wieder ins Gedächtnis ruft, sodass sich immer-
hin eine Erinnerung seiner Verlorenheit bilden kann. Das Zeugnis zeugt 
also auch von dem anhaltenden Scheitern der Mutter, sich das verlorene 
Baby (wieder) ins Gedächtnis zu rufen.

II

Unter den Bedingungen der Selektion, die desorientierend und bedroh-
lich auf Bessie K. wirkten, bildet die Trennung von ihrem Kind sicher-
lich den Kulminationspunkt. Das Schreien des Sohnes verschärfte die 
Unkontrollierbarkeit der Situation dramatisch. Fast wäre es Bessie K. 
gelungen, das Baby unbemerkt durch die Selektion zu schmuggeln (»the 
German called me back«), aber durch das Schreien war sie preisgege-
ben und wusste sich nicht mehr zu helfen. Offenbar war die psychische 
Belastung für Bessie K. während der Selektion so gravierend, dass sich 
auch die Beziehung zu ihrem Kind schlagartig veränderte: Das schrei-
ende Baby löste absolute Panik in Bessie K. aus. In einem Augenblick, 
als die Überlebende einen traumatischen Schock erlitt, wurde selbst das 
Kind zur Bedrohung. So konnte die Überlebende nicht mehr als Mut-
ter handeln, die ihrem Kind bei der Regulierung seiner Affekte beisteht.

Ich schlage vor, Bessie K.s Schwierigkeit zunächst im Sinne von André 
Greens »Tote-Mutter-Komplex« zu verstehen: Green wurde durch die 
Behandlung von Patienten, die ihre Mütter in ihrer Kindheit als emoti-
onal abwesend erlebt hatten, darauf aufmerksam, dass diese Frauen in 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»And this was the last time that I had the bundle«

143

der Regel schwere persönliche Krisen durchmachten. (z. B. Tod eines El-
ternteils, Krankheit, Scheidung, Tod des Partners). Von diesen Krisen 
waren sie psychisch so stark in Anspruch genommen, dass sie unfähig 
wurden, sich ihren Kindern zuzuwenden und auf deren Bedürfnisse an-
zusprechen, weshalb sie von diesen als »tot« erlebt wurden.17 Auch in 
Bessie K.s Fall bildet die Krise der Mutter ein emotionales Störfeld im 
dyadischen Geflecht der Mutter-Kind-Beziehung: Durch den bedrohli-
chen Selektionsprozess war die Überlebende offenbar unter so schweren 
emotionalen Druck geraten, dass sie als Fürsorgerin ihres Babys ausfiel. 
Allerdings wäre es verkehrt, die Zerstörung der Dyade in diesem Fall auf 
das emotionale Absterben der Mutter zurückzuführen. Die emotionale 
Krise von Bessie K.s Dissoziiertheit änderte grundsätzlich nichts am Ab-
lauf der Selektion: Selbst wenn es der Überlebenden gelungen wäre, ihr 
Baby zu beruhigen, so hätte es der Deutsche ihr doch weggenommen. 
Ihre Ohnmacht war eine Reaktion auf das, was sich mit Ghislaine Bou-
langer als »indifferent reality« verstehen lässt: auf die gleichgültige Re-
alität der Shoah, die keinerlei Zugeständnisse an die Bedürfnisse der in 
ihr Lebenden machte, und auf die in ihr Befangenen keinerlei Einfluss 
nehmen konnten.18

Offenbar war die Selektion so angelegt, dass Kinder systematisch von 
ihren Eltern getrennt wurden: »I saw they taking away the men separa-
te, the children separate, and the women separate.« Was hätte Bessie K. 
unternehmen können, um ihr Kind zu schützen, nachdem ihr Versuch, 
es unbemerkt durch die Sonderung zu schmuggeln, gescheitert war? Of-
fenbar war sie zu dissoziiert, um sich der Trennung zu widersetzen. Aber 
selbst wenn sie sich widersetzt hätte, wäre die einzig noch verbleiben-
de Form mütterlicher Fürsorge gewesen, gemeinsam mit ihrem Kind zu 
sterben. Der psychisch abgestorbenen Mutter steht also eine Mutter zur 
Seite, für die in der äußeren Realität kein Platz mehr vorgesehen ist. 
Hier geht es um eine komplette Vernichtung der mütterlichen Funktion.

In dieser doppelten Abgestorbenheit der Mutter lag für die Rezipi-
entin zunächst eine große Herausforderung: Ich habe viel Zeit damit 
verbracht, mich über die Verlorenheit des Babys zu empören und Bes-
sie K.s Tatenlosigkeit zu verurteilen. Daran änderte sich auch nichts, 
wenn ich mir die objektive Ausweglosigkeit der historischen Situati-
on vor Augen führte. Erst als ich meine Ressentiments im Sinne einer 

17	André Green, On Private Madness, London 1996, S. 142–173. – Mir ist be-
wusst, dass sich Greens Konzept auf depressive Mütter stützt. Aber selbst, 
wenn es Green ausschließlich um Störungen geht, die eine Gestörtheit der 
Mutter in deren Kindern (seinen Patienten) hervorruft, so implizieren seine 
Beobachtungen grundsätzlich eine Mutter, die aufgrund ihrer eigenen Betrof-
fenheit keine Fürsorge aufbringt. 

18	Boulanger, »From Voyeur to Witness«.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Bodenstab

144

Gegenübertragung analysierte, kam mir zu Bewusstsein, dass es mir of-
fenbar leichter fiel, innerlich an der Vorstellung einer starken Mutter 
festzuhalten, die bis zum Äußersten geht, um ihr Kind zu schützen, als 
mich der völligen Erbarmungslosigkeit einer Realität zu stellen, in der 
eine solche positive mütterliche Kraft nichts mehr ausrichten kann.

Mein Vorwurf gegen Bessie K. war also nicht nur die Resonanz mögli-
cher Selbstvorwürfe der Überlebenden, die sich im Nachhinein dafür ver-
urteilt, ihr Kind nicht besser geschützt zu haben, und damit rechnet, von 
ihrem Gegenüber ebenfalls verurteilt zu werden. Verstanden als Gegen-
übertragungsreaktion thematisiert meine vorwurfsvolle Haltung zwei 
Variationen einer dyadischen Beziehung, d. h. sie verweisen auf die Psy-
chologie der frühen Mutter-Kind-Beziehung: (1) Im Kontext von Bessie 
K.s Trauma taucht ihre gestörte Beziehung zu einem Gegenüber auf, mit 
dessen Empathie sie nicht mehr rechnen darf. Laub und Auerhahn haben 
auf die Versagung von Empathie als eine zentrale Trauma-Erfahrung hin-
gewiesen, wie sie auch Bessie K.s Begegnung mit dem Deutschen sicher-
lich zugrunde liegt: »The failure of empathy not only destroys hope of 
communicating with others in the external world and expectation of re-
sonance with the internal other, it also diminishes the victims’ ability to 
be in contact and in tune with themselves, to feel that they have a self.«19 
Wenn ich mir Bessie K. als einen Menschen vergegenwärtige, dessen Be-
ziehungsfähigkeit während der Shoah von dieser Erfahrung versagter 
Empathie verletzt wurde und von diesem anhaltenden Trauma auch zum 
Zeitpunkt ihres Interviews überschattet bleibt, teilt sich mir die ganze 
Verletzlichkeit ihrer Position mit: So, wie sie während der Selektion vor 
dem Deutschen mit ihrem Kind keine Gnade fand, so findet sie mögli-
cherweise während des Interviews (oder beim Abspielen des Interviews) 
mit ihrer Geschichte keine Gnade vor ihrem Gegenüber. Erst, wenn der 
Rezipientin bewusst wird, dass es der Überlebenden nicht nur schwer fal-
len muss, ihre schreckliche Erfahrung in Worte zu fassen, sondern auch 
erzählend das Wagnis einzugehen, an ihr Gegenüber anzuknüpfen und 
sich ihm anzuvertrauen, gelangt ihre interpretierende Zeugenschaft über 
die Befangenheit des Traumanarrativs hinaus. So verstehen wir vielleicht 
auch, weshalb Bessie K.s zweiter Mann Jack erst »recently« von dem 
Kind erfahren hat. Er ist selbst Überlebender und hat Kinder mit der 
Überlebenden und trotz dieser tiefen Gemeinsamkeit bildet sich um das 
verlorene Kind keine Gemeinsamkeit zwischen ihm und ihr.

19	Dori Laub / Nanette C. Auerhahn, »Failed Empathy – A Central Theme in the 
Survivor’s Holocaust Experience«, in: Psychoanalytic Psychology 6 (1989), S. 
377–400, S. 379 f. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»And this was the last time that I had the bundle«

145

(2) Mir kommt aber auch meine eigene Verlorenheit im Angesicht die-
ses Zeugnisses schmerzlich zu Bewusstsein. Mein Vorwurf gegen Bessie 
K. impliziert eine feste Vorstellung davon, wie sie sich bei der Selektion 
hätte verhalten müssen. Ihre Ohnmacht als Mutter muss natürlich gegen 
diese Vorstellung einer starken, mutigen Frau verstoßen, die sich allen 
widrigen Umständen zum Trotz stets schützend vor das wehrlose Leben 
ihres Babys stellen würde. Offenbar ist mir die Hilflosigkeit der Mutter 
bei der Selektion gedanklich so unerträglich, dass ich lieber in der hei-
len Welt der Dyade Zuflucht suche. Diese Beobachtung hat methodo-
logisches Gewicht, weil sie meine Fähigkeit betrifft, die Geschichte der 
Mutter in ihrer Eigenständigkeit wahrzunehmen: Solange die Interpretin 
auf der Vorstellung einer intakten Dyade beharrt, verhält sie sich gegen-
über Bessie K. wie ein Kind, das die schützende Kraft der Mutter einfor-
dert. Indem sie sich mit dem Kind identifiziert, legt sie die Überlebende 
auf einen Begriff von Mütterlichkeit fest, der mit der historischen Rea-
lität der Shoah kollidiert. Aber vor allem blendet die fordernde Haltung 
der Interpretin die Schwierigkeiten aus, die Überlebende als Mütter wäh-
rend der Shoah hatten. Die Interpretation gelingt erst, wenn sie neben 
dem Schreien des Kindes auch die Totenstille der Mutter, der die Worte 
der Überlebenden abgerungen sind, in die Betrachtung einbezieht. Daher 
darf sie ihren Standort nicht innerhalb der Mutter-Kind-Dyade wählen.

III

Hat die Interpretin die Möglichkeit, außerhalb der traumatischen Per-
spektive, die Bessie K.s Zeugnis vorgibt, über die Geschichte dieser 
Mutter nachzudenken? Zum einen kann sie nach dem biographischen 
Kontext der Überlebenden fragen, zum anderen nach dem historischen 
Umfeld der geschilderten Erfahrung. Zwar erinnert sich die Überleben-
de selbst nicht genau, wann ihr Sohn geboren wurde, aber es lässt sich 
trotzdem eine ungefähre zeitliche Zuordnung treffen. Bessie K. erzählt, 
dass sie im Kownoer Getto eine Ehe einging, um sich einer Aktion zu 
entziehen, die die unverheirateten Frauen betraf. Diese »Große Akti-
on« fand am 28. Oktober 1941 statt. Es fielen ihr 10.000 Menschen 
zum Opfer.20 Die 1924 geborene Bessie K. kann nicht älter als 17 Jahre 

20	Vgl. Avraham Tory, Surviving the Holocaust. The Kovno Ghetto Diary, hrsg. 
v. Martin Gilbert, Cambridge MA / London 1990, S. 49: »Every unmarried 
woman looked for a family to adopt her, or for a bachelor who could present 
her as his wife. Widows with children also sought ›husbands‹ for themselves 
and ›fathers‹ for their children – all this in preparation for the roll call, in the 
hope of being able to save themselves.« Vgl. auch Dov Levin, »The Kovno 
Ghetto«, in: Encyclopedia of the Holocaust, hrsg. von Israel Gutman, New 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Bodenstab

146

gewesen sein, als sie einen jungen Mann heiratete, den sie bereits vor dem 
Krieg gekannt hatte, um sich dieser Aktion zu entziehen. Danach wur-
de sie schwanger und brachte 1942 ihren Sohn zur Welt. – Am 24. Juli 
1942 kam eine Verordnung der GeStaPo heraus, die Schwangerschaften 
im Getto untersagte. Frauen, die im achten und neunten Monat waren, 
durften ihre Schwangerschaften noch austragen, alle anderen mussten 
abtreiben. Vom September 1942 an waren Schwangerschaften strengs-
tens verboten und schwangere Frauen wurden mit dem Tode bestraft.21 
Es ist möglich, dass Bessie K. gerade noch in die Gruppe der Schwange-
ren gehörte, die ihre Kinder bekommen durften. Aber sie erwähnt selbst, 
dass sie nicht hätte schwanger werden dürfen und sich verborgen halten 
musste (»you had to hide yourself away«). Denkbar ist also, dass sie sich 
einer Zwangsabtreibung entzogen hatte und ihren Sohn heimlich zur 
Welt brachte. Das würde bedeuten, dass sie seine Existenz von Geburt 
an vor den Deutschen verborgen halten musste, so dass sein Schrei bei 
der Selektion ein lange gehütetes Geheimnis preisgab. – Die von Bessie K. 
geschilderte Selektion steht im Kontext ihrer Deportation zur Zwangsar-
beit nach Estland – solche Deportationen fanden im Herbst 1943 statt.22 
Die Mutter müsste zu diesem Zeitpunkt 19 Jahre alt gewesen sein, das 
Kind kann höchstens 17 Monate alt gewesen sein.

Es ist nicht nur erschreckend, wie jung Bessie K. war, als der Deutsche 
ihr das Kind abnahm. Die Erfahrung der Menschen im Kownoer Get-
to war, dass die sogenannten Aktionen, die die Deutschen immer wieder 
durchführten, der Dezimierung der Gettobevölkerung dienten. Die von 
der Aktion Erfassten wurden in der Regel im Neunten Fort umgebracht. 
Auch im Herbst 1943 war im Getto offenbar nicht bekannt, dass es sich 
um eine Deportation handelte: »[...] and everybody knew that they said 
they are going to kill us.« Vielleicht hatte auch Bessie K. mit ihrem Tod 
gerechnet, als sie sich am Sammelplatz einfand. – Todesangst scheint 
aber auch ein Begleitumstand ihrer Schwangerschaft gewesen zu sein. 
Die Existenz des kleinen Sohnes musste nicht nur wegen der Selektion 
ein Geheimnis bleiben. Es ist kaum zu ermessen, gegen wie viele widri-
ge Umstände und wieviel Angst es der Überlebenden gelungen war, sich 

York / London 1990, Bd. 2, S. 824–827, der davon ausgeht, dass die Hälfte 
der bei dieser Aktion Ermordeten Kinder waren.

21	Vgl. Tory, Surviving the Holocaust, S. 114 f., 123, 132, 176.
22	Vgl. Walter Laqueur / Judith Tydor Baumel (Hg.), The Holocaust Encyclope-

dia, New Haven / London 2001, S. 54. In der Einleitung zu Avraham Torys Ta-
gebuch schreibt Martin Gilbert: »On October 26, 1943, the Germans ordered 
2,800 Jews to assemble in the Ghetto: the young men and women were sent 
to slave labor camps in Estonia; the children and old people were deported 
to Auschwitz, where they were gassed.« Vgl. Tory, Surviving the Holocaust, 
S. xxi.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»And this was the last time that I had the bundle«

147

als Mutter im Alltag des Kownoer Gettos zu behaupten, ehe sie nach 
Estland deportiert wurde. – Mit Hilfe dieser historischen Kontextuali-
sierung gewinne ich eine Ahnung von Bessie K.s Kampf um das Leben 
ihres Kindes und damit von der Entschiedenheit ihrer mütterlichen Für-
sorge. Zu diesen Aspekten ihrer Beziehung zu ihrem kleinen Sohn kann 
sich die Überlebende in ihrem Zeugnis offenbar nicht äußern, weil der 
traumatische Verlust, aber sicherlich auch der subjektive Eindruck ihres 
Versagens schwer auf ihr lasteten.

Zusammenfassung

Wie ich zeigen konnte, hält die Widersprüchlichkeit von Bessie K.s 
Zeugnis eine ganze Reihe von Verlustmomenten verklammert, wobei 
die Überlebende selbst sich nicht im Bewusstsein ihrer Betroffenheit for-
mulieren kann. Der Verlust des Babys bei der Selektion ist verknüpft mit 
dem traumatisch bedingten Selbstverlust der Überlebenden, der sich in 
ihrer Handlungsunfähigkeit damals ebenso zeigt wie im Moment der 
Aufzeichnung, die von jeder emotionalen Anknüpfung an den erlittenen 
Verlust frei bleibt.

Wie sich in der Analyse der Gegenübertragung zeigte, bleibt aber auch 
das Ich der Rezipientin nicht unberührt von dieser Relativierung der Ich-
Instanz. Die genaue Auseinandersetzung mit der eigenen Berührtheit der 
Rezipientin erlaubte es nicht nur, den Umgang mit dem extrem affekt- 
und emotionsgeladenen Forschungsgegenstand der Videozeugnisse be-
hutsam von der Befangenheit und den Schutzhaltungen der Rezipientin 
zu lösen, sondern öffnete sich auf unbewusste Gehalte, die sich in ei-
nem Videozeugnis ohne explizite Bindung an das erzählende Ich mittei-
len können. Dieses Verfahren erlaubt es also zumindest, weiterführen-
de Fragen aufzuwerfen und das Narrativ der Überlebenden unabhängig 
von deren Fähigkeiten und Wünschen, sich mitzuteilen, zu durchdenken.

Durch das Herantragen historischer Daten ergab sich nicht nur eine 
Kontextualisierung, wie sie von der Überlebenden selbst nicht geleistet 
werden konnte, sondern auch die Möglichkeit, einen Begriff von Bessie 
K.s Betroffenheit zu entwickeln – und zwar trotz deren traumatisch ver-
schatteter Fähigkeit, für und von sich zu sprechen.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Johanna Bodenstab

148

Bibliographie

Baer, Ulrich (Hg.) (2000), Niemand zeugt für den Zeugen. Erinnerungskul-
tur nach der Shoah, Frankfurt am Main.

Bergman, Martin S. / Jucovy, Milton E. (Hg.) (1990), Generations of the Ho-
locaust, New York / Oxford.

Bessie K. im Online-Lehrmaterial des Fortunoff Video Archives for Holo-
caust Testimonies »And everything else is History«, HVT-8067, Tran-
skript, 00:05:27–00:09:44.

	 https://www.youtube.com/watch?v=HFjWQ46UYok&feature=youtube_
gdata (Stand 16.8.2015).

Bohleber, Werner (2007), »Erinnerung, Trauma und kollektives Gedächtnis 
– Der Kampf um die Erinnerung in der Psychoanalyse«, in: Psyche 61, 
H. 4, S. 293–321.

Boulanger, Ghislaine (2005), »From Voyeur to Witness. Recapturing Sym-
bolic Function After Massive Psychic Trauma«, in: Psychoanalytic Psy-
chology 22, S. 21–31.

Caruth, Cathy (1996), Unclaimed Experience. Trauma, Narrative, and His-
tory, Baltimore / London.

Devereux, Georges (1967), Angst und Methode in den Verhaltenswissen-
schaften, München.

Felman, Shoshana (1992), »Education and Crisis, or the Vicissitudes of 
Teaching«, in: dies. / Dori Laub, Testimony. Crises of Witnessing in Lite-
rature, Psychoanalysis, and History, New York, S. 1–56.

Felman, Shoshana / Laub, Dori (1992), Testimony. Crises of Witnessing in 
Literature, Psychoanalysis, and History, New York.

Green, André (1996), On Private madness, London.
Grubrich-Simitis, Ilse (1984), »From Concretism to Metaphor – Thoughts 

on Some Theoretical and Technical Aspects of the Psychoanalytic Work 
with Children of Holocaust Survivors«, in: Psychoanalytic Study of the 
Child 39, S. 301–319.

Grünberg, Kurt / Markert, Friedrich (2013), »Todesmarsch und Grabeswan-
derung – Szenisches Erinnern der Shoah. Ein Beitrag zur transgeneratio-
nalen Tradierung extremen Traumas in Deutschland«, in: Psyche – Z Psy-
choanal 67, S. 1071–1099.

Grünberg, Kurt (2007), »Contaminated Generativity: Holocaust Survivors 
and Their Children in Germany«, in: American Journal of Psychoanaly-
sis 67, S. 82–96.

Kogan, Ilany (1995), The Cry of Mute Children. A Psychoanalytic Perspec-
tive of the Second Generation of the Holocaust, London.

Laqueur, Walter / Baumel, Judith Tydor (Hg.) (2001), The Holocaust Ency-
clopedia, New Haven / London.

Laub, Dori (1998), »The Empty Circle. Children of Survivors and the Limits 
of Reconstruction«, in: JAPA 46, S. 507–529.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»And this was the last time that I had the bundle«

149

Laub, Dori / Auerhahn, Nanette C. (1993), »Knowing and Not Knowing 
Massive Psychic Trauma: Forms of Traumatic Memory«, in: The Inter-
national Journal of Psychoanalysis 74, S. 287–302.

Laub, Dori / Auerhahn, Nanette C. (1989), »Failed Empathy – A Central 
Theme in the Survivor’s Holocaust Experience«, in: Psychoanalytic Psy-
chology 6, S. 377–400.

Levin, Dov (1990), »The Kovno Ghetto«, in: Encyclopedia of the Holocaust, 
hrsg. von Israel Gutman, New York / London, Bd. 2, S. 824–827.

Pinchevski, Amit (2012), »The Audiovisual Unconscious. Media and Trau-
ma in the Video Archive for Holocaust Testimonies«, in: Critical Inquiry 
39, H. 1, S. 142–166.

Tarantelli, Carole Beebe (2003), »Life within Death. Toward a Metapsycho-
logy of Catastrophic Psychic Trauma«, in: International Journal for Psy-
cho-Analysis 84, S. 915–928.

Tory, Avraham (1990), Surviving the Holocaust. The Kovno Ghetto Diary  
hrsg. v. Martin Gilbert, Cambridge MA / London.

Wake, Caroline (2013), »Regarding the Recording. The Viewer of Video Tes-
timony, the Complexity of Copresence and the Possibility of Tertiary Wit-
nessing«, in: History & Memory 25, H. 1, S. 111–144.

Wilson, John P. / Lindy, Jacob D. (Hg.) (1994), Countertransference in the 
Treatment of PTSD, New York / London. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


150

Andreas Hamburger

In memoriam Johanna Bodenstab

Johanna Bodenstab hat nicht nur die Tagung mit ihrer intensiven Prä-
senz aus der Ferne begleitet, aus der der vorliegende Band hervorging. 
Sie hat uns alle, die wir mit ihr arbeiten durften, tief geprägt. Wir haben 
sie vermisst, als sie wegen ihrer schweren Krankheit im Mai 2014 auf 
die Teilnahme an der Tagung am Philosophischen Institut der FU Ber-
lin verzichten musste.

Johanna Bodenstab arbeitete seit 1995 mit Videozeugnissen der Sho-
ah, zusammen mit und doch auch unabhängig von ihrem Ehemann und 
Gefährten, Dori Laub, zu dem sie 1997 nach Woodbridge (Connecticut) 
zog. Es war keine leichte Arbeit. In dem Rückblick auf ihr Forscherle-
ben, den sie für die Zeitschrift Contemporary Psychoanalysis noch ver-
fassen konnte, schreibt sie: 

»The question of my German heritage and its connection to my research 
has always had a choking quality for me: It casts me, burdened by a 
heavy load of irrevocable guilt, on a quest for redemption, caught up 
in an impossible repair project that will never materialize. I must labor 
eternally under this burden, like Sisyphus under the heavy weight of his 
stone, without any hope of ever completing the task at hand. This ques-
tion seems to imply that the impossibility of change weighs me down: I 
will always be trapped in an underlying dichotomy of perpetrators and 
victims, held hostage by the undeniable guilt of the generation of Ger-
mans before me.«1

Sie berichtet über das Schweigen ihrer deutschen Eltern, die angstvolle 
Schuld, die sie als Deutsche in sich trug und die Trauer über all die ver-
säumten Gespräche. Sie reflektiert ihre Entscheidung, zur Holocaustfor-
scherin im selbstgewählten Exil zu werden: »Don’t let the Shoah have 
the last word.«2 Für sich sah sie den Weg, ohne ihre Herkunft zu verleug-
nen, im Nacherzählen, im Erzählbar-Machen der Zeugnisse der Shoah, 
neue Worte zu finden, oder wenigstens Worte für die Wortlosigkeit. Die-
ses Sprechen, in dem sie auch die Möglichkeit einer auf dem Grund der 
Vernichtung gebauten Zukunft erlebte, handhabte sie mit stiller Meis-
terschaft.

1	 Johanna Bodenstab, »The Question of My German Heritage«, in: Contem-
porary Psychoanalysis 51,2 (2015), S. 276–281, S. 276.

2	 Ebd., S. 278.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


In memoriam Johanna Bodenstab

151

In den Jahren bis 2014 durfte ich als Zweitgutachter neben ihrer Dok-
tormutter Marianne Leuzinger-Bohleber ihre Dissertation zum Thema 
Dramen der Verlorenheit. Mutter-Tochter-Beziehungen in der Shoah. 
Zur Rezeption und zur narrativen Gestalt traumatischer Erfahrungen 
in Videozeugnissen3 begleiten. Sie untersuchte darin Video-Zeugnisse 
von Holocaustüberlebenden, die auch in dem vorliegenden Band aus-
führliche Erwähnung finden, wobei sie einen aus vielen Zeugnissen der 
Shoah bekannten, aber noch nicht systematisch untersuchten zentralen 
Aspekt der Verfolgungserfahrung herausgriff: Die Mutter-Tochter-Be-
ziehung. Aus literarischen Dokumenten wie etwa Ruth Klügers »weiter 
leben« und anderen ist bekannt, dass bei Töchtern unter den Bedingun-
gen genozidaler Verfolgung gerade die innere Beziehung zur ebenfalls 
verfolgten Mutter auf spezifische Weise irreversibel geschädigt wird. Jo-
hanna Bodenstabs Studie vertieft diesen Befund auf erhellende und be-
wegende Weise. Ich habe in meiner jahrzehntelangen Beschäftigung mit 
Interpretationen sowohl in der Literaturwissenschaft als auch in der Psy-
chologie, insbesondere der Holocaust- und Zeitzeugenforschung, selten 
so eindringliche, detaillierte und aufdeckende Interpretationen gelesen. 
Sie vermag es, angesichts des Unverstehbaren, wie etwa der Tötung eines 
Kindes, eigene Gegenübertragungsreaktionen wie »emotionale Leblosig-
keit« und »bleischwere Müdigkeit«, ja dissoziative Symptome festzuhal-
ten – in der dritten Person, und dies wirkt nicht distanziert. Es spiegelt 
die respektvolle Abstinenz, aus der heraus sie in Form eines »interpretie-
renden Verstoßes« das emotional entleerte Narrativ der Zeugin einfüh-
lend aufschließt, und – in Gegensatz zu manchen »dekonstruierenden« 
Ansätzen – diesen analytischen Interpretationsprozess millimetergenau 
transparent hält. Ihre Selbstanalyse eröffnet den Zugang zur inneren 
Welt der Überlebenden. 

Die Forschungsmethode, die sie in langen Jahren des persönlichsten 
Abarbeitens am Text entwickelt hat, ist psychoanalytisch im allerbes-
ten Sinne. Sie sieht sie als Triangulierung der Zeugenschaft, als Oszillie-
ren zwischen Hingabe an den Duktus des Zeugnisses, einschließlich der 
Reflexion der eigenen »Angegriffenheit« und »interpretatorischen Ver-
stößen«, in denen sie bewusst von der vorgegebenen Erzählperspektive 
des Zeugnisses abweicht, »um nicht mit den Abwehrhaltungen und der 
qualvollen Selbstkonstruktion der Überlebenden konspirieren zu müs-
sen«. Mit der systematischen Aufdeckung des Triangulierungsmoments 
in der Reanalyse von Videozeugnissen hat Johanna Bodenstab für die 
qualitative Erforschung von Holocaustzeugnissen Maßstäbe gesetzt. Sie 

3	 Johanna Bodenstab, Dramen der Verlorenheit: Mutter-Tochter-Beziehungen 
in der Shoah. Zur Rezeption und zur narrativen Gestalt traumatischer Erfah-
rungen in Videozeugnissen. Psychoanalytische Erkenntnisse zu traumatisierten 
Kindern und Müttern in der Shoah, Göttingen 2015.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

152

hat in jahrelanger, eingehender Interpretationsarbeit in einem Feld, das 
Menschen sonst kaum zu betreten wagen, und schon gar nicht so offen, 
ihre schmerzhafte Erforschung von Mütterlichkeit in der Shoah durch-
geführt. Sie hat selbst da, wo eine Glättung von den Überlebenden ver-
ständlicherweise angeboten wurde und auch von ihr selbst zunächst gern 
angenommen worden wäre, beharrlich die oft nur in der eigenen Über-
tragung spürbare Bruchstelle festgehalten und präzise belegt. Johanna 
Bodenstab ist vor allem ihrem Material auf jene kritische Weise treu ge-
blieben, die wir wissenschaftliche Erkenntnis nennen.

Sisyphus war das Bild, das Johanna Bodenstab für ihr deutsch-jüdi-
sches Forscherleben wählte. Sie hat die Aufgabe treu erfüllt. Wie wir wis-
sen, können wir Sisyphos’ Freiheit in dieser fortwährenden Entscheidung 
sehen, dem hinunterrollenden Stein zu folgen. 

»Diese Stunde, die gleichsam ein Aufatmen ist und ebenso zuverlässig 
wiederkehrt wie sein Unheil, ist die Stunde des Bewußtseins. In diesen 
Augenblicken, in denen er den Gipfel verläßt und allmählich in die Höh-
len der Götter entschwindet, ist er seinem Schicksal überlegen. […] Der 
Kampf gegen Gipfel vermag ein Menschenherz auszufüllen. Wir müssen 
uns Sisyphos als einen glücklichen Menschen vorstellen.«4

In ihrer zitierten Selbstdarstellung, wo sie den Mythos auf sich selbst an-
wendet, schreibt sie: »I must labor eternally under this burden […].« – 
Aus diesem Wort »labor« höre ich auch die Geburtswehen heraus, für 
etwas, das weiterlebt.

Johanna Bodenstab ist eine Zeugin der Zeugnisse gewesen, sie hat ihr 
großes Herz dem Strom des Erinnerns anvertraut, und sich mit ihm auf 
immer verbunden.

Bibliographie

Bodenstab, Johanna (2015), »The Question of My German Heritage«, in: 
Contemporary Psychoanalysis 51, 2 (2015), S. 276–281.

Bodenstab, Johanna (2015), Dramen der Verlorenheit: Mutter-Tochter-Be-
ziehungen in der Shoah. Zur Rezeption und zur narrativen Gestalt trau-
matischer Erfahrungen in Videozeugnissen. Psychoanalytische Erkennt-
nisse zu traumatisierten Kindern und Müttern in der Shoah, Göttingen.

Camus, Albert (2004), Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Ab-
surde, 6. Aufl., Reinbek [Paris 1942]. 

4	 Albert Camus, Der Mythos von Sisyphos. Ein Versuch über das Absurde, 6. 
Aufl., Reinbek 2004 [Paris 1942], S. 159 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


153

Sebastian Schulze

Gespenstische Zeugen.  
Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

Videographierte Zeugnisse von Überlebenden genozidaler Ereignisse, die 
mittlerweile zu tausenden in historischen Archiven weltweit geführt wer-
den, haben unter anderem die Funktion, die individuellen Erfahrungen 
der Zeugen in ihrer je singulären Form für die Nachwelt zu bewahren. 
Die konkreten, oftmals sehr detailreich geschilderten Geschehnisse er-
gänzen und erweitern nicht nur das faktische Wissen über die Geschich-
te, sondern geben auch Auskunft darüber, wie sich die Zeugen durch die 
traumatischen Ereignisse verändert haben und wie es ihnen gelingt, nach 
der Katastrophe zu leben.

Das Fortunoff Video Archive for Holocaust Testimonies hat seit sei-
ner Gründung 1979 den Aufbau von Videoarchiven mit Zeugenaussa-
gen von Überlebenden von Genoziden stark beeinflusst. Es befinden sich 
etwa 4400 videographierte Interviews darin. Lawrence L. Langer hat als 
einer der ersten Autoren mit Holocaust Testimonies eine wissenschaft-
liche Studie über die Zeugnisse des Fortunoff Video Archives vorgelegt. 
Darin finden sich Exzerpte und Zusammenfassungen von diversen Inter-
views, die so zu einem größeren Publikum gelangten. Ein prominenter 
Leser dieser Studie war Harold Pinter, der in seinem 1996 geschriebenen 
Theaterstück Ashes to Ashes Teile einer verschriftlichen Zeugenaussage 
aus Langers Publikation zitiert. Es handelt sich bei dieser Zeugenaussa-
ge um das Interview mit Jacob und Bessie K., dem sich in diesem Band 
Dori Laub und besonders Johanna Bodenstab aus psychoanalytischer 
Perspektive gewidmet haben. Im Zentrum der folgenden Überlegun-
gen steht nicht das Konkrete und Singuläre der videographierten Aussa-
ge, nicht die individuelle Mimik und Gestik, sondern die Resonanz, die 
das archivierte Zeugnis bei seinen Rezipienten auslöst. In einem ersten 
Schritt werden die zentralen Begriffe kritisch rekonstruiert, die Langer 
mithilfe der spezifischen Äußerungen Bessie K.s entwickelt. Hervorzu-
heben ist, dass der Literaturwissenschaftler aus Boston darin eine Be-
deutung erkennt, die über die individuelle Lebensgeschichte hinaus auf 
eine allgemeine Bewandtnis der psychologischen Situation von Überle-
benden nach der Katastrophe weist. Das Zeugnis erhält einen symboli-
schen Wert. Die These hinsichtlich Harold Pinters Theaterstück lautet 
dann, dass eben diese symbolische Verallgemeinerung Langers den Rah-
men bietet, in den Pinter seine Collage der Zeugniszitate einbettet. In ei-
ner textnahen Interpretation soll kritisch nachvollzogen werden, wie die 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

154

Worte Bessie K.s Eingang finden in ein kulturelles und kollektives Ge-
dächtnis über den Holocaust, wobei die Aussagen zugleich ihrem kon-
kreten historischen Kontext entzogen werden und symbolisch für die all-
gemeine Problematik einstehen, in einer humanistischen Kultur zu leben, 
die eine zutiefst unmenschliche Geschichte in sich trägt.

Lawrence L. Langers Interpretation  
des Zeugnisses von Bessie K.

In der Auswahl bestimmter Zeugnisse – sei es für den Gebrauch im Un-
terricht, für psychologische Studien oder literarische Arbeiten – zeigt 
sich, dass dem Zeugnis eines oder einer Überlebenden trotz oder auch 
gerade wegen seiner individuellen und singulären Bedeutung ein exem-
plarischer Wert zugesprochen werden kann. Die Aussagen stehen dann 
sowohl für das, was im Zeugnis berichtet wird, als Bericht über ein in-
dividuelles Erleben und als Schicksal einer einzelnen Person, und zu-
gleich auch stellvertretend für ein Geschehen, das hunderten und tau-
senden Menschen auf ähnliche Weise geschah, die nicht mehr darüber 
reden können. Die Zeugnisse sind als Ausdruck einer persönlichen Er-
fahrung zugleich metonymisch verwoben mit einem kulturellen kollek-
tiven Gedächtnis.

Lawrence L. Langers Anliegen war es, mit seinem preisgekrönten Buch 
Holocaust Testimonies: The Ruins of Memory1 aufzuzeigen, wie die Vi-
deo-Interviews des Fortunoff Archives historische Studien zum Holo-
caust ergänzen und erweitern können, indem sie den Zuschauer und Zu-
hörer, den Augen- und Ohrenzeugen mit den Wunden konfrontieren, die 
den Zeugen durch die grausame Behandlung zugefügt wurden und die 
auch mehrere Jahrzehnte danach nicht verheilen. Im Vergleich mit den 
geschriebenen Zeugnissen eines Primo Levi zeigten die Interviews eine 
weniger organisierte Struktur, aber eine umso eindringlichere Kraft, die 
einer ungeschützten Wahrheit. Im Gang seiner Interpretation zitiert Lan-
ger transkribierte Teile der Interviews und macht so einer Leserschaft zu-
gänglich, was lange Zeit nur in der Bibliothek der Yale Library in New 
Haven unter nicht unerheblichen Aufwand gesichtet werden konnte.

Langers Interpretationen können zugleich als der Versuch gelesen wer-
den, den Interviews eine Funktion innerhalb des historischen und kultu-
rellen Holocaust-Diskurses zu verleihen. Schon die Kapitelüberschriften 
des Bandes verdeutlichen, dass es Langer neben den historischen Fak-
ten besonders um den individuellen Erfahrungsraum geht, in den der 

1	 Lawrence L. Langer, Holocaust Testimonies: The Ruins of Memory, New Ha-
ven 1993 [1991].

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

155

tertiäre Zeuge des Interviews Einlass erhält.2 Langer betont, dass mündli-
che Zeugenaussagen nicht der Verantwortung des Historikers unterwor-
fen seien, eine breite faktengestützte Sicht auf die Gesamtheit der Ereig-
nisse zu geben oder eine metahistorische Erzählung zu liefern, die den 
Leser im Raum der vergangenen Ereignisse orientiert. Mündliche Zeu-
genaussagen bringen eher ein verlorenes Stück der Vergangenheit hervor, 
evozieren es eher als es wiederherzustellen.

»Oral testimony by surviving victims forgoes the responsibillity of his-
tory to achieve a broader view, as it forfeits the novelist’s need to forge, 
if not a metahistorical myth, then at least an imaginative frame to help 
the readers chart their way through remote terrain. It etches a lost piece 
of the past that may be evoked but not restored.«3

In dem Kapitel in Holocaust Memories, in dem sich Langer mit dem In-
terview von Bessie K. beschäftigt, geht es besonders um die Art »Dop-
pelleben«, unter dem die Zeugen oftmals leiden. Die katastrophale La-
gererfahrung hat das Selbst der Person verdoppelt oder gespalten. Ein 
tiefer Riss zerteilt die Zeit vor und die Zeit nach dem Lager. Die Erinne-
rungen der traumatisierten Zeugen verknüpfen Vergangenheit und Ge-
genwart nicht miteinander zu einer chronologischen Reihe, sondern bre-
chen plötzlich ein und zerteilen das Selbst.4 Dieses Moment hebt Langer 
anhand Bessie K.s Aussagen besonders hervor. In Admitting the Holo-
caust zitiert Langer die Aussage Bessie K.s, auf die er sich in Holocaust 
Memories bezieht, ausführlich. Sie deckt sich weitestgehend mit der Vi-
gnette, die Johanna Bodenstab bereits zitiert hat und stellt zugleich den 
Text dar, den Harold Pinter sehr wahrscheinlich für seine literarische Be-
arbeitung genutzt hat.

»I had a baby boy. They took us to the busses, they brought us to a big 
airfield. And nearby were the trains. And … I look back: I think that 
for a while I was in a daze. I didn’t know what was happening, actu-
ally. I saw they taking away the men separate, the children separate, 
and the women separate. So I had the baby and took the coats, what I 
had, the bundles, and I wrapped [it] around the baby. And I put it on 
my left side, because I saw the Germans were saying left or right. And I 
went through with the baby. But the baby was short of breath, started 
to choke and it started to cry. So the German called me back. He says: 
›What do you have there?‹ in German. Now: I didn’t know what to do 
because everything was so fast and everything happened so suddenly. I 
wasn’t prepared for it.

2	 Die Überschriften lauten: Deep Memory: The Buried Self, Anguished Memo-
ry: The Divided Self, Humilated Memory: The Besieged Self, Tainted Memo-
ry: The Impromptu Self, Unheroic Memory: The Diminished Self.

3	 Langer, Holocaust Testimonies, S. 52.
4	 Ebd., S. 48 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

156

To look back, the experience was – I think I was numb or something 
happened to me. I don’t know. But it wasn’t – I wasn’t there even. And 
he stretched out his arms. I should hand him over the bundle. And I 
hand him over the bundle. And this was the last time I had the bundle.

But as I look back I don’t think that I had anybody with me. I was alone 
within myself. And since that time, I think, all my life I have been alone. 
[Meanwhile, the camera pans to the other side of the couch on which 
she is sitting to settle on her present husband, Jack, whose face is a mask 
of grief and despair.] Even when I met Jack, I didn’t tell Jack my past. 
Jack just find out recently. For me, I was dead. I died and I didn’t want 
to hear nothing, I didn’t want to know nothing, and I didn’t want to talk 
about it, and I didn’t want to admit to myself that this happened to me.

[…]

And when she [the doctor] saw me, she was so happy to see me and 
right away she said: ›Where is the baby? What happened to the baby?‹ 
And right there I said: ›What baby?‹ I said to the doctor: ›What baby? 
I didn’t have a baby.‹ That’s what it did to me.«5

Johanna Bodenstab interpretiert aus psychoanalytischer Perspektive die 
paradoxen Sätze, mit denen Bessie K. die Erzählung über den Verlust 
ihres Kinds beschließt, als Relativierung der Ich-Instanz. Die Selbstaus-
sagen »I wasn’t there even« und »I think to me I was dead« vermitteln 
zwei sich ausschließende Zustände – zugleich lebendig und tot zu sein, 
zugleich an- und abwesend zu sein. Das rhetorische Mittel der parado-
xen Formulierung helfe Bessie K., so Bodenstab, »den traumatisch be-
dingten Verlust der Ich-Perspektive an die Subjektivität des autobiogra-
phischen Erzählens«6 zu binden. Zugleich zeugen diese Sätze von dem 
Verlust des Selbstbezugs, der sich in dem Moment einstellte, als Bessie 
K. in der als ausweglos empfundenen Situation widerstandslos ihr Kind 
aushändigt. Nicht in die Situation eingreifen zu können, tatenlos zuse-
hen zu müssen, lässt die integrierte Ich-Perspektive zerfallen. Die Schwie-
rigkeiten der Interviewten, die damaligen Ereignisse und insbesondere 
ihr damaliges eigenes Handeln sich selbst und dem Interviewer als ein 
sinnvolles Geschehen zu berichten, zeugen von der »emotionale[n] Ab-
gestorbenheit der Verlorenheit, in die die Überlebende bei der Selektion 
geriet«.7 Es ist schwer für den Zuhörer oder auch Leser, mit diesen Aus-
sagen konfrontiert zu werden, denn neben der Erzählung der faktischen 
Ereignisse zeugen sie auch für die Kontinuität des erlittenen Bruchs und 
Verlusts in der Gegenwart der Interviewten. Es ist beinah so, als spräche 

5	 Lawrence L. Langer, Admitting the Holocaust. Collected Essays, New Ha-
ven / London 1996, S. 143 f.

6	 Bodenstab, in diesem Band, S. 134–149.
7	 Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

157

eine Tote, eine Frau, die seit der und durch die Shoah ums Leben gekom-
men ist ohne zu sterben, als wäre sie ein Gespenst, zugleich lebendig und 
tot, an- und doch abwesend.

Die poetische Bearbeitung des Interviews durch Pinter stützt sich nicht 
nur auf den Text des Zeugnisses, sondern nutzt auch Langers Reflexio-
nen darauf als eine Art Interpretationsrahmen. Um diesen Prozess der 
Umarbeitung möglichst genau zu beschreiben, werden nachfolgend die 
vier zentralen Aspekte der Interpretation Langers zusammengefasst.

Erstens betont Langer in seinem Kommentar die besondere Zeitlich-
keit der Erinnerung, die durch die traumatischen Ereignisse verursacht 
wurde. Die Zeugin »is left with an intricately interlocking series of me-
mory moments that simply refute pattern or chronology. They create a 
break in the chain of her life that telling cannot mend.«8 In einem spä-
teren Text elaboriert Langer diese Problematik mit den Begriffen »chro-
nological time« und »durational time«. Der Verlust des Babys ist in Lan-
gers Terminologie ein »unforgetable durational moment«.9 Das Zeugnis 
»may sound chronological to an auditor or audience, but the narrator 
who is a mental witness rather than a temporal one is ›out of time‹ as 
he or she tells the story.«10 Durch die Erinnerung an die Lagererfahrun-
gen gerät die Zeit für die Zeugin aus den Fugen oder anders gesagt: das 
Zeugnis des Vergangenen fällt aus der Zeit, weil es keinem Punkt auf ei-
nem Zeitstrahl zugeordnet werden kann, sondern sich über die gesamte 
Zeit erstreckt. Das traumatische Ereignis dauert an und den Opfern ge-
lingt es nicht, sich von der Erinnerung daran zu befreien.11

Die Erinnerungen, die aus einer chronologischen eine dauernde Zeit 
machen, sind in das Gedächtnis »eingeätzt«. Sie lassen sich nicht löschen 
oder in ihrer Wirkung beschwichtigen. »Bessie K. recalls, in a numb and 
almost trancelike voice. She can not remember details of the subsequent 
train ride, though the consequences of that awful moment are etched on 
her memory.«12 Einzelne Bilder und kurze narrative Sequenzen brechen 
plötzlich hervor und bedrohen anhaltend die Integrität der Person. »Me-
mory cannot be silenced; it might as well be heard, in an attempt to un-
derstand why it must express itself with such disjointed dismay.«13 Über 
die vergangenen Ereignisse zu schweigen ist keine Option, denn die un-

  8	Langer, Holocaust Testimonies, S. 50 (Kursivierung im Original).
  9	Lawrence L. Langer, Preempting the Holocaust, New Haven / London 1998, 

S. 70.
10	Langer, Preempting the Holocaust, S. 69.
11	» – for the witness time is durational as well as chronological and that du-

rational time is experienced continously, not sequentially as a memory from 
which one can be liberated.« Langer, ebd., S. 69.

12	Langer, Holocaust Testimonies, S. 49.
13	Ebd., S. 50.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

158

zusammenhängenden Erinnerungen überfallen das Subjekt und lösen 
eine tiefe Bestürzung aus. Unter diesem psychischen Druck müssen die 
Erinnerung artikuliert werden.

»Bessie K.’s train journey is an emblem of the hermetic ordeal that 
the Holocaust became for its surviving victims.«14 Langer vollzieht hier 
selbst einen poetischen Akt, indem er die singuläre Erfahrung, von der 
Bessie K. zeugt, zu einem Emblem erklärt, das über die konkrete Erfah-
rung hinaus für mehr einsteht. Die psychische Macht, mit der der Ho-
locaust auf seine Opfer gewirkt hat, löscht die ontologischen Gegensät-
ze, die ein Leben in der Normalität ermöglichen. »The Holocaust has 
collapsed conventional distictions between living and dying as separa-
te – indeed antithetical – states of being. We will never begin to under-
stand the legacy of atrocity in the modern era until we realize what this 
means.«15 Langer leitet eine allgemeine Infragestellung des zivilisierten 
Seins oder des Menschlichen aus den Zeugenaussagen ab, indem er über 
die Dichotomie von human und inhuman reflektiert. Die menschliche 
Natur, so Langer, könne angesichts solcher Zeugnisse nicht mehr in ei-
nem einfachen Gegensatz zum Inhumanen gesetzt werden, als wäre das 
eine die Norm und das andere eine korrigierbare Abweichung. Vielmehr 
müsse die inhumane Grausamkeit als Teil der menschlichen Konstituti-
on begriffen werden.16

Ein letzter Aspekt des Zeugnisses, der von Langer besonders unter-
strichen wird, betrifft die »separation between agency and event, be-
tween the loss of the baby and assigning responsibility for that loss, […] 
[as] a source of lasting confusion (›by my own doing, or it was done, 
or how‹).«17 Johanna Bodenstab hat sehr lebendig ihre eigene Reaktion 
auf eben dieses Verhalten Bessie K.s gegenüber ihrem Kind geschildert. 
Die Vorstellung einer sorgenden Mutter, die lieber ihr Leben geben wür-
de, als das ihres Kindes zu gefährden, ist tief in unserem Bild von Mut-
terschaft verwurzelt. Ihr Kind nicht geschützt zu haben (was sie sicher 
gar nicht gekonnt hat), führt zu einer tiefen Wunde im Selbstbild Bes-
sie K.s. Agent dieser »inhumanen« Handlung zu sein und sich zugleich 
nicht mehr als Handelnde zu erleben, führt zu einem Gefühl der Schuld, 
das nicht tragbar ist und nur in paradoxen Sätzen beschrieben werden 
kann. Die Leugnung der Existenz des Kindes gegenüber der Ärztin in 
Stutthof zeigt, dass die Annahme dieser Schuld die Integrität der jungen 
Mutter zerstören würde.

Diese vier Aspekte: die andauernde Erinnerung (1), der bestürzenden 
Charakter der Erinnerungen und der Druck zur (unzusammenhängenden) 

14	Ebd., S. 49.
15	Langer, Preempting the Holocaust, S. 72.
16	Vgl. Langer, Preempting the Holocaust, S. 72.
17	Langer, Holocaust Testimonies, S. 49.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

159

Artikulation (2), die symbolische, emblematische Kraft des Narrativs, die 
Dichotomie zwischen lebendig und tot, zwischen Mensch und Unmensch 
einzureißen (3) und die Trennung von Agent und Handlung im traumati-
schen Ereignis (4), sind die zentralen Elemente, die Harold Pinter in sei-
ner poetischen Verarbeitung des Zeugnisses nutzt.18

Ashes to Ashes

Harold Pinters Theaterstück Ashes to Ashes kann als eine problemati-
sche Konstellation von traumatischer Erfahrung, literarischem Zitat und 
kulturellem Gedächtnis gelesen werden. Das Anfang 1996 geschriebene 
und im September des gleichen Jahres in London uraufgeführte kurze 
Stück ist wesentlich ein Dialog zwischen den beiden Hauptfiguren Re-
becca (gespielt von Lindsay Duncan) und Devlin (gespielt von Stephen 
Rea). Von den Figuren heißt es, dass sie beide in ihren 40ern sind. Die 
Zeit der Handlung gibt Pinter kurz und knapp an: »Now«. Diese Zeit-
angabe ist mehrdeutig. Denn dieses »Jetzt« bezeichnet eine gespensti-
sche Referenzlosigkeit der Zeit. Das Stück spielt immer Jetzt, »Jetzt« 
meint nicht das Erscheinungsjahr 1996, sondern den Moment der Per-
formance. Ort der Handlung ist »a house in the country«, ein Raum 
mit einem großen Fenster und einem Garten dahinter. Im Raum stehen 
nur zwei Sessel und zwei Lampen. Während des Stücks wird der Raum 
dunkler und das Licht der Lampen intensiver. Am Ende des Stücks sind 
die Lampen sehr hell geworden, ohne jedoch den Raum wirklich aus-
zuleuchten. Die Handlung spielt in einem Zwielicht, zwischen Hell und 
Dunkel, und diese Schwellensituation charakterisiert metaphorisch das 
gesamte Stück. Die dunkle Vergangenheit und das Licht der Zukunft mi-
schen sich nicht zu einer gleichmäßig beleuchteten Gegenwart, sondern 
markieren im Jetzt der Handlung eine Schwelle, auf der sich die Figu-
ren bewegen.

Der Titel Ashes to Ashes zitiert eine liturgische Formel, die bei Begräb-
nissen gesprochen wird und zum Ausdruck bringen soll, dass mit dem 
Tod alles Irdische dahin zurückkehrt, woher es gekommen ist. Konno-
tationen des Todes, des Begräbnisses und damit Fragen nach der Ver-
gangenheit und des Umgangs mit ihr in der Gegenwart werden aufge-
rufen, ohne im Verlauf des Stückes in einen konkreten Plot zu münden. 
Die Formel »Asche zu Asche, Staub zu Staub« suggeriert auch die Vor-
stellung eines Begräbnisses als dem endgültigen Ereignis, das die Toten 

18	Zu einem ähnlichen Schluss kommt auch Charles Grimes. Vgl. Charles Gri-
mes, Harold Pinter’s Politics: A Silence Beyond Echo, Madison / Teaneck 
2005, S. 237 f. Fußnote 11. Über Grimes hinausgehend differenziere ich die 
Elemente, die in Pinters Verarbeitung Eingang gefunden haben.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

160

von den Lebenden trennt. Es ist genau diese Grenze zwischen Leben und 
Tod, zwischen dem eigenen und dem fremden, die in Pinters Stück the-
matisch wird. Die Zuschauer bemerken erst spät, dass es im Dialog zwi-
schen den beiden bürgerlichen, intellektuellen Figuren in diesem engli-
schen Landhaus auch und besonders um das Bewusstsein jener Grenze 
zum Tod und zum Töten geht, die von der europäischen und besonders 
der deutschen Kultur im 20. Jahrhundert auf grauenhafte Weise über-
schritten wurde. Es ist die Frage, wie man mit einem solchen Wissen fer-
tig werden soll, ob man es eigentlich kann oder darf.

»Ashes to ashes reveals the Holocaust to be at the root of Pinter’s con-
templations of politics and power. […] Though this play brings the char-
acteristic twentieth-century fact of genocide to the dramatic force, it 
nevertheless and paradoxically presents this reality indirectly, through 
allusion and as the traces of unreliable personal memory rather than 
through direct reference or representation. Past and present, there and 
here, self and other merge inextricably, as political violence is located 
within the space of private life.«19

Lawrence Langer stellt die Frage, wie die Literatur mit dem Thema Ho-
locaust umgehen solle. »Holocaust literature is a major goad urging us 
to reimagine atrocity and to rewrite the text of suffering in contempo-
rary terms.«20 Der Leser von Holocaust-Literatur werde gezwungen, die 
Gräuel der Vergangenheit wieder zu imaginieren und den »Text des Lei-
dens« in aktuellen Begriffen neu zu schreiben. In Langers Auseinander-
setzung mit den Video-Interviews des Fortunoff Archives werden die 
Aussagen der Interviewten zu einer Holocaust-Literatur, die genau die-
se Anforderung an den Leser stellt. Das betrifft einerseits Langers In-
terpretationen, aber auch die Leser seines Buches, die darin zum ersten 
Mal mit den Interviews und mit der schwierigen Aufgabe der Reimagi-
nation schrecklicher Leiden konfrontiert werden. Shoshana Felman hat 
dieser Funktion der Zeugnisse, im nachträglichen Zeugen, zu dem der 
Leser historisch wird, die imaginative Bereitschaft zu wecken, eine Ge-
schichte, die anderen passiert ist, im eigenen Körper wahrzunehmen, 
eine lebendige Diskussion gewidmet, in der das Problem einer Trauma-
tisierung des Rezipienten eine wichtige Rolle spielt.21 Spätestens seit Les-
sings Dramaturgie bildet die Lehre des Mitleids für das Schicksal ande-
rer ein zentrales Moment der bürgerlichen Ästhetik. Aber ein Übermaß 
an Anteilnahme als die Unfähigkeit zur Distanz gefährdet nicht nur die 
psychische Balance des Rezipienten, sondern kann auch den Zeugnissen 

19	Grimes, Harold Pinter’s Politics, S. 195.
20	Langer, Preempting the Holocaust, S. 60.
21	Shoshana Felman / Dori Laub, Testimony. Crises of Witnessing in Literature, 

Psychoanalysis and History, New York / London 1992, S. 1–56.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

161

nicht gerecht werden.22 Die Nähe zum Leid der Anderen und zum Leid 
der Vergangenheit wird für die Figur Rebecca zu einem Problem, das ihre 
Integrität radikal in Frage stellt.

Pinters Text beginnt damit, dass Rebecca eine Szene schildert, in der 
ihr ein Mann – ihr Geliebter – die Kehle zudrückt und sie zwingt seine 
Faust zu küssen.23 Diese Szene ist Rebecca niemals geschehen. Davon 
weiß der Zuschauer jedoch so wenig wie ihr Gesprächspartner Devlin, 
ihr gegenwärtiger Partner. Zu diesem Zeitpunkt des Stückes halten so-
wohl Devlin als auch die Zuschauer die geschilderten Ereignisse für reale 
Erinnerungen Rebeccas. Die geschilderte Szene funktioniert wie eine Ini-
tiation, mit ihr betritt man eine geisterhafte Welt, in der Akte der Gewalt 
verschiedenster Form plötzlich auftauchen, ohne jedoch ihren Status und 
ihre genaue räumliche wie zeitliche Referenz zu klären. Da Rebecca sug-
geriert, dass die kurzen Pathosnarrative Teile ihrer Vergangenheit sind, 
hat Devlin ein starkes Interesse daran, die genaueren Umstände dieser 
Ereignisse kennenzulernen. Devlin stellt daher zumeist Fragen, Rebecca 
antwortet. Oftmals sind ihre Antworten jedoch sehr unpräzise, auswei-
chend oder sie antwortet nur mit einem Schweigen. Tatsächlich gibt es 
in dem nur 40 Seiten langen Stück beinahe 70 mal die Regieanweisung 
»Pause« oder »Silence«. Ausgehend von bruchstückhaften Erinnerun-
gen befragt Devlin Rebecca zu ihrem Verhältnis zu diesem Mann. Dev-
lin will wissen, wie er aussah, welchen Beruf er hatte, ob sie ihn liebte, 
und wann das alles geschehen ist. Angedeutet wird Devlin’s Stellung als 
Dozent oder Professor, als ein Mann der Wissenschaft und Aufklärung. 
Er stellt Rebecca Fragen auf eine Weise, die an ein Verhör oder auch ein 
Video-Interview erinnern. In einer Mischung aus Zudringlichkeit und 
dem Bedürfnis nach rationaler Aufklärung, repräsentiert Devlin eine be-
stimmte Form der Wissenserhebung und -verarbeitung, die im starken 
Kontrast zur emphatischen und enigmatischen Art Rebeccas steht. Es 
sagt: »You understand why I’m asking you these questions. Don’t you? 
Put yourself in my place. I’m compelled to ask you questions. There 
are so many things I don’t know. I know nothing … about any of this. 

22	Adorno reflektiert auf die Beobachterrolle des Intellektuellen innerhalb der 
Gesellschaft. Eine gewisse Kälte zeichnet diese Rolle aus. Einerseits scheint 
diese typisch bürgerliche Kälte genealogisch Anteil an der Fühllosigkeit der 
Nazis zu haben, andererseits aber ist die Kälte, die Adorno meint, nicht gleich-
zusetzen mit Mitleidlosigkeit. Sie bringt auch einen kritischen Abstand zum 
Mitleid ein, das immer der Gefahr ausgesetzt ist, manipuliert zu werden. Vgl. 
Theodor W. Adorno, Negative Dialektik, Frankfurt am Main 1975, S. 356 f.

23	Die ersten Sätze Rebeccas lauten so: »Well … for example … he would stand 
over me and clench his fist. And then he’d put his other hand on my neck and 
grip it and bring my head towards him. His fist … grazed my mouth. And 
he’d say, kiss my fist.« in: Harold Pinter, »Ashes to Ashes«, in: ders., Plays 4, 
London 1993, S. 389–434, hier S. 395.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

162

Nothing. I’m in the dark. I need light. Or do you think my questions are 
illegitimate?«24 Die Metaphorik des Lichts wird hier explizit an das Wis-
sen geknüpft, das Devlin zu erhalten wünscht (vgl. das englische Wort 
»enlightment«). Devlin vertritt dabei auch den Anspruch der Zuschau-
er, die wissen wollen, was es mit den Geschichten Rebeccas auf sich hat.

Aber nicht nur Devlin stellt Fragen – wie in einem Verhör. Rebecca 
bittet Devlin immer wieder, seine Fragen zu präzisieren, besonders ihr zu 
erklären, worauf sich die verwendeten Pronomen beziehen: Bezieht sich 
die Frage auf die Situation jetzt oder die von damals, meinst du ihn oder 
meinst du dich selbst, etc. Dieses kommunikative Verwirrspiel, dass die 
temporalen und personalen Ebenen miteinander vermischt, wird beglei-
tet von abschweifenden Reflexionen. Beispielsweise reden sie darüber, 
ob ein Stift unschuldig sein kann oder nicht, abhängig davon, ob man 
mit ihm eine Wäscheliste ausfüllt oder ein Todesurteil unterschreibt, sie 
reden auch darüber, ob Gott existiert, und wenn nicht, was das für den 
englischen Fußball bedeuten würde. Zusammengehalten wird dieses lose 
Gewebe aus Abschweifungen und Anspielungen einerseits von der an-
fänglichen Frage nach der Vergangenheit Rebeccas, ihrem Verhältnis zu 
diesem gewalttätigen Mann und andererseits von einer Wiederholung 
bestimmter Formulierungen und Worte, die in verschiedenen, aber eng 
verflochtenen Kontexten geäußert werden.

Pinter inszeniert eine Spannung zwischen realen und visionären Er-
eignissen, wobei er sich der modernen und postmodern Verfahren der 
Collage und Zitation bedient. In Szene gesetzt wird die Berührung zwei-
er Welten. Einerseits ist Rebecca eine fiktionale Figur, Bestandteil einer 
fiktionalen Welt, andererseits aber sind die Ereignisse, die sie zumin-
dest eine Zeit lang als selbst erlebt ausgibt, reale Ereignisse, d. h., sie ge-
schahen in der Welt, in der auch die Zuschauer leben. Rebecca ist eine 
Figur, in der die Grenze zwischen real und fiktional, zwischen persön-
lich und kollektiv, zwischen vergangen und gegenwärtig verschwimmt. 
Auf der psychologischen Ebene wirkt sich die Auflösung der Distinktion 
zwischen den Gegensätzen als krankhaft anmutende Abweichung von 
der Normalität aus. Rebecca nimmt kaum noch Anteil an der normalen 
(westeuropäischen) Welt, die mit Besuchen im Kino, Kindergeburtstagen 
und Eheproblemen für ihre Freunde und Familie den Referenzrahmen 
bildet, in dem sich die persönliche Identität entfaltet, auslebt oder »sich 
selbst verwirklicht«. Aber eine Selbstverwirklichung des Individuums, 
die unter den politischen Bedingungen einer liberalen demokratischen 
Ordnung ganz normal ist, ist für Rebecca zum Problem geworden. Sie 
berichtet Devlin, dass sie aus dem Fenster ihres Hauses Menschen gese-
hen hat, die ins Meer gingen, von einem alten Mann und einem Jungen, 
die mit Koffern auf vereisten Straßen laufen. Ebenso wie die Geschichte 

24	Ebd., S. 399.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

163

von ihrem gewalttätigen Liebhaber, der Müttern die Babys wegnimmt. 
Ist diese Geschichte nicht wahr, dass heißt, Rebecca hat sie nicht erlebt, 
so ist sie dennoch irgendwo geschehen, zwar nicht in dieser Landschaft, 
nicht in der Stadt, in der Rebecca und Devlin ihr Leben verbringen, aber 
anderen Menschen in dieser Welt (in Europa), eben in jener Welt, in der 
das Paar nun versucht, ein normales Leben zu führen. Rebecca wird von 
diesen Geschichten über die Leiden unzähliger Menschen im 20. Jahr-
hundert heimgesucht wie von Geistern. Harold Pinter hat sich in einem 
Interview zur Anlage der Figur Rebecca wie folgt geäußert:

»From my point of view the woman is simply haunted by the world 
that she’s been born into, by all the atrocities that have happened. In 
fact, they have seem to become part of her own experience, although 
in my view she hasn’t actualy experienced them herself. That’s the hole 
point of the play. […] I have myself been haunted by these images for 
many years, and I’m sure I’m not alone in that. I was brought up in the 
Second World War.«25

Der Umstand, dass Rebecca diese Erfahrungen nie selbst gemacht hat, 
ist auch der Figur selbst klar. In der Mitte des Stücks fragt Devlin Rebec-
ca: »What authority do you think you yourself posses which would give 
you the right to discuss such an atrocity?« und Rebecca antwortet: »I 
have no such authority. Nothing has ever happened to me. Nothing has 
ever happened to any of my friends. I have never suffered. Nor have my 
friends.«26 Devlin reagiert mit einem einfachen »Good« auf dieses Ge-
ständnis, offensichtlich erleichtert, dass Rebecca weder eine ihm unbe-
kannte Vergangenheit voller grausamer Erfahrungen hat, noch etwas für 
wahr hält, was sie sich nur einredet. Weder traumatisiert noch verrückt 
wird Rebecca von den Bildern einer grausamen Vergangenheit heimge-
sucht und figuriert damit einen psychischen Zustand, der Harold Pinter 
zufolge nicht untypisch sei für die Generation, die im Schatten des Ho-
locaust aufgewachsen ist. Pinter koppelt Rebeccas Psyche, die Heimsu-
chung von fremden Erfahrungen, an ein Bewusstsein für den Umstand 
der zivilisatorischen Errungenschaften der westlichen Kultur bei ihrer 
gleichzeitigen Fähigkeit zu grausamsten Handlungen gegen ganze Völ-
ker. »I’m not simply talking about the Nazis; I’m talking about us and 
our conception of our past and our history, and what it does to us in 
the present.«27 Es geht also nicht nur darum, den Holocaust (erneut) als 
abgründige Abweichung von der zivilisatorischen Norm auszustellen, 
sondern die Fähigkeit und Problematik, sich wirklich – auch emotio-
nal – gegen jede rationale Abwehr darauf einzulassen, zu thematisieren. 

25	Harold Pinter, Various Voices, Prose, Poetry, Politics 1948–1998, London 
1998, S. 124.

26	Pinter, Ashes to Ashes, S. 413.
27	Pinter, Various Voices, S. 124.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

164

Mitempfinden und Einfühlung in die Leidensgeschichten der Vergan-
genheit, gerade dann, wenn solche Akte nicht der Faktenakquise nüt-
zen, stoßen auf wenig Verständnis. Diese Haltung wird von Devlin re-
präsentiert, der sich mit seinen Fragen um Fakten bemüht, der versucht, 
die Heimsuchung auszutreiben, um zu einem normalen Leben im Hier 
und Jetzt zu gelangen.

Charles Grimes hebt hervor, dass Pinter durch Rebeccas Unfähigkeit, 
an der normalen Welt teilzunehmen, verdeutliche, wie der Holocaust 
als Fokus für das eigene Leben die Normalität ins Banale und Klischee-
hafte hebe und jeder moralischen Substanz entziehe, zugleich aber auch 
zeige, dass die intensive Reflexion auf den Holocaust annähernd un-
möglich mache, ein alltägliches Leben zu führen, da dieses Ereignis zu 
schwer wiege, um integriert werden zu können.28 Durch die Art und Wei-
se, wie und was Rebecca redet, wie sie auf die Fragen Devlins eingeht, 
bekommt der Zuschauer oder der Leser den Eindruck, dass sie an der 
Grenze zum Wahnsinn lebt. Für Rebecca ist die Zeit aus den Fugen. Sie 
lebt in einer Gegenwart, die nicht mit sich selbst identisch ist, anders ge-
sagt, der Kontext der gegenwärtigen Situation ist nicht geschlossen, son-
dern wird von Fragmenten einer anderen Zeit durchsetzt. Rebecca lebt 
in gespenstischer Gemeinschaft mit den Opfern der Gräuel im Europa 
des 20. Jahrhunderts.

Die Konstellation der Figuren in Fragenden und Antwortende resp. 
Erzählende erinnert nicht zufällig an ein Video-Interview mit histori-
schen Zeugen. Teile der Erinnerungen, die Rebecca Devlin erzählt, sind 
Zitate aus dem Video-Interview mit Bessie K., die Harold Pinter sehr 
wahrscheinlich in Lawrence L. Langers 1995 veröffentlichtem Admit-
ting the Holocaust gefunden hat. Die Theaterfigur Rebecca wird Erin-
nerungsfragmente der realen Person Bessie K. zitieren. Insofern sind Re-
beccas Worte in der Terminologie Michael Bachtins zweistimmige Worte: 
ein fremdes Wort interferiert mit den eigenen Worten des Sprechers – es 
entsteht ein dialogisches Wort.29 Genauer gesagt verquickt Pinter zwei 
verschiedene Modelle des dialogischen Wortes. Zum ersten Modell ge-
hört die versteckte Anspielung auf die Technik des Interviews, auf die 
Gattung des Zeugeninterviews als einem Medium, in dem individuel-
le Erfahrungen sprachlich festgehalten werden. Zu diesem Modell ge-
hört auch, dass Pinter einzelne Versatzstücke aus Bessies Zeugnis heraus-
greift, sie in andere Kontexte montiert und sie mit anderen Zitaten aus 
dem Fundus der kulturellen Überlieferung kombiniert. Das Videointer-
view mit Holocaustüberlebenden stellt dann den latenten Hintergrund 
der Rede Rebeccas dar.

28	Grimes, Harold Pinter’s Politics, S. 206 f.
29	Michael Bachtin, Die Ästhetik des Wortes, Frankfurt am Main 1979, S. 195 ff.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

165

Das zentrale Wort »Baby« in Bessie K.s Zeugnis spielt auch in Pin-
ters Stück eine wichtige Rolle, insofern es durch den gesamten Text und 
durch verschiedene Kontexte flottiert und im Verlauf der Handlung sich 
immer mehr zu dem Baby konkretisiert, das die Zeugin auf traumatische 
Weise verloren hat. An einer Stelle noch zu Beginn des Textes nennt Dev-
lin Rebecca sein »darling«.30 Sie reagiert empört: »Well I don’t want to 
be your darling. It’s the last thing I want to be. I’m nobody’s darling.« 
Devlin sagt: »That’s a song. […] ›I’m nobody’s baby now‹«. Tatsäch-
lich ist dies ein song von Judy Garland aus dem Jahr 1940, es erinnert 
aber auch an den song von Nick Cave and the bad seeds: ›Nobody’s 
baby now‹ aus dem Jahr 1994. Rebecca antwortet darauf: »It’s ›You’re 
nobody’s baby now‹. But anyway, I didn’t use the word baby.«31 Nur we-
nig später kommt Rebecca wieder auf ihren einstigen Liebhaber zu spre-
chen. Rebecca: »He did work for a travel agency. He was a guide. He 
used to go to the local railway station and walk down the platform and 
tear all the babies from the arms of their screaming mothers.«32 Diese 
schockierende Information über ihren früheren Geliebten quittiert Dev-
lin mit einem ungläubigen »Did he?«, woraufhin Rebecca das Thema 
wechselt. An einer anderen Stelle spricht Rebecca über die Verantwor-
tung, die man selbst für das schreckliche Unglück hat, das einem wider-
fährt. Denn, so Rebecca: »it was you who handed over the bundle.«33 
Der Zuschauer kann an dieser Stelle noch nicht wissen, dass »the bund-
le« stellvertretend für ein Baby steht. Das Bündel wird zum Codewort. 
Schon für Bessie K. symbolisiert das Wort »bundle« ihren psychologi-
schen Konflikt mit dem Kind (vgl. Johanna Bodenstab). Pinter verleibt 
diese rhetorische Abwehrreaktion seinem metaphorischen Gebrauch des 
Wortes ein. Das Bündel steht nun auch stellvertretend für die »unclaimed 
experience« (Carus) von Rebecca: eine ortlose Erfahrung, die ihre kon-
krete historische Referenz eingebüßt hat. Die fremde Erfahrung ist von 
Pinter in der Figur Rebecca ausgedehnt worden zu einem symbolischen 
Narrativ, das für die Gräuel des 20. Jahrhunderts insgesamt einsteht.

Geoffrey Hartman schreibt über die Entdeckung des Zitats aus dem 
Videointerview Bessie K.s in Pinters Stück: »Als ich diese Zeilen erstmals 
gelesen habe, lösten sie einen Schock aus, denn sie wiederholten (mit 
minimalen Differenzen), was eine Überlebende in einem Yale-Zeugnis 
geäußert hatte.«34 Für Hartman ist Pinters Stück ein Beispiel von »Er-

30	Pinter, Ashes to Ashes, S. 400.
31	Ebd., S. 401 f.
32	Ebd., S. 406 f.
33	Ebd., S. 417.
34	Geoffrey Hartman, »Zeugenschaft und Leiden auf Distanz«, in: ders. / Aleida 

Assmann, Die Zukunft der Erinnerung und der Holocaust, Konstanz 2012, 
S. 85.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

166

innerungsneid«. Mit dieser Charakterisierung stellt Hartman Ashes to 
Ashes in eine Reihe mit Binjamin Wilkomirski, obgleich er gewichtige 
Unterschiede zwischen den beiden Texten zugibt. Der Erinnerungsneid 
beruht auf dem Gegensatz zwischen einer tiefen, existenziellen Erfah-
rung vs. einer Erfahrungsarmut, wie sie typisch für ein modernes Selbst-
empfinden sein soll. Die Autoren neiden den Opfern des Holocaust ihre 
Erfahrungen. »Der Autor internalisiert, was er gehört und gelesen hat 
und gibt es als eigene Erinnerung wieder. In diesem Fall ist es schwer, 
das Kreative vom Pathologischen zu trennen.«35 Im Fall Wilkomirskis 
beabsichtigt der Autor durch die Vereinnahmung fremder Erinnerungen 
sich eine Identität anzueignen, die soziale Anerkennung erfährt. In Pin-
ters Fall kann man dies weder für den Autor noch für die Figur Rebec-
ca behaupten.

»Am Beispiel Pinters können wir beobachten, wie sich der historische 
Referent nahezu auslöscht. Die starke Resonanz des Ereignisses dehnt 
sich aus und bringt es zum Verschwinden – wie die wachsenden Ringe 
um einen ins Wasser geworfenen Stein. Aus dem aufgezeichneten Video 
sind Schlüsselworte in ein wissenschaftliches Buch gewandert, dann in 
ein populäres Drama, und vermittels einer Rezension in ein einflussrei-
ches Magazin. Asche zu Asche ist demnach ein ungewöhnlich selbstrefle-
xives Beispiel von Erinnerungsneid. Die Bilderwelt des Holocaust wird 
eher zitiert als vereinnahmt. Rebeccas Leidensgeschichte entstand aus 
einer emphatischen Verarbeitung und ist nicht die Folge einer totalen 
Identifikation. Pinters Wiederaufnahme von Elementen aus dem Bericht 
einer Überlebenden ist eine selbst-erlösende Reinszenierung, auch wenn 
sie wenig Trost spendet.«36

Pinters Stück nutzt Techniken der Collage, die einen problematischen 
Zusammenhang herstellen zwischen der Medialisierung von Zeugnis-
sen und der Singularität der persönlichen Aussage, wobei der Übergang 
von der mündlichen Äußerung der Zeitzeugin zu ihrer Verschriftlichung 
die mediale Basis bietet. Zum Problem wird diese Konstellation in ethi-
scher Hinsicht. Hat ein Autor das Recht, Augenzeugenberichte in alle 
Kontexte einzubetten oder neu zu kombinieren? Zeugenaussagen kön-
nen, weil sie performativ sind, nicht beliebig adressiert werden. Sie sind 
an die Situation gebunden, in der sie gegeben worden sind. Ein Zeugnis 
ist zunächst dadurch beglaubigt, dass derjenige, der spricht, es für wahr 
hält. Es ergeht damit ein Wahrheitsanspruch an den Adressaten: der Ad-
ressat soll mir glauben. »What does testimony mean, if it is a uniqueness 
of the performance of a story which is constituted by the fact that, like 
the oath, it cannot be carried out by anybody else?«37

35	Hartman, »Zeugenschaft und Leiden auf Distanz«, S. 83.
36	Ebd., S. 86.
37	Felman, Testimony, S. 206.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

167

Indem Pinter die Zeugenaussage von Bessie K. aus ihrem Kontext 
reißt und damit den Index des Zeugnisses löscht – den Index darauf, wer, 
wann, was erlebt hat – ist das, was Rebecca erzählt, kein Zeugnis mehr. 
Zugleich aber sind es dieselben Worte, die eine reale Situation, eine rea-
le Erfahrung meinen – in diesem Sinn bleiben sie doch ein Zeugnis. Sie 
sind ein gespenstisches Zeugnis. Ein Zeugnis, das auf der Schwelle zwi-
schen real und fiktional schwebt. Wie Pinter sagt, figuriert Rebecca eine 
Heimsuchung von Bildern, die ihn und viele andere in der Zeit nach dem 
Holocaust verfolgt haben. Man kann Rebecca als eine Figur verstehen, 
welche die imaginative Bereitschaft aufbrachte, eine Geschichte, die an-
deren passiert ist, im eigenen Körper wahrzunehmen (Felman), die das 
vergangene Leid anderer inkorporierte und nicht mehr von den Bildern 
loskommt, die sie scheinbar unzusammenhängend überfallen. Die Verei-
nahmung der fremden Erinnerung ist somit auch Ausdruck einer Über-
forderung des tertiären Zeugen bei dem Versuch, die historischen Er-
eignisse von den imaginär erlebten Gefühlen zu trennen. Das poetische 
Potential der Aussagen Bessie K.s, das, was Lawrence Langer aus lite-
raturwissenschaftlicher und Johanna Bodenstab aus psychoanalytischer 
Perspektive als den problematischen Kern an der berichteten Erfahrung 
der Zeugin hervorheben (die Trennung vom Baby und die darauf fol-
gende Verleugnung seiner wie der eigenen Existenz) wird bei Pinter zu 
einer Art Leitmotiv, das mit der geisterhaften Identität der »Erinnerun-
gen« Rebeccas verknüpft ist. Die Trennung von Handlung und Akteur 
und die Unfähigkeit die eigene, die von plötzlich hereinbrechenden Er-
innerungen erschütterte Identität in ein normales Leben zu integrieren 
und der Drang zur Artikulation solcher Bilder sind sowohl Elemente des 
von Langer skizzierten Psychogramms der traumatisierten Zeugin als 
auch Eigenschaften der Figur Rebecca. Der aufgerufene Kontext hat sei-
ne konkrete historische Referenz eingebüßt, die Aussagen erhalten aber 
dadurch auch ästhetische wie politische Funktionen, die im ursprüngli-
chen Zeugnis – wenn überhaupt – nur latent vorhanden waren. Erstens 
wird das Gespenstische der europäischen Vergangenheit als Problem der 
Nachgeborenen aufgerufen und zweitens werden die Gräuel angedeu-
tet, die noch immer im Namen des (westlichen) Humanismus begangen 
werden, wobei ein Zusammenhang zwischen einer mangelhaften Erin-
nerungsarbeit und dem heuchlerischen Zustand der westlichen Demo-
kratie suggeriert wird. Das Stück auf die Nazivergangenheit zu reduzie-
ren, wäre in Pinters Augen zu einfach. »[I]t’s not simply that the United 
States, in my view, has created the most appealing state of affairs all 
over the world for many years, it’s also that what we call our democra-
cies have subscribed to these repressive, cynical and indifferent acts of 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

168

murder. […] Not just the United States, but also Great Britain, France, 
Germany and Spain are very active in this field.«38

Vor diesem Hintergrund erhält der im Kontext des Stückes geäußer-
te enigmatisch wirkende Satz »it was you who handed over the bundle« 
eine weitere Bedeutung. Das eigene, wenn auch unbewusste Verschulden 
an einer inhumanen politischen Situation wird mit der Metapher vom 
ausgehändigten Bündel konnotiert, ohne im Kontext der Handlung für 
Devlin oder die Zuschauer verständlich zu werden. Rebecca äußert die-
sen Satz plötzlich, ohne zu klären, wofür das Bündel steht. Devlin fragt 
irritiert: »The what?«, worauf Rebecca wiederholt »The bundle«, als 
würde es sich von selbst verstehen, was damit gemeint ist.39 Devlin geht 
dann nicht weiter darauf ein, und so verschiebt sich die Klärung dieses 
enigmatischen Einschubs und damit die Bedeutung, die das verlorene 
Baby besitzt, ein weiteres Mal.

Am Ende des Stücks gleitet Rebecca wieder scheinbar unvermittelt in 
eine Erzählung. Sie sagt: »She stood still. She kissed her baby. The baby 
was a girl. […] She listened to the baby’s heartbeat. The babys heart was 
beating.« Mittlerweile ist das Licht im Raum sehr dunkel, während die 
Lampen voll erleuchtet sind. Rebecca sagt: »The baby was breathing. I 
held her to me. She was breathing. Her heart was beating.«40 Der plötz-
liche Wechsel von der dritten in die erste Person zeigt an, dass die eige-
ne Erinnerung und die Erzählung über andere sich für Rebecca unun-
terscheidbar vermischen.

Devlin geht danach auf sie zu und spielt in einer Art reenactment jene 
Szene nach, mit der das Stück begonnen hat: er ballt seine Faust vor ih-
rem Gesicht und zwingt sie, seine Faust zu küssen. Aber sie rührt sich 
nicht. Als er seinen Griff um ihren Hals löst, beginnt sie zu sprechen. 
Nun legt Pinter seiner Figur Rebecca nicht mehr nur Anspielungen, son-
dern die fremden Worte Bessie K.s in den Mund. Der Höhepunkt und 
das Ende des Stückes ist Rebeccas (beinahe) wörtliche Replikation der 
Worte Bessie K.s. Dies ist das zweite Modell des zweistimmigen Worts 
im Sinne Bachtins: Nun bildet die Stimme der Holocaustüberlebenden 
den expliziten Vordergrund und die Stimme Rebeccas den latenten Hin-
tergrund der zweistimmigen Äußerung. Was Rebecca jetzt sagt wird von 
einem Echo begleitet.

38	Pinter, Various Voices, S. 65.
39	Pinter, Ashes to Ashes, S. 417.
40	Ebd., S. 427 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

169

REBECCA: They took us to the trains ECHO: the trains

REBECCA: They were taking the babies away ECHO: the babies away

Pause.

REBECCA: I took my baby and wrapped it in my shawl ECHO: my 
shawl

REBECCA: And I made it into a bundle ECHO: a bundle

REBECCA: And I held it under my left arm  ECHO: my left arm

Pause.

REBECCA: And I went through with my baby ECHO: my baby

Pause.

REBECCA: But the baby cried out. ECHO: cried out

REBECCA: And the man called me back ECHO: called me back

REBECCA: And he said what do you have there ECHO: have there

REBECCA: He stretched out his hand for the bundle ECHO: for the 
bundle

REBECCA: And I gave him the bundle ECHO: the bundle

REBECCA: And that’s the last time I held the bundle ECHO: the bundle

Silence.

REBECCA: And we got to the train ECHO: the train

REBECCA: And we arrived at this place ECHO: this place

REBECCA: And I met a woman I knew ECHO: I knew

REBECCA: And she said what happened to your baby ECHO: your 
baby

REBECCA: Where is your baby ECHO: your baby

REBECCA: And I said what baby ECHO: what baby

REBECCA: I don’t have a baby ECHO: a baby

REBECCA: I don’t know of any baby ECHO: of any baby

Pause.

REBECCA: I don’t know of any baby

Long silence.

BLACKOUT.41

Hartman interpretiert das Echo als Inszenierung »eine[r] zweite[n] Per-
son, und zwar den Autor Pinter selbst, der fast wörtlich die Beschrei-
bung eines Deportationstraumas wiederholt.«42 Sowohl im Kontext des 
bisher Gesagten als auch hinsichtlich der Funktionen des literarischen 

41	Ebd., S. 429–433.
42	Hartman, »Zeugenschaft und Leiden auf Distanz«, S. 85.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

170

Echos in der Literaturgeschichte scheint die Interpretation des Echos als 
Autorstimme, die im Modus des »Erinnerungsneids« die Worte wieder-
holt, wenig überzeugend. Literaturgeschichtlich gesehen ist zwar beson-
ders die von Ovid populär gemachte Nymphe Echo bekannt. Die Funkti-
on des Echos geht jedoch in vielen Beispielen seit der griechischen Antike 
über diese mythische Persona hinaus auf die Semantik des Raumes, in 
dem es erklingt.43 In dieser Hinsicht leistet der Mythos des Echos eine 
kommunikative Verbindung und Verschränkung getrennter Räume. In 
der antiken Literatur blieb die phänomenale Erscheinung des Echos an 
solche Räume gebunden, welche die entsprechenden akustischen Bedin-
gungen aufweisen: Gebirge, Höhlen, Wälder, Hallen und Tempel. Das 
Echo verbindet so den natürlichen Bereich der Landschaft mit den Ar-
chitekturen der Kultur. In modernen Verwendungen des Echos löst sich 
das literarische Motiv von den klassischen loci. Seit der frühen Neuzeit 
ist die Figur Echo mit der ebenfalls in den Metamorphosen Ovids ein-
geführten Figur der Fama assoziiert worden.44 Die Personifikation des 
Gerüchts oder des Ruhms lebt in der Darstellung Ovids in einem Haus, 
das in der Mitte des Erdkreises, zwischen Erde, Meer und Himmels-
zone – die Grenzscheide der dreigeteilten Welt – erbaut ist. In der Me-
tapher vom »Medienecho« schwingt diese Assoziation von Echo und 
Fama ebenfalls mit. Im Haus der Fama, das Tag und Nacht offen steht, 
»dringt jede Stimme an das lauschende Ohr«. Das Haus »ist ganz aus 
tönendem Erz; überall hallt es, wirft die Klänge zurück und wiederholt, 
was es hört. Drinnen herrscht keine Ruhe, nirgends Stille, doch auch 
kein Geschrei, nur leises Murmeln wie von Meereswellen, wenn man 
sie von ferne hört«.45 Im Gewirr der Stimmen gehen wahre und erloge-
ne Gerüchte durcheinander. »Die einen füllen unbeschäftigte Ohren mit 
Gerede, die anderen tragen das Erzählte weiter, und das Maß des Erfun-
denen wächst; jeder neue Berichterstatter fügt zu dem Gehörten etwas 
hinzu.«46 Das Haus der Fama ist ein Raum unzähliger Echos und als sol-
cher gleichsam ein Archiv oder Gedächtnis, das ohne den Anspruch auf 
Wahrheit vergangene Äußerungen bewahrt. So kann das Haus der Fama 

43	Vgl. Sebastian Schulze, Metamorphosen des Echos. Lektüren der gehörten 
Stimme in Barock, Romantik und Gegenwart, Paderborn 2015.

44	Dass es sich bei dieser Assoziation um eine historische Zäsur handelt, macht 
Irmgard Männlein-Robert deutlich. Vgl. Irmgard Männlein-Robert, Stimme, 
Bild und Schrift, Heidelberg 2007, S. 332, Fußnote 118.

45	P. Ovidius Naso, Metamorphosen, Lateinisch/Deutsch, übersetzt und her-
ausgegeben von Michael von Albrecht, Stuttgart 2010, S. 635: »Tota est ex 
aere sonanti, / tota fremit vocesque refert iteraque, quod audit. / Nulla quis in-
tus nullaque silentia parte, / nec tamen est clamor, sed parvae murmura vo-
cis, / qualia de pelagi, siquis procul audit, undis / esse solent, qualemve sonum« 
(XII, V. 46 f.)

46	Ovid, Metamorphosen, S. 637, V. 56 ff.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

171

nicht nur als Allegorie des Gerüchts, sondern in einer dekonstruktiven 
Lesart als Allegorie kultureller Überlieferung insgesamt betrachtet wer-
den, auf die letztlich jede scheinbar originäre Äußerung zurückzuführen 
wäre. John Hollander hat mit Bezug auf die motivische Verbindung von 
Echohöhlen und dem Haus der Fama die Figur Echo als eine Form der 
Allusion, als eine spezifische Weise der Intertextualität konzipiert.

»The reader of texts, in order to overhear echoes, must have some kind 
of access to an earlier voice, and to its cave of resonant signification, 
analogous to that of the author of the later text. When such access is 
lost in a community of reading, what may have been an allusion may 
fade in prominence; and yet a scholary recovery of the context would re-
store the allusion, by revealing an intent as well as by showing means.«47

Der Zugang zur Höhle, die hier als Metapher eines Wissens um den Kon-
text der literarischen Überlieferung eingesetzt wird, ermöglicht durch 
die Identifikation des ursprünglichen Textes oder Textfragmentes, des-
sen Echo im aktuellen Text erklingt, diesen mit jenem in ein Verhältnis 
zu setzen: Die Bedeutung des früheren Textes kann im späteren bestätigt, 
gesteigert, kritisiert oder ins Lächerliche gezogen werden. Zudem erlaubt 
die »interpretive figure of the relation of voice and resonant contextual 
cave in mind«, »chains of rebound« innerhalb des Überlieferungskon-
textes zu identifizieren.48 Insofern stellt das räumliche Modell einer Höh-
le des Kontextes »a sort diachronic figure« dar. Wortspiele und Homony-
me, die in der klassischen Rhetorik nur als synchrone Figuren analysiert 
worden sind, erscheinen in diesem räumlichen Modell des Echos in ei-
nem Zeitrahmen.49 Hollander schlägt für solche diachronen Echos den 
Terminus Transumption oder Metalepse vor.50

Das Zitat des Zeugnisses von Bessie K. in Pinters Theaterstück kann 
als eine solche Metalepse beschrieben werden. Wie im Haus der Fama 
sind die Äußerungen Bessie K.s von ihrem Kontext gelöst, von verschie-
denen Autoren wiederholt und in andere Kontexte versetzt worden. 
Die Anspielungen bleiben jedoch hinreichend deutlich (Züge, Gräuel, 
Arbeitslager), um den Holocaust als Referenzrahmen aufzurufen. Die 
Zuschauer haben noch Zugang zu diesem nur angedeuteten Raum, 
jedoch so, dass die Worte Rebeccas das kollektive Trauma des Holo-
causts aufrufen und innerhalb dieses Kontextes ihren Sinn erhalten. Ein 

47	John Hollander, The Figure of Echo. A Mode of Allusiion in Milton and Af-
ter, Berkley / Los Angeles 1984, S. 65 f.

48	Ebd., S. 79 f.
49	Ebd., S. 113: »Any kind of wordplay, of allusion to other meanings or hom-

onyms of a word, is usually thought of as linking references in some kind of 
conceptual space, and a time-frame is never considered«.

50	Zum Verhältnis der diachronen Figur zum Gebrauch des Begriffs in der klas-
sischen Rhetorik, vgl. ebd., S. 114 ff.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

172

spezialisierter Zuschauer wie Geoffrey Hartman hat durch sein Wissen 
einen Zugang zum spezifischen Originalkontext der Worte. Nur ein sol-
cher Hörer kann die Entfremdung ermessen, die die Worte von ihrer 
Quelle bis zu ihrem Erschallen in einem Theaterraum durchmachten. 
Pinters Inszenierung der fast vollständigen Aussage Bessie K.s mit ei-
nem Echo, das die Worte Rebeccas von der Person löst und zu einer ge-
spenstischen Anwesenheit im Raum werden lässt, kann als selbstrefle-
xive Ausstellung des poetischen Verfahrens gedeutet werden. Das Echo 
macht nicht nur das Landhaus, in dem das Stück spielt, zu einem Geister-
haus, sondern auch das Theater, in dem die Zuschauer sitzen, zu einem 
gespenstischen Raum, in dem das Zeugnis der realen Ereignisse wider-
hallt. Das Echo inszeniert den Zwang zur Wiederholung, die gespensti-
sche Rückkehr der Gewalterfahrungen, die Teil des 20. Jahrhunderts und 
damit Teil unserer kollektiven Identität sind. In der fragmentarischen 
Wiederholung des Echos wird zudem deutlich, dass das eigene Wort von 
einem fremden Wort begleitet wird, wodurch Pinter auf die Zweistim-
migkeit der Rede Rebeccas hinweist. Warum aber bleibt das letzte Echo 
aus und herrscht nur eine lange Stille bis das Licht erlischt? Charles Gri-
mes hat diesen Ausfall des erwarteten Echos in seiner subtilen Studie zu 
Pinters Stück als Hinweis auf die Abwesenheit, das Verschwinden der 
Sprache gedeutet. »This empty space, characterized as void of language, 
is a site in which genocide (and its legacy) challenge our trust in mean-
ing and articulation.«51 Im finalen Punkt der Handlung, wo die Figur 
Rebecca und die reale Geschichte ununterscheidbar verschwimmen, ver-
schwindet letztendlich die Sprache als Medium der Aufklärung und des 
Wissens vollständig. Das Echo als körperloses Gegenüber kann diesen 
Effekt des Ausbleibens der Sprache vor diesem Ereignis erst zur Darstel-
lung bringen. Es zeigt eine Leere an, an deren Stelle eine Antwort stehen 
sollte, die wir jedoch immer schuldig bleiben werden.

In einer letzten Wendung möchte ich kurz auf das Echo eingehen, 
dass Pinters Stück und besonders Rebeccas Monolog am Ende ausge-
löst hat. Wie bereits dargelegt, wurde der zeitliche und räumliche In-
dex des Zeugnisses von Bessie K. gelöscht. Nur noch ungefähr ist zu er-
ahnen, dass der Holocaust den Hintergrund bildet. Dieser Effekt, dass 
der Zuschauer als Zeuge des Theaterstücks unweigerlich an den Holo-
caust, an die Gewalterfahrungen des 20. Jahrhunderts denkt, ohne dass 
er solche selbst erlebt haben muss, selbst ohne zu wissen, dass es sich 
tatsächlich um ein Zeugnis einer Holocaustüberlebenden handelt – die-
ser Effekt zeigt, wie tief sich der Holocaust in das kollektive Gedächt-
nis eingeschrieben hat. Aber gerade weil sich Pinter beinahe wortwört-
lich auf Bessie K.s Zeugnis bezieht, kann man sich des Endrucks nicht 
erwehren, dass hier eine ethische Grenze überschritten ist. Bei meinen 

51	Grimes, Harold Pinter’s Politics, S. 212.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes

173

Recherchen bin ich auf Youtube, wo sich auch Bessie K.s Interview fin-
det, auf zwei kurze Clips von zwei Schauspielerinnen gestoßen, die sich 
eben diese Szene gewählt haben.52

Beide Clips verzichten auf das Echo, dass bei Pinter die Zitation selbst-
reflexiv ausstellte, und konzentrieren sich stattdessen allein auf das Pa-
thos der Szene. Bessie K.s Erfahrung ist hier sowohl anwesend wie 
abwesend. Die Wirkung, die das Pathos ihrer Worte hat, ist den Insze-
nierungen anzusehen – eine Wirkung, die bis an die Grenzen einer un-
erträglichen Peinlichkeit reicht, einer Scham. Bessie K.s Worte zirkulie-
ren in der Literatur, im Theater, im Internet als gespenstische Zeugen 
und beklemmende Fragen bleiben angesichts solcher Reinszenierungen 
von Überlebendenzeugnissen zurück. Werden die Zuschauer des Thea-
terstücks, die Zuschauer vor ihren Bildschirmen, während sie diese Insze-
nierungen sehen, zu tertiären Zeugen? Was können sie bezeugen? Kön-
nen diese Zitate die Reihe der sekundären Zeugen über die Grenze der 
Zeitgenossenschaft fortsetzen? Weist die Kette dieser Überlieferung nicht 
einen Bruch auf, in den nicht nur die Technik, sondern das individuel-
le Imaginäre jedes Zuschauers mit einfließt? Welche Erinnerung – wenn 
überhaupt – wird auf diese Weise für die Zukunft gesichert?

52	Die beiden Clips finden sich unter diesen links: https://www.youtube.com/
watch?v=KxrNJr260E8, https://www.youtube.com/watch?v=kRnLHsZdPS4 
(Zuletzt aufgerufen: 29.11.2015).

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sebastian Schulze

174

Bibliographie

Adorno, Theodor W. (1975), Negative Dialektik, Frankfurt am Main.
Bachtin, Michael (1979), Die Ästhetik des Wortes, Frankfurt am Main.
Felman, Shoshana / Laub, Dori (1992), Testimony. Crises of Witnessing in Li-

terature, Psychoanalysis and History, New York / London.
Grimes, Charles (2005), Harold Pinter’s Politics: A Silence Beyond Echo, 

Madison / Teaneck.
Hartman, Geoffrey, »Zeugenschaft und Leiden auf Distanz«, in: ders. / Alei-

da Assmann, Die Zukunft der Erinnerung und der Holocaust, Konstanz.
Hollander, John (1984), The Figure of Echo. A Mode of Allusiion in Milton 

and After, Berkley / Los Angeles.
Langer, Lawrence L. (1993), Holocaust Testimonies: The Ruins of Memo-

ry, New Haven [1991].
Langer, Lawrence L. (1996), Admitting the Holocaust. Collected Essays, 

New Haven / London.
Langer, Lawrenc L. (1998), Preempting the Holocaust, New Haven / London.
Männlein-Robert, Irmgard (2007), Stimme, Bild und Schrift, Heidelberg.
Naso, P. Ovidius (2010), Metamorphosen, Lateinisch/Deutsch, übersetzt und 

herausgegeben von Michael von Albrecht, Stuttgart.
Pinter, Harold (1993), »Ashes to Ashes«, in: ders., Plays 4, London, S. 389–

434.
Pinter, Harold (1998), Various Voices, Prose, Poetry, Politics 1948–1998, 

London.
Schulze, Sebastian (2015), Metamorphosen des Echos. Lektüren der gehör-

ten Stimme in Barock, Romantik und Gegenwart, Paderborn.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


175

Kristin Platt

Narrative und traumatische Kohärenz.  
Schemata, Herausforderungen, 

Interpretationsrisiken

In autobiographischen Erinnerungserzählungen finden sich stets Passa-
gen, die über lange Jahre relativ »stabil« blieben: die so oder fast ähn-
lich bereits mehrfach erzählt worden sind; die Freunde und Familie so-
fort wiedererkennen, weil der Wortlaut der Erzählung kaum abweicht. 
Ob diese Passagen allerdings gerade jene sind, die besonders »treu« zum 
Erleben, zum einstigen Geschehen sind, darf trotzdem kaum angenom-
men werden.

Erinnerungserzählungen zeigen neben den Passagen, die kaum Verän-
derungen erfahren, auch Sequenzen, in denen Erfahrungen noch einmal 
neu gerahmt werden, neu interpretiert, neu geordnet, einer anderen Ab-
folge unterworfen. Lässt sich dies als Hinweis darauf deuten, dass die 
»Verarbeitung« solcher Erfahrungen noch unabgeschlossen ist, die Be-
deutungszuweisungen brüchig, die Ordnungen provisorisch?

Seit Jahrzehnten werden in psychologischen Arbeiten zu traumati-
schen Nachfolgen individueller Gewalterfahrungen, aber auch in sozi-
alwissenschaftlichen und historischen Arbeiten zu biographischen und 
autobiographischen Zeugnissen von Überlebenden des Holocaust, enge 
Beziehungen zwischen Sprechen und Traumaverarbeitung zugrunde ge-
legt.

Der Gedanke, dass sich im »fragmentierten Sprechen« der Überleben-
den die Überwältigung durch das Trauma zeigt, bildet den Ausgangs-
punkt für eine Mehrzahl disziplinärer und interdisziplinärer Arbeiten, 
die sich der Vielgestaltigkeit traumatischer Symptome vom Ausgangs-
punkt überwältigender Belastungen aus nähern. Dabei sei in Bezug auf 
das Sprechen von einer dialektischen Bewegung auszugehen, wie Judith 
Herman schreibt: »The conflict between the will to deny horrible events 
and the will to proclaim them aloud is the central dialectic of psycho-
logical trauma«.1 Mit der Definition der »Post Traumatic Stress Disor-
der« und den in der Folge der Durchsetzung dieses Konzepts entwickel-
ten Diagnoseinstrumenten und Therapien für traumatische Störungen 
wird dem Aspekt der »Vermeidung« hohe Bedeutung beigemessen; das 

1	 Judith Herman, Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence – From Do-
mestic Abuse to Political Terror, New York 1997, S. 1.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

176

Sprechen gilt als Annäherung und erster Schritt einer Bearbeitung.2 Die 
vermutete Beziehung zwischen Trauma und einer Überwältigung des 
Sprachlichen beziehungsweise zwischen Verarbeitung/Integration und 
einer Versprachlichung ist bis heute Ausgangspunkt der meisten The-
rapiekonzepte: »Das Versprachlichen von belastenden Erinnerungen ist 
im Rahmen der Behandlung von Traumafolgestörungen von großer Be-
deutung. Worte für belastende Erfahrungen zu finden, dient der Ver-
arbeitung und im zwischenmenschlichen Kontext natürlich auch der 
Entlastung. Zudem erfüllt die Versprachlichung eine sinnstiftende und 
erklärende Funktion. Im Zuge der Verarbeitung des traumatischen Ereig-
nisses wird nach und nach ein Narrativ erarbeitet, das das Geschehene 
und die eigenen Reaktionen darauf umfasst und der belastenden Erfah-
rung einen Platz in der individuellen Lebensgeschichte gibt. Wenn diese 
Rekonstruktion gelingt, ist das Trauma verarbeitet.«3 Ein enger Zusam-
menhang wird somit zwischen der Versprachlichung und dem Aufbau 
einer – korrigierten und korrigierenden – autobiographischen Erinne-
rung gesetzt, ausgehend davon, dass das »Sprechen« der Erfahrungen 
als wesentlicher Rahmen erkannt wird für die Ausbildung autobiogra-
phischer Erinnerung.4 Das Erzählen ermögliche eine »Biographisierung« 
von Ereignissen: »Wenn wir von unserem Leben erzählen oder gar unse-
re Lebensgeschichte erzählen, aktivieren wir dieses [autobiographische] 
Gedächtnis«, so Rolf Haubl.5 Die Formulierung einer Erzählung ver-
bindet Person und Geschichte, die Erfahrungen und das Soziale.6 Robyn 

2	 Siehe dazu, den Zusammenhang fokussierend: Frank M. Ochberg, »Post-Trau-
matic Therapy«, in: George S. Everly / Jeffrey M. Lating (Hg.), Psychotrauma-
tology: Key Papers and Core Concepts in Post-Traumatic Stress, New York 
1995, S. 245–264. 

3	 Martin Sack, »Narrative Arbeit im Kontext ›schonender Traumatherapie‹«, 
in: Carl Eduard Scheidt / Gabriele Lucius-Hoene / Anja Stukenbrock / Elisabeth 
Waller (Hg.), Narrative Bewältigung von Trauma und Verlust, Stuttgart 2015, 
S. 150–160, hier S. 150.

4	 Robyn Fivush / Catherine A. Haden / Elaine Reese, »Remembering, Recoun-
ting, and Reminiscing: The Development of Autobiographical Memory in So-
cial Context«, in: David C. Rubin (Hg.), Remembering Our Past: Studies in 
Autobiographical Memory, Cambridge MA 1996, S. 341–359. 

5	 Rolf Haubl, »Die allmähliche Verfertigung von Lebensgeschichten im sozio-
kulturellen Erinnerungsprozess«, in: Margret Dörr / Heide von Felden / Regina 
Klein / Hildegard Macha / Winfried Marotzki (Hg.), Erinnerung – Reflexion – 
Geschichte. Erinnerung aus psychoanalytischer und biographietheoretischer 
Perspektive, Wiesbaden 2004, S. 197–212, hier S. 197 f. 

6	 Vgl. dazu zum Beispiel Wendy Patterson, »Narrative Imaginings: New Perspec-
tives on the Power of Personal and Cultural Stories«, in: dies. (Hg.), Strategic 
Narrative: New Perspectives on the Power of Personal and Cultural Stories, 
Lanham MD 2002, S. 71–87.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

177

Fivush hat in mehreren Artikeln die Bedeutung der Sprache für die Aus-
bildung autobiographischer Erinnerung betont: »the stories that indivi-
duals tell are both shaped by and shape the very understanding of histo-
ry in the making and in the past. The stories we tell shape ourselves and 
the world in which we live.«7 Der Dialog zwischen psychologischer For-
schung, Therapieforschung und Gedächtnisforschung verlangt nicht nur, 
die soziale Rahmung von Erinnerungen zu berücksichtigen, sondern die 
soziale Bedingtheit mentaler Repräsentationen insgesamt mitzudenken. 
So geht es Fivush nicht nur um die sprachlich vermittelten sozialen »Ur-
sprünge« von autobiographischen Erinnerungen, sondern auch um die 
sozialen und kulturellen Bedingtheiten von Wahrnehmungen und Mo-
tivationen, die ebenfalls Grundstrukturen des autobiographischen Ge-
dächtnisses führen.8

Um herauszustellen, dass Erfahrung im Rahmen sprachlicher Orga-
nisation strukturiert ist und dass die Erzählung ein Prozess ist, mittels 
dem Erfahrung erst als Erfahrung hervortritt, ist es in besonderer Wei-
se möglich, sich auf die Arbeiten von Donald Polkinghorne zu beziehen: 

»The basic figuration process that produces the human experience of 
one’s own life and action and the lives and actions of others is the nar-
rative. Through the action of emplotment, the narrative form constitu-
tes human reality into wholes, manifests human values, and bestows 
meaning on life. Emplotment composes meaning out of events by a pro-
cess similar to the process that grammar employs to develop meaning 
from words.«9

Auch in jüngeren Arbeiten, in denen betont wird, dass Traumatisierun-
gen vor allem dort entstehen, wo ein Zusammenbruch des Gedächtnis-
systems erfolgt,10 wird die Bedeutung des Erzählaktes als zentral gese-
hen. In Anknüpfung an die klassischen Arbeiten von Pierre Janet sehen 

  7	Robyn Fivush, »Remembering and Reminiscing: How individual lives are 
constructed in family narratives«, in: Memory Studies vol. 1, 1 (2008), S. 49–
58.

  8	Robyn Fivush, »Sociocultural Perspectives on Autobiographical Memory«, 
in: Mary Courage / Nelson Cowan (Hg.), The Development of Memory in 
Infancy and Childhood, Hove / New York NY 2009, S. 283–303. 

  9	Donald E. Polkinghorne, Narrative Knowing and the Human Sciences, Alba-
ny NY 1988, S. 159.

10	Siehe dazu sicherlich insbesondere die Arbeiten von Bessel van der Kolk et al., 
u. a.: Bessel A. van der Kolk, »Trauma and Memory«, in: ders. / Alexander C. 
McFarlane / Lars Weisaeth (Hg.), Traumatic Stress: The Effects of Overwhel-
ming Experience on Mind, Body, and Society, New York 1996, S. 279–302; 
Bessel A. van der Kolk / Onno van der Hart, »The Intrusive Past: The Flexibi-
lity of Memory and the Engraving of Trauma«, in: American Imago vol. 48, 
4 (2001), S. 425–454. Vgl. dazu ferner aktuell: Ellert Nijenhuis, The Trinity 
of Trauma: Ignorance, Fragility, and Control, Göttingen 2015.  

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

178

Onno van der Hart et al. zwei Formen mentaler Handlungen, durch die 
autobiographische Erinnerungen entstehen: »(a) Wahrnehmen, Enkodie-
ren und Speichern von mentalen und behavioralen Handlungen während 
des ursprünglichen Ereignisses und (2) paralleles Erzählen (narrativ) des-
sen, was geschehen ist.«11

Die Narrativierung ermögliche nicht nur eine Integration von Erinne-
rungsfragmenten, sie leistet auch die Integration in die autobiographi-
sche Persönlichkeit sowie mit der Akzeptanz der Erfahrung als eigener-
lebtes Geschehen (mitsamt der traumatischen Auswirkungen) letztlich 
die Gewissheit der Kohäsion der eigenen Persönlichkeit. Diese Kohäsion 
gilt für den einzelnen als stabil; Kohäsion ist die Basis des Empfindens 
autobiographischer Selbstheit – von der angenommen wird, dass sie in 
und als Kontinuität erfahren werden muss.12 Trauma lässt sich also nicht 
nur verstehen als Fixierung von Erfahrungseindrücken und eine Unfä-
higkeit, narrative Erinnerungen auszubilden und Bedeutungen zu verän-
dern, sondern auch als Störung eines Selbstverhältnisses.

Hypothesen um den Zusammenhang von Erinnerung und Trauma 
werden auf zwei Ebenen konfrontiert: Während zum einen eine beein-
trächtigte oder in einer Weise besonders strukturierte Erinnerung an ein 
traumatisierendes Erlebnis gesehen wird, wird andererseits erkannt, dass 
Traumata über Erinnerungen assoziiert, bearbeitet oder weitergetragen 
werden; es wird eine dichte Beziehung insofern zugrundegelegt, da Er-
innerungen sowohl mit Risiken der Überwältigung als auch mit Chan-
cen der Bearbeitung zusammenstehen.

Traumatische Erinnerungen gelten als grundsätzlich zu unterschei-
den von narrativen Erinnerungen, da sie als »halluzinatorische, einsa-
me und unwillkürliche« Eindrücke verstanden werden müssen, die »aus 
visuellen Bildern, Empfindungen und physischen Handlungen bestehen, 
welche manchmal das gesamte Wahrnehmungsfeld in Beschlag nehmen 

11	Onno van der Hart / Ellert R. S. Nijenhuis/Kathy Steele, Das verfolgte Selbst. 
Strukturelle Dissoziation und die Behandlung chronischer Traumatisierung, 
Paderborn 2008 (zuerst: The Haunted Self, New York NY/London 2006), S. 
61.

12	Siehe dazu zum Beispiel: Michele L. Crossley, Introducing Narrative Psycho-
logy: Self, Trauma and the Construction of Meaning, Buckingham / Philadel-
phia PA 2000; Martin A. Conway / Jefferson A. Singer / Angela Tagini, »The 
Self and Autobiographical Memory: Correspondence and Coherence«, in: So-
cial Cognition vol. 22, 4 (2004), S. 491–529; Dan P. McAdams et al., »Conti-
nuity and Change in the Life Story: A Longitudinal Study of Autobiographi-
cal Memories in Emerging Adulthood«, in: Journal of Personality vol. 74, 5 
(2006), S. 1371–1400; Elisheva A. M. van der Hal-van Raalte, »Sense of Co-
herence Moderates Late Effects of Early Childhood Holocaust Exposure«, in: 
Journal of Clinical Psychology vol. 64, 12 (2008), S. 1352–1367. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

179

und auf die betroffenen Menschen erschreckend wirken können«.13 Sie 
seien keine Rekonstruktionen, sondern »Repräsentationen« des über-
wältigenden Ereignisses.14 Als einflussreich lassen sich heute vor allem 
die Arbeiten von Bessel van der Kolk kennzeichnen, der ein neurobio-
logisches Modell eines »Traumagedächtnisses« entwickelt hat, in dem 
nicht-narrative Elemente (sensorische Aspekte) enkodiert seien, die als 
Flashback, als Bild, als Affekt bei bestimmten auslösenden Reizen asso-
ziiert werden können.15

Es ist bemerkenswert, wie schnell und konsequent Arbeiten, die ver-
suchen, der Charakterisierung zu widersprechen, dass es sich bei den 
Erinnerungen an traumatische Erfahrungen vor allem um ein Verharren 
handeln würde, und die sich skeptisch zum Gedanken einer integrieren-
den oder »heilenden« Biographisierung äußern, nicht als analytische Po-
sition, sondern gerade als Ausdruck der traumatischen Überwältigung 
selbst diskutiert werden. Man ordnet diese »konkurrierenden« Ansich-
ten »verstehend« in den Forschungsdiskurs – doch kaum als analyti-
sche Position.

Stets, wenn auch zumeist implizit von dem Gedanken ausgehend, dass 
jeder Mensch einem anderen Menschen etwas von sich erzählen kann,16 
sei er noch so traumatisiert, noch so schüchtern, stehen zwei Lesarten zur 
Verfügung: Zum einen von einem individuellen Beharren auf den »dys-
funktionalen Erinnerungen«, zum anderen auf einem individuellen Be-
harren auf der Rolle als »Überlebende und Zeugen« auszugehen.17 Da-
bei wird durchaus daran erinnert, dass das Sprechen der Erfahrung von 
Verfolgungen und Gewalt schon in den frühen schriftlichen Auseinan-
dersetzungen von Überlebenden des Holocaust als besondere Schwierig-
keit, als kaum zu leistende Aufgabe erkannt wurde. 

Forscher, die sich mit Erinnerungsberichten von Überlebenden des Ho-
locaust beschäftigen, stützen sich (bewusst/unbewusst?) auf die Voraus-
setzung, dass Überlebende erzählen »wollen« und dass sie es im Prinzip 
auch können, das heißt dass die körperlichen, intellektuellen und kon-
textbezogenen Fähigkeiten zum Erzählen im Prinzip und grundsätzlich 

13	Van der Hart et al., Das verfolgte Selbst, S. 61. 
14	Ebd.
15	Van der Kolk, Trauma and Memory, hier u. a. S. 281.
16	David Novitz, »Art, Narrative and Human Nature«, in: Lewis P. Hinch-

man / Sandra K. Hinchman (Hg.), Memory, Identity, Community: The Idea 
of Narrative in the Human Sciences, Albany NY 2001, S. 143–160, hier S. 
149.

17	Siehe dazu zum Beispiel Brigitte Boothe, »Den Terror nationalsozialistischer 
Lagerhaft bezeugen«, in: Carl Eduard Scheidt / Gabriele Lucius-Hoene / Anja 
Stukenbrock / Elisabeth Waller (Hg.), Narrative Bewältigung von Trauma und 
Verlust, Stuttgart 2015, S. 199–211, hier S. 199.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

180

vorhanden und abrufbar sind – womit jedes Scheitern der Narrativie-
rung als Sichtbarwerden des Traumas gelesen werden kann. Es gibt jün-
gere Untersuchungen, die zum Teil davon ausgehen, dass traumatisierte 
Personen sich »nicht immer auf dem mentalen Niveau befinden, das für 
erfolgreiches adaptives Handeln erforderlich ist«.18 Als wichtigste Ein-
schränkungen gelten Bindungsdefizite, Formen von Demenz und einge-
schränkte kognitive Reserven. Allgemein nimmt die psychotherapeuti-
sche Literatur aber weniger »Mängel« als »Unfähigkeiten« in den Blick: 
zu den diversen »Unfähigkeiten«, über die sich Handlungs- und Verhal-
tensweisen sowie Persönlichkeitskonzepte von traumatisierten Personen 
charakterisieren lassen, gehören »gestörte« Fähigkeiten zur Affekt- und 
Selbstregulation oder die Neigung, »bei schon geringen Belastungen« 
Überreaktionen zu zeigen. Die zentrale Unfähigkeit wird aber eben dar-
in erkannt, dass traumatisierte Personen sich an bestimmte Aspekte des 
Traumas nicht erinnern können. Wobei der Unterschied zwischen Pati-
enten einer Posttraumatischen Belastungsstörung und Patienten einer 
»komplexen PTBS« häufig einfach nur im Schweregrad gesehen wird.19

Selten beachtet wird, dass die Reflexion zu einer Unmöglichkeit von 
Sprache oder Deutungszuweisungen in kaum einem Erinnerungsbericht 
von Überlebenden extremer und langandauernder politischer Verfolgung 
und Gewalt fehlt. Doch betrifft diese Unmöglichkeit keine »Unfähig-
keit«. Zunächst dient die Markierung der Unmöglichkeit von Erzäh-
lung auch nicht dazu, tatsächlich eine »Lücke« der Erzählung zu mar-
kieren, hingegen leitet sie Erzählsequenzen sogar gerade ein. Ferner wird 
mit der Äußerung einer eigenen Unzulänglichkeit des Erzählens die ei-
gene Sprecherposition autorisiert. Es bedarf der Autorisierung der eige-
nen Person – zum einen angesichts der Komplexität des Geschehens, die 
immer bewusst bleibt, zum anderen angesichts der Interviewsituation 
selbst. Der Interviewte weiß, dass man an seiner Geschichte und nicht 
an seiner Person interessiert ist; er weiß, dass man ihn als repräsentative 
Stimme aufgesucht hat für ein Schnittfeld zwischen persönlicher Erfah-
rung und Geschichte. Nicht zuletzt aber lässt sich hinter der Äußerung 
der Unzulänglichkeit von Erinnerung und Sprache, die in den autobio-
graphischen Erinnerungserzählungen so besonders auffällig ist, eine sehr 
eigene, rekursive Bewegung von Erzählung und Infragestellung, Bewer-
tung und Zweifel erkennen.

18	Van der Hart et al., Das verfolgte Selbst, S. 167. 
19	Es ist nahezu unmöglich, angesichts der Dichte der Literatur eine repräsen-

tative Arbeit herauszugreifen. Siehe hier zum Beispiel: Katja Boroske-Lei-
ner / Arne Hofmann / Martin Sack, »Ergebnisse zur internen und externen Va-
lidität des Interviews zur komplexen Posttraumatischen Belastungsstörung 
(I−kPTBS)«, in: PPmP – Psychotherapie, Psychosomatik, Medizinische Psy-
chologie vol. 58, 5 (2008), S. 192–199, hier u. a. S. 194.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

181

So werden in der Mehrzahl autobiographischer Lebenserzählungen 
unterschiedliche Sinn- oder Bedeutungszuweisungen versucht – und je-
weils zurückgewiesen. Dies betrifft regelmäßig sehr grundsätzliche An-
liegen von Sprache, Erinnerung und Verarbeitung, dies zudem völlig un-
abhängig davon, ob es sich um »gebildete« Interviewpartner (die noch 
immer von Forschern bevorzugt werden) oder Personen ohne höhere 
Ausbildungsbiographie handelt. Die rekursive Infragestellung betrifft 
aber auch die Prüfung von Mustern traditioneller Geschichtserzählun-
gen oder Folien von Tradition und Religion.

Yüghaper Eftian, eine Überlebende des Genozids an dem Armeniern, 
geboren 1901 in Zeytun (heute türk.: Süleymanlı), rang in ihrem Erin-
nerungsbericht wiederholt mit der Frage, warum sie überlebt habe. Weil 
sie über Ostern geboren sei?

»Ich sagte, dass ich gläubig bin. Ich war immer gläubig, und der Glaube 
hat mich gerettet. Er gibt Kraft. Ich bin sowieso über Ostern geboren.«20

Doch in den entscheidenden Momenten gab es keinen Gott, der sie 
schützte. Kein Gott hatte sich hindernd in die Deportation gestellt. Oder 
war es doch Gott, der ihr in einem Moment eine Silbermünze schenkte?

»Wie sollte ich nicht an Gott glauben?«

Konnte dieser Gott wirklich verlangen, dass man sein Handeln akzep-
tiert? Yüghaper Eftian versuchte, sich an ihren eigenen Zweifel über den 
Zweifel anderer anzunähern:

»Wenn man früher gesagt hat: Tu das nicht, Gott bestraft Dich, haben 
die Menschen noch gezittert. Jetzt sagen sie, Gott gibt es nicht, Maria 
und so weiter. Wer ist Jesus?«

Gott hatte ihr das Kind genommen. Aber sie sei gläubig. Gott habe ihr 
immer geholfen. Und doch gibt Glauben keinen Trost.

»Ich spende der Kirche und sage, dass sie eine Totenmesse lesen sollen. 
Aber wie soll ich trauern? Um wie viele? Wenn aus fünf Familien nie-
mand am Leben geblieben ist […].«

Arie Bartal, geboren 1925 in der Nähe von Warschau, ein Überleben-
der des Warschauer Ghettos und des Lebens im Untergrund nach 1941, 
prüfte im Interview, ob sein Zweifel an Gott dadurch verursacht sei, dass 
er in den Verstecken seine Identität verloren habe; oder gäbe es diesen 
Gott nicht wirklich? Und wenn es ihn doch gäbe, habe er Gott etwas 

20	Interview mit Yüghaper Eftian, geführt am 14.05.1989 in Paris, Interviewer: 
Mihran Dabag (Archiv Institut für Diaspora- und Genozidforschung). Die au-
tobiographische Erinnerungserzählung von Yüghaper Eftian ist gekürzt ab-
gedruckt in: Mihran Dabag / Kristin Platt, Verlust und Vermächtnis. Überle-
bende des Genozids an den Armeniern erinnern sich, Paderborn 2015.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

182

zu verdanken? Aber Gott war es nicht, der ihm versichert hatte, dass er 
überleben werde.

»Ich weiß nicht, wie ich das nennen soll – Glück oder Gott, daran glau-
be ich nicht. Ich glaube, es ist das Schicksal, das Schicksal. Vielleicht 
hat Gott mich auch nicht mehr gesehen. Ich erinnere mich, dass einmal 
jemand zu mir gesagt hat, es war ein Pole, ›Weißt Du, ich glaube, dass 
Du am Leben bleiben wirst‹, so sagte er, so oder ähnlich. Es war nicht 
Gott, der da gesprochen hat. Ich habe so ein Gefühl gehabt. Er hat ge-
sagt: ›Ich habe solch ein Gefühl. Dass Du am Leben bleibst.‹ Das war 
schon spät, das war im Jahre 1943 […] Der Mann hat gesprochen. Er 
hat ein Gefühl gehabt. Ich habe es so in meiner Erinnerung bewahrt.«21

Es ist überraschend, dass nach inzwischen über 20 Jahren der interdiszi-
plinären Forschung zu autobiographischen Erinnerungserzählungen die-
se so auffallend typische Bewegung des Prüfens von Deutungsmustern, 
des Entwurfs und zugleich oft höchst entschiedenen Verwerfens von mo-
ralischen und politischen Erzählungen, in wissenschaftlichen Beiträgen 
wenig beachtet worden ist. Selten werden die Einschätzungen der Über-
lebenden zu ihren Erfahrungen überhaupt erfragt und noch weitaus sel-
tener lassen sich Wissenschaftler auf diese Einschätzungen ein.

Dies deutet darauf hin, dass es einige sehr einfache Annahmen gibt 
zu den Beziehungen von Erinnerung, Erfahrung und Trauma, die in der 
Arbeit an und mit einem videographierten Interview relevant werden 
können.

So begegnen wir über das Video einem Überlebenden, der im Heute 
jener Gegenwart spricht, die wir ja auch selbst teilen.

Man vermutet grundsätzlich, dass das Sprechen über den Holocaust 
den Alltag durchbricht, dass es zurückführt in eine andere Realität – dass 
es sozusagen eine andere Realität ist. Wir sehen in der Erinnerungser-
zählung nicht nur ein Ordnen des Zurückliegenden, sondern in den Er-
innerungen auch die Sprache der Erfahrung selbst – trotz des Wissens, 
dass es sich bei erzählten Erinnerungen immer um Rekonstruktionen 
und stets um neue Rekonstruktionen handelt, dass diese nicht nur einen 
Ablauf eines Geschehens verdichtet darstellen, sondern auch Bedeutun-
gen formulieren. Wir sehen die Erzählung als Zeugnis nicht im Sinne der 
Rekonstruktion eines Zeugen, sondern als Überrest der Vergangenheit, 
deren Erleben jeweils interessiert.

Doch ein Überlebender »springt« nicht in diese Vergangenheit zurück. 
Die »Vergangenheit« ist immer anwesend. Jeder Überlebende erlebt auch 
in der Gegenwart die Vergangenheit – ohne dass er sich allerdings wie 
in einer entfremdeten Umwelt fühlen würde. Er lebt diese Zeiten neben-
einander, nicht nacheinander, und versteht sie selten als Grenze. Zum 

21	Interview mit Arie Bartal, geführt am 17. September 2009 in Tel Aviv, Inter-
viewer: Kristin Platt (Archiv Institut für Diaspora- und Genozidforschung). 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

183

anderen sehen der Betrachter im Video Ordnungen des Heute: Medika-
mente auf dem Küchentisch, eine Fernbedienung, eine Fernsehzeitung. Es 
kommt vor, dass der Zuschauer irritiert ist, weil die interviewte Person in 
dem Alltagskontext zu »normal« wirkt, und damit die Erwartung nicht 
bedient, in erster Linie als die Stimme der Vergangenheit zu erscheinen.22

In beiden Reaktionen des Zuschauers/Forschers spiegelt sich der 
Grundirrtum, dass der einzelnen Person, und auch dem einzelnen Über-
lebenden, ein biographisches Konzept und ein biographisches Wissen 
zur Verfügung steht, in welchem die traumatische Erfahrung Brüche und 
Fragmentierungen verursacht hat. Doch kaum ein Überlebender kann 
auf ein solches biographisches Wissen zurückgreifen, weil er nicht mehr 
auf einen sozialen oder kulturellen, kohärenzstiftenden Rahmen zurück-
greifen kann. Überleben eines Völkermords bedeutet, nicht am gewohn-
ten Küchentisch auf einen Bruch des Erlebens zurückblicken zu müssen, 
sondern in einem sozialen Umfeld weiterzuleben, in dem nichts des Vor-
her geblieben ist. Deportationen, Massaker, Ghetto oder Lager: nach all 
diesen Erfahrungen müssen die Überlebenden auch in einer neuen Spra-
che weiterleben, zumeist als einzige Überlebende einer Familie, mit ei-
nem langen Bruch in der eigenen Bildungs- und Ausbildungsbiographie.

Die hier kurz vorab skizzierten Tendenzen zum Zusammenhang von 
Sprechen und Traumaverarbeitung stehen in engem Zusammenhang mit 
Annahmen zum Verhältnis von Erfahrung und Erzählung. Diese betref-
fen die oben auch bereits angesprochenen Gedanken, dass Erfahrung 
durch Erzählung ausgedrückt und repräsentiert werden (und werden 
können), dass die Erfahrung in und durch die Erzählung geordnet und 
organisiert wird, aber auch, dass Erfahrungen in und durch die Erzäh-
lung hervorgerufen werden.23

Die Mittel der Videographie bereiten der wissenschaftliche Analyse 
eine Unwägbarkeit: nämlich für das Verstehen des Zusammenhangs von 
Erfahrung und Erzählung zu explizit zu werden. Dies insbesondere, weil 

22	Dies ließ sich wiederholt in Universitätsseminaren beobachten, in denen be-
reits das Tragen eines pinkfarbenen Hemdes durch eine interviewte Person die 
Erwartungen irritierte – wobei zweifellos solche schnellen Bewertungen und 
Irritationen darüber, wie ein Überlebender zu sprechen und zu leiden habe, 
mit der Erwartung an den eigenen Sentimentgewinn zu tun hat (mit Dank an 
Bettina Claßen für die Diskussion über die studentischen Reaktionen).

23	Siehe dazu zum Beispiel: Ruth Josselson, »The Present of the Past: Dialogues 
with Memory over Time«, in: Journal of Personality vol. 77, 3 (2009), S. 
648–667; Peggy J. Miller / Heidi Fung / Michelle Koven, »Narrative Rever-
berations: How Participation in Narrative Practices Co-Creates Persons and 
Cultures«, in: Shinobu Kitayama / Dov Cohen (Hg.), Handbook of Cultural 
Psychology, New York 2007, S. 595–614; Robert N. Kraft: »Archival Me-
mory: Representations of the Holocaust in Oral Testimony«, in: Poetics To-
day vol. 27, 2 (2006), S. 311–330.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

184

das videographierte Interview einen »authentischen« Einblick in die Be-
deutungszusammenhänge erweckt – weil es eben die Konzentration des 
Zuschauers nicht auf eine textliche Ebene lenkt, sondern mit dem Visu-
ellen auf eine Ebene, der er weit mehr Vertrauen schenkt. Der Zuschauer 
fragt zunächst nicht nach der Ebene der Verwobenheit zwischen Sprache 
und Zeichen, sondern nach den Rückschlüssen vom Bild auf die Person. 
Die Wahrnehmungsperspektive steht im Vordergrund, die einen gerin-
geren Abstand hat zum Erzählten; die sich verleiten lässt, an eine Bezie-
hung zwischen Person, Erfahrung, Handeln und Verhalten zu glauben, 
eine Beziehung zwischen moralischen Vorstellungen und Einstellungen 
zum Geschehen.24

Das videographierte Interview kann dazu verführen, die Erzählung 
als »authentische« Äußerung eines Ichs zu erkennen, als Einblick in die 
typischen Eigenschaften einer Person zu vermuten, als Ausdruck der zu-
rückliegenden Erfahrungen und individuellen Bedeutungszuweisungen.
Die Frage nach den Rahmungen von Erzählung und Erinnerungen in je-
weiligem sozialem Wissen oder kulturellen Narrativen wird nur vorsich-
tig gestellt. Es ist allgemein auffällig, dass in der Arbeit mit individuel-
len Narrativen, gerade wenn es um Zeugnisse von Gewalterfahrungen 
geht, die unausgesprochene Furcht wirksam ist, mit der Berücksichti-
gung, dass wir in der Erzählung einer individuellen Person immer auch 
weitere »Stimmen des Sozialen« hören können und der grundsätzlichen 
Responsivität des Erzählens begegnen (Bakhtin)25, die »Authentizität« 
des Zeugnisses und damit seine »Tatsächlichkeit« und »Wahrheit« zu 
bedrohen.

Vor dem Hintergrund, dass sich Forscher der Sozial-, Geschichts- oder 
auch Literaturwissenschaften, aber auch der Therapieforschung, in ih-
ren Interpretationen von Berichten über das Leben und Überleben stets 
einer der beiden oben angesprochenen Ebenen versichern können – zum 
einem der Ebene des »Testaments«, des Zeugenberichts; zum anderen 
der Ebene der »Überwältigung« –, steht ein überraschend enger Rahmen 
für die Interpretationen der Kohärenz/Inkohärenz eines Erinnerungsbe-
richts zur Verfügung. Das Kohärente kann als Bedeutungszuweisung des 
Erzählenden angesichts seiner Intention zur Formulierung eines Zeugen-
berichts gelesen werden, das Inkohärente, Fragmentarische als Sichtbar-
werden der traumatischen Verletzung.

24	Die Erörterungen können hier nur äußerst stichwortartig darauf verweisen, 
dass Wissensmuster der »Alltagspsychologie« in Oral History-Arbeiten einen 
intensiven Eingang gefunden haben. Siehe dazu die hervorragende Kurzdar-
stellung zur »naiven Dispositionstheorie« bei Jens B. Asendorpf, Psychologie 
der Persönlichkeit, Heidelberg 2007 (zuerst 1996), u.a. S. 2–7.

25	Mikhail Bakhtin, Speech Genres and Other Late Essays, Austin TX 1986.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

185

Offen bleibt eine Auseinandersetzung mit der Tatsache, dass es auch 
nicht-narrative Erfahrungen gibt. Diese pauschal als »traumatische« An-
teile zu vermuten, reicht analytisch nicht aus. Es würde auch weiterhin 
das Versäumnis begangen werden, die grundsätzliche Kohärenz von Er-
fahrungszusammenhängen anzunehmen und als Beweis der traumati-
schen Brüche nach Fragmentierungen zu suchen.

Der Zeitzeuge im Video

In den vorliegenden Überlegungen ist bereits Bezug genommen worden 
auf ein langjähriges Erhebungsprojekt, in dem autobiographisch-narra-
tive Interviews mit Überlebenden des Genozids an den Armeniern mit 
Video aufgezeichnet worden sind.26 

Während in den letzten Jahren in wissenschaftlichen Veröffentlichun-
gen zwar regelmäßig Ergebnisse dieses Projekts vorgestellt wurden,27 
ist doch insgesamt ein sehr zurückhaltender Umgang mit den lebensge-
schichtlichen Berichten erfolgt. Dies erklärt sich dadurch, dass der Völ-
kermord an den Armeniern bis heute auch in einem wissenschaftlichen 
Rahmen nicht thematisiert werden kann, ohne dass sich dieser gegen Re-
lativierung und Leugnung stellen muss. Die Veröffentlichung von lebens-
geschichtlichen Erzählungen wird zuweilen als Beweis oder Gegenbeweis 
für den Völkermord bewertet. Die im Rahmen des Projekts erhobenen 
Erinnerungsberichte sind jedoch nicht als Beleg für eine historische Tat-
sächlichkeit geführt worden. Sie geben der Erfahrung zum Teil extrems-
ter physischer und langanhaltender psychischer Verletzungen Raum, sie 
sind aber eben auch individuelle Reflexionen über das Leben nach und 

26	Die analytischen Überlegungen beziehen sich ferner auf eine Analyse von au-
tobiographischen Interviews und Leitfrageninterviews mit jüdischen Überle-
benden der NS-Verfolgungen und Gewalt, die schwerpunktmäßig zwischen 
2008 und 2013 in Israel durchgeführt wurden. Auch hier galt das Interesse 
den Reflexionen über die eigene Person und die Bedeutung des Erlebten im 
fortgeschrittenen Lebensalter. Siehe dazu u. a.: »Erinnerungen an die Arbeit 
im Ghetto. Möglichkeiten und Grenzen der Narration von Erfahrungen sozi-
alpsychologischer Desorientierung«, in: Jürgen Hensel / Stephan Lehnstaedt 
(Hg.), Arbeit in den nationalsozialistischen Ghettos, Osnabrück 2013, S. 
375–393. 

27	Siehe dazu u. a.: Kristin Platt, »Trauer und Erzählung an der Grenze der Ge-
walt«, in: Burkhard Liebsch / Jörn Rüsen (Hg.), Trauer und Geschichte, Köln 
u.a. 2001, S. 161–199; dies., »Tradition und Erfindung. Soziale Figurationen 
der Authentifizierung traumatischer Verletzung«, in: Psychosozial Jg. 26, 1 
(2003), S. 39–51; dies., »Witnessing the Catastrophe«, in: Graham C. Kin-
loch / Raj P. Mohan (Hg.), Genocide: Approaches, Case Studies and Respon-
ses, New York NY 2005, S. 253–282.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

186

mit einer Extremerfahrung. Die Sicherheit jedoch, dass die individuel-
le, persönliche Bedeutung dieser Lebenszeugnisse, die Individualität der 
einzelnen Personen und die Wahrheit ihrer Narration, aber auch die In-
timität der Verletzungen und Verluste geachtet werden, ist aufgrund der 
politischen Leugnung nicht immer gegeben.28

In den Blick genommen wird im Folgenden die autobiographische Er-
innerungserzählung von Mihran Der Sarkissian, geboren 1904 in Gürün. 
Das Interview wurde über einen Zeitraum von zwei Tagen in Valence 
(Frankreich) in armenischer Sprache geführt.

Die Stadt Gürün, die heute zur Provinz Sivas gehört, liegt ungefähr 
135 Kilometer nördlich von Sivas (armenisch: Sepastia) in Zentralanato-
lien. 1914 war die Stadt mehrheitlich armenisch bewohnt.29 Gürün liegt 
in einer grünen, bewaldeten Talschneise einer kargen Berglandschaft am 
Oberlauf des in den Euphrat fließenden Tohma Çay. Die Stadt wird von 
einer mittelalterlichen Zitadelle überragt. Zu den Dörfern, die zu der 
Stadt gehörten, zählten 1914 auch mehrere ausschließlich von Armeni-
ern bewohnte Dörfer sowie weitere Dörfer mit mehrheitlich armenischer 
Bevölkerung, darunter die heutigen Orte Kavak, Karahisar, Osmande-
de und Karaören.30

Die Geschichte der Stadt geht zurück auf eine hethitische Siedlung. 
Ab dem 10. Jahrhundert wurde im Rahmen einer wachsenden armeni-
schen Zuwanderung aus der Siedlung ein regionales Zentrum, das vor 
allem von der Lage zwischen Gesaria (heute türk.: Kayseri) und Ma-
latya profitierte. Die armenischen Familien in Gürün waren in klas-
sischen Handwerksbereichen tätig, besonders bekannt wurden die in 
der Stadt hergestellten größeren Schaltücher oder Umschlagtücher. Die 

28	Siehe dazu auch das Vorwort und die Einleitung in: Dabag / Platt (Hg.), Ver-
lust und Vermächtnis, Paderborn 2015.

29	Man kann von ungefähr 12.000 Bewohnern insgesamt ausgehen, davon 
rund 8.500 Armenierinnen und Armenier. Heute hat Gürün knapp 10.000 
Bewohner. Vgl. dazu auch: Raymond Kévorkian, The Armenian Genocide: A 
Complete History, London/New York, S. 274 und 446 f.; Raymond Kévorki-
an / Paul B. Paboudjian, Les Arméniens dans l’Empire Ottoman a la vielle du 
genocide, Paris 1992, S. 243.

30	Die ausführlichere Einführung erfolgt hier, weil die sozial-historische Le-
bensumgebung in den Städten und Dörfern Anatoliens heute nur wenig be-
kannt ist. Dies betrifft sowohl die Geschichte des historischen Armeniens in 
diesem Gebiet, als auch das armenische Leben in Anatolien vor dem Ersten 
Weltkrieg. Vielleicht sind dabei vor allem zwei Aspekte hervorzuheben: zum 
einen das von den christlichen Gemeinschaften geprägte Bild der größeren 
Städte, zum anderen das jüngst häufiger in die Diskussion gebrachte Argu-
ment, dass eine »türkisch-armenische« oder »muslimisch-christliche Nach-
barschaft« als Mythos anzusehen ist. Man lebte zwei räumlich und sozial ge-
trennte Leben. Das Leben in den Städten war ein armenisches Leben.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

187

engen Handelsverbindungen mit den armenischen Textilmetropolen an 
der Seidenstraße und besonders in Nor-Djugha, der armenischen Vor-
stadt Isfahans, hatten in der Stadt eine mittelständische Schicht entste-
hen lassen. Ausgehend von den Tanzimat-Reformen begann ab Mitte des 
19. Jahrhunderts eine Periode des kulturellen, sozialen und politischen 
Emanzipationsstrebens der armenischen Gemeinschaft im osmanischen 
Reich (arm.: Zartonk, »Erwachen«)31, die auch in Gürün zu enthusias-
tischen Schulgründungen führte. 1914 gab es innerhalb der Stadt fünf 
aktive armenisch-apostolische Kirchen, zwei Kirchen der armenisch-ka-
tholischen Gemeinde und drei armenisch-protestantische Kirchen. Au-
ßerhalb der Stadt lag das Kloster des Heiligen Toros (Surp Toros) und 
das Kloster das Heiligen Jakob (Surp Hagop), ferner weitere Kirchen in 
den Dörfern der Umgebung. Heute noch sichtbar sind allein die Ruinen-
reste der Kirche der Muttergottes (Surp Asvadsadsin) im Stadtgebiet. Die 
armenische Gemeinschaft in Gürün spiegelt beispielhaft den Aufbruch 
der Armenier in Anatolien, die bis zum 19. Jahrhundert im Schatten der 
ökonomischen und intellektuellen Zentren armenischen Lebens gewe-
sen waren.32 Dabei steht sicherlich vor allem das armenische Sepastia, 
dessen außergewöhnliches Stadtleben auch von den griechischen, syro-
aramäischen und jüdischen Gemeinschaften mitbestimmt worden war, 
für die besondere Blüte, das ökonomische Wachstum und die in kurzer 
Zeit erreichte differenzierte Sozialstruktur – nicht zuletzt deshalb betont 
Mihran Der Sarkissian gleich zu Beginn seiner Erzählung, dass Gürün 
zur Provinz Sepastia gehört.

Die armenische Bevölkerung von Gürün wurde zu Beginn des Juli 
1915 deportiert, die Verhaftung und Ermordung von Persönlichkeiten 
des politischen und wirtschaftlichen Lebens war einige Wochen vorher 
dieser Deportation vorausgegangen. Dabei wurde eine Gruppe über El-
bistan, Malatya, Aintep (heute türk.: Gaziantep), Marasch (heute türk.: 
Kahramanmaraş) und Urfa (heute türk.: Şanlıurfa) Richtung Derzor 
(arab.: Der ez-Zor oder Dair az-Zur) geführt, eine andere Gruppe über 
Malatya, Aintep, Kilis und Aleppo nach Hama, Homs oder Damaskus.

31	Siehe zu einer historischen Kurzdarstellung das Kapitel »Die Armenier im Os-
manischen Reich und der Völkermord von 1915/16. Historischer Rahmen«, 
in: Dabag / Platt, Verlust und Vermächtnis. Vgl. zum weltanschaulichen Rah-
men der jungtürkischen Genozidpolitik vor allem Mihran Dabag, »Jungtürki-
sche Visionen und der Völkermord an den Armeniern«, in: ders. / Kristin Platt 
(Hg.), Genozid und Moderne. Strukturen kollektiver Gewalt im 20. Jahrhun-
dert, Opladen 1998, S. 152–206.

32	Als solches wirkten ja nicht nur Konstantinopel, sondern die Zentren der 
westarmenischen »kaghut« (»Exilorte«), die seit dem Mittelalter ein armeni-
sches Leben mitbestimmt haben, darunter: Venedig, Amsterdam, Lwów (Lem-
berg), Genf, Nor Djugha (Isfahan).

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

188

Mihran Der Sarkissian hatte zwei Brüder, von denen er der Mittle-
re war, und eine knapp zweijährige Schwester. Er wurde gemeinsam mit 
seiner Mutter und den Geschwistern sowie den Familien der Onkel und 
Tanten deportiert. Der Vater war vor der Deportation von zu Hause 
weggebracht und gemeinsam mit anderen Männern ermordet worden. 
Von der Verhaftung und Ermordung der Männer sowie dem Beginn der 
Deportation wird im Interview systematisch und dicht berichtet. Die 
Kollokation der Ereignisse entspricht dabei den bekannten historischen 
Fakten:

»Menschen sind in die Städte gekommen und haben dort laut gerufen. 
Das waren solche Menschen, die aus dem Gefängnis rausgekommen 
waren. Aber sie hatten an ihrem Arm etwas Gebundenes. Sie hatten ei-
nen roten Stern gebunden. Als ob sie der Polizei angehören. Die sind in 
die Stadtviertel gekommen, und sie haben laut gerufen: ›Ihr sollt an die-
sem oder jenem Tag die Häuser verlassen.‹ Unser Haus war an einem 
Stadtrand. Dort, an der Stelle, wo man die Stadt verlässt. Nach unserem 
Haus gab es vielleicht zehn bis fünfzehn Häuser. Es begann dann, dass 
die Leute von dem unteren Teil der Stadt kamen. Allmählich wurde die 
Karawane mehr. Zu den schon Gekommenen schlossen sich Menschen 
aus den anderen Stadtvierteln an. Es hat sich eine große Karawane ge-
bildet. So sind wir aus der Stadt herausgegangen. Von da aus zu Fuß.«33

Die Gruppe, der Mihran Der Sarkissian zugehörte, wurde Richtung Ma-
latya deportiert, von dort nach Aintep und Kilis, dem »Ort der Fliegen«34, 
anschließend mit dem Zug nach Aleppo und weiter Richtung Damas-
kus. Er berichtet über Aufenthalte in Hama, Homs, Damaskus und Ir-
bid. In einer wesentlich kleineren Gruppe werden seine Mutter und die 
Geschwister noch im Herbst/Winter 1915 zurück nach Hama gebracht,35 
zunächst zu einem Khan, in dem sie auch auf dem Hinweg übernachtet 
hatten. In diesem Khan stirbt die kleine Schwester, deren Leiche »einfach 
so liegen geblieben« ist, da es niemanden gab, der sie beerdigt hätte. Mih-
ran Der Sarkissian beschreibt, dass seine Mutter, sein Bruder und er ver-
sucht hätten, mit den Händen eine Grube, die sie fanden, tiefer zu ma-
chen. Von dem Khan in Hama wurden sie auf Dörfer in der Umgebung 
»verteilt«. Historisch ist interessant, dass diese Verteilung sowohl büro-
kratisch als auch systematisch und unter Bewachung von Gendarmen 

33	Interview mit Mihran Der Sarkissian, geführt von Mihran Dabag in Valence 
am 31. August 1990 (Archiv Institut für Diaspora- und Genozidforschung), 
Druckfassung der Übersetzung: 15. März 2015, S. 4, Z. 15–28.

34	Dies betont er mehrfach und beschreibt die katastrophalen hygienischen Zu-
stände des Lagers in Kilis.

35	Mihran Der Sarkissian meint, beobachtet zu haben, dass nur Familien oder 
Reste von Familien, in denen es einen Mann gab, in Irbit blieben; alle ande-
ren wurden in kleinen Gruppen zurück nach Syrien deportiert.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

189

vorgenommen wurde, die die Gruppen jeweils abholten und zu einem 
neuen Ort brachten.

Mihran Der Sarkissian berichtet von diesen Dörfern in unwirtlichen 
Regionen Syriens, von den Entbehrungen, dem Hunger, dem Betteln um 
Nahrung, er erzählt von dem Tod des kleinen Bruders sowie vom Tod 
der Mutter (im Jahr 1918). Nach dem Tod der Mutter gehen sein Bru-
der und er in ein Waisenhaus; nach unterschiedlichen Stationen in Wai-
senhäusern gelingt es ihnen, nach Frankreich einzureisen (obwohl sie ei-
nem Onkel Geld für einen Pass nach Amerika gegeben hatten). Auf eine 
Zeit als Tagelöhner folgt eine Zeit als Kurzwarenhändler auf den Märk-
ten. Anfang der 1930er Jahre findet der Umzug nach Valence statt, die 
Beschlagnahmung des Lastwagens im Zweiten Weltkrieg folgt, eine Zeit 
als Soldat – und die Zerstörung des Hauses durch eine amerikanische 
Fliegerbombe. Nach dem Krieg baute er noch einmal ein Konfektions-
geschäft auf, das sein Sohn zunächst weitergeführt hatte.

Zum Zeitpunkt des Interviews war Mihran Der Sarkissian ein sehr 
schmaler, von Krankheiten (Entfernung von Teilen des Magens und 
Darms) geschwächter Mann, der trotz der körperlichen Einschränkun-
gen (er wollte sich zwischendurch nur Wasser oder einen Kaffee geben 
lassen) mit hoher Konzentration jeweils drei Stunden an zwei Tagen be-
richtete. Am zweiten Tag wirkte er wesentlich ausgeruhter und körper-
lich kräftiger; eventuell war er vor dem Interview doch nervös und un-
ruhig gewesen, wobei genau aus diesem Grund im Rahmen des Projekts 
keine langen Vorankündigungen oder Verabredungen erfolgt sind.36

Dem Interview ging stets die wortgleiche Aufforderung des Interview-
ers voran, »das ganze Leben« zu berichten, nicht nur den Völkermord; so 
zu erzählen, wie es einem vor Augen steht, völlig unabhängig davon, ob 
es einem wichtig oder unwichtig erscheint. Ferner wurde erläutert, dass 
das Interview (trotz der Videoaufnahme) nicht »für das Fernsehen« sei, 
sondern für die Universität,37 dass das Erzählte sorgsam behandelt wer-
den würde. Abschließend folgte die Aufforderung, mit der Nennung des 
Namens, des Geburtsjahres und des Geburtsortes zu beginnen.

36	Die Verabredung erfolgte stets sehr kurzfristig; nicht selten sogar erst am Tag 
selbst.

37	Es wurde im Verlauf des Interviewprojekts stets darauf geachtet, dass mög-
lichst keine Familienangehörigen anwesend waren, um die erzählenden Per-
sonen nicht zusätzlich zu belasten, die von persönlichsten Gewalterfahrun-
gen häufig zum ersten Mal überhaupt berichteten; gerade der Zusicherung 
des vertrauensvollen Umgang kam eine entscheidende Bedeutung zu. Nicht 
wenige, sowohl Frauen als auch Männer, berichteten in der Interviewsituation 
von Vergewaltigungen und anderen entwürdigenden und verletzenden Erfah-
rungen, die sie ihren Kindern nie erzählt hatten.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

190

Das Interview mit Mihran Der Sarkissian wurde in der Küche seines 
Hauses aufgezeichnet, dem er im Blick auf sein Leben und Erleben ei-
nen besonderen Ort zuwies. Eine angezündete Zigarette, die manchmal 
aufgenommen und dann wieder zurückgelegt wurde, verglühte in einem 
Aschenbecher. Die Erzählung begann ohne Zögern, sicher und flüssig.

Zum Beginn des Interviews hatte sich Mihran Der Sarkissian zunächst 
in seinem Stuhl zurückgelehnt, die Arme auf die Lehnen gestützt, viel-
leicht, um eine konzentrierte und auch autoritative Position einzuneh-
men. Doch beugte er sich nach kurzer Zeit regelmäßig zum Interviewer 
vor, um direkter berichten zu können, aber vor allem um seine Erzäh-
lung gestisch zu unterstützen. Dabei waren seine Gesten stets genau und 
deutlich.

»Mein Name ist Mihran Der Sarkissian. Geboren bin ich in der Stadt 
Gürün. Gürün gehörte zur Provinz Sepastia. Ich erinnere mich an die 
Zeit meiner Kindheit, als ich in den Kindergarten ging. Diejenigen, die 
den Kindergarten besuchten, trugen eine rote Bluse.38 Alle, die den Kin-
dergarten besuchten, trugen ein rotes Kleid. Als ich den Kindergarten 
beendete, wechselte ich in die Grundschule. Dort bin ich gerade nur 
sechs Monate geblieben. Gewohnheit unserer Lehrer war \ weil Sie Ein-
zelheiten«
Interviewer: Ja, ja! 39

Bemerkenswert wäre vielleicht nicht unbedingt, dass Mihran Der Sarkis-
sian sein Geburtsdatum nicht nennt, wenn er nicht bereits zu Beginn jede 
Bemerkung, die sich auf ihn selbst bezieht, direkt weitergeführt hätte hin 
zum historischen Rahmen oder eine soziale Umgebung. In dem Satz »Ge-
boren bin ich in der Stadt Gürün« gehört die Betonung nicht dem per-
sönlichen Ich, sondern der Stadt – die schließlich »zur Provinz Sepas-
tia« gehört. Daran anschließend erwähnt er, dass er sich an die Zeit des 
Kindergartens erinnere, doch formuliert er keine persönliche Erfahrung, 
sondern verändert diese in die Beschreibung, dass alle, die den Kinder-
garten besucht haben, ein rotes Kleid getragen hätten.40

An diese Sequenz anschließend, nachdem er sich kurz versichert, dass 
auch Einzelheiten interessieren, berichtet er, dass in der Grundschule 
nur in Armenisch unterrichtet wurde, erst in höheren Klassen Türkisch 
gelehrt worden sei, dass die Nachricht der Deportation kurz nach der 

38	Gemeint ist ein Zbun. Als Zbun (armenisch) bezeichnete man in Anatolien 
ein langes, nicht tailliertes Kleid, das von Frauen und Männern getragen wur-
de. Mihran Der Sarkissian versuchte hier einen Begriff zu finden, von dem er 
meinte, dass der Interviewer ihn eher verstehen würde.

39	Transkript der Übersetzung S. 1, Z. 7–14 [Disk 1A, Beginn 00:00:17].
40	Es handelt sich eigentlich um eine Vorschule, in der auch bereits Buchstaben 

gelehrt wurden. Die Schüler der meisten armenischen Vorschulen und Schu-
len trugen Schulkleidungen. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

191

Einschulung kam, dass 1914 der Krieg ausgebrochen sei und »etwa 600 
Leute, alle Intellektuellen« gesammelt worden seien, die »auf Berge und 
in Täler gebracht« wurden, wo sie ermordet worden sind. Er berichtet, 
dass man »alle jungen Männer, die Soldat werden konnten«, zum Mili-
tär einberufen habe, doch dass auch sie »als Straßenarbeiter eingesetzt« 
und ermordet wurden. Dann kommt der Einschub:

»Natürlich, wir haben es gehört. Mit den Augen haben wir es nicht gese-
hen, weil in unserem Haus, in unserer Stadt mit sieben und acht Jahren 
konnten wir mehr nicht sehen. Aber was passierte, war das.«41

In die dichte Erzählung über den Ort seiner Kindheit zu Beginn des Inter-
views, aber auch im zweiten Teil des Interviews, in dem der Interviewer 
über strukturierende Fragen noch einmal Erzählsequenzen hervorzuru-
fen sucht, fügte Mihran Der Sarkissian konsequent Markierungen ein, 
was er selbst gesehen, was er »gehört« oder später gelesen habe. Diese 
Kommentare wirken auf den Zuhörer, als ob der Erzähler für sich eine 
Rolle als routinierter Berichterstatter entwirft, der Wichtiges von Un-
wichtigem zu trennen versteht und die übergeordneten Linien nicht aus 
dem Auge verliert.

Würde man das Interview allein über das Video analysieren, könn-
te die konzentrierte Haltung vielleicht auch zu einer Überschätzung der 
Kohärenz der Erzählung führen, zumindest zur Verstärkung des Ein-
drucks, dass man im Bericht einem Selbstentwurf als eines intellek-
tuellen Chronisten begegnet. Sicherlich war die Rolle als Zeuge für 
Mihran Der Sarkissian wichtig. Doch könnte diese sich rasch anbie-
tende Lesart leicht unberücksichtigt lassen, dass es eine »repräsentative 
Erinnerungserzählung«42, das heißt ein durchgesetztes, konventionali-
siertes Wissen für die armenische Geschichte nicht gab. Sowohl die Ge-
schichte der einzelnen armenischen Städte und Dörfer als auch der je-
weiligen Deportationen wird eigentlich erst in jüngerer Zeit detaillierter 
aufgearbeitet. Bei der Interpretation, dass hier vor allem der Entwurf ei-
nes »intellektuellen Zeugen« begegnet, darf daher nicht unberücksichtigt 
bleiben, dass die Geschichte, die Mihran Der Sarkissian berichtet, nicht 
aufgeschrieben ist. Auch darf vielleicht nicht vergessen werden, dass er 
aufgrund des Völkermords eine nur äußerst rudimentäre schulische Aus-
bildung haben durfte. Beide Gedanken zwingen dazu, nicht die »Über-
nahme« oder die »Nutzung« eines Konzepts intellektueller Zeugenschaft 
in Erwägung zu ziehen, sondern zu berücksichtigen, dass Mihran Der 

41	Transkript der Übersetzung S. 2, Z. 8.2–12.1 [Disk 1A, Beginn 00:04:00].
42	Siehe dazu Kristin Platt, »Die Stille des Verlusts. Literarische Annäherungen 

an Verfolgung und Gewalt in der Literatur der Armenier nach 1915«, in: Jan 
Assmann / Aleida Assmann (Hg.), Schweigen. Archäologie der literarischen 
Kommunikation XI, München 2013, S. 139–165, hier insb. S. 162.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

192

Sarkissian auch diese Rolle schaffen und ausgestalten muss; sie zwingen 
zudem dazu, die Frage zu stellen, welche Muster der armenischen Tradi-
tion und Geschichtsüberlieferung hier vielleicht eine Rolle als »Augen-« 
und »Ohrenzeuge« anbieten.

Auffällig ist, dass Mihran Der Sarkissian nicht seine eigene Familie in 
den Rahmen einflechtet, den er gestaltet, sondern die Familien der On-
kel. So hatte er auch bereits einleitend nicht die Namen seiner Eltern 
oder Geschwister benannt (der Name der Schwester bleibt im gesam-
ten Interview unerwähnt).43 In den Beginn der Erzählung, der von den 
Interviewpartnern zumeist als Exposé gestaltet wurde, in dem die El-
tern und Geschwister vorgestellt sowie das Leben zu Hause beschrieben 
wird, stellt Mihran Der Sarkissian die Reihe der Onkel, die er mit Na-
men benennt, wobei dies die einzige Stelle bleibt, an der er den Namen 
seines Vaters erwähnt:

»Mein Vater hatte sechs Brüder, sechs Brüder. Die ganze Familie \ der 
sechste wurde während der Ereignisse von 1895, 1896 bereits ermordet. 
Ich kann mich nur an fünf Onkel44 erinnern. Der älteste hieß Ghugas, 
der zweite Mgrditsch, der dritte Sarkis, der vierte war mein Vater, der 
Toros hieß, und der jüngste hieß Yenovk, der bis Valence gekommen ist 
und dort begraben ist.«45

Die erste Erwähnung der Mutter erfolgt, als ihn ein Detail, die Beschrei-
bung der einfachen Lederpantoffeln, mit denen er losgegangen ist, aus 
der Geschehensbeschreibung heraus- und in ein Erfahrungsbild hinein-
führt. Er bricht ab, kann die Erzählung zunächst nicht fortsetzen, weil er, 
wie er später an anderer Stelle sagt, »den Faden verloren hat«.

»So sind wir aus der Stadt herausgegangen. Von da aus zu Fuß. Ich, mit 
der Hand \ was sagt man dazu? Aus einfachem Leder gefaltet, mit ei-
nem Faden gebunden?«
Interviewer: Tscharegh. 
»Tscharegh, bravo. Das habe ich gemacht. Danach sollten wir uns auf 
den Weg machen. Wird das aushalten? Dieses Tscharegh? Wie lange hat 
es gehalten? Gerade eine Woche hat es gedauert. Danach, ich habe an-
gefangen, barfuß \ Also, mit uns war meine Mutter \«46

Erst nach der Überbrückung, die der Interviewer anbietet, findet er zu-
rück in seinen Bericht.

Interviewer: Sie haben wegen des Tscharegh nicht weiter erzählt. 

43	Dies ist allerdings in den Erinnerungserzählungen der armenischen Überle-
benden keine Seltenheit; häufig werden die Namen erst auf Nachfrage des In-
terviewers benannt; manchmal waren sie auch nicht mehr erinnerbar.

44	Hier: Onkel väterlicherseits.
45	Transkript der Übersetzung S. 2, Z. 21.2–27.1 [Disk 1A, Beginn 00:05:45].
46	Transkript der Übersetzung S. 4, Z. 28–S. 5, Z. 2 [Disk 1A, Beginn 00:10:38].

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

193

»Sie sagten, dass alle Leute aus den Viertel zusammenkamen und \   
So hat sich eine Karawane gebildet.«

Interviewer: Wie hat ihre47 sich dazu eingeschlossen?

»Aber ich möchte sagen, unsere Familie bestand aus ein paar Personen. 
Was waren wir? Das ist auch wichtig.«

Interviewer: Ja, es ist sehr wichtig.

»Es war meine Mutter, drei Brüder, und eine kleine Schwester hatten 
wir, gerade zwei Jahre alt. So sind wir rausgegangen. Ich hatte doch ge-
sagt, dass sich mein Onkel Yenovk versteckt hatte? Als die Regierung 
einen Befehl48 herausgegeben hat, dass diejenigen, die sich türkisieren, 
frei werden, herumzugehen, zu arbeiten und so weiter.«49

Identisch zu anderen Erinnerungsberichten beschreibt Mihran Der Sar-
kissian die Deportation mit der Hilfe der Begriffe des »sich auf den Weg 
machens« (arm.: »djampa yelank«), der »Karawane« und des »Gehens 
und Gehens« (arm.: »kalezink kalezink«). Ebenfalls ähnlich anderen Er-
innerungsberichten beschreibt er den Weg der Deportation anhand nur 
weniger Ortsmarkierungen.50 Von dem oben skizzierten Weg von Gürün 
aus in die Richtung der Regionen des heutigen Jordaniens sowie zurück 
in Regionen des heutigen Nordsyriens erinnert er sich an den Ort Elbis-
tan (ohne dass eine besondere Eigenschaft des Ortes erwähnt werden 
würde), er benennt Marasch (heute türk.: Kahramanmaraş) und Aintep 
(heute türk.: Gaziantep), einen besonderen Raum nimmt Kilis ein, auf 
das er mehrfach zurückkommt, um die schrecklichen hygienischen Zu-
stände zu schildern. Ferner benennt er Aleppo, von wo aus die Gruppe 
mit dem Zug ein kurzes Stück weitergefahren ist, man war in Aleppo 
nicht ausgestiegen. Er beschreibt, dass der Weg über Hama und Homs 
nach Damaskus und von hier nach Irbid zum Teil mit Eseln bestritten 
wurde. Auch der Weg zurück nach Hama wird nicht detaillierter be-
schrieben, er bleibt eine Art Protokollnotiz.

47	Einf.: »Gruppe«.
48	Hier franz. décret.
49	Transkript der Übersetzung S. 5, Z. 5–15 [Disk 1A, Beginn 00:11:45].
50	Auf die nicht traumatischen Schwierigkeiten in der Rekonstruktion standardi-

sierter Ortszuordnungen kann hier nur kurz eingegangen werden. Wesentlich 
dafür, dass die Beschreibungen der Überlebenden von Deportationen, Ghetto 
oder Lager häufig »ungenau« in Bezug auch auf Ortsmarkierungen sind, ist 
die Fremdheit der Gegend, in die man deportiert worden ist, dass Deporta
tionen nicht mit einer Landkarte oder einem Kompass in der Hand erfolgten. 
Daneben sind die Entbehrungen des Weges zu nennen, denen die Konzen
tration galt, Schock und Trauma über das Erleben, aber auch eine nicht ein-
zuschätzende Dauer. Siehe dazu u.a.: Kristin Platt, Bezweifelte Erinnerung, 
verweigerte Glaubhaftigkeit. Überlebende des Holocaust in den Ghettoren-
ten-Verfahren, München 2012, insb. kurz S. 425–427.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

194

In der Erzählung gewinnt neben Kilis und dem Dorf in der Nähe 
von Hama, in dem der Bruder stirbt (den Namen des Dorfes kann er 
nicht mehr erinnern), ein Ort mit dem Namen Ayranpinar (heute zu 
Kahramanmaraş gehörend) an Bedeutung: Ayranpinar war der Ort ei-
nes Massakers sowie der Ort, an dem die Gruppe sämtlicher Lasttiere 
beraubt wurde. 

»Von unten angefangen, von allen Seiten, Räuber, Kurden, Türken, alle 
mit Messern, mit Äxten, mit Waffen griffen sie die Menschen an. Einer 
\ beladenes Tier, beladene Tiere nimmt mit, ein anderer sammelt alles, 
was die Menschen bei sich haben. Was soll ich noch sagen?51 Manche 
haben sie an die Bäume gebunden. Von unten haben sie Feuer gemacht. 
Was noch \ Bis in den Abend dauerte dieses Massaker, dieses Rauben. 
Wir, die Kinder, wir hatten unsere Oberkörper frei. Die Frau meines 
Onkels war bei uns. Wir haben so unter einem Baum gewartet. Unsere 
Oberkörper hatten wir freigemacht, um zu zeigen, dass wir nichts bei 
uns haben, um es zu geben.«52

Es ist bemerkenswert, dass Mihran Der Sarkissian nach der Beschrei-
bung des Massakers in seine Erzählung direkt zurückfindet und den 
Fortlauf des Geschehens nahtlos fortsetzen kann. Eine Irritation oder 
Lücke im Erzählten lässt er nicht zu. Die narrative Intelligenz seiner Dar-
stellungen wird auch daran deutlich, dass die Beschreibung der Kinder, 
die (ihn eingeschlossen) mit entblößtem Oberkörper am Rand des Fel-
des standen, zugleich dazu dient, die eigene Position als Augenzeuge zu 
bekräftigen.

Zweifellos überdeckt die sichere Erzählhaltung Unsicherheiten in Be-
zug auf genaue räumliche Verortungen der Deportation. Die Details zum 
Feld des Massakers, die Mihran Der Sarkissian mit ruhiger, kaum erreg-
ter Stimme einflechtet, können den Eindruck der Dichte und der Autori-
tät der Erzählung für den Zuhörer deshalb verstärken, da sie emotions-
distanziert aufscheinen. 

Die Beschreibung von Details zeigt sich auch in den Sequenzen über 
das Leben in den syrischen Dörfern. Mihran Der Sarkissian berichtet, 
wie sie im Dorf auf einer Strohmatte geschlafen haben, nur mit dem 
Mantel der Mutter bedeckt; er berichtet von der Haut, die an den Füßen 
gewachsen sei, so dass man »barfuß über Dornen gehen« konnte. De-
tailliert erzählt er, wie sie in den Dörfern versuchen mussten, zu betteln, 
um zu überleben: die arabischen Familien53 hätten immer ein wenig von 

51	Im Sinne: »Wie soll ich das beschreiben?«.
52	Transkript der Übersetzung S. 7, Z. 25.2 – S. 8, Z. 1.1 [Disk 1A, Beginn 

00:21:15].
53	Die Bezeichnung als »Araber« in den Zeugnissen armenischer Überlebender 

schließt unterschiedliche arabischsprechende Gemeinschaften des nordsyri-
schen Raums ein: darunter Beduinen, Stämme der Anaza, arabischsprechende 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

195

ihrem eigenen Essen in einen der Krüge getan oder ein kleines Stückchen 
Brot gegeben, wovon sich die Mutter aber niemals genommen habe, sie 
habe alles an die Kinder verteilt.

Trotz der Detaillierung vermittelt Mihran Der Sarkissian nicht den 
Eindruck, dass er Anekdoten erzählen würde oder wollte. Er beschreibt 
den Krug, den sie hatten, einen Krug mit Henkeln, »diesen nannte man 
Kulplu. Das sind Krüge mit Henkel, wie die, aus denen Deutsche ihr Bier 
trinken«. Er beschreibt die blauen Umhänge, die die Araber ihnen gaben, 
damit sie etwas zum Anziehen hatten. Er beschreibt, dass sie über und 
über von Läusen befallen gewesen seien, und versuchten, in einer Dose 
aus Metall Wasser zu erhitzen, um jene blauen Hemden mit kochendem 
Wasser zu übergießen und die Läuse loszuwerden. Er beschreibt, wie sie 
versuchten, Gemüse zu sammeln, Tomaten, Auberginen und Okra.

Die Details stellen die Erzählung nicht still, sondern führen sie wei-
ter. Dabei handelt es sich nicht um »Erfahrungsdetails«, um Aspekte des 
Erlebens oder Denkens, sondern um »Geschehensdetails«. Querverwei-
se zwischen Vergangenheit und Gegenwart werden souverän integriert 
und dienen als Verdeutlichung jeweiliger Ereignisaspekte – sie tragen kei-
ne Bedeutung als Versuche, aus der Erinnerung zu fliehen. Einzelheiten 
und weitere Ausführungen zu dem Berichteten oder Darstellungen eige-
ner Empfindungen werden nicht formuliert. Genauere (jahres-)zeitliche 
Verortungen fehlen ganz. Die benannten Details scheinen vor allem die 
Funktion eines narrativen Ordnungselements zu erfüllen.

An anderer Stelle ist das Muster der Verschränkung von »Korrelations
ereignissen« erläutert worden, um darzustellen, dass Ereignisse langdau-
ernder, extremer Verfolgung, die nicht in standardisierte Normalzeiten 
übertragbar sind, erzählbar gemacht werden können über eine Struk-
tur von Korrelationen.54 Wo die Rahmungen objektiver Zeit verloren 
gehen, Erlebnisse nicht zu Daten in Beziehung gesetzt werden können, 
werden »Korrelationsereignisse« in ein Nacheinander gesetzt: »da war 
noch meine Mutter mit uns«, »das war noch vor der Wüste«, »da hat-
te ich noch meine Schuhe«. Korrelationsereignisse treten jedoch nicht 
in eine Adäquatheit zu linearen Zeitordnungen oder allgemeinen Ereig-
nisordnungen, die im objektiven Ereignisraum gültig wären; korrelier-
te Ordnungen lassen sich selten parallel zu einer »objektiven« Ordnung 
lesen. Die narrative Kohärenz der Ordnung von Korrelationsereignissen 
ergibt sich aufgrund der Erfahrungsinhalte.

Kurden oder Eziden. Wie aus den Erinnerungszeugnissen hervorgeht, gab es 
Stämme, die sich am Raub beteiligten, dabei aber auch einzelne Frauen oder 
Kinder retteten.

54	Platt, Bezweifelte Erinnerung, verweigerte Glaubhaftigkeit, u. a. S. 204 ff., 
416ff.; dies., »Erinnerungen an die Arbeit im Ghetto«.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

196

Im genauen Blick auf die narrative Struktur des autobiographischen 
Lebensberichts fällt jedoch auf, dass Mihran Der Sarkissian die Gesche-
hensdetails weder zur affektiven Beglaubigung des Geschehens einsetzt 
noch zur Ausgestaltung einer persönliche Perspektive. Sie bilden »Mar-
kierungen«, mit denen Szenen voneinander abgegrenzt werden. 

In keiner Erzählsequenz, die sich auf die Kindheit und Jugend bezieht, 
wird Mihran Der Sarkissian als Einzelperson erkennbar, die ein persön-
liches Fühlen oder Denken, eine Hoffnung oder eine Angst formuliert. 
In keiner einzigen der Sequenzen der Deportationen und des Lebens in 
den Dörfern gibt es einen Moment eines Erlebens außerhalb des »Wir«. 
Aber auch die Brüder oder die Mutter gewinnen in den Beschreibungen 
keine Gestalt oder Persönlichkeit. Dabei gibt es im gesamten Interview 
in Bezug auf die Mutter nur drei Sequenzen: zum einen die bewegt be-
richtete Erinnerung, dass sich die Mutter von dem erbettelten Essen nie 
etwas genommen habe; zum anderen die Beschreibung, dass die Mutter 
auf dem Weg in ein Dorf so stark von einem Gendarmen mit einer Peit-
sche geschlagen worden sei, dass ihr für »einige Zeit das Rückgrat« ge-
brochen worden sei (diese zweite Szene wird ohne emotionale Beteili-
gung in die Erinnerungserzählung bezüglich der Aufteilung der Gruppen 
in die Dörfer integriert). Die dritte Sequenz betrifft den Tod der Mutter.

In die versuchsweise genauen Darstellungen zum Leben in Hama und 
den Dörfern der Umgebung fügt Mihran Der Sarkissian den Tod der 
Schwester ein und den Tod des kleinen Bruders Sahak. Dabei geht er 
nicht näher auf die Umstände des Todes der beiden Geschwister ein. In 
Bezug auf die Schwester erwähnt er, dass sie Fieber gehabt habe und die 
Mutter ihr mit einem Messer die Stirn angeritzt habe, damit das Fie-
ber weicht. Über den Tod des Bruders wird nichts berichtet. Beide Male 
geht es um die (trotz der fehlenden expliziten Versprachlichung auch 
für ihn) nur schwer auszuhaltende Tatsache der fehlenden Beerdigung. 
Die Schwester hatten sie einfach in einer Grube zurücklassen müssen, 
die nicht tief genug gewesen war; der Bruder wurde in ein »Loch« ge-
legt, eine natürliche Erdspalte, in die die Toten hineingebracht wurden.

»Ich hatte einen kleinen Bruder mit dem Namen Sahak. Er starb in die-
sem Dorf. Man ihn gebracht, wer weiß, in welches Loch sie ihn gesteckt 
haben. Weil das Dorf unten ist. Über dem Dorf ist ein breites Feld. Da 
gibt es so natürliche Sachen \ es gibt Friedhöfe. Es ist ein merkwürdiges 
Land. Als ob es schon fertiger Sarg wäre. Man bringt, man legt in dieses 
Loch, man stellt einen Stein davor. Damit war das dann erledigt.55 Also, 

55	Im Sinne (Verwunderung zum Ausdruck bringend): »Damit war das dann fer-
tig«.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

197

mein kleiner Bruder, dessen Namen Sahak war, er starb. Wir blieben56, 
ich, ein Bruder, die Mutter.«57

An dieses Erlebnis reiht sich die Erfahrung des Todes und der fehlenden 
Beerdigung der Mutter. Die Mutter stirbt 1918 zur Zeit des Waffenstill-
stands. Bewegt und bewegend berichtet Mihran Der Sarkissian, dass sein 
Bruder und er zu dieser Zeit krank »auf dem Boden« gelegen hätten, 
dass sie drei Tage neben der Mutter lagen, »deren Seele gegangen« war. 
Nachbarn seien gekommen, um sich um die Beerdigung zu kümmern. 
Die beiden Brüder gaben den Wintervorrat an Weizenkörner, die sie auf 
abgeernteten Feldern gesammelt hatten, an zwei Griechen, damit die Lei-
che der Mutter in eines der natürlichen Löcher gebracht und mit einem 
Stein zugedeckt werden konnte. Doch als der ältere Bruder sich wieder 
etwas erholt hatte und zu der Stelle ging, sei dort kein Stein gewesen.

»Er ist hingegangen. Der Körper unserer Mutter wird von den Hunden 
zerrissen. Er, bis hierhin58, jedes Mal weinte er, und sagte, den Körper 
unserer Mutter haben die Hunde gefressen. Die Hunde gefressen.« – 59

Auch hier nutzt Mihran Der Sarkissian eine Distanzierung, in dem er 
die Trauer und das Entsetzen des Bruders in Worte fasst, jedoch nicht 
über sich und seine eigenen Empfindungen spricht. Im Interview kann 
er an dieser Stelle nicht weitersprechen, er weint stimmlos und braucht 
einen kurzen Moment, um seine Bewegtheit aus der Gegenwart des In-
terviews zu verdrängen.

Über Waisenhäuser einer armenischen Hilfsorganisation hatte der Le-
bensweg die beiden überlebenden Brüder nach Frankreich geführt. Mih-
ran Der Sarkissian erinnert diese Waisenhäuser mit den genauen Namen, 
darunter das Kelegian Waisenhaus in Dörtyol. Er beschreibt nicht nur 
die jeweils eigene Unterbringung, sondern auch, welche weiteren Waisen-
häuser es an den jeweils einzelnen Orten gab, welche für Jungen, welche 
für Mädchen eingerichtet worden waren. Besondere Bedeutung weist er 
dem Waisenhaus in Beirut zu, in dem er alles gelernt habe, was man in 
der kurzen Zeit nur lernen konnte: »unser Armenisch, unsere armeni-
sche Geschichte, unsere Literatur, unsere Religion«. Sein Bruder war in 
dieser Zeit in Aleppo. An diesem Punkt setzt zum ersten Mal in der Er-
zählung ein persönliches »Ich« ein: Mit Stolz berichtet er: 

»So besitze ich dreihundert Bücher, armenische und französische.«60

56	Im Sinne: »Wir blieben übrig«.
57	Transkript der Übersetzung S. 14, Z. 8.2–16 [Disk 1A, Beginn 00:39:30].
58	Im Sinne: »bis Frankreich«, »bis heute«, »seit damals bis heute«.
59	Transkript der Übersetzung S. 15, Z. 32.2–S. 16, Z. 1 [Disk 1A, Beginn 

00:44:50]. Es folgt eine längere Pause.
60	Transkript der Übersetzung S. 20, Z. 36–37.1 [Disk 1A, Beginn 00:13:05].

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

198

Während Mihran Der Sarkissian die einzelnen Stationen nach der An-
kunft in Frankreich nicht detailliert erzählt, beschreibt er vor allem die 
verzweifelte Suche nach Arbeit. Sein Bruder und er arbeiteten zunächst 
im Rahmen unterschiedlicher Aushilfstätigkeiten im Hafen und in Fa
briken; später folgte die Arbeit als Markthändler für Kurzwaren und Ge-
schenkartikel. Das Gewicht seines Erinnerungsberichts kommt der Gara-
ge zu, die er zum Haus umgebaut hat: dem Abriss, der mit den Ziegeln 
begann, der Fertigung einer Tür für den Eingang, einer Außentreppe, ei-
nes Hofes, der Errichtung einer zweiten Etage – bis eine Bombe genau 
auf das Haus fiel und es zerstörte.

»Wir haben die Wände da drüben eingerissen. Und ich habe einen Hof 
geschaffen, damit die Kinder dort spielen können. Ich habe hier61 Bäume 
gepflanzt und hatte ein Blumenbeet angelegt. Zwei Garagen ausgebaut, 
hinten, hier gab es einen Hof, den habe ich in Ordnung gebracht, dar-
auf habe ich eine Etage aufgebaut. Dort, vorher, in den Räumen, wenn 
Du Deine Hände ausgestreckt hast, hast Du die Decke berührt.62 Die 
Mäuse spielten unter dem Dach. So haben wir einige Zeit so gelebt. In 
diesem Zustand.«63

So stand er vor den einzelnen Ziegeln des Hauses und musste noch ein-
mal neu beginnen. Auch von dem Wiederaufbau nach dem Bombenein-
schlag berichtet Mihran Der Sarkissian höchst detailliert und umfassend, 
sowohl die konstruktiven Details als auch die Vorbehalte der Bauauf-
sicht einflechtend.

Im zweiten Teil des Interviews, in dem vom Interviewer einige persön-
liche Fragen zu den Lebensverhältnissen, den Ehepartnern und Kindern, 
den Träumen und Wünschen gestellt werden, berichtet Mihran Der Sar-
kissian noch einmal rund eine halbe Stunde lang über den Ort Gürün: 
Er beschreibt die einzelnen Viertel, die Architektur der Häuser, das Le-
ben im Sommer und das Leben im Winter, die Arbeit der Männer, die 
Anzahl der Kirchen und Brücken oder die Ausstattung der Schulklassen. 
Dabei bleibt er höflich und distanziert – sowohl zu sich selbst als auch 
zur Person des Interviewers.64

Die lebensgeschichtliche Erinnerungserzählung von Mihran Der Sar-
kissian lässt sich, gerade im Vergleich auch zu anderen, wesentlich stär-
ker fragmentcharakterisierten Erinnerungserzählungen armenischer 

61	Unterstützt die Darstellung des Umbaus gestisch.
62	Im Sinne: »hast Du direkt die Decke berührt, so niedrig war es«. 
63	Transkript der Übersetzung S. 32, Z. 17.2–25.1 [Disk 1B, Beginn 00:43:04].
64	Der Interviewer empfand für sich das Interview als anstrengend und den In-

terviewten als »nicht leicht zugänglich«. Tatsächlich hatten sich in der über-
wiegenden Mehrzahl der Interviews bereits nach kurzer Zeit Beziehungen 
ergeben – die ein Vertrauensverhältnis begründeten, aufgrund dessen auch 
äußerst persönliche Gewalterfahrungen erzählt wurden.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

199

Überlebender des Projekts, sicherlich zunächst als eine »gelungene« Er-
zählung betrachten. Der Erzählende folgt einer Ordnung, er kann die De-
portation im Rahmen einer nachvollziehbaren Aufeinanderfolge struk-
turieren und Details zu den Massakerorten berichten. Er entwirft eine 
kohärente, spannende und historisch belastbare Erzählung über Gürün. 
Die Sequenzen Kindheit, Deportation, das Leben in den syrischen Dör-
fern, die Zeit der Waisenhäuser, die erste Zeit in Frankreich, der Zweite 
Weltkrieg, das Leben in Valence, stehen in einem eindeutigen zeitlichen 
Nacheinander, ohne dass Verschiebungen zwischen den biographischen 
Episoden vorkommen würden oder Sprünge in der Erzähllinie auffal-
lend wären.

Die narrativen Bögen, die für den autobiographischen Erinnerungs-
bericht gestaltet werden, lassen eine Konventionalisiertheit der Erzäh-
lung und eine Orientierung an standardisiertem Wissen vermuten. Diese 
Überlegung lässt sich verstärken dadurch, dass die Ehefrau von Mih-
ran Der Sarkissian, wie er im Interview erzählt, an einem Erinnerungs-
buch über Gürün mitgewirkt habe65 – er selbst hat ein Buch über die Ge-
schichte der Armenier in Valence verfasst und war schreibend für eine 
Pariser Zeitung tätig.

Gelingt Mihran Der Sarkissian also eine geschlossene Erzählung auf-
grund dessen, dass er sich Wissen über den Ort seiner Kindheit und den 
Verlauf der Deportation aneignen konnte? Aufgrund dessen, dass die 
Geschichte der Deportation ein Gesprächsthema zwischen ihm und sei-
ner Frau gewesen war?

Beeindruckend ist seine Erzählung nicht zuletzt aufgrund der intensi-
ven gestischen Unterstützung einzelner Beschreibungen. So zeichnet er 
Viertel von Gürün auf dem Küchentisch nach, Wegstrecken oder Rich-
tungen. Auffallend ist jedoch, dass jegliche persönliche »Bilanzierung« 
fehlt; dass die Narration zwar als eine geschehensorientierte Darstel-
lung gestaltet ist, jedoch weder »Entwicklungen« noch »Handlungen« 
geschildert werden. An einer Stelle im Interview äußert der Interviewer, 
dass ihm das Berichtete »wie ein Film« vorkomme – spürend, dass so-
wohl er selbst als auch der Interviewte außerhalb des Geschehens blei-
ben, das vor ihnen abläuft, ohne dass sie Einfluss auf die Sequenzen neh-
men könnten.

Tatsächlich ist die Geschichte, die Mihran Der Sarkissian erzählt, 
nicht eigentlich eine persönliche Geschichte.

Während er die Geschichte Gürüns als Geschichte einer armenischen 
Stadt, einer sozialen und kulturellen Zukunftshoffnung entwirft, und in 
diesen sozial-historischen Rahmen souverän auch die Familien der On-
kel einordnet, verliert er über seinen Vater nur wenige Worte. So erwähnt 

65	Heimatverein von Gürün, Bedros Minassian (Hg.), Badmakirk Gürümi (»Er-
innerungsbuch von Gürün«), Beirut 1974.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

200

er, dass der Vater als Kurzwarenhändler viel unterwegs war, dass er im 
Gegensatz zu seinen Brüdern verschuldet war und die Mutter jeweils 
mit zu wenig Geld zurückließ. Dies warnt allerdings auch davor, die Lö-
schung des Vaters aus der Familiengeschichte nur mit der Vermutung des 
nicht versprachlichten oder nicht versprachlichbaren Verlusts zu erklä-
ren. Zweifellos findet auch eine Bewertung des Vaters im Vergleich zu 
den Onkeln statt, wobei sich mit dieser Gegenüberstellung ein Arbeiten 
an einer schwierigen Erinnerung an ein Elternteil zeigt, das man vor al-
lem als abwesend und nicht ausreichend sorgend erlebt hat. Doch auch 
die Mutter und die Geschwister bekommen keinen persönlichen Cha-
rakter, keine Eigenschaften, keine Gestalt. Es werden keine Erfahrungs-
sequenzen mit den Nächsten geschildert, keine beschreibenden Bilder 
ausgestaltet. Weder Vater noch Mutter noch die Geschwister werden als 
vollständige Personen sichtbar.

Besonders auffallend ist, dass Mihran Der Sarkissian in seinem aus-
führlichen Zeitzeugnis sein eigenes autobiographisches »Ich« auch in der 
Darstellung des Lebens in Frankreich nur wenig konturiert. Drei Sequen-
zen treten aus dieser Verschleierung des Selbst und des Eigenen hervor: 
zum einen die oben angesprochene Darstellung des Ausbaus des Hauses. 
Ferner die Erzählung, dass er für die Kinder des überlebenden Onkels Ar-
beit besorgt hat, sie mit seinem Geschäft mit unterstützte, aber sie sich 
äußerst undankbar erwiesen hätte. Sie schuldeten ihm sogar noch Geld. 
»Jetzt sind sie hundertfache Millionäre«, merkt er an, und an späterer 
Stelle: »Jetzt sind sie Milliardäre und vielfache Villenbesitzer«. Während 
er an dieser Stelle eine Emotion zeigt, die ihn zweifellos durch sein Leben 
gebracht hat, nämlich die des Stolzes, lässt er erst an einer dritten Stelle 
konkret seine eigene Person sichtbar werden: als Person in einem Alltag, 
den er über Rituale bewältigt, wobei er das Gefühl gibt, auch diese Ri-
tuale nicht wirklich aktiv geschaffen zu haben:

»Also gehe ich hin, ein Buch in der Hand, ich setze mich, dort gibt es 
Bänke. Ich lese. Es wird Mittag. Ich mache mich von dort auf den Weg. 
Ich komme ein Uhr, ein Uhr dreißig. Wir essen. Wir hören die Nach-
richten. Vorher gibt es andere Sendungen, die wir uns ansehen. Um ein 
Uhr hören wir die Nachrichten. Die wichtigen Nachrichten. Und dann 
kommen wir hierhin.66 Wir essen. Ich habe oben ein Zimmer für mich. 
Ich gehe hoch, ich lege mich hin, man sagt dazu »Siesta«. Das ist eine 
Gewohnheit geworden. Um zwei Uhr dreißig oder drei Uhr werde ich 
wach. Entweder ich habe geschlafen oder nicht geschlafen. Aber ich lege 
mich hin. Und ruhe mich aus. Ich stehe auf. Ich hatte keinen Kaffee und 
keine Zigarette nach dem Essen geraucht. Ich gehe, meinen Kaffee, den 
ich hatte, erwärme ich, ich trinke ihn, rauche eine Zigarette, und dann 

66	Gemeint ist die Küche, in der das Interview stattfindet.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

201

mache ich eine Stunde lang, langsam langsam laufend,67 einen Spazier-
gang. Ich gehe entweder in die Stadt oder in den Park, manchmal besu-
che ich auch Freunde.«68

Deutlich spürbar wird in der autobiographischen Erzählung, dass der 
Kern der Persönlichkeit von Mihran Der Sarkissian das Ringen um Bil-
dung und die Frage der Überwindung der viel zu früh unterbrochenen 
Bildung sind; dass es auch Stolz gibt, trotzdem etwas geschafft zu ha-
ben, dies mit ganz eigenen Händen, aber auch Enttäuschung darüber, 
dass Anerkennung fehlt oder dass er nie einen Moment hatte erleben 
dürfen des leichten, sicheren Glücks. Auf die Frage des Interviewers, ob 
er in Frankreich erreichen konnte, was er sich vorgenommen habe, und 
er mit seinem Leben zufrieden sei, berichtet er, dass sein größter Wunsch 
»ein Haus, eine Familie mit Kindern und eine Arbeit« gewesen sei – doch 
führt er diesen Gedanken nicht weiter zu dem Resümee, dass er dies ja 
eigentlich auch erreicht habe. Mit Stolz (jedenfalls in der für ihn charak-
teristischen, nur vorsichtig zum Ausdruck kommenden Art und Weise) 
berichtet er hingegen davon, wie viele Schüler des Waisenhauses in Bei-
rut Schriftsteller geworden seien oder studiert hätten.

Die Tendenz der Distanzierung von Emotionen und personifizierenden 
Eigenschaften, auf die bereits mehrfach hingewiesen worden ist, ist hier 
noch einmal hervorzuheben. Dabei ist es nicht leicht, es bei einem Erklä-
rungsansatz zu belassen, der eine traumatische Distanzierung erkennt. 
Denn die Distanzierungen betreffen auch die Zeit nach dem Überleben: 
auch die Ehefrau erhält kein Gesicht und keine Handlungseigenschaften, 
ebensowenig wie die Kinder, die nur der Nachfrage des Interviewers fol-
gend mit Namen benannt werden. Sicherlich könnte dies die Feststellung 
einer chronifizierten traumatischen Abspaltung des eigenen Persönlich-
keitsbildes auch verstärken. Bemerkenswert ist die distanzierte Erzäh-
lung aber auch deshalb, weil Mihran Der Sarkissian nicht an einzelnen 
Geschehnissen stehen bleibt, weil er gar nicht am einzelnen Geschehen 
interessiert scheint. Ist es die Furcht, im Beschreiben des Moments selbst 
stehenbleiben zu können?

Ist die Erzählung von Mihran Der Sarkissian also doch vor allem eine 
»misslingende«, eine scheiternde Erzählung, weil er das eigene Erleben 
und Empfinden nicht in Worte fassen kann? Die Lesart des Traumas ist 
leicht zu bedienen. Distanzierung wird dabei lesbar als traumatische Ab-
kopplung von den Emotionen der traumatisierenden Erfahrungen – eine 
Abkopplung, die so nachhaltig wäre, dass sie auch das Ich-Empfinden in 
den Jahren des Danach desorientiert hat. 

67	Armenisch: »Gamaz, gamaz.«
68	Transkript der Übersetzung S. 41, Z. 22–S. 42, Z. 3.1 [Disk 2A, Beginn 

00:21:20].

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

202

Anzumerken ist jedoch, dass Mihran Der Sarkissian, im Gegensatz 
zu vielen anderen minderjährigen Überlebenden des Genozids, bis 1918 
eine sorgende Mutter als Beschützerin erleben durfte. Fraglos waren der 
traumatische Verlust einer sicheren Lebensumgebung, eines Vertrauens 
in den Schutz durch die älteren Generationen, eines Vertrauens in eigene 
Emotionen, das Erleben von physischer Gewalt, Hunger und Tod, Durst 
und Krankheiten, »trotzdem« einschneidend genug gewesen, eine dauer-
hafte Abspaltung der Emotionen verursacht zu haben. Wird damit auch 
das sich in der Erzählung abzeichnende Verständnis von Welt erklärbar, 
die über einen hinwegzieht, oder besser: an einem vorbezieht, ohne dass 
je ein Handeln als Handeln erfahren werden durfte?

Liegt also nicht vielleicht doch vor allem die Inszenierung als intellek-
tueller Zeuge vor, die aber nicht, wie zuerst vermutet, der Tatsache der 
Konventionalisiertheit des eigenen Wissens und der Standardisiertheit 
einer eigenen Erzählung folgt, sondern der Hoffnung, mit einem diszi-
plinierten Erinnerungsbericht das Erlebte auf eine Ebene zu verbannen, 
die emotional nicht fordert und auf der nicht bewältigt werden muss?

Die Überlegung einer Bevorzugung von Wissen und Konvention als 
Ressource der Sicherheit stößt als Interpretationsargument vor die Tat-
sache, dass es kein sicheres Wissen, kein allgemein akzeptiertes Wissen 
über die armenische Geschichte gibt. Es gibt keine Zuflucht in eine kultu-
rell kodifizierte Geschichte, die einen auch individuell entlasten könnte.

Damit wäre die narrative Gestaltung einer autobiographischen Er-
innerung, wie Mihran Der Sarkissian sie so eindrucksvoll leistet, doch 
wiederum als eine »gelungene Erzählung« anzusehen, weil er eine ver-
stehbare Annäherung formuliert, weil es ihm gelingt, einen Rahmen zu 
gestalten für überwältigende Lebenserfahrungen, die sich aneinander-
reihten, weil es ihm gelingt, diese Eindrücke in eine Ordnung zu brin-
gen und in dieser nie die skeptische oder anklagende Frage nach dem 
Schicksal stellt. Auch nach drei weiteren Stunden hätte Mihran Der Sar-
kissian jedoch höchstwahrscheinlich nicht über eigene Eindrücke und 
Gefühle gesprochen. 

Am Schluss des Interviews berichtet er hingegen über Erfahrungen 
anderer Personen – »Das ist das Zeugnis von …«, leitet er diese Erzäh-
lungen jeweils ein. Damit macht er nicht nur deutlich, dass er nicht nä-
her an sein persönliches Selbst rücken wird, er lässt auch aufscheinen, 
dass er sein Schicksal im Vergleich zu dem anderer Überlebender als we-
niger bedeutend sieht. Damit hat er nur an einer einzigen Stelle zugelas-
sen, auf ein eigenes Verletztsein schließen zu lassen. So antwortete er auf 
die Frage des Interviewers, ob er von den Tagen der Deportation schon 
einmal träume:

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

203

»Nicht von der Deportation69, aber solche Träume kommen. Weil, 
seit 1981 habe ich Schmerzen wegen der Verdauung. Wenn man nicht 
verdauen kann \ ich träume nachts. Sehr schlechte Träume träume ich. 
In dem Matsch, zwischen den Toten, ich kann nicht über die Löcher hin-
weg, es wird Dir schwer, Du schreist, und plötzlich wirst Du wach. Aber 
nicht über die Deportation selbst.«70

Von der in dieser Erzählung erkennbaren Verschiebung der Erinnerung 
an den Tod des Bruders in das eigene Traumerleben und eine eigene Er-
innerung ausgehend, lässt sich neben die Beobachtung von Distanzierun-
gen (in dieser Sequenz sichtbar an der zweimaligen Betonung, dass er 
von der Deportation nicht träume) und systematischen Unsichtbarma-
chungen des eigenen Ichs eine dritte Tendenz stellen: Nämlich eine Ver-
schiebung anderer Personen in das eigene Ich, um sie erinnern zu kön-
nen, um sie nicht zu vergessen; dies, weil man weiß, dass kein Bild, keine 
Erzählung sonst von diesen Personen zeugt, bei einer nach den langen 
Jahren kaum noch bildhaften Erinnerung an die verlorenen Nächsten. 
Wie soll man erinnern, wenn man Vater, Bruder und Schwester vor 75 
Jahren zum letzten Mal gesehen hat und es kein Bild, kein Photo von ih-
nen gibt, um die Erinnerung wach zu halten?

Für den narrativen Entwurf, dem Mihran Der Sarkissian folgt, gibt es 
keine Vorbilder, keine Folien, keine greifbaren Beispielerzählungen. Um 
über eine Kindheit als kohärenten Zusammenhang eines Lebens an ei-
nem Ort zu berichten, muss er diesen Zusammenhang zunächst kons
truieren, er muss ihn neu erfinden. Einen Ort neu zu erfinden, der ohne 
Bilder blieb, verlangt jedoch »Anekdoten«, verlebendigende Narrative. 
Diese kann Mihran Der Sarkissian aus unterschiedlichen Gründen nicht 
leisten: nicht nur weil er zu jung war, nicht allein, weil die Erzählung zu 
nah an die Erträglichkeit der traumatischen Erfahrungen rückt, auch, 
weil er für sich als integrierenden Entwurf eine Position als Zeuge ein-
nehmen möchte, der für die anderen spricht – und daher, so seine Idee, 
»neutral« bleiben muss.

Es darf nicht übersehen bleiben, dass die Narration, die Mihran Der 
Sarkissian gestaltet, eine Perspektive ist, über die er auch Identitätsrol-
len eines armenischen Lebens vor dem Genozid rekonstruiert. So kommt 
der Erzählung über den Ausbau des eigenen Hauses ebenso viel Raum 
zu wie der Erzählung über Gürün. Demgegenüber wird der Deportation, 
dem Leben in den Waisenhäusern und dem Leben in Frankreich eine im 

69	Der Interviewer und Mihran Der Sarkissian benutzen hier den Begriff »dara-
kruthiun« (»Verbannung«), der im Gegensatz zum gleichbedeutenden Begriff 
des »aksor« eher der Literatur- und Wissenschaftssprache zugehört und eine 
konzepthaftere Ebene betrifft.

70	Transkript der Übersetzung S. 79, Z. 31–S. 80, Z. 4 [Disk 3B, Beginn 
00:31:49].

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

204

Vergleich wesentlich kürzere Länge und Betonung eingeräumt. Obwohl 
man begründet vermuten könnte, dass das Haus eine Funktion als Wie-
deraufbau des Verlorenen gewinnt, verschränkt Mihran Der Sarkissian 
in seiner Erzählung selten unterschiedliche Zeitebenen; rational reiht er 
die Episoden aneinander, wie um zu betonen, dass es eine Geschichte gibt 
– auch wenn er sie nicht als Entwicklung erleben konnte.

Der ruhige, souveräne Tonfall im Videozeugnis verdeckt, dass hier 
nicht ein Mensch aus einem großen Erfahrungsschatz berichtet, sondern 
im Vakuum der Geschichte eine Erzählung konstruiert, die verstanden 
werden soll. 

Die brüchige, fremd/eigene, sicher/unsichere Erzählung gewinnt ihre 
Kohärenz in der Perspektive des Erzählenden aus der Integration trau-
matischer Verletzungen. Der Preis für das Erzählen des Verlusts ist je-
doch, den Verlust gerade nicht zu erzählen. In der Perspektive des An-
deren, des Zuschauers, liegt die Kohärenz hingegen vor allem in der 
verdrängenden Distanzierung. Die wichtigste Beobachtung, die aus der 
Diskussion gezogen werden muss, betrifft die Tatsache, dass die Brüche 
des Narrativs nicht adäquat sind zu den traumatischen Brüchen. Bei-
de haben eigene Strukturen, eigene Bedingungen und Dynamiken, auch 
wenn sie sich bedingen und in engen Wechselbeziehungen stehen.

Die Arbeit mit autobiographischen Erinnerungserzählungen von 
Überlebenden extremer und langandauernder Gewalt zwingt dazu, sich 
nicht auf einfache Deutung festlegen zu lassen und es nie bei einer Deu-
tung zu belassen. Insbesondere zu beachten ist, dass diese Personen in 
jungen Jahren alles verloren haben, was ein Leben ausmacht, eine Bio-
graphie bildet und eine Persönlichkeit bestimmt: Eltern, Geschwister und 
Familie, Freunde und ein soziales Umfeld, eine Heimat und eine Spra-
che, ein Zukunftsperspektive. Jedes Erzählen sollte zunächst als eine In-
tegrationsleistung der Personen gesehen werden – und nicht als Verweis 
auf eine Unfähigkeit.

Ausblick:  
Narrative und nicht-narrative Erfahrungen

In der Beschäftigung mit den autobiographischen Lebenserzählungen der 
Überlebenden des Genozids an den Armeniern fällt insgesamt auf, dass 
es ähnliche Episoden und Erfahrungen gibt, die nur schwer als Erfahrun-
gen narrativierbar sind. So ist regelmäßig zu beobachten, dass vor dem 
Beginn der Deportationen erzählt wird oder erzählt werden kann, dazu 
gehört zum Beispiel das Eintreffen des Deportationsbefehls, das Ein-
treffen von Gendarmen in der Stadt oder dem Dorf, das Packen einiger 
Sachen, das Verlassen des Hauses. Auch der erste Tag beziehungsweise 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

205

die ersten Tage werden regelmäßig gut erinnert und erzählt, ebenso wie 
Hunger und Durst, ein erstes Massaker, die Trennung von Männern 
und Frauen, oder auch der Weg, der an den größeren Orten vorbei-
führt. Doch ist es bemerkenswert, dass höchstens noch die Ortsnamen 
der ersten Wochen genannt werden und spätestens nach einem Monat 
das »Gehen und Gehen«, »kalezink kalezink«, eine detaillierte Beschrei-
bung ersetzt.

Die primären Ursachen für dieses »Verschwinden« von Erlebnisaspek-
ten liegen zweifellos in den Eigenschaften des Geschehens selbst: Regio
nen, durch die die Deportationsgruppen geführt wurden und die den De-
portierten unbekannt waren; eine Konzentration der Wahrnehmung, die 
dem Überleben galt, nicht dem Weg; ein Sinken der Hoffnung, dass die-
ser Weg zu einem Ziel führen würde, der nicht der eigene Tod ist; Jahre 
des Lebens in einer fremden Lebensumgebung unter täglichem Ringen 
um das Überleben; eine nicht endenwollende und trotzdem sich wieder-
holende, immer gleiche Gewalt.

»Fragmentierte Erfahrungen«, also Erfahrungen, die nicht über einen 
beschreibbaren Raum und einen standardisiert strukturierten zeitlichen 
Rahmen erlebt wurden, können nur schwer in narrative Verläufe über-
führt werden.

Von der Beobachtung eines fragmentierten Sprechens werden Rück-
schlüsse als möglich gesehen auf psychische Überforderungen durch die 
traumatische Erfahrung, wobei eben das Scheitern der sprachlichen Re-
konstruktion auf das Scheitern einer Verarbeitung schließen lasse. In 
Bezug auf den Gedanken einer Fragmentierung der Erinnerungen, die 
unter anderem verursache, dass die traumatischen Erfahrungen jeder-
zeit als Flashback in den Alltag einbrechen könnten, sind Forscher über-
zeugt, dass in Brüchen autobiographischer Narrative gerade traumati-
sche Erinnerungen als (noch) nicht-narrativierte Erinnerungen sichtbar 
werden. Der Gedanke, dass es sich bei nicht-narrativierten Erinnerungen 
um sozialpsychologische Besonderheiten der erlebten historischen Situ-
ation handeln könnte,71 kommt Forschern mehrheitlich nicht. Sie arbei-
ten nahezu grundsätzlich mit einem Wissen über die historischen Situ-
ationen, das aus dem Heute stammt und eine fachhistorisch gesättigte 
Konsistenz aufweist.

Um die autobiographischen Erzählungen von Überlebenden einer 
Extremgewalt verstehen zu können, darf nicht vergessen werden, dass 
es sich bei dem Erfahrenen nicht um das plötzliche Einbrechen eines 
schrecklichen Ereignisses in ein Leben handelt. Für den Einzelnen bedeu-
teten die Jahre der Verfolgung nicht eine situational schockartige, situa-
tional bruchartige Katastrophenerfahrung und die später (im Normalen) 

71	Siehe dazu Platt, Bezweifelte Erinnerung, verweigerte Glaubhaftigkeit, insb. 
S. 409–438.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

206

erfolgte Auseinandersetzung mit dem Schrecken. Die Jahre der Verfol-
gung forderten mit Angst und Gewalt, verschiedenen Verlusten, Schmerz, 
Bedrohung heraus, mit einer Orientierungslosigkeit und Unsicherheit, 
die Alltag wird. Der sozialpsychologische Rahmen dieser Erfahrungen 
ist ein vielschichtiger und eigener Alltag, der in seinen Bedingungen nicht 
aus der Analyse genommen werden darf.

Würden wir Fragmentierungen, Verschiebungen, Brüchigkeiten, Dis-
kohärenzen nur der Lesart der scheiternden Integrationen unterwerfen, 
würden wir weiterhin erwarten, dass es eine Struktur eines Zeugen-Nar-
rativs gibt, die grundsätzlich erfüllt werden kann – ohne dass wir ent-
decken könnten, dass diese Struktur unser eigenes Wissen repräsentiert 
und unserer eigenen Vorstellung von einem Narrativ folgt (dessen Auf-
gabe es vor allem sei, die Fakten zu »verlebendigen«).

Gerade die Brüche im Faktischen, die Unsicherheiten zum Beispiel 
in Bezug auf das eigene Geburtsdatum oder die Geburtsdaten der Ge-
schwister, die ungenauen Angaben zu Zeiten und Orten, lassen vermu-
ten, dass narrative Brüche nicht nur als Disruption einer autobiogra-
phischen traumatischen Erinnerung erklärt werden dürfen, sondern im 
Gegenteil sogar von einer narrativen Integration zeugen können.

Wenn wir von Kohärenz sprechen, dann meinen wir eine Selbstveran-
kerung, eine Fähigkeit zur eigenen Inbezugsetzung und zur Nachzeich-
nung einer eigenen Geschichte; die Fähigkeit, ein Resümee zu ziehen aus 
Erwartungen und Erfüllungen und ein Verständnis einer eigenen Vergan-
genheit und Gegenwart zu formulieren. Dies bedeutet aber nicht, eine 
Ganzheit herzustellen. Im Gegenteil. Es ist das Erkennen des eigenen 
Selbst als Fragment, die eine der höchsten intellektuellen Leistungen ist, 
wie es Otto Kernberg einmal beschrieb.

Traumatisierende Erfahrungen verletzten ein Gefühl von Kohärenz 
in Bezug zur eigenen Person und zu anderen grundlegend. Aber es wäre 
falsch, den Überlebenden eine generelle Fähigkeit zur Kohärenzherstel-
lung abzusprechen. 

Interpretativ vorgehende Forschungen folgen dem Gedanken, dass 
sich Kohärenz auf das Gewordensein der eigenen Person bezieht und 
die Fähigkeit meint, einen sinnhaften Zusammenhang zwischen frühe-
ren Phasen des Lebens, der gegenwärtigen Situation und einer Zukunfts-
perspektive herzustellen.

Dabei ist in den bisherigen Analysen und Interpretationen von Frag-
mentarität und Brüchigkeit bereits auf der Strukturebene ein wesentli-
ches Versäumnis zu erkennen: Nämlich das Versäumnis, zwischen Frag-
mentierungen zu unterscheiden, die chaotisch sind, die durch Brüche in 
der temporalen Ordnung oder Brüche von Handlungszusammenhängen 
entstehen, und Fragmentierungen, die auf konflikthafte psychische oder 
soziale Rahmungen schließen lassen.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

207

Den gängigen Lesarten des Brüchigen und der so gängigen Feststellung 
scheiternder Sinnzuschreibungen, die so schlüssig mit dem Trauma-Ge-
danken aufgefangen werden können, soll hier so vehement widerspro-
chen werden, weil die narrative Nachzeichnung fragmentierter, eigenen 
Orts- und Zeitrahmen folgender Erfahrungen kaum zu sinn- und bedeu-
tungskonsistenten Erinnerungserzählungen werden können.

Um die autobiographischen Narrative zu verstehen, muss man aufhö-
ren, Identitätsmuster als einen stabilen Bezugspunkt persönlicher Hand-
lungs- und Verhaltensweisen zu sehen, und sie vielmehr als situationale 
Selbstverortungen und Selbstinszenierungen erkennen, die veränderbar 
sind, wenn auch nicht verwechselbar. Es gilt aber auch, sich darauf ein-
zulassen, dass Selbstverurteilung, Überlebensschuld, Todeserfahrungen, 
eine Fragmentierung des Selbst oder eine nicht gelingende Versöhnung 
zunächst Themen sind, die sich narrativ anbieten – und die in keinem 
direktem Zusammenhang zur Trauma»ursache« stehen. Im Gegenteil 
handelt es sich hier um narrative Folien, die die Überlebenden ebenso 
kennen wie die Forscher, die standardisiert sind und die daher der Er-
zählung der Erfahrung als narratives Element dienen können. Somit kön-
nen diese Themen eben gerade nicht Zeichen »scheiternder«, sondern 
Zeichen »gelingender« Integration sein, weil sie verstanden und nach-
erzählt sowie zu einem narrativen Kernelement für einen Entwurf von 
Person werden können. 

Generell ist es eine Illusion, von einer Einheit der Persönlichkeit oder 
des Selbst auszugehen sowie von einer Kontinuität und Kohärenz im be-
wussten Erleben und Erinnern. Die Frage, die sich Forscher bzgl. der nar-
rativen Kohärenz stellen können, ist allein die Frage bzgl. der narrativen 
Repräsentation, die ein Einzelner von sich entwirft.

Zweifellos ist die Kohärenzherstellung eine Annäherung: die sich erin-
nernde und erzählende Person ist sich bewusst darüber, nur eine Annähe-
rung formulieren zu können. Wenn sich die traumatischen Erfahrungen 
in der persönlichen Erinnerungserzählung zu individuell »kohärenten« 
Schemata fügen, dann sind dies Korrelationen, die nicht von »Verarbei-
tung« zeugen, sondern von der intensiven Arbeit an einem Narrativ und 
von zugreifbaren Erzählschemata. Erzählungen, die nicht an repräsenta-
tiven Erinnerungserzählungen orientiert sind oder bisher kaum standar-
disiert wurden, können dabei nicht leisten, was vom Zeugen gefordert 
wird: eine »biographische Gesamterzählung«, die definierte Anfangs- 
und Endpunkte aufweist und sich als Schnittpunkt von individuellem Er-
leben und sozio-historischen Gegebenheiten, von Selbst und Ereignissen, 
Struktur- und Sinnzusammenhängen lesen lässt. Doch ob es gelingt, ein 
narratives Schema zu bedienen, oder nicht: die Erinnerungen an Depor-
tationen, Gewalt und Lager bleiben unsicher, die Verortungen anhand 
raum-zeitlicher Rahmungen fragmentarisch.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

208

Unter Auflösung des Gedankens, dass eine gelungene Narrativierung 
für eine gelungene Verarbeitung spricht, kann daher mit der Beobach-
tung, dass der primäre Bruch nicht auf der Ebene der Erinnerung, son-
dern im Moment der Erfahrung geschieht, überlegt werden, welche nar-
rativen Schemata, welche Beispielerzählungen, welche repräsentativen 
Kohärenzen eine jeweilige Erzählung ermöglichen. Besonders wichtig 
aber ist, dass der Zuschauer/Forscher wieder lernen muss, dass die über 
Jahre andauernden Erfahrungen, die man als Kind, Jugendlicher, junger 
Erwachsener, junger Vater, junge Mutter, durchlitt, eine Irritation und 
Zerstörung verursacht haben, die für den Anderen nicht aus dem Wis-
sen des Heute bewertbar, zugreifbar und verstehbar sind. Emotionen 
und Kognitionen, die für uns als Verschiebungen, Diskontinuitäten oder 
Ausblendungen erscheinen mögen, können gerade die Erfahrungssitua-
tion spiegeln und lassen damit nicht direkt auf individualpsychologische 
Vorgänge der Störung, Belastung oder Krise schließen.

In der Analyse von autobiographischen Narrativen lässt sich über-
zeugend zeigen, wie diese der Konstruktion und Aushandlung von Iden-
titätselementen dienen und wie in ihnen Persönlichkeit und soziale 
Umgebung, Kultur und Geschichte in ein Schnittfeld gesetzt werden. 
Narrative dienen zur Authentifizierung von Vergangenheit. Bei den mit 
ihnen präsentierten Erfahrungen handelt es sich immer, so die Annah-
me, um interpretierte Erfahrungen. Das hier diskutierte Beispiel der Er-
innerungserzählung von Mihran Der Sarkissian, das auf den ersten Blick 
als gelungenes autobiographisches Narrativ erscheint, zeigt sich auf den 
zweiten Blick als ein Beherrschen der Formen eines Narrativs, ohne dass 
dieses Narrativ als ein autobiographisches Narrativ tatsächlich formu-
liert und ausgestaltet werden könnte. Nicht-narrativierte Erfahrungen 
können sich also nicht nur in Fragmentierungen, Brüchen oder Auslas-
sungen zeigen, sondern auch im kohärenten Sprechen.

Wenn wir es heute verstärkt mit Analysen zu tun haben, die wir allein 
vom »Videoband« her kennen, dann muss vor allem das Selbstverständ-
nis des Forschers diskutiert werden, auch aufgrund von Videointerviews 
über Aspekte von Verarbeitung urteilen zu können. In den Blick genom-
men werden müssen nicht nur analytische Kurzschlüsse zum Verhältnis 
von Erfahrung, Erzählung und Erinnerung, sondern auch die Positionie-
rung des wissenden Forscher-Selbst. Denn in der Erwartung begegnet der 
Forscher der interviewten Person als Zeuge einer Geschichte, der noch 
»in der Vergangenheit« steht. Doch ist der Überlebende als Zeuge kein 
»Überrest« eines Geschehens; er teilt dieselben Wissenselemente wie wir, 
er ist fähig, Reflexionen über seine Versprachlichung und seine Erinne-
rung zu formulieren. Die Nachträglichkeit, die zeitliche Veränderbarkeit, 
die Variabilität und Dynamik traumatischer Nachfolgen wird höchst 
selten berücksichtigt – sie ist ja auch im Videointerview nicht sichtbar.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

209

Im Umgang mit Erinnerungsberichten der Überlebenden sehen For-
scher eine Aufgabe darin, das Erzählte zu einem »Sinn« zusammenzu-
fügen und dabei zu markieren, »wo« das Trauma ist. Richtiger wäre zu 
erkennen und anzuerkennen, dass die Überlebenden selbst eine Kohä-
renz narrativ erschaffen, und dass ihre eigene analytische Konstruktion 
nicht das einzige Interpretationsangebot ist. Diese rekursive Aufforde-
rung sollte die Wissenschaft anehmen und die Bedeutungsebenen nicht 
schließen. Denn nicht zuletzt sind die fragmentarischen, disruptiven bio-
graphischen Bedeutungen ein Ergebnis der radikalen Gewalt des Völker-
mords und für die Überlebenden eine wesentliche Möglichkeit, die Fra-
ge nach der Bedeutung ihrer Verluste stets neu zu stellen und damit die 
Erinnerung an Orte und Menschen zu bewahren – die nur in ihrer Erin-
nerung noch bewahrt werden.

Bibliographie

Asendorpf, Jens B. (2007), Psychologie der Persönlichkeit, Heidelberg u. a., 
4. Aufl. (zuerst 1996).

Bakhtin, Mikhail (1986), Speech Genres and Other Late Essays, Austin.
Boothe, Brigitte (2015), »Den Terror nationalsozialistischer Lagerhaft be-

zeugen«, in: Carl Eduard Scheidt / Gabriele Lucius-Hoene / Anja Stuken-
brock / Elisabeth Waller (Hg.), Narrative Bewältigung von Trauma und 
Verlust, Stuttgart.

Boroske-Leiner, Katja / Hofmann, Arne / Sack, Martin (2008), »Ergebnisse 
zur internen und externen Validität des Interviews zur komplexen Post-
traumatischen Belastungsstörung (I−kPTBS)«, in: PPmP – Psychotherapie, 
Psychosomatik, Medizinische Psychologie vol. 58, 5, S. 192–199.

Conway, Martin A. / Singer, Jefferson A. / Tagini, Angela (2004), »The Self 
and Autobiographical Memory: Correspondence and coherence«, in: So-
cial Cognition vol. 22, 4, S. 491–529.

Crossley, Michele L. (2000), Introducing Narrative Psychology: Self, Trauma 
and the Construction of Meaning, Buckingham/Philadelphia PA.

Dabag, Mihran (1998), »Jungtürkische Visionen und der Völkermord an den 
Armeniern«, in: ders. / Kristin Platt (Hg.), Genozid und Moderne. Struktu-
ren kollektiver Gewalt im 20. Jahrhundert, Opladen, S. 152–206.

Dabag, Mihran / Platt, Kristin (2015), Verlust und Vermächtnis. Überlebende 
des Genozids an den Armeniern erinnern sich, Paderborn.

dies. (2003), »Tradition und Erfindung. Soziale Figurationen der Authenti-
fizierung traumatischer Verletzung«, in: Psychosozial Jg. 26, 1, S. 39–51.

dies. (2005), »Witnessing the Catastrophe«, in: Graham C. Kinloch / Raj P. 
Mohan (Hg.), Genocide: Approaches, Case Studies and Responses, New 
York, S. 253–282.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Kristin Platt

210

Fivush, Robyn / Haden, Catherine A. / Reese, Elaine (1996), »Remembering, 
Recounting, and Reminiscing: The development of autobiographical me-
mory in social context«, in: David C. Rubin (Hg.), Remembering Our 
Past: Studies in Autobiographical Memory, Cambridge MA.

Fivush, Robyn (2008), »Remembering and Reminiscing: How Individual 
Lives are Constructed in Family Narratives«, in: Memory Studies vol. 1, 
1, S. 49–58.

Fivush, Robyn (2009), »Sociocultural Perspectives on Autobiographical Me-
mory«, in: Mary Courage / Nelson Cowan (Hg.), The Development of Me-
mory in Infancy and Childhood, Hove/New York, S. 283–303.

Haubl, Rolf (2008), »Die allmähliche Verfertigung von Lebensgeschichten 
im soziokulturellen Erinnerungsprozess«, in: Margret Dörr / Heide von 
Felden / Regina Klein / Hildegard Macha / Winfried Marotzki (Hg.), Erin-
nerung – Reflexion – Geschichte. Erinnerung aus psychoanalytischer und 
biographietheoretischer Perspektive, Wiesbaden, S. 197–212.

Herman, Judith (1997), Trauma and Recovery: The Aftermath of Violence – 
From Domestic Abuse to Political Terror, New York.

Josselson, Ruth (2009), »The Present of the Past: Dialogues with Memory 
Over Time«, in: Journal of Personality vol. 77, 3, S. 648–667.

Kévorkian, Raymond (2011), The Armenian Genocide: A Complete Histo-
ry, London/New York.

Kévorkian, Raymond / Paboudjian, Paul B. (1992), Les Arméniens dans 
l’Empire Ottoman a la vielle du genocide, Paris.

Kraft, Robert N. (2006), »Archival Memory: Representations of the Holo-
caust in Oral Testimony«, in: Poetics Today vol. 27, 2, S. 311–330.

McAdams, Dan P. et al. (2006), »Continuity and Change in the Life Story: 
A Longitudinal Study of Autobiographical Memories in Emerging Adult-
hood«, in: Journal of Personality vol. 74, 5, S. 1371–1400.

Miller, Peggy J. / Fung, Heidi / Koven, Michelle (2007), »Narrative Reverbe-
rations: How Participation in Narrative Practices Co-Creates Persons and 
Cultures«, in: Shinobu Kitayama / Dov Cohen (Hg.), Handbook of Cultu-
ral Psychology, New York, S. 595–614.

Nijenhuis, Ellert (2015), The Trinity of Trauma: Ignorance, Fragility, and 
Control, Göttingen.

Novitz, David (2001), »Art, Narrative and Human Nature«, in: Lewis P. 
Hinchman / Sandra K. Hinchman (Hg.), Memory, Identity, Community: 
The Idea of Narrative in the Human Sciences, Albany NY.

Ochberg, Frank M. (1995), »Post-Traumatic Therapy«, in: George S. Everly /
Jeffrey M. Lating (Hg.), Psychotraumatology: Key Papers and Core Con-
cepts in Post-Traumatic Stress, New York.

Patterson, Wendy (2002), »Narrative Imaginings: New Perspectives on the 
Power of Personal and Cultural Stories«, in: dies. (Hg.), Strategic Narrati-
ve: New Perspectives on the Power of Personal and Cultural Stories, Lan-
ham MD, S. 71–87.

Platt, Kristin (2001), »Trauer und Erzählung an der Grenze der Gewalt«, in: 
Burkhard Liebsch / Jörn Rüsen (Hg.), Trauer und Geschichte, Köln u. a.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Narrative und traumatische Kohärenz

211

Platt, Kristin (2003), »Tradition und Erfindung. Soziale Figurationen der 
Authentifizierung traumatischer Verletzung«, in: Psychosozial Jg. 26, 1, 
S. 39–51.

Platt, Kristin (2005), »Witnessing the Catastrophe«, in: Graham C. Kinloch / 
Raj P. Mohan (Hg.), Genocide: Approaches, Case Studies and Responses, 
New York NY, S. 253–282.

Platt, Kristin (2012), Bezweifelte Erinnerung, verweigerte Glaubhaftigkeit. 
Überlebende des Holocaust in den Ghettorenten-Verfahren, München.

Platt, Kristin (2013), »Die Stille des Verlusts. Literarische Annäherungen an 
Verfolgung und Gewalt in der Literatur der Armenier nach 1915«, in: Jan 
Assmann / Aleida Assmann (Hg.), Schweigen. Archäologie der literarischen 
Kommunikation XI, München, S. 139–165. 

Platt, Kristin (2013), »Erinnerungen an die Arbeit im Ghetto. Möglichkei-
ten und Grenzen der Narration von Erfahrungen sozialpsychologischer 
Desorientierung«, in: Hensel, Jürgen / Lehnstaedt, Stephan (Hg.), Arbeit in 
den nationalsozialistischen Ghettos, Osnabrück, S. 375–393.

Polkinghorne, Donald E. (1988), Narrative Knowing and the Human 
Sciences, Albany NY.

Sack, Martin (2015), »Narrative Arbeit im Kontext ›schonender Trauma-
therapie‹«, in: Carl Eduard Scheidt / Gabriele Lucius-Hoene / Anja Stuken-
brock / Elisabeth Waller (Hg.), Narrative Bewältigung von Trauma und 
Verlust, Stuttgart, S. 150–160.

Van der Hal-van Raalte, Elisheva A. M. (2008), »Sense of Coherence Mod
erates Late Effects of Early Childhood Holocaust Exposure«, in: Journal 
of Clinical Psychology vol. 64, 12, S. 1352–1367.

Van der Hart, Onno / Nijenhuis, Ellert R. S. / Steele, Kathy (2008), Das ver-
folgte Selbst. Strukturelle Dissoziation und die Behandlung chronischer 
Traumatisierung, Paderborn (zuerst: The Haunted Self, New York NY/
London 2006).

Van der Kolk, Bessel A. (1996), »Trauma and Memory«, in: Bessel A. van 
der Kolk, Alexander C. McFarlane und Lars Weisaeth (Hg.), Traumatic 
Stress: The Effects of Overwhelming Experience on Mind, Body, and So-
ciety, New York, S. 279–302.

Van der Kolk, Bessel A. / Van der Hart, Onno (2001), »The Intrusive Past: 
The Flexibility of Memory and the Engraving of Trauma«, in: American 
Imago vol. 48, 4, S. 425–454.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Esther B., Scan von Video-Still Nr. 51, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Esther B., Scan von Video-Still Nr. 17_b, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Esther B., Scan von Video-Still Nr. 06, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


218

Andreas Hamburger

Blick-Winkel.
 Psychoanalytische Reflexion 

in der Forschung mit Videozeugnissen1

Die Yale Videotestimony Study2 widmet sich dem Zeugnis von Holo-
caust-Überlebenden, die seit Jahrzehnten als chronisch psychotische Pa-
tienten in psychiatrischen Anstalten in Israel hospitalisiert waren, ohne 
dass die Tatsache, dass sie Holocaustopfer waren, eine relevante Grö-
ße in ihrer Behandlung war. Sie wirft neben den drängenden klinisch-
psychologischen Fragen der sozialen Langzeittraumatisierung und Re
traumatisierung3 im Zusammenhang mit der Psychiatriegeschichte4 auch 
Fragen des Dispositivs auf. Was eigentlich bedeutet es, worauf lässt man 
sich ein, wen man dem Vergessen durch videographische Dokumenta-
tion entgegenzuarbeiten versucht? Welche neuen Kontexte werden da-
mit eröffnet?

Videographie und Holocaust-Zeitzeugenschaft – das hier eröffnete 
Feld berührt tiefgreifende und miteinander verbundene Neucodierun-
gen in der Erinnerungskultur, der Historiographie und der Psychoana-
lyse. Die Singularität der Shoah hat ein neues Verständnis von Gedächt-
nis erzwungen – und zugleich hat die fortschreitende Medialisierung 
eine nicht dagewesene Entwirklichung erzeugt, verbunden mit der Prä-
senz unbegriffener (und unbegreiflicher), ungelesener Archive in nicht ge-
kanntem Ausmaß. Die Verweigerung von bezogener Präsenz, die schon 

1	 Der Beitrag beruht auf Forschungsarbeiten im Rahmen der Yale Videotestimo-
ny Study (Leitung: Dori Laub). Die Durchführung von Teilen der hier darge-
stellten Analysen wurden gefördert von der International Psychoanalytic As-
sociation, Grant Nr. 1290276.

2	 Dori Laub / Andreas Hamburger (Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Testi-
mony: Unwanted Memory of Social Trauma, London (vorauss.) 2016.

3	 Andreas Hamburger, »Genocidal Trauma. Individual and Social Consequences 
of the Assault on the Mental and Physical Life of a Group«, in: Dori Laub /An-
dreas Hamburger (Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Testimony: Unwanted 
Memory of Social Trauma, London (vorauss.) 2016. 

4	 Rakefet Zalashik, »The Psychiatrically Hospitalized Survivors in Israel – A 
Historical Overview«, in: Dori Laub / Andreas Hamburger (Hg.), Psychoanal-
ysis and Holocaust Testimony: Unwanted Memory of Social Trauma, London 
(vorauss.) 2016.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

219

an der Wurzel des genozidalen Traumas liegt,5 reproduziert sich unbe-
wusst im Videograb der Zeitzeugenarchive, wenn diese nicht mit dem 
gleichen Aufwand von Zeugenschaft wie im Interview selbst aufgesucht 
und erfahren werden. Im Kreuzungspunkt dieser globalen Entwicklun-
gen bedarf es des interdisziplinären Dialogs, wie im vorliegenden Band 
zwischen Geschichtswissenschaft, Literaturwissenschaft, Medien- bzw. 
Filmwissenschaft, Philosophie, Psychologie und Psychoanalyse, um die 
neuen Möglichkeiten eines medialen Zugriffs auf das Unbegreifliche, 
aber auch seine Risiken und Nebenwirkungen angemessen zu reflektie-
ren. Ich werde mich hier aus psychoanalytischer Perspektive der Frage-
stellung annähern, was uns die videographiegestützte Zeugenschaft zu 
verstehen ermöglicht und was sie uns vielleicht auch verstellt. Es geht 
dabei, wie in der modernen Psychoanalyse überhaupt, weniger um das 
Dort und Damals (das freilich nicht vernachlässigt werden kann6) als 
um das Hier und Jetzt. Nur: Im Umgang mit Videozeugnissen ist auch 
das ›Hier und Jetzt‹ zweigeteilt. Es teilt sich auf in die Gegenwart – ent-
sprechend der psychoanalytischen Terminologie der ›Szene‹ – des Zeug-
nisses selbst als auch die der Begegnung mit dem fertigen Video. Diese 
Zweiteilung verweist auf unser Thema, das Medium, welches auch hier, 
um Marshall McLuhan zu paraphrasieren, jedenfalls zu einem guten Teil 
die Botschaft ist. Das entwertet nicht die Gültigkeit der Zeugnisse. Son-
dern es fügt dem Zeugnis eine neue Schicht hinzu.

Dass die optische Präsentation von Kasuistiken schon im Vorfeld der 
Psychoanalyse eine Rolle spielte, lässt sich an dem berühmten Gemälde 
von André Brouillet (1887) belegen, auf dem Charcot an der Salpêtrière 
eine hysterische Patientin demonstriert: Die Patientin, Blanche Wittman, 
die ihren Arc de Cercle vollführt, imitiert zugleich das an der Rückwand 
des Saales angebrachte Bild, das die Pose bereits vorwegnehmend illus-
triert. Eine Reproduktion dieses Gemäldes hing übrigens in Freuds Ar-
beitszimmer – eine Kette von Verweisen, die noch bis in die Entwicklung 
der Psychoanalyse hinein die Präsenz des Bildes im Krankheitsdiskurs 
belegt. Blanche Wittman kehrt ein vorbestimmtes Bild nach außen, 

5	 Dori Laub, »On Holocaust Testimony and Its ›Reception‹ within Its Own 
Frame, as a Process in Its Own Right«, in: History & Memory. Studies in Re-
presentation of the Past 21 (1) (2009), S. 127–150; Johanna Bodenstab, Dra-
men der Verlorenheit: Mutter-Tochter-Beziehungen in der Shoah. Zur Rezepti-
on und zur narrativen Gestalt traumatischer Erfahrungen in Videozeugnissen. 
Psychoanalytische Erkenntnisse zu traumatisierten Kindern und Müttern in 
der Shoah, Göttingen 2015; Hamburger, »Genocidal Trauma. Individual and 
Social Consequences«.

6	 Tilmann Habermas, »Dreaming the Other’s Past: Why Remembering May still 
Be Relevant to Psychoanalytic Therapy, at Least in Some Traditions«, in: In-
ternational Journal of Psychoanalysis 95 (5) (2014), S. 951–963.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

220

erfüllt eine Seherwartung.7 Auch in Freuds Theorie spielt das Bild eine 
prominente Rolle, allerdings verliert es deutlich gegenüber der verbalen 
Konstruktion. Freuds Zugang zum Bild war, wie ich an anderen Stellen 
diskutiert habe, von eminent sprachlichem Charakter.8 Die Psychoana-
lyse verstand er als »talking cure«9. In den Vorlesungen zur Einleitung 
in die Psychoanalyse geht er recht ausführlich auf das Verhältnis von 
Wort und Bild ein: 

»In der analytischen Behandlung geht nichts anderes vor als ein Aus-
tausch von Worten zwischen dem Analysierten und dem Arzt. […] Die 
ungebildeten Angehörigen unserer Kranken – denen nur Sichtbares und 
Greifbares imponiert, am liebsten Handlungen, wie man sie im Kino-
theater sieht – versäumen es auch nie, ihre Zweifel zu äußern wie man 
›durch bloße Reden etwas gegen die Krankheit ausrichten kann‹. Das ist 
natürlich ebenso kurzsinnig wie inkonsequent gedacht. Es sind ja die-
selben Leute, die so sicher wissen, daß sich die Kranken ihre Symptome 
›bloß einbilden‹. Worte waren ursprünglich Zauber und das Wort hat 

7	 Vgl. auch Elisabeth Bronfen, »Die Vorführung der Hysterie«, in: Freiburger 
Frauen Studien 1 (1997), S. 1–20.

8	 Vgl. Andreas Hamburger, »Traum und Sprache«, in: Heinrich Deserno (Hg.), 
Das Jahrhundert der Traumdeutung, Stuttgart 2000, S. 289–327.

9	 Sigmund Freud, »Über Psychoanalyse« (1910), in: Gesammelte Werke VIII, 
London 1945, S. 1–60, S. 6 [fotomechan. Nachdruck Frankfurt am Main 
1996].

Abbildung 1: André Brouillet (1887)  
Une leçon clinique à la Salpêtrière  

(Quelle: public domain: wikimedia commons)

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

221

noch heute viel von seiner alten Zauberkraft bewahrt. […] Wir wer-
den also die Verwendung der Worte in der Psychotherapie nicht gering-
schätzen und werden zufrieden sein, wenn wir Zuhörer der Worte sein 
können, die zwischen dem Analytiker und seinem Patienten gewechselt 
werden.«10

Ohne hier die Formulierung »einbilden« überzubewerten, die ja als Hin-
weis gelesen werden könnte, dass Freud die Annahme einer nichtver-
balen, bildhaften Repräsentanz der Erkrankung (Ein-Bildung) gerade-
zu für die Wurzel ihrer Verkennung hielt, ist doch Freuds emphatisches 
Eintreten für das Wort unüberhörbar. Mehr noch: Sein Seitenhieb auf 
das »Kinotheater« bringt uns sofort in unmittelbare Nähe unserer Fra-
gestellung. Freud war sehr dezidiert der Meinung, dass der unmittelbare 
verbale Austausch zwischen Arzt und Patient weder ersetzbar noch re
plizierbar ist. In seiner Vorlesung fährt er fort: 

»[…] Aber auch das können wir nicht. Das Gespräch, in dem die psy-
choanalytische Behandlung besteht, verträgt keinen Zuhörer; es läßt 
sich nicht demonstrieren. Man kann natürlich auch einen Neurastheni-
ker oder Hysteriker in einer psychiatrischen Vorlesung den Lernenden 
vorstellen. Er erzählt dann von seinen Klagen und Symptomen, aber 
auch von nichts anderem. Die Mitteilungen, deren die Analyse bedarf, 
macht er nur unter der Bedingung einer besonderen Gefühlsbindung an 
den Arzt; er würde verstummen, sobald er einen einzigen, ihm indiffe-
renten Zeugen bemerkte. […] Sie können also eine psychoanalytische 
Behandlung nicht mitanhören. Sie können nur von ihr hören und wer-
den die Psychoanalyse im strengsten Sinne des Wortes nur vom Hören-
sagen kennen lernen. Durch diese Unterweisung gleichsam aus zweiter 
Hand kommen Sie in ganz ungewohnte Bedingungen für eine Urteilbil-
dung. Es hängt offenbar das meiste davon ab, welchen Glauben Sie dem 
Gewährsmann schenken können« (ebd.).

Freuds Eloge galt natürlich der epistemologisch bedeutsamen Frage der 
Reproduzierbarkeit oder Transparenz des psychoanalytischen Prozesses. 
Befasst mit der Frage der videographischen Dokumentation von psycho-
analytischen Zeitzeugeninterviews dürfen wir aber durchaus heraushö-
ren, dass er zugleich dem »indifferenten Zeugen« aus dem »Kinothea-
ter« misstraut.

Was Freud in diesem Ausmaß nicht vorhersehen konnte: Mit dem 
Übergang vom Bild zum Film tritt das neue Medium verstärkt in den An-
spruch der dokumentarischen Veridikalität ein.11 Filmkameras werden 

10	Sigmund Freud, »Vorlesungen zur Einleitung in die Psychoanalyse« (1915), 
in: Gesammelte Werke XI, London 1944, S. 8 f. [fotomechan. Nachdruck 
Frankfurt am Main 1998].

11	Andreas Hamburger, »Kinometaphern. Eine psychoanalytische Perspektive«, 
in: Psychosozial 37, 137 (2014), S. 65–92.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

222

jetzt in der Ethnographie, den Verhaltenswissenschaften und der Sozio-
logie eingesetzt. Mit der Entwicklung der Videotechnik wird diese zu-
nächst an unerschwingliche Gerätschaften und Archive gebundene Do-
kumentations- und Präsentationstechnik verbreitet. 

So kam auch die Psychologie mit dem neuen Medium in Kontakt. 
Filmgestützte psychologische Beobachtungsmethoden, schon seit 1935 
von Gesell eingeführt, wurden in den Achtzigerjahren mit Aufkommen 
der Videotechnik weiterentwickelt, etwa in der von Grawe (1980) ent-
wickelten Methode der »Vertikalen Verhaltensanalyse«. In der klinisch-
psychologischen Forschung, die auf Objektivierung zielt, findet sich 
freilich kein Ansatz des in der Soziologie und Ethnographie entwickel-
ten medienbezogenen Problembewusstseins. Dabei ist der dramaturgi-
sche Aspekt gerade der frühen Psychologiefilme nicht zu unterschätzen 
– filmgestützte Forschungsprojekte wie etwa die Still- und Fütterungs-
studie von Brody und Axelrad12 oder die Robertson-Filme zu frühen 
Trennungserfahrungen13 sollten nicht nur ein unbestechliches Medium 
der Dokumentation sein, sondern zugleich ein unwiderstehliches Mittel 
der Aufklärung. Die Möglichkeiten des Mediums, wie multimodale Do-
kumentation, rekursive Detailbeobachtung und Zeitlupe, wurden zur 
Vertiefung und Präzisierung psychologischer Untersuchungen genutzt, 
dienten jedoch zugleich auch der Inszenierung, etwa durch Auswahl be-
deutsamer, präsentabler Szenen im Rahmen der Vorstellung von For-
schungsergebnissen. So zählen etwa die still face-Experimente von Tro-
nick et al.14 zu den Pionierbefunden der Entwicklungspsychologie und 
trugen entscheidend zum Verständnis der interaktiven Kompetenz von 
Säuglingen und zur Entwicklung der Eltern-Säuglings-Psychotherapie 
bei15 – zugleich dienten sie zur Information der Öffentlichkeit über die 
Bedeutung der frühesten Kommunikation und inszenierten somit ein 

12	Sylvia Brody / Sidney Axelrad, »Maternal Stimulation and the Social Respon-
siveness of Infants.« In: H. Rudolph Schaffer (Hg.), The Origins of Human 
Social Relations, London / New York 1971, S. 195–209.

13	James Robertson / Joyce Robertson, Separation and the Very Young, Oxford 
1989; James Robertson, A Two-year-old Goes to Hospital, film, 16 mm, 
40-minute and 30-minute versions, in English and French, Concord Video 
and Film Council 1953.

14	Edward Z. Tronick u. a., »The Infant’s Response to Entrapment Between Con-
tradictory Messages in Face-to-Face Interaction«, in: Journal of the American 
Academy of Child Psychiatry 17 (1978), S. 1–13; ders., »Emotions und Emo-
tional Communication in Infants«, in: American Psychologist 44 (1989), S. 
112–126.

15	Mechthild Papousek, »Einsatz von Video in der Eltern-Säuglings-Beratung 
und -Psychotherapie«, in: Praxis der Kinderpsychologie und Kinderpsychia-
trie 49, 8 (2010), S. 611–627.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

223

Bild des »kompetenten Säuglings«16, in dem sich durchaus auch ein neu-
es kulturelles Verständnis von Kindheit und psychischer Entwicklung 
spiegelt. Ähnliches gilt für die Verwendung psychologischer Videoana-
lysen in der Affektforschung, etwa dem Facial Affect Expression Coding 
System (FACS) von Ekman und Friesen, bei dem in einer standardisier-
ten Frontal-Großaufnahme des Gesichts des Probanden die Kontrakti-
on definierter affektrelevanter Muskelgruppen gemessen wird. Es trug 
entscheidend zum Verständnis der sozialen Natur von Affekten bei, ins-
besondere der Maskierung des Affektausdrucks;17 zugleich bildet es ein 
zunehmend genutztes Wissensinventar für die Darstellung von Affekten 
in Trick- und computeranimierten Filmen. Gerade das Maskierungsphä-
nomen wird genutzt, um Spielfiguren authentischer erscheinen zu lassen 
als durch die Darstellung unverstellter Primäraffekte.18 Dieses Beispiel 
unterstreicht die oft unreflektierte Verknüpfung zwischen dem psycholo-
gischen Objektivierungsansatz und seiner medialen Funktion.

Anders die videographische Tradition in Soziologie und Ethnolo-
gie. Auch hier gab es zwar einen objektivistischen Zugang, wie etwa 
in Irenäus Eibl-Eibesfelds Einsatz des Winkelobjektivs zur verdeckten 
ethnographischen Photo-Dokumentation.19 Dieser Ansatz stieß relativ 
rasch auf Kritik, setzt er doch den Ethnologen in die Position eines di-
stanten Beobachters, ja Voyeurs.20 Hubert Knoblauch21 vertritt einen 

16	Martin Dornes, Der kompetente Säugling. Die präverbale Entwicklung des 
Menschen, Frankfurt am Main 1993.

17	Paul Ekman / Erika L. Rosenberg, What the Face Reveals: Basic and Applied 
Studies of Spontaneous Expression Using the Facial Action Coding System 
(FACS), Oxford 1997; Ursula Hess / Shlomo Hareli, »The Role of Social Con-
text for the Interpretation of Emotional Facial Expressions«, in: M. K. Man-
dal / A. Awasthi (Hg.), Understanding Facial Expressions in Communication. 
Cross-Cultural and Multidisciplinary Perspectives, New Delhi 2015, S. 119–
141.

18	Angela Tinwell, The Uncanny Valley in Games and Animation, Boca Raton 
2014.

19	Jerzy Kaczmarek, »Soziologischer Film – theoretische und praktische Aspek-
te«, in: Forum Qualitative Sozialforschung 9, 3 (2008), Art. 34, http://nbn-
resolving.de/urn:nbn:de:0114-fqs0803343 (01. April 2013).

20	Volker Harms, »Produktion ethnographischer Filme im Stil von Paparazzi? 
Probleme der Ethik in der Visuellen Ethnologie«, in: Annette Hornbacher 
(Hg.), Ethik, Ethos, Ethnos. Aspekte und Probleme interkultureller Ethik, 
Bielefeld 2006, S. 75–87.

21	Hubert Knoblauch, »Die Video-Interaktions-Analyse«, in: Sozialer Sinn 1 
(2004), S. 123–138; ders., »Videography. Focused Ethnography and Video 
Analysis«, in: Hubert Knoblauch u. a. (Hg.), Video Analysis: Methodology 
and Methods. Qualitative Audiovisual Data Analysis in Sociology, Frankfurt 
am Main u. a. 2006, S. 69–83.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

224

reflektierten Ansatz und empfiehlt ein induktiv-hermeneutisches, mit der 
Sequenzialität der Konversationsanalyse verbundenes Verfahren unter 
Beiziehung von »Grounded Theory«.

Die eigene Studie, die hier referiert werden soll, baut zum einen auf 
einem (entsprechend der psychologischen Tradition der Videographie) 
konservativ inszenierten Videodatenmaterial auf, den Testimonies der 
Yale Videotestimony Study, in deren Interviews seit den 1970er Jahren 
nur der Interviewte im Blick der Kamera erfasst wurde. Sie versucht je-
doch in der Reanalyse dieser historischen Aufnahmen von den sozialwis-
senschaftlich-reflexiven Ansätzen der Videoanalyse zu lernen. Dies ent-
spricht einem geänderten Verständnis von Psychoanalyse, dem etwa seit 
den Achtzigerjahren des letzten Jahrhunderts zunehmend bedeutsamen 
relationalen Paradigma. Analog zur klinischen Gegenübertragungsana-
lyse führt die systematische Introspektion des Forschers in der Selbst-
konfrontation mit dem Videomaterial zu einer Hypothesenbildung, die 
dann in wiederholten Sichtungen am Material selbst validiert werden 
kann. Hier liegt eine der Chancen der Videographie in der psychoana-
lytischen Zeitzeugenforschung: Die Möglichkeiten der iterativen Sich-
tung, des Wiederaufsuchens von Blicken, des Herausfilterns von flüch-
tigen Momenten, erlaubt in einer sonst nicht darstellbaren Dichte, das 
szenische Erleben am Material zu validieren. 

Die Methode der »Szenisch-Narrativen Mikroanalyse (SNMA)«22 ist 
ein kontrolliertes hermeneutisches Verfahren, analog zu der rezeptions-
orientierten Anwendung der psychoanalytischen Methode auf kulturelle 
Artefakte wie Literatur und Film.23 Sie beruht auf dem Prozess des analy-
tischen Zuhörens – und in diesem Fall auch Zusehens – und ist gekenn-
zeichnet durch ein Oszillieren zwischen dem identifikatorischen Eintre-
ten in die Szene, einer introspektiven Selbstbeobachtung dieses Prozesses 

22	Andreas Hamburger, »Scenic Narrative Microanalysis of Video Testimonies.  
A Psychoanalytic Approach«, in: Dori Laub / Andreas Hamburger (Hg.), Psy-
choanalysis and Holocaust Testimony. Unwanted Memory of Social Trauma, 
London (vorauss.) 2016.

23	Vgl. Alfred Lorenzer, Sprachzerstörung und Rekonstruktion. Vorarbeiten 
zu einer Metatheorie der Psychoanalyse, Frankfurt am Main 1970 [1973]. 
Andreas Hamburger, »Arbeit in der Tiefe. Vorüberlegungen zu einer skep-
tischen Kulturanalyse«, in: Helmwart Hierdeis (Hg.), Psychoanalytische 
Skepsis, Göttingen 2013, S. 123–183; ders., »Refracted Attunement, Affec-
tive Resonance: Scenic-Narrative Microanalysis of Entangled Presence in a 
Holocaust Survivor’s Testimony«, in: Contemporary Psychoanalysis 51, 2 
(2015), S. 239–257; ders. / Katharina Leube, »Wie im Kino. Zur Filmanaly-
se in der Gruppe. Methodologie der Psychoanalytischen Filminterpretation 
anhand von Lars von Triers ›Melancholia‹«, in: Dirk Blothner / Ralf Zwie-
bel (Hg.), »Melancholia« – Wege zur psychoanalytischen Interpretation des 
Films, Göttingen 2014, S. 72–109.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

225

und seiner theoretischen Reflexion. Zur theoretischen Reflexion gehört 
es auch, sich Rechenschaft abzulegen über das gewählte Setting und sei-
ne Implikationen.

1. Blickwinkel

Prototypisch für die videographische Inszenierung in klinisch-psycho-
logischen Anwendungsfeldern ist die Ausrichtung des Kamerablicks auf 
den Interviewten, wie wir es auch in dem am traditionellen Zeugnisvideo 
orientierten Material der Yale Videotestimony Study vorfinden. Ähnliche 
Kamerablicke zeigt auch das Material von Spielbergs Shoah Foundati-
on, das ja im großen Maßstab von einer Vielzahl von Interviewern er-
hoben wird. Die videographische Vorgabe der Shoah Foundation lautet:

»Die Interviews sollten möglichst in der vertrauten Umgebung der In-
terviewten geführt werden. Die Interviewsprache wurde von den In-
terviewten selbst gewählt. Eine Standkamera sollte lediglich Kopf und 
Oberkörper des Interviewten aufzeichnen.«24

Trotz dieser streng standardisierenden Aufnahmebedingungen wird beim 
Sichten zufällig ausgewählter Zeugnisse aus den insgesamt 52.000 In-
terviews des Archivs deutlich, dass unterschiedliche Gestaltungsabsich-
ten schon in der videographischen Inszenierung erkennbar sind. Zwei 
Beispiele:

Das Interview von 1994 mit Lola Blatt (Abbildung 2, s. rechts) beginnt 
mit einem Vorspann, der die Codierung des Filmmaterials zeigt (Einst. 
001), dann folgt ein Testbild mit Voiceover (Einst. 002), dann ein Klap-
penbild (slate) (Einst. 003) wiederum mit der Codierung des Clips und 
den Namen der Beteiligten. Dann kommen Interviewte und Interviewe-
rin ins Bild, letztere präsentiert erneut die Interviewte und das Datum 
(Einst. 004), zuletzt Schnitt auf die vorgegebene Nahaufnahme, in der 
das Interview dann geführt wird (Einst. 005).

 
 

24	http://www.vha.fu-berlin.de/archiv/interviews/index.html. Zuletzt aufgerufen 
im April 2016.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

226

Abbildung 2: Lola Blatt 
– Interview tape 1 Shoah 
Foundation 1994,  
Einstellung 001-005,  
Zeitangaben im Screenshot  
(Quelle: http://www.youtube.com/
watch?v=2Pfk4TyBPPA).

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

227

Das Interview mit Rabbi Menachem Rubin (1997) dagegen beginnt mit 
einem Testbild (Einst. 001), begleitet von einem 25 Sekunden anhalten-
den Pfeifton, dann folgt eine 8-minütige Vorrede des Interviewten im 
Kreise von vier Herren, in der er der Hoffnung Ausdruck gibt, dass das 
Andenken der Toten durch dieses Projekt nicht beschädigt werde (Einst. 
002); schließlich folgt die amerikanische Einstellung mit der Vorstellung 
des Interviewers (Einst. 003) und dann ab Minute 8:33 die übliche Nah-
einstellung des Interviews (Einst. 005).

Abbildung 3: Menachem Rubin  
Testimony Shoah Foundation,  
Einstellung 001-005, Zeitangaben 
im Screenshot  
(Quelle: http://www.youtube.com/
watch?v=n136UZDhwog).

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

228

Wir sehen, dass zum einen die Professionalität des dokumentarischen 
Prozesses durch das Display der technischen Vorspänne unterstrichen 
wird (Testbild, Slate), zum anderen auch der Interviewer – in der Shoah 
Foundation Laien mit kurzer Schulung – als Teil des Dokumentations-
prozesses sichtbar gemacht wird, nicht aber als fortlaufend teilnehmen-
der Gesprächspartner. Auch kann, wie im Fall des Rabbi Menachem 
Rubin, der Zeitzeuge selbst eine von der strukturierten Befragung un-
abhängige, dieser vorgeschaltete Botschaft und Situationseinschätzung 
übermitteln. An dieser Einschätzung ist insbesondere bedeutsam, dass 
der Interviewte die videographische Anordnung selbst hinterfragt und 
deutliche Zweifel erkennen lässt, ob durch die Dokumentation des In-
terviews nicht eine Beschädigung der Würde des Andenkens der Toten 
hervorgerufen werden könnte. Die Anwesenheit der anderen Herren 
während dieser Erklärung weist darauf hin, dass dies als ein der gemein-
samen Beratung bedürftiges, erhebliches religiöses und ethisches Prob-
lem gesehen wurde, welches gerade durch die Beratung und ihre Doku-
mentation im Vorspann des Interviews jedoch soweit gelöst erscheint, 
dass die Zustimmung zur videographischen Aufzeichnung möglich war. 
Erst im Anschluss an diesen bedeutsamen, die Situation thematisierenden 
Vorspann wird dann das Interview selbst durchgeführt, videographisch 
als Nahaufnahme auf Kopf und Oberkörper des Zeitzeugen ausgerich-
tet, um dessen Mimik und Ausdrucksgestik zu erfassen.

1.1 Das videographische Setting der Interviews  
mit hospitalisierten Holocaustüberlebenden im  

Rahmen der Yale Videotestimony Study

In der Yale Videotestimony Study wird in der Regel ein ähnliches Setting 
gewählt. Dieses unserer Studie zugrundeliegende Datenmaterial, dessen 
Aufnahme wir nicht beeinflussen konnten, da sie bereits abgeschlossen 
war, ist von stark auf die Gesichtsmimik des Interviewten ausgerichte-
ten Aufnahmen geprägt. Die Umgebung ist wie bei der Shoah Founda-
tion insofern eine vertraute, als die Interviews in der Klinik aufgenom-
men wurden, in der die Zeitzeugen lebten. Die Kamera ist unbeweglich, 
sie zeigt wie in den Dokumenten der Shoah Foundation, Kopf und Ober-
körper des Interviewten.25

25	Eine Ausnahme ist das von Johanna Bodenstab (in diesem Band, S. 134–149) 
untersuchte Interview mit Bessie K. (HVT-206), in dem an der entscheiden-
den Stelle, wo aus dem »Baby« das »Bundle« wird, die Kamera auf den ne-
ben ihr sitzenden, weinenden Ehemann schwenkt, dessen ausgestreckter, sie 
aber nicht erreichender Arm auf der Rückenlehne hinter ihr sichtbar wird.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

229

Das Zeugnisinterview mit Shmuel B., das hier genauer zur Darstel-
lung kommen soll, zeigt ebenfalls den Interviewten in Nahaufnahme, 
mit Kopf und Schulterbereich (Abbildung 4). Er trägt eine Schiebermüt-
ze und eine große Brille, die beide seinen Blick verschatten, und macht 
während des Interviews stetig Kaubewegungen, die möglicherweise als 
Extrapyramidalsymptome Nebenwirkungen einer längerfristigen neu-
roleptischen Medikation darstellen könnten. Durch die Konzentration 
auf die Nahaufnahme zeigt die Kamera ebenfalls diese vertraute Klinik-
Umgebung, jedoch weitgehend reduziert auf eine optische Chiffre: als 
unscharfen, geblümt wirkenden Hintergrundvorhang.

Die Anordnung von Kamera- und Sitzpositionen ist so gewählt, dass 
signalisiert wird: Der Interviewte steht im Zentrum der Aufmerksamkeit, 
ihn porträtiert die Kamera in einer Nahaufnahme. Schon die Sitzposi-
tion definiert als seinen Hauptbezugspunkt den Interviewer Dori Laub; 
die Co-Interviewerin Oshrit Ben Ari sitzt außerhalb der zwischen diesen 
beiden verlaufenden Achse. Ihre Beiträge werden daher schon optisch als 
»von der Seite kommend« ausgewiesen (Abbildung 4).

Diese videographische Anordnung greift die Bewegung der Zeugen-
schaft auf und verleiht ihr einen signifikanten Rahmen. Die Zeitzeugen 
beziehen sich primär auf ein Gegenüber: Zum einen auf den Interviewer, 
zum anderen aber auf die Kamera. Sie sind sich dessen bewusst, dass sie 
ihr Zeugnis durch den Interviewer hindurch einer Kette späterer Zuhö-
rer und Zuschauer gegenüber ablegen. Diese in der Konversationsana-
lyse als »recipient design«26 beschriebene implizite Zuhörerorientierung, 

26	Arnulf Deppermann, »Interview als Text vs. Interview als Interaktion«, in: 
Forum Qualitative Sozialforschung 14, 3 (2013), http://www.qualitative-re-
search.net/index.php/fqs/article/view/2064/3584 (letzter Zugriff 12. Oktober 
2015).

Abbildung 4: Videotestimony Shmuel B., Einstellung 001,  
Zeitangabe im Screenshot. Quelle: Dori Laub, Yale (Videotestimony Study), 

sowie schematische Darstellung der Aufnahmeanordnung.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

230

die Ausrichtung der Äußerung an der antizipierten Reaktion des Rezipi-
enten, prägt das videographische Setting. Von besonderer Bedeutung im 
Zeitzeugeninterview ist dabei die Einbeziehung der unbekannten Men-
ge der Adressaten des künftigen Videos, welche in Videointerviews zu-
sätzlich als Overhearers in Erscheinung treten, also als nicht interaktiv 
gesprächsbeteiligte, aber durch die Kamera im Raum vertretene Rezipi-
enten des fertigen Videos. Diese werden oft, jedoch in unterschiedlichem 
Ausmaß, von Interviewer wie vom Interviewten direkt oder indirekt mit 
adressiert. Weitere Adressaten der Äußerungen des Zeitzeugen sind, wie 
wir im Fall des Rabbi Menachem Rubin gesehen haben, die Toten, vor 
deren verletzbarem Andenken das Zeugnis abgelegt wird. Die Zeugen 
sind sich oftmals ihrer historischen Verantwortung bewusst. Sie entlas-
sen ihr Zeugnis in die Zeit, wissend um ihre eigene Endlichkeit. Sie sind, 
wie in der Einleitungspasssage des VHA-Interviews mit Rabbi Mena-
chem Rubin deutlich wird, bereit, das Gebot des Erinnerns, Zachor,27 zu 
befolgen und dabei sogar die Schrifttradition in Richtung einer bildli-
chen Transmission zu verletzen. Dies ist gerade wegen des nichtdiskur-
siven Charakters der Bildebene kein geringer Schritt.

Das Bilderverbot der jüdischen Religion, in der Schrift (Ex 20, 1–5) 
auf das Bildnis Gottes bezogen, wird schon unmittelbar nach dem Ho-
locaust auch auf die Darstellung der Shoah übertragen.28 Dies gilt zu-
nächst für die Darstellung des Grauens selbst, für das die Verweigerung 
der Darstellung als einzig angemessene Darstellung gilt, nicht jedoch für 
das Sprechen darüber und seine dokumentarische Fixierung. Dennoch 
erhält sich ein Moment von Bildabstinenz auch im testimonialen Raum: 
Das Fehlen einer unmittelbaren Präsenz zwischen dem Zeugen und dem 
Empfänger des Zeugnisses entkoppelt das Zeugnis aus seinem interakti-
ven Bezug. Die Unmittelbarkeit der Zeugenschaft »verträgt«, wie schon 
Freud bemerkte, »keinen Zuhörer« und erst recht keinen Zuschauer; 
zumindest aber vermittelt sie sich nicht wirklich an diesen. Die lange 
Debatte darüber, ob vor ordentlichen Gerichten Zeugenaussagen, die 
über Video eingespielt werden, Gültigkeit haben, belegt dieses Problem. 
Geht es hier nur um Fragen der Authentizität und Überzeugung, so ist 
im Falle der Zeugnisse von Holocaustüberlebenden die persönliche An-
wesenheit beim Empfangen des Zeugnisses noch auf andere Weise zen
tral. Hier ist das Zeugnis eine Weitergabe von Person zu Person; Wissen 
wird einem anderen in Obhut gegeben. Dabei spielt nicht so sehr die fak-
tische Veridikalität dieses Wissens eine Rolle, sondern die Präsenz, der 

27	Yosef Hayim Yerushalmi, Zachor, Erinnere Dich! Jüdische Geschichte und 
jüdisches Gedächtnis, Berlin 1982 [1996].

28	Max Horkheimer / Theodor W. Adorno, Dialektik der Aufklärung, Frankfurt 
am Main 1947 [1969].

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

231

unwiederholbare Augenblick des gemeinsamen »Aushaltens« der Erin-
nerung.29 In dieser Dimension besteht tatsächlich auch mehr als nur ein 
begrifflicher Anklang an das jüdische Bilderverbot: Dieses ist ja begrün-
det in dem Gedanken, dass im Gegensatz zum Götzendienst der Bund 
nur in der lebendigen Tradierung der Schrift, das heißt nur im Diskurs 
ihrer permanenten Auslegung erfüllt werden kann – und dieser oftmals 
streitige Diskurs ist nicht einmal durch eine Parteinahme Gottes ersetz-
bar.30 Was also die videographische Fixierung dem Zeugnis verweigert, 
ist die lebendige, offene, unvorhersagbare Situation des Bezeugens in An-
wesenheit des Anderen. Dem gegenüber steht jedoch das Erinnerungsge-
bot, das dem Verschwinden des lebendigen Erinnerns entgegenarbeitet 
und zur Weitergabe verpflichtet. Die Folgerung daraus ist, dass auch in 
der Rezeption des Videos sich eine neue Unmittelbarkeit herstellt, nicht 
als Duplizierung der Authentizität primärer Zeugenschaft, sondern als 
Eintreten in den vom Videozeugnis eröffneten medialen Raum. Die Un-
mittelbarkeit, die sich hier eröffnet, ist nicht die zum Zeugen – der ist 
gefilmt – sondern die zum Video. Mit ihm ist der Rezipient zusammen, 
und im Zusammensein auch auf sich selbst verwiesen.

1.2 Das narrative Setting der Yale Videotestimony Study

Der videographischen Anordnung entspricht die narrative Gestaltung 
des Interviews in der Yale Videotestimony Study. Der Haupt-Interviewer 
steht im Mittelpunkt. Er eröffnet das Gespräch, und er steuert es deut-
lich. Neben ihm ist eine weitere Interviewerin anwesend, die sich aber 
selten am Gespräch beteiligt. Dieses Vorgehen hat seinen guten Grund 
in der Charakteristik der hier zu untersuchenden Population: Es handelt 

29	Dori Laub, »On Holocaust Testimony and Its ›Reception‹ within Its Own 
Frame, as a Process in Its Own Right«, in: History & Memory. Studies in 
Representation of the Past 21, 1 (2009), S. 127–150; ders., »Das Erzählbar-
werden traumatischer Erfahrungen im Prozess des Zeugnisablegens. Strategi-
en der Bewältigung von ›Krisen der Zeugenschaft‹«, in: Julia Bee u. a. (Hg.), 
Folterbilder und -narrationen. Verhältnisse zwischen Fiktion und Wirklich-
keit, Göttingen 2013, S. 23–42; ders., »Traumatic Shutdown of Narrative 
and Symbolization – A Failed Empathy Derivative. Implications for Thera-
peutic Interventions«, in: Dori Laub / Andreas Hamburger (Hg.), Psychoanal
ysis and Holocaust Testimony. Unwanted Memory of Social Trauma, London 
(vorauss.) 2016.

30	Babylonischer Talmud, Baba Mezia 59a-b, zit. nach Yigal Blumenberg, 
»›Freud – ein gottloser Jude?‹ Zur Frage der jüdischen Wurzeln der Psycho-
analyse.«, in: Luzifer-Amor 10, 19 (1997), S. 33–80, S. 62. Vgl. ausführlich 
Hamburger, »Arbeit in der Tiefe. Vorüberlegungen zu einer skeptischen Kul-
turanalyse«.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

232

sich um chronisch hospitalisierte psychiatrische Patienten, die seit Jah-
ren oder Jahrzehnten entweder gänzlich oder jedenfalls in Bezug auf ihre 
Lebensgeschichte verstummt waren.31 Ein offenes narratives Interview 
kommt bei solchen Patienten nicht in Frage. Sie müssen aktiv aus dem 
lastenden Schweigen herausgeholt werden. Der Grund für die klare Ach-
se zwischen Interviewer und Interviewtem ist also, psychoanalytisch ge-
sprochen, die Inszenierung einer schützenden und eng begleitenden Dya-
de – die jedoch aufgelockert wird durch das Hinzutreten eines kleineren 
Dritten, eines sekundären Bezugsobjekts. Der Dritte, in der psychoana-
lytischen Theorie ein zentrales Entwicklungsmoment, wird also hier in 
Form einer unbedrohlichen Seitenposition eingeführt, eher vergleichbar 
der von Abelin32 beschriebenen »frühen Triangulierung« als der ödipalen 
Triade mit ihren Implikationen von Ausschluss, Bedrohung und Gesetz.

Auch die in den Videotestimonies der Yale Study gewählte Interview-
technik zeigt einen dyadischen Charakter. Sie unterscheidet sich von an-
deren Vorgehensweisen bei Holocaust-Zeitzeugeninterviews. So stellen 
etwa die Interviews im Rahmen der Shoah Foundation oder die Zeit-
zeugeninterviews im Videoprojekt des Fritz Bauer Instituts33 ein offe-
nes narratives Interview dar, mit Schwerpunkt auf der freien Erzählung. 
Nachfragen des Interviewers nehmen einen geringen Raum ein. Ande-
rerseits ist das Testimony der Yale Study auch kein leitfadengestütztes 
oder halbstandardisiertes Interview, das gezielt Daten abfragt. Es handelt 

31	Rael Strous, »Video Testimony of Long-Term Hospitalized Psychiatrically 
Ill Holocaust Survivors«, in: Dori Laub / Andreas Hamburger (Hg.), Psycho-
analysis and Holocaust Testimony. Unwanted Memory of Social Trauma,  
London (vorauss.) 2016; Baruch Greenwald, »The Institutional Experience: 
Patients and Staff Responding to the Testimony Project«, in: Dori Laub / An-
dreas Hamburger (Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Testimony. Unwanted 
Memory of Social Trauma, London (vorauss.) 2016; Dori Laub, »The Isra-
el Project Story«, in: Dori Laub / Andreas Hamburger (Hg.), Psychoanaly-
sis and Holocaust Testimony. Unwanted Memory of Social Trauma, London 
(vorauss.) 2016; Rakefet Zalashik, »The Psychiatrically Hospitalized Survi-
vors in Israel – A Historical Overview«, in: Dori Laub / Andreas Hamburger 
(Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Testimony. Unwanted Memory of Social 
Trauma, London (vorauss.) 2016.

32	Ernst Abelin, »Die Theorie der frühkindlichen Triangulation. Von der Psycho-
logie zur Psychoanalyse«, in: Jochen Stork (Hg.), Das Vaterbild in Kontinui-
tät und Wandel, Stuttgart 1986, S. 45–72.

33	Vgl. Klaus Heuer / Gottfried Kößler, Zeitzeugen-Videos als Unterrichtsmate-
rial zur Geschichte und Wirkung des Holocaust. Das Video-Projekt des Fritz 
Bauer Instituts, Frankfurt am Main 2002. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

233

sich, wie Laub34 betont, um eine psychoanalytische Situation, allerdings 
eine sehr spezifische.

Im Gegensatz zum psychoanalytischen Standardsetting folgt das 
Interview nicht der Grundregel der freien Assoziation des Interview-
ten. Die Personen, die hier befragt werden, sind seit Jahrzehnten als 
psychotisch diagnostiziert und behandelt worden, ohne je über ihre 
Holocaustvergangenheit zu sprechen. Wenn man sie mit der psycho-
analytischen Grundregel alleine ließe, könnten sie nicht sprechen. Un-
ter der Vorannahme, dass in dem meist stockenden Redefluss des Zeit-
zeugen Fragmente von Erinnerungen liegen, greift daher der Interviewer 
intuitiv in den Redefluss ein mit der Absicht, die Erinnerungen im Dia-
log des Zeugnisses Gestalt werden zu lassen. Er fragt nach Details, Bil-
dern, Klängen, Personen, Gebräuchen, religiösen Feiertagen und auch 
nach Erinnerungen an die Verfolgung. Diese kommen oft nur stockend, 
begleitet von Bagatellisierungen, wie sich auch im folgenden Fallbeispiel 
deutlich zeigen lässt. 

2. Reanalyse und szenisches Verstehen

Die hier vorgestellte Untersuchung nähert sich dem in der Yale Video-
testimony Study gesicherten dokumentarischen Material mit einem An-
satz psychoanalytischen Verstehens auf einer weiteren Ebene. Sie begreift 
sich als Reanalyse und untersucht das gegebene Material hinsichtlich 
der im Video selbst und im sekundären Forschungsprozess erkennba-
ren Szene. Als »szenisch-narrative Mikroanalyse«35 der Interviews mit 
hospitalisierten Holocaustüberlebenden nähert sie sich dem vorliegen-
den dokumentarischen Material mit einem gewissermaßen ethnographi-
schen Blick, geschult an der psychoanalytischen Auffassung von Geor-
ges Devereux,36 nach der in der verhaltenswissenschaftlichen Forschung 
die systematische Reflexion der Gegenübertragung in der Begegnung 
mit dem Fremden mehr zu dessen Verstehen beiträgt als eine möglichst 
genaue faktographische Erfassung. Wir nehmen die Videodaten dem-
nach so, wie sie sind, in der von den Aufnehmenden gewählten Anord-
nung und versuchen, unsere Forscherposition dieser Anordnung gegen-
über zu reflektieren.

Das wesentliche Informationsmittel im psychoanalytischen Interview 
ist die Entfaltung einer unbewussten Szene zwischen dem Analytiker 
und dem Analysanden. In dieser Szene ist nach der psychoanalytischen 

34	Laub, »The Israel Project Story«.
35	Hamburger, »Scenic Narrative Microanalysis of Video Testimonies«.
36	Georges Devereux, Angst und Methode in den Verhaltenswisssenschaften, 

München 1973 [engl. Original 1967].

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

234

Theorie implizit genau das enthalten, was bewusst nicht erinnert werden 
kann.37 Diese Szene entsteht mit Notwendigkeit, auch wenn sie nicht im-
mer bemerkt oder gar deutend angesprochen wird. In der Reanalyse von 
Videozeugnissen ist es die Aufgabe der Forscher, die Erinnerungsszene, 
die sich in Übertragung und Gegenübertragung zwischen Interviewtem 
und Interviewer gebildet hat, mithilfe einer genauen Lektüre des Mate-
rials und unter systematischer Reflexion ihrer eigenen Gegenübertra-
gungsantworten zu rekonstruieren, zu explizieren und aus dem Materi-
al zu belegen. Es geht um eine Resonanzbildung mit dem »unbewussten 
Zeugnis«: »to bring the evidence materialized by the unconscious testi-
mony into the realm of cognition«.38 

Die Identifikation dieser unbewussten Übertragungs-Gegenübertra-
gungsszene erlaubt dann in einem zweiten Schritt die Formulierung von 
Annahmen über die dem Überlebenden selbst bewusst nicht mehr zu-
gängliche Lebensgeschichte. Sofern es sich dabei um Vermutungen über 
historische Fakten handelt, etwa um Verfolgungserfahrungen, die der 
Überlebende entweder bewusst nicht erinnert oder – wie im vorliegen-
den Fall – bis zur Unkenntlichkeit bagatellisiert, bedürfen sie einer ex-
ternen historischen Validierung. In jedem Fall aber ermöglichen sie Hy-
pothesen über die innere Welt des Überlebenden, unabhängig davon, ob 
sein Erleben direkt oder indirekt durch äußere Ereignisse ausgelöst ist, 
erinnert oder phantasiert ist. Die Blickrichtung der Untersuchung zielt 
nicht auf die Ermittlung eines objektiven, faktengeschichtlichen Vergan-
genheitsbildes, sondern auf die Rekonstruktion der Brüche eines subjek-
tiv opaken autobiographischen Narrativs.

Es ist von Bedeutung, dass sich die szenisch-narrative Mikroanaly-
se nicht als Instrument einer Rekonstruktion von Lebensgeschichte in 
dem Sinne versteht, als könnte diese durch einen psychoanalytischen 
Heilungsakt wieder zusammengefügt werden. Sie kann nur die Brüche 
intensiv beschreiben. Damit bewirkt sie bereits etwas: Sie hebt die Ver-
weigerung von Resonanz auf, die an der Wurzel der Fragmentierung des 
autobiographischen Narrativs wirksam war. Der Begriff »Zeugnis« ist 

37	Lorenzer, Sprachzerstörung und Rekonstruktion; Hermann Argelander, »Die 
szenische Funktion des Ichs und ihr Anteil an der Symptom- und Charak-
terbildung«, in: Psyche – Psyche. Zeitschrift für Psychoanalyse 24 (1970), S. 
325–345.

38	Shoshana Felman, »Education and Crisis, Or the Vicissitudes of Teaching«, 
in: Dori Laub / Shoshana Felman, Testimony. Crises of Witnessing in Litera-
ture, Psychoanalysis, and History, New York 1992, S. 1–56, S. 16. Vgl. Johan-
na Bodenstab, Dramen der Verlorenheit: Mutter-Tochter-Beziehungen in der 
Shoah. Zur Rezeption und zur narrativen Gestalt traumatischer Erfahrungen 
in Videozeugnissen. Psychoanalytische Erkenntnisse zu traumatisierten Kin-
dern und Müttern in der Shoah, Göttingen 2015.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

235

deshalb angebracht, weil durch dieses Einlassen des Überlebenden in 
den sprachlichen und emotionalen Raum, sowohl in der Person der In-
terviewer als auch der Forscher wie auch des Publikums, das sich diesen 
Zeugnissen zu öffnen bereit ist, etwas bewirkt wird. Das Zeugnis ist ein 
Sprechakt, denn es bewirkt nicht nur eine subjektive Erleichterung des 
Zeugen, sondern es füllt paradigmatisch eine personalisierte Leerstelle 
im kollektiven Geschichtsbewusstsein. Man könnte sagen, jede trauma-
tisch gelöschte Lebensgeschichte – oder, um der Präzisierung von Kristin 
Platt39 zu folgen, jede in ihrer Entstehung behinderte Lebensgeschichte 
− fehlt auch im kollektiven Geschichtsbewusstsein. Jedes Mal, wenn ein 
Zeugnis abgelegt wird und jemand sich von ihm ergreifen lässt, wird ein 
kleines Stück dieses auf Leerstellen, auf nichterzählten, nichterzählba-
ren und unerhörten Geschichten gebauten Geschichtsbewusstseins wie-
der gefüllt.

Die Erzählung kann manchmal, wie hier im Fall der chronisch hospi-
talisierten Holocaustüberlebenden, nur durch massives Rauschen emp-
fangen werden. 

Die Methode der szenisch narrativen Mikroanalyse von Videozeug-
nissen beruht auf einer Verbindung von psychoanalytischer Kasuistik, 
naturalistischen Beobachtungsmethoden der qualitativen Säuglingsfor-
schung und der Expertenevaluation, wie sie etwa in der Katamnesestu-
die von Leuzinger-Bohleber u.a.40 Anwendung fand, sowie textherme-
neutischer Verfahren. 

Das zu untersuchende Videozeugnis wird von psychoanalytisch ausge-
bildeten Experten unabhängig voneinander beschrieben und hinsichtlich 
der vorherrschenden Übertragungs-Gegenübertragungsszene in der In-
terviewsituation evaluiert. Das zur Verfügung stehende Material besteht 
aus einem Video und einem Transkript. Die Ergebnisse der Einzelevalu-
ationen werden dokumentiert in Form schriftlicher Randkommentare 
zum Transkript sowie einer zusammenfassenden Einschätzung für jedes 
Interview. Nach jedem Evaluationsdurchgang werden die Ergebnisse in 
einer gemeinsamen Sitzung diskutiert und es wird versucht, einen Kon-
sens über das bearbeitete Interview herzustellen. Auch diese Konsentie-
rungssitzungen werden auf Tonband mitgeschnitten und transkribiert.

39	Platt, in diesem Band, S. 175–217.
40	Ulrich Stuhr / Marianne Leuzinger-Bohleber / Manfred Beutel (Hg.), Langzeit-

Psychotherapie. Perspektiven für Therapeuten und Wissenschaftler, Stuttgart 
2001.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

236

Im Ergebnis werden alle dokumentierten Stufen des Evaluationspro-
zesses zusammengeführt und der Evaluations- und Konsentierungspro-
zess transparent zusammengefasst.41

3. Ein Fallbeispiel

Das hier vorgestellte Interview42 enthält eine mit der Videographie zu-
sammenhängende szenische Schicht, die ich hier mit Bezug auf das The-
ma der Videographie herausarbeiten möchte. Auch sie kann als psycho-
analytischer Zugang zum Zeugnis genutzt werden.

3.1 Interviewbeginn (00:00:00–00:07:00)

Schon die Eröffnung des Interviews präsentiert das, was wir eine »Sze-
ne« nennen: eine spezifische, sich zwischen den Interviewpartnern ent-
wickelnde Beziehungskonstellation, die sich weniger in den Inhalten als 
in der Art des Umgangs miteinander manifestiert – und die sich auch in 
der Dynamik der Konsentierungsgruppe spiegelt.

Die Evaluationsgruppe befasste sich ausführlich mit der Eröffnung des 
Gesprächs. In den ersten fünf Minuten des Videozeugnisses fanden wir 
zunächst eine stark strukturierende Einleitung durch den Interviewer. 

41	An der vorliegenden Studie waren neben dem Projekteiter (AH) vier Psycho
analytiker als Mitglieder der Evaluationsgruppe beteiligt: Hella Goldfein, 
Salek Kutschinski, Lilian Otscheret, Naomi Silberner-Becker. Zwei Magis
trandinnen transkribierten die Konsentierungssitzungen, ordneten die Aussa-
gen den Textpassagen im Videozeugnis zu und arbeiteten Widersprüche und 
Übereinstimmungen heraus, vgl. Sabine Nüsser / Sarah Katharine Schmidt, 
Szenisch-narrative Mikroanalyse eines Videozeugnisses eines hospitalisierten 
Holocaustüberlebenden, Magisterarbeit Universität Kassel, FB Erziehungs-
wissenschaft, 2010. Ein weiterer Magistrand untersuchte das Interview mit 
der Methode der »Grounded Theory«: Pascal Heberlein, Mikroanalyse eines 
Videozeugnisses eines hospitalisierten Holocaustüberlebenden – Entwicklung 
einer Grounded Theory, Magisterarbeit im Fachbereich 1 der Universität Kas-
sel, Abgabe: 15. Dezember 2009; vgl. auch ders., Zerstörte Lebensgeschich-
ten – Mikroanalyse von Interviews chronisch hospitalisierter Holocaust
überlebender, Hamburg 2015 (= Phil. Diss., Univ. Kassel).

42	Dieses Interview liegt auch der Darstellung in Andreas Hamburger, »Refrac-
ted Attunement, Affective Resonance: Scenic-Narrative Microanalysis of Ent-
angled Presence in a Holocaust Survivor’s Testimony«, in: Contemporary Psy-
choanalysis 51, 2 (2015), S. 239–257 zugrunde. Dort wird die Analyse eines 
kürzeren Ausschnitts dieser Passage vorgestellt, mit z. T. ausführlicheren In-
terpretationen.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

237

Die Rater bewerteten sie unterschiedlich: als klare, orientierende Rah-
mensetzung, aber auch als »Verhör« (R3) oder »Verbrüderung« (R4). 
Daraus entwickelte sich eine Dialogsequenz, in der die intensive Einfüh-
lung des Interviewers in den Interviewten eine Rolle zu spielen schien: 
Beharrlich fragte der Interviewer nach einem nachgeborenen Geschwis-
terkind, obwohl Shmuel B. betonte, er sei das jüngste Kind. Bis schließ-
lich herauskam, dass es tatsächlich eine jüngere Schwester gegeben hat-
te, die noch vor dem Krieg mit 1 ½ Jahren gestorben war. 

Die dritte Station, die ich hervorheben möchte, ereignete sich in Mi-
nute 00:04:40 des Interviews, als anlässlich einer Frage nach dem Schab-
bat-Ritual in der Familie die Co-Interviewerin, Oshrit Ben Ari, erstmals 
das Wort ergriff. Sie fragte, ob nur verheiratete Frauen die Kerzen ent-
zündeten.

Im Video ist deutlich zu sehen, dass Shmuel B. einsilbig antwortet 
und der Co-Interviewerin einen eher abschätzigen Blick zuwirft. Zwei 
der vier Rater fanden diese Stelle bemerkenswert, und sie berichteten 
in der Konsentierungssitzung über relativ heftige aggressive Reaktio-
nen gegenüber dem »Eindringen« der Frau in den sich entwickelnden 
Kontakt zwischen den beiden Männern. Aus einer Identifikation mit 
dem Interviewten erschien die Nachfrage der Co-Interviewerin zum Ri-
tual als aufdringlich und unpassend, es wurde gemutmaßt, dass sie ein 
»Fremdkörper in der Männerdyade« sei, »das unglaubliche Aufeinan-
derbezogensein der Männer in Gefahr« bringe. »Szenisch ist es eine an-
gespannte, tastende Dyade am Anfang. Da darf kein dritter kommen« 
(R4). Umgekehrt könne sie, so wurde aus einer Identifikation mit der 
Fragenden heraus vermutet, auch Angst haben, »so dass sie sich erst ge-
traut hat, eine Frage zu wiederholen, die der Patient schon beantwortet 
hat und die eigentlich jeder ungefähr weiß.« Ihre spürbare emotionale 
Beteiligung könne damit zu tun haben, dass sie als Sabra, als »Vertrete-
rin dieser Generation von Kindern, die jetzt fragen wollen«, auch eine 
»Vermittlerin« sei.

Genauer lässt sich im folgenden Kapitel verstehen, was sich in diesem 
symbolischen Ausschluss der weiblichen Co-Interviewerin aus der Män-
nerdyade abspielt. 

3.2 Der erste Wendepunkt (00:18:40 – 00:27:22)

Nach etwa 20 Minuten ereignet sich im Interview ein erster bedeutsa-
mer Umschwung in der Bezogenheit der Interviewpartner – und auch 
der Forschergruppe. Das mehr oder weniger entlang der biographischen 
Chronologie fortschreitende Interview erreicht nun den Tag der Depor-
tation.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

238

Eingeleitet wird diese Passage vom zweiten Hinzutreten der Co-Inter-
viewerin. Der Interviewer war auf die Deportation zu sprechen gekom-
men und hatte nach den konkreten Erlebnissen gefragt, und Shmuel B. 
begann von Vertreibungserfahrungen zu berichten,43 mit sehr konkre-
ten Bildern:

A   They took on wagons, bulls. It was all very primitive.                               (18:50)

An dieser Stelle hustet Ben Ari und fragt dann: 

Q  [Ben Ari]: Did they take all the family together?

Shmuel B. antwortet mit einem weicheren Blick und einem Kopfnicken 
zu ihr. 

Die Rater bezogen sich in ihren Randbemerkungen nur auf das Hus-
ten und vermuteten, Ben Ari habe eine starke Spannung erlebt, »es nicht 
mehr ausgehalten«, als Shmuel B. begann von der physischen Deporta-
tion zu berichten. 

Der Interviewer besteht auf die Fortführung des Faktenberichts, er 
fragt nach Details. Die Analyse dieser nun folgenden Sequenz zeigt eine 
signifikante Verwicklung zwischen Interviewer und Interviewtem – die 
sich, wie zu zeigen sein wird, ebenfalls auf der Ebene der Forschergrup-
pe abbildet. 

Q  �But do you remember how they took you out from home, who came, 
were they peasants or workers? If there is no memory, then there is 
no memory.

A  �I don’t remember. But I do not complain of the Romanian, they did 
not abuse, did not abuse. Only some of the soldiers did not have 
enough probably, so they envied the Jews, the Jews were their reven-
ge. But only a few.				               	      (22:52)

Die Ratinggruppe, deren Gegenübertragung vor dieser Passage von Ge-
fühlen der Anteilnahme geprägt war, interpretierte die Fragestellung des 
Interviewers an dieser Stelle als schützend; er lässt dem Zeugen Raum: 
»If there is no memory, then there is no memory«. Auch der Interview-
te nimmt eine schützende Haltung ein: aber sie gilt den Rumänen, nach 
deren Übergriffen der Interviewer gefragt hatte: »They did not abuse 
much« – »only a few«.

Nun ergibt sich ein Umschwung in der szenischen Konstellation des 
Interviews. Der Interviewer insistiert weiter:

Q  �What did those Romanian do? What did you see?

A   �When they arrived, Jews came and got organized in Ukraine, in 
Ukraine

Q  �Were there Romanian who abused, did you see the...?

43	Knopp, in diesem Band, S. 257–287.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

239

A � No, not much.					       (23:40)

Q �Do you remember something of such abuse?

Dieses Insistieren steht in auffallendem Gegensatz zur zunächst schüt-
zend-raumgebenden Gesprächshaltung. Der Zeuge ignoriert die Frage, 
und der Interviewer lässt ihn nicht aus. Diese beinahe einem Kampf äh-
nelnde Beziehungskonstellation erstreckt sich über einige Wortwechsel, 
bis der Interviewte einen Satz sagt, der die Rater irritiert:

A �I do not complain of them because the Jews made fun of them and 
then revenge came. 					         (24:03)

Diese bestürzend offene Schuldumkehr – die Juden haben sich lustig ge-
macht, deshalb haben sie die Vernichtung herausgefordert – führte in 
der Ratinggruppe zu intensiven Reaktionen von Schreck, Ablehnung, ja 
Abscheu. Die Passage wurde ausführlich diskutiert und als negative Ge-
genübertragung auf die Verleugnung durch den Zeitzeugen interpretiert 
und wir vermuteten: auch der Interviewer könnte so empfunden haben.44

An der Oberfläche ist das zunächst nicht sichtbar: Dori Laub gibt nun 
nach, er gibt den verbalen Kampf um die Anerkennung der Übergrif-
fe auf und antwortet mit einem resigniert wirkenden »Revenge came. 
O.K.« Er fügt sich scheinbar der Schuldumkehr. In der Ratinggruppe 
wurden an dieser Stelle intensive Gefühle von Müdigkeit und Benom-
menheit zum Ausdruck gebracht. Der Interviewer wechselt abrupt das 
Thema:

Q �Revenge came. O.K. So you arrived to Ukrania, to Transnistria. 
Again, what was the name of the village? 

A � Murafa and Djurin.					       (24:04)

Q �Murafa and Djurin. And what did you see when you arrived the new 
place? You are a seven year old child...

An dieser Stelle geschieht auf der Ebene des Interviews etwas sehr Ent-
scheidendes. Der Interviewer, der scheinbar der verleugnenden Schuld-
umkehr des Interviewten nachgegeben hatte, macht einen Fehler. Er sagt: 
»You are a seven year old child ...«. Eine Aussage die nicht zutrifft. Sh-
muel war zum Zeitpunkt der Vertreibung bereits 14 Jahre alt. Die Kon-
sentierungsgruppe beschäftigte sich lange mit dieser Fehlleistung, bis 
eine Kollegin auf den Gedanken kam: Dori Laub, dessen eigene Lebens-
geschichte viele Parallelen zu der des Interviewten aufweist, der nicht 

44	Dass dieses Erschrecken der Rater nicht nur auf deren subjektiver Annahme 
beruht, es könne im Gegensatz zu Shmuels Einlassung doch Schrecklicheres 
sein, das er erlebt hat, belegt ausführlich Knopp, in diesem Band, S. 257–287.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

240

weit entfernt von dessen Heimatort geboren war, war selbst sieben Jah-
re alt, als im Zuge der Vertreibung sein Vater starb.45

Diese Einsicht half uns zu verstehen, dass im Gespräch zwischen zwei 
Zeitzeugen eine so intensive biographische Verschmelzung stattgefunden 
hatte, dass der Interviewer den Gesprächspartner mit sich selbst gleich-
setzte. Die in den ersten Minuten des Gesprächs bereits etablierte ers-
te Brücke, der »Männerbund«, erhält eine neue Dimension und Tiefe. 

Dass dieser Bund als eine zweiseitige Brücke verstanden werden kann, 
zeigt Shmuel B.s Antwort. Er korrigiert den Irrtum in der Frage nicht, 
sondern antwortet einfach, zwar weit vorbei an der Frage, aber ganz 
nah an der Beziehung:

A �I was with dad.					       (24:25)

Shmuel B. bietet eine positive Vaterübertragung an. Wir verstehen diese 
Antwort als ein unbewusstes Eingehen des Interviewten auf die Verwir-
rung des Interviewers. 

An diesem intensiven Punkt der Gesprächsbeziehung geschieht jedoch 
sofort wieder ein überraschender Umschlag: Der Interviewer weicht der 
möglicherweise zu dichten Vaterbeziehung aus und fragt unvermittelt 
nach der Mutter.

Die Frage nach der Mutter bewirkt einen merklichen Wechsel in der 
Sprechhaltung des Interviewten. Waren bis hier seine Antworten stets 
einsilbig gewesen, so kommt er nun zum ersten Mal ins Erzählen. Er be-
richtet vom Krankheitsverlauf und dem Tod seiner Mutter. Der Intervie-
wer unterstützt ihn durch Nachfragen; es fällt aber auf, dass auch dabei 
noch Fehler von Seiten des Interviewers auftreten, wie etwa die Fra-
ge nach dem Krankenhaus, das Shmuel B. zuvor bereits erwähnt hatte. 
Die Ratinggruppe vermutete, dass auch der Interviewer von derselben 

45	Dori Laub, »Listening to My Mother’s Testimony«, in: Contemporary Psycho
analysis 51(2) (2015), S. 195–215. Michele Langfield / Pam Maclean, »Mul-
tiple Framing: Survivor and Non-Survivor Interviewers in Holocaust Video 
Testimony«, in: Nancy Adler u. a. (Hg.), Memories of Mass Repression: Nar-
rating Life Stories in the Aftermath of Atrocity, New Brunswick 2009, S. 199–
218 sehen die Durchführung von Zeitzeugeninterviews durch Überlebende 
als generelles Problem, räumen jedoch ein, dass bei diesen eine detailliertere 
Sachkenntnis vorauszusetzen ist. Ich würde aus einer psychoanalytischen Per-
spektive nicht von der Inhaltsebene, sondern von der Beziehungsebene her ar-
gumentieren. Dass Dori Laubs eigene Geschichte so eng mit der des hier be-
handelten Überlebenden verschwistert ist, stellt eine Beziehungstatsache dar, 
die der Reflexion zugänglich ist und gerade dadurch Einsichten ermöglicht. 
Es ist nicht vorhersagbar, welche andere Szene sich bei einem anderen Inter-
viewer ergeben hätte. Erfahrungen aus der Arbeit mit Studierenden weisen 
darauf hin, dass ohne die intime Beteiligung des Interviewers viele Äußerun-
gen des Zeugen unverständlich geblieben wären.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

241

Benommenheit befallen war, die sich seit der Schuldumkehr in der Grup-
pe ausgebreitet hatte. 

Q �And mom?

A �We were together, they took care of me, I was the youngest, they took 
care of me.                                                                              (24:32)

Q �You don’t mention mom.

A �Mom died in Murafa.

Q �Where?

A �In Murafa, in the hospital.

Q �Before?

A �She had an infection in the leg.

Q �That is, mom died before you were taken to Transnistria.

A �In Transnistria.	 (24:52)

Q �How did it happen?

A �She was ill. She had an infection in the leg and there were no antibio-
tics.                                                                                         (25:02)

Q �Right, was there a hospital?

A �There was a hospital and the big sister took care of her. It was im-
possible to, then my dad and me had to get to the funeral. It was on 
winter, a very strong storm, we had to walk 12 km. But there was a 
terrible snow storm. We couldn’t and came back. We didn’t get to the 
funeral.                                                                                         (25:08)

Q �You didn’t get to mom’s funeral?

A �Dad took it to heart, he died within a month as well.	 (25:42)

Die Erzählung kommt hier an einen Punkt, der nicht nur für einen from-
men Juden eine schreckliche Erfahrung, ein untilgbare Schuld bedeu-
tet: Nicht am Grab seiner Mutter stehen zu können. Dieses Erschrecken 
war in unserer Gruppe deutlich fühlbar, und wir nahmen an, dass auch 
der Interviewer davon erfasst gewesen ein muss. Auf seine alarmierte 
Nachfrage hin aber kann Shmuel B. nur die nächste Katastrophe nen-
nen: »Dad took it to heart, he died within a month as well.« Es ist, als 
sei der Vater daran gestorben. 

Und was geschieht dann? Ohne auch nur noch einen Moment beim 
Tod der Mutter und ihrer vom Himmel vereitelten Beerdigung zu blei-
ben, folgt der Interviewer dem neuen Stichwort und fragt sofort nach 
den Umständen, unter denen der Vater gestorben ist. Wir haben das nicht 
als Ausweichen verstanden, jedenfalls nicht nur; waren doch der Vater 
und der junge Shmuel die beiden Hinterbliebenen, die im Schneesturm 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

242

umkehren mussten; der Tod des Vaters beraubte den Jungen seines letz-
ten Schutzes. Dennoch fiel uns auf, dass dieses Eingehen auf die Vater-
Sohn-Beziehung auch die Funktion gehabt haben könnte, das Thema der 
toten, in der Fremde und ohne ihre Familie begrabenen Mutter in einer 
erträglichen Distanz zu halten. Der innere Schneesturm, der uns vom 
Grab der Mutter trennt, ist so erschreckend, dass der Tod des Vaters – 
das Thema, das die beiden verbindet – dem gegenüber wie ein erträgli-
cheres Terrain wirkt.

Die Analyse der in der Ratinggruppe beobachteten, intensiven Ge-
genübertragungsreaktionen, die von Leeregefühlen, aber auch von Ag-
gressionen geprägt war, ließ uns zu der Vermutung kommen, dass seit 
der Schuldumkehr, der Identifikation mit dem Angreifer, sich eine un-
bewusste Spannung zwischen den Interviewpartnern aufgebaut hatte, 
dass sich danach erneut die Brücke zur Vaterübertragung eröffnete, die 
aber durch die Erzählung vom Tod der Mutter zunächst wieder verlas-
sen werden musste.

Die Rückkehr zur Vaterübertragung ermöglicht dann einen Bericht 
über den Tod des Vaters – und in diesem Bericht selbst ist nun eine 
ganz neue, fast mütterliche Atmosphäre spürbar. Der Interviewer geht 
mit dem Zeugen sanft und unterstützend um, eine Haltung, die von der 
Selbstpsychologie als empathisches Spiegeln, von der britischen Objekt-
beziehungstheorie als haltend bezeichnet werden würde. Wie ein Echo 
begleitet er die narrativen Fragmente der Erzählung. 

Q � How did it happen?

A  �In the synagogue, in the synagogue. We slept together.

Q  �In the synagogue.					       (25:51)

A  �They put us in the synagogue.

Q � All the Jews?

A  �Not all the Jews, only those who had no place. Some hid among the 
village families.					          (25:59)

Q  �I understand, some found a place.

A  �With the Jews.					      (26:09)

Q � And what did you do in the synagogue, where did you sleep on?

A � They built beds out of planks.				     (26:17)

Q � Out of planks. And describe what happened to dad.

A  �He died in bed. He sent me for food and I couldn’t walk, I had no 
energy. In the morning he was dead, they tried to wake him up and 
died.						          (26:27)

Q  �And you slept right next to him.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

243

A  �I slept right next to him.

Q � Do you remember how did you wake up that morning?

A  �I woke up as usual. Nobody knew he had died, they tried to wake 
him up. He died a Hasidic death (or as a Hasidic).

Q � Hasidic death, he was dressed up.

A � Yes.

Angekommen an dieser Stelle, wo sich die Nähe zum Vater auch in der 
Interviewszene wiederherstellt, entstand in der Gruppe ein Bedürfnis 
nach Hinterfragung. Der »chassidische Tod«, »dressed up« löste länge-
re Diskussionen aus. Was ist gemeint? Welche Kleidung trug der Vater?

Auch in der Interviewszene selbst geschieht hier etwas, was wir be-
reits aus der Anfangssequenz des Interviews kennen: Die Co-Interview-
erin schaltet sich ein. Sie stellt eine sehr nahe gehende Frage: 

Q  �[Ben Ari]: Did you try to wake him up?			     (27:12)

A � Yes.

Q � And do you recall what you thought then?

A � God, no. We used to envy the death.			     (27:22)

Diese Frage wird vom Interviewten abschlägig beschieden – wie uns 
schien, mit dem szenischen Hinweis, dass er hier nicht weiter nachden-
ken möchte. Nun springt ihm Dori Laub – in der Phantasie unserer 
Gruppe: als habe er durch die kurze Übernahme durch seine Kollegin 
Zeit gefunden, sich zu sammeln – zur Seite. Mit einer versachlichenden 
Frage nach dem Jahr des Geschehens schließt er diese Sequenz ab.

Q �What year was this in?

A  �’41, ’42.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

244

3.3 Zusammenfassung 

Die kurze Sequenz, deren Übertragungsverlauf wir auf der Ebene der In-
terviewtriade ebenso wie der Rating Group nachgezeichnet haben, zeigt, 
wie intensiv Anläufe und Brüche der Bezogenheit sich auf beiden Ebe-
nen manifestieren. 

Das Videozeugnis entfaltet sich als ein interaktiver Raum, in dem das 
fragmentierte autobiographische Narrativ sich erneut inszenieren und 
durch die Beteiligung der Interviewer als denkende und fühlende Ob-
jekte eine Neustrukturierung des Narrativs bewirken kann – nicht im 
Sinne einer Heilung, sondern einer kohärenten Benennung der Brüche. 
Dies ist aber nur möglich, wenn und weil die Interviewer selbst in trau-
matogene Krisen der Selbstkohärenz und Mentalisierung eintreten, wie 
etwa durch Fehlleistungen, Vergessen und Reinszenierung von trauma-
tischen Interaktionen.

Als bedeutsam kann wahrgenommen werden, dass sich die nicht-nar-
rativierte, nicht-symbolisierte Ebene der Erzählung nicht nur als Über-
tragungs-Gegenübertragungsszene wiederherstellt, sondern auch im Er-
leben der mit der Reanalyse befassten Forschergruppe deutlich wird. 
Diese Geschichte spielt zwischen dem Zeugen und seinen Zuhörern, 
auch jenen, die nur das videographische Dokument sehen, wenn sie sich 
darauf einlassen und ihm ihre Frage stellen. 

4. Die kulturelle Szene der Video-Zeugenschaft

Wie aber kommt es dazu, dass die Frage weiter gestellt wird? Damit ein 
kollektives Trauma in das kulturelle Gedächtnis überführt werden und 
dabei oftmals identitätsstiftende Funktion gewinnen kann, kommt es, 
so lehren Soziologie und Kulturwissenschaft, nicht alleine auf das Fak-
tum des Ereignisses an. Es bedarf der sozialen Aushandlung, um aus ei-
nem Ereignis ein historisches Datum zu machen. Kriege, Verfolgungen, 
ja Völkermorde werden öffentlich nur dann als kollektivtraumatische 
Ereignisse rezipiert, wenn sie einen Prozess gesellschaftlicher Attribu-
tion durchlaufen.46 Das soziologische Traumakonzept beschreibt einen 
Schock in der sozialen Identität. So können soziale und technologische 

46	Jeffrey C. Alexander, »On the Social Construction of Moral Universals: The 
»Holocaust« from War Crime to Trauma Drama«, in: ders. u. a. (Hg.), Cul-
tural Trauma and Collective Identity, Berkeley / London 2004, S. 196–263. 
Vgl. zum Folgenden Hamburger, »Genocidal Trauma. Individual and Social 
Consequences«.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

245

Umwälzungen als soziales Trauma empfunden werden.47 Oft sind es je-
doch Völkermorde, Kriege und Bürgerkriege, die als signifikant gelten, 
insbesondere wenn sie unerwartete, unerhörte Grausamkeiten oder eine 
bisher nicht gekannte Ausdehnung (»Weltkrieg«) aufweisen. Ob ein Er-
eignis zum kulturell rezipierten und tradierten Trauma wird, hängt dabei 
weniger von dessen historisch objektiven Eigenschaften ab, als davon, ob 
es einen Eintrag in das soziale Gedächtnis erhält. So gilt der Holocaust 
als »traumatisches Bezugsereignis der deutschen Nationalgeschichte«,48 
die Sklaverei stellt ebenso den Referenzpunkt der afroamerikanischen 
Identität dar49 wie der Kommunismus für postsozialistische Gesellschaf-
ten.50 Aus soziologischer Sicht impliziert der alltagssprachliche Trauma-
begriff eine intuitiv als unerträglich und überwältigend empfundene 
Erfahrung – doch ist dieser alltagssprachliche Traumabegriff selbst Ge-
genstand soziologischer Untersuchung: Wann und wie wird ein Ereignis 
in der kollektiven Wahrnehmung zum Trauma? Welches implizite Ver-
ständnis des Begriffs herrscht unter welchen Bedingungen vor? So wer-
den im Alltag traumatische Großereignisse wie Naturgewalten erfahren, 
die dem sozialen Körper etwas wie eine Wunde zufügen, von der eine his-
torische Narbe bleibt. Erikson definiert kollektives Trauma als 

»a blow to the basic tissues of social that damages the bonds attaching 
people together and impairs the prevailing sense of communality. The 
collective trauma works its way slowly and even insidiously into the 
awareness of those who suffer from it, so it does not have the quality of 
suddenness normally associated with ›trauma.‹ But it is a form of shock 
all the same, a gradual realization that the community no longer exists 
as an effective source of support and that an important of the self has 
disappeared […] ›We‹ no longer exist as a connected pair or as linked 
cells in a larger communal body.«51. 

Alexander52 unterscheidet jedoch historische Phasen des Traumakon-
zepts: Hatte zu Beginn des 20. Jahrhunderts eine »Aufklärungstheorie« 

47	Piotr Sztompka, »The Trauma of Social Change: A Case of Postcommunist 
Societies«, in: Jeffrey Alexander u. a. (Hg.), Cultural Trauma and Collective 
Identity, Berkeley / Los Angeles / London 2004, S. 155–195.

48	Bernhard Giesen, »The Trauma of Perpetrators: The Holocaust as the Trau-
matic Reference of German National Identity«, in: Alexander (Hg.), Cultural 
Trauma and Collective Identity, S. 112–154.

49	Ron Eyerman, »Cultural Trauma: Slavery and the Formation of African Ame-
rican Identity«, in: Alexander (Hg.), Cultural Trauma and Collective Identity, 
S. 60–111.

50	Sztompka, »The Trauma of Social Change«.
51	Kai T. Erikson, Everything in Its Path, New York 1976, S. 153 ff., zitiert nach 

Alexander, »On the Social Construction of Moral Universals«.
52	Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

246

des Traumas vorgeherrscht, die das Erleben und Verhalten von Personen 
aus dem erlittenen Trauma ableitet (»When bad things happen to good 
people, they become shocked, outraged, indignant«53), so setzte sich nach 
dem Zweiten Weltkrieg eine psychoanalytisch motivierte Verdrängungs-
theorie durch, nach der gerade die Nichterinnerbarkeit des Traumas als 
Signum verhandelt wird (»When bad things happen to good people […] 
they can become so frightened that they can actually repress the experi-
ence of trauma itself«54). Geht es im ersteren Fall um die Beseitigung der 
Quelle des Traumas, so richtet sich im letzteren die Absicht auf die Be-
wusstmachung seiner innerpsychischen Folgen. Aus soziologischer Sicht 
sind beide Auffassungen, so unterschiedlich sie sein mögen, naiv, denn 
sie führen das Trauma auf die externe Ursache zurück. Im Gegensatz 
dazu beansprucht die Soziologie, Trauma als soziales Konstrukt zu be-
schreiben:

»First and foremost, we maintain that events do not, in and of them-
selves, create trauma. Events are not inherently traumatic. Trauma is a 
socially mediated attribution. The attribution may be made in real time, 
as an event unfolds; it may also be made before the event occurs, as an 
adumbration, or after the event has concluded, as a post-hoc reconstruc-
tion. Sometimes, in fact, events that are deeply traumatizing may not 
actually have occurred at all; such imagined events, however, can be as 
traumatizing as events that have actually occurred.«55 

Um als soziales Trauma anerkannt oder – in den Worten von Vamik 
Volkan56 »gewählt« – zu werden, muss der historische Bericht von den 
Ereignissen zuerst eine »Spirale der Bedeutungszuweisung« (»spiral of si-
gnification«) durchlaufen: Er wird von einer Trägergruppe vorgebracht, 
wobei ein Opfer angesprochen und identifiziert, eine weitere soziale Um-
gebung einbezogen und ein Täter namhaft gemacht wird. Die Schritte 
dieses Prozesses vollziehen sich in sozialen Agenturen oder »Arenen« wie 
Religion, Kunst, Recht, Wissenschaft usw., wobei sie im Rahmen des je-
weiligen Diskurses unterschiedliche Bedeutung annehmen.57 

Aus dieser Sicht wird soziales Trauma nicht auf das Ereignis, sondern 
auf die Gesellschaft zurückgeführt, die die Erinnerung daran bewahrt. 
Traumatische Ereignisse können so gesehen auch virtuell sein: Sie sind 
Bezugspunkte des gesellschaftlichen Erinnerns, aber auch der Re-Pro-
jektion, die oft über Jahrhunderte den Kern der Großgruppenidentität 

53	Ebd., S. 3.
54	Ebd., S. 5.
55	Ebd., S. 8.
56	Vamik D. Volkan, Bloodlines: From Ethnic Pride to Ethnic Terrorism, New 

York 1997; ders., Das Versagen der Diplomatie: Zur Psychoanalyse nationa-
ler, ethnischer und religiöser Konflikte, Gießen 1999.

57	Vgl. Alexander, »On the Social Construction of Moral Universals«, S. 15–20.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

247

stiften. So ist etwa die jüdische Identität wesentlich aus dem Exodus de-
finiert, so wie die christliche aus der Kreuzigung. Serbische Identität re-
kurriert auf die Schlacht auf dem Amselfeld (Kosovo), und die nationale 
Identität in Nachkriegsdeutschland auf den Holocaust.58

Was ist aus diesen Überlegungen für den Stellenwert der Videozeug-
nisse des Holocaust zu schließen? Zum einen mag dem, der in der di-
rekten Tradition des Zeugnisses steht, das Überlebende wie Shmuel B. 
abgelegt haben, die nüchterne konstruktivistische Theorie als blasphe-
misch erscheinen. Für den Zeitzeugen war das, wovon er Zeugnis ab-
legt, real, und nachhaltig verstörend – und in Kontakt mit ihm werden 
wir in den Limbus dieser unerträglichen, verstörenden Realität einbe-
zogen. Zum anderen können und sollen wir nicht die Augen davor ver-
schließen, dass wir zugleich als Agenten eines gesellschaftlichen Inte-
resses handeln, wenn wir dem Zeugen zuhören (oder nicht zuhören), 
seinen Aussagen Glauben schenken bzw. schulden oder sie für Wahn-
gebilde halten. Und dieses Interesse ist durchaus eingebunden in einen 
gesellschaftlichen, auch medialen Diskurs. Medien und andere Arenen 
der Öffentlichkeit werden dabei nicht selten lange vor der Entfaltung ei-
nes akademischen Forschungsinteresses tätig. Saul Friedländer59 hat be-
merkt, dass das verstärkte Interesse der Historiographie am Holocaust 
seit den Siebzigerjahren zeitlich auf die mediale Inszenierung des Erin-
nerns in der gleichnamigen Fernsehserie folgte.60 Die Stimme der persön-
lichen Erinnerung, vermittelt durch den medialen Kanal der Fernsehse-
rie, hat faktengeschichtliche Nachforschungen angestoßen. 

Die Aufwertung der subjektiven Zeugnisse als historisch relevante 
Daten stellt zugleich die hergebrachte Abgrenzung zwischen überprüf-
baren historischen Fakten und subjektiver Erinnerung in Frage. Es ist 
ein neues Genre, das sich auch vom traditionellen Schema der Auto-
biographie abhebt. Assmann61 hebt hervor, dass diese neuere Generati-
on von Holocaust-Videozeugnissen62 im Gegensatz zu anderen Video-
zeugnissen weder auf narrative Geschlossenheit noch einen kohärenten 

58	Volkan, Das Versagen der Diplomatie; ders., Gabriele Ast / William F. Greer 
jr., Third Reich in the Unconscious: Transgenerational Transmission and Its 
Consequences, New York 2002.

59	Saul Friedländer, »Im Angesicht der ›Endlösung‹: Die Entwicklung des öf-
fentlichen Gedächtnisses und die Verantwortung des Historikers« in: Dieter 
Borchmeyer / Helmut Kiesel (Hg.), Das Judentum im Spiegel seiner kulturel-
len Umwelten. Symposium zu Ehren von Saul Friedländer, Neckargemünd 
2002, S. 207–223.

60	Zit. nach Aleida Assmann, »History, Memory, and the Genre of Testimony«, 
in: Poetics Today 27, 2 (2006), S. 261–273.

61	Assmann, »History, Memory, and the Genre of Testimony«.
62	Vgl. Tony Kushner, »Holocaust Testimony, Ethics, and the Problem of Repre-

sentation«, in: Poetics Today 27, 2 (2006), S. 275–295.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

248

autobiographischen Bezug abzielt; sie stellen nicht den Bericht über eine 
Person und ihr Schicksal in den Vordergrund, sondern bezeugen den Ho-
locaust selbst aus der Perspektive des Subjekts und im Kontakt mit ei-
nem Gegenüber. Sie informieren nicht, sondern sie fordern vom Zuhörer, 
sich auf den fragmentarischen Charakter der Erzählungen einzulassen 
und selbst zum Zeugen zu werden. Assmann sieht das Holocaust-Video-
zeugnis als neues Genre, in dem Geschichte durch Teilnahme an ihrem 
gezielt subjektiven Erinnern neu und anders erfahrbar wird. Es ähnelt 
mehr dem Theater, wo Zeugenschaft als stellvertretendes Sprechen für 
andere, oder der Psychoanalyse, wo das unvoreingenommene Sprechen 
ein Abwesendes, Unbewusstes bezeugt, als dem Gerichtssaal; es berührt 
mehr, als dass es Fakten liefert. 

Damit lässt sich das Genre des Holocaust-Zeugnisses in eine große Li-
nie stellen, die einem Paradigmenwechsel auch innerhalb der Psychoana-
lyse entspricht, aber gleichzeitig darüber hinausgeht: Es lässt sich dem 
performativen Turn seit den Fünfzigerjahren zurechnen. Nicht nur in der 
Psychoanalyse, in der seit 1950 der bereits zu Anfang des 20. Jh.s for-
mulierte Gegenübertragungsbegriff ins Zentrum der Technik zu rücken 
begann und neuere Paradigmata wie die Selbstpsychologie und die Ob-
jektbeziehungstheorie anregte, findet sich auch auf der Bühne der Über-
gang von der darstellenden Dramaturgie zur Einbeziehung des Zuschau-
ers in einen unvorhersagbaren Performanzakt.63

Die performative Wende hat der neueren Psychoanalyse ein grundle-
gend geändertes Wissenschaftsverständnis ermöglicht. An die Stelle des 
subsumierenden Deutens, das auf Einsicht in unbewusste, pathogene 
Konflikte abzielte, tritt ein »szenisches Verstehen«64, basierend auf der 
Reflexion der unbewussten Teilhabe des Analytikers am Interaktionsge-
schehen. Damit ist auch das Sender-Empfänger-Modell der frühen Zeit-
zeugenvideos zu ersetzen durch ein reflexives, relationales Verstehensmo-
dell. Insbesondere für die Arbeit mit schwer genozidal Traumatisierten 
ist, wie die vorliegende Studie zeigt, ein solches Verfahren unabdingbar, 
liegt doch schon an der Wurzel der Traumatisierung ebenso wie in ih-
rer oft jahrzentelangen Aufrechterhaltung durch Verleugnung ein sozi-
aler Akt.65 

Obwohl der videographisch konservative Zuschnitt der Yale Video-
testimony Study ihre mise en scène, dem Paradigma des subsumieren-
den Verstehens entspricht, indem sie lediglich den Zeitzeugen ins Bild 

63	Vgl. Erika Fischer-Lichte, Ästhetik des Performativen, Frankfurt am Main 
2004.

64	Lorenzer, Sprachzerstörung und Rekonstruktion; Argelander, »Die szenische 
Funktion des Ichs«.

65	Vgl. Hamburger, »Genocidal Trauma«; ders., »Scenic Narrative Microanaly-
sis of Video Testimonies«.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

249

setzt (wie auch die Videodokumentationen der Shoah Foundation), war 
der Initiator der Studie, Dori Laub, doch derjenige Autor, der als erster 
nachdrücklich ein solches relationales psychoanalytisches Konzept um-
gesetzt hat. Laub weist auf die Dimension des Übertragungs- und Ge-
genübertragsgeschehens in Zeitzeugeninterviews hin und insistiert dar-
auf, dass Zeugenschaft nicht nur auf Seiten des Zeitzeugen anzusiedeln 
ist, sondern in der Matrix der Interview-Dyade sich erneuert. Der Zu-
hörer ist selbst ein Zeuge; er hört nicht von einer beruhigten Außenpo-
sition aus zu, sondern wird erfasst von der Welle des Nichtsymbolisier-
ten im Text des Zeugnisses.

»We believe that the listener’s recall reflects survivors’ recall of their 
own experience as disjointed, fragmented, belonging neither to a whole 
nor to themselves in a particular place and time, even though it never-
theless continues to lead its intense and excruciating existence in their 
minds. Rendition of their stories in the form of fragments is not healing 
for survivors; instead it can further traumatize them: While turning such 
fragments into a cohesively narrated personal history is not sufficient 
for healing to occur, it nevertheless constitutes an essential step in the 
process of healing.«66

Nimmt man aber diesen relationalen psychoanalytischen Ansatz ernst, 
nach dem aber die Heilung im psychoanalytischen Prozess ebenso wie 
die Renarrativierung im Zeitzeugeninterview nur im unmittelbaren Zu-
sammenspiel des Zuhörers mit dem Analytiker möglich wird, welches ist 
dann die Rolle des Zuschauers vor dem Zeugenvideo?

Als videographische Inszenierung tritt das Zeugnis dem Betrachter als 
Botschaft gegenüber, die sich durch den Interviewer an eine Kette wei-
terer Empfänger richtet, die es erneut und ebenfalls unter Entfaltung ih-
rer eigenen, persönlichen emotionalen Reaktionen annehmen können. 
Zugleich ist es als eine über die Gesprächssituation, ja, über die Lebens-
zeit des Zeugen hinaus an ein virtuelles Gegenüber adressierte Aussage 
auch der für Merleau-Ponty zentralen leiblichen Anwesenheit enthoben. 
In diesem Sinne ist das Zeugnis der Überlebenden ein zugleich ambiti-
oniertes und ohnmächtiges. Das hat auch mit dem Medium zu tun. Im 
Gegensatz zur stimmlichen oder zur literarischen Übermittlung, etwa in  
W. G. Sebalds kunstvoll aussetzender Rede, wenn ich hier den Begriff 
von Burkhard Liebsch (in diesem Band) mit der Darstellung von Luisa 
Banki (in diesem Band) zusammenbringen darf, betont das Videozeugnis 
seine Gegenwärtigkeit, zieht den Betrachter in eine drastisch vereinnah-
mende Situation hinein, unterwirft ihn einem drakonischen Zeitregime, 
dem er sich nur durch Dissoziation entziehen kann. Das literarische 
Sprechen hat gegenüber dieser fast überwältigenden Vergegenwärtigung 

66	Laub, »The Israel Project Story« oder »Traumatic Shutdown of Narrative and 
Symbolization« (vorauss. 2016). 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

250

eine andere Aufgabe: In seiner sprachlich differenzierten Kontaktaufnah-
me arbeitet das literarische Zeugnis, um mit Harald Welzer zu sprechen, 
an der Einschreibung des kommunikativen Zeugnisakts in das kulturel-
le Gedächtnis. Das Videozeugnis alleine hat diese Möglichkeit nicht; es 
bedarf der sprachlichen Reflexion. 

Das Videozeugnis, dessen Darbietung als Nahaufnahme eines Einzel-
nen ich zunächst lange als halbiert empfunden habe, ist – so wurde mir 
erst auf der Tagung klar – in seiner Eigensinnigkeit tatsächlich genau so 
zu nehmen, wie es ist: Es ereignet sich als Anrufung eines einzelnen Zeu-
gen, den zu filmen schon nicht der Mühe wert zu sein scheint, erst recht 
nicht seine Nebenfigur, die begleitende Frau. Dadurch erzeugt es als Sze-
ne für den Betrachter einen leeren, bildlich nicht repräsentierten Stuhl, 
auf dem der Betrachter Platz zu nehmen eingeladen ist – ich gendere die-
sen Satz ganz bewusst nicht, denn ich schreibe aus meiner subjektiven 
Sicht heraus, und die Frage wäre interessant, ob es für die Betrachterin 
der gleiche Platz ist. Unsere mikroanalytische Untersuchung des hier ge-
zeigten Ausschnitts macht dies nicht sehr wahrscheinlich. Was geschieht, 
wenn man sich auf diesen Stuhl setzt, ist nicht vorhersagbar.67 

Die Detailanalyse des Ausschnittes und seiner Rezeption zeigt, dass 
sich im sekundären wie im tertiären Zeugnis spezifische Rezeptionsbrü-
che ereignen, die möglicherweise tiefer sind als in Laubs Konzept des 
»Passionate Listener« vorhergesagt – dass zugleich aber gerade diese 
Fissuren eine Klammer herstellen zur Fragmentierung des Zeugennarra-
tivs. Diese Klammer hilft uns zu verstehen, wie genozidales Trauma als 
interaktiver Prozess begriffen werden kann: Nicht als Blitz, der einmal 
eingeschlagen hat und Schäden zurücklässt, sondern als fortgeschriebene 
kommunikative Narbe.68 Die kumulative Retraumatisierung als trauma-
erhaltende Bedingung erfolgt genau dann, wenn die Empfänger, die Zeu-
gen des Zeugnisses, die der Situation inhärente Spannung nicht ertragen 
und den Überlebenden vorschnell mit der resultierenden Dysbalance al-
leine lassen – entweder, indem sie ihn entwerten, diagnostizieren und 
hospitalisieren, oder umgekehrt, indem sie seinem Zeugnis vorschnell 
einen Sinn, eine Botschaft, ein Ergebnis, ein Lernziel zuschreiben und 
sich so von dessen Unerträglichkeit dispensieren. Wenn sie sich von dem 
Stuhl, den das Zeugnis ihnen hinstellt, vorschnell erheben.

Wer aber setzt sich auf diesen Stuhl? Das Volk der Antanosy auf Ma-
dagaskar pflegt seine Toten in Bastmatten zu wickeln und in luftigen 

67	Sergiu Celibidache, der sich lebenslang weigerte, seine legendären Konzerte 
auf CD pressen zu lassen, begründete sein Insistieren auf der performativen 
Einmaligkeit des Konzerts mit Sepp Herbergers Antwort auf die Frage, wa-
rum so viele Leute zum Fußballspielen gehen: »Weil man nicht weiß, wie es 
ausgeht.« So ist es auch, wenn man sich einem Zeugnis aussetzt. 

68	Vgl. Hamburger, »Genocidal Trauma«.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

251

Hütten aufzubewahren. Solange noch jemand am Leben ist, der sie kann-
te, werden sie regelmäßig zur Feier der Totenumwendung hervorgeholt 
und wieder verpackt. Solange noch jemand sie kennt.

Die Frage nach dem Verfallsdatum der Videozeugnisse, die in diesem 
Band so oft gestellt wird, lässt sich so beantworten: Solange noch je-
mand da ist, der sie sehen will, werden sie wirken. Dies sollte uns viel-
leicht eine Warnung sein, sie niemandem aufzudrängen. Sie könnten an-
sonsten ihre Wirkung verlieren. 

Bibliographie

Abelin, Ernst (1986), »Die Theorie der frühkindlichen Triangulation. Von 
der Psychologie zur Psychoanalyse«, in: Jochen Stork (Hg.), Das Vater-
bild in Kontinuität und Wandel, Stuttgart, S. 45–72.

Alexander, Jeffrey C. (2004), »On the Social Construction of Moral Uni-
versals: The ›Holocaust‹ from War Crime to Trauma Drama«, in: ders. 
u. a. (Hg.), Cultural trauma and collective identity, Berkeley, London, S. 
196–263.

Argelander, Hermann (1970), »Die szenische Funktion des Ichs und ihr An-
teil an der Symptom- und Charakterbildung«, in: Psyche – Zeitschrift für 
Psychoanalyse 24, S. 325–345. 

Assmann, Aleida (2006), »History, Memory, and the Genre of Testimony«, 
in: Poetics Today 27, 2, S. 261-273.

Blumenberg, Yigal (1997), »›Freud – ein gottloser Jude?‹ Zur Frage der jü-
dischen Wurzeln der Psychoanalyse«, in: Luzifer-Amor 10, 19, S. 33–80. 

Bodenstab, Johanna (2015), Dramen der Verlorenheit: Mutter-Tochter-Be-
ziehungen in der Shoah. Zur Rezeption und zur narrativen Gestalt trau-
matischer Erfahrungen in Videozeugnissen. Psychoanalytische Erkennt-
nisse zu traumatisierten Kindern und Müttern in der Shoah, Göttingen.

Brody, Sylvia / Axelrad, Sidney (1971), »Maternal Stimulation and the Social 
Responsiveness of Infants«, in: H. Rudolph Schaffer (Hg.), The Origins of 
Human Social Relations, London / New York, S. 195–209.

Bronfen, Elisabeth (1997), »Die Vorführung der Hysterie«, in: Freiburger 
Frauen Studien 1, S. 1-20.

Deppermann, Arnulf (2013), »Interview als Text vs. Interview als Inter
aktion«, in: Forum Qualitative Sozialforschung 14, 3, http://www.quali-
tative-research.net/index.php/fqs/article/view/2064/3584 (letzter Zugriff 
12. Oktober 2015).

Devereux, Georges (1973), Angst und Methode in den Verhaltenswisssen-
schaften, München [engl. Original 1967].

Didi-Huberman, Georges (1982), Invention de l’hystérie. Charcot et 
l’iconographie de la Salpêtrière, Paris. 

Dornes, Martin (1993), Der kompetente Säugling. Die präverbale Entwick-
lung des Menschen, Frankfurt am Main.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

252

Ekman, Paul / Rosenberg, Erika L. (1997), What the Face Reveals: Basic and 
Applied Studies of Spontaneous Expression Using the Facial Action Co-
ding System (FACS), Oxford.

Erikson, Kai T. (1976), Everything in its Path, New York.
Eyerman, Ron (2004), »Cultural Trauma: Slavery and the Formation of Af-

rican American Identity«, in: Jeffrey Alexander u. a. (Hg.), Cultural Trau-
ma and Collective Identity, Berkeley / Los Angeles / London, S. 60–111.

Felman, Shoshana (1992), »Education and Crisis, Or the Vicissitudes of 
Teaching«, in: Dori Laub / Shoshana Felman, Testimony. Crises of Wit-
nessing in Literature, Psychoanalysis, and History, New York, S. 1-56. 

Fischer-Lichte, Erika (2004), Ästhetik des Performativen, Frankfurt am 
Main.

Freud, Sigmund (1910), »Über Psychoanalyse«, in: Gesammelte Werke VIII, 
London 1945, S. 1–60 [fotomechan. Nachdruck Frankfurt am Main 
1996].

Freud, Sigmund (1915), »Vorlesungen zur Einleitung in die Psychoanalyse«, 
in: Gesammelte Werke XI, London 1944 [fotomechan. Nachdruck Frank-
furt am Main 1998].

Friedländer, Saul (2002), »Im Angesicht der ›Endlösung‹: Die Entwicklung 
des öffentlichen Gedächtnisses und die Verantwortung des Historikers«, 
in: Dieter Borchmeyer / Helmut Kiesel (Hg.), Das Judentum im Spiegel 
seiner kulturellen Umwelten. Symposium zu Ehren von Saul Friedländer, 
Neckargemünd, S. 207–223.

Gesell, Arnold (1935), »Cinemanalysis: a method of behavior study«, in: 
The Pedagogical Seminary and Journal of Genetic Psychology 47, S. 3–16.

Giesen, Bernhard (2004), »The Trauma of Perpetrators: The Holocaust as 
the Traumatic Reference of German National Identity«, in: Jeffrey Alex-
ander u. a. (Hg.), Cultural Trauma and Collective Identity, Berkeley / Los 
Angeles / London, S. 112–154. 

Greenwald, Baruch (vorauss. 2016), »The Institutional Experience: Patients 
and Staff Responding to the Testimony Project«, in: Dori Laub / Andreas 
Hamburger (Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Testimony: Unwanted 
Memory of Social Trauma, London. 

Habermas, Tilmann (2014), »Dreaming the Other’s Past: Why Remembering 
May Still Be Relevant to Psychoanalytic Therapy, at Least in Some Tra-
ditions«, in: International Journal of Psychoanalysis 95, 5, S. 951–963.

Hamburger, Andreas (2000), »Traum und Sprache«, in: Heinrich Deserno 
(Hg.), Das Jahrhundert der Traumdeutung, Stuttgart, S. 289–327.

Hamburger, Andreas (2013a), »Arbeit in der Tiefe. Vorüberlegungen zu ei-
ner skeptischen Kulturanalyse«, in: Helmwart Hierdeis (Hg.), Psychoana-
lytische Skepsis, Göttingen, S. 123–183.

Hamburger, Andreas (2014), »Kinometaphern. Eine psychoanalytische Per-
spektive«, in: Psychosozial 37, 137 (2014), S. 65–92.

Hamburger, Andreas / Katharina Leube (2014), »Wie im Kino. Zur Filmana-
lyse in der Gruppe. Methodologie der Psychoanalytischen Filminterpreta-
tion anhand von Lars von Triers ›Melancholia‹«, in: Dirk Blothner / Ralf 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

253

Zwiebel (Hg.), »Melancholia« – Wege zur psychoanalytischen Interpre-
tation des Films, Göttingen, S. 72–109.

Hamburger, Andreas (2015), »Refracted Attunement, Affective Resonance: 
Scenic-Narrative Microanalysis of Entangled Presence in a Holocaust 
Survivor’s Testimony«, in: Contemporary Psychoanalysis 51, 2, S. 239–
257.

Hamburger, Andreas (vorauss. 2016a), »Genocidal Trauma. Individual and 
Social Consequences of the Assault on the Mental and Physical Life of a 
Group«, in: Dori Laub / Andreas Hamburger (Hg.), Psychoanalysis and Ho-
locaust Testimony. Unwanted Memory of Social Trauma, London.

Hamburger, Andreas (vorauss. 2016b), »Scenic Narrative Microanalysis of 
Video Testimonies. A Psychoanalytic Approach«, in: Dori Laub / Andreas 
Hamburger (Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Testimony: Unwanted 
Memory of Social Trauma, London.

Harms, Volker (2006), »Produktion ethnographischer Filme im Stil von Pa-
parazzi? Probleme der Ethik in der Visuellen Ethnologie«, in: Annette 
Hornbacher (Hg.), Ethik, Ethos, Ethnos. Aspekte und Probleme interkul-
tureller Ethik, Bielefeld, S. 75–87.

Heberlein, Pascal (2009), Mikroanalyse eines Videozeugnisses eines hospita-
lisierten Holocaustüberlebenden – Entwicklung einer Grounded Theory, 
Magisterarbeit im Fachbereich 1 der Universität Kassel, Abgabe: 15. De-
zember 2009. 

Heberlein, Pascal (2015), Zerstörte Lebensgeschichten – Mikroanalyse von 
Interviews chronisch hospitalisierter Holocaustüberlebender, Hamburg 
(= Phil. Diss., Univ. Kassel).

Hess, Ursula / Hareli, Shlomo (2015), »The Role of Social Context for the 
Interpretation of Emotional Facial Expressions«, in: M. K. Mandal / A. 
Awasthi (Hg.), Understanding Facial Expressions in Communication. 
Cross-Cultural and Multidisciplinary Perspectives, New Delhi, S. 119–
141.

Heuer, Klaus / Kößler, Gottfried (2002), Zeitzeugen-Videos als Unterrichts-
material zur Geschichte und Wirkung des Holocaust. Das Video-Projekt 
des Fritz Bauer Instituts; http://www.fritz-bauerinstitut.de/publikationen/
video-interviews.pdf (letzter Zugriff 01. April 2014).

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W. (1947), Dialektik der Aufklärung, 
Frankfurt am Main [1969].

Kaczmarek, Jerzy (2008), »Soziologischer Film – theoretische und praktische 
Aspekte«, in: Forum Qualitative Sozialforschung 9, 3, Art. 34, http://nbn-
resolving.de/urn:nbn:de:0114-fqs0803343 (01. April 2013).

Knoblauch, Hubert (2004), »Die Video-Interaktions-Analyse«, in: Sozialer 
Sinn 1, S. 123–138.

Knoblauch, Hubert (2006), »Videography. Focused Ethnography and Video 
Analysis«, in: Hubert Knoblauch u. a. (Hg.), Video Analysis: Methodology 
and Methods. Qualitative Audiovisual Data Analysis in Sociology, Frank-
furt am Main u. a., S. 69–83.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andreas Hamburger

254

Kushner, Tony (2006), »Holocaust Testimony, Ethics, and the Problem of 
Representation«, in: Poetics Today 27, 2, S. 275–295.

Langfield, Michele / Maclean, Pam (2009), »Multiple Framing: Survivor and 
Non-Survivor Interviewers in Holocaust Video Testimony«, in: Nancy 
Adler u. a. (Hg.), Memories of Mass Repression: Narrating Life Stories in 
the Aftermath of Atrocity, New Brunswick, S. 199–218.

Laub, Dori (2015), »Listening to my Mother’s Testimony«, in: Contempora-
ry Psychoanalysis 51, 2, S. 195–215.

Laub, Dori (vorauss. 2016), »Traumatic Shutdown of Narrative and Sym-
bolization – A Failed Empathy Derivative. Implications for Therapeutic 
Interventions«, in: Dori Laub / Andreas Hamburger (Hg.), Psychoanalysis 
and Holocaust Testimony: Unwanted Memory of Social Trauma, London.

Laub, Dori (2005a), »From Speechlessness to Narrative: The Cases of Ho-
locaust Historians and of Psychiatrically Hospitalized Survivors«, in: Li-
terature and Medicine 24, 2, S. 253–265.

Laub, Dori (2009), »On Holocaust Testimony and Its ›Reception‹ within Its 
Own Frame, as a Process in Its Own Right«, in: History & Memory. Stu-
dies in Representation of the Past 21, 1, S. 127–150. 

Laub, Dori (2013), »Das Erzählbarwerden traumatischer Erfahrungen im 
Prozess des Zeugnisablegens. Strategien der Bewältigung von ›Krisen der 
Zeugenschaft‹«, in: Julia Bee u. a. (Hg.), Folterbilder und -narrationen. 
Verhältnisse zwischen Fiktion und Wirklichkeit, Göttingen, S. 23–42.

Laub, Dori (2016, im Druck), »The Israel Project Story«, in: Dori Laub / An-
dreas Hamburger (Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Testimony: Un-
wanted Memory of Social Trauma, London.

Laub, Dori / Hamburger, Andreas (Hg.) (2016), Psychoanalysis and Holo-
caust Testimony: Unwanted Memory of Social Trauma, London.

Laub, Dori / Felman, Shoshana (1992), Testimony – Crises of Witnessing in 
Literature, Psychoanalysis, and History, New York.

Lorenzer, Alfred (1970), Sprachzerstörung und Rekonstruktion. Vorarbei-
ten zu einer Metatheorie der Psychoanalyse, Frankfurt am Main [1973].

Nüsser, Sabine / Schmidt, Sarah Katharine (2010), Szenisch-narrative Mikro-
analyse eines Videozeugnisses eines hospitalisierten Holocaustüberleben-
den, Magisterarbeit Universität Kassel, FB Erziehungswissenschaft.

Papoušek, Mechthild (2010), »Einsatz von Video in der Eltern-Säuglings-Be-
ratung und-Psychotherapie«, in: Praxis der Kinderpsychologie und Kin-
derpsychiatrie 49, 8, S. 611–627.

Robertson, James / Robertson, Joyce (1989), Separation and the Very Young, 
Oxford.

Robertson, James (1953), A Two-year-old Goes to Hospital, film, 16 mm, 
40-minute and 30-minute versions, in English and French, Concord Vi-
deo and Film Council. 

Strous, Rael (2016, im Druck), »Video Testimony of Long-Term Hospi-
talized Psychiatrically Ill Holocaust Survivors«, in: Dori Laub / Andreas 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Blick-Winkel

255

	 Hamburger (Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Testimony: Unwanted 
Memory of Social Trauma, London. 

Stuhr, Ulrich / Leuzinger-Bohleber, Marianne / Beutel, Manfred (Hg.) (2001), 
Langzeit-Psychotherapie. Perspektiven für Therapeuten und Wissenschaft-
ler, Stuttgart.

Sztompka, Piotr (2004), »The Trauma of Social Change: A Case of Postcom-
munist Societies«, in: Jeffrey Alexander u. a. (Hg.), Cultural Trauma and 
Collective Identity, Berkeley / Los Angeles / London, S. 155–195.

Tinwell, Angela (2014), The Uncanny Valley in Games and Animation, Boca 
Raton.

Tronick, Edward Z. (1989), »Emotions und Emotional Communication in 
Infants«, in: American Psychologist 44, S. 112–126.

Tronick, Edward Z. u. a. (1978), »The Infant’s Response to Entrapment bet-
ween Contradictory Messages in Face-to-Face Interaction«, in: Journal of 
the American Academy of Child Psychiatry 17, S. 1–13.

Volkan, Vamik D. (1997), Bloodlines: From Ethnic Pride to Ethnic Terro-
rism, New York. 

Volkan, Vamik D. (1999), Das Versagen der Diplomatie: Zur Psychoanalyse 
nationaler, ethnischer und religiöser Konflikte, Gießen.

Volkan, Vamik D. / Ast, Gabriele / Greer jr., William F. (2002), Third Reich 
in the Unconscious: Transgenerational Transmission and Its Consequen-
ces, New York.

Yerushalmi, Yosef Hayim (1982), Zachor: Erinnere Dich! Jüdische Ge-
schichte und jüdisches Gedächtnis, Berlin [1996].

Zalashik, Rakefet (vorauss. 2016), »The Psychiatrically Hospitalized Survi-
vors in Israel – A Historical Overview«, in: Dori Laub / Andreas Hambur-
ger (Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Testimony: Unwanted Memory 
of Social Trauma, London.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


256

Sonja Knopp

Mit dem Zeugen schreiben.
Videointerviews mit Überlebenden der 
Shoah als Quellen für eine dialogisch-

integrative Geschichtserzählung

Geschichtswissenschaftliche Zugänge zum 
Videointerview mit Shmuel B.

Das Video, um das es im Folgenden gehen wird, zeigt ein Interview mit 
dem damals 76-jährigen Shmuel B. Es wurde im Jahr 2003 von dem 
Psychoanalytiker und Psychiater Dori Laub und der örtlichen Sozialar-
beiterin Oshrit Ben Ari im Beer Yaakov Mental Health Center in Israel 
geführt.1 Das Interview, das sich im Wesentlichen zwischen den beiden 
männlichen Gesprächsteilnehmern entwickelte, entstand im Rahmen ei-
ner psychiatrischen Studie zur Traumaforschung. Heute gehört es zum 
Bestand des Fortunoff Video Archives for Holocaust Testimonies an der 
Yale Universität. Zum Zeitpunkt des Interviews befand sich Shmuel B. 
seit fast 50 Jahren im Krankenhaus. Er galt als psychotisch und litt un-
ter Traumafolgestörungen.2 

Die Untersuchung widmet sich somit einer Quelle und einer histori-
schen Perspektive, die aus verschiedenen Gründen lange Zeit verschüttet 
war. Sie beleuchtet einerseits die Perspektive von Überlebenden der Sho-
ah, die während des Krieges Kinder und Jugendliche waren, und die an-
dererseits als Erwachsene unter schweren psychischen Belastungen litten. 
Beides erschwerte es ihnen, über ihre Vergangenheit und ihre Erfahrun-
gen zu sprechen. Ihren Stimmen Gehör zu verschaffen, misslang sowohl 
infolge ihrer psychischen Konstitution als auch aufgrund mangelnder ge-
sellschaftlicher Anerkennung als Opfer der Verfolgung. 

1	 Vgl. Rael D. Strous et al., »Video Testimony of Long-Term Hospitalized Psy-
chiatrically Ill Holocaust Survivors«, in: American Journal of Psychiatry 162 
(2005), S. 2287–2294.

2	 Vgl. Hamburger, in diesem Band, S. 218–256.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

257

Das Videointerview mit Shmuel B. als Quelle für eine 
Geschichte der Marginalisierung

Die Geschichte Shmuel B.s ist insofern eine Geschichte der Marginalisie-
rung, die sich auf mehreren Ebenen aufzeigen lässt: 

(1) Als jüdischer Junge in Rumänien: Als im rumänischen Bessarabi-
en 1927 geborenes jüdisches Kind fiel der Zeuge in den Jahren vor und 
während des Zweiten Weltkrieges der politischen Radikalisierung und 
einer rassistischen Bevölkerungspolitik der »Rumänisierung« zum Op-
fer. Er wurde mit einer Bevölkerungsgruppe identifiziert, die im Jargon 
der rumänischen Machthaber als unerwünscht oder feindlich galt und 
von der der rumänische Staat ihrer Auffassung nach »gesäubert« wer-
den sollte.3 An den gesellschaftlichen Rand gedrängt und gänzlich abge-
wertet wurden die Juden Rumäniens durch rechtliche Diskriminierung, 
mediale Diffamierungen und Hetzkampagnen sowie – insbesondere in 
den Regionen der nördlichen Bukowina und Bessarabiens – durch phy-
sische Gewalt, die bis hin zu Pogromen und gezielten Massakern reichte, 
und schließlich durch Deportation nach Transnistrien.4 Shmuel B. wur-
de weder als Bürger noch als Kind und schließlich nicht einmal mehr 
als Mensch anerkannt. In der Konsequenz wurde er auf brutalste Wei-
se aus seinem Heimatort vertrieben und Opfer der Vernichtungspolitik 
der rumänischen und deutschen Einheiten in Bessarabien und Transnis-
trien in den Jahren 1941 bis 1944. Dabei verlor er seine Eltern und eine 
Schwester, sein soziales Umfeld und seine wesentlichen identitätsprägen-
den Bezugsgrößen. 

3	 Vgl. Viorel Achim, »Die Deportation der Juden nach Transnistrien im Kontext 
der Bevölkerungspolitik der Antonescu-Regierung«, in: Wolfgang Benz / Brigit-
te Mihok (Hg.), Holocaust an der Peripherie. Judenpolitik und Judenmord in 
Rumänien und Transnistrien 1940–1944 (Dokumente – Texte – Materialien 
73), Berlin 2009, S. 151–160; Marianne Hausleitner, Deutsche und Juden in 
Bessarabien 1814–1941. Zur Minderheitenpolitik Russlands und Großrumä-
niens, München 2005; Dies., Die Rumänisierung der Bukowina: Die Durch-
setzung des nationalstaatlichen Anspruchs Großrumäniens 1918–1944, Mün-
chen 2001.

4	 Der Name Transnistrien bezieht sich auf einen von den rumänischen Besatzern 
so offiziell bezeichneten Gebietsstreifen östlich des damaligen Rumäniens, das 
bis Sommer 1941 zum sowjetischen Machtbereich zählte. Westlich vom Fluss 
Dnjstr, östlich vom Fluss Bug begrenzt, erstreckte es sich vom Gebiet nördlich 
der Stadt Moghilev bis nach Odessa am Schwarzen Meer. Das damalige Trans-
nistrien liegt heute in der südwestlichen Ukraine und der Republik Moldau 
bzw. der separatistischen Region Transnistrien.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

258

(2) Als Waisenkind in Transnistrien: Nach dem Tod seiner Eltern we-
nige Monate nach der Deportation der Familie nach Transnistrien war 
Shmuel B. Waise. Seine Kindheit und Jugend hinter sich lassend, muss-
te er fortan alleine für sich sorgen. Ob im Ghetto Djurin, in dem er sich 
befand, zu diesem Zeitpunkt bereits ein Waisenhaus existierte, ist un-
klar.5 Womöglich erst zu einem späteren Zeitpunkt (Herbst 1943) wur-
de Shmuel B. jedoch in ein Waisenhaus aufgenommen. Die Situation für 
die Kinder in den transnistrischen Waisenhäusern war allerdings katast-
rophal und endete häufig tödlich.6 Unter den Waisen gehörte Shmuel B. 
zu den älteren Kindern, die sich um die jüngeren kümmerten. Aufgrund 
seiner Statur wurde er offenbar zudem oft älter eingeschätzt, als er tat-
sächlich war. Er hatte mit der Unterstützung der Versorgung der ande-
ren Kinder scheinbar schnell eine identitätsstiftende Aufgabe gefunden, 
wenngleich seine eigene Schutzbedürftigkeit dahinter zurückfiel. Seinen 
Status als Jüngster in der Familie, um den sich alle kümmerten (»Every-
body took care of me«),7 und der unter besonderem Schutz stand, hatte 
er verloren. Auch und gerade als Waisenjunge wurde er zu Zwangsarbeit 
herangezogen. Djurin zählte zu jenen Ghettos, aus denen die Deutschen 
regelmäßig Juden für die Zwangsarbeit forderten. Mag die Einschät-
zung, Shmuel B. sei älter und stärker, als er tatsächlich war, auch falsch 
gewesen sein und seinem Bedürfnis nach Schutz widersprochen haben, 
so kann doch mit Blick auf zahlreiche andere Beispiele8 ebenfalls festge-
halten werden, dass diese Einschätzung das Überleben sichern konnte. 
So zeugen Überlebende vielfach davon, wie sie sich als älter ausgaben, 

5	 Vgl. Dalia Ofer, »The Ghettos in Transnistria and Ghettos under German Oc-
cupation in Eastern Europe. A Comparative Approach«, in: Christoph Dieck-
mann / Babette Quinkert (Hg.), Im Ghetto 1939–1945. Neue Forschungen zu 
Alltag und Umfeld (Beiträge zur Geschichte des Nationalsozialismus 25), Göt-
tingen 2009, S. 30–53, S. 47; Avigdor Shachan, Burning Ice: The Ghettos of 
Transnistria (East European Monographs), New York 1996, S. 261.

6	 Vgl. Radu Ioanid, »The Destruction and Rescue of Jewish Children in Bessa-
rabia, Bukovina, and Transnistria (1941–1944)«, in: Children and the Holo-
caust. Symposium Presentations, hrsg. v. Center for Advanced Holocaust Stu-
dies, United States Holocaust Memorial Museum, Washington D. C. 2004, S. 
77–92, S. 85.

7	 Diese und ähnliche Aussagen im Videozeugnis von Shmuel B., interviewt von 
Dori Laub MD und Oshrit Ben Ari, Be’er Ya’akov, 27. April 2003, im Rahmen 
der Studie »Video Testimony of long-term hospitalized psychiatrically ill Ho-
locaust survivors« by Rael D. Strous, Mordechai Weiss, Irit Felsen, Boris Fin-
kel, Yuval Melamed, Avraham Bleich, Moshe Kotler und Dori Laub, 00:00:00– 
00:10:00.

8	 Vgl. Judith S. Kestenberg / Eva Fogelmann, Children during the Nazi Reign. 
Psychological Perspective on the Interview Process, Westport 1994, S. 18.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

259

als sie waren, um nicht als »nutzlos« betrachtet und infolge dessen ge-
tötet zu werden. 

Shmuel B. war in seinem 14. Lebensjahr, als er mit seiner Familie aus 
Bessarabien vertrieben und deportiert wurde, in seinem 15. Lebensjahr, 
als seine Eltern im Frühjahr 1942 starben. Damit zählte er für viele, ob-
wohl er in einem ghettoeigenen Waisenhaus aufgenommen wurde, nicht 
mehr unbedingt als Kind. Auch die Geschichtswissenschaft betrachtet 
Shoah-Überlebende nur dann als Child Survivors, wenn sie bei Kriegsen-
de nicht älter als 16 Jahre alt gewesen sind.9 Auch aufgrund seiner Statur 
wurde Shmuel B. nicht mehr als Junge, sondern im Gegenteil als beson-
ders kräftiger, wehrfähiger junger Mann behandelt, was seiner Selbstein-
schätzung allerdings (zumindest während des Interviews) widersprach. 

(3) Mangelnde Anerkennung der Verfolgung: Obwohl die Verfolgung 
und Ermordung der rumänischen und ukrainischen Juden im damaligen 
Großrumänien und seinen besetzten Gebieten den Tod von mindestens 
250.000 Menschen gefordert hatten,10 hat Rumänien seine Verantwor-
tung für die Verbrechen an der jüdischen Bevölkerung über Jahrzehnte 
nicht anerkannt. Erst zu Beginn der 2000er Jahre hat ein Umdenken ein-
gesetzt und sind ernsthafte Bemühungen eingeleitet worden, diese Ver-
gangenheit zu erforschen und aufzuarbeiten. Nicht nur wurde die eige-
ne Verantwortung an der Vernichtung der einheimischen Juden lange 
ausgeblendet und abgestritten; überdies galt der damalige Regierungs-
chef Ion Antonescu in einer zynischen Verkehrung der Perspektive so-
gar als Retter der rumänischen Juden, die er vor der Deportation in 
nationalsozialistische Vernichtungslager bewahrt habe.11 Überlebende 
wie Shmuel B. hätten sich −  dieser propagandistischen Geschichtsin-
terpretation zufolge  − sogar glücklich schätzen sollen, zu den angeb-
lich privilegierten Juden Rumäniens gezählt zu haben, die von der da-
maligen Regierung Rumäniens vor dem Tod in nationalsozialistischen 
Vernichtungslagern gerettet worden seien. Auch in Deutschland ist das 

  9	Vgl. Rakefet Zalashik, Das unselige Erbe. Die Geschichte der Psychiatrie in 
Palästina und Israel, Frankfurt am Main / New York 2012, S. 183; dies., »The 
Psychiatrically Hospitalized Survivors in Israel – A Historical Overview«, in: 
Dori Laub / Andreas Hamburger (Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Tes-
timony: Unwanted Memory of Social Trauma, London 2016 (im Druck).

10	Vgl. Ioanid, »The Destruction and Rescue«, S. 77 f.; Wolfgang Benz, »Rumä-
nien und der Holocaust«, in: ders. / Mihok (Hg.), Holocaust an der Periphe-
rie, S. 11–30, S. 30.

11	Vgl. William Totok, »Antonescu-Kult und die Rehabilitierung der Kriegsver-
brecher«, in: Benz / Mihok (Hg.), Holocaust an der Peripherie, S. 197–212; 
Felicia Waldman, »Der Holocaust in den post-kommunistischen rumänischen 
Schulbüchern«, in: Benz / Mihok (Hg.), Holocaust an der Peripherie, S. 213–
222.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

260

Bewusstsein für die Rolle der Einsatzgruppe D der Sicherheitspolizei und 
des Sicherheitsdienstes sowie auch der Wehrmacht bei der Ermordung 
der rumänischen und ukrainischen Juden erst spät und zum Teil gar nicht 
gereift.12 Die rumänische, deutsche und internationale Anerkennung als 
Opfer des historischen Verbrechens der Shoah ist Shmuel B. dementspre-
chend lange nicht zuteil geworden. 

(4) Als Überlebender in Palästina/Israel: Als Shmuel B. vermutlich 
1947 Palästina erreichte, galt er als 20jähriger Mann im Vergleich zu 
anderen Opfergruppen nicht als besonders hilfsbedürftig. Im Kibbutz 
hatte er die Aufgabe, am gemeinsamen Aufbau eines jüdischen Staa-
tes mitzuarbeiten und sich in die Gemeinschaft einzugliedern. Die zio-
nistische, nationale Idealfigur war der Chaluz, der Pionier, später abge-
löst vom Sabra, der nicht nur das Land bestellt, sondern überdies auch 
für dessen Unabhängigkeit kämpft.13 Im Unabhängigkeitskrieg vertei-
digte Shmuel B. den neu gegründeten Staat Israel als wehrfähiger Soldat 
in Negba. Als er sich wenig später nicht in die Gesellschaft integrieren 
konnte und steigenden psychischen Belastungen ausgesetzt war, wurde 
er von seinem Bruder in die psychiatrische Abteilung eines Krankenhau-
ses eingeliefert, wo er mit wenigen Unterbrechungen für den Rest seines 
Lebens, über 50 Jahre, blieb. 

Die israelische Historikerin Rakefet Zalashik beschreibt eine »Ver-
nachlässigung [der] Shoah-Opfer durch die israelische Gesellschaft.«14 
Nach der Einwanderung der Shoah-Überlebenden nach Palästina und Is-
rael in den 1940er und 1950er Jahren wurden diese von der israelischen 
Psychiatrie »nicht als Gruppe mit besonderen Merkmalen«15 wahrge-
nommen. Stattdessen wurden die psychische Konstitution der Einwande-
rer sowie ihre Integrationsfähigkeit regelmäßig als hinreichend beurteilt. 
Diese Einschätzung passte zur Integrationspolitik des neu gegründeten 
Staates, der gemäß dem Prinzip der »gleichberechtigten Eingliederung« 
jeden neuen Bürger und jede neue Bürgerin mit gleichen Privilegien aus-
statten wollte. Von der Mehrheit abweichende Bedürfnisse, beispiels-
weise hinsichtlich Pflege und Fürsorge, wurden als Überprivilegierung 
verstanden. »Dass diese Politik umgesetzt werden konnte, ist unter an-
derem dem Umstand zu verdanken, dass die israelische Psychiatrie die 

12	Vgl. Andrej Angrick, Besatzungspolitik und Massenmord. Die Einsatzgruppe 
D in der südlichen Sowjetunion 1941–1943, Hamburg 2003.

13	Vgl. Dori Laub, »Testimony as Life Experience and Legacy«, in: Nancy R. 
Goodman / Marilyn B. Meyers (Hg.), The Power of Witnessing: Reflections, 
Reverberations, and Traces of the Holocaust. Trauma, Psychoanalysis, and 
the Living Mind, New York / London 2012, S. 59–79, S. 69 f.; Zalashik, Das 
unselige Erbe, S. 145 f.

14	Ebd., S. 134.
15	Ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

261

psychischen Traumatisierungen der Shoah-Überlebenden ignorierte.«16 
Die Haltung gegenüber psychisch versehrten Shoah-Überlebenden än-
derte sich, von wenigen zweifelnden Stimmen zum Ende der 1950er Jah-
re abgesehen, auch nach dem Eichmann-Prozess nicht. »[...] [A]uf dem 
Feld der Traumabehandlung von Shoah-Überlebenden durch israelische 
Psychologen und Psychiater [wurde] diese Gruppe [...] marginalisiert 
[...].«17 So gingen die Ärzte auch im Fall Shmuel B.s davon aus, dass sei-
ne psychischen Leiden auf angeborene Ursachen zurückzuführen und 
ihr Ausbruch durch die Kriegserfahrungen höchstens begünstigt worden 
seien. Aus den Krankenakten geht hervor, dass die Gewalterfahrungen 
während der Shoah in Rumänien und Transnistrien bei seiner Behand-
lung keine nennenswerte Rolle gespielt haben. Auch in Israel, genauer 
in den psychiatrischen Einrichtungen, wurde Shmuel B. insofern lange 
nicht als Opfer und Überlebender der Shoah anerkannt und in die Gesell-
schaft integriert, sondern ausgegrenzt. Zalashiks Résumé zur Situation 
psychisch erkrankter Shoah-Überlebender in Israel verdeutlicht, dass Sh-
muel B. kein Einzelfall ist, seine Geschichte vielmehr für die Geschichte 
einer ganzen Gruppe bislang kaum berücksichtigter Überlebender steht:

»Der Staat Israel hat die in psychiatrischen Anstalten untergebrachten 
Shoah-Überlebenden [...] stets vernachlässigt. Daran hat sich bis heute 
wenig geändert. Die Mehrzahl dieser Patienten lebt seit Jahrzehnten in 
psychiatrischen Anstalten, und bislang wurde kein ernsthafter Versuch 
unternommen, sie zu rehabilitieren und wieder in die Gemeinschaft ein-
zugliedern. Der Staat hat sich stets damit begnügt, die elementare Ver-
sorgung dieser Gruppe mit Nahrungsmitteln und Medikamenten sicher-
zustellen. Etwa 300 dieser Patienten wurde im Laufe der 1990er Jahre 
von den psychiatrischen Kliniken in spezielle Heime in Shaar Menas-
he, Be’er Ya’akov und Ramat Menashe verlegt, doch diese Heime sind 
keine Gemeindeinstitutionen, sie liegen auf dem Gelände der jeweili-
gen Kliniken. Von einem Rehabilitierungserfolg kann deshalb kaum die 
Rede sein.«18

Das Altersheim für psychisch kranke Shoah-Überlebende in Be’er 
Ya’akov, in dem der Zeuge zum Zeitpunkt der Interviewaufzeichnung 
lebte, liegt tatsächlich auf dem gesicherten und umzäunten Gelände einer 
psychiatrischen Klinik. Die dort untergebrachten Menschen dürfen sich 
zwar frei außerhalb ihrer Zimmer und auf dem Gelände bewegen, aber 
dieses nicht ohne weiteres verlassen. Sie sind also von der gemeindlichen 

16	Ebd.
17	Ebd., S. 135.
18	Ebd., S. 191 f.; siehe auch Sharon Kangisser Cohen, Child Survivors of the 

Holocaust in Israel: Social Dynamics and Post-War Experiences. »Finding 
Their Voice«, Brighton 2005.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

262

Infrastruktur der umliegenden Ortschaft weitgehend abgeschnitten. Das 
Gelände selbst mit den älteren Gebäuden gehörte zu einer ehemaligen 
britischen Kaserne. Die vier um einen kleinen kreisförmigen Platz an-
geordneten Bungalows des Altenheims sind neu und eigens zu diesem 
Zweck errichtet worden.

Während des jahrzehntelangen Aufenthalts in verschiedenen Kran-
kenhäusern gab es kaum Bemühungen, Shmuel B. wieder in die Gesell-
schaft einzugliedern. Er hatte keine sozialen Netze, die ihn hätten auffan-
gen und keine Familie, die ihn hätte versorgen können. Zu seinen beiden 
überlebenden Geschwistern, ein älterer Bruder und eine ältere Schwes-
ter, bestand kaum mehr Kontakt. Die Klinik war eine soziale Endstati-
on. Insofern vollzog sich seine Marginalisierung über eine Pathologisie-
rung, die sich auf bestimmte Aspekte seiner psychischen Konstitution 
– einer diagnostizierten Schizophrenie – fokussierte, während der we-
sentliche Kern seines Leids – eine massive Traumatisierung infolge der 
Erfahrungen während des Zweiten Weltkrieges – kaum berücksichtigt 
wurde. Die Diagnose der posttraumatischen Belastungsstörung, wie sie 
2002/2003 von einer Gruppe israelischer und US-amerikanischer Psy-
chiater erfolgte – war für Shmuel B. in diesem Sinne eine Art Befreiung, 
weil mit ihr die Verbindung zwischen den Gewalterfahrungen der Sho-
ah und seinen psychischen Leiden anerkannt wurde. Die Einführung des 
Traumabegriffs hat in seinem Fall erst Zeugenschaft ermöglicht, weil er 
eine Zuhörerschaft für die Geschichte der Shoah in seiner Vergangen-
heit geschaffen hat.19

(5) Trauma und Marginalisierung: Der Traumabegriff hat in den letz-
ten Jahrzehnten einige Bedeutungswandlungen und -ausweitungen er-
fahren. Außerhalb des medizinischen und psychologischen Bereichs 
findet er auch in den Gesellschafts- und Geisteswissenschaften breite – 
teilweise inflationäre – Anwendung.20 In den 1980er Jahren war es eine 
gesellschaftspolitische Errungenschaft, zu erkennen, dass Überlebende 
der Shoah infolge ihrer Erfahrungen unter massiven Traumatisierun-
gen litten und ihren Symptomen nicht andere Ursachen zugrunde lagen, 
wie ihnen in psychologischen Gutachten häufig attestiert worden war.21 
Über die medizinische Diagnose der PTBS konnte eine gesellschaftliche 

19	Vgl. Rolf Haubl, »Riskante Worte. Forschungsinterviews mit Traumatisier-
ten«, in: Psychosozial 91 (2003), S. 63–77, insb. S. 72.

20	Vgl. Wulf Kansteiner, »Testing the Limits of Trauma: The Long-Term Psycho-
logical Effects of the Holocaust on Individuals and Collectives«, in: History 
of the Human Sciences 17 (2004), S. 97–123.

21	Vgl. Wilhelm G. Niederland, Folgen der Verfolgung: Das Überlebenden-Syn-
drom, Seelenmord, Frankfurt am Main 1980.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

263

Anerkennung der individuellen Erfahrungsebene der Shoah und des in-
dividuellen, aber serienmäßigen Leids stattfinden.22

Der Begriff vom Trauma23 und das Konzept von Zeugenschaft, das 
daran anschließt,24 werden insbesondere in der Geschichtswissenschaft 
kontrovers diskutiert.25 In der Quellengruppe der Videointerviews mit 
Shoah-Überlebenden nimmt das Interview mit Shmuel B. insofern eine 
marginalisierte Stellung ein: Es droht entweder aufgrund der Traumati-
sierung und Hospitalisierung Shmuel B.s sowie der entsprechenden Cha-
rakteristika in den Mitteilungen und Erzählweisen des Mannes als un-
brauchbar abgetan zu werden oder aber hinsichtlich der Manifestationen 
des Traumas bei der Interpretation aus Rücksicht vor einer vermeintli-
chen Pathologisierung des Zeugen kaum berücksichtigt zu werden. Infol-
gedessen bliebe es in seinen Spezifika unterbelichtet und uninterpretiert.

(6) Marginalisierungen im Zeugnis: Die Genozidforschung hat viel-
fach betont, dass die Leugnung des Genozids zum Genozid selbst ge-
hört.26 Zur Logik der Vernichtung gehört daher auch, das Zeugnis von 
der Vernichtung zu verunmöglichen. An dieser Stelle greifen die gesell-
schaftspolitische Ebene der Marginalisierung durch Holocaustleugnung 
oder Geschichtsklitterung und die individualpsychologische Ebene der 
Traumatisierung und psychischen Isolierung auf erschreckende Weise 
ineinander. Die psychische Konstitution der langfristig klinisch versorg-

22	Vgl. Bohleber, in diesem Band, S. 114–133, hier S. 114.
23	Das Verständnis vom Trauma, wie es diesem Beitrag zugrunde liegt, wird an 

anderer Stelle in diesem Band ausführlich thematisiert. Siehe dazu vor allem 
die Beiträge im vorliegenden Sammelband von Dori Laub und Werner Boh-
leber. 

24	U.  a. Shoshana Felman / Dori Laub, Testimony. Crises of Witnessing in Lite-
rature, Psychoanalysis, and History, New York 1992.

25	Vgl. José Brunner, »Medikalisierte Zeugenschaft. Trauma, Institutionen, 
Nachträglichkeit«, in: Martin Sabrow / Norbert Frei (Hg.), Die Geburt des 
Zeitzeugen nach 1945 (Geschichte der Gegenwart 4 / Beiträge zur Geschich-
te des 20. Jahrhunderts 14), Göttingen 2012, S. 93–110; Christian Schneider, 
»Trauma und Zeugenschaft. Probleme des erinnernden Umgangs mit Gewalt-
geschichte«, in: Michael Elm / Gottfried Kößler (Hg.), Zeugenschaft des Ho-
locaust. Zwischen Trauma, Tradierung und Ermittlung (Jahrbuch des Fritz 
Bauer Instituts 2007 zur Geschichte und Wirkung des Holocaust), Frank-
furt / New York 2007, S. 157–175; Thomas Trezise, »Between History and 
Psychoanalysis. A Case Study in the Reception of Holocaust Survivor Tes-
timony«, in: History & Memory 20 (2008), S. 7–47; ders., Witnessing Wit-
nessing. On the Reception of Holocaust Survivor Testimony, New York 2013.

26	Vgl. Samuel Totten / William S. Parsons, »Introduction«, in: Samuel Totten /  
William S. Parsons / Israel W. Charny (Hg.), Century of Genocide. Critical Es-
says and Eyewitness Accounts, 2. Aufl., New York / London 2004, S. 1–13, S. 
1 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

264

ten Überlebenden erschwert es den Betroffenen, Zeugnis von ihren Er-
fahrungen abzulegen. Extreme Traumatisierungen verbinden sich mit 
besonderen narrativen Konstruktionen und einer zerrütteten Erzählfä-
higkeit. Das Zeugnis Shmuel B.s ist insofern von Prekarität bedroht, die 
selbst Konsequenz und Ausdruck der mehrfachen Marginalisierung des 
Zeugen ist. 

Bemerkenswert ist auch, dass Shmuel B. selbst eine Form der Margi-
nalisierung betreibt, und zwar im Zusammenhang mit Gewalterfahrun-
gen einerseits und damit zusammenhängend hinsichtlich seiner Selbstein-
schätzung der Erfahrungen als Verfolgter andererseits (»Nothing special 
happened.«).27 Johanna Bodenstab hat in ihrem Beitrag verdeutlicht, 
»dass es dem traumatisierten Subjekt nicht ohne weiteres gelingt, sich 
in seiner Betroffenheit durch das von ihm erlittene Trauma wahrzuneh-
men und zu reflektieren«. Sie hat darüber hinaus auf die daraus resultie-
rende Problematik für den Zeugen oder die Zeugin hingewiesen, die in 
»einer traumatisch bedingten intrapsychischen Schwierigkeit [liegt], ein 
überwältigendes Ereignis als persönliche Erfahrung zu integrieren und 
in einem Narrativ zu verankern.«28 

Das Videointerview mit Shmuel B., so kann schließlich festgehalten 
werden, ist (auch) ein Zeugnis für die mehrdimensionale massive Mar-
ginalisierung eines Shoah-Überlebenden und einer ganzen Opfergruppe. 
Seine Betrachtung bringt insofern Licht ins Dunkel einer bislang wenig 
berücksichtigten Perspektive auf die Shoah.

Erfahrungsgeschichtliche Perspektiven auf  
genozidale Gewalt und psychisches Trauma

Das Interview handelt von den Erinnerungen Shmuel B.s an den soge-
nannten vergessenen Holocaust: Gemeint ist damit die Verfolgung der 
etwa 756.000 rumänischen Jüdinnen und Juden während des Zweiten 
Weltkriegs, von denen nur etwa die Hälfte überlebte. Speziell in den Re-
gionen Bukowina und Bessarabien an den nordöstlichen Grenzen Rumä-
niens und dem rumänisch besetzten, vormals ukrainischen Landstreifen 
Transnistrien starben mindestens 250.000 Jüdinnen und Juden rumäni-
scher und ukrainischer Herkunft.29

Vor diesem historischen Hintergrund dokumentiert das Video mit 
Shmuel B. die dialogische Zeugenschaft eines gealterten Überlebenden, 

27	Videozeugnis von Shmuel B., 00:30:15 [Transkript S. 15; vgl. außerdem S. 
17 f.].

28	Bodenstab, in diesem Band, S. 134–149, hier S. 137.  
29	Vgl. Ioanid, »The Destruction and Rescue«, S. 77.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

265

der nicht nur in Worten, sondern mit seiner ganzen Gestalt sowohl seine 
Verfolgungs-Erfahrungen als heranwachsender Junge bezeugt als auch 
deren Fortdauern in der lebenslangen psychischen Versehrtheit des Man-
nes, die hier unter Zuhilfenahme des Begriffs Trauma beschrieben wer-
den soll. Die Manifestationen des Traumas, der Gewalterfahrungen und 
der daraus resultierenden Verletzungen geben dem Zeugnis, wie gezeigt 
werden soll, ein bestimmtes konstituierendes Gepräge. Wie für die Zeu-
genschaft gilt auch für das Phänomen des Traumas: »Trauma is not a 
one-person-phenomenon.«30 Das heißt, dass im Zeugnis die traumati-
schen Erfahrungen in unbewusster Interaktion mit dem Interviewer teils 
nachgeformt und re-inszeniert, ja regelrecht wiedererlebt werden.31 Die 
offenkundigen verbalen Inhalte der Videozeugnisse bilden deshalb ei-
nen, aber nicht den einzigen Zugang zum Verständnis der Quellen. Die 
Berücksichtigung der konkreten Interviewsituation und der Interaktion 
von Interviewer und Interviewtem öffnet den Blick auf das komplexe 
Verhältnis zwischen dem Zeugen und den Erfahrungen seiner Vergan-
genheit sowie auf das Fortwirken dieser Erfahrungen in der Gegenwart 
des Mannes. 

Bei der folgenden Analyse der Interviewsequenz wird es darum gehen 
müssen, Interpretationen als solche zu thematisieren, die historiographi-
sche Narration selbst als Denk- und Resonanzraum für das Zeugnis zu 
verstehen. Denkbare und plausible Möglichkeiten erlebter Realität des 
Zeugen können so erörtert werden. Die Mitteilungen des Zeugen werden 
in einem Verfahren der Akkreditierung32 mit den historischen Kontexten 
verflochten, wobei die Unterschiedlichkeit der beiden Perspektiven her-
vortreten und analysiert werden sollen. Denn, wie Koselleck bereits for-
muliert hat: »Geschichtliche Wirklichkeit kommt nie zur Deckung mit 
dem, was sprachlich in ihr und über sie artikuliert werden kann.«33 Je-
doch, so betont Charlotte Beradt mit Blick auf ihren Band »Das Drit-
te Reich des Traums«, zeichnet auch »unwillentliche psychische Tätig-
keit«, wie die Traumbilder, von denen ihre Überlegungen handeln, »die 
Struktur einer Wirklichkeit« nach, »die sich gerade anschickte, zum Alp-
traum zu werden.«34 Wenngleich die in den Überlebendenzeugnissen 

30	Andreas Hamburger, »Refracted Attunement, Affective Resonance: Scenic-
Narrative Microanalysis of Entangled Presence in a Holocaust Survivor’s Tes-
timony«, in: Contemporary Psychoanalysis 51 (2015), S. 239–257, S. 239.

31	Vgl. Bodenstab, Bohleber, Hamburger und Laub in diesem Band. 
32	Vgl. Liebsch, in diesem Band, S. 42–70, hier S. 55.  
33	Reinhart Koselleck, »Fiktion und geschichtliche Wirklichkeit«, in: Zeitschrift 

für Ideengeschichte 1, 3 (2007), S. 39–54, S. 47.
34	Charlotte Beradt, Das Dritte Reich des Traums. Mit einem Nachwort von 

Reinhart Koselleck, Neuauflage, Frankfurt am Main 1994, S. 10.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

266

reproduzierten Erinnerungen »nicht exakt die Ereignisse und Erlebnis-
se [sind], wie sie sich in der historischen Situation ereignet haben und 
erlebt worden sind«,35 jene von Beradt so bezeichnete »Struktur einer 
Wirklichkeit« kommt in den Aussagen der Zeuginnen und Zeugen deut-
lich zum Vorschein; und zwar auch und vielleicht gerade in den narrati-
ven »Turbulenzen«, die den Fluss einer im klassischen Sinne kongruen-
ten Erzählung stören mögen. 

Die historiographischen Rekonstruktionen der Ereignisse und Prozes-
se in Bessarabien und Transnistrien müssen also einerseits klar von den 
Aussagen Shmuel B.s getrennt werden, andererseits sollen beide Erzähl-
stränge miteinander verwoben werden, ähnlich dem Bild einer doppel-
helixförmigen dialogischen Kommunikation. Bei der Verknüpfung von 
historiographischer Rekonstruktion der Ereignisse und der Zeugenschaft 
Shmuel B.s wird die Stimme des überlebenden Zeugen leitend sein. Die 
in Videointerviews so deutlich vernehmbare Stimme der Überlebenden 
im Zeugnisnarrativ, so Michaelis in diesem Band, ist als zentrales Zei-
chen von Autorschaft zu lesen und bleibt über die stellenweise Zerbors-
tenheit des Narrativs hinweg stets deutlich hörbar.36

Im Nirgendwo. Die Deportation bessarabischer 
Jüdinnen und Juden nach Transnistrien  

im Videointerview mit Shmuel B.

Interviewsetting

Die nun folgende Analyse einer Interviewsequenz aus dem Videozeug-
nis von Shmuel B. beginnt mit einem Blick auf das Interviewsetting. Die 
Interviewer Dori Laub und Oshrit Ben Ari sitzen dem Patienten Shmu-
el B. in einem Zimmer des Krankenhauses gegenüber.37 Weiterhin ist ein 
Kameramann anwesend. Der Bildausschnitt zeigt Shmuel B. ohne wei-
tere Personen vor einem Vorhang, der rot, grün, blau und gelb gefärbt 
ist und Blüten- und Blättermotive zeigt. Shmuel B. selbst trägt ein hell-
blaues Hemd und darüber eine schwarze Jacke. Er ist von kräftiger Sta-
tur, wirkt gesund und gepflegt. Die Farbigkeit des Bildes ist durch ei-
nen relativ starken Rot-Stich geprägt und wirkt insgesamt »überfärbt«. 

Die Aufnahme zeigt durchgehend nur Shmuel B. in seiner Rolle als 
Überlebender und Zeuge der Shoah im Grenzgebiet von Rumänien und 

35	Haubl, »Riskante Worte«, S. 74.
36	Vgl. Michaelis, in diesem Band, S. 289–307. 
37	Zum Interviewsetting ausführlich Hamburger, in diesem Band, S. 228 ff.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

267

der Ukraine. Der Interviewer38 ist nicht im Bild. Das in meiner Untersu-
chung zugrunde gelegte Konzept dialogisch konzipierter Zeugenschaft 
und der Analysefokus auf Gesprächsdynamik und Dialogizität wider-
sprechen auf den ersten Blick hinsichtlich des Bildausschnitts und der 
Kameraführung also der grundsätzlichen Konzeption der Quelle, die – 
zumindest auf visueller Ebene – nur einen der Gesprächspartner fokus-
siert. Mimik und Gestik sowie die äußere Gestalt der Interviewer kön-
nen nicht berücksichtigt werden. Dennoch, der Blick des Zeugen auf sein 
Gegenüber sowie dessen Stimme sind wahrnehmbar und aussagekräftig. 
Vor allem Laubs auf mehreren Ebenen vernehmbare Anwesenheit ist ein 
charakteristischer Bestandteil der Quelle und wird daher seiner Unsicht-
barkeit zum Trotz in die Interviewanalyse mit einbezogen. Die Position 
des Interviewers ist für die Analyse auch insofern von besonderer Bedeu-
tung, als sie derjenigen der Interpretin nicht unähnlich ist. Schließlich ist 
die Kamera direkt neben und hinter dem Interviewer Laub positioniert, 
wobei die Co-Interviewerin Ben Ari dem Blick des Zeugen nach zu ur-
teilen weiter abseits sitzt, sodass der Zeuge meist nahezu frontal zur Lin-
se der Kamera gerichtet und damit der Interpretin zugewandt ist.39 Der 
Blickwinkel der Interpretin auf den Zeugen ist also nahezu identisch mit 
dem des Interviewers Laub. Jedoch unterscheidet sich der Blickwinkel 
der Interpretin insofern von dem Laubs, als er nicht nur auf den Zeugen 
gerichtet ist, der Laub gegenüber sitzt, sondern darüber hinaus auf die 
Gesamtheit der Quelle, die auch den Interviewer in seiner vernehmba-
ren Körperlichkeit mit einschließt.

Zur Auswahl und zur Person des Zeugen Shmuel B. sei erwähnt, dass 
es sich hier um einen Interviewpartner ohne höhere Ausbildungsbiogra-
phie handelt. Wie auch Kristin Platt hervorgehoben hat40 und anknüp-
fend an die sich im Verlauf seines Lebens akkumulierten Marginalisie-
rungen Shmuel B.s, zählt er damit zu einer für die Interviewforschung 
häufig vernachlässigten Gruppe von unterprivilegierten und mehrfach 
marginalisierten Überlebenden mit verfolgungsbedingt abgebrochenem 
Ausbildungsweg und entsprechend prekärer finanzieller und sozialer Le-
benssituation. 

38	Die zweite Interviewerin Oshrit Ben Ari kommt im gesamten Interview nur 
vereinzelt zu Wort. Der Hauptinterviewer ist Dori Laub. Daher wird im Fol-
genden im Singular von dem Interviewer die Rede sein, mit dem Laub gemeint 
ist. Die Interviewerin Oshrit Ben Ari wird an den entsprechenden Stellen ge-
sondert genannt. 

39	Vgl. die schematische Abbildung bei Hamburger, in diesem Band, S. 229. 
Hamburger geht auch auf die geschlechterspezifische Dynamik in der Dreier-
Konstellation ein, vgl. S. 237 f.

40	Platt, in diesem Band, S. 181.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

268

Historische Verortung der Interviewsequenz

Der Zeuge stammt aus der Stadt Hotin41, die heute in der südwestli-
chen Ukraine, nur wenige Kilometer von Czernowitz entfernt liegt. Als 
Shmuel B. dort als jüngstes Kind einer sechsköpfigen jüdischen Fami-
lie aufwuchs, lag die bessarabische Stadt im äußersten Nordosten des 
sogenannten Großrumänien, einer konstitutionellen Monarchie, deren 
Fläche und Bevölkerungszahl sich am Ende des Ersten Weltkriegs 1918 
durch Gebietszugewinne etwa verdoppelt hatte. Im Sommer 1940 wur-
den die Gebiete Bessarabien und Bukowina als Folge des geheimen Zu-
satzprotokolls des Hitler-Stalin-Pakts von der Sowjetunion annektiert. 
Nach dem Einmarsch der Roten Armee im Juni 1940 verging ein Jahr, 
bis Rumänien an der Seite Deutschlands die Sowjetunion angriff und die 
Gebiete wieder eingliederte. Hinzu kamen Gebietsgewinne an der Gren-
ze zur Ukraine. Der dort eingenommene Landstreifen wurde Transnistri-
en genannt und nach dem Abkommen von Tighina am 30. August 1941 
zwischen Deutschland und Rumänien bis auf Weiteres unter rumänische 
Vorherrschaft gestellt. 

Im Folgenden fokussiere ich einen Interviewabschnitt, in dem Shmuel 
B. die Vertreibung seiner Familie aus Hotin auf einer Route quer durch 
Bessarabien ins nördliche Transnistrien schildert. Es gibt weder im vor-
herigen noch im noch folgenden Interviewverlauf weitere Gespräche zu 
diesem Thema.

Interviewsequenz 00:18:40 – 00:23:5742

Laub: How do you remember the beginning of the war, when the Russi-
ans were leaving? Are we now in 1941? What do you remember?

Shmuel B.: No. [Pause] It was in Ukraine in the Ghetto. We were ex-
pelled, we were expelled beyond the Dnjstr.

Laub: You were expelled, how?

Shmuel B.: They took on wagons, bulls. It was all very primitive.

Ben Ari: Did they take all the family together?

41	Hier wie auch bei den weiteren Ortsbezeichnungen wird die damals gebräuch-
liche rumänische, bei den im deutschen Sprachraum allgemein bekannten Or-
ten die deutsche Schreibweise verwendet.

42	Transkription und englische Übersetzung zum Videozeugnis von Shmuel B., 
interviewt von Dori Laub MD und Oshrit Ben Ari, Be’er Ya’akov, 27. April 
2003, im Rahmen der Studie »Video Testimony of long-term hospitalized 
psychiatrically ill Holocaust survivors« by Rael D. Strous, Mordechai Weiss, 
Irit Felsen, Boris Finkel, Yuval Melamed, Avraham Bleich, Moshe Kotler und 
Dori Laub, 00:18:40 – 00:23:57.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

269

Shmuel B.: Yes, they took everybody.

Laub: Was it immediately or was there a Ghetto before?

Shmuel B.: In Ukraine, a Ghetto was established within the village.

Laub: Which village?

Shmuel B.: Djurin.

Laub: Djurin. What do you remember of your memories of the jour-
ney to...

Shmuel B.: There was no food, no housing, there was nothing. Great 
shortage, impoverishment.

Laub: But how, how were you transferred?

Shmuel B.: By foot and with wagons. Whoever could was on wagons. 
We crossed the bridge by foot, a bridge of boats.

[20 minutes]

Laub: A bridge of boats, they built a bridge on boats, were there guards?

Shmuel B.: Romanians, border guards.

Laub: How did they behave?

Shmuel B.: They weren’t, they were two or three, not much.

Laub: They didn’t abuse?

Shmuel B.: The Jews with the gentiles lived well. The gentiles came, it 
was a commercial city, gentiles arrived on Sundays, they came I think on 
Thursdays and brought merchandise and in return they bought things, 
tailor suits, all sorts of clothes.

Laub: You are now talking of Transnistria?

Shmuel B.: No, I am talking of the gentiles, before Transnistria. But af-
terwards the gentiles did not forget, there were a few antisemitic, but 
the simple »Mojak« did not intervene. But the Jews made fun of him 
and this made him angry.

Ben Ari: You said you were transferred on wagons, do you remember 
the moment before you got in, what happened when you left the house?

Shmuel B.: With our parents, with our parents.

Ben Ari: What?

Shmuel B.: We were together with the family.

Laub: Do you remember how did it happen?

Shmuel B.: A deportation. Plain despair. They threw us bread in the air, 
as dogs. In Ukraine they put me in a pigpen. But the Romanians did not 
abuse much generally. They were only in a certain area, in Moldavia. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

270

Laub: But do you remember how they took you out from home, who 
came, were they peasants or workers? If there is no memory, then there 
is no memory.

Shmuel B.: I don’t remember. [Pause] But I do not complain of the Ro-
manians, they did not abuse, did not abuse. Only some of the soldiers 
did not have enough probably, so they envied the Jews, the Jews were 
their revenge. But only a few.

Laub: What did those Romanian do? What did you see?

Shmuel B.: When they arrived, Jews came and got organized in Ukraine, 
in Ukraine.

Laub: Were there Romanian who abused, did you see the...?

Shmuel B.: No, not much.

Laub: Do you remember something of such abuse?

Shmuel B.: I do not complain of them because the Jews made fun of 
them and then revenge came.

Laub: Revenge came. O.K. [Sights] So you arrived to Ukraine, to Trans
nistria. Again, what was the name of the village?

Shmuel B.: Murafa and Djurin.

Der Interviewabschnitt setzt mit einer Frage des Interviewers nach den 
Erinnerungen des Zeugen an die Ereignisse zu Beginn des Krieges in sei-
ner Heimatstadt Hotin im Sommer 1941 ein, als die Rote Armee den 
Rückzug einleitete. Der Beginn des Zweiten Weltkrieges in Bessarabien 
wird vom Interviewer demnach mit dem Zeitpunkt des Rückzugs der 
sowjetischen Truppen verknüpft. Mit dieser Verknüpfung grenzt Laub 
die Erfahrungen aus, die Shmuel B. im Zusammenhang mit dem vorhe-
rigen Angriff der rumänischen und deutschen Truppen auf das sowje-
tisch besetzte Gebiet seit dem 28. Juni 1941 und explizit auf die Stadt 
Hotin Anfang Juli 1941 gemacht hatte. Schon in früheren Interviewsze-
nen verknüpft auch Shmuel B. den Beginn des Krieges mit seiner Depor-
tation nach Transnistrien und seinen Erfahrungen im transnistrischen 
Ghetto. Laub folgt hier also den Auslassungen Shmuel B.s. Dieser lässt 
die Ereignisse während der Bombardierungen seiner Heimatstadt und 
die darauf folgenden Massenexekutionen, Plünderungen, Vergewaltigun-
gen und Raubmorde, an denen mindestens 1.900 Jüdinnen und Juden 
der Stadt starben, darunter mindestens ein Nachbar, nämlich der Vater 
seines besten Freundes, unerwähnt, bzw. gibt sie nur stark fragmentiert 
wieder. Wenn der Zeuge auf die einleitende Frage nach dem Kriegsbeginn 
also unmittelbar auf die Ukraine zu sprechen kommt, wiederholt er ein 
Erinnerungsmuster, dem die Interpretin schon früher im Interview be-
gegnet ist. Dem Verweis auf die Ukraine als Ort der Kriegserfahrung ist 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

271

eine Verneinung vorweggestellt, die Shmuel B. der Frage seines Gegen-
übers als erstes entgegenbringt (»no«). Ein reflexartiges Nein, das er sei-
nem Gesprächspartner schon entgegenwirft, bevor dieser noch zu Ende 
sprechen konnte. Erst danach ergänzt er, es sei in der Ukraine gewesen, 
im Ghetto. Als Shmuel B. seinen Gesprächspartner erst mit einer Ver-
neinung abwehrt und direkt darauf hastig auf die Ukraine als Ort der 
Kriegserinnerungen verweist, lässt dies die Interpretin vermuten, dass er 
einen anderen Ort und eine andere Erfahrung verdeckt. Welcher Ort und 
welche Erfahrung das sein könnten, bringt Shmuel B. selbst kurz darauf 
zur Sprache: Die anschließende wiederholte Bemerkung, sie seien ver-
trieben worden (»we were expelled, we were expelled beyond...«), greift 
der Interviewer schließlich auf, um im Folgenden vornehmlich Fragen im 
Zusammenhang mit der Deportation der Familie aus Bessarabien nach 
Transnistrien nachzugehen. 

Der Zeuge rückt also von seiner ersten Reaktion insofern ab, als er 
doch nicht sofort über seine Erfahrungen im transnistrischen Ghetto, 
sondern über den Weg dorthin, die Vertreibung, spricht. Die Distanz, 
die Shmuel B. mit seiner Familie überwinden musste, betrug circa 200 
km und verlief entlang der Deportationsroute über Atachi am Grenzfluss 
Dnjstr ins nördliche Transnistrien (möglicherweise mit Zwischenstation 
in einem der beiden bessarabischen Transitcamps Edineti oder Secureni). 
Die Deportationen aus der Region setzten Ende Juli 1941 ein und waren 
bereits Anfang November desselben Jahres weitgehend abgeschlossen. 
Bis zum Abkommen von Tighina Ende August 1941 kann von »wilden« 
Deportationen gesprochen werden, die spontanen Vertreibungscharak-
ter hatten und auf denen die Deportierten tage- und wochenlang ziellos, 
meist zu Fuß, seltener auf Wagen, durch Bessarabien getrieben wurden, 
bewacht in erster Linie von rumänischer Armee und Gendarmerie. Die 
Menschen mussten auf freiem Feld übernachten, erhielten weder Nah-
rung noch Wasser und wurden – mangels Klärung der Gebietszustän-
digkeiten – von rumänischer Seite über den Dnjestr und daraufhin von 
den jenseits des Flusses stationierten Posten der deutschen Wehrmacht 
wieder zurückgetrieben. Dabei erschossen Rumänen und Deutsche tau-
sende Jüdinnen und Juden an den Ufern des Dnjstr.43 Hinzu kamen zahl-
lose Todesfälle durch Entkräftung, Unterernährung und Verletzungen. 
Insgesamt waren zwischen 30.000 und 32.000 Jüdinnen und Juden von 
diesen frühen Deportationen im Juli und frühen August 1941 betroffen, 
von denen währenddessen etwa 20.000 starben.44 Beim Einmarsch der 

43	Vgl. Tuvia Friling / Radu Ioanid / Mihail E. Ionescu / Iasi (Hg.), International 
Commission on the Holocaust in Romania, Final Report, 2004, S. 135.

44	Vgl. Jean Ancel, The History of the Holocaust in Romania, Jerusalem 2011, 
S. 235, 541.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

272

deutschen und rumänischen Truppen in Bessarabien Anfang Juli 1941 
zählten die jüdischen Gemeinden dort noch mindestens 112.000 Mitglie-
der; im November desselben Jahres war, von wenigen Ausnahmen ab-
gesehen, die gesamte jüdische Bevölkerung Bessarabiens von dort ver-
schwunden, 1942 wurden noch 227 Juden gezählt. Eine unbestimmte 
Zahl von ihnen konnte mit den sich zurückziehenden sowjetischen Trup-
pen fliehen, wurden aufgrund der rasch vorrückenden deutschen Einhei-
ten allerdings häufig doch noch Opfer weiterer Exekutionen. Mindestens 
45.000 bessarabische Jüdinnen und Juden wurden im Juli und August 
bei Massakern und während der frühen Deportationen getötet. Bis Ok-
tober 1941 wurden schätzungsweise insgesamt 76.000 Jüdinnen und Ju-
den aus Bessarabien in Richtung Transnistrien deportiert; zusammen mit 
den Deportationen aus der Bukowina und dem Dorohoi Distrikt belief 
sich die Zahl der Deportierten auf ca. 174.250. Davon lebten im No-
vember 1943 noch etwa 50.000 Menschen.45 Mit Rücksicht auf das hier 
diskutierte Zeugnis Shmuel B.s muss überdies ergänzt werden, dass die 
jüdischen Kinder während der Shoah insgesamt besonders bedroht wa-
ren. Sie überlebten die Verfolgung nur zu 6 bis 11 Prozent, während un-
ter den Erwachsenen etwa 33 Prozent überlebten.46 

Die Aussagen Shmuel B.s sprechen dafür, dass er mit seiner Fami-
lie sehr früh, das heißt im Rahmen der »wilden« Deportationen in den 
Monaten Juli oder August 1941 deportiert wurde. Befragt nach seinen 
Erinnerungen an die Reise, betont er: »There was no food, no housing, 
there was nothing.« Überdies erwähnt er keinen Ort oder andere räum-
liche Bezugsgrößen in Bessarabien mit Ausnahme des Grenzflusses Dn-
jstr. Die historische Verortung dieses Interviewsegments bewegt sich ge-
wissermaßen im erfahrungsgeschichtlichen Niemandsland, in einem 
Raum, der diffus, dunkel und schemenhaft bleibt. Der in meiner Unter-
suchung zugrunde gelegte mikrogeschichtliche Zugang fokussiert un-
ter Anderem lokale Räume und Lebenswelten, wie sie nach Maßgabe 
der Erinnerungs- und Erfahrungsbezüge Shmuel B.s erscheinen. Definiert 
man die Stadt Hotin als Lebenswelt und als die vornehmliche räumliche 
Bezugsgröße des Zeugen, dann wird deutlich, dass die Geschichte der 
Deportation auf eine Geschichte des Orts- und Herkunftsverlusts und 
der räumlichen Entwurzelung hinausläuft. Die Deportationsroute führ-
te ins Ungewisse, in die Fremde. Der Untersuchungsraum ist durch sei-
nen Transitcharakter bestimmt, durch Veränderlichkeit und Bewegung. 

45	Vgl. ebd., S. 536, 541, 557, 559; Ioanid, »The Destruction and Rescue«, S. 
77.

46	Vgl. Paul Shapiro, »Foreword«, in: Center for Advanced Holocaust Studies 
(Hg.), Children and the Holocaust. Symposium Presentations, United States 
Holocaust Memorial Museum, Washington D. C. 2004, S. i–vi, S. i.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

273

Er erstreckt sich über lokale und regionale Grenzen und setzt sich über 
Bedeutungszuschreibungen einzelner Orte und ganzer Regionen hinweg. 
Der Wandlungscharakter, der den Raum der Deportationen prägt, be-
inhaltet Bedeutungsverschiebungen einer ganzen Kulturlandschaft und 
einer kulturellen Heimat hin zu einem Gewaltraum, einer Kriegsland-
schaft, die Timothy Snyder in seiner 2010 publizierten und internatio-
nal viel diskutierten Studie als »Bloodlands« bezeichnet hat.47 Und diese 
»Bloodlands« enden hier nicht an der Grenze Bessarabiens oder Rumä-
niens, sondern beziehen sich auf eine Grenzregion, auf einen Raum, der 
immer über Grenzen hinweg reicht. So fand beispielsweise im gleichen 
Sommer 1941 nur wenige Kilometer von der Stadt Hotin entfernt im 
ukrainischen Kamenetz-Podolsk eines der größten Massaker an der jü-
dischen Bevölkerung während des Zweiten Weltkrieges statt. In unmit-
telbarer Nähe zum Wohnort der Familie Shmuel B.s starben innerhalb 
von drei Tagen 22.200 jüdische Männer, Frauen und Kinder, erschossen 
von Mitgliedern der SS unter Befehl des Höheren SS- und Polizeiführers 
Friedrich Jeckeln.48 Jenseits nationaler und regionaler Grenzziehungen 
charakterisierten solche Fälle exzessiver Gewalt und massenhaften Tö-
tens einen Raum gemeinsamer Gewalterfahrungen, der den Rahmen für 
Shmuel B.s Zeugnisnarrativ bildet − auch wenn die Geschichten im Kon-
text nationaler Geschichtsschreibung selten zusammen erzählt werden. 
So markiert der Fluss Dnjstr im Zeugnis Shmuel B.s nicht mehr eindeu-
tig nur die Grenze zwischen Rumänien und der Ukraine oder zwischen 
Bessarabien und Transnistrien oder – wie sich in den Äußerungen des 
Zeugen andeutet – zwischen Frieden und Krieg. Vielmehr ist er selbst Er-
fahrungsraum von Gewalt und Terror, Ort massenhafter Erschießungen, 
ist seine Überquerung über eine improvisierte, wackelige Ponton-Brü-
cke aus Booten hinweg Eintrittstor in die unbekannte Welt der Ghettos 
und Lager Transnistriens. Shmuel B., der an den Ufern des Flusses auf-
gewachsen ist – Hotin liegt direkt am Dnjstr – trifft auf das einst ver-
traute Gewässer am vorläufigen Ende einer gewaltsamen Vertreibung 
aus bekanntem Gebiet und sieht einen verwandelten Ort, der nicht mehr 
Vertrautheit bedeutet, sondern den endgültigen Eintritt in unbekanntes 
Kriegsgebiet. Das Zeugnis verdeutlicht: die Erfahrung der Deportation 
ist eine Erfahrung der Grenzüberschreitung und der Grenzauflösung, 
und tritt in dieser Beschreibung als Gewalterfahrung umso deutlicher 
hervor.

47	Timothy Snyder, Bloodlands. Europa zwischen Hitler und Stalin, München 
2011.

48	Vgl. Ancel, The History of the Holocaust in Romania, S. 236.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

274

Dass der Zeuge Shmuel B. im hier vorgestellten Interviewabschnitt 
die Erfahrung der Deportation im Nirgendwo münden lässt, passt zu 
der Beobachtung, dass er währenddessen keine Gewalterfahrungen ge-
macht haben will. Das heißt, er gibt möglichen Gewalterfahrungen kei-
nen Raum, in dem sie stattgefunden haben könnten und grenzt sie so im 
wahrsten Sinne des Wortes aus. Schauen wir uns dazu Gesprächsverlauf 
und -dynamik der ausgewählten Szene genauer an: 

Auffällig ist ein Kopfschütteln des Zeugen in der 21. Minute auf die 
Frage hin, wie sich die Rumänen während der Deportation verhalten 
hätten. Daraufhin unterbricht er seine sonstigen leichten Sprechbewe-
gungen, zieht den Kopf zurück, verharrt und neigt ihn dann abwägend 
zur Seite. Er zögert erneut, senkt den Kopf leicht nach vorne und sagt 
mit einem Kopfschütteln, wie ungläubig, es seien nur zwei oder drei ge-
wesen, nicht viele. Zu seiner stockenden Gestik und Mimik, die in einen 
körperlichen Rückzug zu münden scheint, kommt also ein inhaltlich aus-
weichendes Verhalten hinzu. Er beantwortet die Frage letztlich nicht. Als 
Laub dann direkt und der Mimik und Gestik Shmuel B.s folgend eben-
falls fast ungläubig fragt, ob die Rumänen nicht misshandelt hätten, rich-
tet sich Shmuel B. auf, setzt sich gerade hin, verschränkt dabei die Arme 
vor seinem Körper und beginnt über das Verhältnis von Juden zu Nicht-
Juden vor den Deportationen zu sprechen (00:21:03). Die Frage Laubs 
ist keine offene Frage wie die zuvor (wo er noch fragte: »How did they 
behave?«), sie nimmt vielmehr eine Annahme vorweg, nämlich »abusi-
ve behavior«, die der Befragte nur bestätigen oder ablehnen kann. Laub 
erhöht dadurch den Druck auf den Zeugen. Dieser weicht vorerst aus, 
indem er die Frage erneut unbeantwortet lässt. 

In der 22. Minute (00:21:38) kommt es zu einer erheblichen Erschüt-
terung der Gesprächssituation. Nachdem Shmuel B. das erste Mal sagt, 
»but the Jews made fun of him and this made him angry«, kommt es 
auf Seiten der Interviewer zu Aussetzern, Laub reagiert nur noch mit ei-
nem Ton (»mhm«), die Co-Interviewerin Oshrit Ben Ari interveniert und 
fragt nach der Situation unmittelbar zu Beginn der Deportation, wäh-
rend der Razzien im Heimatort. Das Gesicht des Befragten ist nun an-
gespannt, die Unterlippe hochgezogen, sein Blick in die Richtung der In-
terviewerin gerichtet, seine Arme sind weiterhin verschränkt. Zu Beginn 
der 23. Minute, als Shmuel B. auf die Frage hin über die Situation der 
Vertreibung aus seiner Heimatstadt spricht, ist seine Stimme höher als 
sonst, fast schrill, sein Blick ist zur Seite und nach unten abgewendet, 
seine kurzen Äußerungen (»A deportation. Plain despair.«) wirken wi-
derwillig und abgehackt. Wieder antwortet er nicht auf die Frage, son-
dern kommt auf eine Situation zu sprechen, die er zu einem späteren 
Zeitpunkt in der Ukraine erlebte. Misshandlungen von Rumänen sei-
en nur in einer anderen Region vorgekommen, ergänzt er. Dieses Mal 
interveniert Laub, wiederholt die Frage Ben Aris und ergänzt konkrete 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

275

Vorschläge: »But do you remember how they took you out from home, 
who came, were they peasants or workers?« Den Druck, den er hier er-
neut auf den Zeugen ausübt, schwächt er allerdings sofort wieder ab, in-
dem er Shmuel B. beruhigend versichert »if there is no memory, there is 
no memory«. Was sich hier als schützendes Angebot an den Zeugen le-
sen ließe, sich der womöglich schmerzhaften Erinnerung nicht auszuset-
zen, nimmt Shmuel B. an, als er ohne zu zögern erwidert, er erinnere sich 
nicht. Auffällig ist an dieser Stelle wiederum das angespannte Gesicht des 
Befragten. Bemerkenswert ist die dann folgende Entwicklung. Shmuel 
B. ergänzt seine Aussage, sich nicht zu erinnern, nach einem kurzen In-
nehalten mit einer erneuten Verteidigung der Rumänen; er könne sich 
nicht über sie beschweren, von ihnen seien keine Misshandlungen aus-
gegangen, was er sogar wiederholt. Einschränkend fügt er allerdings hin-
zu, dass nur wenige Soldaten vielleicht nicht gut versorgt gewesen seien 
und die Juden daher beneidet hätten. Die Juden seien ihre Rache gewe-
sen. Aber das gelte nur für wenige. Shmuel B. kommt also selbst – ohne 
dass er erneut danach gefragt worden wäre – auf das Thema der Gewalt 
gegen Juden durch Rumänen zurück und bringt dabei das Argument 
der Rache ein. Daraufhin fragt Laub erneut nach, »What did those Ro-
manians do?«, worauf Shmuel B. ein weiteres Mal ausweicht und über 
seine Ankunft in der Ukraine, also einen späteren Zeitpunkt seiner Ver-
folgungsgeschichte spricht. Laub insistiert, setzt mit einer direkten Ja-/
Nein-Frage nach, »were there Romanians who abused, did you see...«, 
woraufhin ihm der Zeuge ins Wort fällt und versucht den Gesprächsfa-
den mit »no, not much« zu beenden. Aber Laub gibt nicht nach und fragt 
wieder: »do you remember something of such abuse?« Er bedrängt den 
Zeugen nahezu, bis dieser schließlich antwortet »I do not complain, be-
cause the Jews made fun of them und then revenge came«. Dieser Satz 
bildet den Höhepunkt einer Klimax, die das Interview in den vorherigen 
Minuten ausgezeichnet hat. Bei der Aussage Shmuel B.s handelt es sich 
um eine Schuldumkehr. Die Erinnerung an eine Gewalterfahrung wird 
vom Zeugen nur widerwillig und in Kombination mit einer absoluten 
Verschiebung, nämlich einer Umkehrung der Täter-Opfer-Verhältnisse 
zugelassen, die letztlich als drastische Veränderung der erlebten Realität 
gelesen werden kann, die in ihrer Brutalität für den Zeugen vermutlich 
nicht erträglich ist. Die Antwort »I do not complain of them, because 
[...]« bedeutet, dass der Zeuge die Frage, ob er sich an Misshandlungen 
erinnere, implizit bejaht, aber sofort das Vorkommen solcher Misshand-
lungen mit einer vermeintlichen Schuld der misshandelten Juden ratio-
nalisiert, und daraus ableitet, kein Recht darauf zu haben, darüber zu 
klagen. Sein eigener Bezug zu ›den Juden‹ (»the Jews«), die im Zeugnis 
sprachlich so abständig erscheinen, so weit weg von Shmuel B., irgend-
wo weit weg »in Moldavia«, verdeutlicht sich erst im Personalpronomen 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

276

›Ich‹, wenn er sagt, »I do not complain of them«, und sich implizit in 
Bezug zu ›ihnen‹ setzt. 

Andree Michaelis ist hier ausdrücklich zuzustimmen, wenn er die Ra-
che als historisch gänzlich verfehlten, aber doch ungeahnt kraftvollen 
Ausdruck identifiziert, für das, was Shmuel B. widerfahren ist und wo-
von er mit der paradoxen Verwendung des Rachemotivs zeugt.49 Denn 
in dem Ausdruck ist die Wucht der gewaltsam erlittenen Erfahrung un-
verkennbar enthalten. Zudem greift der Zeuge mit dem Rachebegriff die 
feindselige Logik und Rhetorik seiner damaligen Verfolger auf, die De-
portationen seien die Rache für die angebliche Unterstützung der Juden 
für die sowjetischen Truppen in Bessarabien und der Bukowina in den 
Jahren 1940/1941 gewesen.50 

Die Schuldumkehr durch den Zeugen wird hier im Kontext eines his-
torischen Gewaltraums gedeutet, der identisch ist mit dem Erfahrungs-
raum des Zeugen und für den brutalste Angriffe auf Juden vielfach belegt 
sind. Shmuel B. bezeugt in einer Auslassung, im Schweigen über Gewalt 
und in seiner vehementen Weigerung, die konflikt- und schmerzhaften 
Erinnerungen zuzulassen, Erfahrungen erlittener Gewalt und die Un-
möglichkeit, mit diesen Erfahrungen zu leben, von ihnen zu sprechen, 
sie zu ertragen. Die Widersprüche, Inkonsistenzen und Lücken in der 
Erzählung des Zeugen lassen sich verknüpfen mit einer historischen Si-
tuation, die auf der Erfahrungsebene und in der Erinnerung der Betrof-
fenen in höchstem Maße schockartig, unverständlich und biographisch 
unvereinbar bleibt. So wenig sich ein genaues Ereignis konkreter Ge-
waltanwendung gegenüber Shmuel B. und seiner Familie an dieser Stel-
le des Interviews extrahieren lässt, so deutlich werden die Dimensionen 
eines Erfahrungsraums von Gewalt, wie er historisch verbürgt und durch 
zahlreiche Quellen belegt ist. Daraus eröffnet sich ein Spektrum mög-
licher Ereignisse und Erlebnisse,51 die nicht erfahren zu haben im Falle 
Shmuel B.s nahezu ausgeschlossen erscheint, die, so kann zumindest an-
genommen werden, sein unmittelbares Umfeld maßgeblich geprägt ha-
ben. Die Annäherung an die Quelle erfolgt hier über die Entwicklung 
plausibler Narrative, in deren Rahmen sich die Erfahrungen des Zeugen 
zugetragen haben. Dabei wird ein Denk- und Möglichkeitsraum umris-
sen, der ein Verständnis der Quelle ermöglicht und der die »Strukturen 
einer Wirklichkeit« und die Stimme des Zeugen jenseits narrativer Zer-
borstenheit hervortreten lässt.

49	Vgl. Michaelis, in diesem Band, S. 297 f. 
50	Vgl. Achim, »Die Deportation der Juden nach Transnistrien«, S. 152.
51	Vgl. aus philosophischer Perspektive Andris Breitling, Möglichkeitsdichtung 

– Wirklichkeitssinn. Paul Ricœurs hermeneutisches Denken der Geschichte 
(Phänomenologische Untersuchungen 24), München 2007.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

277

Die Schuldumkehr im Zeugnis Shmuel B.s korreliert überdies mit ei-
ner heftig ausgetragenen Ambivalenz zwischen dem (Selbst-)Schutz vor 
und den Annäherungen an Erinnerungen an gewaltsame Erfahrungen. 
Der Identifikation mit den Aggressoren durch die Übernahme der von 
ihnen damals verwendeten anti-jüdischen Propaganda einerseits stehen 
andererseits über den gesamten Interviewverlauf hinweg die wiederhol-
ten Selbstbeschreibungen des Zeugen als Jüngster der Familie gegen-
über (»I was little.« »Everybody was responsible for me... I was the 
youngest.«52 Ähnliches beobachteten auch Kestenberg und Fogelman 
an anderen Überlebenden:

»The need to appear as a young child who had been persecuted is fre-
quent. For instance, a young man who entered a camp at fourteen to 
fifteen years of age may retrospectively refer to himself as a »little guy«; 
a woman who was in hiding at the age of sixteen may talk about her-
self as a »little girl.« The need to be mothered and taken care of is over-
whelming, and there is the expectation that, as a child, the victim will 
receive better protection.«53

Insofern mag auch in diesem Fall an die Beschützerfunktion des Inter-
viewers appelliert worden sein. Denn die hier fokussierte Interviewsi-
tuation, in der der Zeuge über seine Erinnerungen an die Deportation 
spricht, erscheint diesem als bedrohlich, bzw. die Erinnerungen referie-
ren auf eine bedrohliche Situation, in der Shmuel B. sich schutzbedürftig 
gefühlt haben dürfte. Umso bemerkenswerter, dass der Interviewer den 
Zeugen wenige Sekunden später mit einem völlig hilflosen siebenjähri-
gen Jungen assoziiert.54

Shmuel B.s Leugnung, jegliche Gewalt seitens rumänischer Täter er-
fahren zu haben, steht nicht nur im Kontrast zu den historischen Quel-
len, die für die Region zur gleichen Zeit flächendeckend Massaker an 
der jüdischen Bevölkerung – in fast jedem Dorf und jeder Stadt – nach-
weisen.55 Hinzu kommt, dass die dort verübte Gewalt sowohl von den 
Historiker/innen als auch in zahlreichen Berichten von Überlebenden als 
besonders brutal und sadistisch beschrieben wird. So schildern Überle-
bende in mehreren Zeugnissen des Visual History Archives56 und des 

52	Siehe Fn. 7, Transkript, S. 4, 5.
53	Kestenberg / Fogelman, Children during the Nazi Reign, S. 27.
54	Dazu ausführlich Hamburger, in diesem Band, S. 240.
55	Vgl. Simon Geissbühler, Blutiger Juli. Rumäniens Vernichtungskrieg und der 

vergessene Massenmord an den Juden 1941, Paderborn 2013; Radu Ioanid, 
The Holocaust in Romania. The Destruction of Jews and Gypsies Under the 
Antonescu Regime, 1940–1944, Chicago 2010, S. 62 ff.; Ancel, The History 
of the Holocaust in Romania, S. 217 ff.

56	Z. B. Nathan S., zitiert nach Geissbühler, Blutiger Juli, S. 97.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

278

Fortunoff Video Archives57, wie Juden enthauptet wurden, wie Men-
schen zersägt, mit Hämmern und Äxten erschlagen oder mit bloßen 
Händen erwürgt wurden. In einem Interview, das ich selbst im Mai 2013 
in Israel mit dem Überlebenden Nachum Morgenstern aus Hotin geführt 
habe, der zeitgleich mit Shmuel B. und in dessen Nachbarschaft auf-
wuchs, erzählt dieser unter anderem, wie Mädchen und Frauen brutal 
vergewaltigt wurden und wie seine eigene Mutter vor seinen Augen zu 
Tode geprügelt wurde. Die meisten der jüdischen Opfer wurden erschos-
sen, weil im Gegensatz zu den mordenden Zivilisten sowohl die Soldaten 
als auch die Gendarmerie und die SS Schusswaffen besaßen. Gemeinsam 
ist diesen Morden, dass sie von Angesicht zu Angesicht ausgeführt wur-
den und genauso wie im übrigen östlichen Europa jenseits der Konzent-
rations- und Vernichtungslager der Nationalsozialisten kaum an die mo-
derne, industrialisierte Vernichtungsmaschinerie erinnern, die gemeinhin 
mit der Shoah verbunden wird. 

Es fällt auf, dass Shmuel B. auch während der sonstigen etwa zwei 
Stunden des gesamten Gesprächs bis auf eine Ausnahme (in der er er-
zählt, wie auf ihn geschossen wurde, als er versuchte, aus Tulchin oder 
dem Transport nach Tulchin zu fliehen) keine konkreten Gewaltsituati-
onen verbal-sprachlich schildert. Obwohl er im Verlauf des Interviews 
den Tod seiner Mutter, seines Vaters und einer Schwester thematisiert 
sowie die gewaltsame Vertreibung der Familie aus Hotin, die Überque-
rung des Flusses Dnjstr unter Bewachung rumänischer Soldaten, die In-
ternierung in Ghettos in Transnistrien und die Zwangsverschleppung in 
das Arbeitslager Tulchin nahe am Fluss Bug an der Grenze zum deut-
schen Machtbereich, fehlen konkrete Darstellungen von erlittener oder 
beobachteter Gewalt.

Der Sinn in der Lücke

Wenn hier von Auslassungen und Schweigen im Zeugnisnarrativ die 
Rede ist, werden Beobachtungen aufgegriffen, wie sie auch in anderen 
Disziplinen angesichts von Erzählungen von Überlebenden massiver, ge-
nozidaler Gewalt festgehalten wurden. Die Soziologin Molly Andrews 
etwa beschreibt die narrative Lücke in Überlebendenzeugnissen als sinn-
zuschreibendes Charakteristikum. »Traumatic testimony bears witness 
to a total darkness. Although it often is incomprehensible and incoher-
ent, its significance is that it functions to mark the void.« Und mit Ver-
weis auf Geoffrey Hartman stellt Andrews ferner heraus: »The content 
of meaning of much trauma testimony is, in fact, that there is a void; 

57	Z. B. Videozeugnis von Pearl T., HVT-2639, Fortunoff Video Archive for 
Holocaust Testimonies, New Haven, 7. September 1993.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

279

those who give witness to trauma, and we who are their audience, are, 
in Maurice Blanchot’s words, ›guardians of an absent meaning‹.«58

Burkhard Liebsch definiert Gewalt, »die in einem schlichten Sinne 
nicht zu sehen ist, aber als solche begriffen werden kann«, als »unsicht-
bare Gewalt«.59 Und so mutet die hier vorgestellte Interviewsequenz über 
die Deportationen nach Transnistrien, wie auch Hamburger anmerkt,60 
wie ein Kampf zwischen dem Interviewer und dem Zeugen an; ein ver-
baler Schlagabtausch, in dem um Erinnerungen und Deutungen gerun-
gen wird, die schmerzhaft sind, und an dessen Ende von Verletzungen 
gezeugt wird. Das verbale, mimische und gestische Sich-Sträuben und 
Widersetzen des Zeugen, das Ausweichen Shmuel B.s, wie er sich immer 
wieder um die Frage nach Gewaltakten durch Rumänen herum windet, 
sie überspringt und sich »wegduckt«, das teils unnachgiebig wirkende 
Insistieren Laubs, der seinem Gesprächspartner jede Flucht zu anderen 
Themen zu verwehren scheint, erinnert stark an die Bewegungen, die sich 
der Interpretin im Zusammenhang mit den gewaltsamen Deportationen 
über den Grenzfluss Dnjstr hinweg aufdrängen. Handelt es sich hier um 
eine Reproduktion61 einer kaum in Worte zu fassenden Erfahrung? Ist 
Liebsch hier somit beizupflichten, wenn er schreibt: 

»Speziell im Fall bezeugter Gewalt handelt es sich dabei nicht nur um 
ein bezeugendes Reden über sie, das der sekundäre Zeuge mit eigenen 
Worten ›widergeben‹ könnte, sondern wenigstens ansatzweise um eine 
Wiederholung der fraglichen Gewalt selbst, die nicht bloß als Gegen-
stand der Rede, sondern als dem Subjekt der Rede selbst Widerfahren-
des, es ggf. Retraumatisierendes im Spiel ist.«62

In diesem Zusammenhang lohnt es sich, die Rolle des Interviewers in 
Videointerviews mit psychisch versehrten Holocaustüberlebenden nä-
her in den Blick zu nehmen. Medved und Brockmeier führen dazu aus: 

»While traditional assessments focusing on rounded and autonomous 
Aristotelian stories told by an isolated individual easily result in ›defi-
cit diagnoses‹, in this small example the girl and the interviewer dem-
onstrate different things. They act as what in recent narrative theory 
is called »co-narrators« and their exchange unfolds, as a result, into a 
fully-fledged discourse. […] Reconstructing these, at first sight, simple 
plots, which capture, however, existential human concerns implies shift-
ing the focus from the construct of an autonomous narrative to a social, 

58	Vgl. Molly Andrews, »Beyond Narrative. The Shape of Traumatic Testimo-
ny«, in: Matti Hyvärinen u. a. (Hg.), Beyond Narrative Coherence (Studies in 
Narrative 11), Amsterdam / Philadelphia 2010, S. 147–166, S. 160, 162.

59	Liebsch, in diesem Band, S. 45. 
60	Vgl. Hamburger, in diesem Band, S. 239. 
61	Bodenstab, in diesem Band, S. 141.
62	Liebsch, in diesem Band, S. 55. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

280

interactive situation. It means creating a discursive space in which this 
girl, encouraged, supported, and interpreted by the interviewer – who, 
as any co-narrator in any everyday conversational narrative, fills in the 
gaps, comments on and bridges different elements, and brings in per-
sonal interest and warmth – is able to give narrative shape to personal 
experiences and thoughts, beliefs, feelings, and intentions.«63

Der Begriff des Co-Erzählers – oder weitergehend und erneut an Liebsch 
und Bodenstab anknüpfend der Begriff des sekundären Zeugen64 – ver-
schiebt den Fokus weg von einem autonomen singulären Erzähler bzw. 
Zeugen hin zu einer sozialen Komponente des Erzählens als kommuni-
kativen, prozessualen, dialogischen Akt. Die Konzepte des Co-Erzählers, 
der sekundären (und tertiären) Zeugenschaft unterstützen (1) das Kon-
zept der dialogisch-prozessualen Zeugenschaft und sie schärfen (2) den 
Fokus auf die besonderen Probleme im Zeugnis Shmuel B.s, weil sie (a) 
eine Auflösung des klinischen Blicks auf Defizite und Krankheit ermög-
lichen, indem ein erweiterter Kohärenzbegriff anwendbar wird, der sich 
auf die Realität des Zeugen erstreckt, weil (b) die für die Quelle charak-
teristische Situation der Überlagerung von Arzt-Patient/Zeuge-Zuhörer 
erfasst wird, in der die Szene, die Gesprächssituation und die Personen 
in ihrem Bezug aufeinander einsehbar werden, und weil (c) die sozia-
len Probleme des Dialogs zwischen Shmuel B. und Dori Laub erkenn-
bar werden: Während die Co-Erzähler in Brockmeiers/Medveds Beispiel 
insbesondere Verwandte oder andere nahe soziale Bezugspersonen sein 
können, der Erzähler zumindest diese Art von sozialem Bezug kennen 
und bedingt darauf vertrauen können muss, so charakterisiert Shmuel 
B.s Realität ja gerade der Verlust dieser Bezüge, der gewaltsame Tod der 
Eltern und der Schwester und die nachhaltige soziale Isolation. Die Ka-
tegorie der Co-Erzählerschaft und daran anschließend der sekundären 
Zeugenschaft umreißt insofern eine zentrale Dynamik im Zeugnis Sh-
muel B.s, die vielleicht als die ständige Mühe beschrieben werden kann, 
den Bezug zum Anderen, zum Zuhörer, zum Gegenüber, zum Arzt, zum 
Freund/Vater/etc. aufzubauen, in den Dialog zu treten und dann: den Ab-
bruch desselben, den Rückzug in einen resonanzlosen Raum.65 Die Fi-
gur des Co-Erzählers ermöglicht somit ein wesentlich facettenreicheres 
Bild von der Erzählung der Zeugenschaft, als es der Fokus auf klassi-
sche Erzählprinzipien mit einem engen Kohärenzbegriff erlauben würde.
Der Interviewer gibt schließlich nach: »Revenge came. OK.«, und 
zeigt sich – durch einen Seufzer deutlich vernehmbar – erschüttert. Die 

63	Jens Brockmeier / Maria I. Medved, »Weird Stories. Brain, Mind, and Self«, in: 
Hyvärinen, Matti u. a. (Hg.), Beyond Narrative Coherence (Studies in Narra-
tive, Vol. 11), Amsterdam / Philadelphia 2010, S. 17–32, S. 24.

64	Vgl. Liebsch, in diesem Band, S. 55; Bodenstab, in diesem Band, S. 139. 
65	Vgl. Laub, in diesem Band, S. 100–113, hier S. 102.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

281

unmittelbar folgende Frage des Interviewers Laub nach den Namen der 
Orte, zu denen die Familie deportiert worden war und mit der die In-
terviewsequenz abschließt, mag der Versuch sein, die Situation durch 
eine Re-Orientierung im historischen Raum wieder zu stabilisieren, was 
Laub, wie sich kurz darauf zeigen wird, jedoch nicht gelingt.66

Résumé

Der im Titel dieses Beitrags postulierte Topos ›Mit dem Zeugen schrei-
ben‹ bedeutet hier, in den Dialog der Zeugenschaft mit einzusteigen und 
die Stimme des Zeugen in ihrer Gerichtetheit an ein Gegenüber in die 
Geschichtserzählung zu integrieren. Integration bedeutet hier, die Iso-
lation der traumatischen Erfahrung, wie sie im Videointerview bezeugt 
wird, mit historischen Rückbezügen zu verflechten, die Stimme und die 
Erfahrung eines Einzelnen wieder einzubinden in die historischen Erfah-
rungen einer Gruppe. Das Trauma des Überlebenden hat sich in Form 
von Lücken, Brüchen und Paradoxien in das Zeugnis eingeschrieben, so-
wohl in seinen Erzählstrukturen als auch in den verbalen und körperli-
chen Ausdrücken des Zeugen und seinen Bezügen zum Interviewer. Da-
bei sollen die Versehrtheiten im Narrativ des Zeugen nicht unbedingt als 
Störung verstanden sein. Ähnlich wie von Kristin Platt67 und an anderer 
Stelle auch Jens Brockmeier68 formuliert, soll hier für die eigene Quali-
tät von Zeugnisnarrativen argumentiert werden, wie sie bei psychisch bis 

66	Im unmittelbaren weiteren Verlauf des Gesprächs fallen mehrere gravierende 
Fehlleistungen – Konzentrationsschwächen, Verwechslungen – des Intervie-
wers auf. Ausführlicher dazu, vgl. Hamburger, in diesem Band, S. 240. 

67	I. d. B.
68	Jens Brockmeier, »Language, Experience, and the ›Traumatic Gap‹. How to 

Talk About 9/11?«, in: Lars-Christer Hyvén / Jens Brockmeier (Hg.), Health, 
Illness, and Culture: Broken Narratives (Routledge Studies in Health and So-
cial Welfare, Vol. 2), New York 2008, S. 16–35, S. 25 f.: »The continuous, cha-
otic, and overwhelming onslaught of impressions is often reported as one cha-
racteristic of traumatic experience. An essential part of posttraumatic stress 
disorder is the ongoing experience of shock, combined with the ongoing elusi-
veness of its components. […] This is what the term »shock« essentially inclu-
des: the elusiveness of what constitutes it, the lack of structure and coherence. 
A staccato pacing of words without a recognizable pattern of narrative con-
figuration as in the last sentence – or are we to read it as a staccato series of 
sentences? – seems to tell about exactly this dilemma. This, of course, is the di-
lemma of all trauma talk. But the break from traditional stylistic conventions 
manifested in this broken narrative seems to also suggest a way to go bey-
ond it. Perhaps we can even understand it as a way to narrow the traumatic 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

282

zum Äußersten versehrten Überlebenden entstehen.69 In der auf den ers-
ten Blick auffälligen Unvollständigkeit der Sätze und Aussagen kommt 
der Dialog zwischen den Gesprächspartnern einerseits immer wieder ins 
Stocken, während sich der dialogisch-prozessuale Charakter von Zeu-
genschaft gleichzeitig verstärkt, denn das Gegenüber – wie im vorliegen-
den Fall in der Person des Interviewers Laub – ist immer wieder dazu 
gezwungen, in die Lücken zu treten, Sätze zu vervollständigen und das 
Gespräch voran zu bringen. Der Fortgang des Interviews und des Zeug-
nisablegens hängt also von der aktiven Partizipation beider Gesprächs-
partner ab. Wie zentral die Arbeit der Interpretation als solche darüber 
hinaus für die Annäherung an Videozeugnisse von Überlebenden insbe-
sondere in Hinblick auf ihr responsives dialogisches Geschehen und das 
Phänomen von narrativen Lücken und Leerstellen ist, hat Cornelia Blas-
berg aus literaturwissenschaftlicher Perspektive herausgearbeitet.70 Ähn-
lich wie Marc Freeman es bereits für andere Zeugnisse festgestellt hat, 
wird auch in Bezug auf das Zeugnis Shmuel B.s narrative Kohärenz we-
sentlich durch die Interpretationen abständiger Rezipienten hergestellt.71

Die Historiographie kann diesen Prozess fortsetzen. So wenig sie im 
hier untersuchten Fall Teil hat am instantiellen Prozess des Zeugnisab-
legens, so sehr kann sie durch Rekonstruktion und Kontextualisierung 
Antworten auf das Schweigen der Zeuginnen und Zeugen und die Frag-
mentierung ihrer Erinnerungen und Erzählungen formulieren. Einer in-
tegrativen Geschichtserzählung, wie sie von Saul Friedländer demons-
triert worden ist,72 müsste es darum gehen, den Bruch zwischen den 
beiden Perspektiven der Zeug/innen einerseits und den Historiker/innen 
andererseits zum leitenden Prinzip der Erzählung zu erheben, Abwei-
chungen zu betonen, das Unmittelbare, Unvorhersehbare, Plötzliche, Wi-
dersprüchliche durch »szenischen Wechsel« zu demonstrieren und zum 
Bestandteil des historischen Verstehens zu machen. In der historischen 

	 gap. It is as if it offers a form, as peculiar and stylistically unusual as it may 
be, that gives some sort of shape to the reality of an occurrence which by any 
normal standard ultimately remains inconceivable.«

69	Vgl. Burkhard Liebsch, Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von Schmerz 
und Gewalt im gegenwärtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietzsche, Bataille, 
Blanchot, Levinas, Ricœur und Butler (Die Graue Reihe 63), Zug / Schweiz 
2004.

70	Blasberg, in diesem Band, S. 324–346.
71	Vgl. Mark Freeman, »Afterword. ›Even Amidst‹: Rethinking Narrative Cohe-

rence«, in: Matti Hyvärinen u. a. (Hg.), Beyond Narrative Coherence (Studies 
in Narrative, Vol. 11), Amsterdam / Philadelphia 2010, S. 167–186, S. 181.

72	Vgl. Saul Friedländer, The Years of Extermination: Nazi Germany and the 
Jews 1939–1945, vol. II, London 2007.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

283

Erzählung entwickelt sich so ein Resonanzraum für die Stimme der Zeu-
ginnen und Zeugen.

»[…] [Survivors of Trauma] will need and seek to find some measure 
of coherence – broadly conceived – in and through the act of narrating. 
That is to say, they will need to find a language commensurate with, if 
not ›adequate‹ to, their traumas and their lives. It will not, and cannot, 
be a language rooted in unity, harmony, and closure. But nor can it be a 
language wholly devoid of the sense-making, binding function to which 
I have referred.«73

Die Erschütterung der Erzählung, wie sie in der deutenden Arbeit mit 
dem Videozeugnis herausgeschält und im historiographischen Narrativ 
erhalten wird, folgt in diesem Sinne einer Logik, die auf eine desaströ-
se (Blanchot) historische Realität verweist. Anknüpfend daran kann die 
Aufgabe der Geschichtswissenschaft weiterhin darin liegen, ähnlich wie 
bei einer Photographie als kommentierende »Beschriftung« einer visuel-
len Quelle zu fungieren, die in sich nie eindeutig ist.74 Diese Beschriftung 
ist gleichzeitig Response, Echo und Beglaubigung75 einer stets prekären 
und von Isolation bedrohten Zeugenschaft. 

Welche Bedeutung haben Videointerviews mit Überlebenden der Sho-
ah nun für die Geschichtswissenschaften? Die analytische und deutende 
Arbeit der Historiker/innen lässt sich als dialogische Funktion im Ver-
hältnis zum Zeugen und seinem Zeugnis beschreiben. In dieser Form 
trägt sie zu einem historischen Verstehen genozidaler Gewalt bei, die 
ohne die interpretativen und deutenden Artikulationen unsichtbar blie-
be. Die Bedeutung der Zeugnisse für die Geschichtswissenschaft liegt 
demnach auf zwei Ebenen: 1) In einem erweiterten Erkennen, Verstehen 
und Sichtbarmachen historischer Gewalt; denn »unsichtbare Gewalt«, 
so Liebsch, entzieht sich oft auch der Arbeit des Begreifens; 2) in der Po-
sitionierung der Geschichtswissenschaft als Schlüsseldisziplin für die An-
erkennung und Aufarbeitung gesellschaftlich wirksamer kollektiver Ge-
walterfahrungen. Stellt sich die Geschichtswissenschaft angesichts der 
mittlerweile kaum überschaubaren Sammlungen von Videozeugnissen 
von Überlebenden der Shoah und in geringerer Zahl auch anderer Ge-
nozide, in den Dienst des Anderen und der Trauer über dessen Verlust, 
so zeichnet die Analyse der stets höchst individuellen Zeugnisse zugleich 

73	Freeman, »Afterword«, S. 171.
74	So Gertrud Koch im SoSe 2014 am philosophischen Institut der Freien Uni-

versität Berlin.
75	Vgl. Schulze, in diesem Band, S. 153–174. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

284

die Differenz menschlichen Erlebens nach, die zu erkennen im massen-
haften Sterben den Einzelnen zu bewahren vermag.76

So wird die historiographische Quellenarbeit der Deutung und Akkre-
ditierung selbst zum Akt des Bezeugens. 

Bibliographie

Achim, Viorel (2009), »Die Deportation der Juden nach Transnistrien im 
Kontext der Bevölkerungspolitik der Antonescu-Regierung«, in: Wolfgang 
Benz / Brigitte Mihok (Hg.), Holocaust an der Peripherie. Judenpolitik und 
Judenmord in Rumänien und Transnistrien 1940–1944 (Dokumente – 
Texte – Materialien 73), Berlin, S. 151–160.

Ancel, Jean (2011), The History of the Holocaust in Romania, Jerusalem.
Andrews, Molly (2010), »Beyond Narrative. The Shape of Traumatic Tes-

timony«, in: Matti Hyvärinen u. a. (Hg.), Beyond Narrative Coherence 
(Studies in Narrative 11), Amsterdam / Philadelphia, S. 147–166.

Angrick, Andrej (2003), Besatzungspolitik und Massenmord. Die Einsatz-
gruppe D in der südlichen Sowjetunion 1941–1943, Hamburg.

Benz, Wolfgang (2009), »Rumänien und der Holocaust«, in: ders. / Brigitte 
Mihok (Hg.), Holocaust an der Peripherie. Judenpolitik und Judenmord 
in Rumänien und Transnistrien 1940–1944 (Dokumente – Texte – Mate-
rialien 73), Berlin, S. 11–30.

Beradt, Charlotte (1994), Das Dritte Reich des Traums. Mit einem Nach-
wort von Reinhart Koselleck, Neuauflage (Erste Auflage München 1966; 
Frankfurt am Main 1981), Frankfurt am Main.

Breitling, Andris (2007), Möglichkeitsdichtung – Wirklichkeitssinn. Paul 
Ricœurs hermeneutisches Denken der Geschichte (Phänomenologische 
Untersuchungen 24), München.

Brockmeier, Jens / Medved, Maria I. (2010), »Weird Stories. Brain, Mind, 
and Self«, in: Matti Hyvärinen u. a. (Hg.), Beyond Narrative Coherence 
(Studies in Narrative, Vol. 11), Amsterdam / Philadelphia, S. 17–32.

Brockmeier, Jens (2008), »Language, Experience, and the ›Traumatic Gap‹. 
How to Talk About 9/11?«, in: Lars-Christer Hyvén / Jens Brockmeier 
(Hg.), Health, Illness, and Culture: Broken Narratives (Routledge Studies 
in health and social welfare, Vol. 2), New York, S. 16–35.

Brunner, José (2012), »Medikalisierte Zeugenschaft. Trauma, Institutionen, 
Nachträglichkeit«, in: Martin Sabrow / Norbert Frei (Hg.), Die Geburt 
des Zeitzeugen nach 1945 (Geschichte der Gegenwart 4 / Beiträge zur Ge-
schichte des 20. Jahrhunderts 14), Göttingen, S. 93–110.

	 <http://www.survivors-romania.org/pdf_doc/final_report.pdf>, 16. Okto-
ber 2015.

76	Liebsch, in diesem Band, S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

285

Felman, Shoshana / Laub, Dori (1992), Testimony. Crises of Witnessing in 
Literature, Psychoanalysis, and History, New York.

Freeman, Mark (2010), »Afterword. ›Even Amidst‹: Rethinking Narrative 
Coherence«, in: Matti Hyvärinen u. a. (Hg.), Beyond Narrative Coher-
ence (Studies in Narrative, Vol. 11), Amsterdam / Philadelphia, S. 167–186.

Friedländer, Saul (2007), The Years of Extermination: Nazi Germany and 
the Jews 1939–1945, vol. II, London.

Geissbühler, Simon (2013), Blutiger Juli. Rumäniens Vernichtungskrieg und 
der vergessene Massenmord an den Juden 1941, Paderborn.

Hamburger, Andreas (2015), »Refracted Attunement, Affective Resonance: 
Scenic-Narrative Microanalysis of Entangled Presence in a Holocaust Sur-
vivor’s Testimony«, in: Contemporary Psychoanalysis 51 (2015), S. 239–
257.

Haubl, Rolf (2003), »Riskante Worte. Forschungsinterviews mit Traumati-
sierten«, in: Psychosozial 91 (2003), S. 63–77.

Hausleitner, Marianne (2001), Die Rumänisierung der Bukowina: Die 
Durchsetzung des nationalstaatlichen Anspruchs Großrumäniens 1918–
1944, München.

Hausleitner, Marianne (2005), Deutsche und Juden in Bessarabien 1814–
1941. Zur Minderheitenpolitik Russlands und Großrumäniens, München.

International Commission on the Holocaust in Romania (2004), Final Re-
port, hrsg. v. Tuvia Friling / Radu Ioanid / Mihail E. Ionescu, Iaşi. 

Ioanid, Radu (2004), »The Destruction and Rescue of Jewish Children in 
Bessarabia, Bukovina, and Transnistria (1941–1944)«, in: Children and 
the Holocaust. Symposium Presentations, hrsg. v. Center for Advanced 
Holocaust Studies, United States Holocaust Memorial Museum, Wash-
ington D. C., S. 77–92.

Ioanid, Radu (2010), The Holocaust in Romania. The Destruction of Jews 
and Gypsies under the Antonescu Regime, 1940–1944, Chicago.

Kangisser Cohen, Sharon (2005), Child Survivors of the Holocaust in Israel: 
Social Dynamics and Post-War Experiences. »Finding Their Voice«, 
Brighton.

Kansteiner, Wulf (2004), »Testing the Limits of Trauma: The Long-Term Psy-
chological Effects of the Holocaust on Individuals and Collectives«, in: 
History of the Human Sciences 17 (2004), S. 97–123.

Kestenberg, Judith S. / Fogelmann, Eva (1994), Children during the Nazi 
Reign. Psychological Perspective on the Interview Process, Westport.

Koselleck, Reinhart (2007), »Fiktion und geschichtliche Wirklichkeit«, in: 
Zeitschrift für Ideengeschichte 1, 3 (2007), S. 39–54.

Laub, Dori (2012), »Testimony as Life Experience and Legacy«, in: Nancy 
R. Goodman / Marilyn B. Meyers (Hg.), The Power of Witnessing: Reflec-
tions, Reverberations, and Traces of the Holocaust. Trauma, Psychoanal-
ysis, and the Living Mind, New York / London, S. 59–79.

Laub, Dori (2015), »Introduction«, in: Contemporary Psychoanalysis 51 
(2015), S. 216–218.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sonja Knopp

286

Liebsch, Burkhard (2014), Verletztes Leben. Studien zur Affirmation von 
Schmerz und Gewalt im gegenwärtigen Denken. Zwischen Hegel, Nietz-
sche, Bataille, Blanchot, Levinas, Ricœur und Butler (Die Graue Reihe 
63), Zug/Schweiz.

Niederland, Wilhelm G. (1980), Folgen der Verfolgung: Das Überlebenden-
Syndrom, Seelenmord, Frankfurt am Main.

Medved, Maria I. / Brockmeier, Jens (2008), »Talking about the Unthink-
able: Brain Injuries and the ›Catastrophic Reaction‹.«, in: Lars-Christer 
Hydén / Jens Brockmeier (Hg.), Health, illness and culture: Broken narra-
tives, New York, S. 54–72.

Ofer, Dalia (2009), »The Ghettos in Transnistria and Ghettos under German 
Occupation in Eastern Europe. A Comparative Approach«, in: Christoph 
Dieckmann / Babette Quinkert (Hg.), Im Ghetto 1939–1945. Neue For-
schungen zu Alltag und Umfeld (Beiträge zur Geschichte des Nationalso-
zialismus 25), Göttingen, S. 30–53.

Schneider, Christian (2007), »Trauma und Zeugenschaft. Probleme des er-
innernden Umgangs mit Gewaltgeschichte«, in: Michael Elm / Gottfried 
Kößler (Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen Trauma, Tradierung 
und Ermittlung (Jahrbuch des Fritz Bauer Instituts 2007 zur Geschichte 
und Wirkung des Holocaust), Frankfurt / New York, S. 157–175.

Shachan, Avigdor (1996), Burning Ice: The Ghettos of Transnistria (East Eu-
ropean Monographs), New York.

Shapiro, Paul (2004), »Foreword«, in: Center for Advanced Holocaust Stud-
ies, United States Holocaust Memorial Museum (Hg.), Children and the 
Holocaust. Symposium Presentations, Washington D. C., S. i–vi.

Snyder, Timothy (2011), Bloodlands. Europa zwischen Hitler und Stalin, 
München.

Strous, Rael D. u. a. (2005), »Video Testimony of Long-Term Hospitalized 
Psychiatrically Ill Holocaust Survivors«, in: American Journal of Psychi-
atry 162, S. 2287–2294.

Totok, William (2009), »Antonescu-Kult und die Rehabilitierung der Kriegs-
verbrecher«, in: Wolfgang Benz / Brigitte Mihok (Hg.), Holocaust an der 
Peripherie. Judenpolitik und Judenmord in Rumänien und Transnistrien 
1940–1944 (Dokumente – Texte – Materialien 73), Berlin, S. 197–212. 

Totten, Samuel / Parsons, William S. (2004), »Introduction«, in: Samuel 
Totten / William S. Parsons / Israel W. Charny (Hg.), Century of Genocide. 
Critical Essays and Eyewitness Accounts, 2. Aufl., New York / London, 
S. 1–13.

Trezise, Thomas (2008), »Between History and Psychoanalysis. A Case 
Study in the Reception of Holocaust Survivor Testimony«, in: History & 
Memory 20, S. 7–47.

Trezise, Thomas (2013), Witnessing Witnessing. On the Reception of Holo-
caust Survivor Testimony, New York.

Waldman, Felicia (2009), »Der Holocaust in den post-kommunistischen ru-
mänischen Schulbüchern«, in: Wolfgang Benz / Brigitte Mihok (Hg.), Ho-
locaust an der Peripherie. Judenpolitik und Judenmord in Rumänien und 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Mit dem Zeugen schreiben

287

Transnistrien 1940–1944 (Dokumente – Texte – Materialien 73), Berlin, 
S. 213–222.

Zalashik, Rakefet (2012), Das unselige Erbe. Die Geschichte der Psychiatrie 
in Palästina und Israel, Frankfurt am Main / New York.

Zalashik, Rakefet (2016, im Druck), »The Psychiatrically Hospitalized 
Survivors in Israel – A Historical Overview«, in: Dori Laub / Andreas 
Hamburger (Hg.), Psychoanalysis and Holocaust Testimony. Unwanted 
Memory of Social Trauma, London.

Videozeugnis von Shmuel B., interviewt von Dori Laub MD und Oshrit Ben 
Ari, Be’er Ya’akov, 27. April 2003, im Rahmen der Studie »Video Testi-
mony of long-term hospitalized psychiatrically ill Holocaust survivors« 
by Rael D. Strous, Mordechai Weiss, Irit Felsen, Boris Finkel, Yuval Mela-
med, Avraham Bleich, Moshe Kotler und Dori Laub.

Videozeugnis von Pearl T., HVT-2639, Fortunoff Video Archive for Holo-
caust Testimonies, New Haven, 7. September 1993.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


289

Andree Michaelis

Erzählen statt Erzähltwerden –  
Überlebende als Autoren ihres Zeugnisses?

If the person is not released by himself,  
then nothing helps. 

(Shmuel B., II, 13)1

In seinem 1997 veröffentlichten Beitrag über »Die Memoiren Überleben
der«2 hebt Jan Philipp Reemtsma eine bemerkenswerte Beobachtung im 
Umgang mit den Zeugnissen Überlebender der nationalsozialistischen 
Vernichtungsmaschinerie hervor, nämlich dass man dieser neuen Litera-
tur von Autorinnen und Autoren, die nicht über fremdes oder gar erfun-
denes, sondern über ihr eigenes Leid schreiben, eine scheinbar uneinge-
schränkte Autorität einräumt. Die autobiographischen Texte von Primo 
Levi, Ruth Klüger oder Jorge Semprún sind für ihn »Ausdruck einer 
Leides-, Schmerz- und Überwältigungserfahrung«3, der höchst subjek-
tiv, eben autobiographisch und somit zunächst ganz und gar nicht lite-
rarisch motiviert ist. Dennoch – und dies hebt Reemtsma hervor – wird 
den Autorinnen und Autoren »gerade aus diesem Grund eine Deutungs-
autorität zugesprochen«4. Eben das ist neu in der literarischen Darstel-
lung von Leiden, die bisher – literaturgeschichtlich – zumeist über das 
Ansehen von Autorinnen und Autoren zu literarischem Ruhm gelangte, 
die mit dem beschriebenen Leid nichts zu tun hatten und sich so ganz 
auf die ästhetische Ausarbeitung der Darstellung zu konzentrieren ver-
mochten.5 Was dagegen die von der erzählten Geschichte selbst gezeich-
neten Überlebenden heute schreiben, beansprucht eine ganz eigene, un-
geahnte Autorität:

1	 Zeugnis von Shmuel B., Beer Yaacov, 27. April 2003, Interviewer: Dori Laub, 
Oshrit Ben Ari. Im Folgenden im direkten Textzusammenhang zitiert unter 
Nennung des Transkriptabschnitts und der Seite. Die Zitate werden der eng-
lischen Transkription des hebräischen Interviews von Esti Pelled, Universität 
Haifa, entnommen.

2	 Jan Philipp Reemtsma, »Die Memoiren Überlebender. Eine Literaturgattung 
des 20. Jahrhunderts«, in: Mittelweg 36 (1997), S. 20–39.

3	 Ebd., S. 21.
4	 Ebd., Hervorh. im Original.
5	 Vgl. ebd., S. 22.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andree Michaelis

290

»Wir sind der Überzeugung, daß sie etwas Verbindliches und Wichtiges 
zu sagen haben, und wir meinen, daß sie, weil sie über diesen entsetzli-
chen Ort – er heiße Judenhaus, Buchenwald oder Auschwitz – etwas zu 
sagen haben, uns etwas über die Welt mitteilen können, das für uns von 
Wichtigkeit ist, und zwar über die ganze Welt. Das ist etwas anderes, als 
eine Klage anzuhören [...].«6

Keine Idealisierung oder Heroisierung von Leid verbirgt sich hinter die-
ser Zuschreibung, keine Verengung auf eine bloße Klage, der jeder re-
ferentielle wie auch gestalterische Anspruch fehlte, aber eben auch kei-
ne Bedenken hinsichtlich der Objektivität bzw. Richtigkeit dessen, was 
Überlebende schildern. 

Gewiss ließe sich diese Haltung leicht mit ihrer Dekonstruktion 
konfrontieren,7 doch soll dies hier nicht geschehen. Denn sie ist zugleich 
anzusehen als ein diskursives Faktum, das weder seine Aktualität noch 
seine Berechtigung verloren hat, wie sich anhand zahlreicher Beispiele 
des Umgangs in Museen, Schulen und Forschungseinrichtungen zeigen 
ließe. Zudem antwortet Reemtsma mit dieser Einschätzung zugleich auf 
einen Anspruch, den Überlebende bereits seit Langem an sich selbst, vor 
allem aber an ihre lange Zeit desinteressierten Zuhörer gestellt haben. 
Für Ruth Klüger beispielweise ist die Akzeptanz des »Wahrheits-« und 
»Wirklichkeitsanspruchs«8 ihrer Autobiographie von grundlegender Be-
deutung: »[Es ist] ganz wesentlich«, schreibt sie einmal, »daß die Leser 
mir Glauben schenken, sich auf mein Wort verlassen. Tun sie es nicht, so 
zweifeln sie nicht nur an meinem Text, sondern an mir als Menschen.«9 
Auch der sonst so selbstkritische Primo Levi geht ganz selbstverständ-
lich hiervon aus. In »Die Untergangenen und die Geretteten« heißt es: 

»Die anderen, die Zuhörer, Freunde, Kinder, Leser oder auch Außen-
stehenden, erfassen das intuitiv, jenseits aller Empörung und Bemitlei-
dung; sie begreifen die Einmaligkeit unserer Erfahrung oder geben sich 
zumindest Mühe, sie zu begreifen. Deshalb drängen sie uns zu erzählen 
und stellen uns Fragen [...].«10

  6	Ebd., Hervorh. im Original.
  7	Ich habe dies angedeutet in: Andree Michaelis, Erzählräume nach Auschwitz. 

Literarische und videographierte Zeugnisse von Überlebender der Shoah, Ber-
lin 2013, S. 56–66.

  8	Ruth Klüger, »Zum Wahrheitsbegriff in der Autobiographie«, in: Magdale-
ne Heuser (Hg.), Autobiographien von Frauen. Beiträge zu ihrer Geschichte, 
Tübingen 1996, S. 405–410, hier S. 406.

  9	Ebd., S. 407.
10	Primo Levi, Die Untergegangenen und die Geretteten, München 1993, S. 156.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erzählen statt erzähltwerden

291

Dass es sich um »eine erlebte, eingefleischte Wahrheit« handelt,11 von 
der Überlebende in ihren Zeugnissen berichten, ist im Falle videogra-
phierter Zeugnisse noch deutlicher, denn hier sieht man zugleich, wie 
die Geschichte einer Person zu der Person, von der sie handelt, sich ver-
hält. Überlebende müssen sich selbst zum Objekt ihrer Erzählung ma-
chen, welche im Ohr und Auge der Zuhörer und Zuschauer doch eine 
subjektive bleibt und – eben dies ist Reemtsmas Punkt – gerade als sol-
che ihre Deutungsautorität erhält.

 Man mag hier – bei aller Vorsicht und mit einem ähnlichen Impetus 
wie Martin Lücke – den Begriff der ›Authentizität‹ ins Spiel bringen.12 
Der medial hervorgerufene Effekt einer Direktheit von Stimme und Blick 
des erzählenden Überlebenden evoziert eine ungewohnte Nähe, die sich 
kaum eindeutig mit anderen Formen der Vermittlung von Überlebenser-
zählungen vergleichen lässt und so dem videographierten Zeugnis eine 
komplexe Spezifik verleiht. Anders als der geschriebene Erinnerungs-
text vermittelt das Videobild direkter: Die Aussagen bleiben spontan, 
roh und nicht nachbearbeitet. Im Unterschied zur Audioaufnahme ist 
der Eindruck, der den Rezipienten entsteht, umfassender, vollständiger, 
wenn akustische, visuelle und intellektuelle Impressionen koinzidieren. 
Im Vergleich schließlich zum persönlichen Gespräch ist der Diskurs den-
noch arretiert; Unterbrechungen und Korrekturen sind nicht mehr mög-
lich. Rezipiert wird ein Artefakt. ›Authentisch‹ wirkt das Videobild der 
erzählenden Überlebenden schließlich auch durch die offenkundige Un-
erprobtheit, Spontaneität und Rohheit der Erzählung, die meist voller 
Ecken und Kanten ist – nicht zuletzt, weil das Wechselgespräch mit den 
Interviewern einen kaum planbaren Verlauf hervorbringt. Gerade dass 
man den Prozess der Entstehung eines Zeugnisses beobachten kann, wie 
zuerst James Young hervorgehoben hat,13 ›authentifiziert‹ und autori-
siert die Geschichte, die zwar noch faktische Fehler enthalten mag, doch 

11	Klüger, »Zum Wahrheitsbegriff in der Autobiographie«, S. 405, Hervorh. im 
Original.

12	So gehört im Vortrag von Martin Lücke am 14. Mai 2015 auf der Tagung 
»Videographierte Zeugenschaft. Geisteswissenschaften im Dialog mit dem 
Zeugen«. – Vgl. ferner meinen Beitrag: Andree Michaelis, »Die Autorität und 
Authentizität der Zeugnisse von Überlebenden der Shoah. Ein Beitrag zur 
Diskursgeschichte der Figur des Zeugen«, in: Sibylle Schmidt / Sybille Krä-
mer / Ramon Voges (Hg.), Politik der Zeugenschaft. Zur Kritik einer Wissen-
spraxis, Bielefeld 2011, S. 265–284.

13	Eben dies ist die zentrale Erkenntnis, die James Young bereits in seinen frü-
hen Studien herausgestellt hat: Das filmische Zeugnis »dokumentiert vielmehr 
den Zeugen, wie er Zeugnis ablegt, und es dokumentiert das Verständnis und 
die Bedeutung, die bei der Tätigkeit des Zeugnisablegens selbst erzeugt wer-
den.« James Edward Young, Writing and Rewriting the Holocaust. Narrati-
ve and the Consequences of Interpretation, Bloomington 1988, S. 245 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andree Michaelis

292

als Ganzes den Eindruck einer autobiographischen Vollständigkeit sug-
geriert.

 Bei all dem ist es gerade das auf einen vollständigen Eindruck von der 
erzählenden Person zielende, multimediale Gesamtbild videographierter 
Zeugnisse, das den Überlebenden die Autorität über die Geschichte zu-
spricht: Sie, denen man über Stunden ins Gesicht blickt, waren dort.14 
Die Geschichte, von der sie berichten, mag Jahrzehnte zurückliegen. Da 
es sich um eine »eingefleischte« (Ruth Klüger) und unvergessliche Er-
fahrung handelt, geht jedes Misstrauen gegenüber ihrer Aufrichtigkeit 
oder Zurechnungsfähigkeit an der Sache vorbei. Seit die ersten Projek-
te Ende der 70er Jahre mit ihrer Sammlung begonnen haben, geben vi-
deographierte Zeugnisse unmissverständlich eine Grundprämisse ihrer 
angemessenen Rezeption vor: Die Überlebenden stehen im Mittelpunkt. 
Was sich in den Videos abspielt, geht von ihnen aus, läuft auf sie zu, setzt 
ihre Perspektive zentral. Sie sind die Autorinnen und Autoren ihrer Le-
benserzählung.15

 Dennoch dürfen hier auch die Argumente einer teils medienkritisch, 
teils geschichtswissenschaftlich motivierten Antithese zu diesem Satz 
nicht unerwähnt bleiben; und sie wiegen schwer. Die folgenden, stark 
verkürzt wiedergegebenen Aspekte erscheinen mir in diesem Zusammen-
hang am wichtigsten:16 (1) Was nicht nur für die Geschichtswissenschaften 

14	Vgl. Christoph Schneider, »›Das ist schwer zu beantworten und entschuldi-
gen Sie, wenn mir jetzt die Tränen kommen‹. Medialität und Zeugenschaft«, 
in: Michael Elm / Gottfried Kößler (Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwi-
schen Trauma, Tradierung und Ermittlung, Frankfurt am Main / New York 
2007, S. 260–279, hier S. 267: »Der Zeuge weiß, wovon er redet, und er war 
dabei. Glaubwürdigkeit ist vorausgesetzt [...].«

15	Nicht alle videographierten Zeugnisse sind als »Lebenserzählungen« im en-
geren Sinne zu verstehen. Auf die Videos etwa der Shoah Foundation oder 
des Fortunoff Archives trifft dies gewiss zu, insofern sie von Anfang an dar-
auf zielen, das gesamte Leben der Verfolgten zu rekapitulieren, und die Über-
lebenden in ihnen oft vieles aus der Zeit vor wie auch nach ihrer Verfolgung 
berichten. Sie orientieren sich so tatsächlich am Ganzheitlichkeitsideal einer 
traditionellen Autobiographie. Ein Zeugnis wie das im Folgenden analysier-
te Videozeugnis von Shmuel B. dagegen lässt sich nur eingeschränkt so ver-
stehen. Vor allem fehlt es in dem von Dori Laub und anderen initiierten Pro-
jekt, bei dem hospitalisierte israelische Überlebende befragt wurden – siehe zu 
den genauen Umständen und Prämissen dieses Projekts die Beiträge von Sonja 
Knopp und Andreas Hamburger in diesem Band –, auf der Seite des Erzählen-
den selbst an einem Bewusstsein von diesem Ganzheitlichkeitsanspruch, der 
ja auch ein sozial bedingtes Konstrukt darstellt. Dennoch entfaltet sich auch 
hier das Leben Shmuel B.s von der Geburt bis zur Gegenwart, umfasst also 
die gesamte Lebensspanne des Zeugen.

16	Vgl. hierzu auch Michaelis, Erzählräume nach Auschwitz, Kap. IV.2.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erzählen statt erzähltwerden

293

problematische Folgen nach sich zieht, ist die Tatsache, dass viele Überle-
bende in ihren Videozeugnissen Sachverhalte skizzieren, die unvollstän-
dig, nicht verifizierbar oder gar inkorrekt sind. Wann immer es um Na-
men, Daten und historische Zusammenhänge geht, sind diese Quellen 
nur mit größter Vorsicht und höchst kritisch zu betrachten. Die Autori-
tät eines gleichsam über den Dingen stehenden, faktentreuen Blicks auf 
die Wirklichkeit wird man bei videographierten Zeugnissen von Überle-
benden, denen diese Wirklichkeit zugestoßen ist, zumeist vergeblich su-
chen. Es ließe sich weit eher argumentieren, dass dies eine fehlgeleitete 
Erwartung darstellt, weil, wie es beispielsweise bei Levi heißt, »gera-
de die Lager nicht in jedem Fall ein guter Beobachtungsstand« waren.17 
Vielmehr wurde den meisten Lagerhäftlingen eine »Gesamtschau ihres 
Universums«18 versperrt, weil die wenigsten von ihnen deutsch verstan-
den oder in der Machtmaschinerie der nationalsozialistischen Lager eine 
Position innehatten, die ihnen diesen Überblick erlaubt hätten. Dies gilt 
vor allem für die jüdischen Häftlinge, die in der eigensinnigen Hierarchie 
der Lager »den niedrigsten Rang« einnahmen.19 (2) Überlebende erzäh-
len in ihren videographierten Zeugnissen zudem zumeist gar nicht eigen-
ständig, sondern rekapitulieren ihre Geschichte unter der unterschiedlich 
stark ausgeprägten Mithilfe und Führung der Interviewer. Die Art des 
Einflusses, den diese auf die Lebenserzählung ausüben, kann ganz un-
terschiedlich ausfallen und hängt stark von der jeweiligen Konstellation 
mit den Überlebenden ab. In allen mir bekannten Projekten indes, sei-
en es nun die Aufnahmen des Fortunoff Archive, Yad Vashems oder der 
Shoah Foundation, nehmen die Interviewer Einfluss – vor allem auf die 
Chronologie der Erzählung, dann auf die Hervorhebung bestimmter Er-
eignisse und Erinnerungen und schließlich häufig auch auf einzelne For-
mulierungen bis hin zum Wortlaut der Erzählung. Diese unterschiedlich 
starke Präsenz der Interviewer macht sie in gewisser Hinsicht zu veritab-
len Co-Autoren der Zeugnisse, schränkt also die Autorschaft der gezeig-
ten Überlebenden zumindest ein. (3) Der kritische Blick auf die medialen 
und diskursiven Zusammenhänge, im Rahmen derer die genannten Pro-
jekte ihre Videozeugnisse organisiert und durchgeführt haben, führt zu 
einer Entkräftung der Autorschaft auch noch auf einer weiteren, über-
geordneten Ebene. Denn die Interviewer folgen ja zumeist einem orga-
nisatorisch vorstrukturierten, antrainierten und etablierten Konzept, das 
sich sowohl in der grundlegenden Zeugnisform wie auch in Gestalt ein-
zelner vorgeplanter Fragen manifestiert. Ein gewichtiger Teil dieses grö-
ßeren und vielschichtigen Dispositivs ist (4) technologischer Natur: Für 

17	Levi, Die Untergegangenen und die Geretteten, S. 13.
18	Ebd.
19	Jean Améry, Werke, Bd. 2: Jenseits von Schuld und Sühne; Unmeisterliche 

Wanderjahre; Örtlichkeiten, hrsg. v. Gerhard Scheit, Stuttgart 2002, S. 158.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andree Michaelis

294

sich gesehen ist das Filmen der Überlebenden ebenfalls eine Form der 
Erzählung, wird auch hier Geschichte wortwörtlich aufgezeichnet – und 
auch diese Form der Aufzeichnung liegt mitnichten im Einflussbereich 
der Überlebenden. Selbst wenn die Kamera vorwiegend stillsteht und fil-
mische Stilmittel so gut wie gar nicht eingesetzt werden, werden Überle-
bende doch auch in dieser Hinsicht durch sie gezeigt, wird eine Geschich-
te über sie erzählt, die womöglich nicht mit der Geschichte, wie sie sie 
selbst erzählen wollten, übereinstimmt.

 Aufgrund dieser Aspekte – des strittigen Quellencharakters ihrer 
Zeugnisse, der Co-Autorschaft der Interviewer, der dispositiven Einfluss-
nahme der Organisation sowie des fremden, objektivierenden Blickes der 
Kamera – werden Überlebende in videographierten Zeugnissen in eine 
Position der Passivität und der Fremdbestimmtheit gedrängt. Die Auto-
rität, die ihnen zuvor mit Reemtsma zugesprochen wurde, erscheint da-
durch umso unverständlicher. Wie lassen sich Überlebende als Autoren 
ihres Zeugnisses verstehen, wenn zugleich so zahlreiche andere Instanzen 
einen fundamentalen Einfluss auf dessen Gestaltung nehmen? 

Kein Text, keine Geschichte, keine Erzählung ist frei von Fremdein-
flüssen. Autorschaft ist keineswegs gleichbedeutend mit uneingeschränk-
ter Autonomie. Jeder Text wird, ehe er die Leserinnen und Leser erreicht, 
lektoriert, redigiert, modifiziert, gekürzt, erweitert, ediert und kontextua-
lisiert. Und auch hierbei sind zahlreiche weitere Personen neben der Au-
torin oder dem Autor beteiligt – man denke an Lektoren, Setzer, Werbe-
texter, Umschlaggestalter usw. Autorschaft soll hier indes nicht mit einer 
Person gleichgesetzt werden. Gemeint ist damit im Folgenden eine Stim-
me, die durch das Stimmengewebe, das jedem Text, jeder Erzählung ei-
gen ist, hindurchdringt und sich darin isolieren und nachvollziehen lässt, 
und zwar ohne auf die Gleichung mit dem historischen Urheber der je-
weiligen Aussagen zu insistieren und so eine notwendige Aporie zu be-
schwören. Autorschaft bedeutet vielmehr Eigensinn, das wussten auch 
die Poststrukturalisten, die die Stimme des Autors keineswegs so rigo-
ros aus ihren Interpretationen verbannten, wie es das oft missverstan-
dene Diktum vom »Tod des Autors« bei Roland Barthes erwarten las-
sen mag.20

Hält man sich dies vor Augen, so lässt sich auch die Autorschaft Über-
lebender in videographierten Zeugnissen stärker hervorheben; so las-
sen sich ihre Geschichten anders lesen. Die grundsätzliche Ausrichtung 

20	Vgl. hierzu Roland Barthes, Le Lexique de l’auteur. Fragment inédits du Ro-
land Barthes, Paris 2010. Vgl. auch Fotis Jannidis / Gerhard Lauer / Martías 
Martínez (Hg.), Rückkehr des Autors, Berlin 1999 sowie Gabriele Schabacher, 
Topik der Referenz. Theorie der Autobiographie, die Funktion ›Gattung‹ und 
Roland Barthes’ »Über mich selbst«, Würzburg 2007.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erzählen statt erzähltwerden

295

der genannten Projekte bedient diese Haltung bereits, indem sie alle die 
Überlebenden strategisch und optisch ins Zentrum rücken. Die Kame-
ra zeigt sie, und nur sie, und sie sind es, die das Beschriebene auch er-
lebt haben, die ihre Erzählung zu einem Zeugnis machen, indem sie es 
mit ihrem Dasein und ihrem Namen autorisieren. Als Zuhörer und Zu-
schauer können wir – erst recht in einem wissenschaftlichen Kontext der 
Beschäftigung – die genannten dispositiven, diskursiven und manifes-
ten Fremdeinflüsse auf die Lebenserzählungen nicht außer Acht lassen. 
Dennoch lässt sich eine Haltung des interpretierenden Zuhörens finden, 
die – ohne dadurch ihren kritischen Impetus einzubüßen – die Stimme 
des Überlebenden als Autor seines Zeugnisses stark macht. Dies ist auch 
unumgänglich, wollte man nicht unentwegt nur über all das sprechen, 
was der eigentlichen Geschichte, dem Kern jedes Zeugnisses, äußerlich 
ist. Gemeint sind mit solchen ›Äußerlichkeiten‹ etwa die Interviewer, die 
tatsächlichen historischen Zusammenhänge unabhängig von der Per-
spektive der Erzähler wie auch die Motivationen und Strukturen der 
jeweiligen Institution, deren Mitarbeiterinnen und Mitarbeiter sich ja 
eigentlich zum Ziel gesetzt hatten, ein Sprechen der Zeugen zu ermögli-
chen und nicht zu verdecken.

Diese Haltung weiß um die Einflüsse und Ablenkungen, welche den 
Überlebenden im Zeugnis umgeben, und hört vor allem auf die Ge-
schichte, die erzählt wird. Dabei gilt es, die Deutungsversuche der In-
terviewer als Angebote zwar zur Kenntnis zu nehmen, sie aber nicht 
von vornherein mit denen des erzählenden Überlebenden gleichzusetzen. 
Wenn etwa im Zeugnis von Shmuel B. die beiden Interviewer insistie-
ren, dass die Rumänen 1941 den Juden mit Gewalt und Missbrauch be-
gegnet sind, und den Überlebenden zu bewegen versuchen, dies beispiel-
haft zu vergegenwärtigen, Shmuel B. dies allerdings verweigert (vgl. I, S. 
12),21 so muss dies mit großer Vorsicht interpretiert werden. In vollem 
Bewusstsein davon, dass der Überlebende hier belegte historische Tatsa-
chenzusammenhänge außer Acht lässt und mit einer ideologisch gefärb-
ten Stimme spricht, die womöglich verharmlost, muss gesagt werden, 
dass in seinem Zeugnis explizit eben nicht die Rede ist von Akten der 
Gewalt und des Missbrauchs. Sie sind Teil der Geschichte, wie sie Son-
ja Knopp in ihrem Beitrag rekonstruiert hat, keineswegs aber so eindeu-
tig auch seiner Geschichte. Die hier skizzierte Form der autorisierenden 
Argumentation lässt also durchaus Akte des Verschweigens, auch der 
Selbstverleugnung zu – eben weil es sich dabei um Akte, um selbstbe-
stimmte Handlungen eines Subjekts handelt.

21	Vgl. in diesem Zusammenhang auch die Diskussion eben dieser Passage bei 
Andreas Hamburger und Sonja Knopp, S. 237 ff. und 267 ff. im vorliegenden 
Band.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andree Michaelis

296

Mitnichten ist damit allerdings die Interpretation des Zeugnisses 
durch den Rezipienten ausgeschlossen. Im Gegenteil: Der um ein Ver-
stehen bemühte Nachvollzug ist immer angewiesen auf die Erprobung 
interpretativer Zugänge. Die von Henry Greenspan und anderen hervor-
gehobene Offenheit der Erzählung in Überlebendenzeugnissen ruft die 
Rezipienten geradezu dazu auf, sich auf Interpretationen, d. h. auf Sinn-
zuschreibungen, Querverbindungen und die Gewichtung einzelner Er-
zählsequenzen einzulassen.22 Der »libido driven process of putting frag-
ments together«, von dem Dori Laub in seinem Beitrag spricht,23 ist ja 
auch ein Vorgang, der nun angesichts der Zeugnisse als nachträglich zu 
rezipierende und zu dechiffrierende Artefakte die Zuschauer und Zuhö-
rer in seinen Bann zu ziehen vermag. Behält man dabei zugleich die Au-
torschaft der Überlebenden über ihr eigenes Zeugnis im Blick, so führt 
dies zu einer Haltung, bei der ihre Geschichten niemals über sie hinweg, 
sondern immer im versuchten Einklang mit den Erzählenden zu verste-
hen und weiterzudenken unternommen wird. Die Interviewer können 
hierfür ein Vorbild sein – etwa, wenn sie im Zeugnis von Shmuel B. eine 
Verbindung herstellen zwischen dessen Mangel an Gefühlen im Ghetto 
sowie später als Soldat im Unabhängigkeitskrieg (vgl. I, S. 37). Sie kön-
nen das Verständnis des Zeugnisses aber auch in eine falsche Richtung 
lenken, indem sie auf Aspekten beharren, die für den Überlebenden gar 
keine tragende Bedeutung besitzen. Eine skeptische Distanz gegenüber 
den gestellten Fragen scheint daher fast immer ratsam, auch wenn es 
sich, wie im Falle des Zeugnisses von Shmuel B., um professionell aus-
gebildete und erfahrene Interviewer handelt. Es ist ja zweierlei, was vi-
deographierte Zeugnisse vorführen: Nicht nur lässt sich die Entstehung 
eines Zeugnisses darin beobachten, sondern zumeist auch die erste Aus-
legung dieses Zeugnisses durch die spontan reagierenden Interviewer. 
Die Interviewer sind insofern dem Zuschauer eine Hilfe, denn sie erpro-
ben bereits Wege des Verstehens, deren Gültigkeit sich an den Reaktio-
nen der Überlebenden nun nachträglich evaluieren lässt. Dass die Deu-
tungsautorität über das Geschilderte ihnen indes nicht einfach zufallen 
darf, unterstützt auch die Beobachtung, dass die Überlebenden, mögen 

22	Vgl. hierzu vor allem Henry Greenspan, On Listening to Holocaust Survi-
vors. Recounting and Life History, Westport CT 1998, S. 6: »Rather than self-
sufficient texts [...] survivors’ testimonies are here understood to be the most 
provisional of constructions. Far from being outside review and interpretati-
on, they must be reviewed and interpreted in the most painstaking way. The 
purpose of such interpretation, of course, is not to uncover what survivors 
›really‹ mean or to substitute our words for theirs. Rather, it is to enter into 
the process by which survivors find words and meanings at all in the face of 
memories that undo their words and meanings.«

23	Siehe Laub, in diesem Band, S. 103.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erzählen statt erzähltwerden

297

sie sich auch hinsichtlich der historischen Fakten manches Mal irren, im-
mer mehr wissen als die Interviewer. Mögen diese auch noch so gut vor-
bereitet sein: Selbst im Gespräch mit Shmuel B. verwechselt der Intervie-
wer etwa König Michael I. mit König Karl II. und wird von Shmuel B. 
verbessert (I, S. 6). Auch muss er mehrfach nach den längst erwähnten 
Namen der Dörfer Djurin24 und Murafa fragen (I., S. 10 ff. u. 20). Immer 
sind Überlebende per definitionem der Geschichte näher, die schließlich 
von ihnen selbst durchlebt wurde.

Die Interpretation kann dennoch häufig an solche Auslegungsversu-
che der Interviewer und die mit ihnen verbundenen Brüche anknüpfen: 
Zwar wird in der oben erwähnten – und von Sonja Knopp und Andre-
as Hamburger bereits in anderer Hinsicht erhellend diskutierten – Pas-
sage die von den Interviewern suggerierte Gewalt der Rumänen an den 
Juden von Shmuel B. nicht eindeutig zugegeben (vgl. I, S. 11 f.). Deut-
lich wird aber dennoch, dass der offenbar von Shmuel B. reproduzierte 
ideologische Diskurs, nach dem die Rumänen sich eigentlich ›anständig‹ 
benommen hätten und die Misshandlung und Ermordung der Juden als 
eine vermeintlich berechtigte Reaktion auf ihr eigenes Verhalten zu ver-
stehen wäre,25 nicht ganz so hermetisch verschlossen bleibt, wie die von 
Andreas Hamburger gezeigte Ohnmacht des Interviewers Dori Laub an 
dieser Stelle vermuten lässt.

»[T]he Jews were their revenge« (I, S. 12), formuliert Shmuel B. bei 
seiner zweiten Wiederholung der Rede von dem vermeintlich harmlosen 
Zusammenstoß von Juden und Rumänen. Kurz darauf heißt es erneut: 
»[T]he Jews made fun of them and then revenge came«, ehe der Inter-
viewer diese Formulierung verkürzt noch ein letztes Mal gleich einem 
Echo wiederholt: »Revenge came. O.K.« (I, S. 12). Welche Rache kann 
hier gemeint sein? Sicher liegt nach dem bisher Gesagten nahe, von der 
besagten, vermeintlich gerechtfertigten Rache der Rumänen an den Ju-
den auszugehen. Doch sind Shmuel B.s Worte keineswegs so eindeutig, 
was freilich vor allem auf die starke grammatikalische Verkürzung sei-
ner Aussprüche zurückzuführen ist. Eine solche Interpretation wäre so-
mit notwendig mit einer Ergänzung und Erweiterung des tatsächlichen 
Textes verbunden, und könnte leicht zu einem mutwilligen Vervollstän-
digen dessen geraten, was eigentlich nur uneindeutig und bruchstück-
haft vorliegt. 

»Und dann kam die Rache«, heißt es. Vor allem zwei Aspekte schei-
nen mir daran bemerkenswert: Einmal die so vollzogene sprachliche Ent-
subjektivierung des Aktes der Rache, der als unpersönlich, schicksalhaft 
und nicht mehr bestimmten Akteuren zugesprochen erscheint. Die Rache 

24	Vgl. zu den Orten, ihrer Schreibweise und Geschichte den Beitrag von Sonja 
Knopp im vorliegenden Band, S. 257–287.

25	Vgl. I, S. 11: »But the Jews made fun of him and this made him angry.« 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andree Michaelis

298

geschah; sie ereignete und manifestierte sich. Aber wer dabei wen und 
vor allem wie genau gewaltsam rächte, bleibt – zumindest in der verkürz-
ten Wortwörtlichkeit der Aussagen Shmuel B.s – relativ unklar. Zweitens 
ist der Begriff selbst von einer schlagenden Kraft: Es handelt sich zwei-
felsohne um einen Gewaltbegriff, dessen Konnotationsfeld vielleicht zu-
nächst an die unbarmherzige Brutalität der biblisch-göttlichen Rache, an 
Gottes Zorn denken lässt. Erkennt man einerseits die Verharmlosung der 
restlichen Äußerungen Shmuel B.s und weiß auch nur ansatzweise um 
die tatsächlichen Verhältnisse in Transnistrien zu dieser Zeit,26 so liegt in 
diesem einen, im Zeugnis sich zur Klimax steigernden Wort andererseits 
die Geschichte der Grausamkeit, der Gewalt und des Unrechts in gleich-
sam komprimierter Form durchaus begründet. Das Wort ist falsche An-
klage und Ausdruck ihrer Gewalt zugleich. Es verfehlt, was wirklich ge-
schah, und spricht es doch in ungeahnter Kraft aus.

Auf die eigene Stimme der Überlebenden als Zeugen zu horchen, be-
deutet vor dem skizzierten Horizont somit auch, sich auf ihre Sprache 
und deren Eigensinn einzulassen. Auch im Fall von Shmuel B. liegt hier-
in der Schlüssel zu einer zwar unvollständigen, an mancher Stelle kaum 
noch nachvollziehbaren, doch in ihrer Paradoxie dann auch wieder ganz 
eigenständigen Welt. Deren Gestalt dürfte man nur dann als ›krankhaft‹ 
bezeichnen, wenn diese Zuschreibung zugleich die großen Werke der 
Weltliteratur von Kleist bis Kafka miteinschlösse. Die Bilder, Metaphern 
und Formeln, die Shmuel B. in seinen zumeist kurzen Aussprüchen fin-
det, formieren keineswegs ein inkohärentes Bedeutungsfeld. Sie lassen 
durchaus eine Logik erkennen, denn sie verweisen auf die Erkenntnis ei-
ner vermeintlichen Ordnung der Welt, die uns zwar fremd und anormal 
erscheinen mag, dann aber durch die Äußerungen anderer Überlebender 
durchaus bestätigt wird: »A big chance takes place every ten years« (II, 
S. 3), heißt es bei Shmuel B. an einer enigmatisch anmutenden Stelle über 
die Wiederkehr der Vergangenheit, als würde die Abschaffung der Ver-
gangenheit, »the abolition of the past« (II, S. 3), das Vergessen des Holo-
caust mit jedem Jahrzehnt voranschreiten. »There is nothing to remem-
ber, it was war [...]« (I, S. 35), zitiert Shmuel B. an einer anderen Stelle 
eine weitere ideologische Stimme, in der die Jahrzehnte andauernde Hal-
tung so vieler Nicht-Zuhörer nach der sogenannten Befreiung wider-
hallt. Die verdeckende Sprache einer dankbar zum Vergessen neigenden 
Gesellschaft ist so überaus präsent in diesem Zeugnis. Doch gleichfalls 
lässt sich die dadurch nur umso erdrückendere Realität des alleingelasse-
nen Überlebenden vernehmen, wenn es heißt: »Silence determines more 
than noise« (II, S. 5). Ein tiefreichender Blick auf die dunkle Logik der 
Vernichtung und die Erinnerung an sie spricht aus solchen Sätzen, etwa 
wenn die erkannte Regelmäßigkeit des Sterbens von Vater, Mutter und 

26	Vgl. hierzu erneut den Beitrag von Sonja Knopp, in diesem Band, S. 271 ff.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erzählen statt erzähltwerden

299

Schwester als »an organized artificial despair« (I, S. 19) bezeichnet wird 
und es schließlich heißt: »The end of man is to die« (I, S. 31).

Diese aphorismengleichen Sätze stammen immer von Shmuel B. 
selbst. Er spricht seine eigene Sprache, deren Verankerung im univers 
concentrationnaire unüberhörbar ist. Dass sich diese Form eigensinni-
gen Sprechens nicht nur in Zeugnissen psychisch labiler Überlebender 
finden lässt, belegt eine wiederholte Beobachtung Geoffrey Hartmans:  
»[O]ft«, so dieser, zeichnen sich die Zeugnisse Überlebender »durch 
eine Art roher, ungeschliffener Poesie [...] aus«.27 Eben dies scheint in 
Zeugnissen wie dem von Shmuel B. in besonderem Maße der Fall zu 
sein. »No, the voice was lost, I was a soloist but the voice was lost« (I,  
S. 4), heißt es gleich zu Beginn seines Zeugnisses. Sätze wie diese sind se-
mantisch überdeterminiert. Ihre denotative Bedeutung lässt sich zumeist 
recht leicht dechiffrieren. So erfährt man etwas später, dass Shmuel B. bei 
den Pionieren gesungen hat; er sang tatsächlich als Solist (vgl. I, S. 9 f.). 
Die konnotativen Schichten einer solchen Aussage dagegen sind weitrei-
chender: Wieder konstituiert sich das Bild eines Alleingelassenen, einer 
zwar sprechenden, doch ungehörten Stimme, verloren inmitten des sich 
aus Deckerinnerungen und Ängsten speisenden Geredes der ahnungslo-
sen Anderen. Und es ist dies nicht die einzige Stelle, an welcher der Ein-
druck entsteht, Shmuel B.s Sätze seien zugleich Kommentare eines größe-
ren Zusammenhangs, nämlich des Schicksals eines Überlebenden, dessen 
Stimme verstummt ist, der das Sprechen verlernt hat, weil man ihn zu 
spät um sein Zeugnis gebeten hat: »Our generation does not need help 
anymore« (II, S. 7).

Um auf die verborgenen und verstreuten Zusammenhänge solcher Sät-
ze horchen zu können, wird es notwendig, Zeugnisse wie dieses nicht in 
Ausschnitten, sondern als Ganze heranzuziehen. Zwar werden sie nie ein 
vollständiges Bild, nie die vollständige Geschichte der Person repräsen-
tieren können, doch sind diese Aussagen oft alles, was von den jeweili-
gen Autorinnen und Autoren bleibt, und erfordern philologische Genau-
igkeit in der Interpretation.

Ein Zeugnis wie das von Shmuel B. mag in mancher Hinsicht ›leer‹ 
und unvollständig erscheinen. Die Suche nach referentieller Signifikanz, 
nach narrativer Kunstfertigkeit wie auch nach einer erkennbar katharti-
schen Wirkung beim Erzähler wird hier weitgehend ergebnislos ausfal-
len. Ein von Shmuel B. ausgehendes Netz an Bedeutungseinheiten, denen 
eine gewisse Kohärenz eignet, lässt sich aber dennoch rekonstruieren. 

27	Geoffrey Hartman, »Die Wunde lesen. Holocaust-Zeugenschaft, Kunst und 
Trauma«, in: Rüdiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugenschaft, Berlin 2000, S. 
83–108, hier S. 86. Vgl. auch Geoffrey Hartman, Learning from Survivors. 
The Yale Testimony Project, New York 2002, S. 133: »[T]he survivor’s lan-
guage has an uncalculated poetry«.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Andree Michaelis

300

Und nur, weil der Weltentwurf, der aus seinen Sätzen spricht, nicht lo-
gisch, nicht eindeutig, nicht ›normal‹ erscheint, heißt dies nicht, dass man 
sich dem Versuch einer Auslegung ganz verweigern sollte: »Haben Sie 
schon gesehn in was für Figurn die Schwämme auf dem Boden wach-
sen. Wer das lesen könnt«, lässt Georg Büchner seinen Woyzeck einmal 
sagen.28 »Now is the Holocaust« (II, S. 7), sagt Shmuel B. Es sind dies 
beides verschlüsselte Botschaften von Individuen in Bedrängnis, denen – 
wieder mit Büchner gesprochen – ein »ungeheuern Riß«29 die Welt zer-
teilt hat. Bei der Rezeption der Zeugnisse Überlebender geht es gerade 
auch um den Versuch, diesen Riss zu verstehen.

Es dringt aus solchen Sätzen im Zeugnis Shmuel B.s und anderer die 
mit dem Ende der NS-Herrschaft mitnichten neutralisierte Wirklichkeit 
der Verfolgung hervor. Wie diese Wirklichkeit selbst, verweigert auch die 
über sie Zeugnis ablegende Erzählung die Integration in die konventio-
nalisierten Muster und Diskurse einer ahnungslosen Welt der Nachge-
borenen.30 Die »rohe [...] Poesie« (Hartman) der Sprache entspricht der 
Rohheit der geschilderten Welt. Bemerkenswert ist aber vor allem, dass 
Überlebende wie Shmuel B. überhaupt eine – wenn auch lakonische, 
wenn auch gestörte und verstörende – Stimme finden, um davon zu er-
zählen. Denn es liegt hierin auch eine Form der Selbstbestimmung, der 
wieder angeeigneten oder erneut behaupteten Autorschaft über das eige-
ne Leben – und zwar auch und gerade dort, wo – mit den Worten Primo 
Levis – »eine andre Macht« das Dasein der Überlebenden beherrschte.31

Die Stimme der geschichtlichen Wirklichkeit, die Stimme der Ideolo-
gie, die Stimme des Unbewussten und der Psyche, die Stimme des Kindes 
und des Kranken – sie alle bevölkern das Zeugnis Shmuel B.s. Darüber 
hinaus gibt es noch eine weitere Stimme, die spricht, die Stimme des Au-
tors. Sie vermischt sich mit jenen anderen Stimmen, überschneidet und 
überkreuzt sich mit ihnen – und ist manchmal auch nicht mehr eindeutig 
isolierbar. Dennoch ist es lohnenswert, alle Konzentration auf diese eine 
Stimme zu richten und sie mit dem Subjekt, welches das Zeugnis als ge-
lebte Autobiographie autorisiert, zu identifizieren. Damit einher geht die 
Ahnung einer eigentlich verloren geglaubten Ganzheitlichkeit und mit 
ihr die Chance auf eine Wiederaneignung des enteigneten Lebens. Mag 
diese Ahnung auch letztlich eine Illusion sein, so rechtfertigt der Effekt 
einer solchen Lektüre möglicherweise doch den skizzierten gedankli-
chen Weg: Die Stimme bekommt ein Gesicht, der Diskurs wird Person.

28	Georg Büchner, Sämtliche Werke, Briefe und Dokumente in zwei Bänden, Bd. 
1: Dichtungen, Frankfurt am Main 2002, S. 158.

29	Ebd., S. 246.
30	Vgl. hierzu u. a. den Beitrag von Burkhard Liebsch im vorliegenden Band.
31	Primo Levi, Ist das ein Mensch? Die Atempause, München 2011, S. 144. – 

Vgl. dazu auch Michaelis, Erzählräume nach Auschwitz, S. 133.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Erzählen statt erzähltwerden

301

Bibliographie

Améry, Jean (2002), Werke, Bd. 2: Jenseits von Schuld und Sühne; Unmeis-
terliche Wanderjahre; Örtlichkeiten, hrsg. v. Gerhard Scheit, Stuttgart.

Barthes, Roland (2010), Le Lexique de l’auteur. Fragment inédits du Ro-
land Barthes, Paris.

Büchner, Georg (2002), Sämtliche Werke, Briefe und Dokumente in zwei 
Bänden, Bd. 1: Dichtungen, Frankfurt am Main.

Greenspan, Henry (1998), On Listening to Holocaust Survivors. Recounting 
and Life History, Westport CT.

Hartman, Geoffrey (2002), Learning from Survivors. The Yale Testimony 
Project, New York.

Hartman, Geoffrey (2000), »Die Wunde lesen. Holocaust-Zeugenschaft, 
Kunst und Trauma«, in: Rüdiger Zill (Hg.), Zeugnis und Zeugenschaft, 
S. 83–108. 

Jannidis, Fotis / Lauer, Gerhard / Martínez, Martías (Hg.) (1999), Rückkehr 
des Autors, Berlin.

Klüger, Ruth (1996), »Zum Wahrheitsbegriff in der Autobiographie«, in: 
Magdalene Heuser (Hg.), Autobiographien von Frauen. Beiträge zu ihrer 
Geschichte, Tübingen, S. 405–410.

Levi, Primo (2011), Ist das ein Mensch? Die Atempause, München.
Levi, Primo (1993), Die Untergegangenen und die Geretteten, München.
Michaelis, Andree (2013), Erzählräume nach Auschwitz. Literarische und vi-

deographierte Zeugnisse von Überlebender der Shoah, Berlin.
Michaelis, Andree (2011), »Die Autorität und Authentizität der Zeugnisse 

von Überlebenden der Shoah. Ein Beitrag zur Diskursgeschichte der Fi-
gur des Zeugen«, in: Sibylle Schmidt / Sybille Krämer / Ramon Voges (Hg.), 
Politik der Zeugenschaft. Zur Kritik einer Wissenspraxis, Bielefeld 2011, 
S. 265–284.

Reemtsma, Jan Philipp (1997), »Die Memoiren Überlebender. Eine Litera-
turgattung des 20. Jahrhunderts«, in: Mittelweg 36, S. 20–39.

Schabacher, Gabriele (2007), Topik der Referenz. Theorie der Autobiogra-
phie, die Funktion ›Gattung‹ und Roland Barthes’ »Über mich selbst«, 
Würzburg.

Schneider, Christoph (2007), »›Das ist schwer zu beantworten und entschul-
digen Sie, wenn mir jetzt die Tränen kommen.‹ Medialität und Zeugen-
schaft«, in: Michael Elm / Gottfried Kößler (Hg.), Zeugenschaft des Holo-
caust. Zwischen Trauma, Tradierung und Ermittlung, Frankfurt am Main, 
New York, S. 260–279.

Young, James Edward (1988), Writing and Rewriting the Holocaust. Narra-
tive and the Consequences of Interpretation, Bloomington.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Richard B., Scan von Video-Still Nr. 979, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Richard B., Scan von Video-Still Nr. 907, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Richard B., Scan von Video-Still Nr. 906, Sarah Ambrosi, 2015

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


308

Sarah Ambrosi

Bildgedenken 

Die Videointerviews mit Überlebenden der Shoah in dem Vorhaben zu 
betrachten, Bilder aus ihnen zu erarbeiten, die für die Eindringlichkeit 
und Dichte der Erzählungen einstehen könnten, parallelisiert Hören und 
Sehen auf eine eigentümliche Weise – die Geschichte lädt sich auf mit der 
Anwesenheit des Zeugen, der da war zu der Zeit, von der er erzählt, und 
der da ist in der Zeit, in der er erzählt. Seine Sichtbarkeit bestätigt sein 
Sprechen als wahrhaftig, und beides erweist zugleich das Unvorstellbare 
als reales historisches Ereignis: Der Rezipient steht vor der Herausfor-
derung, das Gespenst der Vergangenheit als Wirklichkeit anzuerkennen.

Vor dem Hintergrund der Absicht, Standbilder von den Videos zu 
nehmen, gewinnen die Mikrobewegungen im Gesicht an Bedeutsamkeit. 
Trotz (oder gerade aufgrund) der statischen Kameraposition und der 
oft über lange Zeit gleichbleibenden Haltung des Interviewten, gibt es 
überraschend viel zu sehen – immer mehr, als ich fassen kann. Die Kon-
zentration auf das Sichtbare provoziert einen aufschlussreichen Wechsel 
des Augenmerks vom erzählten Inhalt oder vom »Gesagten«, wie Levi-
nas es nennen würde, hin zum unwillkürlichen sinnlichen Zeichen, zum 
»Sagen«. Es geht um anderes als das Bewahrheiten historischer Fakten 
– diese Zeugen haben die radikalste Infragestelllung menschlicher Exis-
tenz erfahren und überlebt. Die Dimension der Vernichtung, der Aus-
löschung durchzieht ihr Leben – und auch die Geschichte – mit einem 
Riss und konfrontiert jedes Narrativ, jedes Bild mit seiner Negativität. 

Die Geschwindigkeit, mit der sich die einzelnen Gesichtspartien ver-
ändern, ist frappierend, ein fließendes Ineinander heterogener Affek-
te und Körperzustände zeichnet sich auf dem Bildschirm ab, und mir 
ist, als würde ich ein dräuendes, schwelendes Unwetter beobachten – 
der Druck auf den Auslöser (bzw. auf die »Druck«-Taste am Rechner) 
kommt immer zu spät und erwischt den Moment nicht, der den Impuls 
gab. Um diese Blindheit wenigstens ein Stück weit auszugleichen, begin-
ne ich, vom Gehörten her zu interpolieren, wie das Gesicht gleich ausse-
hen wird. Es ist ein inbrünstiges Studium, aber es schafft keine Abhilfe. 
So entstehen etwa 100 bis 150 – lediglich stichprobenartige – Standbil-
der von jedem Zeugen, und dennoch scheint es während des jetzt an-
schließenden Auswahlverfahrens oft so, als wäre kein Bild dabei, das ich 
der jeweiligen Person als Photographie ihrer selbst zumuten möchte. Nur 
manchmal findet sich eines, das besticht, weil es Reste der anderen Mo-
mente noch sichtbar in sich trägt.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Bildgedenken – eine persönliche Betrachtung

309

Während nun der Scanner seine Arbeit tut und der Projektor unter 
dem schwarzen Tuch – das nötig ist, um auf diesem Weg überhaupt ein 
Bild zu generieren, – laut nach Luft schnappt, bleibt viel Zeit, die weni-
gen übrig gebliebenen Bilder erneut einer eingehenden Betrachtung und 
Prüfung zu unterziehen. Dabei drängt sich die Beobachtung auf, dass das 
Standbild, sobald es nicht mehr im Kontext des Gesprochenen und nicht 
mehr in der Kontinuität des Videos steht, in seinem Ausdruck mehrsin-
nig wird – die Deutbarkeit der Mimik changiert mitunter stark zwischen 
Trauer, Aggression, Nachdenklichkeit, Ruhe und, ja, nahezu glücklicher 
Ekstase. Sogar auch in die andere Richtung lässt sich diese Polyvalenz 
ausmachen: Momente einfacher Rede, die auf den ersten Blick recht un-
scheinbar wirken – oder auch ein Lachen zwischendurch – können um-
kippen in Bilder emotionaler Höchstintensität oder des Schmerzes.

Zwei Scans mache ich von jedem Standbild, einen einfachen, »na-
turgetreuen« und einen durch eine Plexiglasscheibe hindurch, die eini-
ge Zentimeter vor dem Scannerglas positioniert ist. Schon ersterer ent-
fremdet das farbige Original ein wenig, er reproduziert es in Grautönen, 
spiegelverkehrt und etwas gestaucht. Die materielle Konsistenz des Ple-
xiglases reduziert im zweiten Scan zusätzlich die Identifizierbarkeit der 
Gestalt, sie verwischt die Konturen, löst die Grenzen des Körpers auf. 
Das Ergebnis vermittelt den Eindruck, als befände sich der Zeuge in ei-
nem lichten Raum, aus dem das Antlitz wie aus einem nebligen Nichts 
auftaucht. In der weiteren Bearbeitung lege ich diese beiden Bilder über-
einander und regle ihre Opazität auf 5 bis 20 Prozent zurück – bliebe es 
dabei, wäre weniger zu sehen als ein Schatten. Erst durch das Hinzufü-
gen und Überblenden von zwei weiteren Materiallayern, die ursprüng-
lich nur der Tarnung und Verundeutlichung der Bilder dienen sollten, 
wird im Bild wieder etwas erkennbar: Die Verschleierung wird zur Be-
dingung für die Sichtbarkeit.

Die aus diesem Prozess gewonnenen Bilder haben für mich viel mit 
sekundärer Zeugenschaft zu tun, sie sind Spuren der Konzentration des 
Blicks und des Gehörs beim Betrachten der Interviews. Zugleich ver-
zeichnen sie die Differenz des und den Abstand zum Zeugen, den Hia-
tus zwischen Erfahrung/Erinnerung und Vorstellung/Verstehen, zwischen 
dem Unbegreiflichen und dem Bild, das wir uns davon machen. Das Ant-
litz zieht sich sichtlich in seine eigene/andere Welt (der Erinnerung) zu-
rück, es erscheint wie durch ein dunkles Glas, das zwar seine Gestalt 
nicht vollständig löscht, aber doch unkenntlich macht. In dieser Trübung 
resoniert die Unwiederbringlichkeit (und Unheilbarkeit) der Geschichte. 
Sie verweist auf die Unmittelbarkeit und Inkommensurabilität der ein-
zelnen Erfahrung und bildet zugleich eine Art Schutzraum für das Ge-
sicht, das sonst (gerade in »schlecht getroffenen« Standbildern) nackt, 
obszön, manchmal entstellt und ein wenig abstoßend wirkt – so aber den 
Blicken des Lesers nicht ausgesetzt ist, sondern von ihnen erst gesucht, 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Sarah Ambrosi

310

aufgesucht werden muss, ohne sich deswegen preiszugeben. Die Gesich-
ter scheinen hinter der Tarnung umso deutlicher vom Tod gezeichnet zu 
sein. Das Leichenhafte, Unheimliche an ihnen lässt nicht von ungefähr 
an die zweite und dritte Bedeutung von »Gesicht« denken: an Vision, 
Prophetie und Geistererscheinung.

Fast möchte ich noch sagen, dass das oben angerissene Verhältnis 
zu den Zeugen ein Paradigma darstellt für die Beziehung zum Anderen 
überhaupt. Der Zeuge ist der Andere par excellence, er ist ein Bild für 
den »alltäglichen« Anderen, dessen Entfernung meist nicht so evident ist, 
dem ich aber stets begegne, ohne mich mit ihm – etwa durch Verständ-
nis – je ganz verbinden zu können.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


311

Luisa Banki

Poetik der Restitution. 
Zur Theorie und Praxis der Zeugenschaft 

bei W. G. Sebald

I. Zeugen

Zeugen, so ließe sich eine knappe Arbeitsdefinition formulieren, ist ein 
performativer Akt von wesentlich dialogischer Struktur: Er bringt eine 
Erfahrung hervor, die es zuvor noch nicht gab, die zuvor unmöglich war, 
obgleich es das Wissen, das er erinnert, an einem »anderen Schauplatz« 
bereits gab. Er findet statt zwischen einer Person, die spricht und einer 
Person, die zuhört. Erstere wird der Zeuge genannt, letztere aber ist es 
– und darum soll es im Folgenden gehen – nicht minder. Der Zeuge, der 
ein bis dahin unerhörtes – auch von ihm selbst in gewisser Weise uner-
hörtes – Wissen artikuliert, wird dabei sozusagen gespalten: in den Trä-
ger eines stummen Wissens oder Gedächtnisses und in den Zeugen, der 
dieses Wissen zum Sprechen bringt. Die Person, die zuhört, wird aber 
gleichermaßen gespalten: denn indem sie hört, wird sie zum Zeugen die-
ser Spaltung im ersten Zeugen, zum Zeugen des Zeugens also; gleichzei-
tig aber muss sie zum Zeugen ihrer selbst werden. So tritt zum Zeugen 
des Zeugens – dem Zeugnis des Zeit- oder Traumazeugens, der für sich 
selbst, für das, was ihm widerfahren ist, zeugt, indem er ein bis dahin 
stummes Wissen zu erfahren gibt – das Zeugen für den Zeugen. Dieses 
Zeugen ist Zeugnis für das Wissen eines anderen, für das, was von ihm 
erfahren wurde. Dabei kann das für sowohl verstanden werden als In-
dex einer dabei notwendig eintretenden Funktion der Stellvertreterschaft 
als auch einer ebenfalls notwendigen Bürgschaft für das Wissen des Zeu-
gens. Der hörende Zeuge-des-Zeugens ist damit subjektiv in einer Positi-
on der Verantwortung, denn er tritt an die Stelle des Zeugens. Aber er ist 
in dieser subjektiven Entstellung seiner selbst nicht frei, sondern gebun-
den an die Objektivität des Wissens, das der sprechende Zeuge zu erfah-
ren gibt, eine Objektivität, die wiederum durch das Zeugen für den Zeu-
gen garantiert wird: denn sie wird erst als solche hörbar, sichtbar oder 
lesbar durch diesen doppelten und verdoppelnden Akt des Zeugens. Bei-
de sind also beteiligt am Prozess oder Akt des Zeugens, der als eine Su-
che nach der erfahrbaren Wirklichkeit der Vergangenheit beschrieben 
werden kann, getrieben von ihrer stummen Wirksamkeit, oder als eine 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Luisa Banki

312

Suche nach der Wahrheit, also eher und grundsätzlicher: der Sagbarkeit 
des zu bezeugenden Wissens. 

Es geht im Kern der Frage nach der Möglichkeit und Beschaffen-
heit des Zeugens also um eine Konstellation von Wissen, seiner Erinne-
rung und deren Erzählung. Dies ist eine Frage, die das Interesse an Be-
griff und Praxis der Zeugenschaft mit einem Interesse am Schreiben W. 
G. Sebalds teilt: Denn Sebalds Schriften sind im Grunde Inszenierungen 
dieser zweiten Instanz der Zeugenschaft und damit wesentlich Reflexio-
nen der Möglichkeiten von Zeugnissen und Reflexionen der vermitteln-
den Bedingungen dieser Möglichkeiten. Im Folgenden werde ich einige 
Überlegungen zum Komplex der Zeugenschaft bei Sebald anstellen, die 
– wenngleich sie sich nicht direkt mit der Frage ihrer Videographierung 
beschäftigen – an verschiedene Belange der übergeordneten Problematik 
der Übermittlung stummgebliebener Erfahrungen anschließen. 

Sebalds Prosawerke sind fundamental Erzählungen von Erzählungen 
anderer, Erinnerungen an Erinnerungen, nämlich der Erinnerungen des 
Erzählers an die ihm erzählten Erinnerungen der Protagonisten. Vor al-
lem in Die Ausgewanderten (1992) und Austerlitz (2001) sind dies Erin-
nerungen an traumatische Erlebnisse im Zusammenhang von Zweitem 
Weltkrieg und Shoah und vor allem hier inszeniert Sebald in den Begeg-
nungen seines nachgeborenen deutschen Erzählers mit den zumeist jüdi-
schen Protagonisten Konstellationen der Zeugenschaft, die diese Erleb-
nisse zur Erfahrung bringen. Das heißt, der zentrale Fokus liegt auf der 
Rolle der Zeugenschaft der zweiten Ordnung, der bürgenden Stellvertre-
tung oder eben, mit der inzwischen bekannten Inversion des Celan-Ver-
ses gesprochen, des Zeugens für den Zeugen. Die theatralen Anklänge 
des Begriffs »Inszenierung« sind dabei ernst zu nehmen, denn grundsätz-
lich gilt, dass – obgleich der entscheidende Schritt von der Oralität zur 
Literalität vollzogen und der Erzähler Schreiber ist – die Erzählungen auf 
mündlichen Erzählsituationen basieren, die sie in ihrer literarischen Er-
scheinungsform durch ein wesentlich dialogisches Muster bezeugen. So 
ist der sebaldsche Erzähler allererst Zuhörer, bevor er Erzähler und das 
heißt Schreiber und damit Übermittler des Gehörten ist. In diesem Sinne 
sind Sebalds Prosawerke gelesen worden als Entwürfe einer »Zeugen-
schaft als Zuhörerschaft«.1 Das ist sicher richtig – aber angesichts der 
entscheidenden und letztlich konstitutiven, weil performativen Rolle, 
die der Erzähler für dieses und in diesem Zeugen spielt, zu kurz gegrif-
fen. Denn das Verhältnis des Zeugens-für-den-Zeugen zum Zeugnis wird 
bei Sebald beständig präsent gehalten und reflektiert, was bereits auf die 
Mehrdimensionalität der Zeugenschaft in seinen Schriften verweist, die 

1	 Anne Fuchs, »Die Schmerzensspuren der Geschichte«. Zur Poetik der Erinne-
rung in W. G. Sebalds Prosa, Köln 2005, S. 42.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Poetik der Restitution

313

der eingangs beschriebenen Struktur folgt und darin letztlich der Funk-
tion und Fähigkeit von Literatur gleichgesetzt ist. 

II. Restitution

In seiner letzten öffentlichen Rede, die er im November 2001 zur Eröff-
nung des dortigen Literaturhauses in Stuttgart hielt und die als die reifs-
te Reflexion und Programmatik seiner Poetologie gelten kann, stellt Se-
bald die Gretchenfrage seiner – und unserer – Profession: »A quoi bon 
la littérature?«2 Er beantwortet diese Frage zweifach. Die erste Antwort 
lautet: »Einzig vielleicht dazu, daß wir uns erinnern und daß wir begrei-
fen lernen, daß es sonderbare, von keiner Kausallogik zu ergründen-
de Zusammenhänge gibt«.3 Erinnerung und daraus – durch auf diesem 
Wege gemachte Erfahrung – resultierendes Begreifen ist der zentrale Mo-
dus der Erkenntnis bei Sebald; die nicht kausallogisch begründbaren – 
also kontingenten – Zusammenhänge sind, was sogenannte Welt- und 
insbesondere auch Lebensgeschichte ausmacht. Was in diesen kontin-
gent-akausalen Zusammenhängen zusammenhängt, ist nicht etwas das 
Ganze des Gewesenen, sondern sind die beiden Seiten der Zeugenschaft, 
das Zeugen erster und zweiter Ordnung. Dabei liegt notwendig der Fo-
kus auf dem Zeugen zweiter Ordnung, denn nur von dessen Position aus 
kann dieser Zusammenhang gesehen werden in einer rückblickenden, 
bewusster Erinnerung und unbewussten Gedächtnisses gedenkenden Zu-
sammenschau. Die zweite Antwort auf die nochmals aufgegriffene Fra-
ge, »Wozu also Literatur?«,4 leitet Funktion und Vermögen der Literatur 
aus einer Charakterisierung ihrer Beschreibungsmacht ab, wobei wiede-
rum die beschriebene Vorstellung von Synoptik ihre Fähigkeit bezeich-
net: »Der synoptische Blick […] ist verschattet und illuminiert doch zu-
gleich das Andenken derer, denen das größte Unrecht widerfuhr.«5 Es 
geht also in der Literatur, wie Sebald sie hier als Synoptik beschreibt, 
um eine indirekte – verschattete – Darstellungsweise, die aber gerade 
darum die Position des Schreibenden und Lesenden »erleuchtet«, »illu-
miniert«. Für die Methodik seiner Werke ist dabei zentral, dass es nicht 
um eine erfassende Darstellung des »größten Unrechts« geht, sondern 
um dessen Andenken. Andenken – dies wird im Folgenden explizit – ist 
dabei nicht einfach das Ziehen eines Registers aus dem Archiv oder des-
sen Vervollständigung: »Es gibt viele Formen des Schreibens; einzig aber 

2	 W. G. Sebald, »Ein Versuch der Restitution«, in: Sven Meyer (Hg.), Campo 
Santo, Frankfurt am Main 2006, S. 240–248, hier S. 247.

3	 Ebd., S. 247.
4	 Ebd.
5	 Ebd., S. 248.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Luisa Banki

314

in der literarischen geht es, über eine Registrierung der Tatsachen und 
über die Wissenschaft hinaus, um einen Versuch der Restitution.«6 Es 
geht also bei der Restitution um ein Schreiben, das Gewesenes oder Ge-
dachtes nicht schlicht ver- und aufzeichnet, also registriert, sondern aller-
erst wiederherstellt, restituiert. Das scheinbare Paradox einer allerersten 
Wiederherstellung ist dabei von entscheidender Bedeutung. Es verweist 
auf die Dimension einer ersten Erfahrung eines bereits vorhandenen – 
aber nicht aktualisierten, artikulierten – Wissens. Vermittelt wird dieser 
Übergang durch die beschriebene Struktur der Zeugenschaft. Allerdings 
ist diese Struktur prekär und notwendig unabschließbar, daher spricht 
Sebald vom »Versuch der Restitution« – wobei in diesem Wort das wei-
tere semantische Feld des Akts, des Prozesses, der Praxis der eingangs 
benannten Performativität des Zeugens mitzuhören ist.

III. Zeugenschaft

Sebald entwickelt nicht nur eine geschriebene Praxis der Zeugenschaft 
in seinen Prosawerken, sondern widmet sich auch ihrer Theorie. So ent-
wickelt er in einem Essay über Jean Améry und Primo Levi eine eige-
ne Theorie der Zeugenschaft, die wesentlich aus einer Differenzierung 
von »stummer und beredter Zeugenschaft« besteht.7 Die theoretische 
Grundlage dieser Unterscheidung bildet ein Rekurs auf die Gedächt-
nistheorie Theodor Reiks. Dieser begreift Gedächtnis als ein unbewuss-
tes Reservoir von Eindrücken und Erfahrungen, während er Erinnerung 
als die Isolierung und Konservierung bestimmter Gedächtnisinhalte ver-
steht, die dadurch bewusst und artikulierbar werden.8 Gedächtnis fun-
giert also als eine Art unbewusstes Archiv vergangener Erfahrungen, die 
so zwar bewahrt sind, aber nicht mitgeteilt werden können: Es sind Er-
fahrungen, die in gewissem Sinne registriert, aber nicht gemacht worden 
sind. Erinnerungen dagegen sind mitteilbar, aber nur um den Preis der 
Entstellung oder sogar Zerstörung der ›eigentlichen‹ Gedächtnisinhalte: 
»Theodor Reik vertrat die Auffassung, es sei die Funktion des Gedächt-
nisses, die erhaltenen Eindrücke zu schützen und zu bewahren, wohinge-
gen der Prozeß der Erinnerung auf deren allmähliche Zersetzung ziele.«9 

6	 Ebd.
7	 W. G. Sebald, »Jean Améry und Primo Levi«, in: Irene Heidelberger-Leonard 

(Hg.), Über Jean Améry, Heidelberg 1990, S. 115–123, hier S. 121.
8	 Ebd.
9	 Ebd. Paraphrasiert wird in fast wörtlicher Übernahme aus Theodor Reik, Der 

überraschte Psychologe. Über Erraten und Verstehen unbewusster Vorgänge, 
Leiden 1935, S. 132.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Poetik der Restitution

315

Analog hierzu entwirft Sebald den Übergang von stummer zu beredeter 
Zeugenschaft als die 

»Organisation dessen, was im Gedächtnis als Eingedenken unbeaufsich-
tigt vor sich geht und was für niemanden nachvollziehbar ist, in eine 
zumindest halbwegs diskursive Form, die die Weitervermittlung gestat-
tet. Durch solche intentional gesteuerte Erinnerung wird das Gedächt-
nis aufgelöst und an der Stelle der Erinnerungsspur entsteht zuletzt, wie 
Freud vermutete, das Bewusstsein.«10 

Entscheidend ist hier, dass die Inhalte des Gedächtnisses, der stummen 
Zeugenschaft, unerreichbar bleiben und es eine konstitutive und struk-
turelle Differenz zwischen Inhalt und Ausdruck gibt. Denn in der Über-
windung des »dissoziative[n] Verhältnis[ses] zur Vergangenheit« kommt 
es notwendig zu einer Entstellung der Gedächtnisinhalte in ihrer Artiku-
lation als Erinnerung. Aus diesem Grund kann Sebald schreiben, »daß 
selbst diejenigen, die wußten, wie es war, uns keinen wahren Begriff da-
von zu geben vermögen.«11 Weil das Bewusstwerden von Gedächtnisin-
halten und deren Umwandlung in kommensurable, kommunikable Er-
innerungen in diesem Sinne notwendig mit einem »Abweichen von der 
Wahrheit« einhergeht, verbindet sich die Praxis der Zeugenschaft mit der 
»den moralischen Status des Überlebenden betreffenden Komplexion«.12 
In enger Anlehnung an Primo Levis Die Untergegangenen und die Geret-
teten erläutert Sebald: »Die Überlebenden, die Auskunft zu geben versu-
chen, schreibt Levi, sind nicht die wahren Zeugen, denn diejenigen, die 
den Schrecken bis auf den Grund gekommen seien, seien nicht wieder-
gekehrt, oder wenn, so nur als Stumme.«13 »Die radikale Wahrheitsbe-
reitschaft dieser Ausführungen«, fügt Sebald hinzu, »wirft ein Licht auf 
die selbstzerstörerische Problematik des Überlebenden als schreibendes 
Subjekt.«14 Sowohl Levi als auch Sebald beziehen sich also in ihren Über-
legungen zur Zeugenschaft auf einen Begriff des Wahren, der die getrof-
fenen Aussagen sowohl ursächlich als auch unerreicht begleitet. Da die 
»wahren Zeugen« die Umgekommen seien, fasst Levi das Zeugen der 
Überlebenden als einen Diskurs im Namen Dritter: »Jetzt sprechen wir, 
als Bevollmächtigte [per delega, d.h. im Auftrag oder eben als Stellver-
treter, L.B.], an ihrer Stelle.«15 

10	Sebald, »Jean Améry und Primo Levi«, S. 121.
11	Ebd. 
12	Ebd., S. 122, 120.
13	Ebd., S. 121; Sebald paraphrasiert aus Primo Levi, Die Untergegangenen und 

die Geretteten, übers. v. Moshe Kahn, München 1990, S. 83 f.
14	Sebald, »Jean Améry und Primo Levi«, S. 121.
15	Levi, Die Untergegangenen und die Geretteten, S. 84; Primo Levi, I sommer-

si e i salvati, Turin 1991, S. 62.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Luisa Banki

316

Es ist diese Vorstellung von Stellvertreterschaft, die nicht nur für Se-
balds Theorie, sondern auch für seine literarische Praxis der Zeugen-
schaft zentral ist. Er löst sie aus ihrem ursprünglichen Kontext ab und 
transformiert sie dergestalt, dass sie einerseits gleichsam allgemeingül-
tig das Dilemma der Erinnerung und Bezeugung der letztlich unerreich-
baren »Wahrheit« der Vergangenheit fasst. Andererseits unterliegt sie 
dann gleichzeitig auch den je konkreten, in einer inszenierten Konstella-
tion von Zeuge und Zeugen-für-den-Zeugen hinzutretenden – letztlich 
ethisch-moralischen – Problematiken. Diese beziehen sich insbesondere 
auf das Verhältnis des stellvertretenden Zeugens zum Zeugnis und be-
treffen die Gefahr der Aneignung oder sogar Identifizierung – was gera-
de auch die manchen sebaldschen Zeugenschafts-Konstellationen eige-
ne Spezifik eines jüdischen Zeugens und eines nachgeborenen deutschen 
Zeugens-für-den-Zeugen betrifft.

Mitenthalten in Sebalds erinnerungstheoretisch fundiertem Verständ-
nis von Zeugenschaft sind also die Gleichzeitigkeit eines Verharrens im 
oder einer »Rückkehr zum unverwandten wortlosen Gedächtnis« und 
also das immer mit sich ereignende Scheitern der Umwandlung der Ge-
dächtnisinhalte in kommunikable Erinnerungen.16 Einen solchen Fall 
schildert er in Die Ausgewanderten, wo es über den Großonkel des Er-
zählers, Ambros Adelwarth, heißt,

»dass der Adelwarth-Onkel zwar ein untrügliches Gedächtnis besaß, 
aber kaum mehr eine mit diesem Gedächtnis ihn verbindende Erinne-
rungsfähigkeit. Das Erzählen ist darum für ihn eine Qual sowohl als 
ein Versuch der Selbstbefreiung gewesen, eine Art von Errettung und 
zugleich ein unbarmherziges Sich-zugrunde-Richten.«17 

Dass die Geschichte Adelwarths dennoch erzählt, dass seine Erfahrun-
gen dennoch berichtet und bezeugt werden, verdankt sich dem Erzäh-
ler, der seine Geschichte rekonstruiert und gleichsam an seiner statt und 
also stellvertretend erzählt – übrigens nachdem sie ihm zum größten Teil 
selbst von einer weiteren Vermittlungsinstanz, seiner Tante, erzählt wur-
de. Hier ist die Vorstellung der Stellvertreterschaft, wie sie Sebald aus 
Levis Darstellung der Zeugenschaft per delega, der Geretteten für die 
Untergegangenen, zitiert, nicht nur von der spezifischen Situation der 
Verfolgten abgelöst, sondern vor allem auch um die Dimension der ge-
nerationellen Übermittlung und der indirekten Weitergabe von Erfah-
rung erweitert. Denn während beide Konzeptionen von Stellvertreter-
schaft gemein haben, dass der »wahre Zeuge« dem zeugenden Zeugen 
nicht mehr mitteilen kann, was sein Zeugnis gewesen wäre, so ist die Ge-
trenntheit von zu bezeugendem Gedächtnis und Vergangenheit im Fall 

16	Sebald, »Jean Améry und Primo Levi«, S. 122.
17	W. G. Sebald, Die Ausgewanderten. Vier lange Erzählungen, Frankfurt am 

Main 2002, S. 146.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Poetik der Restitution

317

des Erzählers als Nachgeborenem noch ausgeprägter. Anders als Levi, 
der, trotz der radikalen Singularität der jeweiligen Erfahrungen, mit den 
Untergegangenen, für die er zeugt, die Erfahrung des Konzentrationsla-
gers teilte, hat der Erzähler mit seinem Großonkel keinen gemeinsamen 
Erfahrungshorizont mehr und ist tatsächlich in seiner Rekonstruktion 
von dessen Geschichte auf die Aussagen anderer, gleichsam vermittelnder 
Zeugen angewiesen. Unter dem Gesichtspunkt der – von Sebald selbst 
diskutierten – »moralischen« Dimension ist dabei allerdings entschei-
dend, wie diese Differenz der Erfahrungs- und Sprecherposition im Text 
angezeigt wird. Dies verweist auf eine zentrale Frage, die auch allgemei-
ner für die Annahme einer wesentlich dialogischen Struktur des Zeu-
gens Gültigkeit hat, nämlich auf die Frage, inwieweit der Zuhörende – 
und also späterhin möglicherweise sekundär, stellvertretend Bezeugende 
– sich selbst in die Erzählung einbringen darf, inwieweit er es vielleicht 
muss und also grundsätzlich wie das Verhältnis zwischen den beiden in 
der Konstellation des Zeugens verbundenen, aber in ihren Erfahrungen 
radikal getrennten Sprechern ist. 

IV. Lektüre

Diese Problematik wird in Sebalds letztem vollendeten Prosawerk, Aus-
terlitz, am explizitesten verhandelt. Hier, so schreibt die Améry-Forsche-
rin Irene Heidelberger-Leonard begeistert, sei Sebald gelungen, »einen 
neuen Modus der stellvertretenden Zeugenschaft [zu] schaffen.«18 Ers-
tes Charakteristikum dieser »neuen« stellvertretenden Zeugenschaft ist 
die Betonung und Bewahrung der Distanz zwischen Erzähler und Prot-
agonist in der Erzählung. Dies wird vor allem dadurch erreicht, dass die 
wesentliche dialogische Struktur dieses Zeugens, die Gesprächssituati-
on, präsent gehalten wird. Die gleichsam dramatische Inszenierung der 
Gespräche zwischen dem Erzähler und dem erzählenden Austerlitz, die 
sich einem fast mimetischen Erzählmodus verdankt, vollzieht sich vor 
allem anhand des beständigen Wiederholens der inquit-Formel. Wenn 
Austerlitz dem Erzähler seine Geschichte erzählt, dann ist diese zu gro-
ßen Teilen die Nacherzählung der Geschichten anderer. Denn Auster-
litz, der als Kind in einem Kindertransport seine Heimatstadt Prag ver-
ließ und in Wales ohne bewusste Kenntnis seiner Geschichte aufwuchs, 
begann erst mit ihrer Rekonstruktion, nachdem deren aufwändige Ver-
drängung durch einen psychischen Zusammenbruch ins Wanken geraten 

18	Irene Heidelberger-Leonard, »Zwischen Aneignung und Restitution. 
Die Beschreibung des Unglücks von W. G. Sebald. Eine Annäherung«, in: 
dies. / Mireille Tabah (Hg.), W. G. Sebald. Intertextualität und Topographie, 
Berlin 2008, S. 9–23, hier S. 20.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Luisa Banki

318

war. Dabei ist er dann auf verschiedene andere Zeugnisse und Zeugen 
wie beispielsweise seine alte Kinderfrau Věra angewiesen. So bestimmen 
verschachtelte Konstruktionen der Zuweisung von Sprecherpositionen 
oder Instanzen der Zeugenschaft den Erzählfluss: »Maximilian erzähl-
te gelegentlich, so erinnerte sich Věra, sagte Austerlitz, wie er einmal, im 
Frühsommer 1933 […] in das Erzgebirge hineingefahren […] war«.19

Grundmuster der stellvertretenden Zeugenschaft, wie Sebald sie in 
Austerlitz inszeniert, ist die benjaminsche Figur der »geheime[n] Verab-
redung« zwischen Vergangenheit und Gegenwart.20 Dies ist der eingangs 
beschriebene »Zusammenhang« zwischen den beiden Zeugenpositionen. 
Die Vergangenheit, so schreibt Walter Benjamin in seinen Thesen »Über 
den Begriff der Geschichte«, hat »Anspruch« an und auf die Gegenwart 
und diese muss sich im Bild, das sie sich von jener macht, als »gemeint« 
erkennen.21 In einer ganz offensichtlich an Benjamin geschulten Passage 
in Austerlitz wird ebendieser Gedanke aufgegriffen:

»Und wäre es nicht denkbar, fuhr Austerlitz fort, daß wir auch in der 
Vergangenheit, in dem, was schon gewesen und größtenteils ausgelöscht 
ist, Verabredungen haben und dort Orte und Personen aufsuchen müs-
sen, die, quasi jenseits der Zeit, in einem Zusammenhang stehen mit 
uns?«22

Austerlitz macht es sich zur Aufgabe, solchen »Verabredungen« Fol-
ge zu leisten. Dabei können diese natürlich auch verstanden werden als 
das Wirken dessen, wie Sebald in seinem oben zitierten Essay schreibt, 
»was im Gedächtnis als Eingedenken unbeaufsichtigt vor sich geht« 
und dessen Auftauchen in und als Erinnerung einer Überwindung des 
»dissoziative[n] Verhältnis[ses] zur Vergangenheit« gleichkommt.23 Sol-
ches Gedächtnis, fügt Sebald hinzu, »unterliegt offenbar kaum der Kon-
trolle des Subjekts, das es sich gemacht hat. Es ist ebenso kontingent wie 
die Wirklichkeit, die es aufbewahrt.«24 Die kontingente Wiederholung, 

19	W. G. Sebald, Austerlitz, Frankfurt am Main 2008, S. 245.
20	Walter Benjamin, »Über den Begriff der Geschichte«, in: ders., Gesammel-

te Schriften, unter Mitwirkung v. Theodor W. Adorno u. Gerschom Scholem, 
hrsg. v. Rolf Tiedemann u. Hermann Schweppenhäuser, Bd. I.2, Frankfurt 
am Main 1991, S. 691–704, hier S. 694. In diesem Zusammenhang kann der 
Bezug auf die benjaminsche Philosophie, der die sebaldsche Poetik ganz ent-
scheidend prägt, nur angedeutet werden. Für eine ausführliche Analyse und 
Interpretation des Verhältnisses Sebalds zu Benjamin siehe meine Dissertation 
Post-Katastrophische Poetik. Zu W. G. Sebald und Walter Benjamin (Mün-
chen 2016, i. E.).

21	Ebd., S. 694, 695.
22	Sebald, Austerlitz, S. 367.
23	Sebald, »Jean Améry und Primo Levi«, S. 121.
24	Ebd., S. 122.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Poetik der Restitution

319

die die Erinnerung leistet, wird im narrativen Aufbau von Austerlitz ge-
spiegelt durch die kontingenten Begegnungen von Erzähler und Prota-
gonist.25 Austerlitz findet im Erzähler jenen »Zuhörer«, der sein Zeugen 
allererst ermöglicht. In diesem Sinne kommentiert er die entscheidende, 
weil zur Erzählung seiner Biographie führende Begegnung zwischen ih-
nen: 

»Sonderbarerweise, sagte Austerlitz, habe er heute nachmittag […] an 
unsere so weit schon zurückliegenden […] Begegnungen gedacht und 
daran, daß er bald für seine Geschichte, hinter die er erst in den letzten 
Jahren gekommen sei, einen Zuhörer finden müsse, ähnlich wie ich es 
seinerzeit gewesen sei […]. Und wenn er mich nun hier angetroffen habe 
[…], so sei das, entgegen jeder statistischen Wahrscheinlichkeit, von ei-
ner erstaunlichen, geradezu zwingenden inneren Logik.«26

Dieser zwingenden Logik der Unwahrscheinlichkeit folgend, legt Auster-
litz dann sein Zeugnis ab. Er erzählt dem Erzähler die Geschichte, deren 
Nacherzählung durch ihn wir lesen. Am Ende dieser Geschichte kommt 
es zu einer entscheidenden Übertragung, die die Position des Erzählers 
als Zeugen-für-den-Zeugen festschreibt und legitimiert. Austerlitz über-
reicht ihm die Schlüssel seines Hauses und setzt ihn damit gleichsam als 
seinen Erben ein: »Ich könne dort, wann immer ich wolle, sagte er, mein 
Quartier aufschlagen und die schwarzweißen Bilder studieren, die als 
einziges übrigbleiben würden von seinem Leben.«27 

Diese Einsetzung legitimiert die Arbeit des Erzählers per delega und 
unterscheidet sie von seinen Bemühungen in Die Ausgewanderten, die, 
weitaus mehr als dies in Austerlitz der Fall ist, mit Problemen der Annä-
herung und Einfühlung und damit auch der Identifizierung und Aneig-
nung zu tun haben. Denn während in Austerlitz der Erzähler vor allem 
– aber nicht ausschließlich – als Medium des Zeugnisses Austerlitz’ in-
szeniert wird, spielen seine eigenen Erfahrungen in Die Ausgewanderten 
eine viel prominentere Rolle. Dies hat zum einen zu tun mit der Prob-
lematik, dass er hier die Zeugnisse selbst rekonstruieren muss – und es 
also nur viel mittelbarer zu einer direkt dialogischen Situation kommt 
–, und damit verbunden zum anderen mit der Notwendigkeit, in dieser 
Rekonstruktion die eigene Position mit zu reflektieren. In einer Passage 

25	Vgl. Katja Garloffs These: »The accidental encounters between narrator and 
protagonist mime the disjunctive rhythm in which traumatic memories come 
to the fore.« Katja Garloff, »The Task of the Narrator. Moments of Symbolic 
Investiture in W. G. Sebald’s Austerlitz«, in: Scott Denham / Mark McCulloh 
(Hg.), W. G. Sebald. History – Memory – Trauma, Berlin 2006, S. 157–169, 
hier S. 166.

26	Sebald, Austerlitz, S. 67 f.
27	Ebd., S. 414. Zum Begriff der Einsetzung in diesem Sinne vgl. Garloff, »The 

Task of the Narrator«, bes. S. 166 ff.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Luisa Banki

320

aus der der Nacherzählung des Lebens seines Grundschullehrers Paul Be-
reyter gewidmeten Erzählung beschreibt der Erzähler die Gefahr, die in 
der Methode der »Einfühlung« liegt. So versuchte er zunächst, sich sei-
nem verstorbenen Lehrer imaginativ »anzunähern« und sich »auszuma-
len, wie er gelebt hat«.28 Doch solche versuchte Identifizierung scheitert:

»Solche Versuche der Vergegenwärtigung brachten mich jedoch, wie ich 
mir eingestehen mußte, dem Paul nicht näher, höchstens augenblicks-
weise, in gewissen Ausuferungen des Gefühls, wie sie mir unzulässig er-
scheinen und zu deren Vermeidung ich jetzt aufgeschrieben habe, was 
ich von Paul Bereyter weiß und im Verlauf meiner Erkundungen über 
ihn in Erfahrung bringen konnte.«29

Als Alternative zur Einfühlung – die auf identifikatorischer Aneignung 
beruht – wird hier die tatsächlich biographische, das heißt lebensbe-
schreibende Methode explizit. Diese hängt ab von »Erkundungen« und 
davon, »etwas in Erfahrung zu bringen«; auch sie ist also kein bloßes 
»Registrieren.« Dennoch fungiert Schreiben hier als Kontrollmechanis-
mus gegen einfühlende Identifizierung: Im Schreiben wird das Leben, 
wird das Zeugnis bewahrt und gleichzeitig die Mittelbarkeit der biogra-
phischen Erkenntnis explizit. 

V. Reflexion

Ich möchte noch einmal zum Ausgangspunkt zurückkehren, zur dia-
logischen Grundstruktur des Zeugens. In einem Essay, der sich der ge-
schichtsphilosophischen Bedeutung des Zeugens widmet, beschreibt Si-
grid Weigel als entscheidendes Merkmal des Zeugnisses, dass es bei ihm 
weder um Tatsachen oder Beweise noch um Betroffenheit geht, sondern 
um den Gestus des Bezeugens und die entsprechende Situation, die sich 
dadurch auszeichnet, dass Sprechende/Schreibende und Hörende/Lesen-
de in eine Konstellation eintreten, die zuerst und vor allem durch die Un-
gleichheit und Ungleichzeitigkeit ihrer Erfahrungen geprägt ist.30

 Hier unterscheidet Weigel nicht zwischen der Oralität und der Litera-
lität des Zeugens, sondern schließt allgemein an Dori Laubs Theoretisie-
rung der Möglichkeitsbedingungen des Zeugens an, der die Anwesenheit 
des Hörers als konstitutiv für die Artikulation des Zeugnisses begreift, 

28	Sebald, Die Ausgewanderten, S. 44.
29	Ebd., S. 44 f.
30	Sigrid Weigel, »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage. Die Geste des 

Bezeugens in der Differenz von ›identity politics‹, juristischem und historio-
graphischem Diskurs«, in: Zeugnis und Zeugenschaft. Jahrbuch des Einstein 
Forums (1999), Berlin 2000, S. 111–135, hier S. 116.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Poetik der Restitution

321

da »[d]ie Erzählung […] im Zuhören und Gehörtwerden [entsteht]. […] 
Das Bezeugen des Traumas schließt den Zuhörer mit ein, indem dieser 
Zuhörer als eine leere Fläche fungiert, auf der das Ereignis zum ersten 
Mal eingeschrieben wird.«31 Der Begriff der Einschreibung an dieser 
Stelle ist vieldeutig und auch für die sebaldsche Inszenierung der Zeu-
genschaft aufschlussreich. Bei Laub, der seine Überlegungen mit Blick 
auf die Videographierung der Zeugnisse formuliert, bezieht sich die Ein-
schreibung einerseits auf die Vorstellung eines Zuhörers, der sich gleich-
sam als ›unbeschriebenes Blatt‹ dem Artikulationsbemühen des Zeugens 
zur Verfügung stellt. Gleichzeitig und andererseits aber bezieht sich die 
Vorstellung der Einschrift ganz konkret im medialen Sinn auf die Ein-
prägung der audiovisuellen Spur in das Magnetband der Videokasset-
te. Diese Unmittelbarkeit von Aufnahme und Speicherung wird im Fall 
der (zumeist sogar mehrfach wiederholten) Niederschriften des sebald-
schen Erzählers getrennt, so dass zwar der Begriff der Einschrift hier eine 
Entsprechung findet, die Aufhebung der Unmittelbarkeit von Aufnahme 
und Verzeichnung aber den Raum für ihre Reflexion eröffnet. In beiden 
Fällen wird durch die Konstellation von Sprechendem und Hörendem 
zuvor Ungeschriebenes, Ungesagtes und Ungewusstes durch eine Praxis 
des gráphein, des Einritzens oder Einschreibens, artikuliert. Die Spezifik 
der Konstellation des Zeugens bei Sebald aber liegt in ihrer mehrschich-
tigen reflektierten Darstellung. »Reflexion« ist dabei wiederum ein Be-
griff, den Sebald selbst verwendet, um die »distanzierende Funktion« zu 
bezeichnen, die einer Identifizierung von Wirklichkeit und Fiktion ent-
gegenwirkt und der sich die »Daseinsberechtigung« der Literatur ver-
danke.32 Das vornehmliche Mittel der Distanzierung in Sebalds Schrif-
ten ist die entfremdende Brechung: aufgezeigt habe ich die Brechung des 
Erzählflusses durch die beständig wiederholte inquit-Formel; hinzuzufü-
gen wäre die Brechung des Textflusses durch das Einfügen von Bildern 
(die ihrerseits häufig entweder keine inhaltliche Kontinuität oder selbst 
eine weitere Brechung, beispielsweise durch einen offenen Widerspruch 
zwischen Gesagtem und Gezeigtem, darstellen). 

Zwar handelt es sich bei Sebalds Prosawerken um, wiederum mit Wei-
gel gesprochen, »simulierte« Zeugnisse, aber sie sind gerade als solche 
– also als literarische Kunstwerke – geeignet, die Prozesse und Fragen 
des Zeugens zu reflektieren, insofern dieses als »Erinnerungsrede, die 
sich auf singuläre Erfahrung bezieht […] jenseits des Gegensatzes von 

31	Dori Laub, »Zeugnis ablegen oder Die Schwierigkeit des Zuhörens«, übers. 
v. Jörg Kreienbrock u. Johanna Bodenstab, in: Ulrich Baer (Hg.), »Niemand 
zeugt für den Zeugen«. Erinnerungskultur und historische Verantwortung 
nach der Shoah, Frankfurt am Main 2000, S. 68–83, hier S. 68.

32	Dies ist eine der grundlegenden Thesen der Dissertationsschrift Sebalds, Der 
Mythus der Zerstörung im Werk Döblins, Stuttgart 1980, S. 13.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Luisa Banki

322

Fiktion und Faktizität situiert [ist]«.33 Sebalds Konzeption von Zeugen-
schaft ist wesentlich verbunden mit seinem perspektivischen Konzept 
»synoptischer« Darstellung in Literatur, da seine spezifische Form der 
stellvertretenden Zeugenschaft das Zeugnis des Zeugens, der Protagonis-
ten, und des Zeugens-für-den-Zeugen, des Erzählers, gemeinsam in den 
Blick nimmt. Synoptische Darstellung, so präzisiert Sebald an anderer 
Stelle, ergibt sich aus der Verbindung von Historiographie und Fiktiona-
lisierung, so dass »aus der Konfrontation von historischer Wirklichkeit 
und retrospektiver Fiktion der Schein von Wahrheit sich ergibt«.34 Dass 
es der »Schein« von Wahrheit ist – und nicht etwa die Wahrheit –, ver-
weist auf die unhintergehbare Differenz zwischen der Einmaligkeit der 
historischen Erfahrung, wie sie sich gleichsam ungehabt im Gedächtnis 
einschreibt, und der Einmaligkeit ihrer Wiederholung im Zeugnis, das 
Literatur schreibt. Denn der Schein der Wahrheit weist zurück auf die 
von Sebald betonte Differenz von »wahrem« Gedächtnisinhalt und von 
dieser Wahrheit notwendig abweichender artikulierter Erinnerung und 
also auf die Differenz von stummer und beredter Zeugenschaft. 

Vor diesem Hintergrund lassen sich seine Prosawerke als Inszenierun-
gen verschiedener Konstellationen des Zeugens auch lesen als Erkun-
dung des Nachlebens und Fortwirkens geschichtlicher Traumata. Denn 
diese werden in seinen Texten nie direkt, sondern als wirkmächtige un-
gleichzeitige Gleichzeitigkeiten dargestellt, die in den Spuren der un-
abgegoltenen Vergangenheit in der Gegenwart begegnen. Diese Spuren 
zum Sprechen, zu beredter Zeugenschaft zu bringen – beziehungsweise 
eben an ihrer statt zu sprechen –, ist das Bemühen des sebaldschen Er-
zählers. Wenn es laut Sebald im literarischen Schreiben, wie eingangs zi-
tiert, »über eine Registrierung der Tatsachen und über die Wissenschaft 
hinaus, um einen Versuch der Restitution« geht, dann ist damit die Mög-
lichkeit – und als Möglichkeit die Aufgabe – benannt, die Literatur ange-
sichts von Katastrophen erfüllen kann: die »geheime Verabredung« der 
eigenen Gegenwart mit der unabgegoltenen Vergangenheit anzunehmen, 
die eigene Impliziertheit in beide anzuerkennen und die Vergangenheit 
gegenwärtig beredt sein zu lassen, in ihr Recht zu setzen. In diesem Sinn 
ist Zeugenschaft Restitution.

33	Weigel, »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage«, S. 116.
34	W. G. Sebald, »Konstruktionen der Trauer. Günter Grass und Wolfgang Hil-

desheimer«, in: Sven Meyer (Hg.), Campo Santo, S. 101–127, hier S. 114.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Poetik der Restitution

323

Bibliographie

Benjamin, Walter (1991), »Über den Begriff der Geschichte«, in: ders., Ge-
sammelte Schriften, unter Mitwirkung v. Theodor W. Adorno / Gerschom 
Scholem, hrsg. v. Rolf Tiedemann / Hermann Schweppenhäuser, Bd. I.2, 
Frankfurt am Main, S. 691–704.

Fuchs, Anne (2005), »Die Schmerzensspuren der Geschichte«. Zur Poetik 
der Erinnerung in W. G. Sebalds Prosa, Köln.

Garloff, Katja (2006), »The Task of the Narrator. Moments of Symbolic In-
vestiture in W. G. Sebald’s Austerlitz«, in: Scott Denham / Mark McCull-
oh (Hg.), W. G. Sebald. History – Memory – Trauma, Berlin, S. 157–169.

Heidelberger-Leonard, Irene (2008), »Zwischen Aneignung und Restituti-
on. Die Beschreibung des Unglücks von W. G. Sebald. Eine Annäherung«, 
in: dies. / Mireille Tabah (Hg.), W. G. Sebald. Intertextualität und Topo-
graphie, Berlin, S. 9–23.

Laub, Dori (2000), »Zeugnis ablegen oder Die Schwierigkeit des Zuhörens«, 
übers. v. Jörg Kreienbrock / Johanna Bodenstab, in: Ulrich Baer (Hg.), 
»Niemand zeugt für den Zeugen«. Erinnerungskultur und historische Ver-
antwortung nach der Shoah, Frankfurt am Main, S. 68–83.

Levi, Primo (1990), Die Untergegangenen und die Geretteten, übers. v. Mo-
she Kahn, München.

Levi, Primo (1991), I sommersi e i salvati, Turin 1991.
Reik, Theodor (1935), Der überraschte Psychologe. Über Erraten und Ver-

stehen unbewusster Vorgänge, Leiden.
Sebald, W. G. (1980), Der Mythus der Zerstörung im Werk Döblins, Stutt-

gart.
Sebald, W. G. (1990), »Jean Améry und Primo Levi«, in: Irene Heidelberger-

Leonard (Hg.), Über Jean Améry, Heidelberg, S. 115–123.
Sebald, W. G. (2002), Die Ausgewanderten. Vier lange Erzählungen, Frank-

furt am Main.
Sebald, W. G. (2006), »Ein Versuch der Restitution«, in: Sven Meyer (Hg.), 

Campo Santo, Frankfurt am Main, S. 240–248.
Sebald, W. G. (2006), »Konstruktionen der Trauer. Günter Grass und Wolf-

gang Hildesheimer«, in: Sven Meyer (Hg.), Campo Santo, Frankfurt am 
Main, S. 101–127.

Sebald, W. G. (2008), Austerlitz, Frankfurt am Main.
Weigel, Sigrid (2000), »Zeugnis und Zeugenschaft, Klage und Anklage. Die 

Geste des Bezeugens in der Differenz von ›identity politics‹, juristischem 
und historiographischem Diskurs«, in: Zeugnis und Zeugenschaft. Jahr-
buch des Einstein Forums (1999), Berlin, S. 111–135. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


324

Cornelia Blasberg

»I’m there«.1  
Zur Zeitlichkeit des Zeugnisses im Video-

Interview und in aktuellen Romanen

Seit Videozeugnisse über die Shoah durch die Arbeit des Fortunoff Vi-
deo-Archives und des Visual History Achives der Shoah Foundation öf-
fentlich wurden, hat das Nachdenken darüber, wie der Holocaust ›erin-
nert‹ werden kann, eine neue Qualität gewonnen. Video-Interviews mit 
Überlebenden bereichern das sprachliche Zeugnis um die Botschaften 
von Gestik und Mimik, die umso wichtiger werden, wenn die Stimme 
versagt.2 Im Videozeugnis gewinnt Schweigen beredte Gestalt: Der lei-
dende Körper, der sich mitteilt, lässt keinen Zweifel am Vorhandensein 
einer subkutanen, dem Denken und Sprechen nicht verfügbaren Bot-
schaft, in deren Kern das unbezeugbare Trauma steckt. Und doch bieten 
die Videodaten nicht das Material, um die sprachlich defizienten Äuße-
rungen zur ›autobiographischen‹ Erzählung zu runden, sie erschüttern 
im Gegenteil jegliche Informationserwartung an das Zeugnis gewaltsam, 
indem sie das radikal zerstörte Fundament der Selbstkommunikation des 
Zeugen offenlegen.3 Eine weitere Besonderheit des Video-Interviews ist 
es, dass es den Interviewer als unentbehrlichen zweiten Zeugen in das 
Geschehen des (Wieder-)Erwachens von Erinnerungen hinein zieht; er, 
der Frager und Zuhörer, ist das sichtbare und stabile Medium einer Er-
innerungsgemeinschaft, die eigentlich ebenso punktuell und flüchtig ist 

1	 Jolly Z. in Geoffrey Hartmann, »The Humanities of Testimony: An Introduc-
tion«, In: Poetics Today 27, Heft 2 (Summer 2006), S. 249–260, S. 257.

2	 Geoffrey Hartmann: »Die Ethik des Zeugnisses«. Ein Interview mit Geoffrey 
Hartmann. Das Interview führten Ian Balfour und Rebecca Comay am 29. 
Dezember 2000, in: Fritz Bauer Institut (Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. 
Zwischen Trauma, Tradierung und Ermittlung, Frankfurt am Main 2007, S. 
52–77: »Video ist wichtig, weil die Stimme als solche, ohne sichtbare Quelle, 
geisterhaft bleibt.« (S. 55).

3	 Als erster hat Lawrence Langer in seiner den Videozeugnissen aus Yale ge-
widmeten Studie »Holocaust Testimonies. The Ruins of Memory«, New Ha-
ven / London 1991, diese Zerstörung analysiert, vgl. dazu Geoffrey Hartmann, 
»The Humanities of Testimony: An Introduction«, in: Poetics Today 27, Heft 
2 (Summer 2006), S. 249–260, S. 251: »a new art of memory«.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

325

wie die mündliche Rede.4 Die Bedeutung des Interviewers liegt auch in 
seiner Fähigkeit zu (klinischer, ›poetischer‹ und historischer5) Analyse 
und Interpretation des Gehörten. Gäbe es ihn nicht als Zeugen und Ver-
teidiger einer Rede, die weitgehend performativen Charakter hat, indem 
sie das (nicht vorgesehene und nach wie vor problematische) Überleben 
als solches thematisiert, so würden historische Zweifel an der Exaktheit 
von Augenzeugenberichten deren Rezeption behindern oder zumindest 
in eine fragwürdige Richtung lenken.6

So gesehen, nimmt das videographierte Interview in der Zeugnis-Ket-
te, die für ›post-memory‹-Kulturen7 charakteristisch ist, seit mehr als 
dreißig Jahren einen prominenten Platz ein. Mein Erkenntnisinteresse 
gilt der Frage, wie sich literarische Texte – nach 1945 oft die ersten Ar-
chivare und Kommunikatoren für die fürchterlichen Erfahrungen der 
Überlebenden8 – im gegenwärtigen, längst ausdifferenzierten Feld der 
Speichermedien zu den Video-Zeugnissen verhalten. Grundsätzlich gilt: 
Wenn literarische Texte heute die Bezeugung von Nationalsozialismus 
und Holocaust zum Thema haben, dann argumentieren sie auf Augen-
höhe mit der geschichts-, medien-, kulturwissenschaftlichen und medi-
zinisch-psychologischen Forschung. Hinter die interdisziplinär geführte 
Diskussion über Zeugenschaft, die einen hohen Komplexitätsgrad er-
reicht hat, kann Literatur schon deshalb nicht zurückfallen, weil sie sel-
ber Teil dieser Diskussion geworden ist. Dabei ist die aktuelle Litera-
tur gleichzeitig von historischer Informations- und Archivierungspflicht 
entlastet. Sie kann geschichtliches Wissen beim Leser voraussetzen und 

4	 Dori Laub, »Bearing Witness and the Vicissitudes of Listening«, in: Shoshana 
Felman / Dori Laub, Testimony. Crises of Witnessing in Literature, Psychoanal-
ysis, and History, New York 1992, S. 57–74. Geoffrey Hartmann, Der längste 
Schatten. Erinnern und Vergessen nach dem Holocaust, aus dem Englischen 
von Axel Henrici, Berlin 1999, S. 219. Im Interview mit Ian Balfour und Re-
becca Comay spricht Hartmann vom »Zeugenschaftsbündnis« (S. 57).

5	 Vgl. dazu Sonja Knopp, Geschichte ohne Gedächtnis. Zeugnisse traumatisier-
ter Holocaustüberlebender und ihre Bedeutung für die geschichtswissenschaft-
liche Erforschung der Shoah, http.//www.zentrum-juedische-studien.de/pro-
ject/zeugnisse vom 11. Juli 2013, abgerufen am 28. Juli 2014.

6	 Vgl. Interview Hartmann, »Die Ethik des Zeugnisses«, zur »Fehlertypologie«, 
S. 63.

7	 Marianne Hirsch, »The Generation of Postmemory«, in: Poetics Today 29, no. 
1 (Spring 2008), 1, S. 103–128.

8	 Cornelia Blasberg: »Zeugenschaft. Metamorphosen eines Diskurses und litera-
rischen Dispositivs«, in: Barbara Beßlich / Katharina Graetz / Olaf Hildebrand 
(Hg.), Wende des Erinnerns? Geschichtskonstruktionen in der deutschen Li-
teratur nach 1989, Berlin 2006, S. 21–34; dies., »Geschichte als Palimpsest. 
Schreiben und Lesen über die ›Kinder der Täter‹«, in: Deutsche Vierteljahres-
schrift 76, 3 (2002), S. 464–495.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

326

ihren Schwerpunkt auf die Erörterung des gegenwärtigen Interesses an 
Nationalsozialismus und Holocaust, des Gespürs für Verlust und Ent-
zug vergangenen Lebens, für Schuld und Verdrängung, der Empathie 
für die Opfer und Sensibilität für die Unerreichbarkeit und Inkommen-
surabilität ihres Leidens verlagern. In Auseinandersetzung mit dem Vi-
deo-Interview, das soll am Beispiel der Analyse von Elliot Perlmans The 
Street Sweeper 2011,9 Haenels Jan Karski 200910 und Daniel Mendel-
sohns The Lost 200611 deutlich werden, kommen auf die Literatur dar-
über hinaus spezifische Herausforderungen zu. Meine These lautet, dass 
narrative Texte über Zeugenschaft sich in ein sowohl konkurrierendes 
wie auch reflektierendes Verhältnis zum Video-Zeugnis setzen. Sie kön-
nen, wie einige der ausgewählten Texte es tun, thematisch auf Video-
Zeugnisse referieren (Haenel, Mendelsohn), sie können Videos ekphra-
tisch beschreiben (Haenel, Mendelsohn) oder deren Strukturmerkmale, 
wie z.B. die Technik der sprachlichen ›Nahaufnahme‹, imitieren und den 
Leser damit zu einer »szenischen Deutung«12 des Erzählten auffordern 
(Perlman, Mendelsohn). Der Text wird gewissermaßen zur Bühne, er ge-
winnt dramatisch-performative Qualitäten und zwingt den Leser in die 
absolute Gegenwart des Zeugengesprächs hinein. Wie der Interviewer im 
Video-Interview avanciert der Leser zu einer aktiven, sinnstiftenden In-
stanz im Lektüreprozess, er ist geradezu Teil des »Pathosnarrativs«, das 
aus dem Zeugenschaftsbündnis entsteht.13 Nicht zuletzt kommt den li-
terarischen Texten die Aufgabe hermeneutischer Kontextbildung zu: Sie 
müssen historisches, psychologisches, kulturwissenschaftliches Wissen 
zur Verfügung stellen, das eine Interpretation des Zeugnisses unter den 
Bedingungen der Gegenwart erlaubt.

Besonderes Augenmerk soll der narrativen Inszenierung von Zeit-
lichkeit auf der Text-›Bühne‹ gewidmet werden. Dabei gilt es einmal, 
die Vervielfältigung von Ereigniszeiten im Zeugnis selbst – die Zeit des 
inzwischen fast siebzig Jahre zurückliegenden Judenmordes, der his-
torische Abstand, den wir zu diesem Ereignis haben und den wir bei-
spielsweise am Verlust der letzten Augenzeugen bemessen, weiterhin die 

  9	Elliot Perlman, The Street Sweeper, New York 2011; ders., Tonspuren, Ro-
man, aus dem Englischen von Grete Osterwald, München 2013.

10	Yannick Haenel, Jan Karski, Paris 2009; ders., Das Schweigen des Jan Karski, 
Roman, aus dem Französischen von Claudia Steinitz, Reinbek bei Hamburg 
2012.

11	Daniel Mendelsohn, The Lost, New York 2006; ders., Die Verlorenen. Eine 
Suche nach sechs von sechs Millionen, Deutsch von Eike Schönfeld, Fotogra-
fien von Matt Mendelsohn, Köln 2010.

12	Ulrike Jureit, Erinnerungsmuster, Hamburg 1999, S. 396.
13	Geoffrey Hartmann, »Zeugenschaft und Pathosnarrativ«, in: Aleida Ass-

mann / ders., Die Zukunft der Erinnerung und der Holocaust, Konstanz 2012, 
S. 41–67.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

327

fundamentale Verwirrung und Auslöschung von Zeit im archivierten 
traumatischen ›Erinnern‹ der Zeugen14 – zu berücksichtigen. Hinzuden-
ken muss man etwas, das man ›Medienzeit‹ nennen könnte. Ist es doch 
so, dass das Video-Interview im Zeitalter des web 2.0. zu den ›alten‹ Me-
dien zu zählen beginnt und zur eigenen Archivierung und Nutzung ande-
rer Medien bedarf. Unzweifelhaft hat die Digitalisierung der Dokumen-
te große Vorteile für die Forschung, da sie schnelle schlagwortgeleitete 
Suche ermöglicht.15 Auf der anderen Seite wird auf diese Weise die Ori-
ginalzeit der mündlichen Rede zerstört. Aus dieser Beobachtung wiede-
rum erwacht der ethische Imperativ und didaktische Impuls,16 der Rede 
eines Überlebenden die nötige Zeit zu geben, sie nicht ungeduldig zu un-
terbrechen, sie überhaupt als Ganzes, so fragmentiert sie erscheinen mag, 
wahrzunehmen. Ungeachtet der Tatsache, dass Speichermedien »die ir-
reversible Ordnung der Zeit für ein bestimmtes Ereignis« grundsätzlich 
außer Kraft setzen,17 (ver-)führt seine Authentizitätserwartung den Be-
trachter dazu, die Redezeit im Video-Interview als Realzeit zu imaginie-
ren. Diese Imaginationsleistung verstärkt narrative Literatur im Interesse 
an der ihr eigenen ›Erzählzeit‹: Auf der Erzähl-›Bühne‹ wird die Zeit, die 
es kostet, ein Interview zu führen oder es anzuschauen, als wertvolle Zeit 
ausgezeichnet, und in eins damit erhalten Video-Interviews (oder, wie bei 
Perlman, die ersten Tonaufnahmen von David Boder aus den DP-Lagern) 
im Rahmen des ebenfalls ›alten‹ Mediums Literatur eine museale Aura 
und scheinen trotz der technisch möglichen Wiederholbarkeit von Ton- 
und Bildeindrücken als fragile Kostbarkeit jenseits medialer und anderer 
Verwertungszusammenhänge auf. Vor diesem Hintergrund verwundert 

14	Vgl. den Beitrag von Kristin Platt in diesem Band.
15	Alber Lichtblau, »Erinnern im Zeitalter virtueller Realität. Möglichkeiten und 

Perspektiven des Einsatzes von digitalisierten Video-Interviews mit Zeitzeu-
gen am Beispiel des Survivors of the Shoah Foundation-Projekts«, in: Ger-
traud Diendorfer / Gerhard Jogschitz / Oliver Rathkolb (Hg.), Zeitgeschichte 
im Wandel, Innsbruck 1998, S. 542–548.

16	Michele Barricelli / Juliane Bauer / Dorothee Wein, »Zeugen der Shoah: His-
torisches Lernen mit lebensgeschichtlichen Interviews. Das Visual History 
Archive des Shoah Foundation Institute in der schulischen Bildung«, in: Me-
daon. Magazin für jüdisches Leben in Forschung und Bildung 5 (2009), S. 
1–17; Michele Barricelli, »Kommemorativ oder Kollaborativ? Historisches 
Lernen mithilfe digitaler Zeitzeugenarchive (am Beispiel des Visual History 
Archive)«, in: Bettina Alavi (Hg.): Historisches Lernen im virtuellen Medium, 
Heidelberg 2010, S. 13–19.

17	Christoph Schneider, »›Das ist schwer zu beantworten, und entschuldigen Sie, 
wenn mir jetzt die Tränen kommen‹. Medialität und Zeugenschaft«, in: Mi-
chael Elm / Gottfried Kößler (Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen 
Trauma, Tradierung und Ermittlung, Frankfurt am Main 2007, S. 260–279, 
hier S. 271.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

328

es nicht, dass die aktuellen Romane, die Zeugenaussagen thematisieren, 
umfangreich sind, langsam erzählen und ihren Lesern Respekt und Ge-
duld abverlangen. Ein weiterer Grund für den Umfang dieser Romane 
mit all den erwartbaren Folgen für die Erzählzeit mag in der Notwen-
digkeit liegen, Zeugenaussagen zu kontextualisieren und im Einverneh-
men mit den je aktuellen wissenschaftlichen Diskursen zu interpretieren.

Während diese Interpretationen eine chronologische Argumentation 
und Erzählung verlangen, ist zu beobachten, dass die Video-Interviews 
selbst eher achrone Zeitstrukturen aufweisen. Ihnen liegt eine deformier-
te, ›ruinierte‹ Erinnerung an die Vergangenheit zugrunde, wie sie Law-
rence Langer ausführlich beschrieben und Dori Laub traumatheoretisch 
analysiert hat. Weder steht den Überlebenden des Holocaust die trauma-
tisierende Vergangenheit als solche zur Verfügung, noch kann die Zeit 
zwischen dem zu bezeugenden Erlebnis und der Gegenwart des Inter-
views als ein kontinuierlicher Verlauf wahrgenommen werden. In bei-
den Hinsichten und ebenso auf der Ebene der histoire wie auf der des 
discours scheint die dargestellte Zeit aus den Fugen geraten zu sein, sie 
macht Sprünge, weist Brüche und Lücken auf, verwirrt den Zuschauer/
Leser, der sich mit Widersprüchen konfrontiert sieht. Es wird zu unter-
suchen sein, wie die ausgewählten Romane den Erzählprozess gestalten, 
um diese im Interview leibhaft zu erfahrenden Achronien sichtbar zu ma-
chen. Auf eine Besonderheit muss in diesem Zusammenhang verstärkt 
die Aufmerksamkeit gelenkt werden. Immer wieder berichten Interview-
er nämlich davon, dass sie von den Überlebenden als hilfreiche Begleiter 
auf dem erzählten Abstieg in die schreckliche Vergangenheit auserkoren 
und dadurch ihrerseits zu Zeugen einer fremden, plötzlich und schmerz-
haft einbrechenden, intellektuell kaum fassbaren Wirklichkeit gemacht 
werden. In solchen Momenten, die das Video als jeweilige Gegenwart 
des Interviews ausweist und dokumentiert, kann es geschehen, dass der 
Überlebende unvermittelt aus dieser geteilten Welt herausfällt und wie 
durch ein Zeitloch in die traumatisierende Vergangenheit zurückstürzt, 
unfähig, diese Erfahrung in Zeitkategorien zum Ausdruck zu bringen 
und in seine Erzählung zu integrieren. Völlig anders als aufgeschriebene 
Erinnerungen können akustisch aufgezeichnete oder vor allem videogra-
phierte Interviews diese Erfahrung des Zeitabsturzes auch denjenigen, 
die das Gespräch sehr viel später und möglicherweise sogar zum wie-
derholten Male im Medium eines abstrakten Ton- oder Bilddokumentes 
zur Kenntnis nehmen, uneingeschränkt vermitteln. Stimme, Mimik und 
Gestik behalten dabei die ihnen eigene Gegenwärtigkeit, die sich in be-
sonderer Weise dadurch auszeichnet, dass sie eine andere Gegenwart – 
eine vom Zeitpunkt des Interviews aus gesehen längst vergangene, aber 
scheinbar unvergängliche – aufscheinen lässt. Dem Leser literarischer 
Texte diese performative Qualität des Zeugnisses zugänglich zu machen 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

329

und sie zugleich als problematisch zu reflektieren, ist ein Anspruch, dem 
sich die ausgewählten Romane auf unterschiedliche Weise gestellt haben.

Elliot Perlman: The Street Sweeper

Im Zentrum des Romans The Street Sweeper von Elliot Perlman steht 
eine doppelte Botschaft, um die der Erzähltext ein Netzwerk vielgestal-
tiger, an die unterschiedlichsten Personen und Medien delegierter Akte 
sekundärer Zeugenschaft webt. »Sag es allen!« fordert die todgeweih-
te Rosa Rabinowicz ihren Geliebten Noah Lewenthal im KZ Ausch-
witz auf.18 Die topische Formel wird im letzten Satz des Romans wieder 
aufgegriffen, nun im Hinblick auf den Historiker Adam Zignelik, den 
afroamerikanischen Straßenfeger Lamont Williams und die Onkologin 
Dr. Washington, deren individuelle, durch die Rassendiskriminierung ge-
prägte Lebensgeschichten im New York nach der Jahrtausendwende nar-
rativ entfaltet und so montiert werden, dass sie zunächst beziehungslos 
nebeneinander stehen, um dann in einer kunstvollen Choreographie auf-
einander zu geführt zu werden. Am Ende finden diese drei Figuren näm-
lich an einer Straßenecke zusammen, und der Erzählerblick wendet sich 
dieser Szene wie Abschied nehmend aus der Vogelperspektive zu:

»wenn sie [die zufälligen Passanten] die ganze Geschichte all dessen ge-
kannt hätten, was diese drei Menschen zu dieser Zeit an diese Straßen-
ecke geführt hatte, dann könnte es sie wohl veranlasst haben, der Welt 
zu erzählen, was hier geschehen war. Es allen zu erzählen« (680).

In der Fiktion des Romans, der damit seinen Lesern gegenüber die selbst 
auferlegte Pflicht des Bezeugens erfüllt, indem er das Gedenken an die 
Opfer des Nationalsozialismus mit dem an die Opfer der Rassendis-
kriminierung in den USA verbindet, wird auf diese Weise eine weitere, 
neue, virtuelle Zeugenkette eröffnet. An die Stelle der fiktiven Passanten, 
die flüchtig die merkwürdige Dreiergruppe wahrnehmen, ohne das Er-
eignis interpretieren zu können, treten auf diese Weise alle potentiellen, 
dank der auf mehr als 600 Seiten entfalteten Fiktion informierten Leser. 
Als entsprechend komplex muss man sich deren Zeugnis vorstellen. Er-
innert werden soll einmal an den Aufstand des Sonderkommandos im 
Lager Auschwitz-Birkenau am 7. Oktober 1944, namentlich an »Rózia 
Robota, Ester Wajcblum, Ala Gertner, Regina Safirsztajn« (ihnen ist, auf 
dem Vorblatt notiert, das Buch gewidmet), die im Roman andere Na-
men tragen und auf fiktiven Wegen mit den Protagonisten in Beziehung 

18	Zitiert wird nach der Ausgabe: Elliot Perlman, Tonspuren, Roman, aus dem 
Englischen von Grete Osterwald, München 2013, hier S. 567 f. Im Folgenden 
weise ich Zitate aus dieser Ausgabe nur mit der Seitenzahl im Text nach.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

330

treten. Von ihnen, von Auschwitz und dem entsetzlichen Leiden dort er-
zählt der sterbenskranke Auschwitz-Überlebende Henryk Mandelbrot 
dem Afroamerikaner Lamont Williams, der nach einer Gefängnisstra-
fe eine Probezeit in der Memorial-Sloan-Kettering-Krebsklinik absol-
viert. Obwohl die Lebenswege beider Männer unterschiedlicher nicht 
sein könnten, entwickelt sich doch ein so tiefes Verständnis zwischen 
ihnen, dass Mandelbrot Lamont kurz vor seinem Tod einen wertvollen 
Chanukka-Leuchter schenkt, den wiederum die Familie Mandelbrot als 
gestohlen meldet. Als der verdächtigte Lamont Gelegenheit zur Verteidi-
gung erhält, fasst er Mandelbrots immer wieder in knappen Ausschnit-
ten in den Roman montierte Auschwitzberichte zusammen (672–675). 
Im Kontext der Romanfiktion wird sein zunächst unwahrscheinlich wir-
kendes (sekundäres) Zeugnis von dem Historiker Adam Zignelik be-
glaubigt, der seinerseits durch Zufall ein Forschungsprojekt über den 
in Lettland geborenen Psychologen David P. Boder aufgetan hat,19 der, 
seit 1927 am Illinois Institute of Technology tätig, 1946 Tonaufnahmen 
von KZ-Überlebenden in den europäischen DP-Lagern gesammelt und 
auszugsweise verschriftlicht hatte. Mit der Wiederentdeckung der längst 
vergessenen Tonspulen, in die der Text sogar fragmentarisch ›hineinhö-
ren‹ lässt (650), entfaltet der Roman einen zweiten, dem Bezeugen ge-
widmeten Handlungsstrang und eröffnet gleichzeitig eine Mediendebat-
te. Zignelik erscheint auf diese Weise als ›tertiärer‹ Zeuge nach David 
Boder und dessen auf Tonband festgehaltenen Interviews mit Augenzeu-
gen des Holocaust. Die Figur des Historikers Zignelik ist damit der des 
schwarzen »Streetsweepers« Lamont kontrapunktisch zugeordnet. Beide 
hören Überlebenden des Holocaust zu: Lamont, der eigentlich nicht ver-
steht, welche ungeheure Geschichte er um die Jahrtausendwende direkt 
aus Mandelbrots Mund vernimmt, vermag dessen Zeugenaussage nahe-
zu wörtlich wiederzugeben. Im Unterschied dazu drängen sich zwischen 
die Zeugenaussagen von 1946 und den Zuhörer Zignelik die Eigenge-
räusche der Tonaufnahmen und markieren deren Historizität; Zignelik 
kann nicht nachfragen und muss das, was er trotz seines historischen 
Wissens als erklärungsbedürftig empfindet, mühsam recherchieren. Im 
Zusammenhang seiner Forschungen sucht er Borders ehemalige Schüler 
(Wayne Rosenthal u.a. 623) auf, deren Berichte im Fiktionsrahmen des 
Romans die verschlungenen Wege von »Henry Borders« Karriere und 

19	Boder trägt im Roman den Namen »Henry Border«; Boders ursprünglicher 
Namen lautete Aron Mendel (1886–1961). Zu Boder vgl. Alan Rosen, The 
Wonder of their Voices. The 1946 Holocaust Interviews of David Boder, New 
York 2010, vor allem S.17–49; Alan Rosen, »Nachwort«, in: David P. Boder, 
Die Toten habe ich nicht befragt, hrsg. von Julia Faisst, Alan Rosen, Werner 
Sollers, Heidelberg 2011, S. 345–362 (I Did Not Interview the Dead. Univer-
sity of Illinois Press 1949).

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

331

seine verdrängte Zugehörigkeit zu den DP-Zeugen beleuchten, und er 
dehnt seine Interviews seinerseits auf Verwandte der KZ-Aufständischen 
aus (z.B. Hannah Weiss in Melbourne).

Der Wissenschaftler Zignelik bildet in der netzwerktheoretisch fundier-
ten Architektur des Romans nicht nur den entscheidenden »Knoten«20 
der Figurenbeziehungen, er fungiert auch als Bindeglied zum dritten 
wichtigen Handlungsstrang. Denn lange bevor er die Border’schen Ton-
spulen abhört und aus Lamonts Mund das Zeugnis von Henryk Man-
delbrot vernimmt, hat er als Sohn des Anwaltes und Menschenrechtlers 
Jake Zignelik Kunde von dessen Engagement gegen die amerikanische 
Apartheidspolitik der 1950er und 1960er Jahre.21 Den afroamerikani-
schen Opfern des rassistisch motivierten Bombenanschlags auf die 16th 
Street Baptist-Church in Birmingham, Alabama, vier Mädchen im Al-
ter von 11 bis 14 Jahren, ist der Roman ebenfalls zugeeignet.22 Zigne-
lik ist mit Charles McCray befreundet, Professor für Geschichte und 
als Afroamerikaner mit allen Risiken der akademischen identity politics 
vertraut.23 In der Figur des Charles McCray kreuzen sich die um 2000 
spielenden Handlungsstränge von Zignelik auf der einen und Lamont 
Williams, mit dessen Cousine Michelle Charles verheiratet ist, auf der 
anderen Seite; und ebenso wie die beiden Historiker, der eine weiß, der 
andere schwarz, ein Freundschaftsmuster wiederholen, das ihre Väter be-
gründet haben, so spiegelt ihre Beziehung das enge Vertrauensverhält-
nis des Psychologen »Henry Border« zu seiner schwarzen Haushälterin 
Callie auf der Zeitebene der 1940er Jahre. Das komplexe Zeugnis des 

20	Albert-László Barabási, Linked. How Everything is Connected to Everything 
Else and What It Means for Business, Science, and Everyday Life, London 
2003.

21	In den Jahren 1952–1954 wurden fünf Fälle zum Thema Rassentrennung an 
öffentlichen Schulen vor dem Obersten Gerichtshof der Vereinigten Staaten 
verhandelt, die unter der Bezeichnung »Brown v. Board of Education« be-
kannt wurden. Eltern klagten vier Bundesstaaten sowie den Bundesdistrikt an, 
dass öffentliche Einrichtungen Menschen aufgrund ihrer Hautfarbe diskrimi-
nierten und damit gegen den Gleichheitsgrundsatz der Verfassung der Verei-
nigten Staaten verstießen. Der Oberste Gerichtshof gab den Eltern Recht und 
setzte somit die fast einhundert Jahre geltende Rechtsprechung außer Kraft. 
Als ein Akt rassistischen Terrors gilt der Bombenanschlag auf die afro-ame-
rikanische 16th Street Baptist Church am 15. September 1963, bei der vier 
Mädchen starben. Der Tag markiert einen Wendepunkt in der Menschen-
rechtsbewegung der 1960er Jahre und ebnete den Weg zum Civil Rights Act 
im darauf folgenden Jahr.

22	Denise McNair, Carole Robertson, Cynthia Wesley, Addie Mae Collins.
23	Im Sinne der kalkulierten Konstruktion der Romanhandlung wiederholt die 

Freundschaft der Historiker-Söhne die der Anwalts-Väter, Jake Zignelik und 
William McCray.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

332

Romans verwebt, so gesehen, zwei Unrechtsgeschichten des 20. Jahrhun-
derts und ihre Überlieferung.24

Geschrieben ist der Roman durchweg im epischen Präteritum, und 
zwar so, wie Hayden Whites narrativistischer Analyse historischer Dar-
stellungen zufolge ›Geschichte‹ traditionell geschrieben wird: als erzäh-
le sie sich selbst. Kein metahistoriographischer Kommentar, keine ironi-
sierende Sprachwendung oder metaleptische Erzählfigur brechen diesen 
Modus auf; im selben Tempus werden der zeitlich letzte Moment der 
komplexen Romanfiktion, der Abschied von Lamont Williams, Adam 
Zignelik und Dr. Washington auf der New Yorker Straßenkreuzung, 
wie der erste, die Begegnung zwischen Rosa Rabinowicz und Noah Le-
wenthal im polnischen Ciechanow der 1920er Jahre (393, 413) erzählt. 
Dadurch, dass sich das Präteritum jeder der ohne Rücksicht auf Zeit-
sprünge montierten Handlungspassagen aufprägt, scheinen diese, die im-
merhin einer knapp hundert Jahre umfassenden Geschichte entstammen, 
auf irritierende Weise gleichzeitig zu sein. Der Roman schafft auf diese 
Weise die Möglichkeit einer zeitunabhängigen, immer verfügbaren Par-
tizipation am Akt des Bezeugens, dessen Kommunikation und Deutung 
nach dem Vorbild videographierter Zeugeninterviews. Das epische Prä-
teritum hält den Leser in unhintergehbarer Distanz zum Erzählten und 
markiert zugleich die Fiktivität der literarischen Konstruktion. Gerade 
dadurch aber leistet das Erzählen eine gleichsam szenographische Ver-
gegenwärtigung der zu bezeugenden Unrechtsgeschichten auf verschie-
denen Ebenen, die dazu führt, dass man die zeitliche Staffelung der Er-
eignisse in ein räumliches Vorstellungsmodell überführt. Graphisch kann 
man sich dieses Modell zweidimensional als Kreis, der viele kleinere 
Kreise in sich schließt, denken, oder dreidimensional als eine Schichtung 
von sich verkleinernden Kreisen, die einen sich in die Tiefe schraubenden 
Kegel bilden. In beiden Fällen entsteht der Eindruck, dass die erzählten 
Ereignisebenen in paradoxer Gleichzeitigkeit hierarchisch auf ein Zen
trum hin orientiert und dass sie eben genau das nicht sind.

Vor diesem Hintergrund kann man die um 2000 angesiedelten, par-
allel geführten Geschichten des »Streetsweepers« Lamont Williams, der 
Historiker Adam Zignelik und Charles McCray25 als äußeren Ring anse-
hen, in den ein zweiter − das antirassistische Engagement der Väter Jake 
Zignelik und William McCray in den 1950er, 1960er Jahren − einge-
bettet ist, in den wiederum ein dritter − die wissenschaftliche Laufbahn 
des Psychologen David Border, sein Leben in den USA und die Inter-
views mit Überlebenden des Holocaust in den europäischen DP-Lagern 

24	Über das geschichtswissenschaftliche Fundament des Romans gibt das um-
fangreiche Quellenverzeichnis Auskunft, S. 687–694.

25	Diese Zeitebene hat eigene historische Dimension durch all jene Informatio-
nen, die über die Kindheit der Figuren eingestreut werden.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

333

−, und in diesen ein vierter − das Leiden der Juden unter nationalsozia-
listischer Verfolgung in Polen und der Aufstand im KZ Auschwitz 1944. 
Diese idealtypische Staffelung gibt klar zu erkennen, dass im Kern der 
Romanfiktion das Auschwitz-Zeugnis lagert, dessen im Rahmen der Er-
zählung ›realer‹ Status ein denkbar fragiler ist: Mandelbrot stirbt, Bor-
ders Tonspulen verstauben im Archiv und an ihrem Material nagt der 
Zahn der Zeit. Dreiviertel der Romanhandlung sind denn auch der Er-
klärung und Kontextualisierung dieser Zeugnisse gewidmet. Und da der 
Roman seine Staffelstruktur dem Leser nur dann enthüllt, wenn dieser 
aktiv recherchiert und sich durch die hundertfältigen Achronien nicht 
abschrecken lässt, ist es zweifellos ein Anliegen der mäandernden Nar-
ration, die zeitraubenden Anstrengungen, die das Bergen und Verstehen 
eines Zeugnisses erfordern, für den Leser direkt erfahrbar zu machen. 
Zugleich wird deutlich, dass in diese Interpretationen immer Gegen-
wartserfahrungen einfließen. Ohne dass auch nur ansatzweise die Singu-
larität des Holocaust bezweifelt wird, erkennt der Leser, dass die Erfah-
rungen, die alle Romanprotagonisten mit ihrem Engagement gegen die 
amerikanische Apartheidspolitik machen, eine wichtige Basis für Empa-
thie, Traditions- und Deutungsbereitschaft im Hinblick auf das Ausch-
witz-Zeugnis bereitstellen.

Man muss in der aufwändigen historischen Kontextualisierung des 
Zeugnisses auch das Gegengewicht sehen zu einer Erzählstrategie, die 
vor Jahren noch für einen Eklat gesorgt hätte. Obwohl der Fakten und 
Fiktionen mischende Montagestil des Romans bis zum Ende durchge-
halten wird, häufen sich doch in seinem letzten Drittel ausführlichere 
Passagen zum historischen Aufstand in Auschwitz und dem Schicksal 
der Beteiligten (Kapitel X). Dabei werden die Auschwitz-Passagen im 
selben epischen Präteritum erzählt wie die fiktionalen Szenen. Perlmans 
umfangreiche wissenschaftliche Bibliographie im Anhang des Textes er-
laubt einen Blick auf die ausgewerteten historischen Quellen, die zur li-
terarischen (Re-)Konstruktion der Ereignisse notwendig waren. Der Le-
ser könnte, übrigens auch im Fall der gut dokumentierten Forschungen 
zu David Boder, den ›Wahrheitsgehalt‹ des Erzählten durchaus über-
prüfen. Meine Hypothese lautet, dass der Roman die breit ausgestaltete 
Handlungsebene um den Historiker Zignelik und die Entdeckung von 
»Borders« Tonspulen einmal braucht, weil er sich selbst in die Medien-
debatte um Holocaustzeugnisse einbringen will, zum andern dafür, das 
eigene ›dramatische‹ Erzählverfahren am Parallelfall zu verdeutlichen 
und schließlich zu legitimieren. Als Adam Zignelik die Stimmen der Ho-
locaust-Überlebenden von Borders Tonspulen vernimmt, wird er, für den 
sich die beiden Zeitebenen von 1946 und 2000 überblenden, schockartig 
in den Bann dieser Tonaufnahmen gezogen; und auf eben solche Weise 
zwingt der Roman seinen Lesern die Präsenz der Auschwitz-Szenen auf. 
Wie bei einem Videointerview kann der Leser, der größtenteils zwischen 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

334

den wechselnden Zeitebenen des Erzählten unterwegs ist, punktuell teil-
haben, wenn der Sprecher im Akt des Bezeugens aus der Gegenwart in 
die Gegenwart der Vergangenheit stürzt. In Bezug auf die performative, 
nicht die historische Wahrheit des Zeugnisses ist dieses Darstellungs-
verfahren gerechtfertigt. Durch das Präteritum der Fiktion ist ein Fil-
ter eingebaut, der ein solches Präsens des Bezeugens – im Rahmen eines 
Interviews real vorstellbar – in den Rang einer episch erzeugten Wahr-
scheinlichkeit rückt.

Yannick Haenel: Jan Karski

Im französischen Titel von Haenels Roman steht der Deckname jenes 
Mannes,26 der, polnischer Diplomat und im Zweiten Weltkrieg Kurier des 
polnischen Widerstandes und der polnischen Exilregierung, Ende 1942 
und Anfang 1943 den gegen Hitler kämpfenden Alliierten die Nachricht 
von der verzweifelten Situation der Polen und der Massenvernichtung 
der Juden im Osten überbrachte. Eingeschleust in das Warschauer Ghet-
to und (vermutlich) in das Vernichtungslager »Izbica Lubelska«27 östlich 
von Warschau, wurde er zum Augenzeugen des Holocaust und erhielt 
den Auftrag, das Gewissen der Welt aufzurütteln und ein militärisches 
Eingreifen der Alliierten zugunsten der Polen und Juden zu fordern. So 
wenig realistisch ein Erfolg von Karskis Mission realpolitisch auch ge-
wesen sein mag – die Tatsache, dass sein außergewöhnlicher Zeugen-
bericht Millionen jüdischer Leben hätte retten können, wenn man ihm 
denn geglaubt hätte,28 hat sich dem Weltgedächtnis eingeprägt. Das im 
Doppelsinn unerhörte Zeugnis des Jan Karski ist zum Topos im Holo-
caustdiskurs geworden.

Haenels 2009, drei Jahre nach Jonathan Littels skandalträchtigem Ro-
man Les Bienveillantes veröffentlichter Text hat seinerseits heftige Kri-
tik geerntet. Claude Lanzmann bezichtigte den Autor des Plagiats, da die 
Karski-Szenen aus »Shoah« detailliert im Buch beschrieben werden, und 
jene fiktiven Passagen, in denen der Erzähler in die Figur des Jan Karski 
schlüpft, um dessen Erfahrungen und Gedanken nach dem ergebnislosen 

26	Eigentlich Jan Kozielewski (1914–2000). Dazu E. Thomas Wood / Stanislaw 
Jankowski, Karski. How One Man Tried To Stop The Holocaust. New York 
1994; Anna Kaiser, Jan Karski. Einer gegen den Holocaust. Als Kurier in ge-
heimer Mission, Gerlingen 1997.

27	Im folgenden weise ich Zitate aus der Ausgabe: Yannick Haenel, Das Schwei-
gen des Jan Karski, Roman, aus dem Französischen von Claudia Steinitz, 
Reinbek bei Hamburg 2012 (hier S. 100) nur mit Seitenzahlen im Text nach.

28	Was damit begründet wurde, dass die systematische Massentötung von Men-
schen definitiv nicht im Bereich des Vorstellbaren lag.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

335

Gespräch mit Roosevelt aus einer virtuellen Innenperspektive zu schil-
dern, mussten sich den Vorwurf massiver Geschichtsfälschung gefallen 
lassen.29 Wer sich über das Scheitern von Karskis Mission und dessen 
welthistorische Folgen angemessen informieren wolle, so der Tenor der 
Kritik, müsse zu seinem 1944 in den USA veröffentlichten Buch The Sto-
ry of a Secret State greifen, das 2011 übersetzt in Deutschland erschien.30 
Sieht man Haenels »Roman« indes als einen dezidiert literarischen Text 
an und analysiert ihn im Kontext jener Debatten um medial vermittel-
te Zeugenschaft, in denen auch Perlmans The Streetsweeper zu veror-
ten ist, dann ergibt sich ein völlig anderes Bild. Ich möchte Haenels Jan 
Karski als Baustein einer vom Motto des Textes (»Niemand zeugt für 
den Zeugen«31) angedeuteten, über direkte Augen- und Ohrenzeugen des 
Holocaust hinausgehenden, bis in die Ära des »postmemory« reichen-
den Zeugenkette lesen, für deren Fortbestehen die imaginierende, kons-
truktive, verschiedene Medienformate reflektierende Arbeit am Zeugnis 
unerlässlich ist. Meine Hypothese ist, ähnlich wie bei der Lektüre von 
The Street Sweeper, dass für den Roman das Nachdenken über die per-
formative (dabei von der historischen nicht unabhängige) Bedeutung des 
Zeugnisses im Zentrum steht und kompositorisch wirksam wird. Inso-
fern richtet sich der analytische Blick wieder vorrangig auf die narrative 
Konstruktion des Textes und dessen Herstellung von Zeitverhältnissen, 
die generell für Traditionsprozesse grundlegend sind und im Fall von Vi-
deozeugnissen (und der von ihnen inspirierten Literatur) eine besonde-
re Dynamik annehmen.

Haenels Roman ist in drei nur mit Zahlen betitelte Kapitel unter-
teilt. Diese Formentscheidung ermöglicht zwei verschiedene Lektüren 
des Textes, die der Leser im Prinzip gleichzeitig realisieren muss: eine 
chronologische und eine systematische, die das Prinzip eines technischen 
›Aufzählens‹ zur Geltung bringt. Im Licht der systematischen Lesart er-
scheinen die Kapitel trotz ihrer voneinander abweichenden Umfänge (30 
– 70 – 90 Seiten), Referenzobjekte und Erzählverfahren als gleichran-
gig und gleichwertig. Das erste Kapitel ist im Stil einer Ekphrasis gehal-
ten und beschreibt jene Szenen, zu denen Claude Lanzmann in »Shoah« 
(1985) die 1977/78 geführten Interviews mit Jan Karski verdichtet hat. 

29	Katarina Bader, »Wer war Jan Karski? Literaturbericht zum Thema Jan Kar-
ski«, in: Die Zeit Literatur, politisches Buch, Nr.12 (2011) (Literaturbeilage 
der Wochenzeitung »Die Zeit« Frühling 2011), S. 72–73.

30	Jan Karski, Story of a secret State, Cambridge 1944. Mein Bericht an die 
Welt. Geschichte eines Staates im Untergrund, übersetzt von Ursel Schäfer 
und Franka Reinhart, München 2011.

31	Paul Celan, »Aschenglorie«, in: Paul Celan, Gesammelte Werke in fünf Bän-
den, hrsg. von Beda Allemann und Stefan Reichert unter Mitwirkung von 
Rolf Bücher, zweiter Band: Gedichte II, Frankfurt am Main 1983, S. 72.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

336

Das zweite Kapitel referiert zusammenfassend Jan Karskis 1944 veröf-
fentlichten Bericht The Story of a Secret State über seine Kuriertätig-
keit im 2. Weltkrieg, während das dritte einen inneren Monolog phan-
tasiert, mit dem Jan Karski zunächst, auf einer Bank neben dem Weißen 
Haus sitzend, das Scheitern seiner Unterredung mit Roosevelt zu verar-
beiten versucht, der dann aber, auf merkwürdige Weise zeitlos werdend, 
Karskis Leben in den USA bis zu seinem Tod skizziert, einem Tod, der 
wie eine späte Einlösung des traumatisch in das Leben eingewurzelten 
Augenzeugnisses wirkt.

Die andere Lesart sieht in der Zahlenfolge die Erwartung eines dia-
chronen Fortschreitens von Handlung und Erzählung bestätigt, ein Fort-
schreiten indes in Umkehrrichtung: ein Rückschreiten in die Vergan-
genheit und damit ein Vordringen zum Kern des Bezeugten. Der Text 
beginnt mit dem Jahr 1985 und eröffnet eine erste Begegnung mit Karski 
im Medium von Claude Lanzmanns Film, setzt dann eine zweite Begeg-
nung 1944, dem Erscheinungsjahr des Berichtes, an, und führt den Le-
ser dann immer tiefer in die historische Zeit hinein bis zu jenem 28. Juli 
1943, an dem Jan Karski vorgeblich in Washington auf einer Parkbank 
sitzt. Haenels Text inszeniert auf den ersten Blick mit ähnlichen Strate-
gien wie Perlman eine Zeittiefe, die zum ›Kern‹ des Zeugnisses führt. In 
der Tat: Mit dem virtuellen ›Abstieg‹ in die historische Zeit geht, so will 
es scheinen, eine Verminderung der Distanz zwischen Leser und Figur 
einher. Liest man zunächst den Bericht über einen Film, den ein Regisseur 
auf der Basis von mehr als dreißig Jahren nach dem Holocaust geführten 
Video-Interviews hergestellt hat, erhält man dann die Kurzfassung des 
von Karski selbst geschriebenen Erinnerungsbuchs von 1944 und glaubt 
schließlich mit dem dritten Kapitel all dieser vermittelnden Instanzen le-
dig zu sein, imaginativ in Karskis Kopf einzudringen und leibhaftig am 
Strom seiner Gedanken teilzuhaben. Durch zahlreiche Motivwiederho-
lungen hat der Text längst die Illusion genährt, es würde dreimal dieselbe 
Geschichte erzählt, und wenn der Ich-Erzähler Karski im dritten Kapi-
tel über den Film »Shoah« spricht (178 ff.), wird nicht nur ein narrati-
ver Bogen zurück an den Anfang des Buches gespannt, der Leser fühlt 
sich durch Karski auch so unmittelbar angesprochen, als sei er wie Clau-
de Lanzmann 1978 sein direkter Gesprächspartner oder sogar wie Kar-
ski selbst 1942 der Hörer jener Botschaft, die ihm seine beiden Begleiter 
durch das Warschauer Ghetto aufgetragen haben. »In gewissem Sinne 
ist es ihm [Lanzmann] zu verdanken«, so der fiktive Karski, »dass ich 
zu Ihnen spreche« (181).

Obwohl auf diese Weise deutlich wird, dass der in die Vergangenheit 
vordringende Lektüreweg zur ›authentischen‹ Situation des Bezeugens 
zurück, also durch das Buch hindurch zum schwergewichtigen dritten 
Kapitel führt, kann doch nicht übersehen werden, dass das Modell für die 
dazu notwendige literarische und rhetorische Illusionsbildung im ersten 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

337

Kapitel vorgestellt wird: Das Video-Interview, Grundlage für Karskis 
filmtechnisch überschriebene Auftritte in Lanzmanns »Shoah«, erhält 
paradigmatische Funktion. Der Zeuge Karski, der zu Beginn der Auf-
zeichnung sagt: »Jetzt gehe ich fünfunddreißig Jahre zurück«, der dann 
aufspringt, flüchtet: »Nein, ich gehe nicht zurück, nein!« (9) – er weiß, 
dass die sprachliche Vergegenwärtigung der entsetzlichen Beobachtun-
gen im Warschauer Ghetto einen körperlich-seelischen Rücksturz in diese 
Situation bedeutet. Im Film legen seine Flucht, seine Tränen, sein Schwei-
gen (»Claude Lanzmann filmt dieses Schweigen«, 21) ebenso Zeugnis 
von dem erlittenen Trauma ab wie seine »herausgeschleudert[en]« Wor-
te: »Naked bodies on the street!« (24), »Women with their babies…« 
(25). Wie Lanzmann in der Situation des Interviews, so ist der Leser von 
Haenels Roman – vor allem im dritten Kapitel – Karskis Begleiter beim 
Absturz in die Vergangenheit. Vor diesem Hintergrund wirkt es schlüs-
sig, dass das dritte Kapitel, in dem die lange, vom Trauma gezeichnete 
Nachgeschichte von Karskis Holocaust-Erfahrung gestaltet wird, den 
Leser auf die entsprechenden Filmszenen des ersten zurück orientiert. In 
der virtuellen Zeugenkette, die der Text entwirft, kommt dem Leser da-
mit nach Karski in erster und Claude Lanzmann in zweiter Instanz die 
Position des tertiären Zeugen zu. Gleichzeitig stellt Haenel jene Media-
lität aller Tradenten (von Karski 1942 bis zum Roman von 2009) her-
aus, die durch das Video-Interview auf den Punkt der größten Sichtbar-
keit getrieben wird: Denn vor Lanzmanns Kamera, so Karski, habe er 
die Situation im Ghetto »so intensiv« wieder erlebt, dass es ihm schien, 
seine beiden jüdischen Begleiter hätten durch ihn gesprochen, er sei das 
Mundstück ihrer ureigensten Botschaft geworden.

»Indem sie mich zu ihrem Boten erkoren, hatten sie mir ihre Einsam-
keit übermittelt, und diese Einsamkeit wollte ich vor Claude Lanzmann 
deutlich machen. Besser gesagt, ich wollte nichts, es ist geschehen, ohne 
dass ich es wollte: Das Wort der beiden Juden aus dem Warschauer 
Ghetto ist aus mir gekommen, und dank Claude Lanzmann hat die Welt 
endlich dieses Wort gehört, dasselbe, das Sie hören, wenn Sie diese Zei-
len lesen.« (179)

Ein Lesen von solch sinnlicher Intensität zu gestalten, als ob der Schrift-
text das im sekundären und tertiären nur nachhallende erste Zeugnis zu 
hören gebe – kann das ein Anspruch von Literatur nach 2000 sein? Vi-
deographierte Zeugnisse wecken ein solches Begehren, sie bieten sich 
als performative Modelle an, geben paradigmatische Strukturen vor, re-
gen Nachahmung an, fordern das illusionsbildende Potential der ande-
ren Künste heraus. Haenels Karski-Roman macht allein schon durch 
sein Kompositonsprinzip und den privilegierten Platz, den er dem Vi-
deo-Interview zuweist, darauf aufmerksam, dass er die oben gestellte 
Frage intensiv reflektiert. Er betreibt Illusionsbildung nach allen Regeln 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

338

der Kunst, und gleichzeitig macht er – in desillusionierender Absicht – 
diese Regeln sichtbar. Für beide Aspekte ist die narrative Zeitgestaltung 
ausschlaggebend.

Während Perlman durchgängig das epische Präteritum verwendet und 
damit die hierarchisch komponierten Zeitebenen seines Romans und 
vor allem den differierenden ontologischen Status des jeweils Erzähl-
ten nachhaltig irritiert, arbeitet Haenels Jan Karski mit einem kalkulier-
ten Wechsel von Präsens und Imperfekt. Dabei gilt mitnichten die Regel, 
dass das Präsens die Gegenwart und das Imperfekt die Vergangenheit de-
notiert. »Now«- »Jetzt« lautet das erste Wort, das Karski im Interview 
mit Claude Lanzmann äußert, und wenn er nach dem ersten Kollaps in 
das Erzähltempus des Imperfekts wechselt (9), wird deutlich, dass er die 
Vergangenheitsform als Sperrfeuer gegen die gewaltsam andrängende 
Erinnerung einsetzt. Denn die größte Angst hat er davor, dass im sponta-
nen »Jetzt« der Redesituation von 1978 das fortdauernde, unbewältigte 
»Jetzt« der Ghettoerfahrung von 1942 aufbricht. Das Wiederaufgreifen 
des Präsens im Interview – Karski berichtet nun von den Gräueln, die er 
im Ghetto beobachtete – betont der Text ausdrücklich:

»Jetzt spricht er in der Gegenwart, es gibt keine Distanz mehr zu dem, 
was er beschreibt. Er wollte nicht zurückgehen, aber ohne es zu wollen, 
ist er zurückgegangen, er ist ›dort‹, im Ghetto.« (25)

Lanzmanns filmische Darstellung ›erschafft‹ das traumatische Ereignis 
im Rahmen des Interviews neu und suggeriert, dass das bei wiederhol-
tem Anschauen stets neu erlebbare »Jetzt« des Films Teil am perfor-
mativen »Jetzt« des Zeugenberichtes hat. Der fiktive Karski des drit-
ten Kapitels deutet diesen Effekt – im Einklang mit wissenschaftlichen 
Analysen zu Shoah (183)32 – vorsichtig mit dem religiösen Begriff der 
»Auferstehung«. 33 Haenels literarischer Text partizipiert an diesem me-
dienspezifischen Präsens durch ein szenographisches Erzählen, das das 
mehrfach codierte »Jetzt« des Films auf der ›Bühne‹ des Textes zur Auf-
führung bringt. Genauso verfährt Haenel übrigens im zweiten Kapitel, 
das Karskis im Imperfekt geschriebenes Buch Story of a Secret State 
im Präsens zusammenfasst: »Das Buch beginnt am 23. August 1939. 
Jan Karski kommt von einem Empfang der portugiesischen Botschaft 
in Warschau. […] Mitten in der Nacht klopft es an seine Tür.« (33) 
Aus dem ersten Kapitel ist in Erinnerung, dass Karski in Lanzmanns 

32	Shoshana Felman, »The Return of the Voice. Claude Lanzmann’s Shoah«, in: 
dies. / Dori Laub, Testimony. Crises of Witnessing in Literature, Psychoanaly-
sis, and History, New York 1992, S. 204–283, zu Karski siehe S. 233–242.

33	Im Text direkt bezogen auf die Worte von Elie Wiesel »Man kann dem Wort 
durch das Wort neues Leben geben« (183), indirekt aber auf das Filmpro-
jekt, dazu Geoffrey Hartmann, »Die Ethik des Zeugnisses«, S.56: »In man-
cher Hinsicht stellt Lanzmanns Werk eine Auferstehung dar.«

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

339

Interview mit der Imperfektform andrängende traumatische Erfahrun-
gen abwehrte. Die literarische Umschrift ins Präsens macht diese Distan-
zierungsgeste rückgängig und inszeniert Karskis »Bericht an die Welt« 
– das Buch im Buch – wie einen Film, kurzum: leistet jene Vergegenwär-
tigung, die dem videographierten Interview eigen ist, zugunsten einer 
Lektüre im Zeichen der Partizipation. Vor diesem Hintergrund macht es 
Sinn darauf hinzuweisen, dass das dritte Kapitel – die Fiktion einer ›di-
rekten‹ Teilhabe an Karskis Gedanken – stringent im Imperfekt verfasst 
ist. In der subtilen Choreographie des Romans prägt also nicht zufällig 
das Tempus der Distanzierung jene fiktiven Passagen, die so viel Ärger 
bei der Kritik ausgelöst haben.

Es zeichnet die kunstvolle (Zeit-)Architektur von Haenels Roman aus, 
dass nicht nur das Imperfekt Distanzierung und ästhetische Überfor-
mung indiziert. Denn sowohl die Diegese des ersten wie die des zwei-
ten Kapitels ist präsentisch verfasst. »Es geschieht in Shoah von Clau-
de Lanzmann«, lautet der einleitende Satz im ersten Kapitel; mit »Jan 
Karski erzählt von seiner Kriegserfahrung in dem Buch Story of a Secret 
State, das im November 1944 in den USA erschien« (33, Hervorhebung 
C.B.) beginnt das zweite. In beiden Fällen ist der präsentische Sprechakt 
genrebedingt und zwingt den Leser, den intellektuellen Abstand desje-
nigen einzuhalten, der über sekundäre Bild- und Textzeugen reflektiert. 
Gleichzeitig eröffnet der Text aber auch auf dieser Ebene die Möglich-
keit der Partizipation. Beide Sprechakte, die Ekphrasis im ersten wie der 
zusammenfassende Buchkommentar im zweiten Kapitel, sind performa-
tiv. Es liegt in der Hand des Lesers zu entscheiden, ob sie ›glücken‹: dann 
nämlich, wenn er sich auf ihr Präsens einlassen kann, ohne Präsenz damit 
zu verbinden. Auf diese komplizierte Weise, getragen von einer langen 
Tradentenkette mit verschiedenen medialen Relais, könnte Jan Karskis 
unerhörtes Zeugnis tatsächlich in die Gegenwart gelangen.

Daniel Mendelsohn: The Lost

Während Perlmans The Street Sweeper und Haenels Jan Karski ein (his-
torisch belegtes) Holocaustzeugnis ins Zentrum der Fiktion stellen und 
die videographierte Vergegenwärtigung des Gesprächs mit dem Zeugen 
als Modell der literarischen Narration auszeichnen, wird dem Video-
Interview in Mendelsohns The Lost ein anderer Status zugeschrieben. 
Es bildet nicht den – in letzter Instanz traumatisch besetzten und daher 
entzogenen – Kern und Zielpunkt des Romans, sondern ist vielstellig, 
plural, heterogen. Unzählige Video-Interviews und Photos werden auf 
der Suche des Erzählers und seiner Mitstreiter nach der in nationalsozi-
alistischen Pogromen 1942/43 getöteten Bolechower Familie des Groß-
onkels Shmiel gemacht. Entsprechend kontingent und diskontinuierlich 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

340

stellt sich das zusammengetragene Informationsmaterial dar: Einzelne 
Fundstücke und Begegnungen bringen die Recherche sofort einen gro-
ßen Schritt voran, bei anderen dauert es lange, bis man ihren Erkennt-
niswert einschätzen kann und den richtigen Schlüssel zur Interpretation 
gefunden hat. Je umfangreicher und vielfältiger das Material ist, desto 
aufdringlicher wirkt seine Materialität, entfaltet einen intrikaten Eigen-
sinn und lenkt den Suchenden von seiner Fragestellung ab. Der Roman 
dokumentiert, dass die videographierten Zeugnisse, die Grundlage des 
Erzählens sind, in unterschiedlichen Sprachen geführt werden. Die Räu-
me, in denen sie stattfinden, sind die aktuellen Wohnungen der Über-
lebenden des Bolechower Massakers in den USA, in Israel, Australien, 
Norwegen u.a. Dadurch wird deutlich: In ihrer Heterogenität spiegeln 
die Videos und ihre Übersetzung in den Text nicht nur die geographi-
sche Zerstreutheit und Isolierung der im Exilland mehr oder weniger 
heimisch gewordenen Zeugen, sondern auch deren jeweils sehr unter-
schiedliche Verarbeitung der spärlichen, oft sekundär und tertiär vermit-
telten Informationen. Die Pluralität der Interviews, der Orte und Spra-
chen ist ein unmittelbarer Indikator für die Zerstreuung des jüdischen 
Lebens, für traumatische Verluste und Enteignungen als Folge des Ho-
locaust, und diese geographische Zerstreuung hat ein Äquivalent in der 
nicht minder verstörenden Zeitflucht, als die sich für Überlebende die 
Aneinanderreihung von Jahrzehnten nach den Pogromen darstellt. Auch 
Zeit ist zerstörerisch: Sie entfernt vom Ereignis, sie lässt Erinnerungen 
verblassen, sie macht alt und verwirrt.

Die Suche des Erzählers gilt nicht nur dem Wissen darüber, wie Shmiel 
Jäger, seine Frau Ester und die Töchter Frydka, Lorka, Ruchele und Bro-
nia »gestorben« sind, sondern auch, »wie sie gelebt haben«, »wie es war, 
dort [in Bolechow] zu sein, wer [der] Großvater war, nicht sein Beruf, 
sondern sein Wesen.«34 Die in die Erzählung eingeflochtenen Informa-
tionen aus Video-Interviews mit Überlebenden werden durch Erkennt-
nisse aus Lektüren, Ergebnisse von Archiv- und Internetrecherchen und 
vor allem durch jene Erfahrungen, die der Erzähler auf mehrmaligen 
Reisen in den heute ukrainischen Ort Bolechow gewinnt, vervollstän-
digt, korrigiert und hermeneutisch erschlossen. Dabei spart der Roman 
nicht an Hinweisen auf Zufälle, Überraschungen, Enttäuschungen, auf 
Kontingenz: Ganz plötzlich entpuppen sich zum Beispiel Gesprächspart-
ner, von denen man vorher nichts wusste, als wichtige Informanten, oder 
es tun sich völlig unerwartet Räume in Bolechow auf, weil eine Freun-
din den Erzähler überredet, eine Frage zu stellen, die dieser längst für 

34	Im Folgenden weise ich Zitate aus der Ausgabe Daniel Mendelsohn, Die Ver-
lorenen. Eine Suche nach sechs von sechs Millionen, Deutsch von Eike Schön-
feld, Fotografien von Matt Mendelsohn, Köln 2010 (hier S. 451) mit Seiten-
zahlen direkt im Text nach.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

341

beantwortet hält. In diesem Fall mit dem Erfolg, dass die Reisenden jene 
kleine zementierte Fläche in einem Hinterhof entdecken, auf der Frydka 
ermordet wurde, und dass sie das Kellerverlies, Frydkas letztes Versteck, 
besichtigen können (587 ff.). Sofort stellt sich indes die Frage nach der 
Authentizität des Entdeckten: Denn wenn der Erzähler in besagten Kel-
ler hinunter steigt, dann ist er zwar besessen von der Vorstellung, »hier« 
(591) zu sein, »dort«, wo es sich zugetragen hat – sechzig Jahre spä-
ter steht er indes an einem vollkommen anderen Ort: im Vorratskeller 
einer zugezogenen, ursprünglich aus Südrussland stammenden Familie 
(Alkoholiker, der Sohn drogensüchtig), deren vernachlässigte Wohnung 
partout keine Ähnlichkeiten mit der historischen Einrichtung aufweist 
(588). Die älteren ukrainischen Zeugen, die heute in Bolechow wohnen 
und als Gesprächspartner fungieren, wissen nichts von der früheren pol-
nisch-ukrainisch-jüdischen Symbiose, weil sie selbst niemals Teil davon 
waren oder Gründe haben, ihren Anteil an deren Vernichtung zu ver-
schweigen. Die anderen sind Nachgeborene und Umsiedler, die sich we-
nig für alte Geschichten interessieren. Obwohl der Ort, dem die Suche 
gegolten hat, tatsächlich noch materiell vorhanden ist – man kann ihn 
ertasten, photographieren und filmen – , ist er definitiv kein Ort der Er-
innerung in dem Sinne, dass ein Augenzeuge ihn als Schauplatz des Er-
eignisses beglaubigen könnte. Die wirklichen Augenzeugen sind tot, die 
noch lebenden Ohrenzeugen in die Welt verstreut und durch viele Jahr-
zehnte vom Ereignis getrennt. Damit sind die Grenzen der geschilder-
ten Bemühungen schonungslos benannt, und das Rechercheprojekt stellt 
sich eine entsprechend nüchterne Bilanz aus: Während der Roman ins-
gesamt 626 Seiten umfasst, kann der Erzähler die ›Ergebnisse‹ der Suche 
auf knapp zwei Seiten zusammenfassen (529–530).

Im Hinblick auf die Bedeutung des Video-Interviews leistet Mendel-
sohns Roman einen skeptischeren Beitrag zur »postmemory«-Debatte, 
als Perlman und Haenel dies tun. Das Fiktionspotential des singulären, 
individuellen Zeugnisses als Grundlage eines möglichen Pathosnarra-
tivs wird einer harten Realitätsprobe unterzogen und dabei aufgelöst. 
An die Stelle des einen Zeugnisses treten viele Interviews, die zwar alle 
mit hohem Erwartungsdruck organisiert werden, letztendlich aber im 
histoire-Fundament des Romanprojekts einen technischen und damit 
kaum anderen Status haben als die für Recherche, Aufzeichnung und 
Dokumentation notwendigen Informations- und Kommunikationsmedi-
en, die Dolmetscher und Reiseführer und nicht zuletzt die Flugzeuge und 
Mietwagen, ohne die das Überwinden der großen räumlichen Entfernun-
gen nicht möglich wäre. Auch die Pragmatik des Interviews kommt zur 
Sprache: Wie lauten die richtigen Fragen? Wie müssen Fragen gestellt 
werden, damit der Interviewer nicht nur das erfährt, was er als Antwort 
zu hören wünscht? Wie viel Vorwissen muss der Interviewer jeweils ha-
ben, um Fragen gezielt und doch offen formulieren zu können, und ist es 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

342

prinzipiell statthaft, Vorwissen zu verschweigen? Mendelsohns Roman 
dokumentiert präzise den Lernprozess des suchenden Erzählers im Auf-
spüren von Informationen und in der Auseinandersetzung mit gefunde-
nem Material. Dieser suchende Erzähler, von dessen Arbeitsbedingun-
gen im Medienzeitalter der Leser viel erfährt, avanciert zum Modell des 
tertiären Zeugen schlechthin. Nicht zufällig weist er zu Perlmans Histo-
riker Adam Zignelik viele Parallelen auf, da in seiner Figur das histori-
sche und analytische Wissen versammelt ist, das zur Interpretation der 
Zeugnisse gebraucht wird.

Tatsächlich verantwortet die Deutungsbedürftigkeit der Zeugnisse 
den beachtlichen Umfang beider Romane, was im Fall von The Lost so-
gar dazu führt, dass die Erzählerfigur aufgespalten wird. Dem suchen-
den Erzähler auf der Ebene der histoire ist ein schreibender Erzähler als 
Instanz des discours zur Seite gestellt. Investiert der erste sein Wissen in 
die Recherche und Führung der Interviews, so hat der zweite die Aufga-
be, die heterogenen, zum Teil widersprüchlichen und lückenhaften Zeug-
nisse und all jene Erinnerungsstücke, die nicht für sich selbst sprechen 
(291), für den Leser sinnfällig zu arrangieren und zu deuten. Immer wie-
der streut dieser Erzähler metareflexive Überlegungen zu seinem Tun ein 
(527 ff.), und von Anfang an ist klar, dass er, Altphilologe von Profession, 
das Urmodell des mäandernden, Geschichten in Geschichten einlagern-
den Erzählens von seinem Bolechower Großvater übernommen hat (44, 
vgl. 19, 22, 25 ff.), obwohl er lange Zeit Homer und Herodot für seine 
Vorbilder hielt (46 f.). Das Einrücken des schreibenden Erzählers in die 
jüdische Tradentenkette wird zusätzlich dadurch hervorgehoben, dass 
jedes der fünf großen Kapitel mit der Ausdeutung eines Abschnitts aus 
der Genesis beginnt. Die alttestamentlichen Themen – »Bereschit oder 
Anfänge«, »Kain und Abel oder Geschwister«, »Noah oder Totale Ver-
nichtung« etc. – werden als direkte Interpretationshilfen eingesetzt, um 
die heterogenen Reise- und Rechercheberichte jeweils in einen religiös-
kulturellen Deutungshorizont einzurücken. Im »Kain und Abel«-Kapitel 
werden beispielsweise die Wissenslücken über Shmiels in Bolechow ver-
bliebene Familie und die fatale, nachträglich nur schwer zu verstehen-
de Verweigerung von Ausreisehilfen auf das schwierige Verhältnis zwi-
schen den sieben Geschwistern der Großvatergeneration zurück geführt.

Die betont intellektuelle, das hermeneutische und das narratologische 
Projekt verbindende und reflektierende Architektur des Romans stellt 
eine völlig andere Bühne für das Holocaust-Zeugnis und seine spezifische 
Zeitlichkeit dar, als es die Romane von Perlman und Haenel tun. Diesmal 
ist nicht das narrativ inszenierte Zurückstürzen des Holocaust-Zeugen 
in die Vergangenheit zentral, an dem der Leser – nach dem Vorbild des 
Interviewers im Video-Interview – dank einer zeitlichen Staffelung des 
Dargestellten teilhaben kann. Es gibt keine Zeittiefe in The Lost, von der 
aus oder auf die hin das Erzählen strukturiert ist. Stattdessen wird der 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

343

Leser dem Sog einer gewaltsamen und zerstörerischen Temporalität aus-
gesetzt, die vergangenes Leben und Sterben, alle diesbezüglichen Erinne-
rungen, Geschichten und Bilder wegschwemmt (596). Die Recherchen 
des suchenden und reisenden Erzählers finden unter enormem Zeitdruck 
statt, weil die konkreten Erinnerungsstücke verschwinden, die Räume 
und Orte sich verändern und die wenigen Zeugen, die es noch gibt, sehr 
alt und dem Tode nahe sind. »[A]lles geht mit der Zeit verloren« (596) 
lautet das Credo des Romans,

»[…] das Lächeln und die Enttäuschungen, das Lachen und Entsetzen 
der sechs Millionen im Holocaust getöteten Juden sind jetzt verloren 
oder werden bald verloren sein, weil keine Zahl von Büchern, so groß 
auch immer, sie alle je dokumentieren könnte, selbst wenn sie geschrie-
ben werden sollten, was nicht geschehen wird und kann […]« (596).

Als Reisender trägt der Erzähler die Dynamik des Verschwindens in 
den Roman hinein, und letztlich bleibt kein einziges Interview und kein 
noch so kurzer Zeugenbericht von der Hast des Zugriffs, der fast immer 
schon zu spät erfolgt, verschont. Allen in den Roman eingefügten Pho-
tos, schwarz/weiß die alten wie die neuen, ist eine melancholische Aura 
eigen, als könnten die Aufnahmen den jederzeit drohenden Verlust nur 
punktuell und provisorisch aufhalten. Angesichts dieses Befundes wird 
deutlich, warum der zweite, reflektierende Erzähler zwingend notwendig 
ist. Er schafft den stabilen Erzählrahmen der fünf großen Kapitel auf der 
Ebene einer Schreibgegenwart, die sich mithilfe des biblischen Deutungs-
rahmens einer intersubjektiven und überzeitlichen Geltung zu versichern 
sucht. Während alles, was erzählt wird, im Imperfekt steht, weil es vom 
Schreibzeitpunkt aus vergangen ist, d.h., vom Vergehen bedroht und auf-
gezehrt wird, schafft das Präsens eine zarte, kaum sichtbare Verbindung 
zwischen der Leser-Ansprache (»Hören Sie«, 80 und 83) und den Ge-
nesiskommentaren. Der Roman definiert sich auf diese Weise zweifach: 
Auf der einen Seite inszeniert er sich als ein selber der Vergänglichkeit 
anheimgegebenes Archiv, in das die zufälligen Momentaufnahmen der 
Video-Interviews (in ihrer fragilen, nicht zeitresistenten Materialität), 
Photos, Berichte u.a. eingelagert sind, während er auf der anderen Seite 
gleichsam Buch im Buch ist und seine Deutungsarbeit durch das Buch 
der Bücher autorisiert. Vor allem gegen Ende nehmen die metareflexiven 
Passagen des Romans immer wieder die unauslöschliche Differenz zwi-
schen dem individuellen Leben mit all seinen Einzel- und Besonderhei-
ten und einer Geschichte ins Visier, die um Kohärenz und logische Stim-
migkeit bemüht ist. Nun wird auch deutlich, dass die geradezu besessene 
Suche des reisenden Erzählers nach lebensnahen, charakteristischen De-
tails über die »Verlorenen« –

»[e]r war taub, sie hatte hübsche Beine, sie war freundlich, er war schlau, 
ein Mädchen war abgehoben oder womöglich leicht zu haben, eines 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

344

mochte die Jungen oder spielte vielleicht die Unnahbare. Ein Schmet-
terling! Er hatte zwei Lastwagen, er brachte die ersten Erdbeeren mit, 
sie hielt ihr Haus makellos sauber […]« (529)

von Anfang an Empirie gegen Theorie, »Nähe« gegen »Distanz« (533), 
die bruchstückhafte Anschauung gegen den Entwurf logischer Zusam-
menhänge ausgespielt, das Projekt eines traditionellen Erzählens also 
subvertiert hat. Für Mendelsohn stellt das Video-Zeugnis nicht das Vor-
bild der Narration, sondern muss als deren ultimative Herausforderung 
begriffen werden. Es erzeugt genau jene Spezifik (616) und »Nähe«, 
die der notwendig ›distanzierende‹ Erzähler auslöschen muss, um eine 
Geschichte zu schreiben. »Und genau in dem Augenblick, in dem ich 
sie sozusagen am spezifischsten gefunden hatte«, heißt es deshalb im 
»Fünfte[n] Teil«, spürte ich, dass ich sie [die »Verlorenen«] wieder auf-
geben, sie selbst sein lassen musste, was immer das gewesen war.« (616) 
Daran, dass Mendelsohn die unzähligen Video-Interviews, die das Infor-
mationsfundament des Romans bilden, in die das Projekt beunruhigende 
Dynamik des Verschwindens einbezieht, macht The Lost die konträre, 
konsakrierende, in gewisser Weise sogar musealisierende Behandlung des 
Holocaust-Zeugnisses in The Streetsweeper und in Jan Karski sichtbar.

Bibliographie

Bader, Katarina (2011), »Wer war Jan Karski? Literaturbericht zum Thema 
Jan Karski«, in: Die Zeit Literatur, politisches Buch, Nr.12 (Literaturbei-
lage der Wochenzeitung »Die Zeit«), S. 72–73.

Barabási, Albert-László (2003), Linked. How everything Is Connected to 
Everything Else and What It Means for Business, Science, and Everyday 
Life, London.

Barricelli, Michele (2010), »Kommemorativ oder Kollaborativ? Historisches 
Lernen mithilfe digitaler Zeitzeugenarchive (am Beispiel des Visual His-
tory Archive)«, in: Bettina Alavi (Hg.), Historisches Lernen im virtuellen 
Medium, Heidelberg, S. 13–19.

Barricelli, Michele / Bauer, Juliane / Wein, Dorothee (2009), »Zeugen der 
Shoah, Historisches Lernen mit lebensgeschichtlichen Interviews. Das Vi-
sual History Archive des Shoah Foundation Institute in der schulischen 
Bildung«, in: Medaon. Magazin für jüdisches Leben in Forschung und 
Bildung, 5, S. 1–17.

Blasberg, Cornelia (2002), »Geschichte als Palimpsest. Schreiben und Le-
sen über die ›Kinder der Täter‹, in: Deutsche Vierteljahresschrift 76, Heft 
3, S. 464–495.

Blasberg, Cornelia (2006), »Zeugenschaft. Metamorphosen eines Diskurses 
und literarischen Dispositivs«, in: Barbara Beßlich / Katharina Graetz / Olaf 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»I’m there«

345

	 Hildebrand (Hg.), Wende des Erinnerns? Geschichtskonstruktionen in der 
deutschen Literatur nach 1989, Berlin, S. 21–34.

Celan, Paul (1983), »Aschenglorie«, in: Paul Celan, Gesammelte Werke in 
fünf Bänden, hrsg. v. Beda Allemann und Stefan Reichert unter Mitwir-
kung von Rolf Bücher, zweiter Band: Gedichte II, Frankfurt am Main.

Felman, Shoshana (1992), »The Return of the Voice. Claude Lanzmann’s 
Shoah«, in: dies. / Dori Laub, Testimony. Crises of Witnessing in Litera-
ture, Psychoanalysis, and History, New York, S. 204–283.

Haenel, Yannick (2009), Jan Karski, Paris.
Haenel, Yannick (2012), Das Schweigen des Jan Karski, Roman, aus dem 

Französischen von Claudia Steinitz, Reinbek bei Hamburg.
Hartman, Geoffrey (2006), »The Humanities of Testimony: An Introduc-

tion«, in: Poetics Today 27, Heft 2, S. 249–260.
Hartmann, Geoffrey (1999), Der längste Schatten. Erinnern und Vergessen 

nach dem Holocaust, aus dem Englischen von Axel Henrici, Berlin.
Hartmann, Geoffrey (2007), »Die Ethik des Zeugnisses«, ein Interview mit 

Geoffrey Hartmann. Das Interview führten Ian Balfour und Rebecca 
Comay am 29. Dezember 2000, in: Zeugenschaft des Holocaust. Zwi-
schen Trauma, Tradierung und Ermittlung, hrsg. vom Fritz Bauer Institut, 
Frankfurt am Main, S. 52–77.

Hartmann, Geoffrey (2012), »Zeugenschaft und Pathosnarrativ«, in: Aleida 
Assmann / ders. (Hg.), Die Zukunft der Erinnerung und der Holocaust, 
Konstanz, S. 41–67.

Hirsch, Marianne (2008), »The Generation of Postmemory«, in: Poetics to-
day 29, 1, S. 103–128.

Jureit, Ulrike (1999), Erinnerungsmuster, Hamburg.
Kaiser, Anna (1997), Jan Karski. Einer gegen den Holocaust. Als Kurier in 

geheimer Mission, Gerlingen.
Karski, Jan (1944), Story of a Secret State: My Report to the World, Cam-

bridge.
Karski, Jan (2011), Mein Bericht an die Welt. Geschichte eines Staates im 

Untergrund, übersetzt von Ursel Schäfer und Franka Reinhart, München.
Knopp, Sonja, Geschichte ohne Gedächtnis. Zeugnisse traumatisierter Holo-

caustüberlebender und ihre Bedeutung für die geschichtswissenschaftliche 
Erforschung der Shoah, http.//www.zentrum-juedische-studien.de/project/
zeugnisse vom 11. Juli 2013 (abgerufen am 28. Juli 2014).

Laub, Dori (1992), »Bearing Witness and the Vicissitudes of Listening«, in: 
Shoshana Felman / Dori Laub, Testimony. Crises of Witnessing in Litera-
ture, Psychoanalysis and History, New York, S. 57–74.

Lichtblau, Alber (1998), »Erinnern im Zeitalter virtueller Realität. Mög-
lichkeiten und Perspektiven des Einsatzes von digitalisierten Video-Inter-
views mit Zeitzeugen am Beispiel des Survivors of the Shoah Foundation-
Projekts«, in: Gertraud Diendorfer / Gerhard Jogschitz / Oliver Rathkolb 
(Hg.), Zeitgeschichte im Wandel, Innsbruck, S. 542–548.

Mendelsohn, Daniel (2006), The Lost, New York.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Cornelia Blasberg

346

Mendelsohn, Daniel (2010), Die Verlorenen. Eine Suche nach sechs von 
sechs Millionen, Deutsch von Eike Schönfeld, Fotografien von Matt Men-
delsohn, Köln.

Perlman, Elliot (2011), The Street Sweeper, New York.
Perlman, Elliot (2013), Tonspuren, Roman, aus dem Englischen von Grete 

Osterwald, München.
Rosen, Alan (2010), The Wonder of their Voices. The 1946 Holocaust Inter-

views of David Boder, New York.
Rosen, Alan (2011), »Nachwort«, in: David P. Boder, Die Toten habe ich 

nicht befragt, hrsg. von Julia Faisst, Alan Rosen, Werner Sollers, Heidel-
berg, S. 345–362 (I Did Not Interview the Dead, University of Illinois 
Press 1949).

Schneider, Christoph, »›Das ist schwer zu beantworten, und entschuldigen 
Sie, wenn mir jetzt die Tränen kommen‹. Medialität und Zeugenschaft«, 
in: Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen Trauma, Tradierung und Er-
mittlung, hrsg. vom Fritz Bauer Institut, Frankfurt am Main, S. 260–279.

Wood, E. Thomas / Jankowski, Stanislaw (1994), Karski. How One Man 
Tried To Stop The Holocaust, New York.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


347

Verena Lucia Nägel

Zeugnis – Artefakt – Digitalisat.
 Zur Bedeutung der Entstehungs-  
und Aufbereitungsprozesse von  

Oral History-Interviews

1. Einleitung

Der Begriff der Zeugenschaft hat im Kontext der Erinnerung an den Ho-
locaust eine besondere ethische Konnotation bekommen. Aleida Ass-
mann beschreibt die Überlebenden des Holocaust als moralische Zeug/
inn/en, deren Zeugenschaft Aspekte der juristischen, religiösen und his-
torischen Zeugnisformen in sich vereint. Die Tatsache, dass sie den Holo-
caust überlebt haben, mache sie gleichzeitig zu Opfern und Zeug/inn/en.1 
In der wissenschaftlichen Beschäftigung mit Berichten Überlebender hat 
sich in den vergangenen Jahren eine Fokussierung auf den Trauma-Be-
griff vollzogen. Das führte zu einer wichtigen Entwicklung, weg vom 
Abarbeiten an einer mangelnden Genauigkeit der Berichte in Bezug auf 
Zahlen und Fakten, hin zu einem Interesse daran, wie bestimmte Ereig-
nisse erinnert und berichtet werden. Gleichzeitig kann dieser Fokus aber 
auch problematische Pathologisierung der Interviewten bedeuten.2 Das 
gilt insbesondere für die nachträgliche Analyse der Berichte durch Per-
sonen, die die Interviews nicht selbst geführt haben. Dori Laubs Konzept 
des empathischen Zuhörers, der das Berichten traumatischer Erinnerung 
erst ermöglicht3, ist nicht auf alle Interviewsettings übertragbar. Erstens 

1	 Vgl. Aleida Assmann, »Vier Grundtypen der Zeugenschaft«, in: Michael 
Elm / Gottfried Kößler (Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen Trauma, 
Tradierung und Ermittlung, Frankfurt am Main / New York 2007, S. 33–51.

2	 Vgl. José Brunner, »Medikalisierte Zeugenschaft. Trauma, Institutionen, Nach-
träglichkeit«, in: Martin Sabrow / Norbert Frei (Hg.), Die Geburt des Zeit-
zeugen nach 1945, Göttingen 2012, S, 93–112 sowie Christian Schneider, 
»Trauma und Zeugenschaft: Probleme des erinnernden Umgangs mit Gewalt-
geschichte«, in: Elm, Michael / Kössler, Gottfried, Zeugenschaft des Holocaust. 
Zwischen Trauma, Tradierung und Ermittlung, Frankfurt am Main 2007, S. 
157–175.

3	 Vgl. Dori Laub, »Zeugnis ablegen oder die Schwierigkeit des Zuhörens«, in: 
Ulrich Baer (Hg.), ›Niemand zeugt für den Zeugen‹. Erinnerungskultur und 
historische Verantwortung nach der Shoah, Frankfurt am Main 2000, S. 68 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

348

haben die Interviewten zumeist eine ziemlich genaue Vorstellung, wor-
über sie vor der Kamera berichten möchten und worüber nicht. Zwei-
tens handelt es sich bei den meisten Befragungen Überlebender weniger 
um therapeutische Gesprächssituationen mit psychoanalytisch geschul-
ten Interviewer/inne/n, sondern um von äußeren Faktoren und Zwecken 
strukturierte Gesprächsbeziehungen.

Ohne die Bedeutung der Erinnerungsberichte Überlebender schmälern 
zu wollen, muss daher unbedingt die Frage nach dem Einfluss von Fak-
toren wie dem Entstehungskontext, der Interviewführung, der Mediali-
tät, der nachträglichen Bearbeitung und Archivierung gestellt und über-
prüft werden, inwieweit der Begriff des Zeugnisses tatsächlich auf jedes 
dieser Gespräche passt.

Der Titel der Tagung »Videographierte Zeugenschaft. Die Geisteswis-
senschaften im Dialog mit dem Zeugen« suggeriert eine Beziehung zwi-
schen Forscher/inne/n und Interviewten, die eine genauere Beschäftigung 
mit der Quelle videographiertes Interview nahelegt. In diesem Artikel 
widme ich mich deshalb dem videographierten Interview als einer pro-
duzierten Quelle, deren wissenschaftlicher, pädagogischer oder auch er-
innerungskultureller Nutzung verschiedene Formen der Bearbeitung und 
Prägung vorangegangen sind. Deshalb verwende ich auch bewusst die 
Bezeichnung videographiertes Interview, die den Fokus auf den Entste-
hungsprozess der Quelle lenkt. Der Fokus des Textes liegt auf den Her-
ausforderungen einer wissenschaftlichen Sekundärnutzung von Video-
interviews aus großen Sammlungsprojekten, wie dem Fortunoff Video 
Archive for Holocaust Testimonies4, dem Visual History Archive der 
USC Shoah Foundation. The Institute for Visual History and Educa-
tion5 und dem Online-Archiv »Zwangsarbeit 1939–1945. Erinnerun-
gen und Geschichte«6.

Der erste Teil des Textes widmet sich den Interviews als produzierten 
Quellen. Im zweiten Teil werden exemplarisch am Beispiel des Archivs 
»Zwangsarbeit 1939–1945« die verschiedenen Arbeitsschritte der Auf-
bereitung, Erschließung und Bereitstellung einer Oral History-Samm-
lung vorgestellt.

4	 Fortunoff Video Archive for Holocaust Testimonies (Im Folgenden: Fortunoff 
Video Archive) https://www.library.yale.edu/testimonies.

5	 USC Shoah Foundation. The Institute for Visual History and Education (Im 
Folgenden: USC Shoah Foundation), http://sfi.usc.edu.

6	 Online-Archiv »Zwangsarbeit 1939–1945. Erinnerungen und Geschichte« (Im 
Folgenden: Archiv Zwangsarbeit 1939–1945), http://www.zwangsarbeit-ar-
chiv.de. Zuletzt aufgerufen im April 2016.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeugnis – Artefakt – Digitalisat

349

2. Ein zeitversetzter Dialog?

Ausgehend davon, dass unter einem Dialog eine von mindestens zwei 
Personen geführte Rede und Gegenrede verstanden wird, und dass ein 
»im Dialog stehen« ein Gespräch zweier Interessensgruppen beschreibt, 
welches mit dem Zweck geführt wird, gegenseitige Standpunkte kennen-
zulernen und zu diskutieren, wirft die im Tagungstitel angedeutete Be-
ziehung zwischen Geisteswissenschaft und Zeugen Fragen auf. Erlaubt 
die späte Beschäftigung der Wissenschaft mit den Berichten Überleben-
der nicht nur noch selten einen tatsächlichen Dialog? Kann die wissen-
schaftliche Beschäftigung mit vor Jahrzehnten videographierten Inter-
views diesen nicht – oder zu wenig – geführten Dialog ersetzen?

Ein Video-Interview ist eine Aufzeichnung eines Gesprächs zwischen 
Interviewer/in und Interviewpartner/in. Wenn es sich um einen Dialog 
handelt, dann hat er zwischen diesen beiden Personen in einem ganz be-
stimmten Setting stattgefunden. Obwohl in den meisten Fällen das Ge-
lingen der Interviews maßgeblich von den Interviewer/innen abhängt, 
scheint ihr Einfluss im Nachhinein ausgeblendet zu werden. Die Begrün-
dung dafür ist vernünftig und nachvollziehbar: Die Interviews haben 
das Ziel, die Überlebenden und ihre Erinnerungen ins Zentrum zu stel-
len. Dori Laub betont diese Zurückhaltung in seinen Publikationen zum 
Fortunoff Video Archive durch die Verwendung des Begriffs Zuhörer/
in.7 Es soll um die (Über-)Lebensgeschichten gehen und nicht um die In-
terviewer/innen. Dieser Fokus äußert sich allgemein in einer verstärkten 
Hinwendung von Interviewprojekten (besonders zum Nationalsozialis-
mus) zu der narrativ-biographischen Interviewmethode, bei der eine be-
tont zurückhaltende Haltung der Interviewer/innen eine eigenständige 
Narration der Interviewten mit möglichst wenig äußeren Einflüssen be-
fördern soll.8

Die mediale Form der Videos der meisten Interviewprojekte verstärkt 
diesen Eindruck: Die Interviewten erscheinen als talking heads auf dem 
Bildschirm, das Gespräch wird von einer im Video nicht oder nur kurz 
sichtbaren Person geführt, die im Verhältnis zur Kamera so positioniert 

7	 Vgl. z.B. Dori Laub, »Zeugnis ablegen oder die Schwierigkeit des Zuhörens«, 
ebd.

8	 Vgl. Fritz Schütze, »Biographieforschung und narratives Interview«, in: Neue 
Praxis 13, 3 (1983), S. 283–293; Gabriele Rosenthal, Erlebte und erzählte Le-
bensgeschichte. Gestalt und Struktur biographischer Selbstbeschreibungen, 
Frankfurt am Main / New York 1995; Plato, Alexander von, »Interview-Richt-
linien«, in: ders. / Almut Leh / Christoph Thonfeld (Hg.), Hitlers Sklaven. Le-
bensgeschichtliche Analysen zur Zwangsarbeit im internationalen Vergleich, 
Wien 2008, S. 443–450.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

350

ist, dass es für die Rezipient/innen erscheint, als spreche die/der Inter-
viewte mit ihnen selbst. Es entsteht eine scheinbare Nähe, als handele 
es sich um eine direkte Begegnung.9 Aufgrund der pädagogischen Ziel-
setzung der meisten größeren Interviewprojekte, ist diese nachträglich 
bei den Zuschauer/innen entstehende Verbindung intendiert. Durch das 
sichtbar gesprochene Wort wirken die Erzählungen der Überlebenden le-
bensnah und fördern ein empathisches Zuschauen und -hören.

Seit Jahrzehnten dreht sich eine zentrale Frage der Erziehung über 
Auschwitz darum, wie die – durch die in naher Zukunft nicht mehr 
möglichen direkten Begegnungen mit Verfolgten des Nationalsozia-
lismus – entstehende Leerstelle gefüllt werden kann. Da bisher keine 
befriedigende Antwort auf diese Frage gefunden wurde, werden nach 
wie vor viele Hoffnungen in Video-Interviews gesetzt. Eigentlich soll-
te es selbstverständlich sein, dass lediglich wenige Aspekte der pä-
dagogischen Arbeit mit einem Video-Interview einer tatsächlichen 
Begegnung mit Überlebenden des Holocaust entsprechen können. Vi-
deo-Interviews und die in sie gesetzten pädagogischen Hoffnungen stel-
len ein doppelt trauriges Vermächtnis dar: Denn als es die Gelegen-
heit zum Dialog mit den Überlebenden gab, wurde er in Deutschland 
nur wenig genutzt. Jetzt, wo sie nicht oder nur noch selten antwor-
ten können, wird versucht, einen Dialog mit videographierten Inter-
views zu führen. Das soll nicht heißen, dass die Interviews sich nicht 
für die historisch-politische Bildungsarbeit und den Geschichtsunter-
richt eignen, im Gegenteil.10 Aber im Unterschied zu den direkten Be-
gegnungen beinhalten sie eben nicht die Möglichkeit zum Dialog.  
Ein in den letzten Jahren von der USC Shoah Foundation und dem In-
stitute for Creative Technologies der University of Southern California 
in Los Angeles durchgeführtes Projekt mit dem Titel »New Dimensions 
in Testimony« versucht dieser pädagogischen Herausforderung mit Hil-
fe von Technologie zu begegnen und den Dialog zwischen Überleben-
den und Lernenden mittels Hologrammen in der Zukunft fortzusetzen. 
»New Dimensions in Testimony is an initiative to record and display 

  9	Vgl. Aleida Assmann / Juliane Brauer, »Bilder, Gefühle, Erwartungen. Über die 
emotionale Dimension von Gedenkstätten und den Umgang von Jugendlichen 
mit dem Holocaust«, in: Geschichte und Gesellschaft 37/1 (2011), S. 72–103.

10	Zu den pädagogischen Chancen und Herausforderungen von Video-Inter-
views mit Überlebenden vgl. die Publikationen von Christina Brüning und 
Dorothee Wein, z.B. Christina Brüning, »Historisches Lernen mit video-
graphierten Zeitzeug/inneninterviews in der heterogenen Gesellschaft«, in: 
Rundfunk und Geschichte 3–4 (2014), S. 86–87; Dorothee Wein, »Ich per-
sönlich habe gelernt, dass Zeitzeugenberichte eine größere Aussagekraft und 
emotionale Tiefe haben als Textquellen. Projekttage mit lebensgeschichtli-
chen Videointerviews von Überlebenden der Shoah«, Newsletter Yad Vashem, 
2012.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeugnis – Artefakt – Digitalisat

351

testimony in a way that will continue the dialogue between Holocaust 
survivors and learners far into the future.«11 Dafür werden Überleben-
de beim Beantworten zahlreicher potentieller Schüler/innen-Fragen mit 
Hologrammtechnologie aufgezeichnet, so dass auch zukünftige Gene-
rationen Holocaust Überlebenden ihre Fragen stellen können. Mittels 
Spracherkennungstechnologie werden die passenden aufgezeichneten 
Antworten auf die in der Zukunft gestellten Fragen aufgerufen. Diese 
für einen fiktiven Dialog erstellten Quellen unterscheiden sich wesentlich 
von den videographierten Interviews der Interviewprojekte der vergan-
genen Jahrzehnte. Denn diese folgen narrativen Strukturen und Dyna-
miken, und haben einen Anfang und ein Ende, das von den am Gespräch 
Beteiligten bestimmt wird und nicht von den späteren Zuschauer/innen.

3. Das Interview als soziales Artefakt?

1986 hat Pierre Bourdieu mit seinem Text »Die biographische Illusion«12 
eine fundamentale Kritik der Biographieforschung vorgelegt, in der er die 
produzierte »Lebensgeschichte« als »perfektes soziales Artefakt« tituliert 
und darlegt, wie Befragungssituationen unvermeidlich von unbewussten 
Vorannahmen einer Biographie oder »Lebensgeschichte« geprägt sind.13 
Ohne daraus schließen zu müssen, dass lebensgeschichtliche, videogra-
phierte Interviews als »soziale Artefakte« nicht für die wissenschaftli-
che Forschung geeignet sind, ist es meiner Meinung nach unerlässlich, 
ihre Entstehungs- und Konstruktionsprozesses zu berücksichtigen.14  
Interviews mit Überlebenden existieren in sehr unterschiedlicher Form: 
als Mitschriften, als Audio- oder als Videoaufnahmen von unterschiedli-
chen Gesprächsszenarien. Je nach disziplinärem und projektspezifischem 
Hintergrund variieren die methodischen Formen ihrer Entstehung. 
Der bekannte Oral Historian Alessandro Portelli fasst die wesentliche 

11	USC Institute for Creative Technologies: New Dimensions in Testimony, 
http://ict.usc.edu/prototypes/new-dimensions-in-testimony/.

12	Vgl. Pierre Bourdieu, »L’illusion biographique«, in: Actes de la recherche en 
sciences sociales, Vol. 62–63 (06.1986), S. 69–72; dt. Übersetzung: Pierre 
Bourdieu, »Die biographische Illusion«, in: BIOS. Zeitschrift für Biographie-
forschung und Oral History, 3. Jg. (1990), S. 75–81.

13	Ebd. S. 80.
14	Zur Diskussion des Textes von Bourdieu vgl. die Beiträge von Lutz Nietham-

mer und Eckhart Liebau in der selben Ausgabe von BIOS. Zeitschrift für Bio-
graphieforschung und Oral History; Des Weiteren: Almut Leh, »Biographie-
forschung«, in: Ariane Eichenberg / Christian Gudehus / Harald Welzer (Hg.), 
Gedächtnis und Erinnerung. Ein interdisziplinäres Handbuch, Stuttgart 2010, 
S. 299–311.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

352

Herausforderung der wissenschaftlichen Arbeit mit Interviews wie folgt 
zusammen: »Oral History is basically the process of creating relation-
ships: between narrators and narratees, between events in the past and 
dialogic narratives in the present.«15 Um diese Beziehungsaufnahme zwi-
schen den historischen Ereignissen und den Interviewnarrativen zu er-
möglichen, dient die folgende Thematisierung des Einflusses verschie-
dener Entstehungsfaktoren dazu, die Vielschichtigkeit und Komplexität 
der Quellen hervorheben.

3.1 Die Beziehung der Interviewpartner/innen: Erzählende  
und Zuhörende in einer Erzählgemeinschaft

Die Interviews sind geprägt von der Beziehung der am Interview betei-
ligten Personen. Das Gelingen eines Interviews hängt stark davon ab, ob 
es gelingt, eine Vertrauenssituation aufzubauen. Die Interviewer/innen 
können dies beeinflussen, in dem sie tatsächlich an der Erzählung inter-
essiert sind und aufmerksam zuhören. Dennoch bleiben Sympathie und 
Antipathie nur bedingt beinflussbar. Zahlreiche soziale Kategorien wie 
das Geschlecht, das Alter, die Klassenzugehörigkeit, die Nationalität, die 
Bildung und die Religionszugehörigkeit der beteiligten Personen formen 
Kommunikation und haben einen Einfluss darauf, was wie erfragt und 
berichtet wird. Auch Sprachkenntnisse sind von Relevanz: Wird das In-
terview nicht in der Muttersprache der am Interview Beteiligten geführt, 
kann das Verständnis wesentlich erschwert werden.

Kannten sich Interviewer/in und Interviewte/r bereits vor dem Inter-
view, kann dieses Vertrauensverhältnis hilfreich sein. Andererseits kann 
es leichter fallen, bestimmte Aspekte des Lebens einer unbekannten, ver-
meintlich neutralen Person zu erzählen. Ein familiäres Verhältnis mit all 
seinen Verzahnungen ist gewiss eine besondere Herausforderung für eine 
solche Befragung. Der nicht seltene Fall, dass sich zwischen den Intervie-
wpartner/innen eine langjährige professionelle, aber auch freundschaftli-
che Beziehung der Auseinandersetzung mit der Vergangenheit entwickelt 
und dieselben Personen mehrere Interviews führen, verdient besondere 
Beachtung. Der amerikanische Oral Historian und Psychologe Henry 
Greenspan, der verschiedene Überlebende über Jahre begleitet und im-
mer wieder interviewt hat, beschreibt, dass diese Mehrfachbegegnungen 
ihm einen sehr viel differenzierteren Zugang zu den Erinnerungen seiner 
Interviewpartner/innen ermöglicht haben.16

15	Alessandro Portelli, The Order Has Been Carried Out: History, Memory and 
Meaning of a Nazi Massacre in Rome, New York 2007, S. 15.

16	Vgl. Henry Greenspan, »The Unsaid, the Incommunicable, the Unbearable, 
and the Irretrievable«, in: The Oral History Review, Vol. 41 (2014), No. 2, S. 
229–243, insbes. S. 230.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeugnis – Artefakt – Digitalisat

353

3.2 Der Projektkontext

Sharon Kangisser-Cohens Arbeit über Interviews mit Überlebenden, die 
mehrfach in verschiedenen Lebensphasen, im Rahmen von unterschiedli-
chen Projekten und von unterschiedlichen Personen geführt wurden, be-
legt den Einfluss des Kontextes, in dem die Interviews entstanden sind. 17 
Ein wesentlicher Aspekt dieses Entstehungskontextes ist die inhaltliche, 
politische, gesellschaftliche oder akademische Ausrichtung der Projekte, 
in deren Rahmen die Interviews geführt werden.

Am USC Shoah Foundation Projekt wird deutlich, welche Wirkung 
die Größe und Bekanntheit eines Projektes haben kann. Auch wenn die 
in den 1990er Jahren interviewten Personen nicht ahnen konnten, wel-
che Bedeutung das Medium Internet für die Verbreitung von Informati-
onen einmal haben würde – und wie weit verfügbar ihre Interviews ein-
mal sein würden – war ihnen sehr wohl bewusst, dass das Projekt eine 
weltweite Verbreitung und Nutzung der Interviews zum Ziel haben wür-
de. Alle Interviewten unterzeichneten eine Nutzungsvereinbarung, in der 
diese Ziele deutlich ausgeführt sind und verschiedene Verbreitungsme-
dien genannt werden:

» [...] The USC Shoah Foundation believes the testimonies of survivors 
and other witnesses have a profound educational significance. One of 
its primary goals is to provide the broadest possible access to the archi-
ve around the world and to develop educational products for use in se-
condary and higher education classrooms by collaborating with other 
institutions and organizations. Consistent with these purposes, we may 
use the interview edited or unedited, by itself or combined with other 
interviews or with other materials, in any medium including literary, 
print, audio, audio-visual, computer-based (e.g. Internet) or any other 
medium now known or created in the future.«18

Mit den Worten »Ich möchte vor allen Dingen meinen Dank ausspre-
chen für Mister Spielberg, [...]«19 beschließt die Überlebende Erika Her-
skovits wie viele andere, ihr Interview. Die Verbindung des Projektes mit 
Steven Spielberg und das Wissen um die Möglichkeit einer weltweiten 
Verbreitung prägen die Interviews. Die pädagogische und erinnerungs-
kulturelle Ausrichtung des Projektes spiegelt sich in den Fragen der In-
terviewer/innen und in den Narrationen der Überlebenden.

17	Vgl. Sharon Kangisser-Cohen, Testimony and Time. Holocaust Survivors Re-
member, Jerusalem 2014.

18	USC Shoah Foundation Institute, Release Agreement, Los Angeles 2012, S. 1.
19	Erika Herskovits, Interview 21389, Visual History Archive, USC Shoah Foun-

dation. The Institute for Visual History and Education, 1996, Tape 4, Segment 
108, www.vha.fu-berlin.de.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

354

Das Interviewprojekt des Online-Archivs »Zwangsarbeit 1939–1945« 
hingegen ist durch die auftraggebende Institution, die Stiftung »Erinne-
rung, Verantwortung und Zukunft«, die bis 2006 auch die Entschädi-
gungszahlungen an ehemalige NS-Zwangsarbeiter/innen verantwortete, 
eng an das Thema der Entschädigungsdebatte geknüpft. Die Interviews 
wurden nach dem Abschluss der Zahlungen durchgeführt und stehen 
nicht in direktem Zusammenhang mit den materiellen Zuwendungen. 
Trotzdem stellen zahlreiche Interviewte die Verbindung zu den Zahlun-
gen her und stellen das Projekt in den Kontext, in dem sie z.B. Dank 
für geleistete Zahlungen äußern oder ihre Nicht-Entschädigung thema-
tisieren.

Ähnliches gilt für Interviewprojekte, die von Opferverbänden oder po-
litischen Organisationen durchgeführt wurden: Die Kultur der Organisa-
tionen hat Einfluss auf das, was und wie erzählt wird. Solche Projektspe-
zifika unterscheiden die Interviews dieser Projekte stark von klassischen 
Oral History Interviews, die zum Beispiel im Rahmen von wissenschaft-
lichen Qualifizierungsarbeiten oder Forschungsprojekten, in einem – zu-
mindest vermeintlich – neutraleren und weniger öffentlichkeitswirksa-
meren Setting entstehen.

3.3 Die Interviewmethode:  
Wie selbstgelenkt sind Interviewnarrationen?

Es stellt sich die Frage, welchen Einfluss methodische Entscheidun-
gen auf die Interviews haben. Im Bereich der Oral History zum Na-
tionalsozialismus haben sich lebensgeschichtliche Interviews durchge-
setzt. Grundsätzlich liegt bei den meisten Interviews dennoch ein Fokus 
auf der Verfolgungsgeschichte. Bei Interviews, die stark von den Fragen 
und Interventionen der Interviewerin oder des Interviewers strukturiert 
sind, wie zahlreiche der im Auftrag der USC Shoah Foundation geführ-
ten Interviews, bekommen die Gespräche einen Befragungscharakter. Es 
kommt zu Interviewsituationen, bei denen die Agenda der Interviewer/
innen bestimmte Ausführungen und Antworten nahelegen und die Inter-
viewten darum zu kämpfen scheinen, ihr Narrativ selber zu bestimmen 
und ihre Positionen hörbar zu machen.

Narrativ-biographische Interviews, die mit einer Eingangsfrage wie 
»Bitte erzählen Sie von Ihrem Leben!« eine möglichst freie Erzählung 
eröffnen sollen, werden deshalb häufig als authentischere oder selbst-
bestimmtere Zeugnisse bewertet, da die dabei vorgesehene offene Inter-
viewphase den Interviewten die Gelegenheit gibt, ihre Lebensgeschich-
te ohne Interventionen zu präsentieren. Das Ideal der eigenständigen 
Narration vernachlässigt jedoch, dass auch biographisch-narrative In-
terviews in einem Dialog entstehen und die Präsenz des/r Interviewer/in 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeugnis – Artefakt – Digitalisat

355

beeinflusst, was wie erzählt wird. Daher beschreibt der Begriff Erzähl-
gemeinschaft die Beziehung Interviewer/in|Interviewte/r sehr zutreffend. 
Denn das Glücken eines Interviews scheint eher davon abzuhängen, ob 
es den am Interview Beteiligten gelingt, gemeinschaftlich ein Gespräch 
zu führen, das Raum für das Erzählen von Erinnerungen bietet, als von 
der gewählten Methode. Der Begriff der Erzählgemeinschaft weist dar-
auf hin, dass ein Interview ein gemeinsam verfertigtes Narrativ darstellt, 
das Resultat einer spezifischen Interviewsituation ist. Dieses Konzept ist 
anschlussfähig an die Arbeiten von Sharon Kangisser-Cohen, die darlegt, 
wie sich die Narrative von Personen, die mehrfach befragt wurden, in 
der jeweiligen neuen Erzählgemeinschaft verändern.20

3.4 Das Medium Video: Den Überlebenden beim Erinnern zusehen

Der technische Fortschritt hat die Möglichkeiten für die Aufzeichnung, 
Dokumentation und Publikation von Interviews erheblich vereinfacht. 
So ist es inzwischen mit geringen finanziellen Mitteln möglich, eine In-
terviewsammlung zu videographieren und digital zu publizieren. Gleich-
zeitig formt die Technik die Quellen. Die Medialität der Interviews ist 
von besonderer Relevanz, sie beeinflusst die Interviewsituation, die ent-
stehende Quelle wie auch die Formen ihrer Rezeption. Die Präsenz der 
Technik hat wesentlichen Einfluss auf die Interviewsituation. Der Ge-
sprächssituation wird durch ihre filmische Dokumentation das Flüchti-
ge genommen. Das Bewusstsein dessen, dass das Gespräch aufgezeichnet 
und später veröffentlicht wird, kann einschüchtern oder auch beflügeln. 
Auf jeden Fall führt es zu einem bedachten, bewussteren Sprechen. Auch 
das nonverbale Verhalten und das äußere Erscheinungsbild wie Klei-
dung, Frisur und Make-Up haben eine größere Bedeutung als bei nicht 
gefilmten Interviews. Bei den Interviews der USC Shoah Foundation und 
des Projektes Zwangsarbeit 1939–1945. Erinnerungen und Geschichte, 
die in den meisten Fällen in den Wohnungen der Interviewten stattfan-
den, wurde zudem der Ort des Interviews durch die Videographie zu ei-
nem Teil der Gesamtpräsentation. Ob vor einer Bücherwand, auf dem 
Sofa mit Familienphotos und Menora im Hintergrund oder an einem 
Kaffeetisch mit Blumenstrauß − der Hintergrund wird Teil der Selbstin-
szenierung.

Inzwischen sind die technischen Mittel – die Art des Lichts, die Grö-
ße und Lichtstärke der Kameras – weniger präsent und offensiv als 
noch in den 1980er und 1990er Jahren, als die Interviews der Projek-
te des Fortunoff Video Archive und der USC Shoah Foundation video-
graphiert wurden. Der Historiker Albert Lichtblau, der in den 1990er 

20	Vgl. Kangisser-Cohen, Testimony and Time.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

356

Jahren zahlreiche deutschsprachige Interviews für die USC Shoah Foun-
dation geführt hat, beschreibt in einem Interview den Einfluss der Tech-
nik wie folgt: 

» [...] wir haben teilweise mit sehr hartem Licht gearbeitet. Das ist fast 
wie eine Verhörsituation für die Personen: Wenn drei große Lampen, 
die heiß werden, auf jemanden scheinen und vorne ist dann eine Rie-
senkamera, die fast wie eine Waffe – man sagt ja nicht umsonst einen 
Film schießen – auf jemanden gerichtet ist, also das beeinträchtigt schon 
enorm.«21 

Im Unterschied zur in der Oral History klassischerweise verwendeten 
Audioaufzeichnung ist die Technik bei videographierten Interviews viel 
präsenter. Die Interviewsituation ist dadurch weniger intim.22

Die Videographie bildet die Mimik und Gestik der Interviewten ab 
und macht so Emotionen sichtbar, die bei Mitschriften und Audioauf-
zeichnungen für die Leser/innen und Zuhörer/innen nur schwer dar-
stellbar sind.

Die Körpersprache fügt dem Gesprochenen eine weitere Ebene hinzu, 
die es erlaubt, den Interviewten beim Erinnern zuzusehen.23 Gleichzei-
tig ist die Videographie im Nachhinein nicht immer einfach zu dekodie-
ren und lässt Raum für (Über-)Interpretationen: Sind die schmerzhaften 
Erinnerungen an die Verfolgung Grund für den gequälten Gesichtsaus-
druck des/der Interviewten oder ist es die möglicherweise körperlich an-
strengende Interviewsituation? Vielleicht ist der Grund anderswo zu su-
chen.

Für die nachträgliche wissenschaftliche Analyse der Video-Interviews 
ist gerade aufgrund der Besonderheit der Videographie eine gewisse kri-
tische Distanz wichtig. Wie oben beschrieben, ist die vermeintliche Nähe, 
die bei den Zuschauer/innen erzeugt wird, ein besonderes Charakteristi-
kum des Mediums Video. Die Videographien fesseln auf eine besondere 
Weise, sie haben einen emotionalen Einfluss. Die Entscheidung, die Inter-
viewten als talking heads zu filmen und nicht die Gesprächssituation als 
Ganzes abzubilden, verstärkt den Portraitcharakter der Videographien 

21	Albert Lichtblau, »Eine Rückschau auf das Interviewen«, in: Sigrid Abenhau-
sen u. a. (Hg.), Zeugen der Shoah. Die didaktische und wissenschaftliche Ar-
beit mit Video-Interviews des USC Shoah Foundation Institute, Berlin 2012, 
S.17 f.

22	Vgl. ebd.
23	Vgl. Albert Lichtblau, »Wie verändert sich mündliche Geschichte, wenn wir 

auch sehen, was wir hören? Überlegungen zur audiovisuellen Geschichte«, in: 
BIOS. Zeitschrift für Biographieforschung, Oral History und Lebensverlau-
fanalysen, 20. Jg., Sonderheft 2007, S. 66–74.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeugnis – Artefakt – Digitalisat

357

und kreiert bei den Zuschauer/innen eine Verbindung mit der erzählen-
den Person.

Wie die folgenden Ausschnitte aus den Richtlinien für die Kamera-
führung der USC Shoah Foundation zeigen, waren die Kameraleute auf-
gefordert, die Interviewten beim Erzählen ihrer Lebensgeschichte mög-
lichst unverfälscht zu dokumentieren und möglichst wenig künstliche 
Wirklichkeitseffekte zu generieren.

»At the beginning of the interview, start with a shot that is wider than 
you might prefer. We want to show a glimpse of the surroundings, es-
pecially if it’s in the survivor’s home. Once the interview has begun you 
should very slowly zoom in to a comfortable close shot. Be sure to avo-
id extreme close-ups. Once the close shot has been established, do not 
zoom in or out. Such camera moves would add editorial comment to the 
testimony, thereby compromising its historical validity. [...]«24

»While the interview is in progress do not cut the camera. There may 
be periods of long pauses or emotional breakdowns. Under no circum-
stances (other than an emergency or if the survivor needs to leave their 
chair) should the camera be cut. These are historical testimonies, raw 
archival footage, the content of which is considered valuable material 
to scholars, researchers, academicians, etc. [...]«25

Die Richtlinien machen deutlich, dass die USC Shoah Foundation die 
spätere Nutzung der Interviews als wissenschaftliche Quellen im Blick 
hatte. Die Kameraführung sollte möglichst wenig Eingriffe wie Zooms 
und Schnitte vornehmen und den Fokus auf die interviewte Person rich-
ten. Es ist irreführend, die Videographien als Authentizitätsfiktion26 zu 
bezeichnen, denn im Unterschied zu den oben beschriebenen Hologram-
men dokumentieren die Video-Interviews ein Gespräch mit spezifischer 
Dynamik, das tatsächlich zwischen zwei Personen stattgefunden hat. Da 
die interviewende Person nicht im Bild ist, beobachten die Zuschauer/in-
nen eine Seite einer intimen, nicht zwingend angenehmen Gesprächssitu-
ation. Durch den Fokus auf die/den Interviewte/n wird der/die Intervie-
wer/in beim Betrachten der Interviews häufig als störend empfunden, als 
dränge sich jemand dazwischen. So erlauben die Interviews, mit einem 
vermeintlich harmonischen Interviewverlauf den ungestörten Konsum 
der Erzählung. Hier sind die Betrachter/innen gefordert, ihre Projektio-
nen zu erkennen und zu hinterfragen und sich den Interviews quellen-
kritisch zuzuwenden.

24	USC Shoah Foundation, Videographers Guidelines, Los Angeles 2007, S. 7. 
http://sfi.usc.edu/download/USCSFI_Videographer_Guidelines.pdf.

25	Ebd.
26	Vgl. den Vortrag von Martin Lücke auf dieser Tagung.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

358

4. Von einer Interviewsammlung zum Online-Archiv:
Überlegungen am exemplarischen Projekt 

»Zwangsarbeit 1939–1945.  
Erinnerungen und Geschichte«

So wie sich Entstehungskontext und Interviewmethoden unterscheiden, 
werden verschiedene Interviewprojekte auch unterschiedlich präsen-
tiert. Die Ergebnisse klassischer, wissenschaftlicher Oral History Pro-
jekte werden zumeist in Text- und Buchform publiziert, in denen aus-
gewählte transkribierte Ausschnitte der Interviews zitiert werden. Die 
eigentlichen Interviews sind nur den Forscher/innen selbst zugänglich. 
Auch von dem Interviewmaterial, das im Zuge der Vorbereitung von Do-
kumentarfilmen, wie z.B. Claude Lanzmanns »Shoah«, oder Eberhard 
Fechners Film über den Majdanek-Prozess, entsteht, wird zumeist nur 
ein Bruchteil in dem Endprodukt Dokumentarfilm sichtbar. Die in die-
sem Artikel behandelten Interviewsammlungen unterscheiden sich we-
sentlich davon, da von Anfang an intendiert war, sie für Forschung und 
Lehre, aber auch als Beitrag zur Erinnerungskultur an den Nationalso-
zialismus als Sammlungen zu veröffentlichen und so zur Sekundärnut-
zung zur Verfügung zu stellen. Die Interviews mit den Überlebenden und 
Zeugen des Nationalsozialismus sind hier eingebettet in komplexe digi-
tale Arbeitsumgebungen.

Im Folgenden werden am Beispiel des Projektes »Zwangsarbeit 1939–
1945« die verschiedenen Arbeitsschritte der Entstehung einer Interview-
sammlung bis hin zu ihrer digitalen Präsentation als Onlinearchiv ver-
anschaulicht. Das Online-Archiv »Zwangsarbeit 1939–1945« beinhaltet 
590 lebensgeschichtliche Audio- und Video-Interviews mit ehemaligen 
Zwangsarbeiter/innen. Das Archiv dokumentiert dabei nicht nur die Er-
innerungen von »zivilen«, also dem Arbeitsamt oder privaten Firmen 
untergeordneten Zwangsarbeiter/innen und die von der SS bzw. Wehr-
macht beaufsichtigten ehemaligen KZ-Häftlinge und Kriegsgefangenen, 
sondern auch häufig »vergessene« Opfergruppen wie verfolgte Roma 
oder Zwangsgermanisierte. Die Interviewten waren während des Nati-
onalsozialismus im Deutschen Reich, in den besetzten Gebieten und in 
von Verbündeten des NS-Regimes kontrollierten Ländern als Zwangsar-
beiter/innen eingesetzt. Somit bewahrt das Online-Archiv die Erinnerung 
an die über zwanzig Millionen Menschen, die aus verschiedenen Grün-
den und unter sehr unterschiedlichen Bedingungen für das nationalsozi-
alistische Deutschland Zwangsarbeit leisten mussten.

Inzwischen sind die Stimmen der interviewten Zwangsarbeiter/in-
nen in einem multilingualen Webportal weltweit zugänglich und für die 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeugnis – Artefakt – Digitalisat

359

wissenschaftliche und pädagogische Nutzung aufbereitet. Diesem Ergeb-
nis sind zahlreiche Arbeitsschritte vorangegangen, von denen im Folgen-
den die herausgestellt werden, die aus einer Sammlung ein Online-Archiv 
bzw. eine digitale Forschungsstruktur entstehen lassen und die daher der 
vertieften Reflexion bedürfen.

4.1 Das Interviewprojekt

Die Interviews wurden in den Jahren 2005 und 2006 im Rahmen des 
Projekts »Dokumentation lebensgeschichtlicher Interviews mit ehema-
ligen Sklaven- und Zwangsarbeitern« geführt. Im Rahmen dieses von 
der Stiftung »Erinnerung, Verantwortung und Zukunft« (EVZ) initiier-
ten und vom Institut für Geschichte und Biographie der FernUniversität 
Hagen koordinierten Projektes, führten 32 Partnerinitiativen Interviews 
in 25 Sprachen und in 26 Ländern, vor allem in Mittel- und Osteuro-
pa.27 Alexander von Plato beschreibt die Methode in den Interviewricht-
linien als halboffene narrative lebensgeschichtliche Interviews, die ideal-
typisch drei bis vier Phasen beinhalten sollten. In der ersten Phase sollte 
den Interviewten die Gelegenheit gegeben werden, ihre Geschichte und 
Erfahrungen ohne Unterbrechung durch die Interviewer/innen so dar-
zustellen, wie sie es möchten.28 »Das Ziel dieser ersten offenen Phase 
besteht darin, dass die Interviewpartner die Bereiche, Zusammenhänge 
und Einzelheiten ihrer Geschichte so hervorheben und in Beziehung set-
zen können, wie sie es möchten, oder auch in spontanen Assoziationsket-
ten erzählen dürfen – ohne störende Unterbrechungen durch [...] Fragen 
[der Interviewer/innen].«29 In der zweiten Phase sollten die Interview-
er/innen versuchen, den Interviewten durch Nachfragen die Gelegenheit 
zu geben, Missverständliches aufzuklären und offensichtlich falsch an-
gegebene Daten selbst zu korrigieren. In der dritten Phase sollten die In-
terviewer/innen anhand einer Frageliste thematische Nachfragen stellen, 
wobei diese auf das bisherige Gespräch abgestimmt sein sollten. Nach 
dem eigentlichen Gespräch sollte es Raum für die Interviewer/innen ge-
ben, Kritik und Korrekturen anzusprechen.30 Zusätzlich wurden bei den 
meisten Interviews Dokumente und private Photographien gezeigt, kom-
mentiert und abphotographiert. Die Interviews haben eine durchschnitt-
liche Länge von dreieinhalb Stunden und wurden nicht geschnitten, um 

27	Anm.: Eine nach Ländern sortierte Übersicht aller beteiligten Partnerinstitu-
tionen findet sich unter: http://www.zwangsarbeit-archiv.de/sammlung/teil-
sammlungen/teilsammlungen-liste/index.html

28	Vgl. von Plato, »Interview-Richtlinien«, S. 446.
29	Ebd.
30	Vgl. ebd.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

360

sie möglichst unverändert für die wissenschaftliche Nutzung zugänglich 
zu machen. Die Interviewer/innen der Partnerinitiativen haben außer-
dem mit einem Fragebogen grundlegende biographische Daten erfasst, 
ausführliche Kurzbiographien erstellt sowie die Interviews transkribiert 
und zum Teil auch ins Deutsche übersetzt.31

4.2 Archivierung und Digitalisierung

In einem Folgeprojekt hat die Freie Universität Berlin die Aufbereitung 
und wissenschaftliche Erschließung der Sammlung für eine zeitgemäße 
digitale Darstellung im Internet übernommen. In einem ersten Schritt 
wurden die etwa 2000 Video- und Audio-Bänder vom Center für Digi-
tale Systeme der Freien Universität Berlin digitalisiert. Um die Nutzung 
der Digitalisate für verschiedene Zwecke zu gewährleisten, wurden Ko-
pien unterschiedlicher Formate erstellt. Für die Nutzung in der Online-
Plattform wurden die Dateien in internetfähige Formate übertragen. Sol-
che Formatentscheidungen sind von elementarer Bedeutung und müssen 
regelmäßig überprüft werden, da sich digitale Standards besonders der 
Videotechnologie regelmäßig ändern. Neben der Erstellung digitaler Ko-
pien, ist auch die Langzeitsicherung der analogen Ausgangsmaterialien 
von Bedeutung. Im Fall des Projektes »Zwangsarbeit 1939–1945« wird 
dies durch eine Kooperation mit dem Deutschen Historischen Museum 
gewährleistet, wo die Audio- und Video-Bänder und die begleitenden 
Dokumente und Photographien unter kontrollierten klimatischen Be-
dingungen gelagert werden.32

4.3 Transkription – Der gesprochene Text

Transkripte sind wichtige Hilfsmittel zur Arbeit mit und zur Analyse von 
Interviews. Sie fügen dem Medium Video die Textdimension hinzu, das 
Lesen von Texten geht sehr viel schneller als dem gesprochenen Wort zu 
folgen, Texte können einfach mit Anmerkungen versehen werden, sie 

31	Die Entstehung, der Inhalt und die Ergebnisse des Interviewprojektes wer-
den in der folgenden Publikation detailliert von verschiedenen Beteiligten be-
schrieben. Vgl. Alexander von Plato / Almut Leh / Christoph Thonfeld (Hg.), 
Hitlers Sklaven. Lebensgeschichtliche Analysen zur Zwangsarbeit im interna-
tionalen Vergleich, Wien 2008.

32	Vgl. Jan Henselder / Tobias Kilgus / Wolfram Lippert, »Formatlabor Vom 
analogen Original zur digitalen Referenzkopie«, in: Nicolas Apostolopou-
los / Cord Pagenstecher (Hg.), Erinnern an Zwangsarbeit. Zeitzeugeninter-
views in der digitalen Welt, Berlin 2013, S. 120.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeugnis – Artefakt – Digitalisat

361

sind die Voraussetzung für Volltextrecherchen und andere automatisier-
te Erschließungsverfahren und sie bieten eine Basis für Zitate in wissen-
schaftlichen Publikationen. Deshalb sind Verschriftlichungen der Inter-
views ein wesentlicher Bestandteil der meisten Interviewplattformen und 
-archive. Im Projekt »Zwangsarbeit 1939–1945« wurden die Transkrip-
te von den Interviewer/innen der Partnerinitiativen angefertigt. Das hatte 
den Vorteil, dass sie von Personen erstellt wurden, denen die Interviewsi-
tuation und das Setting bekannt waren. Gleichzeitig war es aber schwie-
rig, einheitliche Richtlinien durchzusetzen.

Die Existenz von Transkriptionen kann nicht immer vorausgesetzt 
werden, so hat zum Beispiel die USC Shoah Foundation ihren Interview-
bestand vermutlich aufgrund des hohen Aufwandes nicht transkribiert. 
Die Spracherkennungstechnologie ist nach wie vor nicht so fortgeschrit-
ten, dass sie die manuelle Transkription von Videointerviews mit Über-
lebenden sinnvoll ersetzen kann. Das Problem der Technologie ist die 
Individualität der Sprache: Holocaustüberlebende sprechen nicht wie 
Fernsehmoderator/innen, oft sprechen sie nicht in ihrer Muttersprache 
und mit Akzent. Das heißt: die mit Spracherkennungstechnologie erzeug-
ten Texte sind so fehlerhaft, dass ihre nachträgliche Kontrolle dem Auf-
wand einer manuellen Transkription nahekommt.33

Ein in den Jahren 2008 bis 2012 an der Freien Universität Berlin um-
gesetztes Transkriptionsprojekt, in dem mit Unterstützung von über 100 
freiberuflichen Transkriptor/innen 950 Interviews der Sammlung der 
USC Shoah Foundation nach eigens erstellten Richtlinien transkribiert 
wurden, hat wiederum wesentliche Herausforderungen einer nachträg-
lichen manuellen Transkription durch Dritte deutlich werden lassen.34 
Die beschriebene Individualität der Sprache stellt auch für die manu-
elle Transkription eine große Herausforderung dar. Idealerweise sollte 
ein Transkript die Sprecher/innen-Persönlichkeit der Interviewten abbil-
den. Individuelle sprachliche Eigenheiten wie z. B. regionale oder sozia-
le Sprachfärbungen und sprecher/innen-typische Floskeln können dabei 
eine erhebliche und zeitraubende Herausforderung darstellen. Wurden 
die Interviews in einer anderen Sprache als der Muttersprache geführt, 
muss sich die Person, die das Transkript erstellt, phonetische und gram-
matikalische Interferenzen der Herkunftssprache wie z.B. Akzente und 

33	Vgl. Arjan van Hessen / Franciska de Jong / Stef Scagliola, »Der Einsatz von 
Sprachtechnologie in Oral-History-Sammlungen«, in Nicolas Apostolopou-
los / Cord Pagenstecher (Hg.), Erinnern an Zwangsarbeit. Zeitzeugeninter-
views in der digitalen Welt, Berlin 2013, S. 180.

34	Vgl. Helga Woggon, »Transkription und Übersetzung. Video-Interviews als 
Lesetexte«, in: Sigrid Abenhausen et al. (Hg.), Zeugen der Shoah. Die didakti-
sche und wissenschaftliche Arbeit mit Video-Interviews des USC Shoah Foun-
dation Institute, Berlin 2012, S. 24–28.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

362

direkt übersetzte Redewendungen bewusst machen, um Missverständ-
nisse und Hörfehler zu vermeiden.35

Die wortgetreue Niederschrift gesprochener Sprache erfordert ein sehr 
konzentriertes Zuhören. Die Historikerin und Übersetzerin Helga Wog-
gon beschreibt, dass es häufig vorkommt, dass die Wahrnehmung trotz 
mehrmaligem Zuhören täuscht, da man gewöhnt ist, von einzelnen Wor-
ten auf eine Gesamtaussage zu schließen. Die transkribierende Person 
schreibt dem Sprechtempo immer hinterher und vervollständigt deshalb 
die Sätze oft nicht so, wie sie tatsächlich gesprochen wurden, sondern so, 
wie sie sie selbst sprechen würde. So entstehen leicht Fehler. Das Kern-
problem der Transkription ist aber, dass ein Text das gesprochene Wort 
nicht abbilden kann. Bei der orthographisch korrekten Wiedergabe des 
Gesagten in der geschriebenen Sprache handelt es sich also um eine be-
sondere Art der Übersetzung. Dementsprechend handelt es sich bei je-
der Transkription um eine Interpretation, wie wortgetreu und korrekt 
sie auch angefertigt wurde. Folglich stellt die Übersetzung einer Tran-
skription in eine andere Sprache eine Übersetzung der Übersetzung dar. 
Die umgangssprachlichen Interviews sind viel schwieriger zu übersetzen 
als Sachtexte, die sprachlich und inhaltlich viel strukturierter und kon-
sistenter sind.36 Bei der wissenschaftlichen Analyse von Interviews wird 
häufig selbstverständlich mit Übersetzungen von Transkriptionen gear-
beitet, ohne dass die dabei vorgenommene Interpretation ausreichend 
berücksichtigt wird.

Im Projekt »Zwangsarbeit 1939–1945« wurde ein Lektorat der in 
dem Vorgängerprojekt erstellten Transkriptionen notwendig, da die 
Transkriptionen offensichtlich nicht nach einheitlichen Richtlinien er-
stellt wurden und von sehr unterschiedlicher Qualität waren. Auf Grund 
des hohen Anteils osteuropäischer Interviewter koordinierte der Arbeits-
bereich für Geschichte Ostmitteleuropas des Osteuropa-Instituts der 
Freien Universität das Lektorat und die Übersetzung der von den Inter-
viewer/innen erstellten Transkriptionen. Um eine einfachere Nutzung 
der Interviews in Bildungsarbeit und wissenschaftlicher Forschung zu 
ermöglichen, wurden alle Transkriptionen ins Deutsche übersetzt. Die 
Übersetzung erfolgte auf Grundlage von erarbeiteten Richtlinien. Mit 
Unterstützung von rund 80 externen Übersetzer/innen wurden in die-
sem Arbeitsschritt Interviewtranskripte in 25 Sprachen lektoriert und 
ins Deutsche übersetzt.37

35	Vgl. ebd.
36	Vgl. ebd.
37	Vgl. Gertrud Pickhan, »Lektorat, Übersetzung und Erschließung. Der Beitrag 

des Osteuropa-Instituts zum Projekt Zwangsarbeit 1939–1945«, in: Nicolas 
Apostolopoulos / Cord Pagenstecher (Hg.), Erinnern an Zwangsarbeit. Zeit-
zeugeninterviews in der digitalen Welt, Berlin 2013, S. 127 f.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeugnis – Artefakt – Digitalisat

363

4.4 Segmentierung

Für die Umsetzung einer auf den transkribierten und übersetzten Inter-
viewtexten beruhenden Volltext-Suche, die ein Auffinden und Ansteuern 
konkreter Stellen in den Interviews ermöglicht, ist eine Verknüpfung der 
Mediendateien mit den Textdateien erforderlich. Dafür wurden die Tran-
skriptionen und Übersetzungen satzbasiert segmentiert, also in jeweils 
aus einem Satz bestehende Abschnitte unterteilt. Diese Segmente wur-
den mit den Timecodes der Video- und Audio-Aufnahmen verknüpft, so 
dass bei der Volltextsuche sowohl die einzelnen Segmente, als auch die 
dazugehörigen Ausschnitte der Video- und Audio-Dateien angezeigt wer-
den. Diese Form der Verknüpfung ermöglicht auch die synchrone Dar-
stellung von Bild bzw. Ton und mitlaufendem Text. Im Projekt Zwangs-
arbeit 1939–1945 wurde die Segmentierung von einer Gruppe von 40 
freien Mitarbeiter/innen verschiedener Muttersprachen umgesetzt, die 
mit Hilfe einer speziellen Software dezentral arbeiteten.38 Die Verknüp-
fung von Timecode und Transkription bzw. Übersetzung ermöglicht das 
gleichzeitige Arbeiten mit der Originalquelle (Audio- oder Videointer-
view) und dem Hilfsmittel (Transkription und Übersetzung). 

4.5 Wissenschaftliche Erschließung – digital unterstützt

Jedes Interview wurde mit einem Inhaltsverzeichnis gegliedert. Die In-
haltsverzeichnisse bestehen aus Haupt- und Zwischenüberschriften. 
Während die Hauptüberschriften relativ allgemeine lebens- bzw. zeit-
geschichtliche Aspekte, wie z.B. Kindheit, Jugend, Kriegsbeginn oder 
Zwangsarbeit bezeichnen, untergliedern die Zwischenüberschriften ers-
tere noch einmal zeitlich oder thematisch. Die so entstehenden Sinnab-
schnitte sind direkt mit den entsprechenden Interviewsegmenten verlinkt 
und bieten den Nutzer/innen die Möglichkeit, inhaltlich durch die Inter-
views zu navigieren. Sie bieten einen Überblick über die oft sehr komple-
xe Erzählstruktur der lebensgeschichtlichen Berichte, was von besonde-
rer Bedeutung ist, da die Interviewmethode mit ihren unterschiedlichen 
Phasen nicht zu chronologischen Narrativen führt. Diese Form der in-
haltlichen Erschließung durch Überschriften ist nicht standardisiert, son-
dern stellt eine subjektive Interpretation des Gesagten durch die Person, 
die sie erstellt, dar.39

38	Vgl. Jan Henselder / Tobias Kilgus / Wolfram Lippert, »Formatlabor«, S. 118.
39	Vgl. Doris Tausendfreund / Cord Pagenstecher, »Interviews als Quellen der 

Geschlechtergeschichte. Das Online-Archive ›Zwangsarbeit 1939–1945‹ 
und das ›Visual History Archive der USC Shoah Foundation‹«, in: Alina 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

364

Außerdem wurde eine Indexierung vorgenommen. Dafür wurden Re-
gister erstellt und mit den entsprechenden Interviewstellen verknüpft, 
in denen die entsprechenden Firmen, Lager, Geburts-, Wohn- und Ein-
satzorte sowie Personen erwähnt werden. Diese Register sind einer-
seits alphabetisch sortiert, direkt ansteuerbar. Außerdem bilden sie die 
Grundlage für eine auf googlemaps basierende Kartendarstellung, die 
die Herkunfts- und Arbeitsorte der Zwangsarbeiter/innen geographisch 
anzeigt.40

Für die Umsetzung und Qualitätssicherung der wissenschaftlichen Er-
schließung, an der nahezu 100 zum größten Teil externe Mitarbeiter/
innen beteiligt waren, wurde eine kollaborative Arbeitsumgebung ge-
schaffen. Mit Hilfe dieses webbasierten Redaktionssystems wurde die 
Verwaltung, Vergabe, Durchführung und Standardisierung der verschie-
denen Arbeitsschritte unterstützt und vereinfacht. Diese eigens entwi-
ckelte Arbeitsumgebung ist im Grunde genommen der erste Schritt zu 
einer speziell auf videographierte Interviews zugeschnittenen virtuellen 
Forschungsumgebung.

Die beschriebenen Arbeitsschritte waren die Voraussetzung für die 
Umsetzung des Online-Archiv »Zwangsarbeit 1939–1945« mit seinen 
zahlreichen Rechercheoptionen und Zusatzmaterialien. Das Online-Ar-
chiv ist inzwischen nach einer Registrierung frei im Netz verfügbar. Es 
existiert in verschiedenen Sprachversionen und ist eingebettet in einen 
Webauftritt mit umfassenden Informationen zur NS-Zwangsarbeit, zur 
Entschädigung sowie zur Entstehung und Bearbeitung der Sammlung. 
Das Projekt ist ein Beispiel dafür, wie eine Sammlung mit Hilfe digitaler 
Technologie so aufbereitet und präsentiert wird, dass sie verschiedenen 
Zielgruppen und Zwecken gerecht wird. Das Projekt bewahrt am Bei-
spiel von 600 ausgewählten Interviews die Erinnerung an die über zwan-
zig Millionen ehemaligen NS-Zwangsarbeiter/innen, und erfüllt so einen 
erinnerungskulturellen Zweck. Gleichzeitig wurden die Materialien so 
differenziert erschlossen, dass die für eine wissenschaftliche Nachnut-
zung unabdingbaren Informationen verfügbar sind. Zusätzlich wurden 
didaktisch reduzierte Materialien und Zugänge geschaffen, die eine Nut-
zung der Interviews für die schulische Bildungsarbeit ermöglichen.

Bothe / Christina Brüning (Hg.), Geschlecht und Erinnerung im digitalen Zeit-
alter – neue Perspektiven auf ZeitzeugInnenarchive, Berlin 2015, S. 41–68.

40	Vgl. http://www.zwangsarbeit-archiv.de/sammlung/karte/index.html. Zuletzt 
aufgerufen im April 2016.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeugnis – Artefakt – Digitalisat

365

5. Fazit – Über die wissenschaftliche Nachnutzung

Im Unterschied zu klassischen Oral History-Projekten, in denen die In-
terviews zu Forschungszwecken aufgezeichnet werden und Interview
führung, Dokumentation und Auswertung von denselben Personen 
durchgeführt werden, wurden die hier thematisierten großen Interview-
sammlungen primär aus erinnerungskulturellen Motivationen aufge-
baut. Allein der Umfang der Sammlungen zwingt zur Arbeitsteilung. Wie 
das Beispiel des Online-Archivs »Zwangsarbeit 1939–1945« zeigt, ha-
ben zahlreiche Personen in unterschiedlichen Arbeitsschritten die Origi-
nalquellen bearbeitet, kommentiert, gegliedert und didaktisch aufberei-
tet. Ihre Arbeiten liefern wichtige Hilfsmittel zum Verständnis und zur 
Zugänglichkeit der Interviews. Gleichzeitig interpretieren, formen und 
prägen sie die Interviews.

Einer der zentralen Kritikpunkte an der Methode der Oral History 
war immer, dass Forscher/innen ihre Quellen selber schaffen und durch 
ihre Rolle im Interviewprozess gewünschte Aussagen produzieren. Die 
Selbstreflektion der Rolle der Interviewer/innen in dem Kommunika-
tionsprozess spielt für die Auswertung von Oral History-Quellen ent-
sprechend eine große Rolle. Bei der Nachnutzung von Interviews durch 
Dritte stellt die Analyse der Rolle der Interviewenden für die Narrati-
onen eine große Herausforderung für ihre wissenschaftliche Interpre-
tation dar. Der Entstehungsprozess der aufgezeichneten Interviews ist 
nachträglich nur schwer nachzuvollziehen, und der ursprüngliche kom-
munikative Kontext ist im Rahmen einer wissenschaftlichen Nachnut-
zung nicht genau rekonstruierbar. Eine sorgfältige Erschließung und 
möglichst detaillierte Hintergrundinformationen sind somit unerlässlich 
für die spätere Nutzbarkeit der Quellen. Häufig fehlen trotz einer guten 
Erschließung genauere Informationen über das Setting und den Verlauf 
der Interviews. Protokolle und persönliche Kommentare der Interviewer/
innen, z.B. über die Stimmung während des Interviews, werden aus per-
sönlichkeitsrechtlichen Gründen zumeist nicht veröffentlicht. Und selbst, 
wenn sie einsehbar sind, werden sie die Situation nie vollständig abbil-
den oder beschreiben können. Bei der wissenschaftlichen Interpretation 
und Analyse der verschiedenen Dimensionen der Interviews ist Vorsicht 
angebracht, um Fehl- und Überinterpretationen und Missverständnisse 
zu vermeiden. Werden die Quellen aufgrund der beschriebenen Schwie-
rigkeiten ausgewertet, als seien sie Monologe, werden sie tatsächlich zu 
den sozialen Artefakten − im Sinne Bourdieus.

Die Beispiele des Visual History Archive und des Online-Archivs 
»Zwangsarbeit 1939–1945« zeigen die Bedeutung der digitalen Techno-
logien für die Nutzbarkeit und Zugänglichkeit dieser Quellen auf. Inter-
aktive Karten sind ein Beispiel dafür, wie mit Hilfe digitaler Werkzeuge 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

366

Zusammenhänge auf neue Weise visualisiert und interpretiert werden 
können. In den kommenden Jahren wird sich herausstellen, welche 
Chancen und Risiken Methoden der Digital Humanities, wie z.B. das 
Text Mining, also das massenhafte Durchsuchen, Vergleichen und Ana-
lysieren der Interviewbestände, bergen. Gleichzeitig bleibt die Frage, ob 
und wie genuin qualitative Quellen wie Interviews mit Überlebenden mit 
diesen quantitativ orientierten Methoden ausgewertet werden können.

Bibliographie

Assmann, Aleida (2007), »Vier Grundtypen der Zeugenschaft«, in: Micha-
el Elm / Gottfried Kößler (Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen 
Trauma, Tradierung und Ermittlung, Frankfurt am Main / New York, S. 
33–51.

Assmann Aleida / Brauer, Juliane (2011), »Bilder, Gefühle, Erwartungen. 
Über die emotionale Dimension von Gedenkstätten und den Umgang von 
Jugendlichen mit dem Holocaust«, in: Geschichte und Gesellschaft 37/1 
(2011), S. 72–103.

Bourdieu, Pierre (1990) (frz. Original 1986), »Die biographische Illusion«, 
in: BIOS. Zeitschrift für Biographieforschung und Oral History, 3. Jg., 
S. 75–81.

Brüning, Christina (2014), »Historisches Lernen mit videographierten Zeit-
zeug/inneninterviews in der heterogenen Gesellschaft«, in: Rundfunk und 
Geschichte 3–4, S. 86–87.

Brunner, José, »Medikalisierte Zeugenschaft. Trauma, Institutionen, Nach-
träglichkeit«, in: Sabrow, Martin / Frei, Norbert (Hg.), Die Geburt des 
Zeitzeugen nach 1945, Göttingen, S. 93–112.

Greenspan, Henry (2014), »The Unsaid, the Incommunicable, the Unbea-
rable, and the Irretrievable«, in: The Oral History Review, Vol. 41, No. 
2, S. 229–243.

Henselder, Jan / Kilgus, Tobias / Lippert, Wolfram (2014), »Formatlabor – 
Vom analogen Original zur digitalen Referenzkopie«, in: Apostolopou-
los, Nicolas / Pagenstecher, Cord (Hg.), Erinnern an Zwangsarbeit. Zeit-
zeugeninterviews in der digitalen Welt, Berlin, S. 111–120.

Herskovits, Erika, Interview 21389, Visual History Archive, USC Shoah 
Foundation. The Institute for Visual History and Education, 1996, Tape 
4, Segment 108, www.vha.fu-berlin.de (letzter Zugriff 14. April 2015).

Kangisser-Cohen, Sharon (2014), Testimony and Time. Holocaust Survivors 
Remember, Jerusalem 2014.

Laub, Dori (2000), »Zeugnis ablegen oder die Schwierigkeit des Zuhörens«, 
in: Baer, Ulrich (Hg.), Niemand zeugt für den Zeugen. Erinnerungskul-
tur und historische Verantwortung nach der Shoah, Frankfurt am Main, 
S. 68–83.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zeugnis – Artefakt – Digitalisat

367

Leh, Almut (2010), »Biographieforschung«, in: Eichenberg, Ariane / Gude-
hus, Christian / Welzer, Harald (Hg.), Gedächtnis und Erinnerung. Ein in-
terdisziplinäres Handbuch, Stuttgart, S. 299–311.

Lichtblau, Albert (2007), »Wie verändert sich mündliche Geschichte, wenn 
wir auch sehen, was wir hören? Überlegungen zur audiovisuellen Ge-
schichte«, in: BIOS. Zeitschrift für Biographieforschung, oral History und 
Lebensverlaufanalysen, 20. Jg., Sonderheft, S. 66–74.

Lichtblau, Albert (2012), »Eine Rückschau auf das Interviewen«, in: Aben-
hausen, Sigrid et al. (Hg.), Zeugen der Shoah. Die didaktische und wis-
senschaftliche Arbeit mit Video-Interviews des USC Shoah Foundation 
Institute, Berlin, S. 16–20.

Pickhan, Gertrud (2014), »Lektorat, Übersetzung und Erschließung. Der Bei-
trag des Osteuropa-Instituts zum Projekt Zwangsarbeit 1939–1945«, in: 
Apostolopoulos, Nicolas / Pagenstecher, Cord (Hg.), Erinnern an Zwangs-
arbeit. Zeitzeugeninterviews in der digitalen Welt, Berlin 2013, S. 127–
131.

Plato, Alexander von / Leh, Almut / Thonfeld, Christoph (Hg.) (2008), Hit-
lers Sklaven. Lebensgeschichtliche Analysen zur Zwangsarbeit im inter-
nationalen Vergleich, Wien.

Portelli, Alessandro (2007), The Order Has Been Carried Out: History, Me-
mory and Meaning of a Nazi Massacre in Rome, New York.

Rosenthal, Gabriele (1995), Erlebte und erzählte Lebensgeschichte. Gestalt 
und Struktur biographischer Selbstbeschreibungen. Frankfurt am Main/
New York.

Schneider, Christian (2007), »Trauma und Zeugenschaft: Probleme des erin-
nernden Umgangs mit Gewaltgeschichte«, in: Elm, Michael / Kössler, Gott-
fried (Hg.), Zeugenschaft des Holocaust. Zwischen Trauma, Tradierung 
und Ermittlung, Frankfurt am Main, S. 157–175.

Schütze, Fritz (1983), »Biographieforschung und narratives Interview«, in: 
Neue Praxis 13, 3, S. 283–293.

Tausendfreund, Doris / Pagenstecher, Cord (2015), »Interviews als Quellen 
der Geschlechtergeschichte. Das Online-Archive ›Zwangsarbeit 1939–
1945‹ und das ›Visual History Archive der USC Shoah Foundation‹«, in: 
Bothe, Alina / Bruening, Christina (Hg.), Geschlecht und Erinnerung im 
digitalen Zeitalter – neue Perspektiven auf ZeitzeugInnenarchive, Ber-
lin, S. 41–68.

USC Institute for Creative Technologies, New Dimensions in Testimony, 
http://ict.usc.edu/prototypes/new-dimensions-in-testimony/ (letzter Zu-
griff 24. Februar 2015).

USC Shoah Foundation Institute (2012), Release Agreement, Los Angeles, 
https://sfi.usc.edu/sites/default/files/docfiles/USC%20SF%20RelAgree_
Oct%202012.pdf (letzter Zugriff 24. Februar 2015).

USC Shoah Foundation (2007), Videographers Guidelines, Los Angeles, 
http://sfi.usc.edu/download/USCSFI_Videographer_Guidelines.pdf (letz-
ter Zugriff 24. Februar 2015).

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verena Lucia Nägel

368

van Hessen, Arjan / de Jong, Franciska / Scagliola, Stef (2013), »Der Einsatz 
von Sprachtechnologie in Oral-History-Sammlungen«, in: Apostolopou-
los, Nicolas / Pagenstecher, Cord (Hg.), Erinnern an Zwangsarbeit. Zeit-
zeugeninterviews in der digitalen Welt, Berlin, S. 179–187.

Wein, Dorothee (2012), »Ich persönlich habe gelernt, dass Zeitzeugenbe-
richte eine größere Aussagekraft und emotionale Tiefe haben als Text-
quellen. Projekttage mit lebensgeschichtlichen Videointerviews von Über-
lebenden der Shoah«, Newsletter Yad Vashem, http://www.yadvashem.
org/yv/de/education/newsletter/04/article_wein.asp (letzter Zugriff 24. 
Februar 2015).

Woggon, Helga (2012), »Transkription und Übersetzung. Video-Interviews 
als Lesetexte«, in: Abenhausen, Sigrid et al. (Hg.), Zeugen der Shoah. Die 
didaktische und wissenschaftliche Arbeit mit Video-Interviews des USC 
Shoah Foundation Institute, Berlin, S. 24–28.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


369

Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

Sarah Ambrosi
Philosophin, Schriftstellerin, Künstlerin, arbeitet seit 2014 an der Bio-
graphie einer Überlebenden des Khmer-Rouge-Regimes in Kambodscha 
und hat zusammen mit Grischa Lichtenberger Plakat und Programmheft 
zu der Tagung »Videographierte Zeugenschaft. Geisteswissenschaften 
im Dialog mit dem Zeugen« gestaltet. Auch ihre freie künstlerische Pro-
duktion setzt sich mit der Thematik der Zeugenschaft auseinander. Sie 
begleitet die Arbeiten befreundeter Künstler photographisch – und die 
dabei entstehenden Bilder sind nicht vorrangig als Dokumentationsma-
terial zu verstehen, sondern als Spuren der Rezeption, sie verweisen auf 
ein nicht zu verbalisierendes Intimes im Verhältnis zum Werk des Ande-
ren/zum anderen Werk.

Luisa Banki, M. A.
ist wissenschaftliche Mitarbeiterin in der Allgemeinen Literaturwissen-
schaft / Neueren deutschen Literaturgeschichte an der Bergischen Univer-
sität Wuppertal. Promotion als Stipendiatin des DFG-Graduiertenkollegs 
»Das Reale in der Kultur der Moderne« an der Universität Konstanz mit 
einer Arbeit »Post-Katastrophische Poetik. Zu W. G. Sebald und Walter 
Benjamin«.

Publikationen (Auswahl): Post-Katastrophische Poetik. W. G. Sebald 
und Walter Benjamin, München (vorauss. 2016); »Philologie des Zeug-
nisses. Entscheidung und Erkenntnis in einer Celan-Lektüre Peter Szon-
dis«, in: Sybille Krämer / Sibylle Schmidt (Hg.), Zeugen in der Kunst, 
München (vorauss. 2016); »Zur Schweigsamkeit verpflichtet. Zum 
Deutsch-Jüdischen bei Walter Benjamin und Franz Kafka«, in: Claus 
Oberhauser (Hg.), Juden und Geheimnis. Interdisziplinäre Annäherun-
gen, Innsbruck 2015, S. 67–76; »Mourning, Melancholia and Morality: 
W. G. Sebald’s German-Jewish Narratives«, in: Daniela Agostinho / Elisa 
Antz / Cátia Ferreira (Hg.), Panic and Mourning. The Cultural Work of 
Trauma, Berlin 2012, S. 37–48; »Über die Grenzen der Darstellung: Die 
›Holocaust-Komödie‹«, in: Transversal – Zeitschrift für Jüdische Studi-
en 2 (2009), S. 79–96.

Prof. Dr. Cornelia Blasberg
Literaturwissenschaftlerin am Germanistischen Institut, Neuere deut-
sche Literatur, Westfälische Wilhelms-Universität Münster. Publikatio-
nen (Auswahl): Erinnern des Holocaust? Eine neue Generation sucht 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

370

Anworten, Bielefeld 2006, mit Jens Birkmeyer; »Zeugenschaft. Meta-
morphosen eines Diskurses und literarischen Dispositivs«, in: Barba-
ra Beßlich / Katharina Graetz / Olaf Hildebrand (Hg.), Wende des Erin-
nerns? Geschichtskonstruktionen in der deutschen Literatur nach 1989, 
Berlin 2006, 21–34; »Nichts als die Wirklichkeit von Worten«. Auschwitz 
und die Hermetik der (literarischen) Zeugenaussage, in: Heinz J. Drügh 
u. a. (Hg.): Hermetik. Literarische Figurationen zwischen Babylon und 
Cyberspace, Tübingen 2002, S. 199–218.

Dr. Johanna Bodenstab
Literaturwissenschaftlerin, Journalistin und Autorin
Western New England Institute for Psychoanalysis. Publikationen (Aus-
wahl): Parapraxis in Mother-Daughter Testimony: Unconcious Fanta-
sy and Maternal Function, in: Jill Salberg / Sue Grand (Hg.), The Evo-
lution of Witnessing: Emergent Relational Trends in Holocaust Studies, 
Contemporary Psychoanalysis, Vol. 51, No. 2, May 2015, pp. 219–228; 
»Dramen der Verlorenheit: Mutter-Tochter-Beziehungen in der Shoah. 
Zur Rezeption und zur narrativen Gestalt traumatischer Erfahrungen 
in Videozeugnissen«, Dissertation, Göttingen 2015; Contemporary Psy-
choanalysis.

Dr. phil. Werner Bohleber
Psychoanalytiker in eigener Praxis, Frankfurt am Main. Herausgeber 
der PSYCHE: Zeitschrift für Psychoanalyse und ihre Anwendungen. 
Forschungsschwerpunkt/Forschungsprojekt: Theorie und Geschichte 
der Psychoanalyse; Adoleszenz und Identität; psychoanalytische Erfor-
schung der nationalsozialistischen Vergangenheit; Fremdenhass und An-
tisemitismus; Traumaforschung; Terrorismus. Publikationen (Auswahl): 
H. Radebold / W. Bohleber / J. Zinnecker (Hg.), Transgenerationale Wei-
tergabe kriegsbelasteter Kindheiten. Interdisziplinäre Studien zur Nach-
haltigkeit historischer Erfahrungen über vier Generationen, Weinheim /
München 2008; Werner Bohleber, Was Psychoanalyse heute leistet. Iden-
tität und Intersubjektivität, Trauma und Therapie, Gewalt und Gesell-
schaft, Stuttgart 2012.

Prof. Dr. Anne Eusterschulte
Philosophiehistorikerin am Institut für Philosophie, FU Berlin. For-
schungsschwerpunkt/Forschungsprojekt: Sozialphilosophie des 20. Jhs., 
Kulturphilosophie und Ästhetik, Rezeption der Antike in der Geschich-
te der Philosophie, Mittelalterliche Philosophie, Philosophie der Re-
naissance und der Frühen Neuzeit; SFB 980 »Episteme in Bewegung«. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

371

Wissenstransfer von der Alten Welt bis in die Frühe Neuzeit. Aktuelle 
Publikationen: Mimesis oder ästhetische Wahrheit. Geistesgeschichtliche 
Studien zur Genese eines ästhetischen Wahrheitsbegriffs, Berlin (erscheint 
2016/17); »Apparition. Epiphanie und Menetekel der Kunst. Aspekte ei-
ner Ästhetik des Zur-Erscheinung-Kommens bei Theodor W. Adorno«, 
in: Anne Eusterschulte / Catherine Newmark / Wiebke-Marie Stock, (Hg.), 
Zur-Erscheinung-Kommen. Bildlichkeit als theoretischer Prozess, Son-
derband der Zeitschrift für Ästhetik und allgemeine Kunstwissenschaf-
ten (ZÄK), hrsg. v. Maria Moog-Grünewald und Josef Früchtl, Ham-
burg (2016, im Erscheinen); »Weil Wahrheit bewährt werden will. Franz 
Rosenzweigs kritische Revision des Monismus«, in: Bernhard Nitsch-
ke / Klaus von Stosch / Muna Tatari (Hg.), Gott – jenseits Monismus 
und Theismus? Beiträge zur Komparativen Theologie, Paderborn 2016.

Prof. Dr. Andreas Hamburger
Psychologe und Psychoanalytiker an der International Psychoanalytic 
University Berlin. Forschungsschwerpunkt/Forschungsprojekt: Qualita-
tive und mikroanalytische Erforschung von Videozeugnissen von Ho-
locaustüberlebenden. Publikationen (Auswahl): »Warum psychoanaly-
tische Holocaustforschung nicht enden kann und soll. Einleitung zum 
Vortrag [von Kurt Grünberg und Friedrich Markert]«, in: Christoph E. 
Walker / Heribert Blaß / Rainer Paul / Martin Teising (Hg.), Die Psycho-
analytische Haltung – ihre Bedeutung im Spannungsfeld innerer und äu-
ßerer Angriffe, Arbeitstagung der Deutschen Psychoanalytischen Vereini-
gung Bad Homburg, 21. bis 24. November 2012, o. O. 2013, S. 261–265.

Sonja Knopp, M. A.
Geschichtswissenschaftlerin am Friedrich-Meinecke-Institut, FU Ber-
lin; assoziiert mit dem Zentrum Jüdische Studien Berlin-Brandenburg. 
Forschungsprojekt: »Gedächtnis ohne Geschichte. Bedrohte Zeugen-
schaft in Videointerviews mit Überlebenden der Shoah in Bessarabien 
und Transnistrien« (Promotion). Publikationen (Auswahl): »History wi-
thout Memory. Creating a Trauma Narrative from Holocaust Survivor 
Video Testimony«, GSP Working Papers, No. 37, Yale University, New 
Haven 2013; »Wir lebten mitten im Tod.« Das »Sonderkommando« in 
Auschwitz in schriftlichen und mündlichen Häftlingserinnerungen (Zi-
vilisationen und Geschichte 4), Frankfurt am Main u. a. 2009; »Narra-
tive Fissures, Historical Context: When traumatic memory is compro-
mised«, in: Jill Salberg / Sue Grand (Hg.), The Evolution of Witnessing: 
Emergent Relational Trends in Holocaust Studies, Contemporary Psy-
choanalysis, Vol. 51, No. 2, May 2015, pp. 229–238.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

372

Dori Laub, MD. F.D.A.P.A.
Clinical Professor of Psychiatry, Yale University School of Medicine. De-
puty Director – Trauma Research, Genocide Studies Program, Yale Uni-
versity. Mitbegründer des Fortunoff Video Archive for Holocaust Testi-
monies der Yale University. Publikationen: Shoshana Felman / Dori Laub: 
Testimony. Crises of Witnessing in Literature, Psychoanalysis and His-
tory, New York / London 1992; »Traumatic Shutdown of Narrative and 
Symbolization – A Failed Empathy Derivative. Implications for Thera-
peutic Interventions«, in: ders. / Andreas Hamburger (Hg.), Psychoana-
lysis and Holocaust Testimony: Unwanted Memory of Social Trauma, 
London (2016, im Druck).

Apl. Prof. Dr. Burkhard Liebsch
Philosoph an der Ruhr-Universität Bochum. Forschungsschwerpunkt/
Forschungsprojekt: »Zum Gewaltpotenzial unbedingter Ansprüche«, 
Forschungs-, Konferenz- und Publikationsprojekt in Zusammenarbeit 
mit Dr. Michael Staudigl, Universität Wien. Publikationen (Auswahl): 
Burkhard Liebsch, Prekäre Selbst-Bezeugung. Die erschütterte Wer-Fra-
ge im Horizont der Moderne, Weilerswist 2012; Burkhard Liebsch (Hg.): 
Bezeugte Vergangenheit oder Versöhnendes Vergessen. Geschichtstheo-
rie nach Paul Ricœur, Sonderband Nr. 24 der Deutschen Zeitschrift für 
Philosophie, Berlin 2010.

Dr. phil. Andree Michaelis
Literaturwissenschaftler und akademischer Mitarbeiter am Axel Sprin-
ger-Stiftungslehrstuhl für deutsch-jüdische Literatur- und Kulturge-
schichte, Exil und Migration an der Europa-Universität Viadrina, 
Frankfurt (Oder). Forschungsschwerpunkt/Forschungsprojekt: Autobio-
graphik, Medialität und Erinnerung sowie das Verhältnis von Literatur 
und Geschichte in deutsch-jüdischer Literatur vom 18. Jahrhundert bis 
zur Gegenwart, Kulturgeschichte der Freundschaft. Publikationen: Er-
zählräume nach Auschwitz. Literarische und videographierte Zeugnisse 
von Überlebenden der Shoah (WeltLiteraturen / World Literatures Bd. 2), 
Berlin 2013; »Surviving as Writer and as Witness, or Why Primo Levi 
Did Not Want to Be Called a ›Survivor‹«, in: LBI Yearbook, Vol. 62, Nr. 
1/2016; »Aus dem Holocaust eine europäische Kultur: Verfolgung, Exil 
und Katharsis bei Imre Kertész«, in: Kerstin Schoor/Stefanie Schüler-
Springorum (Hg.): Gedächtnis und Gewalt. Nationale und transnationa-
le Erinnerungsräume im östlichen Europa, Göttingen 2016, S. 112–124; 
»Erzählen und Gezeigt-Werden. Die videographierten Interviews mit 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Verzeichnis der Autorinnen und Autoren

373

Überlebenden der Shoah im ›Visual History Archive‹«, in: Thomas We-
ber u. a. (Hg.): Mediale Transformationen des Holocaust, Berlin 2013, 
S. 213–238; »Die Autorität und Authentizität der Zeugnisse von Über-
lebenden der Shoah. Ein Beitrag zur Diskursgeschichte der Figur des 
Zeugen«, in: Sibylle Schmidt/Sybille Krämer/Ramon Voges (Hg.): Poli-
tik der Zeugenschaft. Zur Kritik einer Wissenspraxis, Bielefeld 2011, S. 
265–284.

Verena Lucia Nägel, Politikwissenschaftlerin.
Seit 2006 am Center für Digitale Systeme der Freien Universität Berlin
im Bereich der Multimedialen Archive tätig. Ihre Arbeitsschwerpunkte
sind die Integration von Oral History Interviews zum Nationalsozialis-
mus in Forschung, Lehre und Schulunterricht in Deutschland sowie die
wissenschaftliche Betreuung des Visual History Archive der USC Shoah
Foundation in Berlin. Zusätzlich ist sie als Lehrbeauftragte an der Freien 
Universität Berlin tätig.

Dr. Kristin Platt
Sozialwissenschaftlerin und Sozialpsychologin am Institut für Diaspora- 
und Genozidforschung, Ruhr-Universität Bochum, Mitherausgeberin der 
Zeitschrift für Genozidforschung. Forschungsschwerpunkt/Forschungs-
projekt: Traumaforschung; Biographische Interviews mit Überlebenden 
von Gewalt und Genozid im Alter; Forschungen zu Strukturen von kol-
lektiver Gewalt und Genozid; Jüdische Diaspora; Identität, Trauma und 
Erinnerung in der »Zweiten Generation«. Publikationen (Auswahl): Be-
zweifelte Erinnerung, verweigerte Glaubhaftigkeit. Überlebende des Ho-
locaust in den Ghettorenten-Verfahren, München 2012; Verlust und Ver-
mächtnis. Überlebende des Genozids an den Armeniern erinnern sich, 
München 2015.

Dr. phil. Sebastian Schulze
Literaturwissenschaftler und Philosoph, Institut für deutsche und nie-
derländische Philologie, FU Berlin. Forschungsschwerpunkt/Forschungs
projekt: Theorien der Literatur, Literaturgeschichte, digitale Analysen 
literarischer Korpora. Publikationen (Auswahl): Metamorphosen des 
Echos. Lektüren der gehörten Stimme in Barock, Romantik und Ge-
genwart, Paderborn 2015; »Robert Walsers Kinder oder Literarisches 
Schreiben als Aufhebung sozialer Gegensätze«, in: Frauke A. Kurbacher /
Agnieszka Igiel / Felix Boehm (Hg.), Inversion: Öffentlichkeit und Privat-
sphäre im Umbruch, Würzburg 2012, S. 161–172.

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


375

Dank

Wir möchten uns bei all denjenigen bedanken, ohne deren Unterstüt-
zung wir die Tagung und die Publikation der Beiträge nicht hätten rea-
lisieren können. 

Für die finanzielle Unterstützung bedanken wir uns bei folgenden Ins-
titutionen: der Friedrich Schlegel Graduiertenschule für literaturwissen-
schaftliche Studien, der Ernst-Reuter-Gesellschaft der Freunde, Förderer 
und Ehemaligen der Freien Universität Berlin e.V., der Hamburger Stif-
tung zur Förderung von Wissenschaft und Kultur, der Frauenförderung 
des Fachbereichs Geschichts- und Kulturwissenschaften am Friedrich-
Meinecke-Institut der Freien Universität Berlin, dem Institut für Philo-
sophie und dem Amt für Außenangelegenheiten an der Freien Univer-
sität Berlin.

Für das künstlerische Konzept und die Buchabbildungen danken wir 
Sarah Ambrosi sowie für ihre redaktionelle Hilfe Sara Ehrentraut, Kon-
stantin Bethscheider und Ramona Rittmann. 

https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783845281001 - am 16.01.2026, 12:10:37. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845281001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover
	Vorwort
	Videographierte Zeugenschaft. Überlebendenzeugnisse im interdisziplinären Dialog
	Unsichtbare Gewalt: Bezeugung, Aufzeichnung, Überlieferung und Techniken der Visualisierung
	Leibliches Hören. Responsivität und Zeugenschaft. Ein Essay
	Re-establishing the Internal »Thou« in Testimony of Trauma
	Die Begegnung mit der überwältigten Seele – Beiträge der psychoanalytischen Traumaforschung zum Zeitzeugen-Interview
	»And this was the last time that I had the bundle« – Trauma und Relativierung der Ich-Instanz im Videozeugnis von Bessie K
	In memoriam Johanna Bodenstab
	Gespenstische Zeugen. Zu Harold Pinters Ashes to Ashes
	Narrative und traumatische Kohärenz. Schemata, Herausforderungen, Interpretationsrisiken
	Blick-Winkel. Psychoanalytische Reflexion in der Forschung mit Videozeugnissen
	Mit dem Zeugen schreiben. Videointerviews mit Überlebenden der Shoah als Quellen für eine dialogisch-integrative Geschichtserzählung
	Erzählen statt Erzähltwerden – Überlebende als Autoren ihres Zeugnisses?
	Bildgedenken
	Poetik der Restitution. Zur Theorie und Praxis der Zeugenschaft bei W. G. Sebald
	»I’m there«. Zur Zeitlichkeit des Zeugnisses im Video-Interview und in aktuellen Romanen
	Zeugnis – Artefakt – Digitalisat. Zur Bedeutung der Entstehungs- und Aufbereitungsprozesse von Oral History-Interviews
	Verzeichnis der Autorinnen und Autoren
	Dank

