
Darstellende Praxis in Theorie und Alltag

Ein Kommentar zu Peggy H. Breitensteins »Sagen oder

zeigen? Zur Dramaturgie der Verfremdung bei Marx«

Paul Helfritzsch

Der Beitrag von Peggy Breitenstein startet mit der Beschreibung und Darstellung

einer Szene aus Fritz LangsMetropolis. Obwohl sie sich im Folgenden durchaus kri-

tisch von dem in dem Film Gezeigten unter Berufung bspw. auf Siegfried Kracauer

distanziert, gibt diese Vorgehensweise des Beschreibens einer Darstellungsweise

doch die Richtung für den gesamten Beitrag vor. Breitensteinmöchte in ihremBei-

trag aufzeigen, dass sich bei Karl Marx eine Lesart anbietet, die – zumindest für

den ersten Band des Kapitals – nicht darauf aus ist, in Marx einfach einen großen

Erklärer dessen zu sehen, was ist, sondern zu verstehen, dass Marx aufzeigt, dar-

legt und beschreibt, wie es ist, umso zu ermöglichen, dass die Leser:in je selbst zu

der Schlussfolgerung gelangen können, was an der Art und Weise, wie es gerade

ist, falsch läuft. So besteht das Werk nicht darin, etwas paternal erklärt zu bekom-

men, sondern durch das Nachvollziehen dessen, was gezeigt wird und besonders,

wie es gezeigt wird, das Gegebene selbstständig anders sehen zu können. Dazu

nutzt Marx – folgt mensch der Argumentation von Breitenstein – verschiedenste

teils kreative und ästhetische Praxen der Sprache, aber auch technische Berichte

aus Fabriken, Statistiken und andere empirische Materialien. Um diese These zu

stützen, bezieht sich Breitenstein immer wieder auch auf Bertolt Brecht und seine

Vorgehensweise, Theater zu machen. Daher übernimmt sie im Sinne der beiden

Autoren auch den Begriff der Verfremdung als das Mittel, um so noch deutlicher

die Missstände in der Gesellschaft zum Vorschein kommen zu lassen – zumindest

dann, wenn mensch sich auf das gezeigte sowohl intellektuell wie auch emotional

einlässt.

Mit diesem letzten Satz sind wir beim Thema des Sammelbandes angekom-

men.Was Breitenstein nämlich wiederholt in ihrem Beitrag erwähnt und aufzeigt,

ist, dass der landläufig oder zumindest alltäglich immer wieder vorkommende

Dualismus von Emotionen und Rationalität nicht haltbar ist und dieser, im Be-

reich der Politik angewendet, zu unerwünschten Blüten führt, die entweder eine

technokratisch und vom lebenden Menschen abgewendete Politik und Bürokra-

https://doi.org/10.14361/9783839452783-015 - am 14.02.2026, 09:43:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


232 Paul Helfritzsch

tie erzeugen – wie es auch durch Max Horkheimer und Theodor W. Adorno in

der Dialektik der Aufklärung gezeigt wurde –, oder zu einer populistischen Emo-

tionalisierung hin driften, bei der nur noch zählt, was gerade in diesem Moment

gefühlt wird. So zumindest könnte eine zugespitzte Bestimmung des Problems

dieses Dualismus zwischen Emotionen und Rationalität aussehen. Um aus die-

ser Meinung herauszukommen und zu verstehen, dass eine Politik ohne Emotio-

nen genauso scheitern muss, wie eine ohne Vernunft, verweist Breitenstein auf

die oben schon angesprochene Verfremdung des Bestehenden, um uns nicht zu

überreden, einer anderen Einsicht zu folgen, sondern uns diese Einsicht zu zei-

gen, damit wir je selbst verstehen können, worin die Problematik begründet liegt,

um nicht zuletzt den »Widergeist« selbst zu erblicken den Marx, Brecht aber wohl

auch Breitenstein in der bestehenden Form kapitalistischer Vergesellschaftung se-

hen. So plädiert sie am Ende ihres Beitrages für eine Haltung, bei der Emotionen

und Rationalität gleichermaßen involviert sind, ja bei der das eine ohne das andere

schwerlich vorzustellen wäre. Es ist die Haltung sich selbst und die eigenen Emo-

tionen, Werte und Urteile genauso immer wieder kritisch zu hinterfragen und zu

überprüfen wie die der Anderen, um nicht einerWertung, einem Gefühl oder einer

Meinung anheimzufallen, bei der mensch sich gegen Andere – in den Worten von

Breitenstein – »aufpeitschen lässt«, ohne auch nur einen Versuch zu unternehmen,

die Angemessenheit dieses Verhaltens in Frage zu stellen.

Dies soll als Blick auf den Inhalt und den Argumentationsgang des Beitrages

von Breitenstein genügen. Die verbliebenen Seiten dieses Kommentars möchte ich

im Anschluss daran mit einer Überlegung füllen, die wohl der:dem ein oder ande-

ren theoretische Bauchschmerzen bereiten wird. Durch den Fokus auf das Zeigen,

die Nachvollziehbarkeit und die Verfremdung dessen, was ist, eröffnet sich hier ei-

ne Nähe zwischen der von Breitenstein interpretierten Vorgehensweise Marx´ aus

dem ersten Band des Kapitals mit einer phänomenologischen Methodik. Was ich

nachstehend also kurz beleuchten möchte, ist, dass der Text von Breitenstein und

somit die Interpretation von Marx auch mit den Begriffen der Protreptik, der phä-

nomenologischen Reduktion und der eidetischen Variation hätte bestimmt werden

können. Dabei meine ich keine eins zu eins Übereinstimmung mit den von Brei-

tenstein verwendeten Begriffen, jedoch eine inhaltliche Passung. So ist die Phä-

nomenologie als Methode voll und ganz als Protreptik zu verstehen;1 also als eine

Beschreibung, bei der Schritt für Schritt nicht erklärt und überredet werden soll,

sondern nachvollziehbar aufgezeigt werden soll, wie sich etwas darstellt, um –und

das ist entscheidend–zu einem selbstständigenUrteil über das dargelegte zu kom-

men. Es wird demnach nicht erklärt und über unzählige Argumentationsschritte

1 Vgl. Lambert Wiesing: Das Mich der Wahrnehmung. Eine Autopsie. Frankfurt a.M.: Suhrkamp

2009, S. 95ff.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-015 - am 14.02.2026, 09:43:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Darstellende Praxis in Theorie und Alltag 233

versucht, die andere Person zu überzeugen, sondern es wird dargestellt, wie ei-

ne Sache in Erscheinung tritt. Diese Darstellung ist nun nicht völlig festgelegt,

sie kann (eidetisch) variiert werden, was bedeutet, mensch verfremdet die Sache,

die Gesellschaft, also den Aspekt, den mensch darlegen möchte. So geschieht es ja

nach Breitenstein auch bei Marx und Brecht. Wenn sie etwas darstellen, dann in

einer überzeichneten Variante, die somit jedoch Teile der Überzeichnung deutlich

als Teile unserer Wirklichkeit verstehbar machen. Dieser Darstellung eine Geltung

zuzuweisen ist nun die Aufgabe derer, die diese Darstellung erleben; bzw. derjeni-

gen, für die sie aufgeführt wurde.

An einem Beispiel: An einem Tisch bei einem Gespräch wird es langsam laut.

Jemand spricht über die Verhältnisse im Pflegesektor und wird dabei zynisch und

wütend. Es fallen Sätze wie: »Gut, dass die Währung in Europa nun neben Euro

auch Applaus ist! Damit kann ich endlich meine Miete und das Essen bezahlen,

ohne die letzte Woche des Monats mit 10 € auskommen zu müssen.« Oder auch:

»Zumindest wurde Geld für neue Intensivbetten bereitgestellt, nur schade, dass es

niemanden gibt, der sich um die Patient:innen kümmern kann, die darin liegen

werden.« Oder: »Ich freue mich schon so auf denWinter, wenn medizinisches Per-

sonal, trotz selbst Corona-positiv zu sein, weiterarbeiten darf.« In diesen Sätzen

wird der Status der gerade ablaufenden Corona-Pandemie aufgeführt, es werden

Probleme dargestellt, indem sie verfremdet werden, sie eine Überspitzung bis zum

Karikaturesken darstellen. Hier wird also eine Variation aufgeführt, die das Wesen

der Probleme innerhalb des Gesundheitssystems und einer kapitalistischen Ge-

sellschaft verfremden, aber gerade dadurch aufzeigen, was zum kapitalistischen

Modell gehört und welche konkreten Probleme gerade bestehen. Es wird nach-

vollziehbar, dass Betten ohne Personal nichts nützen, genauso wenig wie Applaus

etwas nützt, wenn mensch hungrig ist, oder die Miete bezahlen muss. Dies lässt

sich verstehen, wennmensch es versteht, in den durch die Bedingungen erzeugten

Emotionen und Verfremdungen mehr zusehen als eine emotionale und deshalb

möglicherweise irrationale Darbietung, wenn also durch die Darstellenden und

denen, denen dargestellt wird, eine gemeinsame Eidetische Variation ausgeführt

wird: »Der Ausgangspunkt einer Eidetischen Variation ist die bewußte Reflexion

auf eigene Vorstellungen; man wendet sich selbstreflexiv der Situation zu, in der

man sichweiß. […] Der entscheidende nächste Schritt besteht nun darin, von dieser

selbst erfahrenen Situation in der Phantasie Variationen herzustellen.«2 Ebendie-

ser zweite Schritt der Variation in der Phantasie ist es, den Brecht und Marx laut

Breitenstein durch ihre Arbeiten anregen wollen und deren Grundgedanke sich

auch in dem von mir beschriebenen Beispiel findet.

Dieser letzte Punkt der Variation bedarf nun eines Zusatzes, dem der Epoché,

der phänomenologischen Ausklammerung bzw. Reduktion der eigenen Doxa, bei

2 Ebd. S. 102.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-015 - am 14.02.2026, 09:43:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


234 Paul Helfritzsch

der der Weg zu dem eröffnet wird, was innerhalb der Darstellung objektiv ist und

was im Gegensatz dazu persönliche Doxa sind. Und so komme ich auch wieder

zurück zum Abschluss des Textes von Breitenstein, denn dort ist es gerade die an-

gemessene selbstständige Urteilsbildung, die durch das Aufzeigen dessen, wie die

Gesellschaft sich – hier am Beispiel der Pandemie bestimmt – darstellt, ermög-

licht wird. Dazu wird die Darstellung der Gesellschaft verfremdet, bzw. variiert

und es werden die jeweils eigenen Doxa hinterfragt und ausgeklammert, um das

an der Darstellung zu verstehen, was über sie hinausweist, durch sie aber auch erst

verstanden wird. Alles in Allem ist dies dann eine Protreptik, die nicht überredet,

sondern aufzeigt.

Was ich damit zeigen wollte, ist mitnichten, dass die Gesellschaftskritik von

Marx selbst schon Phänomenologie ist, sondern, dass die Gesellschaft und ihre

Kritiker:innen sich einer Methodik bedienen können, die derjenigen der Phäno-

menologie ähnlich ist, um so in den jeweils vereinzelten und subjektiven Darstel-

lung das Objektive erblicken zu können. So könnte es unter dem Gesichtspunkt

des hier dargelegten abschließend wie folgt formuliert werden, wenn mensch auf

das gegebene Beispiel zurückkommt: Variiert mensch das Dargestellte zu einer

überspitzten Verfremdung, so eröffnet mensch auch die Möglichkeit, es weiter zu

variieren, sodass mensch zwar darauf kommen kann, dass es überspitzt ist, wie

die Gesellschaft dargestellt wird, es aber niemals gerecht sein kann, dass sich um

die Finanzen einiger mehr gesorgt wird, als um die Versorgung von Kranken oder

die Verfassung des medizinischen Personals. Diesen Schluss zu ziehen ist nun,

und da werden sich klassische phänomenologische Texte und meine Bestimmung

nicht zusammenbringen lassen, nicht notwendig, sondern ein Ergebnis der kon-

tingenten sozialen Umstände derjenigen, die das Dargestellte nachvollziehen. Die-

se Ähnlichkeit der Methodik aufzuzeigen, war es, was ich auf diesen wenigen Sei-

ten versuchen wollte, um in den unterschiedlichen Strömungen eine gegenseitige

methodische Hilfestellung für einander erkennen zu können.

https://doi.org/10.14361/9783839452783-015 - am 14.02.2026, 09:43:10. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839452783-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

