Richard A. Cohen

Levinas tiber Kunst und
Asthetizismus:

,Die Wirklichkeit und ihr Schatten’
richtig auslegen'

1. Die gangige Fehlinterpretation von Levinas
zur Kunst

A) EINLEITUNG

Vieles ist in der Sekundéirliteratur iiber Levinas und die Kunst und im
Besonderen iiber Levinas und die Literatur geschrieben worden. Neben
Maurice Blanchots Betrachtungen in Die Schrift des Desasters, das eher
ein eigensténdiger Text als eine Sekundérquelle ist, gibt es zwei auBerge-
wohnliche Studien - gut geschrieben, aufschlussreich, nuanciert, kennt-
nisreich - in englischer Sprache iiber Levinas und Literatur: Robert
Eaglestones Buch von 1997 mit dem Titel Ethical Criticism: Reading
after Levinas und das 1999 erschienene Buch von Jill Robbins mit dem
Titel Altered Reading: Levinas und die Literatur.” Zweifellos gibt es noch
andere gelungene Studien, aber diese beiden werden fiir unsere Zwecke
ausreichen. Sie sind lehrreich im besten Sinne, denn sie sind vor allem da-
rauf bedacht, Levinas zu verstehen, also hermeneutisch interessiert, und
gleichzeitig nehmen sie eine kritische Distanz ein, formulieren Vorbehalte

1 Dieser Aufsatz wurde erstmals als geladene Keynote auf einer internationalen
Konferenz iiber ,Levinas, Law, and Literature” gehalten, die vom Institute for Jewish
Studies und vom Center for European Philosophy an der Universitit Antwerpen, Belgien,
am 20. Januar 2016 veranstaltet wurde. Mein besonderer Dank gilt den Professoren Vivian
Liska, Arthur Cools und Luc Anckaert.

2 Vgl. Maurice Blanchot: Die Schrift des Desasters, Miinchen 2005, insbes. S. 23-46;
vgl. auch fiir einen feinfiihligen Vergleich zwischen Blanchot’s Beobachtungen in diesem
Buch und Levinas, Arthur Cools: sDisastrous Responsibility: Blanchot’s Criticism of
Levinas’s Concept of Subjectivity in The Writing of the Disaster«, in: Levinas Studies 6,
2011, S. 113-130. Trotz aller Unterschiede, die zwischen beiden bestehen, hat Blanchot
einige seiner tiefsten philosophischen Perspektiven, einschlieBlich seiner Sichtweise der
Literatur, Levinas entlehnt. Vgl. auch: Joseph Libertson: Proximity, Levinas, Blanchot,
Bataille and Communication, The Hague 1982, nachdriicklich empfohlen von Sean Hand:
The Levinas Reader, Oxford 1989, S. 151. Robert Eaglestone: Ethical Criticism: Reading
after Levinas, Edinburgh 1997. Jill Robbins: Altered Reading: Levinas and Literature,
Chicago 1999.

14,02.2026, 18:01:4¢ per


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

96

Richard A. Cohen

und sind im Grunde nicht von Levinas’ Behauptungen iiberzeugt. Leider
haben diese Biicher bei all ihren beachtlichen Vorziigen auch einen ernst
zu nehmenden Makel, der in der Sekundairliteratur iiber Levinas und die
Kunst nur allzu oft anzutreffen ist.

Trotz ihres guten Willens und ihrer Klugheit missverstehen beide Bii-
cher grundlegend das Verhéltnis von Levinas’ Denken iiber und zur Kunst,
und damit auch sein Verhiltnis zur Literatur im Besonderen, weil sie das
Wesen und den Status seiner Darstellung der Kunst innerhalb seiner Phi-
losophie missdeuten. Das ist gewiss schwerwiegend und bedauerlich. Ein
Ziel des vorliegenden Beitrags ist es, diesen Makel kenntlich zu machen,
obwohl er weit verbreitet und tief verwurzelt ist. Ein anderes, positive-
res Ziel, das letztlich das Mittel zur Verwirklichung des ersten Ziels ist,
besteht darin, eine angemessenere Darlegung dessen zu vermitteln, was
Levinas wirklich {iber die Kunst zu sagen hat.

Gegen die Vorwiirfe, die in den beiden oben genannten Biichern gegen
Levinas erhoben werden, ganz zu schweigen von den vielen Kommentaren,
die mehr oder weniger das Gleiche wiederholen, werden in diesem Arti-
kel zwei Thesen zur Verteidigung seiner Kunstphilosophie vorgelegt. Der
Anschuldigung, Levinas habe die Kunst falsch dargestellt, mochte ich ers-
tens entgegenhalten, dass er im Gegenteil sogar ein gutes Gespiir fiir sie
hat. Auf den Vorwurf, Levinas sei kunstfeindlich, antworte ich zweitens,
dass dies keineswegs der Fall ist. Ein Zeichen dafiir sind die - von beiden
Kritikern bemerkten - literarischen und asthetischen Beziige, die in den
eigenen Schriften von Levinas reichlich vorhanden sind. Das heif3t, dass
Levinas, im Gegensatz zu seinen Kritikern, das Wesen und den Wert der
Kunst recht gut erfasst. Seine eigenen literarischen Praktiken, die in sei-
nen Arbeiten zu finden sind, sowie die offensichtlichen Beziige, wie z.B.
Auslegungen von Shakespeare und wiederholte Zitate von Dostojewski
und Grossman, ganz zu schweigen von einer Fiille anderer Anspielungen
auf Kiinstler und Schriftstellerinnen einschlieBlich expliziter Kommen-
tare und Diskussionen iiber Kunst, all dies steht im Einklang mit meiner
These und trigt dazu bei zu untermauern, dass Levinas die Kunst auf be-
sondere Weise versteht und hochschétzt.

Die Philosophie von Levinas formuliert zweifellos - und das kann nie-
mand bestreiten - eine Ethik und keine Asthetik. Das ultimum verbum
gehort nicht zur Asthetik, sondern zur moralischen Verantwortung und
dem Streben nach Gerechtigkeit. Hier liegt fiir diejenigen, die die Asthetik
zum letztgiiltigen Kriterium machen wollen, die Crux; hier finden wir den
Ansporn und das Spekulum fiir ihre Verzerrungen und Verdunkelungen
von Levinas’ Kunstphilosophie. Umso notwendiger erscheinen die beiden
Seiten des vorliegenden Aufsatzes: Mittels einer sorgfiltigen Lektiire sei-
nes einzigen, ganz der Kunst gewidmeten Aufsatzes Die Wirklichkeit und
thr Schatten moglichst unvoreingenommen zu verstehen, was Levinas
tatséchlich iiber die Kunst und ihren Wert zu sagen hat und damit die

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

Unzulénglichkeiten der vorgebrachten Kritiken aufzudecken. Levinas
richtig zu erfassen, schliet Kritik keineswegs aus. Angemessenes Verste-
hen ist jedoch der erste Schritt zu einer ernsthaften Kritik wie auch zur
Akzeptanz. Ihn falsch zu begreifen, fiihrt hingegen ins Leere, da man noch
nicht einmal begonnen hat, ihn zu wiirdigen.

Da die Fehldeutungen von Levinas in einem spezifischen Sinne dhnlich
sind, behandle ich im Folgenden Robbins’ Al¢ered Reading und Eaglestones
Ethical Criticism gemeinsam, ohne jene Unterschiede miteinander zu ver-
mengen, die sehr wohl einen Unterschied machen. Trotz der Heftigkeit
meiner Kritik sollte sie uns nicht von den vielen ausgezeichneten Beob-
achtungen ablenken, die beide Autoren gemacht haben, Beobachtungen,
die Levinas’ Denken vor allem in Bezug auf seine eigene literarische Praxis
erhellen. Wir werden auch sehen, dass meine eigene Position tiefe Affini-
tdten zu dem hat, was Eaglestone im Titel seines Buches als eine ,ethische
Kritik“ empfiehlt, sowie zu dem, was Robbins Levinas’ ,Exempel” nennt,
womit sie das meint, was sie im Schlusssatz ihres Buches als , die literari-
schen Dimensionen in Levinas® herausstellt, ,die mit der Kraft seines ethi-
schen Diskurses selbst zu tun haben”® Was diese beiden Punkte betrifft, so
stimmen Eaglestone und Robbins trotz ihrer irrefiihrenden Auslegung und
Bewertung von Levinas in gewissem Maf3e mit meiner eigenen Behauptung
iiberein, sodass eine echte Lektiire genau darin besteht, was ich in meinem
eigenen Buch iiber Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after
Levinas* als ,ethische Exegese” [ethical exegesis] herausgearbeitet habe.

Da die ethische Exegese - oder nennen wir sie ethische Kritik - ent-
scheidend, wenn nicht gar der Schliissel zu Levinas’ Denken ist und sich
in seinen gesamten Schriften findet, vielleicht am deutlichsten in den
Vortrigen, die als ,Talmud-Lesungen“ bezeichnet werden, die sowohl die
Botschaft als auch das Medium der Philosophie von Levinas darstellen,
soweit sie die miindliche und schriftliche Philosophie der Thora betreffen
und die in ihrer Art und Weise des Denkens die Unterscheidung zwischen
LSagen“und ,Gesagtem“ oder Moral und Wahrheit unterlaufen, méchte ich,
um dies nidher zu beleuchten, zunéchst die beiden Schlusssétze des Vor-
worts von Totalitit und Unendlichkeit zitieren, damit wir von Beginn an
auf das Wesen dieser Denkweise aufmerksam werden konnen, die zwar ein
Wissen formuliert, aber gewiss kein geometrisches, auch kein poetisches;
vielmehr ist sie Weisheit unter der unausweichlichen Fiihrung der Tugend,
d.h. ein verantwortliches Denken.

3 Robbins: Altered Reading, a.a.0., S. 154.

4 Richard A. Cohen: Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Levinas,
Cambridge: 2001, insh. das Herz des Buches, Kap. 7, ,Humanism and the Rights of Exege-
sis S. 216-265. Zum selben Thema vgl. auch Richard A. Cohen: Levinasian Meditations:
Ethics, Philosophy and Religion, Pittsburgh 2010, Kap. 8, ,Some Reflections on Levinas
and Shakespeare®, S. 150-168, und Kap. 12, ,Uncovering the ,Difficult Universality‘ of the
Face-to-Face®, S. 236-254.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

97


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

98

Richard A. Cohen

Aber das einleitende Wort, das den Schirm aufzureiBen sucht, den das
Buch selbst zwischen dem Autor und dem Leser spannt, versteht sich nicht
als ehrenwortliches Versprechen. Vorwort zu sein liegt schon im eigent-
lichen Wesen der Sprache; das Wesen der Sprache besteht darin, in jedem
Augenblick ihren Satz durch das Vorwort oder die Erlduterung aufzulosen,
das Gesagte zuriickzunehmen; das Wesen der Sprache besteht darin, ohne
Formlichkeit das neu zu sagen, was in dem unvermeidlichen Zeremoniell,
in dem sich das Gesagte gefillt, schon schlecht verstanden worden war.®

B) DIE FEHLDEUTUNG

Wie also haben Robbins und Eaglestone Levinas in Bezug auf die Kunst
missverstanden? Was denken sie, sagt er? Zwei miteinander zusammen-
hingende Komponenten sind zu unterscheiden: Erstens interpretie-
ren sie Levinas’' frithen und wegweisenden Artikel iiber Asthetik Die
Wirklichkeit und ihr Schatten von 1948 - der textus classicus von Levinas
iiber Kunst - sowohl als engstirnig und denunziatorisch als auch als ge-
geniiber der Kunst feindselig. Beide Aspekte sind miteinander verkniipft,
weil sie Levinas’ Fehleinschitzung auf eine Ablehnung und deren Blind-
heit zuriickfithren. ,Wie der biblische Diskurs gegen die Idolatrie, schreibt
Robbins, ,ist Levinas’ Beschreibung der Kunst polemisch und einseitig.“®
sLevinas’ Essay", fiigt sie hinzu, ,ist in seiner Denunziation des Kunstwerks
und auch des Werks der Kritik streng.“” Eaglestone seinerseits tadelt
Levinas im gleichen Sinne: ,Von seinem friihesten Werk an® schreibt er,
»2eigt Levinas’ Philosophie eine tief sitzende Antipathie - und manchmal
regelrechte Feindseligkeit - gegeniiber der Kunst.“® Levinas wird also vor-
geworfen, dass er die Kunst unangemessen kritisiert, weil er bereits von
einer Abscheu gegen sie geblendet sei.

Im Hinblick auf diese angebliche Feindschaft und in Anbetracht des
obigen Zitats von Robbins sollte es uns nicht iiberraschen, dass beide
Kommentatoren, wie viele andere auch, sie in gewissem MaB3e auf den
Einfluss religiser Ressentiments zuriickfiihren, insbesondere auf die jii-
dischen Verbote gegen die Idolatrie, denen Levinas naiv Folge zu leisten
scheint. Levinas?! - wir schrecken fast auf. Aber so stellen sie es dar. Wir

5 Emmanuel Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit. Versuch tiber die Exterioritdt,
Freiburg, Miinchen %2014, S. 33-34.

6  Robbins: Altered Reading, a.a.0., S. 85 FN 13 [Englisch i.0., Anm. d. U.].

7  Ebd,S. 83.

8 Eaglestone: Ethical Criticism, a.a.0., S. 7. Spiter in seinem Buch wiederholt
Eaglestone diese Einschitzung und verweist auf ,Levinas’ tiefsitzende Antipathie gegen-
iiber der Kunst, von seinem Friihwerk bis zu seinem ersten gro3en Buch, Totalitit und
Unendlichkeit" Ebd., S. 98. Und weiter: ,Wenn man seine Position zur Asthetik in seinen
friitheren Schriften und in Totalitit und Unendlichkeit akzeptiert, findet er in Kunstwer-
ken keinen ethischen ,Sinn’ sondern nur eine gefihrliche und bése Ablenkung oder einen
Schwindel“ Ebd., S. 124 [alle Zitat i.0. in Englisch, Anm. d. U.].

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

lesen bei Eaglestone: ,Fiir Levinas ist alle Kunst idolatrisch, unféhig, die
Transzendenz zu erreichen, die ihr manchmal zugeschrieben wird.“® Und
Robbins wiederum hélt es fiir notwendig, nachdem sie korrekt festgestellt
hat, dass ,die Substitution eines Objekts durch ein Bild das ist, was Levinas
,das elementarste Verfahren der Kunst’ nennt®, gleich im nichsten Satz zu
kommentieren, dass ,Levinas dieses Substitutionsverfahren letztlich als
illegitim ansieht, als gleichbedeutend mit Idolatrie® Der Vorwurf, dass
Levinas das Wesen der Kunst missverstehe, sie falsch darstelle, weil er zu-
letzt ihr gegeniiber feindselig eingestellt ist, wird also dadurch noch ver-
scharft, dass diese angebliche Feindseligkeit dem Einfluss eines jiidischen
religiosen Vorurteils zugeschrieben wird. Die kritische Rahmung ist also
durchsichtig - oder fadenscheinig - wie sie fiir viele Mochtegern-Kritiker
typisch ist: Levinas, umnachtet, leide an der Unfahigkeit, Glauben und Ver-
nunft, Theologie und Philosophie zu trennen, wodurch letztere zur Diene-
rin der ersteren werde und somit die Wahrheit verrate.

Auf den ersten Blick scheint diese Sichtweise und Kritik schliissig
bestétigt zu werden, wenn Levinas in Die Wirklichkeit und ihr Schatten
erklirt: ,Das Bilderverbot ist wahrhaftig das hochste Gebot des Mono-
theismus [...]“ Aber um den Sinn dieser Aussage wirklich zu verstehen,
miissen wir den néchsten Abschnitt lesen. Levinas spezifiziert genau, was
er mit dem ,Bilderverbot” als ,das hochste Gebot“ eines Monotheismus
meint, der dem Schicksal, dike, oder etwa dem Heidegger’'schen Geschick
entgegengesetzt ist, denn der Monotheismus, als ,Lehre", iiberwindet ,das
Schicksal - diese riickwérts gewandte Schopfung und Offenbarung [...]“"
Levinas beruft sich folglich auf das beriihmte jiidische Bilderverbot nicht
als einen Gesetzestext oder als ein donnerndes Himmelsgebot, sondern
um zwei Arten von Zeitlichkeit hervorzuheben: die Zeitlichkeit des Schick-
sals, des Abgeschlossenen, des Stillstands, die er, wie wir sehen werden,
mit der Kunst qua Asthetizismus in Verbindung bringen wird, und die
andere, anspruchsvollere Zeitlichkeit des Lebens, die moralische Frei-
heit, Initiative sowie genuine Neuartigkeit umfasst. Levinas lehnt in der
Tat einen Kunstansatz ab, der sie in den Dienst des Schicksals stellen will,
aber er tut dies nicht aus unterwiirfigem Gehorsam gegeniiber den gottli-
chen Geboten, zumindest nicht in der landlaufigen Auffassung. Von all dem
sollte eine aufmerksame Leserin von Die Wirklichkeit und ihr Schatten
bereits Kenntnis genommen haben, und zwar nicht nur aufgrund des The-
mas, um das es geht - zwei Arten von Zeit -, oder indem er irgendeine

9 Ebd., S.119. Hier verweist Eaglestone auf Jean-Luc Marion’s Gott ohne Sein, und auf
die Unterscheidung zwischen Idole, die schlecht sind, und Ikonen, die gut sind. Der Satz,
der auf den soeben zitierten Satz folgt, lautet: ,Die Kunst wird durch Idole konstituiert,
die Ethik durch Ikonen Wir werden spiter auf Marion zuriickkommen [Zitat i.0. in
Englisch, Anm. d. U.].

10 Robbins: Altered Reading, a.a.0., S. 84-85.

11  Emmanuel Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten¢, in: Emmanuel Alloa (Hg.):
Bildtheorien aus Frankveich: Eine Anthologie, Miinchen 2011, S. 80.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

99


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

100

Richard A. Cohen

allgemeine Behauptung iiber das Versagen einer kindischen Religion auf-
greift, sondern weil Levinas im ersten Satz dieses Absatzes, in dem er iiber
den Monotheismus spricht, ganz klar sagt: ,Damit verlassen wir nun die
spezifische Problematik der Kunst.“?? Es ist wohlbekannt und allgemein
akzeptiert, dass die Zeit ein zentrales Thema der zeitgendssischen Philo-
sophie als Ganze und insbesondere fiir das Denken von Levinas darstellt.
Es ist daher nicht verwunderlich, dass es fiir das Verstindnis vom Wesen
und Wert der Kunst nicht weniger zentral ist. Auf jeden Fall darf man
Levinas nicht fiir einen einfachen oder gar sophistischen Apologeten einer
primitiven Religion halten. Er hat immer und iiberall argumentiert, dass
die grundlegende Aufgabe des Judentums darin besteht, sich dem mytho-
logischen Bewusstsein zu widersetzen und es zu vertreiben. Aber Religion
ist hier nicht unser Thema, auBer um Levinas von einigen offensichtlichen
Fehldeutungen zu entlasten.

Der erste Punkt der iiblichen Kritik besteht also darin, dass Levinas, aus
welchen Griinden auch immer (wahrscheinlich wegen des Judentums), der
Kunst gegeniiber voreingenommen ist, und aufgrund dieser Antipathie er-
weist sich seine Charakterisierung der Kunst als verzerrt und einseitig, so-
wohl was ihr Wesen als auch ihren Wert betriftt. Der zweite Punkt der Kritik
von Robbins und Eaglestone besteht darin, dass Levinas’ Denken, angesichts
dessen Feindseligkeit und Falschdarstellung gegeniiber dem Asthetischen,
seine unerklirlichen, aber tatsdchlichen literarischen Praktiken, seine all-
gegenwirtige Referenz auf Kunst durch direkte Verweise, durch mehr oder
weniger subtile literarische Anspielungen und ausgedehnte Auslegungen,
seien sie literarisch, biblisch oder talmudisch, in der Praxis inkonsistent,
ja selbstwiderspriichlich machen und einen Beweis - aus Levinas’ eigener
Hand - fiir das Scheitern seiner eigenen Kunsttheorie liefern.

Zu diesem zweiten Punkt ist zu sagen, dass, wenn man der Fehlin-
terpretation dieser Kritiker zustimmt, dann folgt daraus logischerweise,
dass seine eigene Verwendung von Kunst inkonsistent, mdéglicherweise
kontradiktorisch oder zumindest problematisch wére. Zwar besteht kein
Zweifel daran, dass sie Recht haben, dass Levinas sich haufig auf Kunst-
werke beruft, inshesondere auf Literatur, was prima facie von einer hohen
und positiven Wertschitzung der Kunst zeugt und nicht vom Gegenteil.
»Kiirzlich sahen wir einige Bilder von Charles Lapicque®,*® schreibt Levinas
1949 in seiner Besprechung von Michel Leiris’ Buch Biffures (1948), und
fiahrt dann unbefangen, so scheint es, damit fort, diese Bilder im Lichte
seiner Ansichten in Die Wirklichkeit und ihr Schatten zu besprechen. Man
muss sich fragen, was Levinas bei seiner angeblichen Feindschaft gegen-
iiber Kunst, genauer gesagt seiner angeblichen jiidischen Bilder-Allergie,

12 Ebd, S.110.

13 Emmanuel Lévinas: »Michel Leiris - Die Transzendenz der Worterg, in: ders.:
Eigennamen. Meditationen tiber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold,
Miinchen 1988, S. 85-92.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

iiberhaupt in einer Gemaildeausstellung zu suchen hat. Und stellen wir
uns vor, dass Levinas, wie Rousseau, der das Theater anprangerte, aber nie
eine Vorstellung verpasste, sich gleichzeitig ein heimliches Vergniigen da-
raus gemacht hat, aber woher nimmt er dann die Kiihnheit - die Chuzpe -,
dieses Vergniigen in einer Publikation zu veroffentlichen? Levinas hat
selbstversténdlich Robbins und Eaglestone nicht gelesen. Auf jeden Fall
wird er im zweiten Teil ihres Angriffs in seine eigene Schlinge gezogen,
denn Levinas scheint unféhig, seiner eigenen Weisung zu folgen, er bricht
vielmehr die Regeln. Der zweite Teil des Angriffs ist jedoch eher die Zu-
schreibung einer Hassliebe denn ein unverhohlener Angriff. Nachdem man
Levinas in eine Dr. Jekyll-und-Mr. Hyde-Figur verwandelt hat, in ein ,un-
gliickliches Gewissen®, und ihn fiir das, was er dennoch tut, verunglimpft,
muss man ihn gleichwohl fiir seine guten Praktiken loben, auch wenn sie
seiner schlechten Theorie widersprechen. Die Theorie muss verschwinden.
Eine geschickte Falle, denn Levinas wird gegen sich gewendet.

Meine eigene Sichtweise, die ich als eine getreuere Lektiire des
Levinas’schen Textes verstehe, wird herausstellen, dass beide Punkte des
Angriffs falsch sind. Levinas verhélt sich weder feindselig gegeniiber der
Kunst, noch hat er ihr Wesen missverstanden, noch ist sein eigener Um-
gang mit Kunst angesichts seiner tatséchlichen Theorie inkonsistent oder
selbstwiderspriichlich. Der angebliche Hassliebe-Charakter des zweiten
Teils der Kritik oder vielmehr der handfeste Beweis, den Levinas’ Mochte-
gern-Kritiker angefiihrt haben, um seine Vertrautheit mit und die positive
Wertschitzung von Kunst und Literatur in seinem eigenen Werk zu bele-
gen, kann in diesem Licht als das gesehen werden, was er wirklich bedeutet,
namlich die Bestitigung, dass seine Theorie der Kunst weder feindlich noch
inkonsistent ist. Wenn Levinas weder theoretisch noch faktisch kunstfeind-
lich ist, wie meine These lautet, oder wie es vielmehr seine These ist, dann
ist die héufige, ja allgegenwértige Berufung auf Kunst in seinen Schriften
vollkommen konsequent und liefert Beweise fiir seine eigene Theorie. Ist
es angesichts dessen wahrscheinlicher, sollten wir uns fragen, dass sich
Levinas wie ein intellektueller Novize selbst widersprochen hat und sich
dessen nicht einmal bewusst war, oder dass umgekehrt seine Mochtegern-
Kritiker ihn verkannt und einen bequemen Siindenbock an seine Stelle
gesetzt haben? Letzteres behaupte ich. Denn wenn wir, getreu dem, was
Levinas tatsdchlich gesagt hat, die falsche Behauptung aufgeben, er sei der
Kunst gegeniiber voreingenommen und wenn wir dariiber hinaus die wahre
Tiefe seiner faktischen Auffassung von Kunst und seiner faktischen Ein-
schitzung ihres eigentlichen Wertes erfassen, dann sind Levinas’ literari-
sche Praktiken vollkommen konsistent - genau so, wie man es von einem
Philosophen ersten Ranges erwartet oder eigentlich auch erwarten sollte.

Eaglestone wirft Levinas - zumindest Levinas vor Jenseits des Seins
oder anders als Sein geschieht - sogar einen noch allgemeineren Fehler
vor, ndmlich dass er ,die Rolle der Sprache als Reprisentation”ignoriert, ja

14,02.2026, 18:01:4¢ per

101


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

102

Richard A. Cohen

sogar ,verdrangt” habe.* Sicherlich wiirde dies fiir jede allgemeine Theorie
der Bedeutung Probleme aufwerfen, inshesondere fiir eine zeitgendssische
Theorie. Es stellt ein besonderes Problem fiir Levinas’ Theorie der Kunst
dar, so argumentiert Eaglestone, weil seine Theorie die Kunst genau auf das
,Gesagte” und die ,Reprisentation” beschrénkt - sie sei damit gezwungen,
die Sprache auszuschlieBen. Wenn dies der Fall wére, wiirde die Theorie
von Levinas in der Tat in Schwierigkeiten geraten. Gliicklicherweise trifft
aber nichts davon zu. Weder beschrénkt Levinas die Kunst auf das ,Gesag-
te“ und die ,Reprisentation’, noch verdringt er in seiner Darstellung der
Reprisentation, wie man sie bereits in Totalitit und Unendlichkeit findet,
die Rolle der Sprache. Ganz im Gegenteil. Levinas verrét hier eine ausge-
sprochen durchdachte Auffassung von Sprache und insbesondere von der
Reprisentation, vor allem im Hinblick auf deren spezifische Zeitlichkeit,
die die einer ,Schein-Ewigkeit® bildet, insofern die Reprisentation in ihrer
Re-Prisentation den zeitlichen Charakter ihrer eigenen propositionalen
Wahrheiten ,nach dem Ereignis“ wegwischt oder ausloscht. Zweifellos ldsst
sich hier der zentrifugale Einfluss von Derridas eigenwilliger Lesetechnik
erkennen, trotz der Ironie, dass die entscheidenden Strukturen, die diese
Lesart leiten, wie ,Spur” (oder ,Differenz”), ,Philosophie der Prisenz* und
LAusléschung” [effacement] (oder ,Durchstreichung” [erasure]), urspriing-
lich von Levinas entlehnt wurden. Dies darf uns jedoch nicht davon ab-
halten, Levinas’ eigentliche Theorien der Sprache, der Reprasentation und
der Zeit, wie sie bereits in Totalitdt und Unendlichkeit recht gut entwi-
ckelt worden sind, genauer zu verstehen. Wie dem auch sei, halten wir fest,
dass Eaglestone zumindest in dieser Kritik den Grund fiir Levinas’ angeb-
liche Kunstfeindlichkeit gefunden hat, wenn auch, wie sich herausstellt, zu
Unrecht und nicht durch den iiblichen Riickgriff auf das jiidische Bilder-
verbot, sondern in Bezug auf seine Theorie der Reprisentation (denn viel-
leicht stand auch diese im Bann der jiidischen Gebote?). Im Gegensatz zu

14  Eaglestone: Ethical Criticism, a.a.0., S. 112. Eaglestone und Robbins sind beide

stark von Derridas Artikel iiber Levinas aus dem Jahr 1963 beeinflusst, »Gewalt und
Metaphysik: Essay iiber das Denken Emmanuel Levinas’s, in: ders.: Die Schrift und die
Differenz, Frankfurt a.M. 1972, S. 121-235. Sie sind daher geneigt, wie soll ich sagen, einen
schirferen Unterschied zu machen, eine Zasur zwischen Totalitdt und Unendlichkeit
und Jenseits des Seins oder anders als sein geschieht anzunehmen, eine substantielle Dif-
ferenz, die auf jeden Fall viel groBer ist, als es die Beobachtungen und Argumente dieser
beiden Texte rechtfertigen, auch wenn letztere - wie es immer der Fall ist in Levinas’ spé-
teren Schriften im Verhéltnis zu seinen friitheren Schriften - eine nuanciertere und ver-
feinerte Darstellung einer verantwortlichen Subjektivitdt und Sprache, des Wesens und
des Unterschieds zwischen ,Sagen” und ,Gesagtem” artikuliert, als man sie in Totalitdt
und Unendlichkeit findet, wo Levinas bereits ausfiihrlich {iber Sprache, Représentation,
Ausdruck und Verantwortung schrieb. Ohne mich zu oft zu wiederholen, sollten sich
Leser bewusst sein, dass kein Autor alles auf einmal sagen kann und dass Levinas’ Denken
sich nicht durch Bruch oder Diskontinuitét entwickelt, wie es die Anhénger von Derrida
gerne hitten, sondern durch Ausarbeitung, Verfeinerung und Erweiterung, indem ein
Satz hier zu einem Absatz dort, ein Absatz hier zu einem Artikel oder Kapitel dort wird.
In der Tat ist seine Integritét - iiber mehr als ein halbes Jahrhundert - ein weiteres be-
merkenswertes Merkmal von Levinas’ Denken.

14,02.2026, 18:01:4¢



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

Eaglestone und zugunsten von Levinas sei gleich gesagt, dass seine Theorie
der Reprisentation nicht mit einer Herabwiirdigung der Bilder einhergeht,
schlieBlich verdriangt die Theorie die Repréasentation nicht von vornherein.

Abgesehen von unseren kompromisslosen Vorbehalten gegeniiber
ihrer Kritik sind wir Robbins und Eaglestone fiir viele erhellende Einsich-
ten dankbar, soweit sie auf die tatsdchlichen literarischen Praktiken in
Levinas’ Schriften aufmerksam machen und diese unterstreichen. So stellt
Robbins, um ein wichtiges Beispiel zu nennen, sehr schon und zu Recht fest,
dass Levinas’ Totalitdt und Unendlichkeit nach dem Vorwort im Hauptteil
des Textes zwei (z.T. nicht zugeordnete) Zitate von Dichtern einfiigt: von
Rimbaud ®® in seinem ersten Satz und von Baudelaire in seinem zweiten.
Anstatt ,Widerspruch!“ auszurufen wollen wir eine Auslegung versuchen.
Ich erinnere an den beriihmten Schluckauf des Eryximachus in Platons
Symposion, der auf dramatische Weise die Abhingigkeit der Philosophie
von der techne zeigt. Deutet Levinas, der seinen Gedanken zwischen den
Worten dieser beiden Dichter einklammert, nicht damit an, dass die Ethik
nicht ohne Poiesis auskommt, dass die Rhetorik, ohne auf sie reduzier-
bar zu sein, dennoch eine unverzichtbare Rolle zu spielen hat? Nicht von
der Poesie verfiihrt, wie Nietzsche und Heidegger, aber sie dennoch be-
notigend. Techne, poiesis - und auch episteme - miissen der Ethik dienen,
nicht umgekehrt. Apropos, wir nehmen Levinas’ Anrufung zweier Dichter
zum Anlass, an die drei Reden des Sokrates im Phaedrus zu erinnern, ein
Buch, das Levinas sehr bewundert hat. Indem er die ornamentalen Aus-
schmiickungen und die unverhohlene Unmoral der Rede herausfordert,
die Phaedrus so begeistert hat (d.h. die blumige Rede des Sophisten Lysis
iiber die Liebe), in zwei Reden, die Sokrates zur Erwiderung hilt, zuerst
durch Nachahmung und dann durch Spott - wobei beide Reden Sokrates
immer noch in Verlegenheit bringen - verlagert sich seine dritte und wahr-
haft {iberlegene Rede, wie seine Rede im Symposion, von Lobpreisungen,
Schwirmereien und Schlauheit, d.h. von der Rhetorik, die sich selbst ge-
niigt, auf die Wahrheit, Besonnenheit und auf echtes Wissen, d.h. zu einer
Rhetorik im Dienste der Wahrheit. Auch hier ldsst Platon im Namen der
Wahrheit die Rede des Sokrates die des Lysis an Schonheit iibertreffen
und zeigt auf diese Weise, wie schon im Symposion, dass die Schonheit nur
wirklich schon ist, wenn sie der Wahrheit gehorcht und nicht umgekehrt
(trotz der Vorbehalte, die Platon in seinem ,Siebten Brief“ geduBert haben
mag oder nicht). Hier und noch mehr im Jon, wo es nicht um die sophisti-
sche Rhetorik des Lysis, sondern um die epische Poesie des Homer geht,
stellt Sokrates erneut dieselbe Hierarchie auf und zeigt damit abermals,
dass Platon trotz aller Kritik, die nicht von Levinas stammt, in Rhetorik

15 Levinas: Totalitdt und Unendlichkeit, a.a.0., S. 35.
16 Ebd, S. 447.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

103


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104

Richard A. Cohen

und Poesie bewandert war, und das ganz offen.”” Um also noch einmal auf
Levinas zuriickzukommen: Wenn er sein erstes gro3es Buch - das auch
zu einem der grofBBen Biicher der Geschichte der Philosophie gehort - mit
Dichtung beginnt und endet, dann kann es sicherlich nicht falsch sein, dies
als einen iiberzeugenden Beweis dafiir zu interpretieren, dass Levinas we-
der kunstfeindlich ist noch sich selbst widerspricht, indem er auf Kunst
referiert. Vielmehr erkennt er den echten Wert und Beitrag der Dichtung
an, ohne sie zu idolisieren. Es ist unbestreitbar, dass die Schriften von
Levinas, literarisch betrachtet, weder trocken noch langweilig sind und in
der Tat einen eigenen, unverkennbaren und attraktiven Stil besitzen, ohne
sich jedoch von der Stilistik leiten zu lassen oder ihr zu verfallen. Ethik
ist nicht Mathematik, und selbst Mathematik hat ihre ,Poesie’. Und genau
eine solche Aneignung von Kunst in seiner Ethik steht, wie wir sehen wer-
den, im Einklang mit einer der Hauptthesen von Die Wirklichkeit und ihr
Schatten, ndmlich dass die Kritik - sowohl die Kunstkritik als auch die phi-
losophische Auslegung - der Kunst nicht fremd gegeniibersteht, sondern
ein wesentlicher Bestandteil von ihr ist und daher nicht nur den Litera-
ten vorbehalten bleibt. Kunst ist iiberall, aber sie ist nicht alles. Die Ethik
auBert sich in Worten und Bildern, hingt von der Sprache ab, so wie die
Sprache letztlich eine ethische Struktur hat, ndmlich durch die Beziehung
einer Person zu einer anderen. Den angemessenen Platz der Kunst zu fin-
den und zu wiirdigen, ihre wahre Berufung, die letztlich eine ethische Be-
ziehung darstellt, bildet die legitime und notwendige Aufgabe dessen, was
Levinas ,Kritik“ nennt, und die Philosophie, die letztlich eine Ethik ist, wie
die Kunst selbst, wird durch diese Kritik manifestiert und konstituiert.
Wir wollen auch auf einige positive Anmerkungen in den Kommenta-
ren von Robbins und Eaglestone hinweisen. In ihren zahlreichen Ausfiih-
rungen von Levinas’ tatsdchlicher literarischer Praxis, abgesehen von der
Behauptung ihrer Widerspriichlichkeit, &uflern sie die Vermutung, dass
Levinas selbst im Laufe der Zeit einen Sinneswandel vollzog. Abgesehen
davon, dass ein solcher Wandel nicht notwendig war, erkennen sie mindes-
tens zwei Moglichkeiten einer positiven Beziehung von Levinas zur Kunst
an, denen jeder unumwunden zustimmen kann. So weist Robbins auf eine
Anderung seiner Perspektive und eine Aufweichung seiner Feindseligkeit
in seinen spéteren Schriften hin. Und Eaglestone macht in einer ortho-
doxen ,dekonstruktiven’ Lektiire von Levinas das gleiche Zugestindnis, lo-
kalisiert aber die Verdnderung zwischen Totalitdt und Unendlichkeit und
Jenseits des Seins oder anders als sein geschieht. Schon und gut, sage ich,

17 Auch Platon bringt seine gro3e Kunstkenntnis deutlich zum Ausdruck, und seine
Dialoge sind sicherlich Kunstdramen ersten Ranges. Ist es nicht so, dass sich auch Platon,
wie Levinas, nicht so sehr iiber die Kunst an sich aufregt, die fiir ihn auch eine Schatten-
welt bildet, sondern iiber die Behauptung, dass ihre Schatten - doxa - ebenso wahr oder
wabhrer sind als die wissenschaftliche Erkenntnis - episteme - der Wirklichkeit. Emport
er sich nicht iiber die Hybris des Kiinstlers, der behauptet, mehr zu wissen als die Wis-
senschaftlerin oder der Philosoph? Das Thema iibersteigt diesen Essay.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

was diese Zugestandnisse angeht. Meine Behauptung, oder nennen wir es
eine Gegenbehauptung, besteht jedoch darin, dass Levinas von vornherein
nie schuldig war, also auch nie eine solche Anderung vorzunehmen hatte.
Ich glaube, dass sich beide Kommentatoren irren, wie so viele andere, in-
dem sie, wie ich oben erwihnt habe, die Giiltigkeit und den bedeutenden
Einfluss von Derridas Gewalt und Metaphysik von 1964 auf Levinas - eine
neue Wertschitzung der Sprache - iiberschétzen.® Zweifellos hat der Arti-
kel Derridas dazu beigetragen, Levinas bekannt zu machen, zumal zu jener
Zeit ,Dekonstruktion’ und ,Postmoderne’ die intellektuelle Mode waren.
Traurig, aber nicht {iberraschend ist jedoch, dass diese Aufmerksam-
keit auf Kosten einer tiefgreifenden Verdunklung und Verunklarung des
Levinas’schen Denkens ging. Wenn man die wiederholten und scheinbar
hydrakopfigen Gegenbehauptungen dieser Parteiginger als Prahlerei ab-
tut, so zeigen allerdings alle textlichen Belege, dass Derridas Artikel kei-
nen erkennbaren Effekt auf die damals schon gut etablierte Ausrichtung
der ethischen Philosophie von Levinas hatte. Aber selbst wenn man die
Uberschiitzung der Bedeutung von Derrida beiseite lisst, konnen wir uns
auf einer tieferen Ebene der enormen Autoritit und des Einflusses von
Heideggers ,dichterischem Denken' in der Mitte des zwanzigsten Jahrhun-
derts (unter dessen Halbschatten wir Derrida stellen) nicht entziehen, und
in Verbindung mit der inzwischen iiblichen ,bohemischen’ oder ,avantgar-
distischen’ Verachtung der zeitgendssischen Kunstwelt fiir die geringste
Andeutung eines ,Moralismus’ konnen wir besser verstehen - wenn auch
nicht billigen -, was dazu gefiihrt hat, dass Levinas’ Gedanken iiber Kunst
und Ethik in der Sekundérliteratur so falsch verstanden und schlecht ge-
macht wurden. Auf jeden Fall wird Levinas Verfehlungen bezichtigt, die er
nie begangen hat, um anschlieBend fiir Wiedergutmachungen gelobt, die er
nie zu leisten hat. Basta.

Es ist an der Zeit, Levinas fiir sich selbst sprechen zu lassen. Und
vielleicht sind die ersten aufhorchen lassenden Worte, auf deren Sinn wir
achten miissen, die Restriktion und der Ausdruck der Begrenztheit des-
sen, was sie in Die Wirklichkeit und ihr Schatten vermogen konnen, nim-
lich das Eingestandnis, dass die Perspektive ,hier bewusst eingeschrankt
blieb [...].** Kunst mag iiberall sein, wie ich gesagt habe, aber sie ist nicht
alles, nicht die letzte Struktur. Dementsprechend muss eine Theorie der
Kunst selbst durch die Extension ihres Feldes und ihrer Geltung begrenzt
werden. Sie muss, wenn Levinas recht hat, in einer wesentlichen Bezie-
hung zur Ethik stehen.

18  Vgl, Kap. 14 ,Derrida’s (Mal)reading of Levinas® in meinem Buch Elevations,
Chicago 1994, S. 305-321; und fiir einen allgemeineren Abriss von Derridas Stil des Philo-
sophierens, vgl. J. Claude Evan: Strategies of Deconstructian, Minneapolis 1991.

19 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 84.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

105


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106

Richard A. Cohen

2. Was Levinas in Die Wirklichkeit und
thr Schatten iiber Kunst sagt

A) EINLEITUNG

Die Wirklichkeit und ihr Schatten ist ein relativ kurzer Artikel, der in der
englischen Ubersetzung nur 13 Seiten umfasst. Aber er ist dicht. Es gibt
mehrere produktive Zugénge, zum Beispiel - und das ist vielleicht der na-
heliegendste - die Kontextualisierung von Levinas’ Kunsttheorie inner-
halb seiner ethischen Metaphysik. Bis zu einem gewissen Grad ist eine
solche Herangehensweise unvermeidlich, vor allem wenn wir die innere
Beziehung verstehen wollen, die Kritik und Kunst aneinanderbindet. Es ist
auch ein niitzlicher Ansatz, denn ihre Abwesenheit ist genau das, worauf
Levinas abzielt, wenn er uns auf die ,Perspektive - die hier bewusst ein-
geschrénkt blieb“ aufmerksam macht. In Die Wirklichkeit und ihv Schatten
geht es, wie der Titel bereits andeutet, in erster Linie nicht um das Verhalt-
nis von Kunst und Ethik, sondern um das Verhiltnis von Kunst zu Wissen,
Wissenschaft und Ontologie. Fiir das Verhiltnis zur Ethik miissten wir uns
an Totalitdt und Unendlichkeit und Jenseits des Seins oder anders als Sein
geschieht wenden, Texte, die sich auf das Ethische konzentrieren. Sicher-
lich dreht sich das gesamte Werk von Levinas immer um das Ethische, aber
in Die Wirklichkeit und ihr Schatten wird dies nicht im Vordergrund ste-
hen. Kein Autor kann alles auf einmal oder in einem einzigen Buch und
noch weniger in einem einzigen Artikel leisten. Die Wirklichkeit und ihr
Schatten befasst sich mit Kunst und Sein, und weil es von Levinas stammt,
bleibt die Ethik unvermeidlich. Eine zweite produktive Herangehenswei-
se an Levinas’ Artikel, die wir hier nicht weiterverfolgen konnen, wire, die
in Die Wirklichkeit und ihr Schatten aufgestellten Behauptungen mit den
Behauptungen anderer Denker zur Kunst zu kontrastieren und zu verglei-
chen. Heideggers Vorlesung aus dem Jahr 1935 Der Ursprung des Kunst-
werks kommt als erstes in den Sinn, nicht nur wegen der ontologischen
Orientierung, die wir bereits im Titel von Levinas’ Artikel ausmachen, oder
wegen der allgemeinen Bedeutung und Prominenz dieses Artikels von
Heidegger, sondern weil Levinas tatsdchlich darauf antwortet, und zwar
recht kritisch.?® Andere naheliegende Kandidaten unter den klassischen
Kunsttheorien wiren Platon, Aristoteles und Kant, unter den Zeitgenos-
sen etwa Walter Benjamin oder Maurice Blanchot, der nicht nur ein per-
sonlicher Freund von Levinas war, sondern auch ein Schriftsteller und

20 Martin Heidegger: Der Ursprung des Kunstwerks. Mit der Einfiihrung‘von
Hans-Georg Gadamer und der evsten Fassung des Textes (1935), Frankfurt a.M. 2012.
Einen solchen Kontrast und Vergleich herzustellen, war das Ziel des Vortrags mit dem
Titel ,Levinas’s ,Reality and Its Shadow ‘and Heideggers ,The Origin of the Work of Art**
den ich an der Vilnius Academy of Arts in Vilnius, Litauen, am 12. November 2010 hielt.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

Literaturkritiker, dem Levinas ein kleines Bindchen gewidmet hat (Sur
Maurice Blanchot, 1976), oder Georges Bataille, ebenfalls ein bedeutender
franzosischer Schriftsteller und Kunstkritiker, der seinerseits Levinas vie-
le Seiten gewidmet hat und dem die ewige Ehre zuteilwird, ihn als allerers-
ter im Druck zitiert zu haben.* Solche Vergleiche und Kontraste wiirden
sicherlich viel dazu beitragen, Levinas’ eigene Position zu erhellen.

Meine Herangehensweise erscheint dagegen textzentriert, sozusagen
binnenorientiert als explication de texte. Anstelle der satzweisen Ausle-
gung, die am besten wire und die der Text verdient und verlangt, schlage
ich hier jedoch vor, ihn unter der Rubrik zweier breiter und grundlegender
Thesen zu untersuchen, die ich als Ungebundenheit [disengagement)®* und
Verbundenheit [engagement] bezeichne und unter deren Parameter alle
anderen und untergeordneten Behauptungen von Levinas subsumiert und
geordnet werden konnen. Um schlief3lich Levinas’ Theorie in einer vorliu-
figen und schematischen Weise darzulegen: Kunst und Kunstwerke haben
eine innere Tendenz zur Selbstabgeschlossenheit, sie 16sen sich in einer
zentripetalen Bewegung von der gré8eren Welt um ihrer eigenen Welt wil-
len und konzentrieren sich auf sich selbst unter Ausschluss von allem an-
deren, und gleichzeitig sind Kunst und Kunstwerke in einer zentrifugalen
Bewegung untrennbar mit der gro3eren Welt verbunden, verbunden durch
das, was Levinas ,Kritik“ nennt, womit er sowohl Kunstkritik als auch phi-
losophische Auslegung meint. Diese beiden Aspekte, die Unabhingigkeit
von und die Verbundenheit mit der weiteren Welt, sind beide wesentlich,
beide notwendig, und zusammen bilden sie kurz gesagt Levinas’ Theo-
rie der Kunst. Gewiss bleibt die Aufgabe, genauer herauszuarbeiten, was
Levinas im Hinblick auf die Kunst mit Ungebundenheit und Verbunden-
heit meint. Diese Aufgabe ist umso dringlicher, da, um ein anderes Beispiel
zu nennen, auch die Wissenschaft und das wissenschaftliche Wissen ihrer-
seits sowohl ungebunden als auch gebunden sind.

In der Tat ist die Wissenschaft nicht nur ein zufillig ausgewéhltes Bei-
spiel. Sie weist insofern Parallelen zur Kunst auf, als beide in Beziehung zu
einer umfassenderen Welt stehen, deren Bedeutung sie jeweils zu totali-
sieren suchen - die Welt als Kunst, die Welt als Wahrheit -, und doch miis-
sen sie fiir Levinas bei einer solchen Totalisierung scheitern, weil sie beide
letztlich an die Ethik gebunden sind. Um Kunst, Wissenschaft und Ethik
angemessen begegnen zu konnen, miissen wir sie also triangulieren, auch

21  Vgl. meinen Artikel zu Levinas und Bataille, »Crisis, Splendor or Glorys, in: Rita
Serpetyte (Hg.): Emmanuel Levinas: A Radical Thinker in the Time of Crisis, Vilnius 2015,
S.173-187.

22 [Richard A. Cohen bezieht sich hier auf das Franzosische dégagement, das in »Die
Wirklichkeit und ihr Schatten« nur an zwei Stellen vorkommt und ins Englische mit
disengagement und ins Deutsche von Alwin Letzkus als ,Ungebundenheit” und ,Heraus-
16sung® iibersetzt wurde. Vgl. Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten, a.a.0., S. 67. In
Jenseits des Seins iibersetzt Thomas Wiemer dégagement mit ,Befreien” oder ,Freilegung”.
Vgl. Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg,
Miinchen 2011, S. 37, 304; Anm. d. U.]

14,02.2026, 18:01:4¢ per

107


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108

Richard A. Cohen

wenn es Levinas in Die Wirklichkeit und ihr Schatten in erster Linie um
die Beziehung zwischen Kunst und Wissenschaft geht, um die Kunst in ih-
rer eigenen Aneignung des Seins oder um die Aneignung der Kunst durch
das Sein. Auch fiir diesen Blickpunkt gibt es triftige Griinde. Die Philoso-
phie hat immer das Wissen gegeniiber der Kunst und der Ethik bevorzugt.
Gerade angesichts dieser zumeist einfach vorausgesetzten Neigung sind
die meisten Schriften von Levinas der Neuausrichtung des Wissens auf
eine ,Ethik als erste Philosophie“ gewidmet, die zwar die Moglichkeit des
Wissens respektiert, es aber dennoch entthront. Der vielleicht auftilligste
rote Faden, der sich durch Levinas’ gesamtes Werk zieht, ist das akribi-
sche Bemiihen, die Wissenschaft, insbesondere die strenge Wissenschaft
der Phéanomenologie, die mit dem beginnt, was Edmund Husserl Epoché
oder ,Reduktion nannte, d.h. die methodisch-epistemologische Ungebun-
denheit vom ungepriiften ,naiven Realismus“ des gesunden Menschenver-
standes, zu unterscheiden von ihrer konkreten Bedingung in einer - eher
imperativen anstatt nominativen - Ethik der Nihe, der moralischen Ver-
antwortung als Quelle einer Verstehbarkeit, die nicht mit dem ungebun-
denen [disengaged) Wissen beginnt, sondern bei einer nicht ersetzbaren
Verbundenheit [engagement] oder ,Auserwihltheit” [election] durch die
moralische Verantwortung selbst. So muss auch die Wissenschaft, wie die
Kunst, in ihrem doppelten Aspekt von Ungebundenheit und Verbunden-
heit gesehen werden, und wie in der Kunst erhalten diese Begriffe ihren
letzten Sinn eher aus einer ethischen als aus einer epistemologischen oder
dsthetischen Kontextualisierung. Indem Levinas in beiden Fillen, in der
Wissenschaft und in der Kunst, die Verbundenheit ihrer Ungebundenheit
aufzeigt, ist er ihnen gerade nicht feindlich gesinnt. Im Gegensatz zum
inneren Telos beider, einem Telos, das beide auf Kosten der anderen to-
talisieren wiirde - Welt als Kunst, Welt als Wahrheit -, verlangt Levinas
vielmehr, dass sie den supra-epistemologischen und supra-dsthetischen
Charakter einer vorrangigen und fordernden Hinwendung zur Ethik an-
erkennen. Die ethische Differenz von Levinas’ bekannter Unterscheidung
von ,Sagen und Gesagtem®, die bereits in Totalitdt und Unendlichkeit zu
finden ist, betrifft und durchkreuzt sowohl die Wissenschaft als auch die
Ontologie, ohne sie zu erniedrigen, geschweige denn sie falsch zu inter-
pretieren, sondern sie sucht sie vielmehr zu ihrer hochsten Bestimmung
zu erheben. In Die Wirklichkeit und ihr Schatten geht es Levinas also in
erster Linie darum, die Kunst zu erhellen, sie von der Wissenschaft und
der Ontologie abzugrenzen, um schlieBlich einige Hinweise auf ihren Bei-
trag zur Ethik zu geben.

All dies mag iibertrieben kompliziert erscheinen. Es ist kompliziert, ja,
aber nicht undurchdringbar. In jedem Fall miissen diese Beziehungen und
Parallelen im Auge behalten werden, wenn wir Levinas’ Werk als Phanome-
nologie, nicht als Positivismus, und als kunstvoll, nicht als dsthetizistisch

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

verstehen wollen, im Bewusstsein der grundlegenden Behauptung, dass
Ethik - nicht Wissenschaft oder Kunst - die erste Philosophie ist.

Die einzige ,Einschrinkung), die Levinas von Anfang an deutlich
macht, ist, dass seine Darstellung der Kunst in Die Wirklichkeit und ihr
Schatten groBtenteils einer phinomenologischen Studie angehort, die
zwischen Wissenschaft und Kunst, Wahrheit und Schonheit oder, wie der
Titel sagt, zwischen der Wirklichkeit und ihrem Schatten unterscheidet.
Levinas war sicherlich einer der gro3en Phinomenologen des zwanzigsten
Jahrhunderts, auch wenn sein Denken die Uberschreitung der Phinome-
nologie durch die Ethik forderte, indem er iiber die noetisch-noematischen
Grenzen hinausging, die Husserl fiir die ,intentionale’ Analyse als absolut
gesetzt hatte. Ein Wort also zu den eigentlichen phdnomenologischen
Untersuchungen von Levinas: Als Wissenschaft, als evidenzbasiertes, wie-
derholbares und verifizierbares Wissen, ist das, was die Phanomenologie
entdeckt, nicht in Stein gemeiBBelt. Das hei3t, wie jede wissenschaftliche
Erkenntnis unterliegen ihre Ergebnisse der weiteren Untersuchung und
Kritik, der Bestétigung oder Widerlegung, der Verbesserung, Verfeine-
rung, Verwerfung und dergleichen. Wissenschaft hat, wie Kunst, eine un-
gebundene Dimension. Sie ist als uneigenniitzige Suche nach Wahrheit
gedacht - Wahrheit, komme was wolle, Wahrheit ohne Riicksicht auf die
Konsequenzen. Eine solche Uneigenniitzigkeit rechtfertigt jedoch nicht
per se hose, schidliche oder verletzende Untersuchungsmethoden. Eine
solche Selbstlosigkeit schlie3t auch die Notwendigkeit komplexer Techno-
logien nicht aus, die bereits deshalb die Forschung in eine groBere sozial-
politisch-6konomische Welt einordnen. Mit anderen Worten, auch Wis-
senschaft ist gebunden an einen groBeren sozial-politisch-6konomischen
Kontext mit seinen Werten, Sitten, Ideologien und dergleichen. Der Pro-
zess der Verifizierung, bei dem die Ergebnisse geteilt und repliziert werden
miissen, ist eine weitere notwendige Dimension dieser Gebundenheit. All
dies soll uns daran erinnern, dass die Wissenschaft, wie auch die Kunst,
wie Levinas argumentieren wird, sowohl ungebunden als auch verbunden
ist, allerdings stets an eine bestimmte Anniherung an das Reale sowie an
eine spezifische Zuginglichkeit, die mit dem Rest der menschlichen Be-
ziehungen, Gemeinschaften und ,Welten' gekoppelt ist, sich letztlich also
an die gemeinsame Welt im Ganzen, die sogenannte Lebenswelt, gebunden
zeigt. Die Vorlaufigkeit der Wissenschaft, die Tatsache, dass ihre Vorschla-
ge stets nur Hypothesen sind, die weiter gepriift und verifiziert werden
miissen, dass ihre Ergebnisse im Laufe der Zeit verbessert oder iiberholt
werden, mit einem Wort, ihre kritische Seite, bildet keine Schwiche, son-
dern ist vielleicht ihre gr6Bte Stirke, und zwar im Vergleich zu den angeb-
lichen Wissensanspriichen alternativer erkenntnistheoretischer Diskurse,
wie sie von Mystikerinnen, Sehern, Wahrsagerinnen, Schamanen, Prophe-
tinnen und dergleichen erhoben werden. Wir leugnen nicht, dass es ver-
schiedene Formen des Wissens und der Erkenntnis gibt, aber die Stéirke

14,02.2026, 18:01:4¢ per

109


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110

Richard A. Cohen

der Wissenschaft und der wissenschaftlichen Erkenntnis liegt in der Prii-
fung, der Wiederholbarkeit, der Kritik, der Transparenz, der Offentlich-
keit, der Vorlaufigkeit, der Korrigierbarkeit. Und das gilt auch fiir Levinas’
Studie iiber die Kunst in Die Wirklichkeit und ihr Schatten. Sie ist nicht
orakelhaft. Sie ist nicht automatisch. Sie ist Wissenschaft und deshalb ist
nichts von ihr in Stein gemeiBelt. Gliicklicherweise ist Levinas nicht nur
ein Ethiker, sondern auch ein sehr guter Phinomenologe.?

B) KUNST, WISSENSCHAFT, ETHIK

Es bedarf noch einiger Zusétze iiber die fiir Levinas’ Denken charakte-
ristische Uberschneidung von Wissenschaft, Kunst und Ethik. Die klassi-
sche Philosophie, von den Griechen bis Kant, betrachtete die Philosophie
als Wissenschaft, d.h. als ein Wissen. In der griechischen Antike war die
oberste Wissenschaft die spekulative Metaphysik, die Wissenschaft von
der Wissenschaft, die die endgiiltige Natur und Struktur aller Dinge dar-
legte. Mit dem Aufkommen der modernen mathematischen Wissenschaft
wurde die Philosophie als eigenstindige Disziplin zur Magd der Naturwis-
senschaften, sei es, um sie zu einem Ganzen zu ordnen, wie bei Descartes,
Spinoza und Leibniz, sei es, um ihre inneren Grenzen aufzuzeigen, wie
bei Locke, Berkeley und Hume, oder um beides zugleich zu tun, wie beim
grofBBen Kant. Obwohl die Linien dieser klassischen Tradition bis heute in
den deskriptiven Wissenschaften der Phdnomenologie und in der Logik
und Sprachanalyse fortbestehen, Philosophie gedacht im Orbit der Wis-
senschaft, sei es als Herr oder als Dienerin, hat sich in den letzten zwei
Jahrhunderten eine grundlegende Alternative zu dieser langanhaltenden
Bindung an die Wissenschaft herausgebildet. Es sind zwei neue Konkur-
renten um den Vorrang entstanden: die Kunst und die Ethik, die poiesis
und das Gute.

Sicherlich, die Wissenschaft stand groBtenteils {iber diesem Streit,
selbstgewiss aufgrund ihres erwiesenen Erfolgs, iiberzeugt von ihrer
Prézision, ihrer Exaktheit, der Ausbreitung ihrer Mentalitit in die Sozial-
wissenschaften und die Industrie, ihrer sich gegenseitig befruchtenden
Zusammenarbeit mit der Technologie und ihren Beitrigen zur Standar-
disierung, Kommodifizierung und Kommerzialisierung, die durch die in-
dustrielle Revolution eingeleitet wurden und nun vom Finanzkapitalismus
globalisiert und politisiert werden. Heute beherrscht die Wissenschaft die
intellektuelle Welt und ist die Dienerin der Herrschaft des Kapitals in der
materiellen Welt. Dennoch gibt es, so wenig wirksam und so marginalisiert
er auch sein mag, nach wie vor einen Dissens und damit einen Widerstand

23  Vgl. meinen Artikel "Emmanuel Levinase, in: Sebastian Luft, Soren Overgaard (Hg.):
The Routledge Companion to Phenomenology, London 2012, S. 71-81.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

gegen den Primatsanspruch des Wissens, trotz seines unbestreitbaren Er-
folgs in unserer heutigen Welt. Von den beiden alternativen Mitstreitern,
von denen zugegebenermaflen keiner auch nur anndhernd in der Lage ist,
dieWissenschaft zu ersetzen, ist es die Kunst, die erfolgreicher als die Ethik
ihren Anspruch geltend gemacht hat. Abgesehen von den zahlreichen und
vielféltigen Protesten und Erkldrungen von Kiinstlern und Kiinstlerinnen
fiir die Kunst, von denen die prominenteste, zumindest in der englisch-
sprachigen Welt, Shelleys Behauptung, ,Dichter sind die nicht anerkann-
ten Gesetzgeber der Welt" % darstellt, haben von Seiten der Philosophie
eine lange Reihe von Denkern die Rechte der kreativen Einbildungskraft
gegeniiber denen der kognitiven Urteilskraft geltend gemacht. Wir denken
an Schelling, Schiller, Schopenhauer, Nietzsche, Bergson, Heidegger und
Deleuze als ihre beriihmtesten Verfechter und iibergehen dabei die Namen
von Scharen nicht weniger hingebungsvoller, aber weniger bekannter Epi-
gonen. Auf der Seite des Primats der Ethik, wenn wir den frithen Marx zu-
gunsten des spéteren vernachlissigen, dann ist da ... Levinas.?

Ich mache auf den immer noch dominanten Status der Wissenschaft
und den vergleichsweise héheren Stellenwert des &sthetischen Protests
gegen diese Dominanz aufmerksam, denn die Gewichtung dieser beiden,
die damit einhergehenden Vorurteile, miissen im Auge behalten werden,
wenn wir erstens Levinas’ alternativen ethischen Protest und zweitens
seine Theorie der Kunst fiir unsere gegenwirtigen Belange verstehen und
angemessen beurteilen wollen. Es ist eine Sache, wenn Levinas fiir den
nicht-begriindeten Status der Wissenschaft votiert. Hier ist sich die as-
thetische Schule, wie wir diejenigen nennen konnten, die die Kunst an die
erste Stelle des Denkens setzen wollen, einig und Levinas ihr Verbiindeter.
Eine ganz andere Sache ist es jedoch, wenn Levinas das Primat der Ethik
bekréaftigt, wie er es tut.

Denn hier fordert er, im Gegensatz zur dsthetischen Schule, dass so-
wohl die Kunst als auch die Wissenschaft, jede auf ihre Weise, als von die-
sem Primat der Ethik abhiingig betrachtet werden. In dieser Hinsicht sind,
wie die Sekundérliteratur hinreichend bezeugt, die Anhéinger der Kunst
Feinde von Levinas. Nochmals: Man muss nicht mit Levinas {ibereinstim-
men. Aber wenn man nicht mit ihm {ibereinstimmt, muss man ihm trotz-
dem eine faire Chance geben, und gerade, weil man dies nicht tut, mache
ich der dsthetischen Schule einen Vorwurf. Es ist klar, dass die dstheti-
schen Kritiker der Wissenschaft nicht die eine Unterwerfung durch eine
andere ersetzen wollen. Nietzsche, im Namen der dsthetischen Schule, ist

24 [Das Zitat ist dem letzten Satz in Percy Shelleys: »A Defence of Poetry« entnommen
und lautet: ,Poets are the unacknowledged legislators of the world. Auf Deutsch erschie-
nen in: Percy Bysshe Shelley: »Die Verteidigung der Poesiec, in: ders.: Ausgewdhlite Werke.
Dichtung und Prosa, hrsg. v. Horst Hohne, Leipzig 1985, S. 621-665, hier S. 665; Anm. d. f].]
25 Zu den ethischen Mitstreitern konnte man Fichte, Feuerbach und Marx z#hlen, je
nachdem, wie sie interpretiert werden.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

111


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112

Richard A. Cohen

in dieser Hinsicht ziemlich explizit, indem er Ethik, Religion und Wissen-
schaft allesamt als Formen von Sklaventum und Symptome derselben
Schwiche und Krankheit ansieht, die fiir den schopferischen Kiinstler, der
die Liige iiber die Wahrheit und jenseits von Gut und Bose stellt, unziem-
lich sind. Doch seien wir etwas vorsichtiger, denn nicht jede Unterwer-
fung ist eine Unterdriickung. Vielleicht gibt es eine héhere Disziplin in der
Ethik, eine moralische Verpflichtung gegeniiber den anderen, die sowohl
die Wissenschaft als auch die Kunst aufrichtet, anstatt sie zu erniedrigen.
Ermutigt werden wir auch durch die Erkenntnis, dass Levinas’ Wider-
stand gegen den Positivismus und Asthetizismus weder die Verbannung
noch die Verunglimpfung von Wissenschaft oder Kunst erfordert, sondern
vielmehr bedeutet, ihre genuinen Beitrige in ihrer eigentlichen Bedeutung
zu wiirdigen. Es ist keine Schande, dass Wissenschaft und Kunst der Ethik
dienen, sondern nur dann, wenn sie es nicht tun, werden sie unehren-
haft. Was keineswegs bedeutet - und warum miissen wir das iiberhaupt
sagen? -, dass Kunst ,gut’ sein muss in der einféltigen und engstirnigen Art
jener genehmigten Soviet oder Nazi-Kunst (deren Imprimatur iibrigens
auch keine Garantie fiir ihre moralische Giite war). Die Wissenschaft hat
etwas iiber die Kunst zu sagen, so wie die Kunst etwas iiber die Wissen-
schaft zu sagen hat, auch wenn keine von beiden das letzte Wort hat. Die
Wirklichkeit und ihr Schatten ist eine Phdnomenologie der Kunst, die ihr
Sein [essence] im phinomenologischen Sinne aufdeckt (was, wie wir hinzu-
fiigen mochten, nichts mit dem ,Wesen" [essence] zu tun hat, das die heuti-
gen ,Antiessentialisten’ so beunruhigt). Levinas’ Frage lautet nicht einfach
,Was ist Kunst (oder Wissenschaft)?“, denn eine solche Frage, die fiir er-
kenntnistheoretisch Orientierte so offensichtlich ist, ist bereits zu eng, zu
vorurteilsbeladen. Seine Frage lautet vielmehr: ,Was ist Kunst (oder Wis-
senschaft) und was ist ihr Wert?* oder ,Was ist Kunst (oder Wissenschaft)
und was ist ihre Bedeutsamkeit?”, weil das, was etwas ist oder was etwas
meint, nicht - ohne in Abstraktion zu verfallen, wie groBartig auch immer,
ja gerade dann, wenn es groBartig ist - nur von seinem Wert oder seiner
Bedeutung, sondern auch von seiner Bedeutsamkeit abgekoppelt werden
kann. Ein solcher Ansatz, der wahrscheinlich immer am Werk ist, aber sel-
ten explizit gemacht wird, ist einer, den sowohl die Wissenschaft als auch
die Kunst erkennen und akzeptieren miissen, denn ohne Wert und Bedeut-
samkeit oder durch ihre Unterdriickung werden beide zu ausgediinnten
und abgeflachten Versionen ihrer selbst, natiirlich begleitet von kompen-
sierenden Prahlereien und Beleidigungen oder falscher Bescheidenheit.
Zweifellos ist dies eine besonders bittere Pille fiir die Apologeten der
Kunst, die in ihrem h6heren Kampf gegen den Positivismus Levinas’ Beru-
fung auf die Ethik ablehnen und durch seine positive Aneignung der Wis-
senschaft, der Phinomenologie irritiert sind, als ob er mit ihrem gemein-
samen Feind kollaborieren wiirde. Dies ist nicht der Fall, aber aus einer
streitbaren dsthetischen Perspektive heraus muss es so erscheinen. Levinas

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

begreift die Ethik als erste Philosophie, als Quelle der Verstehbarkeit: ,eine
schwierige Weisheit, die sich um Wahrheiten bemiiht, die mit den Tugen-
den korrelieren?® Auf dieser Grundlage verliert die Wissenschaft ihren
Stachel und ist in der Tat notwendig fiir die Arbeit der Gerechtigkeit, die
Einrichtung von Gerichten, medizinischen Einrichtungen, die Anbaufolge,
die Verteilung von Lebensmitteln, Decken und Verbandsmaterial, die Auf-
rechterhaltung gerechter MaBnahmen und dergleichen. Dariiber hinaus
respektiert Levinas nicht nur die Wissenschaft, sondern auch die Kunst,
aber nicht in der Weise, wie es die Astheten tun oder gutheiBen. Kein Wun-
der, dass Levinas’ Verwendung von Kunst und Literatur in seinem eigenen
Werk als eine Unverfrorenheit, eine Kiihnheit, ein Widerspruch angese-
hen wird. Was nicht erkldrt werden kann, muss ein Fehler, ein Irrtum sein.
Aber allein in Die Wirklichkeit und ihr Schatten, dem kurzen Artikel, be-
ruft sich Levinas auf Poe, Mallarme, Gogol, Dickens’ Nickleby und Scrooge,
Chekov, Moliére, Cervantes, Shakespeare, Dostojewskis Verbrechen und
Strafe und Die Briider Karamasow,” Prousts Die Gefangene, Giraudoux,
Goethe, die Mona Lisa, Niobe,?® Pygmalion, den Laokoon oder auf den Sur-
realismus, die griechische Kunst und die Comedie Francaise. Da es sich um
einen Artikel iiber Kunst handelt, ist dies weniger iiberraschend. Aber wie
lasst sich diese umfassende Vertrautheit mit der Kunst bei einem Philo-
sophen erkliren, der als ignorant und feindlich gegeniiber der Kunst gilt?
Levinas ist dreifach verdammt: dafiir, dass er die Wissenschaft anerkennt,
dafiir, dass er die Kunst nicht an erster Stelle sieht, und dafiir, dass er die
Kunst anerkennt. Aber es ist in Wirklichkeit der Asthet, der Levinas in der
Form eines heiligen Augustinus oder Hieronymus oder eines selbstver-
liebten Renaissance-Bischofs oder -Papstes missversteht, der die Kunst
gleichzeitig hasst und liebt, eingezwingt von der theologischen Askese der
Theorie und einer sinnlichen Vernarrtheit in die Kunstpraxis, gespalten
durch die klassischen Dualismen von Korper und Seele, Geist und Materie,
yhaunted®, wie Jean Seznec iiber solche Renaissance-Kleriker sagt, ,by the
profane poetry which they ought to denounce.“* Warum dieses ganze Gift?

26 Emmanuel Levinas: sPour un humanisme hébraique, in: ders.: Difficile Liberté.
Essais sur le judaisme, Paris 1963, S. 410 [Der Artikel wurde nicht in die deutsche Fassung
des Sammelbandes Schwierige Freiheit. Versuch tiber das Judentum, Frankfurt a.M. 2017
iibernommen; eigene Ubersetzung, Anm. d. U.].

27 Vielen Lesern ist Levinas’ besondere Vorliebe fiir die Romane Dostojewskis aufge-
fallen, insbesondere fiir die darin vorkommenden ,heiligen Idioten’ Das hat auch ,formale’
Griinde, die mit der Art und Weise zu tun haben, wie Dostojewski seine literarischen
Figuren aus ihrer Sicht, sozusagen von innen heraus, darstellt. Vgl. Michail Bachtin:
Probleme der Poetik Dostoevskijs, Frankfurt a.M. 1985. Michail Bachtin: The Dialogic
Imagination, hrsg. v. Michael Holquist, Austin 1981; und Tzvetan Todorov: Mikhail
Bakhtin: The Dialogical Principle, Minneapolis 1984. Vgl. auch und insbesondere Jacques
Rolland: Dostoievski: La question de l'autre, Lagrasse 1983. Auch Eaglestone verweist

auf Bachtin in Ethical Criticism, a.a.0., S. 127 FN28; ebenso Robbins in Altered Reading,
a.a.0., S. 148-150 (wo sie auch aus Rollands ausgezeichnetem Buch zitiert).

28 Die griechische Niobe, nicht die biblische Peninnah!

29 Jean Seznec: The Survival of the Pagan Gods: The Mythological Tradition and Its
Place in Renaissance Humanism and Art, New York 1961, S. 266.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

113


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114

Richard A. Cohen

Nicht weil sich Levinas ignorant und feindselig gegeniiber Kunst und Wis-
senschaft verhilt, sondern weil er in der Ethik deren wahren Meister sieht.

Die Gefiihle der Mochtegern-Apologeten der Kunst, fiir die Kunst und
gegen die Wissenschaft, gegen die Ethik, sollten uns also nicht dariiber
hinwegtduschen, dass Levinas nicht kunstfeindlich ist. Sein Unmut richtet
sich nicht gegen Kunst iiberhaupt, auf die er sich intensiv einldsst, sondern
gegen den Asthetizismus, gegen die Vorstellung, wie Nietzsche erklirt, dass
die Wirklichkeit und das Leben letztlich der Kunst dienen, dass die Kunst
zuerst Philosophie ist, dass die imaginire Kreativitit an der Wurzel liegt
und das Wesen aller Dinge ist. Fiir Levinas ist der Asthetizismus sowohl
falsch als auch unwiirdig. Dies ist vielleicht der wichtigste kritische Punkt
von Die Wirklichkeit und ihr Schatten: Levinas verwirft nicht die Kunst,
er ist gegen den Asthetizismus. Es gibt eine Parallelitit in Levinas’ Hal-
tung gegeniiber der Kunst und gegeniiber der Wissenschaft, wie ich bereits
dargelegt habe. Er greift keine von beiden an und gebraucht beide. Was er
jedoch angreift, und zwar in Ubereinstimmung und sogar als Folge seiner
Hingabe an die Ethik, ist die Totalisierung beider, eine Totalisierung, die
ihre innere Tendenz zum Ausdruck bringt. Sowohl die Wissenschaft als
auch die Kunst wiirden sich, sich selbst iiberlassen, sozusagen zur Kénigin
kronen: Alles ist Wahrheit oder alles ist Kunst wiren ihre jeweiligen Man-
tras und Treuebekenntnisse, sieche Spinoza oder Schelling. Die Kunst ver-
gottert die Liige, das Zweideutige, das Vielfiltige; die Wissenschaft vergot-
tert®® das Wahre, das Eindeutige, das Ganze. Auf diese jeweilige Tendenz
zur Totalisierung richtet Levinas unsere Wachsamkeit und spornt sie an.
,Durch sie [die Kunst]®, schreibt er in Die Wirklichkeit und ihr Schatten,
sverschafft sich die Allegorie Eingang in die Welt, so wie durch Erkenntnis
die Wahrheit zu ihrer Erfiillung gelangt. Darin zeigen sich zwei Seinsmog-
lichkeiten unserer Gegenwart.“* Aber sowenig wie die Wissenschaft abso-
lut ist, ist es auch Kunst. Im selben Artikel schreibt er:

Und dies ist auch der Grund, warum sie [die Kunst] nicht den hochsten
Wert einer Zivilisation darstellen kann und weshalb es folglich auch
nicht verboten sein kann, sich eine Phase vorzustellen, in der sie sich
wieder auf das zuriickgefiihrt finden wird, was sie tatsichlich ist, nam-
lich eine Quelle der Freude - dies zu bestreiten wire ldcherlich -, die
ihren Platz - aber eben nur als einen unter anderen - innerhalb des
menschlichen Strebens nach Gliick hat.?

30 [Im Original heiBt es ,science defies the truth.“ Nach Riicksprache mit dem Autor
handelt es sich hier um einen Druckfehler. Richtig ist ,science deifies the truth“ Die
Ubersetzung wurde entsprechend angepasst; Anm. d. U]

31 Emmanuel Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 75.

32 Ebd,S.83.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

In einem Interview von 1989 bekréftigt Levinas diesen Punkt: ,Das Schéne
ist nicht das Letzte. Das Schone kann als Antlitz betrachtet werden. Aber
in ihm liegt ebenso die Méglichkeit der Verzauberung und, im gleichen Au-
genblick, ein Mangel an Interesse und ethischer Strenge.“>* Wenn solche
Einschitzungen in ihren Priorititen und Warnungen die Astheten ver-
letzen, dann ist das eben so; sie sind darauf gerichtet, der Kunst gerecht
zu werden und gleichzeitig die Menschlichkeit zu respektieren. Der ers-
te Punkt ist also: Bei allem, was sie zu bieten hat, und darauf werden wir
gleich noch zu sprechen kommen, ist die Kunst nicht vorrangig, nicht letzt-
giiltig, nicht absolut.

Ich habe oben angedeutet, dass Levinas’ Theorie der Kunst eine dop-
pelte These beinhaltet: einmal, dass die Kunst zugleich ungebunden und
verbunden ist, zum anderen, dass sie zugleich eine in sich geschlossene
Welt und einen Teil der Lebenswelt bildet. Wir haben gesagt, dass Levinas
Totalitit und Unendlichkeit in zwei Dichterworte eingefasst hat. Auch
Die Wirklichkeit und ihr Schatten hat seine Klammern. Der erste und der
letzte Abschnitt mit den Titeln ,Kunst und Kritik“ bzw. ,Fiir eine philo-
sophische Kunstkritik“ bilden den Rahmen und befassen sich mit der Ge-
bundenheit der Kunst. Levinas erortert diese Bindung im Hinblick auf das,
was er ,Kritik®, Kunstkritik und Philosophie als Kritik nennt. Die drei mitt-
leren Abschnitte - in dieser Folge ,Das Imaginére, das Fiihlbare, das Mu-
sikalische®, ,Ahnlichkeit und Bild“ und ,Die Zwischenzeit* - befassen sich
mit der Ungebundenheit von Kunst. Man erkennt die Logik sofort: Die sich
iiberschneidenden Abschnitte iiber die Bindung von Kunst fiihren uns von
auflen, von unserer Verbundenheit, nach innen, zur Ungebundenheit von
Kunst, und dann wieder zuriick zu unserer Gebundenheit. Ein geordnetes
und konsistentes Format, eine ordentliche Verpackung fiir eine Theorie,
die behauptet, dass Kunst gleichzeitig verbunden und ungebunden ist.
Wenden wir uns also erneut dem zu, was Levinas zu sagen hat. Wir werden
uns jedoch unmittelbar dem inneren Teil zuwenden, der Ungebundenheit
der Kunst, und seinen drei mittleren Abschnitten, weil niemandem ent-
gangen sein wird, dass der vorliegende Artikel sich bereits mehr als genug
auf die Kritik eingelassen hat.

C) UNGEBUNDENHEIT: OBSKURITAT, BILD, UND ZWISCHENZEIT

Der Aspekt der Kunst, den wir unter der Uberschrift ,Ungebundenheit*
zusammenfassen, bezieht sich auf die Art und Weise, wie ein Kunst-
werk, unabhéngig vom Medium oder der Intention des Kiinstlers oder der
Kiinstlerin, eine Sinnkonfiguration als eine breitere oder engere Matrix

33 Zitiert nach Eaglestone: Ethical Criticism, a.a.0., S. 113. Zitat aus Emmanuel Levinas:
»Entretiens, in: Jean-Christophe Aeschlimann (Hg.): Répondre d autrui. Emmanuel Levinas,
Boudry-Neuchatel 1989, S. 15.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

115


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116

Richard A. Cohen

differenzierter Bedeutungen aufbaut, die zu seiner eigenen Welt wird, die
sich in sich selbst schliet, zentripetal, frei von allem anderen, innerlich
kohérent oder inkohérent, aber immer auf sich selbst gefaltet, verschlos-
sen, in sich selbst eingehiillt, mit einem Wort, entkoppelt von allem, was
nicht seinem Gravitationsfeld unterliegt. Natiirlich, und das ist nicht we-
niger wichtig, ist das Kunstwerk - ein dauerhaftes Produkt, ein voriiber-
gehendes Ereignis oder eine konzeptionelle Mdglichkeit - letztlich nicht
von der restlichen Welt abgeschottet. Es ist weder von der Kunstgeschich-
te noch von der Lebenswelt mit ihren vielen sozialen, historischen, politi-
schen, wirtschaftlichen, kulturellen und anderen Ebenen der Bedeutung
und Bedeutsamkeit getrennt. Aber als Kunstwerk, als eine kiinstlerische
Gestalt, hat es eine solche Tendenz oder ein solches Telos der Abgeschlos-
senheit. ,Unterschitzt wird dabei der Aspekt der Vollendung, das unaus-
16schliche Siegel der kiinstlerischen Produktion, durch das ein Werk we-
senhaft ungebunden bleibt®, schreibt Levinas, ,[es legt] Zeugnis ab [...] fiir
die Einheit mit einer wie auch immer gearteten Bestimmung, die auBer-
halb des bloBen Laufs der Dinge liegt und die es jenseits der Welt verortet,
wie die fiir immer vollendete Vergangenheit der Ruinen, wie die Fremdheit
des Exotischen [...]. Es gibt sich nicht dafiir her, einen Dialog zu er6ffnen.“*
Levinas verkennt nicht, dass diese Charakterisierung der Kunst im Gegen-
satz zum romantischen Werden von einer klassischen Verpflichtung auf
die Form gepragt ist: Ob formell oder informell, jede Kunst tendiert zur
SchlieBung, zur Abkopplung von allem, au8er dem Umfeld, das sie hervor-
gebracht hat und das es bewohnt. So ist der literarische Dialog, bei allem
Realismus, auf einen Monolog reduzierbar, auf Worte, die zusammenge-
tragen werden kdnnen, sogar nummeriert, die mit sich selbst sprechen, die
aus dem Mund des einen oder anderen Gespriachspartners kommen; alle
Worte, Ausdriicke, Personlichkeiten, Triume, Taten, die sich uns in einer
endlichen Menge von Worten présentieren, sie bilden auf kunstvolle Wei-
se Balzacs ,menschliche Komddie®, die knarrende, gespenstische, dunkle
Atmosphére von Edgar Allan Poe, die entziickenden oder traurigen Ver-
zauberungen von Don Quijote oder die Welt der Walfidnger auf hoher See
von Ishmael, Ahab, Starbuck, Stubb, Flask, Queequeg, den Harpunieren
der Crew, ,this spiked Hotel de Cluny where we here stand.“ Das Telos der
SchlieBung ereignet sich nicht nur mit Worten, zwischen den Buchdeckeln
eines Romans oder zwischen Romanen oder iiber ein Werk oder eine litera-
rische Tradition hinweg, sondern alle Qualititen eines Kunstwerks werden
zu Elementen einer eigenstindigen, in sich geschlossenen und selbstrefe-
rentiellen Asthetik, Farben beziehen sich auf Farben, Klénge auf Klinge,
Farben auf Klidnge, Klange auf Geschméicker, Texturen, Dramen, Marmor,
Lehm werden zu ,isthetischen Qualitidten®, d.h. losgeldst von praktischen,
reprisentativen oder ideologischen Interessen. So erlaubt uns die Kunst

34 Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schattent, a.a.0., S. 67.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

den Schrecken zu sehen und dariiber sprechen, den ein Gemaélde hervor-
ruft, das eine grausame Schlachtszene zeigt, blutige, zerfetzte Korper, vor
Schmerz schreiende Soldaten, feuernde Kanonen, um im néchsten Satz
dariiber zu diskutieren, ob die Farbe des Blutes iiberzeugend ist oder die
Explosionen weil3 oder grau genug, oder wie die Haltung und Position der
Figuren, die Tableaus mit nebeneinander stehenden Pferden, Soldaten, Of-
fizieren und Verwundeten ein harmonisches Gesamtbild ergeben, oder in-
wiefern sie uns an Goya, Averyanov, Tolstoi oder Star Wars erinnern.
Kunsthistoriker werden diese Tendenz zur selbstindigen Losgelost-
heit sicherlich als das herausragende, ja bestimmende Merkmal zweier
moderner Kunstbewegungen erkennen, der ,Kunst um der Kunst willen®
und des ,Formalismus®?® Beide Bewegungen zelebrieren die Autonomie
des Kunstwerks, betonen seinen Charakter als ,welt“produzierend und
bekennen sich, im Falle der eingefleischten Glaubigen, selbstbewusst zu
einer Philosophie des ,Asthetizismus® Nicht die Kunst als Teil des Lebens,
als eine Dimension oder ein Aspekt, sondern Leben als Kunst, Kunst auf
der ganzen Linie von unten nach oben, die Kunst {iberall und alles. Gewiss,
erstens kann sich fiir Levinas die Losgeldstheit der Kunst, als wesentlicher
Aspekt aller Kunst, nicht auf zwei Bewegungen beschrinken, ungeachtet
ihres erhohten Selbstbewusstseins in diesem Punkt. Und zweitens und
nicht weniger sicher, wie wir bereits angedeutet haben, wendet sich Levinas
als ethischer Philosoph gegen den Asthetizismus (wie er auch den Szien-
tismus zuriickweist). Wir werden auf diesen Punkt gleich zuriickkommen.
Fiir eine umfassendere und reichhaltigere Darstellung der Losgelost-
heit kann und muss auf einer niedrigeren und spezifischeren Ebenen der
Allgemeinheit viel mehr gesagt werden. Dies wiirde bedeuten, die Unter-
schiede zu bestimmen, die die Losgel6stheiten kennzeichnen, die weiter
konkretisiert werden miissen durch (1) Bedeutungsbereiche wie Psycho-
logie, Okonomie, Politik, Soziologie, Geschichte usw. sowie deren Teilge-
biete und (2) durch Kunst- oder Mediengattungen wie Romane, Dichtung,
Gesang, Skulptur, Instrumentalmusik, Kino usw. und deren Teilgebiete.
Die Unterschiede zwischen einem Schlacht-Gemaélde und einer wirklichen
Schlacht oder, sagen wir, die Disparitét zwischen Jazz und den Gerduschen

35 Der Formalismus war im Russland und Osteuropa von Levinas’ Jugendzeit beson-
ders in Mode (die politischen Beweggriinde miissen kaum erldutert werden). Vgl. Lee T.
Lemon, Marion J. Reis (Hg.): Russian Formalist Criticism: Four Essays, Lincoln 1965. Dar-
in enthalten ist ein Aufsatz von Viktor Shklovsky aus dem Jahr 1917, »Kunst als Verfahren,
in dem er seine berithmte Habitualisierungs- bzw. Antihabitualisierungsthese formuliert:
»Ziel der Kunst ist es, ein Empfinden des Gegenstandes zu vermitteln, als Sehen, und
nicht als Wiedererkennen; das Verfahren der Kunst ist das Verfahren der ,Verfremdung’
der Dinge und das Verfahren der erschwerten Form, ein Verfahren, das die Schwierigkeit
und Lénge der Wahrnehmung steigert, denn der Wahrnehmungsproze8 ist in der Kunst
Selbstzweck und muf verlingert werden; die Kunst ist ein Mittel, das Machen einer
Sache zu erleben; das Gemachte hingegen ist in der Kunst unwichtig.“ Viktor Shklovsky:
»Kunst als Verfahrene, in: Jurij Striedter (Hg.): Russischer Formalismus. Texte zur allgemei-
nen Litevaturtheorie und zur Theorie der Prosa. Miinchen 1988, S. 4-35, hier: S. 15 [In der
dt. Fassung findet sich im Gegensatz zur englischen keine Kursivierung; Anm. d. U.).

14,02.2026, 18:01:4¢ per

17


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118

Richard A. Cohen

einer Stadt sind ganz verschieden voneinander und erfordern daher viel-
filtige Differenzierungen, um ein Kunstwerk zu schaffen, auch im Umfeld
von dessen zentripetaler Schwerkraft. In Die Wirklichkeit und ihr Schatten
als kurzer Artikel mit begrenzten Anspriichen beschrinkt sich Levinas auf
allgemeinere Beobachtungen und hebt das Kunstwerk in seiner Beziehung
zu den Dingen (oder dem Wissen von den Dingen), den menschlichen Be-
ziehungen und der Zeitlichkeit hervor. Im Gegensatz zur Erhellung oder
Aufkldrung, die durch das Wissen der Dinge (d.h. das Wissen der Objekte)
hervorgerufen wird, bezeichnet Levinas die Ungebundenheit des Kunst-
werks als ,dunkel” [obscure] - ,der Kiinstler [kennt und bringt] eben die
Dunkelheit des Wirklichen [...] zum Ausdruck [...]“ 2 Allein durch die Asso-
ziation des Wortes denken wir sofort an Hardys Jude the Obscure, oder, na-
heliegender, an Thomas l'obscure von Blanchot. Anders als das Wissen ver-
dunkelt die Kunst. Das ist kein Mangel, daran ist nichts auszusetzen, denn
nichts verlangt, dass die Wissenschaft unser einziger MaB3stab oder das
Wissen unser einziges Bestreben ist. Mit der Kunst er6finet sich eine an-
dere Dimension der Bedeutung. ,Die Kunst erkennt nicht einen bestimm-
ten Typ von Wirklichkeit, sie hebt sich vielmehr scharf von der Erkenntnis
ab. Sie ist das Ereignis der Verdunkelung selbst, ein Einbruch der Nacht,
eine Ausbreitung der Schatten.*” Daher auch der Titel von Levinas’ Artikel.

Levinas stellt die Unabhéngigkeit des Kunstwerks von oder das
Desinteresse an der Welt nicht nur der Objektivitit und den Objekten
des wissenschaftlichen Wissens gegeniiber, die ihrerseits das Desinter-
esse der Kontemplation und der Objektivitit verschleiern, sondern auch
der Selbstlosigkeit [desinterestedness], wie sie den menschlichen Interak-
tionen eignet, die von moralischer Verantwortung bestimmt sind, wo die
eigenen Interessen hinter den Interessen des anderen zuriickstehen, wie
auch dem Streben nach Gerechtigkeit, nach Gleichheit vor dem Gesetz, wo
die eigenen Interessen und die Interessen des anderen sich gleichermaf3en
dem Gemeinwohl unterordnen miissen oder zumindest demselben Ge-
setz und Rechtssystem. In diesem Gegensatz ist die Ungebundenheit des
Kunstwerks keine ,Verdunkelung", wie es in Bezug auf das Wissen der Fall
ist, sondern ,Irresponsibilitit®, ein Durchtrennen des menschlichen Ban-
des der Verpflichtung und Verantwortung. Levinas nimmt kein Blatt vor
den Mund. ,Und damit meinen wir nicht die Interesselosigkeit der reinen
Betrachtung, sondern die Verantwortungslosigkeit.“3#

In Die Wirklichkeit und ihr Schatten verzichtet Levinas, wie ich be-
reits dargelegt habe, groBtenteils darauf, Vergleiche und Kontraste zwi-
schen Kunst und Ethik anzustellen, denn ,[d]ies wiirde eine Ausweitung
der Perspektive - die hier bewusst eingeschrénkt blieb“ erforderlich
machen. Es ginge in der Tat darum, die Perspektive der Beziehung zum

36 Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schattent, a.a.0., S. 68.
37 Ebd.
38 Ebd, S. 82.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

Anderen ins Spiel zu bringen, ohne die das Sein in seiner Wirklichkeit, d.h.
in seiner Zeit, gar nicht ausgesagt werden kann.“*® Gewiss, diese Vergleiche
und Kontraste tauchen in Levinas’ (Euvre auf, in verschiedenen Diskus-
sionen und Kommentaren in Totalitit und Unendlichkeit und Jenseits des
Seins oder anders als sein geschieht sowie in anderen Schriften, in denen
die Ethik im Mittelpunkt steht. Dennoch hat Levinas nicht gewartet, bis er
diese beiden Biicher oder die vielen anderen Artikel iiber Ethik geschrie-
ben hat, um vor Die Wirklichkeit und ihr Schatten den Primat der Ethik,
die Ethik als Intersubjektivitdt und den Beginn aller Intelligibilitit in der
Verantwortung sowie der Gerechtigkeit, die von und fiir alle anderen ge-
fordert wird, zu begriinden. Das Primat der Ethik fehlt in Die Wirklichkeit
und ithr Schatten nicht, auch wenn es nicht das Hauptanliegen des Arti-
kels ist. Wir haben dieses Primat auch, ohne diesen Aspekt zu betonen, in
der Struktur dieses Artikels bemerkt, der seine Darstellung der Ungebun-
denheit der Kunst durch zwei Abschnitte iiber ihre Bindungen einrahmt,
Bindungen, so kénnen wir jetzt sagen, die sich letztlich aus den ethischen
Erfordernissen von Verantwortung und Gerechtigkeit ergeben.

Doch kehren wir zu Levinas’ Phinomenologie zuriick. Das Kunstwerk,
so sagte er, verdunkelt die Wirklichkeit eher, als dass es sie erhellt. Es ist
keine Wissenschaft, kein Wissen. Levinas spezifiziert diese Verdunkelung,
diese Verschattung in Bezug auf die Dinge, wie wir gesehen haben, und
in Bezug auf das Sprechen und die Zeit. Er beschreibt das Kunstwerk als
,Bild“ das sich auf das Sehen bezieht, aber nicht allein auf das Visuelle,
sondern das ,Rhythmus“ist, der zweifellos ein akustisches und physiologi-
sches Phéanomen darstellt, und das auf Sprache referiert, aber nicht allein
auf Sprache als , Allegorie” und ,,Mythos, und von alldem wird er sagen, es
sei ,unverantwortlich“ Was die Zeit oder die Zeitlichkeit der Kunst betrifft,
bringt Levinas zwei verwandte Begriffe ins Spiel: den ,,Augenblick” und die
~Zwischenzeit” Betrachten wir diese verschiedenen, beschreibenden, aber
auch bewertenden - ,unverantwortlichen - Charakterisierungen einmal
néher.

Levinas spricht vom Kunstwerk in Begriffen des Bildes, nicht um sei-
nen Gegenstand auf das Visuelle zu beschrénken, sondern um von aller
Kunst als einer Art Verdoppelung von Wirklichkeit zu sprechen. Platon
vertrat eine dhnliche Auffassung, beschrinkte sich aber auf die Repri-
sentation, das Kopieren, als ob die Wirklichkeit ein gescheiterter Versuch
wire, die Wirklichkeit zu reproduzieren, und natiirlich ist es duBerst be-
denklich, wenn fiir Platon die Wirklichkeit bereits eine gescheiterte Kopie
des Originals, der Idee, bildet, wodurch das Kunstwerk auf die niedrige
Funktion der Kopie einer Kopie eines Originals reduziert wiirde, also dop-
pelt von der Wirklichkeit getrennt. Aber all dies ist, trotz der von einigen
Kommentatoren behaupteten Parallele, nicht Levinas’ Ansatz. Levinas

39 Ebd,S. 84.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

119


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120

Richard A. Cohen

idolisiert weder die Kunst noch die Wissenschaft. Das ,Bild, das zwar
eine Verdoppelung der Wirklichkeit ist, ist keine Verdoppelung um der Er-
leuchtung, des Wissens willen, sondern um der Verdunkelung willen, oder
eigentlich nicht einmal um der Verdunkelung im Gegensatz zur Klarheit
willen, sondern um eine alternative oder virtuelle ,Wirklichkeit“ zu schaf-
fen, die nicht auf das Reale zuriickverweist, die keine Kopie oder Mimesis
darstellt, sondern die sich selbst durch eine Akzentuierung ersetzt, die in
ihrer eigenen Materialitit begriindet liegt, durch die Herrlichkeit der Din-
ge, der Texturen, der Farben, der Klénge, die nicht als Substanzen, sondern
als Eigenschaften enthiillt werden, wie in einem ,Alptraum® * aber Eigen-
schaften von nichts dariiber hinaus. Der Klang kommt auf diese Weise als
Klang zu sich selbst, hervorgehoben nicht als Klang von diesem oder jenem
akustischem Ereignis, einer Autohupe oder einer Polizeisirene, sondern
als Klang, der klingt. In diesem Sinne wére der Jazz fiir Levinas die Musik
schlechthin. Fiir Levinas gibt es in jeder Kunst eine Magie, eine Verzau-
berung, die Verlockung des Surrealen, unabhingig davon, ob das Kunst-
werk auch danach strebt, etwas darzustellen oder zu kopieren oder eine
Aussage zu machen. In allen Kiinsten ist das Medium unweigerlich sowohl
die Botschaft als auch die Massage. Zu dieser verfiihrerischen Zurschau-
stellung von Eigenschaften als Eigenschaften fiigt Levinas hinzu, dass sich
yunsere Zustimmung zu ihnen [...] in eine Partizipation [verkehrt)“ Es ist
eine entpersonlichende Partizipation, gewiss, die absorbierend und pas-
sivierend ist, dhnlich dem, was Guy Debord als ,Spektakel bezeichnete.
In der Gegenwart der Kunst, in ihrem Werk, in der Arbeit, die sie an uns
verrichtet, werden wir in es hineingezogen, verfiihrt, absorbiert, von der
Welt des Kunstwerks gefesselt, folgen gleichsam Alice in den Kaninchen-
bau, ziehen Jean Valjean nach, sind entziickt von Matisse’ Farben, lassen
uns von Chagalls luftigen Kiihen und Brauten treiben, sind belustigt von
Don Quichottes Marotten, gestirkt von Beethoven. Ganz einfach, wir las-
sen uns mitreiBen, betoren, verzaubern, sind fasziniert.

Um dieses Nachgeben und diese Absorption zu beschreiben, verwen-
det Levinas den Begriff ,Rhythmus®, den er nicht auf Musik und Tanz be-
schrankt, sondern den er ihnen entlehnt, um diese Freisetzung oder parti-
zipatorische Anziehungskraft des Kunstwerks zu benennen. Man 16st sich
von der Welt im Allgemeinen, weil man sich auf die Welt des Kunstwerks
eingelassen hat. Je intensiver man in ihr sinnliches Spiel der Bedeutungen
hineingezogen wird, desto mehr zieht man sich zuriick und 16st sich von
der Welt. Man ist kein Betrachter der Kunst, sondern ein Konspirateur,
ein Mitverschworer. Die Kunst dringt in uns ein, und wir lassen uns auf
sie ein, verschworen uns sogar mit ihr. ,[D]as Subjekt®, schreibt Levinas,
»wird] in ihm ergriffen und fortgetragen [..]. Das Subjekt ist hier Teil

40 Ij;bd., S.78 [Richard A. Cohen schreibt hier versehentlich ,dark dream", wéihrgnd die
engl. Ubersetzung ,nightmare” fiir das Franzosische ,cauchemar® wihlt; Anm. d. U.].
41 Ebd, S. 69.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

seiner eigenen Repréisentation. Und nicht einmal gegen seinen Willen, da
es im Rhythmus kein Selbst mehr gibt, sondern eher so etwas wie einen
Ubergang vom Selbst in die Anonymitit 4 ,Das Bild“ heiBit es weiter in
Anlehnung an Kant, ,ist interessant nicht unter dem Gesichtspunkt des
Zwecks, sondern weil es ,mitreiBend’ ist. Interessant also in einem etymo-
logischen Sinne: mitten unter den Dingen sein, die doch eigentlich nur
den Rang von Objekten haben sollten*® Somit, ,[wlenn Kunst bedeutet,
das Bild an die Stelle des Seins zu setzen, dann liegt das Grundelement
der Asthetik entsprechend ihrer Etymologie in der Empfindung“* Eigen-
schaften ersetzen Wirklichkeiten, und zwar ohne jedes Bedauern. Wer bin
ich, wihrend ich Moby Dick oder For Whom the Bell Tolls lese? Sicherlich
bin ich in eine andere Welt eingetreten, bevolkert von unvertrauten neuen
Menschen, neuen Orten, anderen Zeiten, Ereignissen auB3erhalb meiner
Erfahrung. Und wenn ich das Buch aus der Hand lege, ist die Beantwor-
tung dieser Frage eines der Dinge, zu denen mich das Kunstwerk heraus-
fordert - und diese Herausforderung, ist, wie wir gleich sehen werden, die
Arbeit der Kritik, die das Kunstwerk verlangt, die Arbeit der erneuten Ein-
beziehung. Ungebundenheit und Verbundenheit, oder wie wir diese beiden
Dimensionen, die wir als dsthetische Erfahrung bezeichnen konnten, jetzt
genauer benennen kénnen: Bruch und Aufbruch aus dem Gewdhnlichen,
dem Vertrauten; Aufbau und Eintritt in einen alternativen Sinnkomplex
(Zeichen, Symbole, Farben, Klénge usw.), daraus abgeleitete Umwertungen;
Riickkehr in die Welt - das Werk des Kunstwerkes.

Obwohl Levinas behauptet, dass ein Aspekt der Kunst ihre Ungebun-
denheit von der Welt im Allgemeinen ist, lehnt er eine Theorie der Kunst
ab, die er als ,Theorie der Transparenz®“* bezeichnet und der zufolge das
Kunstwerk ein Tor zu einem alternativen Universum 6finet, indem es sich
unsichtbar macht. Levinas behauptet nicht, dass die alternative ,Wirk-
lichkeit®, die durch das Kunstwerk geschaffen wird, nur méglich ist, wenn
man vergisst, dass das Kunstwerk ein Kunstwerk ist.* Sicherlich rdumt
die so genannte postmoderne Kunst, die in hohem MaBe selbstbewusst
und selbstreferentiell ist, mit einer solchen begrenzten Auffassung von
Kunst auf. Die explizite Selbstreferenz, wie auch die implizite Kulturrefe-
renz reicht vielmehr weit in die Kunstgeschichte zuriick, wie jede Lektiire
von Cervantes’ Doz Quijote unmissverstiandlich deutlich macht. So lehnt

42 Ebd.

43  Ebd,, S.70 [Kursivierung i.0.; anstatt ,Zweck’, was in Bezug auf Kant priziser ist,
tibersetzt Alwin Letzkus mit ,Niitzlichkeit; Anm. d. U.].

44 Ebd,S.71

45 Ebd.,S.72.

46 Friedrich Nietzsche stimmt in diesem Punkt mit Levinas iiberein, wenn er in Die
Geburt der Tragodie (1872) die Analogie des Traums fiir die ,apollinische oder ,Bild“-Di-
mension der Kunst heranzieht: ,[...] und vielleicht erinnert sich Mancher, gleich mir, in
den Geféhrlichkeiten und Schrecken des Traumes sich mitunter ermuthigend und mit
Erfolg zugerufen zu haben: ,Es ist ein Traum! Ich will ihn weiter trdumen!‘ Friedrich
Nietzsche: Die Geburt der Tragidie, Stuttgart 2007, S. 21.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

121


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122

Richard A. Cohen

Levinas auch eine zweite, noch weniger plausible Theorie der Kunst ab,
namlich ,die Lehre von dem geistigen Bild“,* nach der die Wahrnehmung
des Kunstwerks aufgrund einer Miniaturversion desselben ,Erscheinens”
im Kopf erfolgt, einer inneren Version unserer eigenen imaginativen Sche-
matisierung. Levinas wirft beiden Theorien den Fehler vor, das Bild mit
einem Symbol, einem Zeichen oder Wort zu verwechseln. Er fragt: ,Wo-
durch unterscheidet sich das Bild vom Symbol oder vom Zeichen oder
vom Wort?“*® Das Bild, das Levinas im Sinn hat, wenn er von der Kunst als
einem Imaginiren spricht, ist keines, das wie bei der Kopie oder Représen-
tation, als ein Symbol, ein Zeichen oder ein Wort iiber sich selbst hinaus-
weisen wiirde. Ich habe dies oben angedeutet, als ich Levinas’ Begriff des
Bildes von dem Platons unterschied. Fiir Levinas ist das Bild vielmehr eine
andere oder alternative ,Wirklichkeit, die zwar in Bezug auf das Wissen
schattenhaft ist, aber dennoch eine eigene Wirklichkeit darstellt. ,Das Bild,
so kann man sagen®, schreibt Levinas, ,ist die Allegorie des Seins. Das Sein
ist das, was es ist, das, was sich in seiner Wahrheit offenbart, und zugleich
ist es sich dhnlich, ist es sein eigenes Bild.“*° Die Kunst wird also nicht nach
dem Vorbild der Wissenschaft als deren schlechte oder verzerrte Version
konzipiert, wie Platon dachte. Das Bild ist nicht ein fehlerhafter Index, ein
Symbol, eine Idee oder ein Zeichen, das sich verirrt hat. Vielmehr hat und
ist es seine eigene Art zu sein - die Art der ,Verdunkelung®, oder wie man
sagen konnte, der Allegorie ohne Ubersetzung, des Ritsels ohne Losung,
gleich einer unmoglichen Geometrie, wie sie in einem Escher-Gemaélde
dargestellt ist (zweidimensionale ,Illusionen” - Alternativen, Verzaube-
rungen - uniibersetzbar in drei Dimensionen), die in ihren eigenen Bezii-
gen ruht, gleichgiiltig gegeniiber der Substantialitit von Objekten und Din-
gen des Wissens. ,Das Sinnliche - das ist das Sein, insofern es sich dhnlich
ist, [...] einen Schatten wirft und dieses dunkle, nicht greifbare Wesen zum
Vorschein bringt, dieses gespenstische Wesen, das in keinster Weise mit
dem Wesen zu identifizieren ist, wie es sich in der Wahrheit offenbart.“5°
Kunst ist eine verzauberte Welt, auch wenn sie nicht mehr ist als eine
Brillo-Box, denn die Brillo-Box als Kunstwerk ist radikal anders als die
Brillo-Box aus dem Supermarkt, und gleichzeitig ist es die gleiche.™ Das
Gleiche und das Andere, das Bild - das ist die ,Magie“ der Kunst.

Levinas fordert uns auch auf, die Besonderheit der Kunst in Bezug
auf die Zeit zu begreifen. Das Kunstwerk stellt seine eigene Zeitlich-
keit her, die ein weiterer Faktor seiner Ablésung von der Welt im Allge-
meinen ist. Wie ist das zu verstehen? Wie 16st sich das Kunstwerk von
der gewohnlichen Zeitlichkeit ab? Ganz einfach: Im Gegensatz zur Dauer

47 Levinas: sDie Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 72.

48 Ebd.

49 Ebd, S. 74.

50 Ebd, S.75.

51  Vgl. Arthur C. Danto: Kunst nach dem Ende der Kunst, Miinchen 1996.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

der gewohnlichen Zeit, der Dauer der sich gegenseitig durchdringenden
Dimensionen von Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft, die Husser] als
Jinnerzeitliches Bewusstsein“ bezeichnete und die er als einen kontinuier-
lichen Fluss von Eindriicken, Retentionen und Projektionen beschrieb, ist
die Zeit des Kunstwerks der Augenblick, und noch spezifischer ist sie die
Zeit des ,aufgehobenen® Augenblicks. Mit ,Augenblick” bezeichnet Levinas
einen Moment, der bereits von der ekstatischen Dauer des zeitlichen Flie-
Bens losgeldst ist, einen Moment ohne Vergangenheit und ohne Zukunft,
das, was man manchmal die ,Scheingegenwart” nennt. Aber im Fall der
Kunst darf diese Augenblickshaftigkeit nicht mit der Scheingegenwart
verwechselt werden, die ein Begriff und kein Phanomen ist, d.h. eine Idee,
die sich aus bestimmten idealistischen Voraussetzungen in Bezug auf Sein
und Nichtsein ableitet, gekoppelt mit dem Primat des gegensténdlichen
Bewusstseins, das durch das Ideal wahrheitswertiger Satze und ihrer Kon-
sistenz geregelt wird, dessen gegensténdliche Bewusstsein, wie wir bereits
angedeutet haben, durch eine Ausléschung der Zeit ,nach dem Ereignis*
wirkt, indem es eine ,Scheinewigkeit’ schafft, wie wir es nennen kénnen,
eine Ewigkeit, die in einer strukturellen Amnesie von der Dauer losgelost
ist, d.h. abgetrennt von ihren eigenen realen Bedingungen. In diesem Zu-
sammenhang diirfen wir nie vergessen, dass Levinas, anders als Platon,
die Kunst nicht mit den MaBstidben eines solchen explanatorischen oder
diskursiven Wissens misst oder beurteilt. Seine Darstellung ist in erster
Linie phinomenologisch (und, wie wir noch sehen werden, letztlich ethisch
gedacht). Anstelle dieser begrifflichen Konstruktionen, der ,Scheingegen-
wart’ oder der ,Scheinewigkeit’ bleibt der Augenblick bzw. der suspendierte
Augenblick der Kunst Teil des zeitlichen Flusses der Dauer, aber einge-
froren, wie eine Momentaufnahme. Er grenzt an eine Zukunft, die jedoch
nie ankommt. Er befindet sich immer nur an der Schwelle, in der Schwe-
be, am Rande, wie eine unbewegliche Statue der Bewegung. Man denke
an die groBartige Skulptur von Laokoon und seinen Séhnen, die in einem
Moment des Kampfes gefangen sind, aber immer in diesem Moment ste-
cken bleiben, sich niemals regen, weder die Tentakel des Seeungeheuers
abwerfen noch ins Meer gezogen werden. Levinas nennt diese Zeit die
LZwischenzeit®, ein nunc stans, ein ,Stillstand“ oder ,Stillleben®. Es ist die
Zeit aller Kunst, vielleicht am deutlichsten in der Malerei und der Bildhau-
erei: ,Ewig wird die Zukunft, die sich in den gespannten Muskeln Laokoons
ankiindigt, nicht Gegenwart werden. Ewig wird das aufgehende Licheln
der Mona Lisa nicht zu einem wirklichen Lacheln aufblithen.“®? Ewig wird
auch Don Quijote mit der Lanze in der Hand gegen Windmiihlen ankdmp-
fen, so wie Alice nie etwas anderes tun wird, als erst zu grof3 und dann zu
klein zu werden. Die Zeit des Bildes, die Zwischenzeit, ist ,Augenblick, der
um das gebracht ist, was die Gegenwart in ihrem Wesen bestimmt, nimlich

52 Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schattent, a.a.0., S. 77.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

123


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124

Richard A. Cohen

ihre Fliichtigkeit. [...] Eine Situation, in der die Gegenwart nichts iiberneh-
men kann, nichts auf sich nehmen kann und deshalb ein unpersonlicher
und anonymer Augenblick.“* Kunst ist also immer in gewisser Weise ,klas-
sisch®, abgeschlossen, ein ,Stillleben” oder tot.

Eine Sinfonie von Beethoven, ein Konzert von Mozart, anders bei je-
der einzelnen Auffithrung, sind doch immer gleich, dieselbe Partitur, keine
einzige Note verdandert. Ahab wird Moby Dick niemals t6ten, der ihn, seine
Mainner und sein Schiff immer vernichten wird. Und hier kommen wir wie-
der auf den Begriff des Schicksals zuriick. Die Zeit der Kunst ist die Wie-
derholung, die Zeit des Verhiingnisses, das Schicksal, herausgerissen aus
dem zeitlichen Fluss der gelebten Welt, in der die Zukunft unbekannt und
unvorhersehbar ist und in der fiir Levinas die grof3te Aufgabe der Mensch-
heit darin besteht, nach Gerechtigkeit zu streben, immer in der Zukunft,
immer anspruchsvoll. Ganz anders als eine Welt, die von der Gerechtig-
keit angetrieben wird, ist die Welt des Schicksals in einer unendlichen und
unbeweglichen Zwischenzeit gefangen, je nach der Kunstfertigkeit des
Kunstwerks, in die die Kunst ihre Anhénger hineinzieht. Picassos beriihm-
tes Gemilde Guernica - bezieht es sich wirklich auf eine Stadt in Spanien,
auf einen Luftangriff, aber wo, in welcher Farbe, in welchen Linien? Ist es
nicht eine eigene Welt? Hingt es nicht an einer Wand im Museo Reina Sofia
im spanischen Madrid, ein Spektakel fiir zahlende Kunden, um es zu sehen,
um es mitzuerleben, ohne die geringste Sorge um Spanien, um die Bom-
bardierungen, das menschliche Leid? ,Und auch hier®, schreibt Levinas,
»dréngt sich die Ndhe von Kunst und Traum auf.“%* Die Kunst ist nicht ohne
Zeit, so wie die wahren Sitze der Wissenschaft in ihrer scheinbaren Ewig-
keit, sondern ,hat ihre eigene Zeit", die in einem Moment feststeckt, der
in seiner Immanenz von der Last eines Erbes und der herausfordernden
Neuheit und den Anforderungen der Zukunft losgelost ist - ,die Erstar-
rung des Augenblicks inmitten der Dauer [...].“® Oder, wie Levinas in Kur-
sivschrift schreibt: ,Jedes Bild ist schon eine Karikatur.“* Der Finger, der
zeigt, wird zum Thema - nicht das, worauf er zeigt.

Hier also, als Resultat seiner Phinomenologie, in Bezug auf die zeit-
liche Unbeweglichkeit des Kunstwerks, seine einmiitige Aufthebung, die-
ses Stillleben, und nicht aufgrund des verstohlenen oder doktrindren
Einflusses einer Theologie, ist es, dass Levinas an die biblischen Verbote
gegen Bilder und Idolatrie erinnert. Sie dienen als Mahnung, ja als War-
nung, dass die Kunst zwar Kunst ist, aber nicht das Leben, und dass das
Leben auch keine Kunst ist, denn das Leben wird nicht als Vorhersehung
gelebt, begrenzt durch das Schicksal, sondern als schwierige Freiheit, ver-
antwortlich gegeniiber und fiir andere. ,In der Statue®, schreibt Levinas,

53 Ebd.

54 Ebd., S.78.
55 Ebd, S. 80.
56 Ebd., S.77.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

»weil die Materie um den Tod des Idols. Das Bilderverbot ist wahrhaftig
das hochste Gebot des Monotheismus, einer Lehre, die das Schicksal - die-
se riickwirts gewandte Schopfung und Offenbarung - {iberwindet.“” Das
Judentum - und fiir Levinas, der sich gegen jeden religiosen Fundamenta-
lismus wendet, bedeutet ,Judentum® sowohl die Lebenswelt der Juden als
auch nicht weniger das Ideal der Menschlichkeit in ihrer edelsten Form
- ist dem Leben verpflichtet, dem Wachstum, nicht nur dem biologischen
Wachstum, sondern der moralischen Entwicklung, dem moralischen Fort-
schritt, dem Erwachsensein als Verantwortung, dem langen Exodus aus
der Sklaverei in die Freiheit und Gerechtigkeit, die Thora als ,Buch des Le-
bens®, mit der rechtméfBigen Zuriickweisung von allen Idolen und der Ido-
latrie, von Zauberei und Zauberspriichen, dem eleusinischen Mysterium,
dem dionysischen Rausch, des Agyptischen Totenbuchs und den Grabpy-
ramiden, von Hahnen, die dem Asklepios geweiht sind, bis hin zum selbst-
gefilligen Quietismus des Seins-zum-Tode und der Gelassenheit™, die vom
Sein eingenommen ist.

Zweifellos gibt es, wie wir gleich sehen werden, einen legitimen und
berechtigten Platz fiir die Kunst, aber die Kunst ist nicht K6nig, auch wenn
sie sich immer als Mochtegern-Konig aufspielt, immer nach Krone, Zepter
und Konigsmantel greift - so lautet die biblische Warnung, und Levinas
enthiillt ihren guten Sinn. Eine Karikatur ist kein Gesicht, eine Figur ist
keine Person, die ewige Wiederkehr des Gleichen, amor fati, sind keine
reale Zeit, sie schlieBen die Neuheit und Alteritdt der anderen Person und
der Gerechtigkeit aus, die die eigentliche Zukunft der Zukunft ist. Hier,
nach einer Phinomenologie der Kunst, hier mit diesen Gegenséitzen, begin-
nen wir uns, wenn auch noch negativ, auf das zweite wesentliche Merkmal
der Kunst zuzubewegen: die Verbundenheit [engagement]. Kunst ist nicht
real, nicht an der wissenschaftlichen Wahrheit bemessen. Kunst ist nicht
menschlich, nicht an ethischer Verantwortung orientiert. Verbundenheit
verstérkt diese beiden Negativa, vor allem das zweite, das ethische, denn
so wie Levinas die Ethik nicht an Wissenschaft bemisst, so bemisst er auch
nicht die Kunst. Kehren wir zur Ungebundenheit zuriick, um zu sehen, in-
wiefern sie auch gebunden und insbesondere ethisch gebunden ist.

Wir haben gesehen, dass die Kunst die Realitidt mit einer schatten-
haften, trauméhnlichen Existenz {iberdeckt oder verdoppelt und dadurch
eine mythische Welt hervorruft. ,Der Mythos tritt an die Stelle des Ge-
heimnisses®, ® schreibt Levinas, wobei er zweifellos das ,,Geheimnis® dieses
Gegensatzes im Sinne des Unbekannten der Ontologie, der Wissenschaft
und der Wahrheit sowie der noch radikaleren Alteritit des Anderen denkt,
dem man iiber die moralische Verantwortung hinweg begegnet, auf jeden
Fall aber iiber die Horizonte der alltéglichen Welt des Seins, Tuns, Strebens

* [Mit * markierte Worte sind Deutsch i.0.; Anm. d. U]
57 Ebd, S. 81
58 Ebd, S. 82.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

125


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126

Richard A. Cohen

und der Besserung.® Zu einem solchen Kontrast fahrt Levinas fort: ,Die
Welt, die vollendet werden will, wird durch die eigentliche Vollendung
ihres Schattens ersetzt.“®® Zukiinftigkeit versus Stasis. ,Der Mythos ist
genau das: die Plastizitdt einer Geschichte.s! Nicht die Geschichte, die
sich in eine offene, unbestimmte Zukunft bewegt, sondern die Geschichte,
die vom dramatischen Spektakel nicht zu unterscheiden ist, von Shake-
speares Geschichten, vom historischen Drama, in dem Nietzsche zufolge
bereits ,jeder Name"“.®? ,[D]as Schicksal findet im Leben keinen Platz.®
»Die Figuren des Romans sind nichts anderes als eingesperrte Wesen, Ge-
fangene.“** Solche Behauptungen, solche phanomenologisch aufgedeckten
Einsichten, diirfen nicht mit einer feindseligen Haltung gegeniiber der Li-
teratur verwechselt werden. Phanomenologische Distinktionen sind nicht
gleichbedeutend mit ontologischen oder realistischen Unterscheidungen.
Der phidnomenologische Fragesteller, der auf das Sein des Kunstwerks
achtet, wird es nicht mit einer Wahrheit der Wissenschaft oder dem We-
sen, das die wissenschaftliche Wahrheit erkldren soll, verwechseln. Die
Wissenschaft ist nicht das Maf3 der Kunst. Kunst ist nicht Wissenschaft.
Kunst funktioniert auch nicht nach den strengen Regeln der Ethik. Kunst
ist nicht Ethik. Diese Unterscheidungen miissen getroffen werden, wenn
wir Kunst, Wissenschaft und Ethik schétzen wollen. Aber auch die Kunst
findet in ,derselben Welt' statt wie Wissenschaft und Ethik. Wir konnen
nicht ohne weiteres den Sinn oder die Sinne ihrer Uberschneidung be-
stimmen, aber wir konnen auch nicht blindlings fiir die Kunst - oder fiir
Wissenschaft oder Ethik - eine absolute Ungebundenheit behaupten. Bei
der Klarung und Unterscheidung von Kunst als Kunst, bei der Suche nach
dem, was irreduzibel Kunst ist, nach dem Sein der Kunst, die nicht Wissen-
schaft oder Ethik ist, ist Levinas’ Sichtweise nicht engstirnig, abweisend
oder feindselig. Ganz im Gegenteil, er hat sich miihevoll und mit groBBer
Disziplin und Bescheidenheit an der epocié, der Reduktion der Phénome-
nologie abgearbeitet, um den unverwechselbaren Charakter der Kunst, ihr
,Sein“ zu bestimmen.

59 In Die Zeit und der Andere, einer Reihe von Vorlesungen, die im Jahr vor der Ver-
offentlichung von »Die Wirklichkeit und ihr Schatten« gehalten wurden, schreibt Levinas,
nach der Verkniipfung von Tod und Mysterium, in Abgrenzung zu Heideggers Vorstellung
vom Sein-zum-Tode als Selbstenthiillung des Seins: ,[...] das Verhiltnis zum anderen

ist ein Verhiltnis zu einem Geheimnis.” Emmanuel Levinas: Die Zeit und der Andere,
Hamburg 1984, S. 48.

60 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.0., S. 82.

61 Ebd., S.79.

62 [Nach Riicksprache mit Richard A. Cohen bezieht dieser sich hier auf Nietzsche’s
letzten Brief an Professor Jacob Burckhardt in Basel am 6. Januar 1889: ,Was unangenehm
ist und meiner Bescheidenheit zusetzt, ist, dal im Grunde jeder Name in der Geschich-
te ich bin [...].“ Ob Nietzsche hier auf den Bibelvers Phil 2,9 anspielt bleibt Spekulation:
,2Darum hat ihn Gott iiber alle erh6ht / und ihm den Namen verliehen, / der groBer ist als
alle Namen [...]“ Anm. d. U]

63 Ebd., S.78.

64 Ebd., S.79.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

Man kann sagen, was man will, man kann fiihlen, was man muss, aber es
bleibt dabei, dass die Kunst in Bezug auf die wissenschaftliche Intelligi-
bilitdt ein Schatten, ein Bild und eine Karikatur ist. Und in Bezug auf die
Ethik ist die Kunst unverantwortlich. Sicherlich ist es wichtig, Kunst nicht
mit Wissenschaft zu verwechseln. Aber noch wichtiger ist es, Kunst nicht
mit Ethik zu verwechseln. In dem, was ich die Welt im Allgemeinen [larger
world] nenne, hat man die moralische Verpflichtung, ein ertrinkendes
Kind zu retten, jemanden zu schiitzen, der von Gewalt bedroht ist, jeman-
den zu ernédhren, der hungert. Das sind ethische Verpflichtungen, ethische
Verantwortlichkeiten. Dies sind keineswegs dieselben Anforderungen wie
das, was bei der Lektiire von Melvilles Moby Dick geschieht, wenn der klei-
ne Pip auf dem Schiff vermisst wird oder wenn man im Theater bei der Auf-
fithrung von Shakespeares Romeo and Juliet sieht, wie Mercutio erdolcht
wird. Der Roman, das Theaterstiick, das Gemaélde, die Skulptur sind trotz
ihrer kiinstlerischen Wirklichkeit nicht ,wirklich’ in dem Sinne, dass sie
uns eine unmittelbare moralische Verpflichtung oder Verantwortlichkeit
auferlegen. Sie konnen moralische Gefiihle nahebringen, sie konnen Be-
wunderung auslésen oder inspirieren, aber die sitzenden Tatigkeiten des
Lesens von Biichern oder des Betrachtens von Theatern sind nicht von sich
aus gleichwertig mit solchen moralischen Aktivititen, iiber die man liest
oder die man sehen kann. Die Kunst selbst anerkennt diesen Unterschied,
wenn Tybalt, nachdem er Mercutio erstochen hat, seine Kohorte - die dar-
gestellten Freunde auf der Biihne - glaubt, er spiele nur, wihrend wir im
Publikum ,wissen’, dass Mercutio ,in der Tat’ todlich verwundet wurde und
nicht spielt, aber tatsdchlich, um die ganze Wahrheit zu sagen und zu er-
klaren, warum wir im Publikum trotz dieser Verwundung weiterhin selbst-
gefallig in Komplizenschaft auf unseren Plidtzen sitzen, wissen wir als Zu-
schauende, dass sie alle, Tybalt, Mercutio, ihre Freunde, jeder und alles,
was auf der Biihne geschehen ist, in einem Stiick von Shakespeare spielen!
Oder nehmen wir eine Szene (die die Geschichte aus Don Quijote aktuali-
siert, in der der fahrende Ritter das Puppentheater von Meister Pedro in
Stiicke schligt) aus dem Film Das Piano, der im Neuseeland des 19. Jahr-
hunderts ,spielt: Die Ureinwohner sehen zum ersten Mal in ihrem Leben
eine Theaterauffiihrung, die von den Kolonialisten inszeniert wird; als sich
im Stiick ein Mord anbahnt, stiirmen sie auf die Bithne, um ihn zu verhin-
dern und ruinieren natiirlich damit das Stiick - die verbliifften und dann
belustigten Kolonialisten wussten natiirlich, dass die Szene eine Inszenie-
rung war, eine Spielhandlung, ein Schauspiel, ein ,make believe nicht real,
so wie wir, die wir im Kino sitzen und einen Film sehen oder ihn zu Hause
streamen. Fiir Levinas ist Kunst ein Bild, eine Schattenwelt, ihre mensch-
lichen Gesichter sind Karikaturen ... das kann nicht das letzte Wort iiber
die Kunst sein, denn die Kunst ist nicht nur vom Leben losgeldst, in ihrer
eigenen kiinstlichen Welt angesiedelt, sondern immer auch und wesentlich
in die allgemeine Welt eingebunden und Teil von ihr. Gerade weil der Mord

14,02.2026, 18:01:4¢ per

127


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128

Richard A. Cohen

in der wirklichen Welt so schrecklich ist, beriihrt er uns so stark im Imagi-
néren, wo wir manipuliert werden konnen, wo man uns an der Nase herum-
fiihren kann. Natiirlich gibt es Dinge, die wir in der Kunst ertragen konnen,
die wir in der realen Welt niemals zulassen wiirden. Und auch Dinge, deren
Wunderlichkeit unsere Lebenserfahrung iibersteigt.

D) VERBUNDENHEIT: KUNSTKRITIK UND PHILOSOPHISCHE
AUSLEGUNG

Auch wenn Kunst im Vergleich zur wissenschaftlichen Welterkenntnis eine
Scheinwelt bildet, bedeutet dies nicht, dass sie keine Wahrheiten offenbart
oder offenbaren kann. Auch wenn Kunst im Vergleich zur zwingenden An-
forderung moralischer Verpflichtungen unverantwortlich bleibt, bedeutet
dies nicht, dass es ihr an moralischen Lehren oder Erhebungen mangelt.
Der Besuch eines Theaters, die Lektiire von Biichern, das Tanzen von
Rumba, das Schlendern durch ein Museum, das Horen eines Konzerts - all
das ist weit entfernt von der Strenge der Objektivitdt und den Erfordernis-
sen der Pflicht: Darin besteht das Wesen der Ungebundenheit von Kunst
und ihrer Verzauberung. Dennoch bleiben all diese Aktivitdten Teil der
Welt, wie weltfremd sie auch sein mogen. Sie sind, sagen wir, Dinge, die
es wert sind, getan zu werden. Sie sind nicht einfach Verzauberungen, die
irgendwie von allem anderen abgeschottet sind, sondern Verzauberungen,
deren Glanz auf alles ausstrahlt, was wir tun und denken. Das soll nicht
heiBen, dass das Gute und Wahre auch schon sei, wie es die Antike gedacht
haben mag und wie schone Seelen es sich wiinschen wiirden. Vielmehr soll
das heifen, dass das Gute und Wahre in derselben umfassenden Welt vor-
kommt wie das Schone, und wir sind dieselben Personen, die die Wahr-
heit suchen, anderen helfen und sich bezaubern lassen. ,Das Menschen-
wesen ist nicht bloB ,In-der-Welt-sein™, schreibt Levinas, ,sondern auch
Zum-Buch-Sein*[...], eine fiir unser Dasein ebenso entscheidende Umwelt
wie StraBen, Hauser und Kleidung.“®® Oder: ,Der unterbrochene Diskurs,
der seine eigenen Unterbrechungen noch einmal einholt - genau das ist
das Buch. Doch haben Biicher ihre Bestimmung, sie gehoren zu einer Welt,
die sie nicht umfassen, sondern die sie anerkennen, indem sie geschrieben
und gedruckt werden und indem sie sich Vorworte geben und vorausge-
hen lassen. Sie werden unterbrochen, berufen sich auf andere Biicher und
lassen sich schlieflich interpretieren in einem Sagen, das sich vom Gesag-
ten unterscheidet.“%® Zweifellos schafft das Buch seine eigene Welt, und je
groBartiger das Buch ist, desto verfiihrerischer ist diese Welt, aber Biicher

65 Emmanuel Levinas: »Philosophie, Gerechtigkeit und Liebe, in: ders.: Zwischen uns.
Versuche tiber das Denken an den Anderen, Miinchen 1995, S. 139.

66 Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg,
Miinchen 2011, S. 369-370.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

und das Lesen von Biichern spielen sich in einer umfassenderen Welt ab,
sind Welten in einer Welt (eine Welt, die auch ihre verschiedenen Welten
hat, kulturelle, wirtschaftliche, politische, soziale und so weiter). Mit an-
deren Worten: Kunstwerke schaffen und verfiihren zu einer Welt, die von
Wissenschaft und Ethik unabhéngig, aber nicht absolut unabhingig ist.
Solch eine Welt, die Welt des Kunstwerks - Unterwelt, surreale Welt - ist
nicht die erste oder letzte Welt, erst recht nicht die einzige Welt, und vor
allem nicht die wertvollste im Sinne der moralisch besten.

Die Ethik, die moralischen Verpflichtungen, das Streben nach Gerech-
tigkeit sind hoéhere, wichtigere, groBere Anforderungen. ,So betrachtet”,
schreibt Levinas, ,ist also der Wert des Schonen relativ. Es gibt etwas am
kiinstlerischen Genuss, das schibig, egoistisch und auch feige ist. Es gdibt
Zeiten, in denen man sich dafiir schimen kann, gleich als wiirde man in-
mitten der grassierenden Pest ein groBBes Gelage veranstalten.®” Diese Be-
hauptung mag den Astheten #rgern, aber moralische Behauptungen sind
immer lastig, immer stérend, unterbrechend, fiir jeden und zu jeder Zeit,
warum also nicht auch fiir den Astheten? Sind wir trotz dieser Listigkeit
wirklich bereit zu fiedeln, wihrend Rom brennt? Ist Kunst, so wertvoll sie
auch sein mag, wirklich von hochstem Wert und iibertrumpft alles ande-
re? So bezaubernd ihre Welt auch sein mag, ist sie wirklich die einzige oder
die beste Welt? Manche von uns erinnern sich vielleicht an die Szene aus
dem Film Schindlers Liste (eine dhnliche Szene findet sich in den meisten
Holocaust-Filmen), in der ein Nazi-SS-Soldat auf einem Fliigel spielt, ein-
fithlsam das herrliche Praludium von Bachs Englischer Suite Nv. 2 spielt,
es ist bezaubernd und er sieht gut aus - aber der Fliigel steht in einer ver-
lassenen, verwiisteten Wohnung im jiidischen Ghetto, der klavierspielen-
de Soldat macht eine Pause vom Zusammentreiben und ErschieBen hilf-
loser Juden, vom Abtransport in ein Konzentrationslager zur Ermordung.
Ist das Spielen schon? Ja, in gewissem Sinne. Ist es auch schrecklich, sogar
noch schrecklicher als schon? Sicherlich, in einem moralischen Sinne. Hof-
fen wir, dass unser moralisches Empfinden nicht ein so extremes Beispiel
braucht, um aus seinem &sthetischen Schlummer geweckt zu werden. Die
Lektion lautet, dass es groBBere Erfordernisse, dringendere Verpflichtungen
gibt als das Vergniigen an der verfiihrerischen Abgehobenheit der Kunst.
Die Kunst in einen groBeren Kontext zu stellen, der die Kunstgeschichte
selbst und im weiteren Sinne die umfassendere Welt der Gesellschaft und
der moralischen Verpflichtungen einschlieBt, das ist die zweite wesentli-
che Dimension der Kunst, die Levinas ,Kritik“ nennt. Es ist nichts grund-
sitzlich Beschdmendes daran, in einem Chor zu singen, ein Buch zu lesen
oder Eiskunstlauf zu betreiben - das sind in der Tat angenehme Vergnii-
gungen; es gibt aber auch und dennoch, wie Levinas uns ungeriihrt in Er-
innerung ruft, gréBere, dringendere Priorititen. Kunst der Verantwortung

67 Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schattent, a.a.0., S. 82.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

129


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130

Richard A. Cohen

vorzuziehen, die Hilfe fiir den anderen um einer Karikatur, eines Portréts
oder einer Biiste willen zu verweigern, ist in der Tat unverantwortlich und
beschimend.

Wesentlich fiir die Kunst ist also, um es noch einmal zu sagen, ein an-
derer Aspekt als ihre LosgelOstheit, ihre Immanenz, ndmlich ihre Bezogen-
heit erstens auf die Kunstgeschichte, eine Bezogenheit, die stets von den
Kritikerinnen hervorgehoben wird, und zweitens, aber gewiss nicht weni-
ger, und in einem ethischen Sinne sogar wichtiger, auf die Welt im Gan-
zen, der soziookonomisch-politischen Welt, die von den Imperativen der
moralischen Verpflichtung und des Kampfes um Gerechtigkeit durchdrun-
gen ist, eine Bezogenheit, die von Biirgerinnen, Intellektuellen und Philo-
sophinnen durch ihre Kritik im weiteren Sinne hervorgehoben wird, wie
sie zum Beispiel von der Frankfurter Schule ausgearbeitet wurde. Kunst
erofinet eine Dimension des Ausweichens, der Flucht, ja, in die Rhythmen,
Lichter und Farben, die Kldnge und Spektakel, die ,Spezialeffekte’ der Fil-
me, ihrer eigenen Verriicktheiten, einschlieBlich eines Disneylands, all das,
was Levinas ,Bild‘ und ,Mythos’ nennt. Kritik ist jene Dimension der Kunst,
die sie vor ihren eigenen Ausfliichten bewahrt, die die Menschen daran
erinnert, nicht unmenschlich, bése, ungerecht zu sein, die sogar Kunst-
liebhaber daran erinnert, dass es héhere Lieben, h6here Anspriiche gibt.
Das hei3t nicht, dass die Kunst bewusst didaktisch sein muss, sich etwa
,Ethikriten“ unterwerfen oder Doktrinen wie dem ,sozialistischen Realis-
mus“ entsprechen muss. Aber sie erkennt an, dass ihre innere Logik sol-
che Uberlegungen nicht auBer Kraft setzt, dass man nicht fiir Kunst oder
mit Kunst morden kann. In der Tat weist die Kritik auf das didaktische
Element hin, das in jeder Kunst enthalten ist, trotz ihrer Geschlossen-
heit. Es gibt keine Sprache der Kunst, die nicht in die Sprache, die wir alle
sprechen, libersetzbar ist, keine Semantik des Kunstwerks, die nicht kom-
munizierbar wire. Kunst, die zur Ablésung, zur SchlieBung, zur Trennung,
zur Unabhéngigkeit neigt, ist trotz alledem immer ein Teil der allgemeinen
Welt, der Welt der Kunstgeschichte, der Welt der Wissenschaft und der
Ethik, der umfassenderen gelebten Welt, in der wir uns alle befinden und
miteinander kommunizieren. Kunst kann sich daher ihrer Verantwortung
nicht entziehen, sie kann sich der Kritik nicht entziehen - im Gegenteil, sie
ruft diese Kritik als Teil ihres Lebensnervs hervor.

Um es anders zu sagen: Kritik ist kein Zusatz zur Kunst, kein Bonus
oder Luxus von Literaten und Intellektuellen. Vielmehr schliet Kunst
unausweichlich und wesentlich die Kritik mit ein, ist, als eine ihrer irre-
duziblen Dimensionen, in Welten jenseits ihrer eigenen engagiert. Kunst,
das Kunstwerk und die Kunstwelt sind Teil derselben umfassenden und
vielschichtigen Welt, in der wir uns alle befinden. Wie fantasiereich und
hinreiend die Geschichten und Mythen, die Rhythmen und Dramen auch
sein mogen, sie sind immer mehr oder weniger an die Welt im Allgemei-
nen gebunden, aus der sie ihren Stoff - ihre Materie, Erzdhlungen, Figuren,

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

Sprache, Zeit etc. - herausschilt. Aristoteles sagte, dass erfundene Ge-
schichten, um glaubwiirdig zu sein, um Zuhorerinnen, Zuschauer, Lese-
rinnen anzuziehen, ,wahrscheinlich” sein miissen. Wie alles andere kann
auch Kunst letztlich nicht von der einen Welt, in der wir leben, losgelost
werden, wie sehr sie auch unabhéngig ist. Abgesehen davon, wie abstrakt,
ungegensténdlich, dtherisch oder rein konzeptionell sie auch sein mag,
erzdhlt uns Kunst immer und unweigerlich etwas iiber uns selbst, iiber
unser alltigliches Selbst und unsere Beziehungen, zeigt uns unsere besse-
ren und schlechteren Seiten, die Komik und Tragik des Lebens, indem sie
uns bestétigt, schockiert, befremdet, erschiittert, entleert, spiegelt, berei-
chert, zeigt oder wie auch immer sie das Gewo6hnliche durchsticht. Kunst
gelingt oder scheitert nicht an moralischen oder realistischen Kriterien;
sie gelingt oder scheitert an der Tiefe und Bandbreite ihrer Welt, an ihrer
Verfiihrung, sei es durch die verdichteten Herausforderungen der griechi-
schen Tragodie, bei Shakespeare oder Beethoven, sei es durch die verspiel-
ten Fantasien und exquisiten Arien der italienischen Oper, sei es durch
den Minimalismus der Shakuhachi-Flote, bei Samuel Beckett oder durch
Kasimir Malewitschs Schwarzes Quadrat.

Es geht nicht darum, dass Kunst ausgesprochen didaktisch sein muss,
wie wir es etwa mit Goyas Zeichnungen von Die Schrecken des Krieges (Los
Desastres de la Guerra) oder Picassos Guernica assoziieren, die die Griuel
des Krieges, als Protest dagegen, grafisch zur Darstellung bringen. Ange-
sichts solcher Erscheinungen konnen wir sicherlich iiber die Wahl der Far-
ben, Linien, der Textur, Leinwand, Radierung, formalen Gestaltungsmerk-
male und anderer ,dsthetischer Qualitdten diskutieren, doch appellieren
solche Bilder sicherlich nicht weniger an die moralische Sensibilitidt der
Betrachter, die ebenso iiber unnétige Gewalt, Massaker, das Sterben junger
Menschen und Ungerechtigkeit entsetzt sind, indem sie sie dazu bringen,
diese Schrecken zu fiihlen, nachzuempfinden, zuriickzuschrecken und auf
ihre eigene Weise zu ihrer Verhinderung beizutragen. Diese dsthetischen
Wirkungen hervorzuheben, um ihren Platz im gleichen Maf3e in der Kunst-
geschichte zu finden wie in unserer gemeinsamen Welt, das ist die Rolle
der Kunstkritikerin bzw. des philosophischen Kritikers. Keine Kunst be-
steht ohne eine solche Kritik, auch wenn diese bei dem einen oder anderen
noch nicht explizit gemacht oder abgewogen wurde. In Ergdnzung zu ihrer
zentripetalen Dimension, ihrer Tendenz zur SelbstverschlieBung, bildet
die Kritik die zentrifugale Dimension von Kunst, die sie in der Welt, die wir
alle teilen, verankert hélt und so ihre und unsere Menschlichkeit bewahrt.

Gemailde, Theater, Romane, das Kunstwerk als solches, unabhingig
von der bewussten didaktischen Intention eines Kiinstlers, konstituieren
sich bereits in und als Hermeneutik einer Verbundenheit, einer ,Kritik®,
die Levinas in zwei Arten unterscheidet: Kunstkritik und philosophische
Kritik oder Auslegung. Fiir die erste, die Kunstkritik, wird die Kunst wegen
ihrer dsthetischen Eigenschaften geschitzt, z.B. aufgrund der Farben eines

14,02.2026, 18:01:4¢ per

131


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132

Richard A. Cohen

Gemildes, der Textur des Ols oder der Gipsschicht, des Designs, aber auch
wegen ihrer Stellung innerhalb der Kunstgeschichte, den Anspielungen
eines Gemildes, eines Romans oder einer Sinfonie, ihrer {ibergreifenden
Stilepoche oder Schule (Barock, Rokoko, Impressionismus, Bloomsbury),
die viele Kunstwerke in verschiedenen Medien und schlieflich innerhalb
einer Epoche vereint: antik, mittelalterlich, modern, zeitgendssisch, und
innerhalb einer Geografie: niederldndisch, franzosisch, europiisch, west-
lich, chinesisch, japanisch, asiatisch und so weiter. Mit solchen Kategorien
und den neuen, die sie erfinden, bringen Kunstkritiker sozusagen die In-
tertextualitit der gesamten Kunst zum Vorschein, nicht die Welt dieses
oder jenes Kunstwerks, sondern die Welt der Kunst insgesamt, die sie alle
umfasst. Und diese Arbeit der Kritik erstreckt sich natiirlich auch auf die
philosophische Kritik und Auslegung, die diese verschiedenen Kunstwel-
ten in den noch groBeren Kontext der sozialen, politischen, militdrischen,
wirtschaftlichen, familidren und religiosen Welten stellt, an denen sie teil-
haben und deren Einfluss sie mehr oder weniger widerspiegeln oder ver-
falschen. Kunstkritik und philosophische Kritik stehen gemeinsam fiir die
Gebundenheit der Kunst in allen Hinsichten und der Bedeutsamkeit der
Welt im Allgemeinen, iiber die Zeit, den Raum und die vielfiltigen Bedeu-
tungen hinweg. Wenn wir uns die zentripetale, sich selbst einschlieBende
Tendenz des Kunstwerks als eine Bewegung der Endlichkeit vorstellen, als
eine differenzielle Wechselbeziehung von allem, was im Kunstwerk ent-
halten ist, mit allem anderen im Kunstwerk, das ein geschlossenes Sys-
tem bildet, konnen wir uns die zentrifugale Bewegung der Kunstkritik und
der philosophischen Kritik als unendlich vorstellen, die die vermeintlich
geschlossene Welt des Kunstwerks fiir die unendliche Welt des Sinns in
einer sich bestéindig entfaltenden Welt der Menschheit und ihrer Umwelt
offnet. Kritik, schreibt Levinas, ,[versucht] das unmenschliche Werk des
Kiinstlers in die menschliche Welt zu integrieren [...]. Die Kritik entreif3t
ihn schon dadurch seiner Unverantwortlichkeit, dass sie seine Technik
zum Thema macht. Sie behandelt den Kiinstler wie jemanden, der arbeitet.
Allein indem sie die Einfliisse untersucht, denen er ausgesetzt ist, bindet
sie diesen abgehobenen und stolzen Menschen an die reale Geschichte
zuriick“%® Im Verhiltnis zu der noch gréBeren, ja unendlichen Welt der
philosophischen Kritik ist Kunstkritik mit ihrem besonderen Fokus auf
die Kunst fiir Levinas jedoch ,noch bei den Préiliminarien stehen geblie-
ben® Sie ist vorlaufig in Bezug auf die noch umfassendere Kontextuali-
sierung, die von philosophischer Kritik geleistet wird, fiir die Bindung an
vergangene und gegenwirtige Unendlichkeiten, die auch und nicht weniger
integraler Bestandteil des Kunstwerks sind und nicht weniger von diesem
eingefordert werden.

68 Ebd.,S.83.

14,02.2026, 18:01:4¢ per


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

Dass die philosophische Kritik in bestimmten Kunstwerken die Gestalt
ganzer Philosophien gefunden hat, ist allgemein bekannt. Erinnern wir
uns nur an Rousseau iiber Moliere, Hegel iiber Antigone, Kierkegaards
Don Giovanni, Freuds Odipus oder Ortegas Don Quijote. Heidegger fand
in Kunstwerken, vor allem aber in der Dichtung, Ausprigungen der ,onto-
logischen Differenz*, wie sie seinem eigenen Denken zugrunde lag. Levinas
findet bei verschiedenen Schriftstellern, insbesondere bei Shakespeare,
Dostojewski und Wassili Grossman treffende Beschreibungen fiir Elemen-
te seines eigenen Denkens, vor allem bei den beiden letztgenannten fiir die
direkte und bloBe moralische Verantwortung, die ein Mensch fiir einen an-
deren iibernehmen kann. Jean-Luc Marion, ein Schiiler von Levinas, der die
Kunst in einem religiosen Kontext denkt, stellt das in sich selbst verschlos-
sene Kunstwerk, eingefasst in seine opake Loslosung, das er als ,Idol“ be-
zeichnet, der ,Jkone“ gegeniiber, die sich der umfassenderen Welt der Ethik
und der spirituellen Inspiration hingibt. ,Im Idol schreibt Marion, ,macht
sich der Blick des Menschen in seinem Spiegel fest, in der Ikone verliert
sich der Blick im unsichtbaren Blick, der ihn sichtbar anschaut.“®® Was
auch immer dieser Blick fiir Marion sein mag, fiir Levinas entspricht er
eindeutig der Alteritit des anderen Menschen, der von Anfang an als mo-
ralische Forderung, als Verpflichtung, als Erweckung von Verantwortung
begegnet.

Levinas sucht uns daran zu erinnern, dass Kunst beide Dimensionen
beinhaltet, die ungebundene und die gebundene, und zwar weder die eine
noch die andere fiir sich genommen, sondern immer beide zusammen, in-
einander verwoben, sozusagen ebenso konkav wie konvex. Wire Kunst eine
reine Ungebundenheit, indem es ihr geldnge, eine eigenstindige Welt zu
totalisieren, wiirde sie in der Tat zur Idolatrie werden, in sich selbst ver-
sunken und gleichgiiltig gegeniiber den wirklichen Leiden der anderen.
Sie wire unverantwortlich geworden, ,schébig, egoistisch und auch fei-
ge" Wire sie jedoch reine Gebundenheit, die sich der Unendlichkeit der
anderen widmet, wiirde sie die Ethik durch ihre entkorperlichte Geistig-
keit iibertreffen, sich in ein Zeremoniell verwandeln und sich auch von
der Ethik, von der realen Verantwortung abwenden. SchlieBlich gibt man
dem anderen keine Nahrung, man gibt ihm eine Mahlzeit. Der andere isst
nicht einfach, er speist. Eine Interpretation der Kunst, die ihre Verbunden-
heit, ihre Verantwortung unterdriicken wiirde, widerspriche sich eigent-
lich selbst, da sie sich konkret auf die Intelligibilitét stiitzt, deren Quelle
das ,Von Angesicht zu Angesicht’ und die Forderung nach einem Wissen

69 Jean-Luc Marion: Gott ohne Sein, Paderborn et al. 32014, S. 41. Auch Eaglestone
bezieht sich auf diese Seiten bei Marion: ,,In God Without Being Marion contrasts the
idol and the icon: in Levinas’s terms, the idol is the material art work, the ,plaything’ (vgl.
Levinas: Totalitit und Unendlichkeit, a.a.0., S. 200), whereas the icon is the face of the
other, the divine other.“ Vgl. Eaglestone: Ethical Criticism, a.a.0., S. 118.

70 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.O., S. 82.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

133


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134

Richard A. Cohen

ist, das der Kommunikation dient; sie wére nicht einmal in der Lage, eine
Asthetik ohne Selbstbetrug zu gewihrleisten. Kunst ist Teil des Gewebes
des Lebens, ob man es mag oder nicht. Genauso wenig wie das Leben
ohne Kunstfertigkeit, ohne trockene Knochen, ohne Geist karg bliebe. Alle
Dimensionen des Lebens enthalten eine dsthetische Dimension. Sogar die
Politik, wie zum Beispiel Walter Benjamin in seinem Artikel Das Kunst-
werk im Zeitalter seiner mechanischen Reproduzierbarkeit von 1936
argumentiert, in dem er die iibermiBige Rolle der Asthetik im Faschismus
aufdeckt - z.B. das Zeremoniell, das sich heute in Nordkorea in Massen-
umziigen und Paraden, durch dréhnende patriotische Musik, durch Uni-
formen und Abzeichen manifestiert, um von der Gewalt und dem Leid
einer Politik ohne Gewissen abzulenken.™

Beide Formen der Kritik, die kiinstlerische und die philosophische,
sind in der Kunst implizit, fiir sie wesentlich und konnen mehr oder weniger
explizit gemacht werden. Ohne eine solche Kritik wire Kunst keine Kunst;
so wire beispielsweise Andy Warhols B7illo Box ohne Kunstkritik nicht von
der Brillo Box im Supermarkt zu unterscheiden.” Bessere Kunstkritiker,
Spezialisten, die in der Kunstgeschichte bewandert sind und die neuesten
Interpretationen, Exegesen und Kritiken kennen, kénnen ein Kunstwerk
préziser und sicherer in seiner eigenen &sthetischen Geschichte veror-
ten, seine Betrachterinnen, Leser oder Zuhorerinnen iiber Vorgénger und
Alternativen informieren und uns umfassender iiber die asthetischen Ent-
scheidungen und Neuerungen aufkliren, die es aufweist. Ahnlich verhilt es
sich mit der philosophischen Kritik: Je breiter die Perspektive, je tiefer die
Weltanschauung, je umfassender das Wissen und die Inspiration des Philo-
sophen, oder sagen wir einfach des intelligenten, informierten, tiefgriindi-
gen Menschen, desto mehr kénnen wir iiber ein Kunstwerk in seiner Bezie-
hung zur Welt im Allgemeinen, deren Teil es ist, lernen. Platon oder Hegel,
Schopenhauer oder Nietzsche iiber Kunst zu lesen heil3t, etwas iiber das
Leben zu erfahren. Jede Kunst beinhaltet immer Kritik, Interpretation, In-
tertextualitdt und Zwischenmenschlichkeit: Kunst ist Teil des Lebens. Jedes
Theaterstiick, jeder Roman, jedes Gemilde steht in irgendeiner Beziehung
zu jedem anderen Theaterstiick, jedem anderen Roman und jedem anderen
Gemalde, ebenso wie es in Beziehung zu allen menschlichen Bemiihungen
und geistigen Beitrigen steht, zur gesamten menschlichen Geschichte, ja
zum Universum in seiner Entfaltung.

71 Vgl., Walter Benjamin: s-Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Repro-
duzierbarkeitc, in: ders.: Gesammelte Schriften, hrsg. v. Rolf Tiedemann, Hermann
Schweppenhéuser, Frankfurt a.M. 1991, 8. 471-508. , Der Faschismus lduft folgerecht auf
eine Asthetisierung des politischen Lebens hinaus. [...] Alle Bemiihungen um die Astheti-
sierung der Politik gipfeln in einem Punkt. Dieser eine Punkt ist der Krieg.” Ebd., S. 506
[Kursivierung i. 0.].

72  Vgl. Arthur C. Dantos mittlerweile klassisch gewordenen Essay iiber Andy Warhols
Brillo-Boxen: sThe End of Artc, in: Berel Lang, Arthur C. Danto (Hg.): The Death of Art,
New York 1984, S. 5-35, als Beispiel fiir beide Arten von Kritik in einer - Kunstkritik und
philosophische Kritik.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

Dass Levinas uns auffordert, diese umfassendere Welt innerhalb der Welt
des Kunstwerks anzuerkennen, spiegelt keine Feindseligkeit gegeniiber
der Kunst, sondern im Gegenteil die Anerkennung ihres wesentlichen Cha-
rakters als Kunst und nicht als Idol, Totalitit oder als ein Absolutes ohne
Ausgang. Die Beziehung von Kunst zu Wissenschaft und Ethik anzuerken-
nen und sie deutlich zu machen, bedeutet nicht, die Kunst abzuwerten,
sondern sie umfassender zu schétzen. Kunst ist beides, ungebunden und
gebunden, Zauberei und Niichternheit, Verzauberung und Aufklarung, und
um ein groeres Bewusstsein fiir beide Dimensionen zu erlangen bedarf
es einer umso engeren Beziehung zum eigentlichen Werk des Kunstwerks.
,Die philosophische Auslegung®, schreibt Levinas, ,hat den Abstand, der
den Mythos vom realen Sein trennt, zu vermessen.“"

Zweifellos liegt fiir Levinas, der den Szientismus gleichwie den Asthe-
tizismus ablehnt, die ultimative Bedeutsamkeit dessen, was ich , die umfas-
sendere Welt“ genannt habe, im Ethischen. Die Quelle aller Intelligibilitét
ergibt sich aus dem Vorrang des anderen vor uns selbst, aus der Verant-
wortlichkeit, das Leiden anderer zu lindern. Das ist die These von Levinas,
der Kern seines gesamten Denkens, auch seines Denkens iiber Kunst. Der
Sinn der Welt, ihre Bedeutung, kommt weder aus den im Nichts taumeln-
den Atomen noch aus der eskapistischen Vergessenheit im dionysischen
Mythos. Levinas’ Gedanken zur Kritik erinnern an Trotzkis Gedanken aus
seinem Buch Literatur und Revolution von 1924: ,[Wlenn aber die Indivi-
dualitéit des Dichters - und nur diese - sich in seinem Schaffen offen-
bart, wozu dann eine Interpretation der Kunst? Wozu brauchen wir dann,
sagen wir, eine Literaturkritik?“ ,Dadurch bringt die Kritik® so fahrt er fort,
,den Kiinstler dem [...] Leser niher [...]“™ Die Kritik distanziert uns nicht
vom Kunstwerk, sondern sie bringt es uns nidher, ndher an unsere Welt, an
die menschliche Solidaritét. Kritik bringt das Kunstwerk nidher an die ge-
meinsame Menschlichkeit heran, in der das Kunstwerk wohnt, als Teil von
Kunstgeschichte und als Teil einer Menschlichkeit, die quer durch die der
Ethik eigene anspruchsvolle Transzendenz entsteht. Ein letztes Zitat von
Trotzki: ,Es versteht sich®, so setzt er fort, ,daB3 das soziale Kriterium die
formale Kritik nicht ausschlie3t, sondern mit ihr Hand in Hand geht, d.h.
also mit dem technischen Kriterium der Meisterschaft [...].“” Mit anderen
Worten, die Kunstkritik oder das, was Trotzki hier ,formale Kritik“ nennt,
ist eine ,Spezialitit®, eine spezifische kulturelle Disziplin, aber sie ist den-
noch nie von dem getrennt, was Levinas philosophische Kritik nennt, in
Sorge um das, was Trotzki in diesem Zitat ,das soziale Kriterium“ nennt.
Indem das Kunstwerk uns in seine Welt hineinzieht, macht es uns auch

73 Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.O., S. 83.
74 Leo Trotzki: Literatur und Revolution, Essen 1994, S. 70.
75 Ebd,S.71.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

135


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136

Richard A. Cohen

unsere geteilte Welt bewusst und riickt sie in eine neue Perspektive - es
macht ,das Vertraute unvertraut®, wie Viktor Shklovsky es ausdriickte.™

AbschlieBend sollte klar sein, dass Levinas der Kunst (oder auch der
Wissenschaft) weder feindlich gesinnt ist noch sie missversteht, sondern
Kunst bzw. eine Kunsttheorie, die Totalitdt beansprucht, ablehnt. Mit
einem Wort, er wendet sich gegen den Asthetizismus (wie er sich gegen
den Szientismus als Wissenschaftstheorie wendet). Indem er die Exzesse
des Letzteren abmildert, erkennt Levinas die Kritik als ein wesentliches
Element der Kunst an. ,Die Aufgabe der Kritik bleibt grundlegend®,” be-
tont Levinas, nicht gegen die Kunst oder gegen das Wissen, sondern gerade
gegen ihre Tendenzen zur Selbstiiberschitzung, ihrer Hybris. Sie geschieht
somit um Willen einer besseren Einschitzung der Beitrige und der Gren-
zen von Wissen und Kunst, die ohne Kritik sich selbst iiberlassen, un-
menschlich, monstrés werden wiirden. Um ethisch zu leben und ethisch
zu sein, braucht es Wissen und Kunst, denn beide bilden einen integralen
Bestandteil von Moral und Gerechtigkeit. Man bendétigt Wissen, um eine
gerechte Welt zu schaffen. Es bedarf der Kunst, um das Leiden anderer zu
lindern. Kunst ist in der Tat eine der Annehmlichkeiten des Lebens. Dass
Wissen und Kunst nicht sich selbst, sondern der Moral und der Gerechtig-
keit dienen, ist keine Kleinigkeit und beeintrichtigt den Kiinstler in keiner
Weise, der auch Mensch ist.

Aus dem Englischen iibersetzt von Johannes Bennke.

76  Vgl. Viktor Shklovsky: sKunst als Verfahren, a.a.0.
77 Levinas: sDie Wirklichkeit und ihr Schatteng, a.a.O., S. 84.

14,02.2026, 18:01:4¢ per


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus

QUELLENVERZEICHNIS

Bachtin, Michail: The Dialogic Imagination, hrsg. v. Michael Holquist,
Austin 1981.
— Probleme der Poetik Dostoevskijs, Frankfurt a.M. 1985.

Benjamin, Walter: sDas Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Re-
produzierbarkeits, in: ders.: Gesammelte Schriften Band 1.2, hrsg. v.
Rolf Tiedemann, Hermann Schweppenhéuser, Frankfurt a.M. 1991,
S. 471-508.

Blanchot, Maurice: Die Schrift des Desasters, Miinchen 2005.

Cohen, Richard A.: Elevations: The Height and the Good in Rosenzweig
and Levinas, Chicago 1994.

— Ethics, Exegesis and Philosophy: Interpretation after Levinas,
Cambridge: 2001.

— Levinasian Meditations: Ethics, Philosophy and Religion, Pittsburgh
2010.

— »Emmanuel Levinase, in: Sebastian Luft, Soren Overgaard (Hg.):
The Routledge Companion to Phenomenology, London 2012, S. 71-81.

— »Crisis, Splendor or Glory, in: Rita Serpetyte (Hg.): Emmanuel
Levinas: A Radical Thinker in the Time of Crisis, Vilnius 2015,
S.173-187.

Cools, Arthur: »sDisastrous Responsibility: Blanchot’s Criticism of
Levinas’s Concept of Subjectivity in The Writing of the Disaster«, in:
Levinas Studies 6, 2011, S. 113-130.

Danto, Arthur C.: »The End of Arte, in: Berel Lang, Arthur C. Danto (Hg.):
The Death of Art, New York 1984, S. 5-35.

— Kunst nach dem Ende der Kunst, Miinchen 1996.

Derrida, Jacques: sGewalt und Metaphysik: Essay iiber das Denken
Emmanuel Levinas’, in: ders.: Die Schrift und die Differenz,

Frankfurt a.M. 1972, S. 121-235.

Eaglestone, Robert: Ethical Criticism: Reading after Levinas, Edinburgh
1997.

Evan, J. Claude: Strategies of Deconstructian, Minneapolis 1991.

Hand, Sean: The Levinas Reader, Oxford 1989.

14,02.2026, 18:01:4¢ per

137


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138

Richard A. Cohen

Heidegger, Martin: Der Ursprung des Kunstwerks. Mit der ,Einfiihvung’
von Hans-Georg Gadamer und der ersten Fassung des Textes (1935),
Frankfurt a.M. 2012.

Lemon, Lee T., Marion J. Reis (Hg.): Russian Formalist Criticism: Four
Essays, Lincoln 1965.

Levinas, Emmanuel: sPour un humanisme hébraiques, in: ders.: Difficile
liberté. Essais sur le judaisme, Paris 1963, S. 350-354.

— Die Zeit und der Anderve, Hamburg 1984.

— »Michel Leiris - Die Transzendenz der Worters, in: ders.: Eigennamen.
Meditationen iiber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold,
Miinchen 1988, S. 85-92.

— sEntretiens, in: Jean-Christophe Aeschlimann (Hg.): Répondre d'autrui.
Emmanuel Levinas, Boudry-Neuchatel 1989, S. 9-16.

— »Philosophie, Gerechtigkeit und Liebes, in: ders.: Zwischen uns. Versu-
che tiber das Denken an den Anderen, Miinchen 1995, S. 132-153.

— Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, Miinchen
+2011.

— »Die Wirklichkeit und ihr Schattenc, in: Emmanuel Alloa (Hg.): Bild-
theovien aus Frankveich: Eine Anthologie, Miinchen 2011, S. 65-86.

— Totalitit und Unendlichkeit. Versuch iiber die Exterioritdit, Freiburg,
Miinchen 52014.

— Schwierige Freiheit. Versuch iiber das Judentum, Frankfurt a.M. 2017.

Libertson, Joseph: Proximity, Levinas, Blanchot, Bataille and Communi-
cation, The Hague 1982.

Marion, Jean-Luc: Gott ohne Sein, Paderborn et al. 32014.

Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragodie, Stuttgart 2007.
Robbins, Jill: Altered Reading: Levinas and Literature, Chicago 1999.
Rolland, Jacques: Dostoievski: La question de lautre, Lagrasse 1983.

Seznec, Jean: The Survival of the Pagan Gods: The Mythological Tradition
and Its Place in Renaissance Humanism and Art, New York 1961.

Shelley, Percy Bysshe: sDie Verteidigung der Poesies, in: ders.: Ausgewdhlite
Werke. Dichtung und Prosa, Leipzig 1985, S. 621-665.

14,02.2026, 18:01:4¢ per



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Levinas iiber Kunst und Asthetizismus
Shklovsky, Viktor: »Kunst als Verfahrene, in: Jurij Striedter (Hg.): Russi-
scher Formalismus. Texte zur aligemeinen Litevaturtheorie und zur

Theorie der Prosa. Miinchen 41988, S. 4-35.

Todorov, Tzvetan: Mikhail Bakhtin: The Dialogical Principle, Minneapolis
1984.

Trotzki, Leo: Literatur und Revolution, Essen 1994.

FILME
Das Piano (R.: Jane Campion, AUS/NL/FR, 1993).

Schindlers Liste (R.: Steven Spielberg, USA, 1993).

14,02.2026, 18:01:4¢

139


https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14,02.2026, 18:01:4¢



https://doi.org/10.14361/9783839457665-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

