II

Der Gelehrte



https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 21.01.2026, 18:23:53.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1. Der Historiker als Gelehrter

Verehrte und geschatzte Leser-innen,
wir widmen dieses hervorragende Buch
mit allem Respekt und beiden Héanden
uns

selbst.!

Die Literaten Sadiq Hidayat und Mas‘Gd Farzad greifen in der Widmung
von Wag Wag Sahab humoristisch die Autoritat des Autors auf.? Die in der
Textsammlung verdffentlichten gaziyas befassen sich satirisch mit zeitge-
nossischer Literatur und stellten in vielerlei Hinsicht eine Herausforderung
fiir die literati dar. Denn die Stiicke parodieren deren linguistische Nor-
men und verspotten ihren sozialen Status, ,at a time when scholars would
take themselves seriously for the sake of social status®,? wie der Komparatist
Omid Azadibougar treffend erinnert. Solche parodistischen Dekonstruk-
tionen waren ohne Prazedenzfall, unerhort ,,and did not sit well with the
ethics and etiquette of literary and cultural establishments.* In der For-
schung ist inzwischen unumstritten, dass die iranischen Intellektuellen sich
seit mindestens der spaten Qagarenzeit als treibende Kraft gesellschaftlicher
Transformation begriffen: als elitire Avantgarde, die damit beauftragt war,
die einfache Bevolkerung in die Moderne zu fithren,> so dass sie der Spott
empfindlich traf. Doch nicht nur die literati storten sich daran. Bald nach
der Publikation wurde Hidayat von der Polizei verhort und vom Kulturmi-
nisterium mit einem Schreibverbot belegt, was auf das politische Gewicht
der humoristischen Textsammlung hinweist. Azadibougar bemerkt, dass
Hidayat Witz verwendete, um soziale und kulturelle Diskurse zu kommen-
tieren.® Er schreibt konkret iber Wag Wag Sahab:

1 Hidayat/Farzad 1341/1962-63: Widmung. Hervorhebung i. O.

Die gemeinschaftlich veréffentlichte, parodistische Anthologie soll aus der Feder der
Schriftsteller Yamug-u Magng-u Qumpani: limitid. (Gog und Magog & Co. limited)
sein. Sie besteht aus 35 Stiicken, die von den beiden als gaziya (Angelegenheit, Ereignis)
bezeichnet werden, ein Genre, das Hidayat erfunden hat. Es gibt keine konkrete Defi-
nition, was eine gaziya, notabene eine Verballhornung von gasida, eigentlich umfasst
- abgesehen von der ihr eigenen parodistischen Pietatlosigkeit. Da das Genre keine
Nachahmer-innen gefunden hat, bleibt es spezifisch fiir den Schriftsteller Hidayat. Aza-
dibougar 2020: 143.

Azadibougar 2020: 37.

Ibd.

Vgl. bspw. Epkenhans 2005 und Devos 2014.

Azadibougar 2020: 191.

N Ul W W

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

The humorous element (...) changes the relationship between the author, the text, and
the reader: The first is no longer the classical poet-prophet but a character who could
either be whimsical or simply make mistakes; the second is not a storehouse of truths
or moral lessons; and the third is forced into a position to interact with the text more
actively.’

Umgekehrt, ldsst sich hier herauslesen, galt es im historischen Kontext des
Erscheinens von Wag Wag Sahab im Allgemeinen, den Autor als Prophe-
ten, den Text als Wissensspeicher und die Leser-in als weisungsbediirftig
zu begreifen. Auf dieser Erkenntnis aufbauend, soll untersucht werden, wie
sich diese Grundannahme in den Geschichtsbildern der intellektuellen
Elite niederschlug, welche Zuginge sie zu dem historiographischen Mate-
rial wihlte und welche Narrative sie aufbereitete. Der Historiker Sa‘id Nafisi
offenbart in seinem Geschichtswerk uiber die Erste Pahlawi-Zeit, dass auch
Gelehrte in der Vergangenheit heroische Personlichkeiten darstellen und
perpetuiert gleichzeitig seinen Anspruch als Autor, mit seinen Texten einen
wertvollen politischen Beitrag in der und fiir die Gesellschaft zu leisten:

Wichtig ist, dass (...) die Verehrung der Groflen [ Manner] gestarkt und die Namen der
groflen Wissenschaftler, Dichter und Gelehrten unsterblich gemacht wurden. Denn
diese Gelehrten sind nicht nur das standhafte Pfand und der unsterbliche Stolz Irans,
die das Wissen Irans und das Wissen um Iran in der Welt bekannt gemacht haben,
sondern dies ist auch die beste Methode, wahrhaftigen Respekt in der Welt zu erlan-
gen. Auflerdem kann man sich die Groflen [Manner] so zum Vorbild nehmen und
sich miihen, ebenso grofie Taten zu vollbringen.®

Der Literaturhistoriker Safa konstatiert, dass Gelehrte (danismandan) im
Sahnama eine eigene Gruppierung heroischer Figuren darstellten. Beson-
dere Bedeutung erlangten sie seines Erachtens im dritten Teil des Epos, den
er als historischen Abschnitt (diran-i tarihi) bezeichnet. In ihm spielten
u. a. wissenschaftliche Debatten, das Ubersetzen von Biichern, das Erfin-
den von Spielen, Krieg und politische Angelegenheiten sowie Konflikte am
Hof eine Rolle. Die in dem Teil auftauchenden Gelehrten (danismandan)
Irans l6sten ihm zufolge die bedeutendsten Probleme der Welt und pfleg-
ten ein internationales Netzwerk. Der wichtigste Gelehrte (danismand)
des Sahnama sei Buzurgmihr, der die Weisen (ddandiyan) und Gelehrten
(fazilan) Indiens und Roms durch seine exzeptionelle Klugheit und Bil-
dung besiege.” Er bewertet ihn auch als herausragendes Beispiel fiir guten
Rat, der in erster Linie den Schah in seinen Regierungsgeschiften unterstiit-
zen soll.’® Die Figur des Buzurgmihr informiert die iranische Geschichts-
schreibung der Pahlawi-Zeit, die in der Ausbildung dieses Heldentypus

7 Ibd. 143.

8 NafisT 1344/1965-66: 100.
9 Safa 1396/2017-18: 257.
10 1bd. 263.

164

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eine genuine iranische Eigenart entdeckt, und damit auch das Selbstver-
standnis der Autoren.

Hayden White bemerkt, dass es eine gute Fachhistoriker-in auszeichne,
der Leser-in die ,unbegrenzte Revidierbarkeit’,!! mithin den vorlaufigen
Charakter der eigenen Arbeiten regelmaflig vor Augen zu fiihren. In den
hier untersuchten Texten hingegen fallt auf, dass die Autoren ihre Quellen-
kommentare regelméflig mit Redewendungen einleiten, die den Spielraum
fiir Interpretationen stark einschrianken. Der Historiker Zabihullah Safa
schreibt:

Es ist offensichtlich, dass die Gerichtsverhandlung nicht der Wahrheitsfindung diente,
sondern der Kalif Afs$in loswerden wollte, denn dieser war von iranischer Abstam-
mung und ,von Familie$12

Nafisi schreibt:

Es ist offensichtlich dass ‘Abdullah Han, der Gouverneur von Isfahan, das Ziel des
Fabrikbaus vereiteln wollte, indem er Notwendiges nicht herbeischaffte, die Arbeiter
anstachelte und auch zu illegalen Methoden griff.!3

Und an anderer Stelle:

Es ist offensichtlich, dass die Ubersetzung nicht gut ist. Auflerdem ist klar, dass Mirza
Muhammad Riza beim Unterschreiben etwas hinzufiigen wollte.!4

Dabei wird allerdings nicht herausgearbeitet, wieso es sich bei diesen Fest-
stellungen um schliissige Interpretationen handelt. Besonders deutlich
wird dies in Zusammenhéngen, die nicht auf die Quellenanalyse abzielen
und in denen ebenfalls Floskeln zur Anwendung gebracht werden. Bei-
spielsweise in seiner Geschichte der Ersten Pahlawi-Zeit schreibt Nafisi:
»Balucistan ist zwar offensichtlich ein Teil Irans, war aber wihrend der
gesamten Qagarenzeit unabhingig“!> In dieser Schreibhaltung bringt sich
die in der Einleitung geschilderte Kooptation im Modell von Gerschewski
et al. zum Ausdruck, die ambivalente, vage und skrupul6se Interpretationen
nicht gebrauchen kann, sondern danach strebt, Weltdeutungen im Sinne
der politischen Fithrung anzubieten. Die Unzéhmbarkeit der Geschichte,
verantwortet durch ihre grundsdtzliche Mehrdeutigkeit, wird von Nafisi,
Safa und anderen mittels der oben genannten rhetorischen Wendungen
konterkariert und die Pramissen ihres Denkens so als unverriickbar und
unhinterfragbar installiert. Zudem manifestiert sich hierin die Gesinnung
der Historiker und ihr Verhaltnis zur Leser-innenschaft, von der erwartet
wird, die Deutung des Autors zu iibernehmen.

11 White 1986: 102.

12 Safa 1385/2006: 227.

13 Nafisi 1335/1956: 215.
14 1bd.270f.

15 Nafisi 1344/1965: 21.

165

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

An anderen Stellen verzichtet Nafisi auf eine ausfiihrliche Argumentation
und ersetzt diese ebenfalls durch den Ausdruck ,offensichtlich® (paidast). In
seiner Geschichte tiber den post-sasanidischen Rebellenfiithrer Babak zahlt
er die Giberlieferten Namen von Babaks Bruder auf und erwihnt als letzten:
»An einer Stelle heif3t es, dass sein Bruder Ishaq b. Ibrahim geheifSen habe.
Aber es ist offensichtlich, dass dies nicht richtig ist.“1¢

Danach endet der Abschnitt, und Nafisi wendet sich dem Schicksal
der Tochter Babaks am Hofe des Kalifen al-Mu‘tasim zu. Ishaq b. Ibrahim
(t.235/850) war der Name eines engen Vertrauten und Beraters von al-
Mu‘tasim!” und der Widersacher Babaks, der nach Ansichten einiger die
Hinrichtung des Bruders beaufsichtigt haben soll. Dies wird von Nafisi an
dieser Stelle jedoch weder erwahnt noch in Zusammenhang gebracht, son-
dern als bekannt vorausgesetzt. Die Leser-in ist aufgefordert, gedanklich
daran anzukniipfen und selbst zu kombinieren, dass der Hingerichtete ver-
mutlich nicht den gleichen Namen wie sein Morder getragen haben wird.
Das Verschweigen der Argumentation sowie die Voraussetzung von Detail-
wissen deuten darauf hin, dass die Leser-in zumindest an dieser Stelle als
Person mit grundsitzlich dhnlichem Bildungshintergrund imaginiert wird.
Nichtsdestotrotz wird auch hier davon ausgegangen, dass die Leser-in sich
der Haltung des Autors anschliefit. Die Erzahlrolle und mit ihr das Verhalt-
nis zur Leser-in gestaltet sich, wie hieraus hervorgeht, als ambivalent und
héngt von dem Publikationsort ab. Das macht es erforderlich, die Erzahl-
rollen, die die Historiker einnehmen, naher zu beleuchten.

16 Nafisi 1384/2005: 152.
17" EI,, Al-Mu'tasim Billah.

166

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Die Erzahlrollen

Roland Barthes konstatiert, dass

le discours littéraire comporte trés rarement les signes du ‘lecteur’, on peut méme dire
que ce qui le spécifie, cest détre — apparemment — un discours sans tu, bien quen réa-
lité toute la structure de ce discours implique un ‘sujet’ de la lecture.!

Das ist im Kontext der Pahlawi-Ara nicht der Fall. Wie zu sehen sein wird,
spielt die direkte Ansprache in allen besprochenen Texten bis zu einem
gewissen Grad eine Rolle, und man darf annehmen, dass die Historiker
sich hierin - im Zweifel nicht intentional, wenn man White folgt — an den
tradierten poetischen Konventionen orientierten, insbesondere an der tra-
ditionellen Erzahlperformance naqqali, in der die Zuschauer-innen iibli-
cherweise durch Ansprache in die Erzahlwelt einbezogen werden. Die
wiederholte Ansprache der Leser-in deutet auf eine hohe Ausrichtung auf
das Publikum hin, bei der das Erzahlmedium sich als Mittlerfigur zwischen
der Diegese und der Leser-in begreift. Durch direkte Ansprache wird nicht
nur die Leser-in einbezogen, sondern auch die Erzdhler-in sichtbar, wie in
einem solchen Fall das Erzdhlmedium auch eher geneigt ist, etwas von sich
selber preiszugeben. Hierfiir gibt es berithmte Prazedenzfille, nicht zuletzt
in Firdausis Sahnama, in dem der Erzihler beispielsweise den Tod seines
Sohnes beklagt. Dabashi konstatiert, dass ,,such personal remarks are a ver-
itable feature of the Persian epic, where we are always conscious and aware
of the person and the poet behind his magnum opus.*

Diese Erzahlkonventionen ermdglichen es auch den Historikern, die
Leser-in durch wiederholte Ansprache aktiv einzubinden und eine person-
lich scheinende Verbindung zu entwerfen. Ali Gheissari deutet das Phéano-
men in Iranian Intellectuals in the 20th century (1989) mit dem Ausdruck
»mental bridge” an. Solche Einschiibe leisteten seines Erachtens die ,,pro-
duction and reproduction of a tactic criterion of trust® und erfiillten den
Anspruch der Intellektuellen, sich selbst als ,distinct social type“ wahr-
zunehmen.> Entscheidend fiir das Gelingen der Verbindung zwischen
Autor-in und Leser-in ist die Gleichsetzung von Autor-in und Erzéhler-in.
Uberdies ist sie eine unabdingbare Voraussetzung dafiir, dass ein Text iiber-
haupt als historiographische Schrift rezipiert werden kann.* Damit ist nicht
gesagt, dass es keine Erzdhler-in, sondern nur die Autor-in gébe, da auch die

! Barthes 1967: 68.

2 Dabashi 2019: 11. Man beachte, dass der Erzahler und der Dichter nach dieser Auffas-
sung allerdings als miteinander identifiziert betrachtet werden.

> Gheissari 1998: 69.

Riith 2005: 34. In fiktionalen Texten hingegen sind sie wegen des suspendierten Wahr-

heitsanspruchs tiblicherweise dissoziiert. Riith 2005: 32.

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Historiker-in nicht mit einer irgendwie gearteten ,authentischen® Stimme
spricht, sondern, wie in der Rhetorik iiblich, die Wahlmdglichkeit zwischen
verschiedenen narrativen Rollen hat, die das Erzahler-innen-Ich auszeich-
nen.® Der Historiker Axel Riith unterscheidet daher zwei Erzahlrollen. Zum
einen die Detektiv-in, ein ,akribischer Spurensucher, der sich auf einen kri-
tischen Leser“® ausrichtet, und zum anderen die Mystagog-in:

Unter einem Mystagogen ist ein Erzdhler zu verstehen, der besonderen Wert auf
die Anschaulichkeit der von ihm rekonstruierten Vergangenheit legt. Auf die Fuf3-
noten kann er weitgehend verzichten, da er fiir einen tendenziell unkritischen Leser
schreibt, der die Autoritét des Historikers anerkennt und sich von ihm bereitwillig an
die Hand nehmen ldsst, um sich in die Tiefen der historischen Vergangenheit hinab
fithren zu lassen.”

Wie sich zeigen wird, hingt es mit dem Selbstbild der Historiker zusammen,
sich in spezifischen Publikationen als Mystagogen zu inszenieren, in ande-
ren als Detektiv. Inwieweit dies gelingt, hingt einerseits davon ab, wie iiber-
zeugend der Leser-in die gewahlte Plotstruktur erscheint und anderseits
von der eben erwdhnten Verbindung, die die Historiker durch konsequente
Vergegenwirtigung der Leser-in oder ggf. des Lesens etablieren. Maf3geb-
lich ist dabei nicht nur die Gewissheit der Historiker, der zeitgendssischen
Elite anzugehoren, sondern auch die Imagination der Leser-in als signifi-
kant jiinger und weisungsbediirftig oder eben als Teil des gleichen Milieus.
Exemplarisch sei auf den Historiker ‘Abbas Igbal verwiesen, der konstatiert,
Gelehrsamkeit sei kein Selbstzweck, sondern vielmehr Mittel zum Zweck
und darum besonders fiir junge Menschen von Relevanz.® Das politische
Klima, in dem die Texte produziert werden, kann zudem einschrankend auf
die Moglichkeit der Wahl wirken, da die detektivische Erzéhlrolle geeignet
ist, etablierte Narrative herauszufordern.

Ibd. 35. Der Unterschied zu fiktiven Texten liegt vielmehr in der unmittelbaren Verant-
wortlichkeit der Autor-in fiir die Aussagen der Erzdhler-in.

6 Riith 2005: 194.

7 Ibd.

8 Iqbal 1323/1944: 8.

168

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Der Detektiv in der Fachzeitschrift Yadgar

Im Zeitraum von 1323/1944 bis 1328/1949 gab der bereits erwahnte Histo-
riker und Staatsmann ‘Abbas Igbal (t. 1334/1953) ein geisteswissenschaft-
liches Periodikum mit dem Titel Yadgar heraus. Es umfasst insgesamt 50
Ausgaben und gilt bis heute als eine der bedeutendsten Fachzeitschriften
Irans.! Im Vorwort der ersten Ausgabe heifdt es, dass Igbal anstrebe, der
Leser-in grofle Manner der iranischen Vergangenheit und ihren Lebens-
weg vorzustellen,” womit sich die Artikel besonders eignen Heroisierungen
von historischen Personlichkeiten nachzuspiiren. Sie eignen sich zudem
auch besonders zur Untersuchung des Detektivhistorikers, da sie sich an
ein gebildetes, dem Autor als ebenbiirtig imaginiertes Publikum wandten.
Auflerdem machen sich die Autoren umfangreiche Gedanken iiber die
Bedeutung von Gelehrsamkeit und die Rolle des Gelehrten in der Gesell-
schaft, die auch aufSerhalb des Periodikums wirksam waren. Diese Gedan-
ken entwickeln sich i. d. R. aus einer universalistischen Grundannahme.

Igbal etwa erldutert, dass es grofe Gelehrte und Kritiker der alten Wissen-
schaften gewesen seien, die Europa aus den verdunkelten Zeiten des Mittel-
alters gewiesen hatten. Namentlich fiihrt er etwa Alexander von Humboldt,
Charles Darwin, Ernest Renan an. Durch die Auflistung exzeptioneller Per-
sonlichkeiten, die mit dem Ursprung der ,wahren Wissenschaft® verkniipft
seien, wird diese genealogisch verfolgbar gemacht und ein ideeller Stamm-
baum konstruiert. Igbal begreift sich und seine Kollegen auf dem Fundament
seines universalistischen Ansatzes als Nachfolger dieser grofien Manner.? Die
Auflosung von kulturspezifischer Gelehrsamkeit zugunsten eines Universa-
lismus der Grofie zeigt sich auch, wenn europdische ,grofie Manner* durch
iranische ,grofle Manner® erhoht werden. Der Schriftsteller Sadiq Hidayat
schreibt in dem Gedicht ,,Qaziya Freudism® aus Wag Wag Sahab:

Wir wollen einen philosophischen Abschnitt vorlegen und présentieren, damit ihr

wissen méget, dass wir uns in die Worte und Uberzeugungen der Grofien der Welt
versenkt haben und ihre Forschung und ihre Absichten aus diesen Tiefen hervorholen.

Amanat etwa bemerkt, dass die Zeitschrift ,one of the most influential literary journals
of modern Iran® sei. Auflerdem war das Magazin ein besonderes Anliegen von Igbal: Als
es im fiinften Jahr aus politischen Griinden eingestellt wurde, verlie8 er frustriert das
Land und migrierte erst in die Tiirkei und dann nach Italien. Amanat 2008: 945.

2 Iqbal 1323/1944: 1-4.

Hierin offenbart sich die Vorstellung einer Zeitachsenverschiebung, in der die Iraner-in-
nen zwar global-raumlich gleichzeitig mit den Européer-innen leben, aber historisch-
zeitlich einige Jahrhunderte zuriickversetzt sind. Tavakoli-Targhi spricht in diesem
Zusammenhang treffend von einer ,schizochronic conception of history® Tavakoli-
Targhi 2001: 4.

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herr Sigmund Freud, der bekannte dsterreichische (namsa) Autor, schrieb Biicher von
der Grofle (buzurgi) Hamsas, und was er sprach, hatte vor ihm noch keiner erdacht.*

Der Wiener Psychoanalytiker Freud (1856-1939) gewinnt hier an Prestige,
indem er mit dem Literaten Nizami (t. 535/1141) und Freuds Werk mit
dessen Epos Hamsa verglichen wird.> Die Verbindung, die Hidayat zieht,
besteht in Nizamis Reputation, dem Epos eine ,lyrische Haltung und (...)
psychologische[n] Untergrund“ beigefiigt zu haben, wahrend seine Werke
»philosophische Vertiefung und soziales Verstaindnis“’ zur Wirkung brach-
ten bzw. ein in der ,Psychologie vollendetes Bild“ entwarfen.® Dies fiigt
sich darin ein, dass die Intellektuellen zu dieser Zeit sehr damit befasst
waren, welche iranischen literati in Europa Wirkung entfaltet hatten. Der
Historiker ‘Abd al-Husain Zarrinkab (1301-1378/1923-1999) etwa publi-
zierte 1326/1947 in der Zeitschrift Suhan einen Artikel tiber den Einfluss
des Lyrikers Sa‘di in Europa. Angefangen bei den ersten Ubersetzungen in
verschiedene europdische Sprachen, spiirt er der gedanklichen Auseinan-
dersetzung europdischer Schriftsteller und Philosophen mit dessen Dich-
tung nach. Dabei bringt er ,Sa‘dis Weltruhm™ in Zusammenhang mit der
Weltliteratur und vor allem mit dem innereuropéisch konstruierten Kanon,
wobei er sich im Wesentlichen auf die Einschitzungen europdischer Lite-
raturwissenschaftler stiitzt und ihre Vergleiche mit Werken von beispiels-
weise Horaz (t. 8 v. Chr.) verfolgt. Er konstatiert, dass einige Stromungen
wie etwa die Romantik ohne den iranischen Dichter undenkbar gewesen
wiren.!? Bis heute sei Sa‘di in Europa unvergessen, schlief3t er, denn seine
»Gedanken werden niemals alt“!' Solche historischen Formen kulturellen
Austauschs genossen die Aufmerksamkeit der literati, die darin ihre zeit-

4 Hidayat 1341/1962-3: 61. Eberhard Kriiger bewertet die Zuschreibung von Hidayat als
Verfasser dieser Qaziya als zumindest fragwiirdig (Kriiger 1977: 40). Als weitere Autoren
kdmen am ehesten der Mitherausgeber Mas‘iid Farzad oder Freunde der beiden aus der
literarischen Gruppe Rab‘a in Betracht.

Die Epopoe besteht aus fiinf (arab. hamsa) eigentlich unabhéngigen Dichtungen, die
erst von spéteren Generationen als zusammengehorig betrachtet wurden: Mahzan al-
Asrar (Schatzkammer der Geheimnisse), Husrau wa Sirin, Lailiwa Magniin, Haft Paikar
(Sieben Bilder) und das Iskandarnama (die Alexandersage). Die Werke sind spatestens
seit William Jones in den europdischen Sprachen rezipiert worden. 1798 legte Joseph
von Hammer-Purgstall eine Nachdichtung ins Deutsche vor, durch die Husrau wa Sirin
Eingang in die deutsche Literatur fand. Nizami gilt seither auch in Europa als universale
und nicht kulturspezifische Grof3e.

Rykpa 1959: 204.

Ibd.

Ibd. 203.

Zarrinkab 1326/1947: 573.

Ibd. 574. Er bemerkt auflerdem, dass der beschriebene Transfer der Arbeit von Orienta-
listen, im besonderen Falle Sa‘dis allen voran Henri Massé, zu verdanken sei. Zarrinkab
1326/1947: 574.

11 Zarrinkab 1326/1947: 574.

o NN

170

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gendssische Praxis gespiegelt sahen. Der Gelehrte und die Konstruktion
seines Habitus spielten eine kritische Rolle im Denken und Arbeiten der
erwahnten [iterati. Daher sollen nun die genannten zentralen Aspekte in
der Geschichtsschreibung der frithen zweiten Pahlawi-Zeit anhand eines
Fallbeispiels aus der einflussreichen Historikerzeitschrift Yadgar untersucht
werden.

Fallstudie: Don Juan von Iran

Vielleicht ist der obige Titel jenen, die mit der westlichen Literatur bekannt sind, ver-
traut und sie stellen sich zunachst vor, dass sich dieser Artikel mit dem berithmten
Don Juan befasst, iiber den schon zahlreiche Fabeln und Texte geschrieben wurden.
Doch tatsachlich ist es so, dass sich dieser Artikel mit einem iranischen Literaten
namens Don Juan befasst, der seine Erzahlungen, wie wir sehen werden, vor einigen
Jahrhunderten auf Spanisch veréffentlichte und von denen es in einer anderen Spra-
che lange keine Spur gab. Zweifellos werden die meisten Leser-innen der Zeitschrift
Yadgar mit den Beziehungen zwischen dem safawidischen Iran und den europdischen
Staaten vertraut sein und die berithmte Reise der Gebriider Sherley an den Hof von
Sah ‘Abbas Safawi in Erinnerung haben.!?

Diese Zeilen erschienen im Abanmah 1324 / Oktober-November 1945 in der
Zeitschrift Yadgar und sind der Anfang eines Artikels von Muhammad Hasan
Gangi,? in dem er sich mit der etwa zwei Jahrzehnte zuvor von Guy Le Strange

12

13

Gangi 1324/1945: 72. Yadgar thematisiert die Expedition tatsachlich in einem weite-
ren Artikel, in dem ‘Abbas Igbal sich in einer mehrteiligen Serie mit dem Persischen
Golf beschiftigt. In dem Artikel sind mehrere Bilder abgedruckt, aber nur drei Portraits:
eines von Anthony Sherley, eines von Husain ‘Ali Bik und eines von Robert Sherley, was
den Stellenwert der Anekdote herausstreicht (und die gute Dokumentationslage). Das
Unterkapitel Die Gesandtschaft der Gebriider Sherley (Safarat-i Baradaran-i Sherley) ist
auflerdem das am ausfiihrlichsten geschilderte ,Golfereignis. Allerdings ist der Artikel
erst 1326/1947 erschienen, also nach Gangis Aufsatz. Es handelt sich folglich nicht um
einen Hinweis darauf, dass der Leser-in die Ereignisse bereits aus der Zeitschrift selbst
bekannt sind, sondern sie werden von Gangl offenbar fiir kanonisches Wissen gehal-
ten. Iqbal ‘Abbas: Qismati az Magara-yi Halig-i Fars (Ein Stiick Geschichte des Persi-
schen Golfs). In: Yadgar, Jahrgang 4, Ausgabe 3, Aban 1326 / Oktober-November 1947,
16-40. Sadiq Hidayat veréftentlichte 1321/1943 den Kurzgeschichtenband Sag-i Wilgard,
der auch eine Kurzgeschichte mit dem Titel Don Juan enthielt. Sie berichtet von einem
Mann, der von seiner Geliebten fiir einen Namensvetter des europdischen Frauenhelden
verlassen wird. Die Figur war zu dem Zeitpunkt offenbar nicht nur ein Begriff, sondern
auch von gesteigertem Interesse.

Muhammad Hasan Gangi wurde am 21. Hurdad 1291 / 11. Juni 1912 in Birgand gebo-
ren. In Erinnerung an seine Jugend schreibt er, dass er das Lesen von Zeitungen und Zeit-
schriften sehr genossen habe und gerne die 6ffentliche Bibliothek aufsuchte (Muhaqqaq
1385/2006-07: 11), wodurch angedeutet wird, dass er sich schon in frithen Jahren durch
Wissensdurst ausgezeichnet habe. Das gesamte Leben in den Dienst der Bildung zu stel-
len, ist ein typisches Element in der Selbstdarstellung der literati. Besonders gilt dies fiir
die Kindheit, aber auch fiir das Alter, in dem man sich iiblicherweise mannigfaltiger
Hiirden (wie beispielsweise Blindheit) ausgesetzt sieht, weswegen sich der intrinsische

171

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

publizierten englischen Ubersetzung der Relaciones von Don Juan von Per-
sien befasst. Dabei handelt es sich um den Reisebericht eines safawidischen
Hoflings, der der Entourage eines von Sah ‘Abbas dem Grofien (978-1038/
1571-1629) entsandten Diplomaten angehorte. Der von Gangi geschickt
gewihlte Auftakt seines Artikels Don Juan von Iran (Diin Ziian-i Iran)' spielt
mit der Neugier der Leser-in, stofit sie dazu an, ihr eigenes Leseverhalten zu
beobachten und spricht die Vermutung aus, dass diese in der Erwartungs-
haltung, etwas {iber eine europdische, literarische Figur zu erfahren, mit dem
Lesen begonnen habe. Stattdessen werde sie nun aber mit einer iranischen,
historischen Personlichkeit konfrontiert. Indem Gangi diese — vermeintliche
oder tatsachliche — Erwartungshaltung aufgreift, macht er sich zum Kompli-
zen seiner Leser-in und verortet sich mit ihr in einem Milieu, das Zugrift zu
fremdlandischer Literatur und einen exklusiven Bildungshintergrund vorzu-
weisen hat. Die enttduschte Erwartung der Leser-in, nun doch nichts iiber

Drang und die exzeptionelle Hingabe besonders gut hervorheben lassen. In Teheran
studierte Gangi am Lehrerkolleg (dar al-mu‘alamin-i ‘ali) Geschichte und Geographie.
Zwei seiner Dozenten, erinnert er sich, haben einen bleibenden und formenden Ein-
druck auf ihn hinterlassen: der eine war sein Geschichtslehrer ‘Abbas Igbal und der
andere der Geograph Mas‘Gid Gihan (Sahab 1389/2010-11: 54). An solchen Hinweisen
zeigt sich die Bedeutung der Vernetzung fiir die Historiker, die sich weiterhin nicht an
Institutionen, sondern bestimmten Personlichkeiten festmachte. Als bester Schiiler sei-
ner Klasse erhielt er die Moglichkeit, seine Studien in Europa fortzusetzen und ging
wegen seiner guten Englischkenntnisse an die Victoria Universitdt in Manchester, wo
er sich im Fach Geographie einschrieb. Im Anschluss an seine Riickkehr nach Iran
arbeitete er als Dozent an der Uni Teheran, wo er half, die Strukturen des Faches auszu-
bauen, iiberhaupt Geographie als eigenstindige Disziplin an der noch jungen Universi-
tat zu etablieren. Seiner Karriere stand jedoch letztlich der fehlende Doktortitel im Weg
(Muhaqqgaq 1385/2006-07: 19), weswegen er sich an der Clark Universitit in Worcester,
Massachusetts einschrieb, wofiir er erneut ein Stipendium erhielt. Zwischen 1331/1952
und 1333/1954 absolvierte er dort sein Promotionsstudium in Geographie. Die Uni-
versitit war bekannt fiir das Fach und zog Student-innen aus allen Landern an. Aber
nicht nur hinsichtlich der Erweiterung seiner fachlichen Kompetenzen und der Erfah-
rung, in einem internationalen Umfeld studieren zu kénnen, sondern auch aus karrie-
ristischer Perspektive sei es die richtige Entscheidung gewesen, bemerkt er in seinen
Memoiren: Im Anschluss an seine Riickkehr nach Iran wurde er zundchst Assistent des
Lehrstuhls und fiinf Jahre spiter selbst auf den Lehrstuhl berufen und schliellich zum
Direktor seiner Fakultat (daniskada-yi adabiyat-u ‘ulim-i insani) ernannt (Muhaqqaq
1385/2006-07: 21). Wegen seiner Anstrengungen in seinem Fachbereich bezeichnen ihn
seine Kolleg-innen heute als den Vater der Geographie Irans, und so sei zu Recht, urteilt
sein Biograph Mahdi Muhaqqaq, auf dem Gelidnde der Universitit Ki$ eine Statue von
ihm neben 14 groflen Personlichkeiten (piskiswat) anderer Facher aufgestellt worden
(Muhaqqaq 1385/2006-07: 58). Solche Statuen, wie sie fiir Gangl und seine Kollegen
aufgestellt wurden, aber auch Bezeichnungen wie Vater der Geographie Irans;, die bis
in die Gegenwart der Islamischen Republik virulent sind, verdeutlichen, wie erfolgreich
man damit war, den Gelehrten als heroische Figur zu etablieren.

Gangis Entscheidung, Don Juan mit 2@’ zu transkribieren anstatt mit ha’, deutet darauf
hin, dass er mit der spanischen Aussprache nicht vertraut war und sich daher an einem
englischen J orientierte.

172

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den fiktiven Don Juan zu erfahren, wird durch diesen rhetorischen Kunstgriff
nicht nur kompensiert, sondern in Interesse an einem iranischen Gegenstand
umgemiinzt, mit dem sich die Leser-in von Yadgar, so wie Gangi sie imagi-
niert, ebenfalls auskenne. Der Blick auf das vermeintlich Europdische wird
damit iiberraschend zum Blick auf das Eigene'> und weist auf die Verschrén-
kungen dieser Lebenswelten hin.

Diese Haltung zur Leser-in verweist auf die Vernetzung von Editor,
Leser-innengemeinschaft und Autorengemeinschaft. Denn als einstiger
Schiiler des Herausgebers Iqbal veroffentlichte Gangi gelegentlich Artikel in
Yadgar.' Er selbst behauptet in der Riickschau, seine Artikel seien metho-
disch und thematisch innovativ und richtungsweisend fiir die nachfolgende
Forschung gewesen.!” Der Wissenschaftler macht nicht nur stolz seine ers-
ten Erfolge als junger Akademiker deutlich, sondern rekurriert auch auf den
Anspruch, den Yadgar erhob: neue Themen, neue Methoden und interna-
tionale Reputation. Die Zeitschrift verstand sich als Teleskop in die Welt,
und Gangis Buchbesprechung, mit der er seine Englischkenntnisse kapita-
lisieren konnte, passte damit hervorragend in das Konzept. Don Juan bot
zudem mit seiner Reise nach Europa eine Identifikationsflache fiir den teils
im Ausland ausgebildeten Wissenschaftler. Der Herausgeber der Relaciones,
Guy Le Strange,'® hatte bereits einige Zeit zuvor in Iran Widerhall gefun-
den und der Artikel versprach daher, auf das Interesse der Leser-innenge-

15 Zum Begriff des Eigenen und Anderen bzw. Fremden und Vertrauten siehe Andrea Pola-

schegg: Der andere Orientalismus. Regeln deutsch-morgenldndischer Imagination im 19.

Jahrhundert. Berlin/New York, 2005.

Neben dem hier besprochenen beispielsweise einen iiber seine Heimatstadt Birgand im

Jahre 1325/1946. Gangl 1325/1946: 54-63.

17 Muhaqqaq 1385/2006-07: 44.

18 Der britische Orientalist Guy Le Strange (1855-1933) ist besonders bekannt fiir die
Erforschung der vormodernen Geographie, fiir die er unter seinen Zeitgenoss-innen
breite Anerkennung genoss, obwohl er nicht an einer Universitat studiert hatte. Zu nen-
nen ist hier The Lands of the Eastern Caliphate: Mesopotamia, Persia, and Central Asia
from the Moslem Conquest to the Time of Timur, das 1905 in Cambridge erschien. Dort
wurde ihm 1913 auch ein Ehren-M.A. verliehen, und er pflegte engen Austausch mit
Edward Browne (1862-1926). Zwar war er Autodidakt, doch hatte ihm seine Herkunft
diverse Reisen ermdglicht, etwa in jungen Jahren nach Paris, wo er die fithrenden Ori-
entforscher seiner Zeit kennenlernte, und spater einen dreijahrigen Aufenthalt in Iran
(1877-1890). Im Anschluss an diese Reise veréffentlichte er 1882 eine Ubersetzung von
Fath-‘Ali Ahundzadas Satire The Vazir of Lankurdn mit dem Untertitel A Persian Play: A
Text-Book of Modern Colloquial Persian for the Use of European Travellers, Residents in
Persia, and Students in India, was Clifford E. Bosworth als Hinweis darauf deutet, dass
Le Strange stets die praktischen Aspekte seiner Arbeit im Auge behalten habe (EI,, Guy
LeStrange), aber auch sein Interesse an Reiseberichten aufzeigt. Neben den Relaciones
(1926) tibersetzte er noch einen Reisebericht aus dem Spanischen: Embassy to Tamer-
lane, 1403-1406 (1928), der einen kastilischen Botschafter nach Zentralasien fuhrt.

16

173

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

meinde zu stofSen. So hatte Ahmad Kasrawi® 1305/1925 fiir die Zeitschrift
Ayanda Le Stranges Opus Magnum The Eastern Lands of the Caliphate
(1905) rezensiert. Wie die Uberschrift Peinliche Genauigkeit und Kleinlich-
keit schon andeutet, durchsucht er in der Besprechung Le Stranges Text
nach Fehlern. Als Anlass hierfiir gibt er den Wunsch eines Studenten an,
Le Stranges Werk ins Persische zu {ibersetzen, was Kasrawi zwar begriifit,
weil das Buch ,,gut und gelehrig“?® sei, doch fiir noch sinnvoller erachte er
es schlechterdings, wenn jener Student seine eigene Forschung betreibe, um
auf diese Weise die Fehler Le Stranges zu korrigieren.?! Die Rezension zielt
damit weniger auf Le Strange, als sie vielmehr Kasrawis iranische Kollegen
mahnt, sich nicht ausschliefSlich auf européische Wissenschaft zu verlas-
sen und sich auf dieser auszuruhen, sondern stattdessen Vertrauen in die
eigene Forschung zu entwickeln.?? Gangi bespricht noch Jahrzehnte spater
in seinem Werk zur Geschichte der Disziplin Geographie in Iran ebenfalls
Le Stranges Buch. Dort hélt er es fiir das ,beste und tauglichste {iber die
historische Geographie“?* des Vorderen Orients. Le Stranges Werke sind
nach Ansicht Gangis deshalb von Bedeutung, weil weder vor noch nach
diesem Gelehrten (danismand) weder iranische noch auslandische Wissen-
schaftler-innen mit solch einer Geduld, wissenschaftlichen Gelehrsamkeit
(sawad-i ‘ilmi) und akademischer Tiefe (‘umgq-i tafahhus) auf dem Gebiet
der historischen Geographie gearbeitet haben.?* Obzwar es eine Gruppe
von Wissenschaftler-innen gebe, die das Buch schmiahten, nachdem sie The
Eastern Lands of the Caliphate detailliert (‘amiqan) studierten und sehr
erhellende (rusankunanda) und kluge (sawadmand) Kritikpunkte vorge-
bracht hatten, konne niemand, der sich fiir das Thema interessiere, dieses
Buch aufler Acht lassen.?> Es zeige eben jene Fehler, die in vielen Werken
der westlichen Orientalist-innen sichtbar werden, und Gangi wolle diese
Fehler nicht verteidigen, aber dennoch die wissenschaftlichen Leistun-
gen und das Verdienst Le Stranges sowie seines Ubersetzers Muhammad
‘Irfan wiirdigen.?s Der explizite Hinweis auf den iranischen Ubersetzer und
seine Erwdhnung in der Wiirdigung von Gangis Seite deuten auf die Ima-
gination transnational-kollegialen Handelns in der Wissenschaft hin. Er

19" Der Historiker und Jurist wurde 1269/1890 in Tabriz als Sohn eines Handlers geboren.

Gemif der Familientraditon sollte er Kleiker werden, brach im Laufe seiner Ausbildung
jedoch mit religiésen Vorstellungen.

20" Kasrawi 1305/1925: 614.

21 Ganz wie oben bereits Gangi stellt auch Kasrawi sich seine Leser-in als Abonnent-in der
Zeitschrift, also regelmaflige Leser-in vor. Vgl. Kasrawi 1305/1925: 613.

22 Tbd.

23 Gangl 1380/2001-02: 224.

24 Tbd.

% Ibd. 225.

26 Thd. 226.

174

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

artikuliert damit nicht nur Wertschitzung fiir die allgemeinen Verdienste
der Ubersetzertitigkeit, die Kasrawi zwar nicht bestreitet, aber auch nicht
weiter beachtet, sondern lehnt auch eine Vorstellung von Hierarchien zwi-
schen europdischen und iranischen Wissenschaftler-innen ganz in dem von
Kasrawi intendierten Sinne ab.

Es ist allerdings davon auszugehen, dass sogar die meisten Leser-innen
einer Zeitschrift wie Yadgar keinen Zugrift auf englischsprachige Biicher
hatten.?” Daher diirfte Gangis Préasentation dieses Werks stark meinungs-
formend fiir den Leser-innenkreis gewesen sein. Uberhaupt war es ein
Anliegen der iranischen Intellektuellen in der ersten Halfte des 14./20. Jahr-
hunderts, durch das Zeitungswesen die 6ffentliche Meinung zu pragen?® —
ein Umstand, der die Darstellung der Ereignisse um Don Juan-i Iran und
die Auswahl seiner Ubersetzungen als besonders bedeutsam vermuten lisst.
Scot Aghaie konstatiert bezugnehmend auf die Geschichtsschreibung der
Islamischen Republik, dass die andauernde Edition von Primarquellen und
das Zusammenstellen von Kompilationen als wesentliche Arbeit der his-
torischen Wissenschaften auch politisch begriindet sein konne. In einem
restriktiven Umfeld béten die Primdrquellen die Mdéglichkeit, sich hinter
diesen zu verstecken bzw. mittels des Zitats eine Distanz zwischen Text und
Editor-in zu unterstellen, da sie sich vermeintlich auf die Wiedergabe von
Fakten beschrankten. Tatsachlich begiinstigten die Historiker-innen aber
bereits durch die Wahl des Themas, ferner durch die Wahl der Dokumente
und schliefSlich durch das Arrangement der Texte die erzdhlte Geschich-
te.?? Dass iibersetzte Texte unabhdngig von den urspriinglichen Texten
stehen und sogar kontrdr zur Intention des Autors politische Wirkung ent-
falten konnen, hat Hamid Dabashi am Beispiel von James Moriers Hajji
Baba of Ispahan und dessen Ubersetzer Mirza Habib Isfahani gezeigt.3
Diese Beobachtung lasst sich auf die iranischen Historiker der Pahlawi-
Zeit anwenden und gilt {iber die staatliche Zensur hinaus im besonderen
Mafle fur die Ubersetzungen von Arbeiten européischer Historiker, da die
Auseinandersetzung mit diesen, wie oben ausgefiihrt, mafgeblich fiir das
Selbstverstandnis der iranischen Autoren war. In dem an die Introduction
angelehnten Reisebericht und in den iibersetzten Textausschnitten wird
daher der Uberlegung nachgespiirt, dass sich jede Mimesis bei genauerer

27 Abrahamian schreibt, dass die am meisten verbreitete Fremdsprache im Parlament

Franzésisch war — mit 35 Abgeordneten, die sie beherrschten (Abrahamian 2008: 67).
Erst ab den 1960er Jahren verbreitete sich Englisch (Amanat 2008: 868). Auch gebildete
Leser-innen werden folglich iberwiegend auf persischsprachige Literatur beschriankt
gewesen sein.

28 Ghahari 2001: 3.

29 Scot Aghaie 2010: 259-62.

30 Dabashi 2019: 160-172.

175

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Analyse als verzerrt erweist. Hier soll nun gezeigt werden, welche Auswir-
kungen die Ubersetzungsleistung auf historiographische Texte sowie ihre
Erzéhl- und Heroisierungsstrategien nach sich zieht. Dies ist besonders
bedeutsam, da Ubersetzungen einen mafigeblichen Teil der oft kompila-
torischen Werke der Historiker darstellen. Die Herangehensweise bietet
folglich die Moglichkeit, einen Uberblick iiber Gangis Arbeitsweise zu ver-
schaffen, die exemplarisch fiir die Arbeitsweise seiner Zeitgenossen steht.
Dabei werden ausgewidhlte Textabschnitte mit denselben Passagen aus
Gangis Quelle verglichen und in den Kontext des gesamten Textes gesetzt.
Der Artikel Don Juan von Iran befasst sich mit einer diplomatischen Reise-
gesellschaft, die sich von Iran nach Europa aufmachte. Initiiert wurde sie von
dem Englidnder Sir Anthony Sherley (1565-1635), der im Jahre 1007/1599
gemeinsam mit seinem Bruder Robert Sherley (1581-1628) und weiteren
Englédndern in Iran eintraf. Zwar hatte er keinen Auftrag von Konigin Elisa-
beth, stellte sich aber in ihrem Namen dem Schah vor und erreichte damit,
dass er eine Delegation des Schahs in die Konigreiche Europas geleiten sollte.
Sah ‘Abbas, der grofSes Interesse am Aufbau von diplomatischen Beziehun-
gen mit den Konigreichen des Westens zeigte, ernannte einen Botschafter
mit dem Namen Husain ‘Ali Bik sowie dessen Entourage, darunter auch
Ulag Bik p. ‘Ali Bik, den spéter zum Christentum konvertierten Don Juan-i
Iran. Gangis Artikel orientiert sich zwar stark am Wortlaut von Le Stranges
Introduction, verknappt dessen Darstellung jedoch, was teils zu deutlichen
Sinnverschiebungen fiihrt. Unerwéhnt bleibt etwa ein fiir Ulag Biks Taufe
mittelbar bedeutendes Ereignis, das sich zu Beginn der Riickreise nach Iran
ereignete: Gangi verschweigt, dass der Mulla, ,,as one might say, the ambass-
ador’s travelling chaplain’®! wie Don Juan selbst erkldrt, der die Reisegesell-
schaft laut Le Strange begleitete, damit die Muslime ,walked in the path of
Moslem orthodoxy**? von einem ,fanatic Spaniard‘;>* wie Le Strange weiter
urteilt, ermordet wurde. Ulag Bik, den spéteren Don Juan, schickte man in
dieser Angelegenheit alleine zuriick zum spanischen Kénig, um Gerechtigkeit
zu fordern, wo er dann konvertierte.>* In dem von Le Strange {ibersetzten Text
urteilt Don Juan, der Téter, der den Nachfahren des Propheten Muhammad
ohne Provokation und grundlos erstochen habe, sei von ,insolent temper®
gewesen, ,lacking bowels of compassion3> Der von Le Strange unterstellte
religiose Fanatismus als Tatmotiv gibt also zumindest der Text nicht her
(auch wenn man sicher davon ausgehen kann, dass Don Juan ohnehin kei-
nen christlichen Fanatiker in einem Werk beschworen hitte, das ,,his Most

31 Le Strange 1926: 297.
32 Tbd. 8.

3 Ibd.9.

34 Tbd.

3 Ibd. 297.

176

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Catholic Majesty“3® gewidmet ist). Gangi ignoriert den Vorfall jedoch voll-
standig, und bedenkt man, dass zuvor bereits Konflikte zwischen Sir Anthony
und Husain ‘Al Bik von Gangi knapp gehalten und stark bedauert wurden,?”
liegt der Schluss nahe, dass dem Geographen daran gelegen war, eine harmo-
nische Reise, mithin eine harmonische Begegnung zwischen den Kulturen
zu schildern. Die Konversion von Ulag Bik fiihrte Le Strange zufolge auch zu
einigen Verwerfungen innerhalb der iranischen Reisegruppe, die von Gangi
nicht erwahnt werden.’® Der Konvertit verbrachte den Rest seines Lebens in
Europa, wo er 1013/1605 von einem Spanier ermordet wurde. Die von Le
Strange geschilderten, besonders unschonen und ehrriihrigen Umsténde sei-
ner Ermordung werden von Gangi wiederum verschwiegen.*

Nicht nur die Ermordung, sondern auch die Arbeit am Manuskript ist
bei den beiden Historikern unterschiedlich dargestellt. Das urspriingliche
Buch Rawayat, das von Don Juan-i Iran erhalten geblieben ist, erlautert
Gangji, sei auf Spanisch, in elegantem und poetischem kastilischem Dialekt
verfasst und es sei offensichtlich, dass Ulag Bik nicht personlich dieses Spa-
nisch verfasst habe:

Sein Freund Alfonso Remoén, der in der Einleitung des Buches [nicht die Introduction]
benannt wird und sich dort zu den engen Freunden Don Juans zahlt, gibt, nachdem
er zunichst Ulag Bik fiir seine Gelehrsamkeit in der Geschichte, Geographie sowie
den Sitten und Brauchen Irans preist, an, dass er zur Unterstiitzung von Ulag Bik
sein Buch, das urspriinglich auf Persisch geschrieben worden war, Seite fiir Seite in
poetisches Kastilisch tibersetzt hatte. Aus dem Vorwort wird auch deutlich, dass er
[Ulag Bik] seit Beginn der Reise ein Tagebuch gefiihrt hat, um Sah ‘Abbas bei seiner
Riickkehr berichten zu konnen, was er gesehen und erlebt hat, und es wird deutlich,
dass Ulag Bik diese Aufzeichnungen miindlich vortrug und Remén diese ins Spani-
sche iibersetzte.40

Liest man den gleichen Passus aus der Introduction von Le Strange, die zwei-
fellos von Gangi herangezogen wurde, als er den obigen Abschnitt verfasste,
fallen einige wichtige Auslassungen und Umformulierungen ins Auge, die
eine vollig andere Bewertung nach sich ziehen:

Of the book of the Relaciones and how it got itself written, something must now be

said. The work, as judged by competent critics, is composed in excellent Castilian, and
Uruch Beg, as he then was called, had come to Spain at the close of 1601 knowing

36 Tbd. 35.

37 Gangi 1324/1945: 75.

38 Le Strange 1926: 301-4.

39 Le Strange schreibt in der Introduction: ,On the 15" of May of 1605, when still resident
in Valladolid, he was involved in a scuffle with the men attending a law officer, an Alcalde
de Corte, and in the brawl he came to be stabbed, cut down and killed. To spare embar-
rassing questions his body was then and there flung into a desolate gulley near the capi-
tal, where, as reported, it was eaten by the town dogs.“ Le Strange 1926: 10.

40 Gangi 1324/1945: 75.

177

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

no Spanish to speak of. The Aprovacién to print is dated February 1604, and Sefor
Cotarelo is of opinion that during the previous two years Uruch Beg, now become Don
Juan, was unlikely to have learnt Spanish enough to have composed it. How the book
was produced is explained in a letter prefixed to the text of the Relaciones, in which the
Licentiate Alfonso Remdn, who states that he is an intimate friend of Don Juan’s, intro-
duces the book to the special notice of the Royal Chaplain and Almoner, Don Alvaro de
Caravajal. This ecclesiastic had superintended the conversion of Don Juan in 1602, and
had baptized him by royal command in the Palace Chapel at Valladolid. Remén, after
praising his new friend, as a man well educated in accordance with eastern standards,
stating further that his knowledge of the history and geography of Persia was aston-
ishingly profound, continues that he, Remén, had recently been helping Don Juan to
compose in Castilian the work following, translating it page by page from the original
draft which Don Juan had written out in Persian. Now in the penultimate chapter of
his Relaciones Don Juan has taken occasion to tell us that from the moment when he
left Isfahan he had carefully kept his Diary, and daily had noted down during the long
journey all incidents that had seemed to him of interest; in order, as he adds, that when
he should return home to Persia this Diary might be presented to Shah ‘Abbas and
copied out for the instruction of his countrymen. This Diary, of course, had been kept
in Persian, as indeed Remén mentions incidentally, adding that for many months after
coming to Spain Don Juan was quite incapable of writing Spanish.

Wihrend Gangi das Bild einer Freundschaft zwischen zwei Mannern ent-
wirft, die sich auf Augenhdhe begegnen und einen gelehrten Austausch
pflegen, geht Le Strange offenbar von einer klaren Hierarchie aus und weist
eindringlich darauf hin, dass es dem iranischen Konvertiten unmaglich
gewesen sei, in dieser kurzen Zeit iiberhaupt Spanisch zu lernen. Bereits
der erste Satz des Passus legt Zeugnis tiber diese mahnende Haltung ab und
stellt klar, dass in Le Stranges Augen seine folgenden Ausfithrungen den
Wert des Textes und mithin die Leistung des Autors Don Juan einschran-
ken. Da Le Strange den erwihnten Brief von Alfonso Remén an Don Alvaro
de Caravajal (den Hofkaplan des spanischen Konigs und der Konigin)
nicht ebenfalls iibersetzt hat, konnte Gangi nicht darauf zugreifen und sich
ein Bild von dessen Wortlaut machen,* doch der Ton deutet an, dass Le
Strange eine mogliche Unsterblichkeit Don Juans, wie sie Gangi postuliert,
wenn iiberhaupt der mithevollen Arbeit seines Freundes Remén zu verdan-
ken hatte. Dem an der zitierten Stelle nachgeschobenen Hinweis Gangis,
dass Don Juan Remén den Text miindlich vorgetragen habe, geht bei Le
Strange eine lingere Beweisfiihrung vorweg, mit der er die vielen Fehler in

41 Eg ist nicht allzu vermessen davon auszugehen, dass Le Strange tatsichlich stark inter-

pretierend eingegriffen habe diirfte, wenn man sich die Beschreibung der Ereignisse um
die Ermordung des Faqih Amir vor Augen halt. Im Vorwort zu The Land of the Eas-
tern Caliphate schreibt Le Strange, dass ,,a work almost entirely composed from eastern
sources, many errors will doubtless be found (Le Strange 1930: vii), was doch stark
an Reméns (angeblichen) Hinweis auf Don Juans passable Bildung nach ,eastern stan-
dards® erinnert. Ein Blick auf den Brief wire sicher interessant.

178

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Orthographie der Ortsnamen erkliren mochte.*? Zwar erwahnt Gangi
diese Fehler an anderer Stelle,* an dieser ldsst er sie jedoch unerwéhnt,
obwohl so gar nicht nachvollziehbar ist, woran eigentlich ,deutlich® wird,
dass es sich um einen miindlichen Vortrag gehandelt haben miisse. Durch
die Auslassung tritt allerdings das gleichzeitige Arbeiten an dem gemein-
schaftlichen Buchprojekt in den Vordergrund.* Insofern es bei einer Uber-
setzung ja durchaus moglich ist, sich sukzessive Einzelarbeit vorzustellen,
tragt Gangis Formulierung zur Vision eines lebendigen Austauschs zwi-
schen den beiden Ménnern bei. So tibernimmt er auch wortlich Le Stranges
Ausdruck ,Seite fiir Seite;, der durch den verdnderten Kontext freilich ganz
anders zur Geltung kommt. Da bei Gangi die sprachliche Leistung Remons
im Vordergrund steht - betont er doch, dass das Kastilische sogar poetisch
gewesen sei —, verweist der Ausdruck mithin auf die miithevolle Kleinarbeit
des Ubersetzungsprozesses, die auch eine implizite Auszeichnung von Don
Juans Original darstellt. Denn offenbar befanden seine Zeitgenossen ihn
tiir wert, diese Arbeit ,Seite fiir Seite’ durchzufiihren. Le Strange hingegen
hélt Don Juans Vorarbeit lediglich fiir einen ,draft*> und das miihevolle
Seite-fiir-Seite-Abarbeiten ist bedingt durch eben jene Unfertigkeit. Beim
Schreiben der Riwayat haben die beiden — namlich Remén und Don Juan,
die bei Gangi wieder als Partner auftauchen, wahrend Le Strange weiter-
hin davon ausgeht, dass dieser Teil im Wesentlichen von Remoén verfasst
wurde* — nach Ansicht des englischen Ubersetzers sehr viel Gebrauch von
einem Buch gemacht, das von Giovanni T. Minadoi verfasst wurde. Der
italienische Historiker hatte zuvor ein Buch iiber die osmanisch-iranischen
Kriege verdffentlicht. Gangl hingegen geht weiterhin davon aus, dass der
Teil iiber die iranische Geschichte auf Don Juans Kenntnissen griinde.*’ Der
Einwurf, dass an dieser Stelle explizit die Ansicht des englischen Uberset-
zers vorgetragen werde, kreiert eine gewisse Distanz, die strittig erscheinen
lasst, wieviel Gebrauch Don Juan und sein Freund von dem Werk wirklich

42 Le Strange 1926: 12.

43 Gangi 1324/1945: 76.

4 Wie freilich auch die verschiedenen Wissenschaftstraditionen, die zu einer sich unter-

scheidenden Imagination des wissenschaftlichen Betriebs fithren. Fiir die islamischen

Kulturen ist in diesem Zusammenhang insbesondere die igdza zu nennen. Dabei handelt

es sich um eine Lehrerlaubnis, die vergeben wird, nachdem der Student dem Lehrmeis-

ter das bei ihm Gelernte fehlerfrei miindlich vorgetragen hat.

Diese Zusammenarbeit erinnert an ein weiteres berithmtes Paar, namlich Ibn Battata,

den Weltreisenden des 8./14. Jahrhunderts, und Ibn Guzayy, seinen Sekretar, dem er

die Arbeit diktierte. Die Methode des Diktats war nicht nur beim Abfassen von Reise-

berichten, sondern im Kontext islamischer Gelehrsamkeit tiberhaupt verbreitet. EI3, Ibn

Battuta.

46 Le Strange 1926: 13.

47" Den zweiten in der Introduction erwihnten Historiker Giovanni Botero streicht Gangi
hier wie auch im Folgenden.

45

179

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gemacht haben. Gangi konstatiert, durch die Ergdnzungen von Don Juans
eigenen Erfahrungen und die {iber ihn tradierten Berichte von betagten
Isfahaner-innen enthalte das Buch Informationen, die man in Geschichts-
biichern sonst selten zu lesen bekomme. Auch hier verdndert Gangi wieder
den Wortlaut, der sich sonst nah an der Introduction bewegt, empfindlich,
schreibt Le Strange doch: ,Don Juan, however, has here and there added a
few details of interest from personal recollections of his native land.“48

Gangis Interesse an Ulag Bik bzw. Don Juan-i Iran macht sich daran fest,
dass dessen Reisebericht ein frithes Gegenstiick zu den européischen Reise-
berichten jener Zeit war und so betont er, dass der Autor durch das Buch
unsterblich (gawidan) wurde. Gangl unterscheidet dabei zwei Felder, in
denen dieser Bericht von Relevanz ist. Zum einen sei das Buch aus Sicht
der iranischen Geschichte von Bedeutung, da der Verfasser an den meis-
ten Kriegen zwischen Iran und dem Osmanischen Reich beteiligt gewesen
sei und seine Erfahrungen und Beobachtungen in dem Reisebericht nie-
dergeschrieben habe. Zum anderen sei es aus globalgeschichtlicher Pers-
pektive von Bedeutung, da die Gedanken eines Iraners, der die Welt und
einen bedeutenden Teil von Europa gesehen und bereist habe, darin zum
Vorschein kommen. Daher erachtete er diesen Reisebericht als den bedeu-
tendsten Reisebericht seiner Zeit nach dem von Marco Polo*’ und Magel-
lan.’® In diesen Ausfithrungen wird nun deutlich, dass sich auch Don Juan
bereits in explizit zwei Bedeutungszusammenhingen bewegt haben soll,
namlich einem nationalen und einem internationalen, wie es bereits fir die
zeitgendssischen literati gezeigt wurde.

Gangi bietet ,,der verehrten Leser-in [dariiber hinaus] einige Ausschnitte
aus diesem wichtigen historischen Buch®, die im Gegensatz zu den zum Teil
wortlich iibersetzten Passagen aus Guy Le Stranges Einleitung als direkte
Ubersetzungen markiert sind, allerdings ebenfalls Kiirzungen und Ande-
rungen enthalten. Die Zitate sind von Gangi sorgsam gewahlt, grofitenteils
aus der Mitte der Kapitel gegriffen oder Puzzleteile aus mehreren Abschnit-
ten von Don Juans Text. Die Wahl dieser Zitate erweist sich bei naherer
Betrachtung als politisch bedeutsam.

Ein Textabschnitt etwa behandelt ,den Stil der iranischen Regierung und
Staatsbildung“>! Dies ist ein Hinweis darauf, wie zentral der Gedanke an
den Staatsbau in den 1320er/1940er Jahren war. Der wesentliche Aspekt

48 Le Strange 1926: 13.

49 Diese unverhohlene Bewunderung fiir Marco Polo steht in deutlichem Kontrast zu Galal
Al-i Ahmads spiterer Einschitzung, der christliche Handler sei nur zu den Mongolen
gereist, um diese zum gemeinsamen Krieg gegen die Muslime aufzuwiegeln. Al-i Ahmad
1339/1960: 71.

50 Das sieht auch Don Juan-i Iran selbst so.

51 Gangi 1324/1945: 78.

180

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dieses Passus ist jener der Beratung und eng verkniipft mit den politischen
Ereignissen der 1320er/1940er Jahre. Gangi iibersetzt:

Um Iran beschiitzen und regieren zu koénnen, hélt der Schah immer Rat mit den Adli-
gen (nugba) Irans. Er bespricht alle personlichen und staatlichen Fragen mit ihnen,
seien es Angelegenheiten des Krieges oder der Gerichtsbarkeit, und dies sind die bei-
den wichtigsten Angelegenheiten in Iran.”?

Die Beratung und der Berater sind zentrale Bausteine in der Erzédhlung tiber
konigliche Herrschaft. Der Archetyp des weisen Beraters ist der auch histo-
risch tiberlieferte Gelehrte Buzurgmihr, der im zweiten Teil von Firdausis
Sahnama eine entscheidende Rolle in Kisra Nii§in-Rawans Herrschaft ein-
nimmt. Dick Davis notiert, dass ,much of Ferdowsi’s account of Kesra’s reign
consists of Bozorjmehr’s advice on how to rule®> Zahlreiche Geschichten
ranken sich um die Figur, in denen sie den Ruhm Irans und seines Schahs
mehrt.> Der Gedanke der Beratung taucht auch in anderen historiographi-
schen Schriften auf und avancierte uber die Jahrzehnte zum festen Baustein
beim Erzdhlen iiber politische Strukturen. Das gilt bereits fiir das akade-
mische Milieu der Zeitschrift Yadgar, in der ‘Abbas Iqbal konstatiert, dass
kein Mann, wie erfahren er auch sein mége, ohne Rat auskomme und dies
entsprechend besonders fiir die Staatsfithrung zu gelten habe. Denn Rat
diene dazu, von der Lebenserfahrung anderer zu profitieren und ungewis-
ses Terrain festen Schrittes zu beschreiten.>® Auch der Parlamentarier Hasan
Pirniya halt es, wie bereits erwéhnt, fiir eine zentrale herrschaftliche Auf-
gabe, kluge und weitsichtige Méanner in das eigene Umfeld zu befordern,
um so von ihrem Rat zu profitieren.® Nafisi pflichtet ihm darin bei, bei-
spielsweise wenn er es Fath ‘Ali Sah als gravierendes Versagen ankreidet,
dass er sich mit niemandem im Land beraten habe.”” Noch in den Mono-

52" 1bd. ,The method of government of the Persian kings being peculiar, we shall treat of the

affairs of this kingdom in some detail in order to make the matter perfectly clear. The
king of Persia for his support and guidance always has recourse to his nobles, this both
for the service of his person, and for the government of the state in all affairs, both those
pertaining to the administration of justice and to the conduct of war, and these two are
the matters which in Persia take precedence over all others.” Le Strange 1926: 45.

Davis 2016: 801. Buzurgmihr gelangt noch als Heranwachsender an den Hof, nachdem
der Schah im Schlaf einen Traum hatte, den ihm niemand erklaren konnte. Er lasst im
ganzen Land nach einem kundigen Deuter suchen. Schliellich wird durch einen Zufall
der junge Buzurgmihr angetroffen, der mit Hingabe an seinen Studien sitzt, und als er
hort, wonach gesucht wurde, angibt, er konne den Traum des Konigs deuten. Er wird
an den Hof gebracht, wo er Kisras Gunst gewinnt und sein Wesir wie engster Vertrau-
ter wird. Im Rahmen eines diplomatischen Austauschs mit dem indischen Hof errat
Buzurgmihr die Regeln des Schachspiels und ersinnt im Gegenzug das Spiel nard.

> Davis 2016: 806-11.

55 Iqbal 1323/1944: 1.

56 Vgl. diese Arbeit Teil I, Der Schah als Nukleus des starken Staates, p. 63-69.

57 Nafisi [1335]/1956: 57.

53

181

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

graphien des Staatsverlags, die im Zuge der Bildungsevolution wédhrend
der 1350er/1970er Jahre entstanden sind, schreibt der Historiker ‘Abbas
Parwiz, dass der Schah zur Zeit der Parther ein Beratergremium aus Magi-
ern und anderen groflen Mannern hatte.’® Gute Berater zu wahlen, bleibt
also tiber die Jahrzehnte hinweg als Merkmal legitimer Herrschaft erhalten
und wandelt sich von oppositioneller Mahnung zu einem festen Bestandteil
des monarchistischen Narrativs. Als entscheidend hat hier zudem die starke
Identifikation des Gelehrten mit der Figur des Beraters zu gelten, die bereits
im Archetyp zusammenfallen. Der politische Aktivismus der hier vorge-
stellten literati und ihre enge Verzahnung mit den staatlichen Institutionen,
in denen sie teils fithrende Positionen einnahmen,* schlug sich auch in
ihrem geschichtswissenschaftlichem Schaften nieder und ist im politischen
Klima der Ersten Pahlawi-Zeit bzw. frithen Zweiten Pahlawi-Zeit noch in
mindestens latent oppositionellen Kontexten verortet.* Die Auswahl des
eben zitierten Passus kann in diesem Zusammenhang als Hinweis sowohl
an die Leser-in als auch an die Dynastie verstanden werden, der iranischen
milliyat nicht untreu zu werden, indem die (angeblich) tausendjahrigen
herrschaftlichen Institutionen wie etwa die Beratung missachtet werden.

Insgesamt féllt auf, wie sorgsam die zitierten Passagen gewahlt wur-
den. An einigen Stellen ist aus einem ganzen Absatz lediglich ein Satz oder
sogar ein Satzteil herausgegriffen und mit den anderen zu einem neuen
Text zusammengefiigt worden. In der Beschreibung der Stadt Gazan etwa
entscharft Gangi die besonders starken Urteile des reisenden Diplomaten
tiber die dortigen Bewohner-innen. Doch die Schilderung des ohrenbetau-
benden Kirchengelduts an Festtagen, mit der sich der Konvertit Don Juan
offenbar kritisch gegen religiose Ubertreibung wendet, bleibt in der Uber-
setzung erhalten:

Nach zwei Monaten der Reise auf diesem Fluss kamen wir an eine wichtige Stadt, die
hief} Gazan, und in ihr wohnen 50.000 Familien oder 225.000 Personen. Sie sind alle
Christen und die ganze Stadt ist voller unterschiedlicher Kirchen, die jede fiir sich
zahlreiche Glocken hat, so dass es an Festtagen unmoglich ist, Schlaf zu finden oder in
der Stadt zu verweilen, wegen des ganzen Glockengelduts.®!

Er ist damit ein interessantes Vorbild fiir Gangi und seine Zeitgenossen, die
sich von dem Verdacht, farangi-madab zu sein, freimachen wollten, ohne

58 Parwiz 1354a/1975: 19. Vgl. Farzin Vejdani, der herausgearbeitet hat, dass die Furagis
das Partherreich als konstitutionelle Monarchie dargestellt haben. Vejdani 2015: 42.
Bestes Beispiel ist der eben zitierte mehrfache Premierminister Hasan Pirniya, aber auch
Safa, Nafisi und Gangi hatten strategische und/oder kulturpolitische Amter inne.

Es sei daran erinnert, dass Pirniya begann, seine Geschichte der Antike zu schreiben,
nachdem ihm der Zutritt zum Hof verweigert worden war. Siehe diese Arbeit Teil I, Der
Schah als Nukleus des starken Staates, p. 63-69.

61 Gangi 1324/1945: 79.

59

60

182

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

jedoch damit zur Abkehr vom Blick in den Westen® aufzurufen. Gangis Text
weist folglich in die Geschichte hinein nach, dass es eine Ubernahme frem-
den kulturellen Wissens geben kann und gegeben hat, ohne dass dies zwangs-
laufig eine Untreue gegeniiber der eigenen Kultur nach sich zieht. Schliefilich
bezeichnet sogar Le Strange ihn als ,very patriotic Persian‘%? Auch die von
Kasrawi geforderte Emanzipation von européischer Wissenschaft, ohne diese
ganzlich beiseite zu lassen, wird von Gangi in die Geschichte verfolgt.> Er
schildert die ,Belagerung von Tabriz, in der Don Juan selbst anwesend war®,
und bemerkt, dass dieser dabei ,die Geschichtsschreibung seiner Zeit kri-
tisiert"%* Diese Korrekturen Don Juans beschreiben ein eigenstindiges und
unabhingiges Schaffen des Historikers. Der Gedanke der Kritik findet bei Le
Strange kein Aquivalent, erinnert aber an Kasrawis Diktum, der europdischen
Geschichtsschreibung konstruktiv-skeptisch zu begegnen. Eine Methode, der
Gangi selbst im Laufe seiner Karriere offenbar treu geblieben ist, wenn er, wie
bereits zitiert, Jahrzehnte spater in seiner Fachgeschichte schreibt, dass man
Kritik an Orientalist-innen iiben und ihre Arbeiten dennoch verwerten und
sogar wertschdtzen konne. Diese Kritik wird als genuin konstruiert, indem sie
von Gangi in die Vergangenheit verschoben und an Don Juan-i Iran entdeckt
wird. Dieser kritisiert und korrigiert die europdischen Historiker seiner Zeit,
ohne ihre Arbeiten deshalb zu verwerfen, sondern tritt stattdessen in Gangis
Textarrangement ebenso, wie es Gangi vorschwebt, mit ihnen in einen Dia-
log. Mit anderen Worten: Gangis Zeitgenoss-innen miissen sich im Umgang
mit europaischer Historiographie lediglich auf ihre eigenen historischen Vor-
bilder besinnen. Durch den Nachweis solcher Kontinuititen findet gleichzei-
tig eine Legitimation des eigenen Handelns statt. Das historische Vorbild Don
Juan-i Iran steht dabei als Patriot und Weltbiirger an der gleichen Schnittstelle
wie Gangi und seine Zeitgenossen selbst. Denn der Text wandert zundchst
durch zwei europiische Sprachen, bis er zumindest in Teillibersetzungen
wieder in persischer Sprache vorliegt; an dessen Editionsprozess sind sowohl
Iraner als auch Europier beteiligt. Aber auch inhaltlich zeigte sich Ablehnung
und Zustimmung jenseits des vordergriindigen Bekenntnisses zu Le Stranges
Arbeit in der Auseinandersetzung mit dem englischen Herausgeber sowohl
in der Kompilation der iibersetzten Abschnitte als auch in der Rezeption von

62 Le Strange 1926: 14.

63 Die Auseinandersetzung mit der europaischen Orientalistik spielt auch an anderen Stel-
len in Yadgar eine Rolle. Besonders markant ist ein Artikel zur Geschichte der deut-
schen Orientwissenschaften von Dawiid Munsizada, der zu dem Zeitpunkt in Miinchen
war und der deutschen Orientalistik wie lange iiblich eine entpolitisierte Sonderrolle
zuschrieb. Der Artikel erschien in einer der letzten Ausgaben von Yadgar in der Kolumne
»Ein Blatt iber die Geschichte der Orientalistik in: Yadgar, Jahrgang 5, Ausgabe 8 & 9.
Farwardin-Urdibihist 1328 (April-Mai 1949); 73-81.

64 Gangi 1324/1945: 78. Hervorhebung SSt.

183

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Guy Le Stranges Introduction. Gangi vollbringt den Spagat, selber Teil der
transnationalen Sphare zu sein und dabei patriotische Interessen zu bedienen.

Zwischenfazit

Die Analyse des Artikels und der Vergleich der iibersetzten Passagen mit
Le Stranges Original hat gezeigt, mit welcher Sorgfalt der Text konstruiert
wurde. Damit ist deutlich geworden, dass Gangi nicht nur wissenschaftli-
che, sondern auch politische und habitusorientiete Anliegen verfolgte. Der
Text wirft daher ein wichtiges Schlaglicht auf die genealogische Selbstveror-
tung der iranischen literati der frithen Pahlawi-Ara. Der Historiker Kamran
Safamanesh bemerkt, dass die Zeitgenossen von Yadgar in dem Bestreben,
den Fortschritt (progress) so bald als moglich herbeizufiithren, ungeduldig
und hastig ihre Ziele verfolgten, und konstatiert eine ,uncertainty in the
correctness of their choices“% Die Konstruktion einer Genealogie mit his-
torischen Vorbildern muss also vor dem Hintergrund dieser Unsicherheit
und des grofien Bedarfs an Bestatigung und Bestarkung verstanden werden,
die in direktem Zusammenhang mit der immer wieder artikulierten Bedro-
hung durch einen méglichen Riickfall in das Chaos stehen. Gangi repro-
duziert den Anspruch auf Weltbildung und weist ein Bewusstsein fiir die
politische Brisanz des eigenen Schreibens nach, indem die ausgewéhlten
Passagen wahlweise eine blithende Vergangenheit beschreiben, Mahnungen
fiir die Gegenwart enthalten oder aber gekiirzt werden, wenn sie unlieb-
same Themen beriihren. Auffillig ist, dass Gangi sich in seiner Erzdhler-
rolle als Sprachrohr der Vergangenheit inszeniert. Dies ermdglicht es ihm,
hinter seine Quelle zuriickzutreten. Er prisentiert seinen Leser-innen
scheinbar willkiirlich gewéhlte Passagen der Quellentexte und erweckt den
Eindruck, ein moglichst breites Spektrum an behandelten Themen aufzu-
greifen und vorzustellen. Das zeigt sich nicht zuletzt daran, dass aus jedem
Teil des Buches ein oder mehrere Abschnitte zitiert werden. Bei der ndheren
Betrachtung entpuppte sich jeder der Abschnitte als eng verwoben mit der
politischen Gegenwart Gangis. Unterschiedliche editorische Strategien, wie
die bereits eben erwahnte Vermeidung durch Herauskiirzung, aber auch
Hervorhebung durch Herauskiirzung oder Nebeneinanderstellung, kamen
dabei zur Anwendung. Bemerkenswert ist nicht zuletzt die bewusst konst-
ruierte mental bridge zwischen Leser-in und Autor. Sie kommt ohne direkte
Anprache aus, thematisiert jedoch das Lesen als Handlung und fordert die
Leser-in so zur unmittelbaren Reflexion auf, was nicht zuletzt mit dem Ver-
stindnis von Yadgar als Wissenschaftszeitschrift und der Imagination einer

65  Safamanesh 2010: 123.

184

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

miindigen Leser-in zusammenhéngt. Es ist deutlich geworden, dass die
Darstellung reisender Intellektueller und die voraussetzungslose Neugier in
Iran weilender Gelehrter in der Begegnung mit Ausldndern einen mafigeb-
lichen Beitrag zum Fortschritt und dem Erhalt des Staates aufzeigen sollen.
Eine kritische Haltung ist ein zentrales Element dieser Gelehrsamkeit, da
sie die Unabhéngigkeit des Geistes nachweist.

Igbal und die Wissenschaftsjournalisten, die in seinem Periodikum publi-
zierten, waren auf der Suche nach historischen Vorbildern, die in den Zeiten
des stark empfundenen Umbruchs Orientierung zu bieten vermochten und
schufen eine Gelehrtengenealogie,* in die sie sich einfiigen konnten. Damit
einher ging die Legitimation des eigenen Handelns und der eigenen Ideale
sowie eine Herausstellung des grundsitzlichen Wertes des Gelehrten und sei-
ner politischen Bedeutung fiir die Gesellschaft nicht nur in der Gegenwart,
sondern auch in der Geschichte. Figuren wie Don Juan-i Iran schufen Sicher-
heit dariiber, dass dieser Spagat fiir Gangi und seine Zeitgenossen maéglich
war und sich in der Vergangenheit bereits ereignet hatte. Die Themenwahl
der Historiker, ihr Augenmerk auf Gelehrte und deren Verhaltnis zur Gesell-
schaft wie zur Welt, offenbart die Suche nach Strategien im Umgang mit
der eigenen Gesellschaft. Damit stand die Historikerfachzeitung Yadgar im
politischen Feld, was auch von der herrschenden Elite registriert wurde, die
das Periodikum im fiinften Erscheinungsjahr einstellte.®” Die Historiker pub-
lizierten jedoch nicht nur in Fachzeitschriften, sondern wandten sich auch
an die allgemeine Bevolkerung, teils mit populdrwissenschaftlichen Artikeln,
teils mit Kurzgeschichten. Daher wird im néchsten Kapitel das Verhiltnis die-
ser beiden Textgattungen zueinander beleuchtet.

66 Gelegentlich ist das sogar im Wortsinne zu verstehen, wenn beispielsweise Sa‘id Nafisi in
Yadgar einen Artikel {iber seinen Vater veréffentlicht. Siehe Duktur ‘Ali Akbar Han Nafisi
Nazim al-ataba’, Yadgar Jahrgang 3, Ausgabe 4; 34-65.

67 Amanat 2008: 945.

185

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 21.01.2026, 18:23:53.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

4. Historische Literatur und Geschichtsschreibung

Romane und Kurzgeschichten mit historischen Themen florierten seit
der frithen Pahlawizeit.! Zwar hofften die Autor-innen der wissenschaftli-
chen Arbeiten in der Regel auf die gleiche Breitenwirkung, die man auch
mit literarischen Texten erzielen wollte, doch waren die Publikationen
teils an verschiedene Zielgruppen gerichtet. Im Ubrigen stammten auch
die schongeistigen Texte tiberwiegend von den Historikern selbst. Bereits
Riza Sadiq fiihrt in seiner Anleitung zum Lehrer-innenberuf aus den spéten
1310er/1930er Jahren aus, dass man Geschichte lehren solle wie ein naqqal,
eine Geschichtenerzdhler-in, um die Aufmerksamkeit der Schiiler-innen
zu gewinnen und ihr Interesse an den Erklarungen zu wecken.? In diesem
Sinne publizierte etwa Said Nafisi einige Kurzgeschichten, die sich mit
s. E. heroischen Gestalten der iranischen Geschichte auseinandersetzten.
Diese Kurzgeschichten sind abgesehen von Die Anhdnger-innen der weifSen
Religion, die sich mit dem Aufstand von Mazyar in Tabaristan befasst, in
iranischen Zeitungen oder Journalen abgedruckt worden. Die erste Kurz-
geschichte erschien 1312/1933 unter dem Titel Nach tausend Jahren anléss-
lich des Firdausi-Jubildums und berichtet die Ereignisse um die Entstehung
des Sa@hnama. Die anderen folgten Mitte der 1320er/1940er Jahre und den
Abschluss bildete 1333/1954 Der Mann von tausend Jahren, eine Geschichte,
die sich mit ,Pur Sina® auseinandersetzt und ebenfalls mit einer von den
Pahlawis organisierten Jubildumsfeier zusammenfillt. Dass der Histori-
ker zu beiden propagandistischen Groflereignissen jeweils Geschichten
publizierte, zeigt, wie sich Dynastie und Historikerzunft gegenseitig stabi-
lisierten. Autoren wie Nafisi gelang es u. a. mit solch leicht zuganglichen
Kurzgeschichten, sich vor der Dynastie glaubhaft als Sprachrohr hin zur
Bevolkerung zu inszenieren.

Die Faktualitdt des Literarischen

Sa‘id Nafisi erldutert in dem Vorwort der ersten Auflage von Mah Nahsab,*
dem aus den einzelnen Publikationen erwachsenen Sammelband aus dem
Jahr 1328/1950, dass er mit seinen ,historischen Geschichten*> beabsich-

1 Gheissari 1998: 52.

2 Vejdani 2015: 73.

Ibn Sina bzw. Avicenna, Universalgelehrter des 5./10. Jahrhunderts, ist besonders
bekannt fiir seine Erkenntnisse im Bereich der Medizin.

4 Ubers. Der Mond von Nahsab.

5 Nafisi 1396/2017-18: 13.

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tige, die ,Iraner-innen zu erwecken (bidar)"® Besonders der tapferen und
enthusiastischen (pursiir) Jugend sollen sie Vorbilder liefern, indem die
Taten der ,pahlawanan des altehrwiirdigen Landes und ihre Hingabe und
ihr Mut im Kampf gegen die Auslander (biganigan)“’ geschildert werden.
Die erste, 1.000 Exemplare umfassende Auflage sei, laut Nafisi selbst im Vor-
wort zur zweiten etwas unbescheiden, ,,so schnell vergriften [gewesen], wie
die Buchhéndler es noch nie erlebt hatten®® Doch da er in anderer Arbeit zu
ertrinken drohte, verschob er lange die ,heilige Pflicht (wazifa-yi muqad-
das)®’ rasch eine zweite Auflage herauszubringen. In dhnlicher Manier
entschuldigt er sich fiir die verzogerte Fertigstellung des zweiten Teils der
Zeitgendssischen Geschichte Irans, von der ihn ,zahlreiche Reisen®!® abge-
halten hitten. Offenbar handelt es sich hierbei also um ein rhetorisches
Mittel, das dazu dient, gleichermaflen die Bedeutung der Geschichtsver-
mittlung hervorzuheben wie auch die eigene Geschiftigkeit in den Vorder-
grund zu riicken. Die Geschichte soll der Leser-in in bester und einfachster
Sprache, ins Gewand einer Geschichte gekleidet und ohne sie zu ermiiden,
nahegebracht werden.!! Nafisi rithmt sich denn auch damit, diesen ,Dienst
an Iran® begonnen zu haben, und er hoffe umso mehr auf Nachahmer-in-
nen, die sein Werk fortfithrten.!> Obschon er gleich im ersten Satz von
»Novellen“!? spricht und damit den literarischen Anspruch bestatigt, den er
an seine Kurzgeschichten iiber die pahlawanan-i buzurg (grofien Helden)
hat, zeigt eine exemplarische Analyse von Zeit und Raum in der Geschichte
tiber Maulana, Der absolute Gott (1332/1953), dass gemafs des Anspruchs
Geschichte zu vermitteln, ein starker Eindruck von Authentizitit erzeugt
werden soll. Die Geschichte beginnt mit dem Satz:

Am Sonntag, dem Fiinften des Monats gumada I-uhra des Jahres 672 gamari, vor sie-
benhundert Jahren, starb kurz vor Sonnenuntergang in der Stadt Konya in Kleinasien,
das auf dem Boden der heutigen Tiirkei liegt, in einem Konvent, der noch heute, sie-
benhundert Jahre spater, fast unverandert besteht, ein kranker Mann, der nicht nur
einer der wundervollsten Manner seiner Zeit, sondern einer der erstaunlichsten Man-
ner der Welt war.14

6 Ibd.14.

7 Ibd.

Ibd. 17. Ein verbreitetes Motiv. Der Geograph Gangi etwa schreibt ganz wie Nafisi,
dass sein Werk Der klimatische Atlas in allen grofien Bibliotheken der Welt zu finden
und seine Fachgeschichte bereits nach kurzer Zeit vergriffen gewesen sei. Muhaqqaq
1385/2006-07: 42.

°  Naflsi 1396/2017-18: 17.

10" Nafisi 1344/1965: ohne Seitenzahl.

' Nafisi 1396/2017-18: 13.

12 Ibd. 13 f.

13 Ibd. 13.

4 Nafisi 1396/2017-18: 283.

188

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die exakten Angaben, insbesondere der Hinweis, dass sich dieses Ereig-
nis vor siebenhundert Jahren zutrug, deren Friichte in Form des Konvents
noch heute Bestand haben und im Nachbarland Tiirkei besichtigt werden
konnen, erschaffen trotz der feierlichen Sprache eine sachlich-niichterne
Distanz zwischen der Leser-in und dem Protagonisten. Die Leser-in wird
gemeinsam mit dem Erzdhler in einer Zeit verortet, die die Gegenwart
bezeichnet und von der Leser-in zwangslaufig als real wahrgenommen wird,
der Protagonist hingegen wird einer Vergangenheit zugewiesen, die sich
mehrere Jahrhunderte vor der Gegenwart der Leser-in zutrug und, da sug-
geriert wird, man befande sich auf einem Zeitstrahl, ebenso real erscheint.
Zwar bezieht sich literarisches Erzahlen oft auf eine angebliche Vergangen-
heit, doch erhebt der Erzdhler hier Anspruch auf den Modus der Wahr-
haftigkeit, indem er Verschridnkungen von realer Gegenwart und erzahlter
Vergangenheit nachweist. Der Protagonist ist weder in einer fiktiven Zeit,
noch in einer fiktiven Welt verortet, sondern in einer heute noch existie-
renden Stadt, in einem unverandert bestehenden Konvent und hat daruber
hinaus durch seine Grofle, die ihn zu einem der ,erstaunlichsten Manner
der Welt“ machte, in der realen Gegenwart der Leser-in Aktualitét. Selbst
die Nachfahr-innen des Protagonisten, so wird am Ende offenbar, leben
noch heute in der Tiirkei.!’> Diese besondere Form des Nachruhms, die
sich in den erkennbaren Spuren der Gegenwart manifestiert, ist fiir Nafis
und Safa ein entscheidendes Kriterium fiir Grofie. So konstatiert Nafist in
seiner Kurzgeschichte Der Held aus Hurdsan iiber Abt Muslim aus dem
Jahr 1325/1947, dass noch nach 1229 Jahren die Menschen die Erinnerung
an diesen Groflen Mann in ihren Herzen und Miindern trugen'® und iiber
Mugqanna“ heif3t es, dass der Baum, den er site, noch heute unsterbliche
Friichte trage,'” d. h. seine Glaubensgrundsatze noch heute unter den Men-
schen Hurasans verbreitet seien. Auch Safa weist darauf hin, dass trotz der
augenscheinlichen Niederlage sein Aufstand nicht ohne Folgen (bi-atri)
blieb.!® Die Wiederholung des Baum-Frucht-Motivs in beiden Geschichten
zeigt, dass dies nicht zufillig gewdhlt ist, sondern in den Taten der Grofien
Minner ein Anstof3 zu neuem Leben gesehen wird. Es handelt sich bei dem
Konvent folglich um kein blofles Denkmal, sondern es beweist die leben-
dige Gegenwart von Rimis Vision {iber die Jahrhunderte hinweg.

Der Protagonist aus Der absolute Gott lebte 68 Jahre und 89 Tage'® und
davon seit 628 higri qamari 44 Jahre in Konya,? heiratete im Jahre 618 im

15 1bd. 291.

16 Ibd. 34.

17" Tbd. 58.

18 Safa 1385/2006: 112.

19 Nafisi 1396/2017-18: 283.
20 Thd. 284.

189

- am 21.01.2026, 18:23:53. i e )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Alter von 14 Jahren?! und traf im Jahre 642 higri gamari seinen Weggefahr-
ten Sams ad-Din Muhammad b. ‘Ali Malakdad Tabrizi, was das ,wichtigste
Ereignis im Leben Maulanas“?? war. Diese Exaktheit erweckt den Eindruck
von nachpriifbarer Historizitdt, die dem Rest der Geschichte, dem Narra-
tiv, das um die vielen Zahlen gebildet ist, Glaubwiirdigkeit verleihen und sie
zu Geschichte machen soll. Dariiber hinaus vermitteln auch die in voller Lange
wiedergegebenen Namen, wie es schon im Falle von Sams ad-Din deutlich
wurde, den Anschein hoher Expertise, nicht weniger jedoch auch die gegen-
teilige Feststellung, dass tiber Maulanas Gefahrten und die Art des Einflusses,
den er auf ihn ausiibte, ,keine genauen Informationen iiberliefert sind",?* bote
das Genre der Kurzgeschichte doch fraglos die Moglichkeit, der Phantasie
freien Lauf zu lassen. Aber das macht Nafisi an dieser Stelle nicht. Denn hier
mochte er prézise vorgehen, schliefSlich ,,schreiben etwa alle Biicher, die {iber
Maulana forschten (bahs kardan)‘?* was in seiner Novelle zu lesen stehe.

In dem vorliegenden Fallbeispiel ist festzustellen, dass sich die gedankli-
chen Pramissen und Schlussfolgerungen des historiographischen Textes iiber
den Rebellenfithrer Muganna“ von Zabihullah Safa (links) und des literari-
schen Textes von Sa‘ld Nafisi (rechts) gleichen und sich teils kaum unter-
scheiden lasst, welcher der faktuale und welcher der fiktionale Text ist:

Die Glaubenssitze Muqanna‘s fanden
rasch Verbreitung in Transoxanien, denn

Zur damaligen Zeit hatten die Sitten, die
die Araber mit sich brachten, noch keine

erstens liegt dieses Gebiet weit entfernt
von den urspriinglichen islamischen
Zentren und die Menschen hatten sich
den Sitten des Islams noch nicht ver-
schrieben und zweitens war die arabi-
sche Sprache fiir sie unverstandlich und
jene, die den Islam einst gebracht hatten,
pflegten noch auf parsi zu beten. Es ist
offensichtlich, dass der Fortschritt (pis-
raft) von jemandem, der mit den Men-
schen auf parsi spricht, rascher ist als von
jenen, die mit ihnen auf Arabisch (tazi)
sprechen. Zumal Muqanna“ gute Missio-
nare (daiyan) hatte.??

21
22
23
24
25

Ibd. 286.

Ibd. 288.

Ibd.

Ibd. 285.

Safa 1385/2006: 114.

Waurzeln in Hurasan und Transoxanien
geschlagen. Die Menschen beteten noch
auf parst und nachdem sie den Zoroast-
rismus abgestreift hatten, hatten sie noch
keine richtige Religion angenommen.
Fiir jemanden wie Muqanna’, dessen Ziel
es war, sein geliebtes Iran aus den Klauen
der Auslander zu befreien, war es daher
am kliigsten dies zu tun, indem er den
Menschen eine neue Religion brachte
und so in ihren Herzen Platz fand.2°

26 Nafisi 1396/2017-18: 46. Ubrigens ist anzumerken, dass diese Interpretation keines-

wegs ein Alleinstellungsmerkmal iranischer Historiker ist, sondern eine im historischen
Moment allgemein verbreitete Skepsis der Religion gegeniiber zum Ausdruck bringt, die

190

- am 21.01.2026, 18:23:53.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Wie Umberto Eco feststellt, erkennen wir das kiinstliche, also fiktive Erzah-
len gewohnlich am Paratext.”” Da Texte nicht zwingend Fiktionssignale
beinhalten, kann die Fiktionalitat textintern nicht unbedingt entschieden
werden, sondern ergibt sich erst aus dem kommunikativen Zusammen-
hang. Erst die Einbeziehung sowohl der Intentionen der Autor-in als
auch der Leser-in und nicht zuletzt der Konventionen der Leser-innenge-
meinschaft kennzeichnen den Fiktionsgehalt eines Textes, der in einem
bestimmten sozialen und historischen Kontext als fiktional erkennbar ist.?8
Auch der Name des Autors kann, wie Eco anmerkt, zum Paratext gehoren.?’
Der Name des bekannten Historikers Nafisi ist dazu geeignet glauben zu
machen, dass in den Geschichten eine grofie Fachkenntnis der Geschichte
verborgen liegt, und halt den Text in einem Zustand der Liminalitat. Die ver-
schwommene Grenze zwischen faktualem und fiktionalem Erzdhlen wird
folglich durch die Doppelidentitit des Autors als Historiker und Roman-
cier verstirkt und erméglicht die Ubertragung des Wahrheitsanspruchs der
Erzéahlstimme innerhalb der Diegese auf die Realitét. Nafisi ist offenbar mit
der Erzahlerstimme gleichzusetzen. Hierfiir liefert das bereits zitierte Vor-
wort des Sammelbandes weitere Anhaltspunkte. Dieses ldsst einen Reali-
tatsanspruch erkennen. In seinem Vorwort vergewissert Nafisi der Leser-in,
dass er in dem Text mit seiner eigenen Stimme spricht und macht klar, dass
er die Rolle des Erzahlers auch in den Kurzgeschichten beibehalt.?

Wenn es Nafisi folglich in erster Linie darum ging zu belehren, wes-
halb schrieb er dann keinen Traktat? Die literarische Ausarbeitung von
Geschichte macht sie fliissig erzéhlbar, wie ein Hinweis auf die im ersten Teil
der vorliegenden Arbeit besprochenen Monographie {iber Babak verdeut-

auch unter zeitgendssischen europdischen Historiker-innen verbreitet war. So wurde die
romische Religion lange ,bevorzugt als Instrument einer damit rational umgehenden
Elite“ aufgefasst. Albrecht 2020: 62.

27 Eco2021: 37 f.

28 Scheffel 1997: 42 £. Ein fiktionales Vorwort wire freilich durchaus denkbar. Ein neueres
Beispiel ist Amir Hassan Cheheltans Der Kalligraph von Isfahan (2015), in dem ein fik-
tiver Herausgeber seine Handschriftenedition erlautert.

29 Eco2021: 37 f.

30" Nafisi 1396/2017-18: 13 f. Ein dhnlicher Fall stellt Sadiq Hidayats Das sasanidische Mdd-
chen Parwin aus dem Jahr 1309/1931 dar. Dort wird die Figurenrede gelegentlich durch
Fufinoten erginzt, um das Gesagte historisch-fachlich zu verifizieren (siehe z. B. Hidayat
1342/1963a: 13). Die Fufinoten reiflen die Leser-in aus der Diegese und halten sie dazu
an, deren Fiktionalitdt zu {iberdenken. Seinem gemeinschaftlich mit Minuwi entstande-
nen Theaterstiick iiber den Rebellenfithrer Maziyar (1307/1934) ist dariiber hinaus eine
von seinem Partner verfasste historische Einfithrung vorgeschaltet. Ein Unterschied zu
dem Sammelband von Nafisi besteht darin, dass es in diesen beiden Texten allerdings
einen Wechsel der Erzahlerstimme gibt. Die sogar von einem anderen Autor in einer
eindeutig in der Erzdhlerrolle eines Historikers verfasste Einleitung schwebt {iber dem
fiktionalen Text und offeriert der Leser-in die Méglichkeit, den fiktiven Text mit histori-
schen Ereignissen zu synchronisieren.

191

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

licht. Nafisi bleibt dort einem Verstandnis des Historikers als Quellensamm-
ler, mithin als ,Detektiv* treu. Die Aufgabe — und Leistung - besteht dann
darin, samtliche Quellen zu Babak in persischer Sprache zur Verfiigung zu
stellen und fiir sich selbst sprechen zu lassen. Die literarisierte Form bietet
die Gelegenheit zur Abkehr von der Kompilation, ohne in den Verdacht der
Unredlichkeit zu geraten. Auftéllig in dem oben zitierten Fallbeispiel iiber
Muganna‘ ist zudem die sogar in der Ubersetzung rasch erkennbare, einfa-
chere Sprache im Vergleich mit dem historiographischen Text von Safa. Der
Leser-in werden die Widerspriichlichkeiten und die anspruchsvolle Sprache
der von ihm sonst oft in voller Lange zitierten Quellen - i. d. R. seine eige-
nen Ubersetzungen - erspart und eine vereinfachte Version prasentiert, die
dariiberhinaus eine Zuspitzung der Ereignisse ermdglicht.

In der Folge lassen sich Unterschiede zwischen den Quellentexten und den
Kurzgeschichten ausmachen, die wichtige Hinweise auf das Geschichtsver-
standnis Sa‘ld Nafisis liefern. Etwa durch die Bevorzugung eines bestimmten
Quellentextes, Verknappungen oder Erganzungen, wird ein fliissiges Narra-
tiv entwickelt. Zusatzlich wird dem Quellentext, auf dem die Kurzgeschichte
beruht und an den sie nicht selten eng angelehnt ist, die Subjektivitit ent-
zogen. Die Quelle berichtet nicht ldnger als eine Zeugin unter vielen méogli-
chen, sondern ihre Worte werden der heterodiegetischen Erzdhlerstimme in
den Mund gelegt, der eine besondere Ein- und Ubersicht der Diegese zuge-
billigt wird.

Dies zeigt eine vergleichende Detailanalyse eines weiteren Abschnitts der
Geschichte Mah Nahsab von Nafisi (rechts) und eines Artikels von Safa
(links) iitber Muganna“ deutlich. Muqanna® Hasim (oder Hisam) b. Hakim
(gestorben ca. 141/780) gilt als bedeutender Rebellenfiihrer aus Hurasan,
der in der Nachfolge von Abi Muslim vierzehn Jahre lang Widerstand gegen
die Truppen des Kalifen geleistet haben soll.?! Schlief3lich jedoch wurde der
militarische Druck, den seine Feinde auf seine Gemeinschaft ausiibten, zu
grofs:

Dies war der letzte Schlag (latma),
der Muqanna“ zugefiigt wurde und er
wusste, dass es nun keine Hoffnung
mehr gab.

Sein [Muqanna's] iranisches Blut (rag-i
irani) gestattete es ihm nicht, sich
und seine Néchsten den na-gawan-
mardischen Arabern (taziyan) zu tber-
lassen. In der Nacht hatte er einen
Plan geschmiedet und erhob sich also
am frithen Morgen. Er feuerte (garm
bar-afruht) den grofien Ofen (tanir-i
buzurg) an, dass er so heifl werde wie

31 Safa 1385/2006: 111.

192

- am 21.01.2026, 18:23:53.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Also feuerte er (garm bar-afritht) den
Ofen (tanur) an und schmolz (zib)
Eisen und Kupfer (ahan-u miss) darin,
und so wurde der Ofen drei Tage befeu-
ert (musta‘al). Wir tragen nun vor, was
Abi Bakr Muhammad b. Ga‘far Narsaht,
der Verfasser der Tarih-i Buhara, von
einem Dihqan aus Ki$ namens Aba ‘Ali
Muhammad b. Hartan, der es von sei-
ner eigenen Grofimutter, die eine von
Muganna‘s Frauen gewesen war, erzihlt
bekommen hatte:

»Eines Tages hieff Muganna‘, wie es
seine Gewohnheit war, die Frauen sich
zu Speis und Trank (taam-u Sirab) zu
setzen. In dem Wein war Gift (zahr),
und zu den Frauen sprach er: Wihrend
ich einen Schluck aus meinem Becher
trinke, so trinkt ihr euren aus!

So tranken alle (pas hama hurdand),
aber ich trank nichts (wa man nahur-
dam), sondern schiittete den Wein in
meinen Kragen (wa dar gariban-i hud
riptam) und er merkte es nicht (wa
way nadanist). Alle Frauen sanken
zur Erde und starben (hama-yi zanan
biyuftadand wa bimurdand), und auch
ich sank zwischen ihnen nieder und tat
s0, als wire ich tot, und er begriff nichts
(wa man niz h*istan dar maiyan-i isan
andahtam wa h*istan ra murda sahtam
wa way hal-i man nadanist).

Da stand Muganna‘ auf und schaute
sich um und erachtete alle Frauen als
verstorben.

der Mittelpunkt der Holle. Er schmolz
(gudahta) Eisen und Kupfer darin und
steigerte die Hitze drei Tage lang. Am
Ende des dritten Tages rief er seine giitige
Ehefrau (hamsar-i mihraban-i h*is) zu
sich, die Tochter von ‘Abdullah p. ‘Amar,
der zu den treuesten Feldherren gehort
hatte und der bei der letzten Schlacht
um die Burg sein Leben gelassen und
damit seinen Namen in die Herzen der
Sgawanmardan eingeschrieben hatte.

Er sagte, heifl die Frauen sich zu Speis
und Trank zu setzen, und dann fiillte er
Gift (zahr) in den Wein, und er gab jeder
Frau einen eigenen Becher (qadah) und
sprach: Wenn ich von meinem Becher
(gam) trinke, miisst ihr euren Becher
(gam) in einem Zug austrinken.

Unter all diesen Frauen war eine Ver-
raterin, die den Tod firchtete und
ahnte, was ihr Schicksal sein sollte. Sie
trank nicht von ihrem Becher, sondern
schiittete den Wein in den Kragen (az
gariban-i b'is rijt), stellte sich tot und
lief§ sich zwischen die anderen Frauen
fallen (wa hid ra murda sahta wa dar
maiyan-i zanan-i digar andaht). Sie floh
dann bei der ersten Gelegenheit, die sich
ihr bot, in eine versteckte Ecke. Von dort
aus beobachtete sie die Vorkommnisse.

(...)

Der Anfiihrer der gawanmardan erhob
sich und warf einen Blick nach rechts
und nach links, wo er niemanden sonst
noch stehen sah. Er hob seine zierli-
che (lagar) Hand an seine mannliche
(mardana) Stirn und wischte sich den
kalten Schweif$ fort, der in den Bro-
kat seines Schleiers sickerte. Er zog
seinen Gesichtsschleier zur Seite und
,Muganna“ [Anf. i. O.] trat hinter dem
Niqab hervor. Die Welt konnte noch ein-
mal das tapfere (mardana) Antlitz dieses
50-jahrigen sehen und sein schwarzes,
warmes (dil-Sikaf) Augewarfnoch einen

193

- am 21.01.2026, 18:23:53.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Also trat er zu seinem gulam, zog ein
Schwert und enthauptete ihn (wa Samsir
bizad wa sar-way bar dast) und trat an
den Ofen, den zu befeuern er drei Tage
lang befohlen hatte.

Er legte seine Kleider ab und warf sich
in den Ofen. Es stiegen Rauchwolken
auf (didi bar-amad) und ich trat an den
Ofen heran, sah aber keine Spur von ihm
(hi¢ atri nadidam) und niemand in der
Festung war noch am Leben. Der Grund
dafiir, dass er sich selbst verbrannt hatte,
war, wie er stets gesagt hatte: damit meine
Anhinger-innen aufrithrerisch (‘as?) wer-
den, muss ich in den Himmel aufsteigen
und dort die ruhigen Engel erziirnen. Er
warf sich ins Feuer, damit das Volk sage,
dass er in den Himmel gestiegen sei und
die Engel uns zu Hilfe eilen und seine Re-
ligion auf Erden verbleibe.*

Da alle Bewohner-innen der Festung ver-
storben waren, Offnete die verbliebene
Fraudie Tore,und die Soldaten des Kalifen
stromten in die Burg. Muqanna‘ und sei-
ne Nichsten waren abgesehen von die-
ser Frau nicht gefallen, aber alle Schat-
ze und Besitztimer von Muganna“ fie-
len den Pliinderern in die Hinde.?

Blick auf diese erstaunliche Welt. Er trat
zu seinem parda-dar, der in der Festung
immer in seiner Nahe blieb, und nahm
das Schwert, das jener in der Hand hielt,
und dessen Kopf rollte zu Boden, damit
auch dieser letzte Verbliebene der Fes-
tung (daz) Siyam nicht in die Héande des
Feindes fallen mége. Danach schlang er
seine Arme (bagal) um jeden einzelnen
Mann und warf sie nacheinander in den
brennenden Ofen und als schlieSlich
niemand mehr {ibrig war, naherte er sich
wieder dem Ofen und zog seine langen,
weilen Kleider aus. Er warf einen letz-
ten Blick auf den blutigen Himmel im
Westen, wo bereits das Abendrot ver-
glomm und langsam den jungen Mond
zu erkennen gab, dessen Sichel drei Tage
alt war. Er blickte in jede Richtung, Ab-
schied nehmend von dem Himmel Irans,
der Erde Irans, hob seine rechte Hand zu
einem letzten Grufl zum Sonnenunter-
gang im Westen [ndamlich in Richtung
des heutigen Staatsterritoriums Iran] und
warf sich mit einem Sprung in den Ofen
und verschwand in der Asche des Feuers,
das er so lange flammend gehalten hatte.
Im selben Moment stieg eine Rauchwol-
ke (didi) aus dem Ofen heraus, und sein
zierlicher (lagar) Korper verbrannte, so
dass auch von ihm nichts als Asche blieb.
Jene Frau, die den Wein in ihren Kragen
geschiittet hatte und so ihr Leben an all
den Martyrer-innen vorbeigeschmuggelt
hatte, eilte in die Nahe des Ofens und sah
keine Spur (nisani) von seinem Leib.33

Die Zeugin und Ich-Erzéhlerin wird von Nafisi zum Verstummen gebracht
und ihre in Safas Quellentext noch erhaltene trickreiche Uberlegenheit,
dort kenntlich gemacht durch die wiederholte Aussage, Muqanna‘ habe
nichts gewusst und nichts verstanden, eliminiert. Stattdessen wird sie zur
Verraterin umfunktioniert, weil sie anders als ihre Mitstreiter-innen nicht
ebenfalls das Martyrium wihlt. Safa sieht das zwar durchaus dhnlich, da
er ja schlussfolgert, aufler jener iiberlebenden Frau sei niemand gefallen
bzw. erobert worden, doch erméglicht die lange ,Figurenrede® der Leser-in

32 Safa 1385/2006: 118 f.
33 Nafisi 1396/2017-18: 55 ff.

194

- am 21.01.2026, 18:23:53.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eine von dem Erzahlmedium unabhingige Rezeption des Geschehens. Die
semantische Nahe der beiden Texte ist — trotz der sentimentalen Ausschmii-
ckungen Nafisis - offenkundig. Nafisi hat den Bericht der Zeugin einer
Erzéhlstimme mit olympischem Standort zugeeignet, die zwar keineswegs
allwissend ist — {iber das Innenleben Muqanna‘s erfahren wir so gut wie
nichts,** sondern sind darauf angewiesen, sein Handeln zu deuten -, aber
wie schon der Erzahler in der Rumi-Geschichte tiber eine Jahrhunderte
{iberspannende Ubersicht verfiigt. Mithin ist auch dieses Erzihlmedium in
der Lage, die Zeiten vor und nach den Kernereignissen der Geschichte zu
schildern und einzuordnen. Die Leser-in bleibt durch diese Erzahltechnik
gewohnlich auf Distanz zu den Figuren. Im Zusammenhang damit féllt auf,
dass Nafisis Text weniger von arabischen Fremdwortern durchzogen ist. So
wahlt er an Stellen, in denen Safa arabische Termini verwendet, dezidiert
persische: An zwei Stellen taucht dort, wo Safa von gadah spricht, gam auf;
fiir das zusammengesetzte Verb zib sudan steht bei Nafisi gudahtan und atri
ist bei Nafisi nisani usf. Abgesehen von der einleuchtenden Annahme, dass
sich darin das nationalistische Anliegen der Geschichte spiegelt, offenbart
sich auch eine Verschiebung in der Haltung der Leser-in gegeniiber. Wil-
liam Beeman hat iiberzeugend dargelegt, dass sich selbst an der Aussprache
fest ins Persische integrierter arabischer Termini soziale Faktoren ablesen
lassen. Arabische Begriffe weisen auf eine formale, persische hingegen auf
eine intimere Situation hin.** Folglich wird insgesamt eine grofiere Néhe
zwischen Text und Leser-innenschaft kreiert und auf diese Weise das Poten-
zial zur Identifikation mit den Figuren verstarkt. Durch die Spannung zwi-
schen distanzerzeugender Nullfokalisierung und intimer Erzdhlweise tritt
die Grofde der Figuren hervor: Nicht die Leser-in schwebt kraft des Erzéh-
lers tiber den Figuren, sondern die heroisierten Figuren thronen iiber der
Leser-in. Die intime Lesesituation erreicht ihren Hohepunkt, als der Erzah-
ler die Leser-in duzend anspricht: ,Du sagst [vielleicht] Hisam p. Hakim sei
niemals auf dieser Welt gewesen. [Schliefilich ist keine Spur seines Korpers
tibriggeblieben. Anm. SSt.] Aber nein! Es gab niemals etwas (¢izi) Grofleres
auf der Welt als ihn!“3¢ Das ist ein verbreitetes Verfahren fiktionaler Texte
mit einer intimen Erzahlsituation. In Simin Dani§wars Kurzgeschichte Wen
griif$e ich noch? (1359/1980) sagt das Erzahlmedium zu der Leser-in: ,In

34 Der Hinweis, er habe in der Nacht einen Entschluss gefasst, liegt irgendwo auf der

Grenze zwischen Kenntnissen des Innenlebens und duflerer Beobachtung.

Beeman 1986: 129. Allerdings gilt dies nicht grundsitzlich, ndmlich dann nicht, wenn
Worter so mannigfaltig in den alltiglichen Wortschatz integriert sind, dass sie nicht
mehr als Fremdworter auffallen, bspw. gadim vs. bastan (ibd. 241), also gerade bei Wor-
tern, die nationalistisch aufgeladen sind und daher vor allem in elitiren Kreisen Verwen-
dung fanden.

36 Naflsi 1396/2017-18: 57.

35

195

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Nachbarschaft hatten sie ihm den Spitznamen (lagab) Herr Panirpir
gegeben, denn er fiihrte eine Kiserei in der Zala-Strafle und er lief§ nie-
manden anschreiben, nicht einmal Sie (hata suma) [wiirde er anschreiben
lassen].*” Anders als im Falle von Nafisi wird die Leser-in hier allerdings
gesiezt. Dass Nafisi seine Leser-innenschaft duzt, ist als Hinweis auf ein hie-
rarchisches Gefille zu verstehen. Im Vorwort ist bereits angedeutet, dass die
Leser-in als leitungsbediirftig und womdglich jugendlich imaginiert wird,
was sich auch im Text selbst noch als bedeutsam erweist.3® Eine Deutung
des persophilen Vokabulars als Versuch Nahbarkeit zu erzeugen, ist deshalb
umso iiberzeugender, als auch Safas Text fraglos ein nationalistisches Anlie-
gen transportiert und auch Safa an Schliisselstellen im Text arabische durch
persische Worter ersetzt hat (etwa ‘arabi und tazi bzw. farsi und parsi). Sol-
che persischen Neologismen wurden urspriinglich im Bereich der Litera-
tur und Linguistik entwickelt, von frithen Historikern wie Ahmad Kasraw1
und Hasan Pirniya aufgegriffen und fanden auf diese Weise schnell Ver-
breitung in historiographischen Schriften.* Die Wahl arabischer Begrifte
in Kombination mit den persischen Schliisselbegriffen in Safas Text diirfte
in Anschluss an Beeman ebenfalls eine kulturelle, mithin soziale Botschaft
tragen: Die Wortwahl gibt Auskunft iiber das hohe Niveau des Textes und
die Expertise seines Verfassers. Teils er6ffnen sich durch die begrifflichen
Abweichungen jedoch auch neue Assoziationsfelder wie im Falle des frei-
lich der Bildungssprache zuzuordnenden Wortes parda-dar. Dessen seman-
tisches Feld unterscheidet sich erheblich vom Bedeutungsbereich des von
Safa verwendeten Begrifts gulam. Der Linguist ‘Ali-Akbar Dihhuda schreibt
in seinem Worterbuch der persischen Sprache:
Die urspriingliche Bedeutung des Wortes gulam ist Junge oder Heranwachsender
(amrad), weil aber Ko6nige, Feldherren (umara) und Dichter gulam als Diener in

Krieg und Luxus verwendeten und mit den Schonen unter ihnen Liebesbeziehungen
pflegten, wird gulam in der persischen Literatur als Geliebter verstanden.

Die Definition von parda-dar geht eher in die Richtung des Pfortners, Auf-
sehers. Im Sahnama ist der parda-dar Begleiter eines pahlawan:

Bi-Sud parda-dar-i girami rawan

Cinin ta hana-yi pahlawan.*!

Es eilte der verehrte parda-dar,

Bis er das Haus des pahlawan erreichte.

37 Danigwar 1380/2001: 68. Der Wortteil panir im Namen Panirpiir bedeutet Kse.

%% Nafisi 1396/2017-18: 15.

39 Tavakoli-Targhi 2010: 16.

40 Lugatnama-yi Dihbuda, guldm. Das Wort taucht allerdings ebenfalls im Sahnama auf,
genauso aber im Koran.

41 Lugatnama-yi Dihhuda, parda-dar.

196

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Wahl von parda-dar bedeutet also eine semantische Einengung,
die ausschlief3t, dass der junge Mann fiir einen Geliebten gehalten wird,
wodurch die Méglichkeit, den Abschnitt mit Muganna‘s angeblich freizii-
gigem Sexualleben*? zu assoziieren, unterlaufen wird. Hinzu kommt die im
Zuge der Feminisierung von Schonheit in Misskredit geratene Homoerotik,
die vielen Autoren der frithen Pahlawi-Zeit mit einem modernen Lebensstil
unvereinbar erschien und darum in ihrem Milieu iiberwiegend als riick-
schrittlich abgelehnt wurde.** Darauf deutet auch die von Nafisi prominent
inszenierte Ehefrau des Helden hin, die bei Safa nicht auftaucht, bei Nafisi
aber Muqanna‘ vom Verdacht der Promiskuitat sowie homoerotischer Prak-
tiken freispricht. Die kriegerische anstatt dienende Funktion des parda-
dar wird daruber hinaus durch das Schwert betont, dass er bereits in den
Hiénden tragt. Die Einvernehmlichkeit des Geschehens wird durch Nafisis
Erganzung herausgestellt.

Bereits die Wahl des Quellentextes auf den Nafisi seine Kurzgeschichte
stiitzt, stellt eine Entscheidung fiir ein bestimmtes Narrativ dar: So wiahlt
Mugqanna‘ den Freitod offenbar mit Zustimmung seiner Gefahrt-innen, als
sich unverkennbar zeigt, dass er von seinen bzw. den Feinden Irans besiegt
werden wird.** Durch die Selbstverbrennung verweigert sich der Rebellen-
fithrer noch im Tod seinen Bezwingern, entzieht sich gewissermafien der
Bezwingung, einerseits durch seinen Freitod und die Ermordung seiner
Jiinger-innen, andererseits indem er — anders als es Imam Husain (t. 61/680)
vergonnt war — seinen Korper dem Sieger entzieht, was besonders fiir den
Kopf als entscheidend zu gelten hat, der von den Muslimen als Beweis und
Trophéde vom restlichen Korper abgeschlagen und dem Kalifen vorgefiihrt
und oftmals verschandelt wurde. Noch im Tod verfiigt Muganna“ also iiber
seinen Korper und verkehrt damit seine Niederlage in einen Sieg, da seine
Feinde weder iiber seinen Geist noch seinen Korper verfiigen konnen. Die
Textgattung Kurzgeschichte ermdglicht Nafisi Uberlieferungen, die davon
ausgehen, dass Muqanna“ sich wie alle anderen auf der Festung weilenden
Menschen ebenfalls vergiftet habe und die Truppen des Kalifen Mahdi sei-
nen Kopf nach Aleppo schickten aufler Acht zu lassen.*> Diese Lesart sollte
sich zudem langfristig durchsetzen, wie sich an ‘Abbas Parwis Arbeit zeigt,
der Mitte der 1350er/1970er Jahre in Anstrengungen und Opferbereitschaft
der Iranerinnen zum Schutz der monarchischen Tradition Irans erlautert,

42 Es heifdt, er habe unehelichen Geschlechtsverkehr fiir erlaubt (mubah) erklirt. (Safa
1385/2006: 113 und Nafisi 1396/2017-18: 51.) Beide Autoren lehnen diese Ansicht ab.

43 Siehe hierzu Najmabadis Women With Mustaches and Men Without Beards (2005).

44 Nafisi 1396/2017-18: 55 ff.

45 Safa 1385/2006: 120 f.

197

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

dass der Nigab-dar-i Hurasani (also Muqanna‘) sich selbst verbrannte,
»damit seine Leiche nicht in Feindeshand“¢ falle.

Auch Auslassungen lassen sich feststellen: So bleibt bei Nafisi die reli-
giose Begriindung der Zeugin unerwéhnt. Die Erklarung hierfiir findet sich
bereits vor dem dramatischen Ende Muganna's:

Tag fur Tag vergroflerte sich die Zahl der Weiflkleider [also der Anhidnger-innen
Muganna's]. Sie verbreiteten sich in Hurasan und Transoxanien und erschiitterten die
Macht der tyrannischen Ausldnder. Jene sahen keine andere Losung, als die Weifiklei-
der zu beschimpfen und als Unglaubige (kdfir) und Sektierer (zandiq) zu bezeichnen,
um so die einfachen und ungebildeten Leute von ihnen abzubringen, und erstaunli-
cherweise sind 1.200 Jahre spater noch immer in den Herzen der einfachen Menschen
Spuren von dieser verleumderischen Nachrede zu finden.*’

Wahrend Nafisi die unliebsamen Elemente einfach streichen kann, wid-
met sich Safa in einer ausfiihrlichen Betrachtung der Wiederauferstehung
(hulil) und deren christlichen wie islamischen Formen insbesondere im
Kontext der Mystik, wobei er auf den Safi Mansar al-Hallag (t. 309/922)
und seinen berithmten Ausruf ana I-haqq (Ich bin die Wahrheit [respektive
Gott]) und auf Reinkarnationsvorstellungen innerhalb der Schia eingeht.*®
So kommt er zu dem Ergebnis, dass huliil unter den islamischen Glaubens-
richtungen insbesondere abseits der Zentren und im Zirkel von Aba Mus-
lim, dem Muganna‘ entstammte, keine Neuheit darstellte, zweifelt jedoch
gleichzeitig an, dass die Historiker iiber die Details der oft geheimen Glau-
benssitze informiert gewesen seien.*

Zusammenfassend ldsst sich feststellen, dass die Kurzgeschichten die
Hemmschwelle zur Lektiire senken und der jungen - oder vielleicht auch
der alten - Leser-in einen leichten, beinah beildufigen Einstieg in die
Geschichte der Nation bereiten sollen. Die Texte biiffen durch das allzu
enge Zeitkorsett und die Dominanz der Erzahlstimme, die insbesondere in
Nafisis Kurzgeschichten selten die Figuren zu Wort kommen lésst, zudem
ein wesentliches Merkmal von Literarizitdt ein: Sie prasentieren sich nicht
langer als vieldeutig. Wihrend fiktionale Texte prinzipiell polyvalent und
damit auslegungsbediirftig sind, wird die Leser-in in den hier untersuchten
literarischen Texten dazu angehalten, sich von der Deutung des Erzahlers
abhingig zu machen. Der freiere Umgang mit den Quellen - und auch dies

46 Parwiz 1354/1975: 46.

47 Nafisi 1396/2017-18: 47. Safa konstatiert, dass die islamischen Historiker Mugqanna‘ in
schlechter Erinnerung behalten haben und vor keiner Verleumdung und Verfluchung
zuriickgeschreckt seien, wofiir er den enormen Riickschlag verantwortlich macht, den
der Rebellenfiihrer der Ausbreitung des Islams zugefiigt habe. Doch es sei unsinnig zu
glauben, dass jemand, der tatsdchlich dermafien niedertréachtig sei, in so kurzer Zeit so
viele Anhanger-innen habe gewinnen konnen. Safa 1385/2006: 120.

48 Ibd. 123 ff.

49 Safa 1385/2006: 128.

198

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wird bei Nafisi insbesondere in den Beschreibungen des Erzahlmediums
deutlich - erméglicht eine Zuspitzung der vorbildhaften Eigenschaften der
qahraman und ist somit geeignet, den Patriotismus und das Nationalbe-
wusstsein des Publikums zu stirken. Denn wenn nur eine einzige seiner
jungen Leser-innen einen einzigen pahlawan aus seiner Kurzgeschichten-
sammlung zum Vorbild wihle, schreibt er, wird es sein grofiter Stolz und
sein grofites Verdienst (padas) sein.®® Der Anspruch, sich an die Bevolke-
rung (mardum) zu richten, anstatt sich auf die Resonanz innerhalb eines
elitdren Zirkels zu konzentrieren, steht im Zusammenhang mit dem ver-
anderten Denken iiber Textproduktion insgesamt, deren Ergebnisse nun
einfach, verstandlich und schlicht sein sollten.5! Nicht zuletzt stellen Nafisis
urspriinglich in Zeitungen publizierte Novellen daher auch ein Experiment
mit neuen Textformen dar, die von europdischen Vorbildern inspiriert
sind.>? So konstatiert er selbst, dass seit Beginn der Pahlawi-Herrschaft die
persische Literatur zu neuer Bliite kam, wodurch Irans Status in der Welt
erhoht wurde.>

Die Literarizitdit der Geschichte

Die Niahe zwischen Literatur und Geschichtsschreibung ist auch in den im
engeren Sinne historiographischen Texten selbst ersichtlich. Noch in den
1340ern/1960ern beweist Lutfullah Hunarfar, der im ersten Teil der Arbeit
bereits besprochene Kunsthistoriker und Autor der Stadtgeschichte Isfahan,
seine Nahe zu Literatur durch diverse Gedichte, die er zitiert. Zabihullah
Safas Die Helden von Irans Unabhdngigkeit ist vor allem wegen seiner lite-
rarischen Sprache beispielhaft. Die erste Auflage des Sammelbands erschien
unter dem Titel Die tapferen Soldner (Diliran-i Ganbdz) im Jahre 1353/1974.
Das Buch fasst die seit den 1310ern/1930ern sukzessive in diversen Zei-
tungen erschienenen Artikel des Autors zusammen.** Auf sprachlicher
Ebene stellen auch Safas Arbeiten ein Experiment mit Textgestaltung dar.
Bereits die Titel seiner Aufsitze, wie Die Lowen von Herat (Siran-i Hirat)
und Der Armeebezwinger Sufi (Sifi-yi Laskarsikan), ebenfalls aus dem Jahr
1333/1954, deuten auf ein spannungsreiches, literaturnahes Erzdhlen von

>0 Nafisi 1396/2017-18: 15.

51 Tavakoli-Targhi 2010: 17.

52 Es wurde festgestellt, dass Ubersetzungen die ,,primary source for changing the literary
system, importing new form, and providing a space for literary modernization® waren
(Azadibougar 2020: 8). Da die hier vorgestellten Autoren alle auch als Ubersetzer aus
europdischen Sprachen wirkten, waren sie Teil dieses Transferprozesses.

>3 Nafisi 1344/1965-66: 95.

54 Die zweite Auflage ist als unverdnderter Nachdruck im Jahre 1385/2006-07 unter dem
erwihnten Titel veroffentlicht worden.

199

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geschichte hin. Die exemplarische Analyse eines Passus aus dem ebenfalls
im Jahre 1333/1954 erschienenen Artikel Der Krieger unter den Kriegern
(Mubariz-i Al-i Mubariz) veranschaulicht die durchlissige Grenze zwi-
schen Geschichtsschreibung und Literatur:
Sah Mansiirs blankes Schwert elektrisierte die Luft, als es um Timiirs Kopf schwang
und wenn es beim Hinabsausen sein Ziel getroffen hatte, dann wire eine der finsteren

Seiten (waraq-ha-yi siyah) in der iranischen Geschichte iiberblattert worden, und eine
blithende Epoche des nationalen Lebens hitte begonnen.>

Die atmosphirische und lebendige, eben literarische Sprache in einem als
Sachtext intendierten Aufsatz tiberschreitet durch die Erzeugung von Par-
teilichkeit die Grenzen der wissenschaftlichen Analyse. Die romanhafte
Spannung des Passus ergibt sich aus der starken Beschleunigung des Erzdhl-
tempos, die zundchst eine Szene in Zeitlupe schildert, um dann einen Aus-
blick in die Weite der Zeit zu erméglichen. Zudem riickt die Metapher der
Seiten Geschichte eindeutig in den Kontext des Buches. Zwei Figuren agie-
ren nach vorgeschriebener Weise und bestimmen mit ihren Handlungen
den Ablauf der Geschichte bis in die Gegenwart hinein. Denn wire es in
dem Moment anders gewollt gewesen und Timirs Kopf gerollt, so wire
alles ganz anders gekommen - jedenfalls fiir die Dauer einiger Jahrhun-
derte, die es nun, dank dieses einen historischen Augenblicks, brauchte,
bis sich die iranische Nation erholte. Einerseits ergibt sich aus dieser Vor-
stellung eine zwangsldufige wie permanente Verantwortung eines jeden
Einzelnen fiir die Geschichte und andererseits findet auch die Idee vom
Schicksal herausgehobener Personlichkeiten hier ihre Bestdtigung. Diese
Art der Sinngestaltung hat sich tief eingeschrieben in die moderne irani-
sche Geschichtsschreibung und zeigt sich auch in Muhammad Riza Sahs
Mission for My Country, wo er nicht nur seine eigenen frithkindlichen Nah-
toderfahrungen herausarbeitet,”® sondern auch die seines Vaters.”” Sowohl
aus dem Aufbau der Narration als auch den Redundanzen, die tiber die Lek-
tiire der Autobiographie hinweg die Ereignisse in verschiedenen Kontexten
aktualisieren, ergibt sich die Schlussfolgerung, dass sich aus dem Uberleben
von Vater und Sohn wider jede Wahrscheinlichkeit eine gottliche Vorher-
bestimmung und damit auch ein gottlicher Auftrag herleiten lasse. Pointiert
zeigt sich dies in verschiedenen Anekdoten, die gottliche Einwirkung sug-
gerieren. Nafisi tradiert in Die zeitgendssische Geschichte Irans ein Bonmot
aus Aqa Muhammad Hans Georgienfeldzug:

Zu jener Zeit [als Paul I. von Russland den Thron bestieg] nahm Aqa Muhammad
Han die Vorbereitungen fiir den Marsch in den Kaukasus in Augenschein. Nach dem

55 Safa 1385/2006-07: 344.
56 Pahlavi 1961: 54.
57 Ibd. 36.

200

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Tod Katharinas safl er an einem besonders kalten Abend am Rande eines Feuers und
stocherte lange mit einer Zange darin herum. Er weilte die ganze Nacht in diesem
Zustand und als der Morgen anbrach, warf er voller Zorn die Zange in die heif}e Glut,
so dass die Funken spriihten und rief: ,,Bei Gott! Vernichte sie oder mich!“ Und einige
Tage spiter erreichte ihn die Nachricht vom Tode Katharinas.>®

Durch die Einbettung der Anekdote in den Erzahlfluss der russischen Erb-
nachfolge, die Aqga Muhammad Hans Nacht am Feuer rahmt, wird die
Kontingenz dieses Ereignisses betont. Anders als es Muhammd Riza Sah
tiir sich reklamiert, billigt Nafisi dem Qagarenherrscher keinen exklusiven
Zugang zum Transzendenten zu, doch wird genau wie bei Safa durch die
Hervorhebung des Unwahrscheinlichen die Fiigung umso plausibler. Vor-
sehung gestaltet den Lauf der Geschichte, der an bestimmte Personlichkei-
ten gekniipft ist: Sah Mansiirs Handeln markiert einen (gewissermafien
unsichtbaren) Wendepunkt, der Tod Katharinas II. wendet Schlimmeres
von der iranischen Nation ab und Irans Schicksal gehort untrennbar mit
dem der Pahlawis zusammen. Eine solche Lesart der Geschichte negiert
jedoch die unbegrenzte Revidierbarkeit der Annahmen von Historiker-innen.
Insofern ist die Literarizitdt der iranischen Historiographie der Pahlawi-Zeit
nicht nur bedingt durch ihre sprachliche Gestaltung, sondern auch durch
die dramatische Zuspitzung.

Obwohl die Méglichkeit einer internen Fokalisierung fiir die Historiogra-
phie ausgeschlossen ist und die Einsicht in die Gedanken- und Gefiihlswelt
»ein Privileg des fiktionalen Erzéhlers®>® entsteht eine empathische Nahe der
Autoren zu den von ihnen gewihlten historischen Figuren, die bis zur Iden-
tifikation reicht. Da die Autoren gemeinsame politische Ziele annahmen,
bedeutet dies gelegentlich auch Kritik. So bemerkt Safa, obzwar man nicht
genau wisse, wann AfSin in den Dienst des Kalifen getreten sei und obgleich
er seinen Sieg iiber Babak genutzt habe, um in der Administration der
‘Abbasiden aufzusteigen und dort die iranischen Interessen zu protegieren, sei
sein Feldzug gegen den Rebellen ,einer seiner grofiten Fehler, denn er war ein
Schlag gegen die Unabhidngigkeit Irans.*® Eine dhnliche Beurteilung erfahrt
Abt Muslim, der ,als der grofite Mann oder jedenfalls als einer der grofiten
Minner der islamischen Geschichte Irans“! gewertet werden miisse, aber am
Ende seines Lebens einen ,,unverzeihlichen Fehler“? zum Schaden der irani-
schen Nation begangen habe, als er dem Kalifen vertraute. Die oft rigoros und
anklagend formulierten Bewertungen, in denen beurteilt wird, ob die Helden
der Geschichte ihre Ziele (bzw. die der Historiker) erreicht haben und was sie

58 Nafisi [1335]/1956: 69.
59 Riith 2005: 38.

60 Safa 1385/2006-07: 215.
61 Tbd. 98.

62 Tbd.

201

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

scheitern lief3, erklért sich damit, dass die hier besprochenen Kulturschaffen-
den auch politische Aktivisten waren, die sich einer Vorstellung von Kultur
als Mittel der Politik verpflichtet fithlten. Vermeidbare Fehler, die zu meiden
die Geschichte lehrt und sie studierenswert macht, werden einzelnen ,gro-
len Mannern® angekreidet, die durch ihren Irrtum den Lauf der Geschichte
umlenkten - oder hitten umlenken konnen.

Die Uberschneidung von Geschichte und Literatur wird begiinstigt durch
die weitverbreitete Personalunion von Historiker, Poet und Literaturwis-
senschaftler, wie die Beispiele von Sa 1d Nafisi und Zabihullah Safa zeigen.
Die daraus erwachsene wechselseitige Beeinflussung bzw. sogar Abhingig-
keit von historischer Literatur und Historiographie fiihrte zu Schriften, die
teils nicht mehr eindeutig einem der beiden Genres zugeordnet werden
konnen.®> Zweifellos ist dabei jedoch festzustellen, dass die historiographi-
sche Literarizitat mit den radikalen Entwicklungen, die sich spatestens seit
der Pahlawi-Zeit in der persischsprachigen Literatur ergaben, nicht Schritt
halten konnte.* Datfiir ist sie zu eng verflochten mit der ebenfalls konser-
vativen englischen und franzdsischen bzw. in geringerem Ausmaf$ auch
der deutschen Geschichtsschreibung.®> Der damit etablierte Zusammen-
hang zwischen historischer Literatur und Historiographie soll als Grund-
lage dienen, um Fragen der Inszenierung des Heroischen zu untersuchen.
Dabei wird davon ausgegangen, dass die spezifischen Eigenschaften eines
Mediums beeinflussen, welche Dispositionen des Heroischen dargestellt
werden und iiberhaupt dargestellt werden konnen.® Im Folgenden werden
Texte der beiden bereits besprochenen Historiker Zabthullah Safa und Sa‘id
Nafisi als Fallbeispiele herangezogen, in denen sie zum einen der Installa-
tion des Gelehrten als Nationalheld Vorschub leisten und sich zum anderen
die Rolle des Mystagogen aneignen. Es wird davon ausgegangen, dass ein
Kausalnexus zwischen diesen beiden Aspekten besteht.

63 Dies ist nicht so ungewdhnlich, Jordan stellt dhnliches fiir die europaische Geschichts-

schreibung im 19. Jahrhundert fest. Jordan 2018: 46.

64 Man denke nur an den innovativen Stil Sadiq Hidayats oder Nima Yasigs in ihren litera-
rischen bzw. lyrischen Schriften.

65 Vgl. Riith 2005: 188 f. Wihrend sich der avantgardistische Roman durch Erkenntnis-
kritik, d. h. ,intellektuelle[s] Spiel und Selbstthematisierung® auszeichne, verlange die
Vergegenwirtigung des Vergangenen als dsthetische Illusion” nach einem Darstellungs-
verfahren, das die ,ganze Vielfalt menschlicher Handlungen® abbilden kénne. Hierfiir
halt Riith traditionelle Varianten des Schreibens eher geeignet. Riith 2005: 197.

6 CH, Held.

202

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. Der Mystagoge im Dienst der Nation

Die Historiker der frithen Pahlawi-Zeit haben in ihren Schriften dem Typus
des Gelehrten zu einer prominenten Rolle in der iranischen Historiogra-
phie verholfen, die sich dank der zentralen Bedeutung der literati fiir das
nation building, die Reformprogramme und die biirokratischen Struktu-
ren langfristig festigen konnte. Einige Gelehrtenfiguren entwickelten sich
zu dieser Zeit zu Nationalhelden, die noch heute im nationalen Selbstver-
stindnis eine mafigebliche Rolle spielen, wie beispielsweise der Universal-
gelehrte und Dichter ‘Umar-i Hayyam (ca. t. 517/1131), die Dichter und
Mystiker Sa‘di (ca. t. 690/1292) und Hafiz (ca. t. 792/1390) und der Ver-
fasser des bekanntesten Sahnama Abu 1-Qasim Firdausi (ca. t. 416/1020).
Nationalheld-innen sind ein bedeutender Baustein in der Nationalstaats-
bildung, da sie geeignet sind, die neu entstehenden Institutionen dabei zu
unterstiitzen, einer grofien Gruppe von Menschen erfolgreich zu suggerie-
ren, eine Gemeinschaft zu bilden, obwohl sie einander unbekannt sind und
sich grofitenteils auch nie kennenlernen werden.! Hierfiir bedarf es einer
Symbolik, und Nationalheld-innen kénnen diese Funktion erfiillen. Bereits
in Ansétzen als solche etablierte Personlichkeiten wurden darum von dem
jungen Pahlawi-Regime dankbar aufgegriffen. Nationalheld-innen sind
nach der Definition der Islamwissenschaftlerin Johanna Pink ,Personen,
denen zugeschrieben wird, ebendiese Nation mitbegriindet oder verteidigt
oder aber ihr zu Macht oder Ansehen verholfen zu haben.? Die Figur der
Held-in konne die Nation fiir ihre Mitglieder greifbar machen und ermdg-
liche zudem eine Abgrenzung von anderen Gruppen, deren Mitglieder die
Held-in nicht verehren und sie moglicherweise gar nicht kennen. Anders
als in anderen Fillen wirkt diese Gleichgiiltigkeit nicht deheroisierend in
Bezug auf die Figur, sondern konstituierend auf die im medialen Kontext
der Held-innenverehrung angesprochene Gruppe. Der Zuschreibungspro-
zess sei jedoch meist konfliktbehaftet, da diverse staatliche, gesellschaftliche
und mediale Akteure an ihm partizipieren. In der Nationalheld-in entwerfe
die Gesellschaft ihr Selbstbild, mit dem sie in die Geschichte blicke, ,,um
die Gegenwart aus der Vergangenheit zu rechtfertigen oder auch zu kritisie-

«

ren”? Langewiesche fiihrt aus, dass mit dem Geschichtsbild
immer auch Zukunft eingefordert wird, ganz gleich ob es die Gegenwart preist oder
verwirft. Der Nationalheld dient dazu, diese Geschichtsvisionen, mit denen die Ver-

gangenheit auf die Gegenwart ausgerichtet wird, vor aller Augen zu stellen, ihnen
offentliche Geltung zu verschaffen und damit Wirkungsmacht zu verleihen. In dem

Vgl. Anderson 2006: 6.
CH, Nationalheld.
3 Langewiesche 2004: 376.

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Bild, das man von dem Nationalhelden zeichnet, werden die Eigenschaften formu-
liert, in denen sich ein Staat, eine Gesellschaft nach innen als Einheit erkennen will
und mit denen sie sich nach auflen abgrenzt. Im Angesicht des Nationalhelden ent-
scheidet sich also, wer zur Nation gehort und wer nicht, wie sich diese Nation in ihrer
Eigenheit bestimmt und was sie ausschliefit. Deshalb ist der Nationalheld immer eine
umstrittene Figur. Wer einen Nationalhelden erschaftt, wer festlegt, welche Tugenden
er verkorpert, fiir welche Vergangenheit und Ziele er steht, darf hoffen, im Deutungs-
kampfum das Selbstverstindnis der Nation zu siegen. Bei der Erschaffung von Natio-
nalhelden geht es also um Machtkdmpfe. Gekampft wird um die politische Symbolik,
in der sich die Nation reprisentiert sieht.*

Die Zielsetzung, der allgemeinen Bevolkerung Vorbilder zu prasentieren,
die im Dienste der Nation gewirkt haben, schldgt sich ebenfalls in der
Bewertung und Darstellung heroisierter Gelehrter nieder. Die Geschichts-
schreibung, die sich einer nationalistischen Agenda verpflichtet sah, wurde
nutzbar gemacht fiir eine heroische Uberhéhung des Gelehrten. Die Gelehr-
ten fungierten als eine der Sdulen der iranischen Nation und garantierten
deren Uberdauern durch die Zeiten, besonders in Momenten des Staats-
versagens oder militdrischer Niederlagen. Dies soll im Folgenden veran-
schaulicht werden. Die Fallstudie untersucht eine heroisierte Personlichkeit
anhand einer Kurzgeschichte von Sa‘id Nafisi aus dem Jahr 1312/1933.

Fallstudie: Nach tausend Jahren

Heute sind 1023 Mondjahre seit seiner Geburt und 936 Mondjahre seit dem Tod die-
ses grofien Mannes vergangen. Seit mehr als 900 Jahren herrscht sein Wort {iber alle
Landesteile Irans. Von allen Menschen, die sich in diesen 1.350 Jahren fiir Iran auf-
opferten, selbst von den 100.000 grofien Miannern, die ihr Blut gaben, auf dass es in
unsere geliebte Erde sickere, und die Frauen, Kinder und Besitz fiir diesen Boden, der
die Ruhestitte unserer Viter ist, opferten, selbst als diese ist er grofier.®

Gemeint mit dieser Lobpreisung ist der Poet und Nationalheld Abd I-Qasim
Firdausi, der Verfasser des bekanntesten Sahnama. Er wurde um das Jahr
329/9401in Baz, einem der Dorfer in Tabiran-i Tas, geboren.® Das (ungeféhr)

4 Ibd. Zitiert bei CH, Nationalheld.
Nafisi 1396/2017-18: 257.

6 Heute Tis; die Ortschaft liegt nérdlich von Mashad. Sowohl der ,biirgerliche’ Name des
Dichters als auch sein Geburtsdatum und die Einzelheiten seiner Herkunft sind unklar.
Selbst der Kiinstlername Firdausi taucht nur einmal im Sahnama auf, so dass seine
Bedeutung Gegenstand von Spekulation war (Dabashi 2019: 71). Ab dem 40. Lebens-
jahr soll er mit dem iiber drei Jahrzehnte wihrenden Projekt seines Epos begonnen
haben. Zwar verfasste er wohl zuvor schon Lyrik, diese gilt jedoch als verloren (Safa
1396/2017-18: 183-84). Dariiber hinaus hat man versucht, biographische Details hat
aus dem Sahnama zu extrahieren. Nach dieser Lesart wird der Erzahler im Sahnama
mit dem Autor Firdausi identifiziert und die im Sahnama enthaltenen Hinweise auf die
finanzielle bzw. familidre Situation sowie die allgemeinen Lebensumstidnde des Erzdh-
lers als historische Situation des Autors erachtet. Da Firdausi das Sahnama nicht chro-

204

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tausendjahrige Jubilaum 1313/1934 nahm Riza Pahlawi auf Initiative eini-
ger Historiker und Literaturwissenschaftler zum Anlass, ihm zu Ehren ein
Gedenkfest ausrichten. Bei dieser Gelegenheit wurde auch ein neu errich-
tetes Mausoleum in Tas eingeweiht und der Ort in Firdaus umbenannt.
Das Denkmal kniipft an eine Anekdote um die Bestattung Firdausis an,
dem wegen seiner konfessionellen Zugehorigkeit zur Schia méglicherweise
ein Grab auf dem Friedhof in Tas verweigert worden war. Dem Totenkult
kommt allerdings auch global betrachtet eine herausragende Bedeutung bei
der Verehrung von Nationalheld-innen zu, wobei Pflege und Présentation
des Grabes, aber auch die Exhumierung und Umbettung sowie die Erin-
nerung an Jahrestage oder die Achtung bzw. Etablierung von Ritualen eine
Rolle spielen. Dabei ist auf Ahnlichkeiten zu religiésen Kulten hingewiesen
worden, die bestitigen, dass die Verehrung von Nationalheld-innen frii-
here, insbesondere religiose Formen der Held-innenverehrung absorbiert
hat.” Der wiederholt bemiihte Vergleich des Sahnama mit dem Koran, die
Vorstellung, das Sahnama habe sich in gleicher Weise verbreitet wie der
Koran oder sei sogar schlicht und ergreifend ein iranischer Koran,® sakra-
lisiert folglich nicht nur das Sahnama selbst, sondern erhebt auch den Poe-
ten in den Rang eines Propheten. Die geographische Nahe zu Mashad war
fiir die Pahlawis von Interesse, da sie die Moglichkeit bot, eine alternative
Pilgerstitte zu dem nahegelegenen Schrein Imam Rizas zu etablieren.” Es
wurden zahlreiche Mausoleen und Denkmiler fiir gelehrte Nationalhelden
errichtet, doch genoss Firdausi einen Sonderstatus, der sich auch in dem
Jubildum artikulierte. Etliche namhafte Wissenschaftler und Schriftsteller
wie Hasan Taqizada und Muhammad Qazwini nahmen publikatorischen
Anteil an den Festlichkeiten. Der Historiker Sad Nafisi veroffentlichte
neben einem wissenschaftlichen Text, Dichtung und Prosa (Nazm-u Natr),
auch die Kurzgeschichte Nach tausend Jahren, die sich an ein breiteres
Publikum richtete. In dem oben zitierten Passus erscheinen die Krieger als
gesichtslose Masse, die zwar Grof3es vollbracht, aber einer Sisyphusarbeit
gleich stets von neuem gegen den Untergang ankdmpfen miissten, wohin-
gegen es letztlich das Wort des Dichters sei, das {iber die Nation herrsche
und ihren Zusammenhalt gewéhrleiste. Dies gelinge dem Dichter dadurch,
dass er tiber der iranischen Geschichte throne und sie kraft seiner hervor-
gehobenen Position umfasse. Die Geschichte setzt mit dem Beginn der ira-
nischen Geschichte ein, schildert im Mittelteil das Leben und Wirken des

nologisch schrieb, sondern die einzelnen Geschichten spiter in die jetzige Reihenfolge
brachte (Safa 1396/2017-18: 194), bieten sich vice versa insbesondere Kommentare {iber
das Alter zur Rekonstruktion der Schreibabfolge an.

7 CH, Nationalheld.

8 Vejdani 2015: 165.

®  Abrahamian 2008: 87.

205

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dichters und endet in der Gegenwart. Der Anfang einer jeden Erzéhlung
ist, wie Riith treffend bemerkt, eine Setzung!® — und damit eine so notwen-
dige wie aussagekraftige Entscheidung der Autor-in. Denn ohne diese Set-
zung geriete man in eine Endlosschleife des Riickgriffs, in welcher stets von
neuem die Bedingungen des immer vorherigen Beginns geschildert werden
miissten. Die Kurzgeschichte beginnt — anders als wir es bereits im Falle
der zwanzig Jahre spater publizierten Geschichte {iber Rimi gesehen haben
- nicht etwa mit einer Handlung des Protagonisten, sondern mit einer Dar-
stellung des Sasanidenreiches. Die Figur Firdausi erscheint damit erstmalig
am eigentlichen Hohepunkt der Erzdhlung. Ausfiihrlich wird die Vorge-
schichte erzahlt, die zu Firdausis Geburt fithrt und die offenbar bis nach
Ktesiphon reicht. Die Beschreibung von Witterung und Landschaft sowie
der geographischen Beschaffenheit nehmen dabei einigen Raum ein. Nafisi
beginnt seine Geschichte mit den Worten:

Vor 1.400 Jahren schien die goldene Sonne, die in diesen Zeiten fiir uns scheint und
jeden Morgen den wolkenlosen Himmel schmiickt, auf eine andere Welt (gahani).
Dieser silberweifie Mond, der jeden Abend die Geheimnisse aus dem Inneren der
Hauser seinem Gedachtnis anvertraut, war der Zuschauer einer anderen Welt (‘alam).
Diese blinkenden Sterne, die jede Nacht die blaue Himmelsdecke golden besprenkeln
und den Nichte durchwachenden Liebenden so vertraut sind wie dem bediirftigen
Frithaufsteher, sahen diese Welt anders.!!

Nafisi lasst die Geschichte durch ein Medium erzihlen, das figiirlich in
Erscheinung tritt, wie das ,uns’ des ersten Satzes offenbart. Dadurch lasst
er die Kaffeehausszenerie aufleben, in der das Sahnama traditionell erzahlt
wird. Dariiber hinaus ist es zeitlich gebunden und verortet sich in der
Gegenwart der imaginierten Leser-in, wie das Stichwort ,heute’ offenbart.!
Es ist der Welt der Leser-innengemeinde dadurch néher als der erzéhlten
Welt, deren Andersartigkeit sich durch die zeitliche Distanz ergibt. Durch
die bereits im Kapitel zuvor ausgefiihrte Gleichsetzung von Nafisi und dem
Erzédhler scheint zudem er selbst es zu sein, der die Rolle des naggal ein-
nimmt. Eine weitere Anniherung an das Sahnama gelingt dem Autor durch
die empathischen Naturbeschreibungen, die ein charakteristisches Stilele-
ment des Epos sind. Er verkniipft den Duktus des SGhndma mit seiner eige-
nen Prosa. Nafisis Natur nimmt dergestalt Anteil an Irans Schicksal, wie die
Umwelt des Sahnamas Anteil an dem Schicksal ihrer Held-innen nimmt. So
lassen Mond- und Sonnenverse am Beginn der Geschichten ihren Ausgang

10" Riith 2005: 153.

1 Nafis 1396/2017-18: 225 f.

12 Dies ergibt sich ja aus der anlassbezogenen Veréffentlichung des Textes, die die Vor-
stellung einer tagesaktuellen Rezeption nahelegt. Ahnlich auch der Satz: ,Dieses Dorf
existiert noch heute in der Nahe von Tas und ist in unserer Zeit unter dem Namen Baz
bekannt.“ Nafisi 1396/2017-18: 240.

206

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schon erahnen. Oftmals wird die Umgebung gar zur Akteurin im Gesche-
hen, etwa wenn eine vom Sturm verwustete Palastruine versucht, einen
Bogengang nicht einstiirzen zu lassen, weil Konig Darab dort Schutz vor
dem Unwetter suchte. Erst als er sich wieder erhebt und darunter hervor-
tritt, bricht sie endgiiltig ein.’* Safa zufolge sind die beschreibenden Passa-
gen des Sahnama von herausragender Bedeutung, da Firdausi mit ihnen die
Leser-in in sein Narrativ einfithre und ihr damit seine Perspektive auf die
Ereignisse sanft aufzwinge, so dass die Leser-in schliefilich dazu neige, sich
dem Dichter in allen Urteilen anzuschlieflen.!* Sie machen seines Erach-
tens die besondere Qualitit der Dichtung aus, da die Geschichten selbst,
wie er schreibt, iberliefert und nicht von Firdausi erfunden oder verandert
seien.!® Der zuvor zitierte Passus ordnet folglich en passant auch die Gegen-
wart der Leser-in historisch ein und soll ihr Nafisis Perspektive aufzwingen.
Der wolkenlose Himmel und die scheinende Sonne markieren eine Epoche
der Bliite, die das Sasanidenreich und die Pahlawi-Ara miteinander ver-
binden. Dies wird deutlich, wenn man den Textabschnitt ins Verhaltnis zu
einem weiteren Passus setzt, der bescheibt wie Iran unter Fremdherrschaft
geraten sein soll:

Zu jener Zeit war es auch, dass sich der Himmel wieder mit Wolken zuzog und die
Patriot-innen Irans finsteren Tagen entgegenblickten: Die Tiirken machten sich unter
dem Befehl der Auslinder auf den Weg nach Iran.'®

Auch wihrend der sog. ,islamischen Eroberungen’ hatte sich der Himmel
verdunkelt und der Glanz der Sonne sich verborgen.

Die Jahrhunderte Erzahlter Zeit werden in Nach tausend Jahren von einer
iterativ-durativen Raffung zusammengehalten.!” Die damit einhergehende
Selektion bietet dem Verfasser die Moglichkeit, Schwerpunkte zu setzen,
die den Informationsgehalt und die Kausalititen seines Narrativs verdich-
ten und an anderen Stellen lockern. Dieses sprunghafte Erzdhlen macht
die wiederkehrenden Elemente, die das (vermeintlich) zyklische Schick-
sal der iranischen Nation prdgen, iiberhaupt erst sichtbar. So kdmpfen

13" Davis 2016: 555.

14 Safa 1396/2017-18: 239. Das gilt auch fiir die Heldengeschichten um Rustam und
Isfandiyar, die um Giw und Suhrab sowie jene um Bizan und Faridan, die keinesfalls
Firdausis Phantasie entsprungen seien, sondern sich so, wie sie im Sahndma stiinden,
ebenfalls auf Uberlieferungen beriefen. Safa 1396/2017-18: 203.

1> Ibd. 265.

16 Nafisi 1396/2017-18: 237.

Die Kurzgeschichte bzw. Novelle ist, wie das Wort selbst schon andeutet, aus dem

europdischen bzw. angelsdchsischen Kulturkreis entlehnt, doch muss es nicht stéren,

dass damit gegen die Grundprinzipien dieser Textart, nimlich einen dichten Zusam-
menhang zwischen Erzdhlzeit und Erzdhlter Zeit zu wahren, verstoflen wird. (Vgl.

Petersen 1993: 45.) Hierin offenbart sich einmal mehr eine kreative Handhabung der

Inspirationsquellen.

207

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die ,pahlawanan-i Iran“® Tahir Zu l-Yamanain, Ibn Mugann‘ und Ya‘qab
p. Lait zwar standhaft gegen die ,sil-i taziyan®,'® die Flutwelle der Araber,
die einst eine Stadt nach der anderen fortgespiilt habe, doch seien sie stets
von neuem zuriickgedrangt worden. Fanden sich die Bewohner-innen von
Tas durch die Anstrengungen von Isma‘il Samani und seinen Nachfolgern
erneut in der Zeit der Sasaniden wieder, die alle qualvollen Erinnerungen
der vergangenen 260 Jahre unter Fremdherrschaft ausgeloscht habe, so
blieb auch dieses Intermezzo eben nur ein Intermezzo. In diesen Zeiten, so
berichtet der Erzahler, lebten die alten Sitten und Brauche allerdings wieder
auf; der samanidische Konig etwa spielte Polo, ritt Pferde und kreuzte zum
Vergniigen die Klingen. Er richtete Naurtiz?® und Mihrgan?! aus, entziindete
an Sada?2 die Feuer, und die alten Herrscher waren den Menschen wieder in
Erinnerung.?® Die beschriebenen Szenen hoéfischen Lebens, die Nafisi auf-
greift, fungieren als pars pro toto des Iranertums und sind eng verkniipft mit
den Darstellungen koniglichen Lebens im Sahndma. Bald sei dieses Leben
zwar erneut von ausldndischen Kréften bedroht gewesen, doch was die poli-
tische wie militdrische Unterdriickung iberstand, seien die Geschichten
von Sam, Zal und Rustam, iiber Suhrab und Isfandyar, Bahman, Tas und
Siyawa$ gewesen, die man sich einst schon in den Saulenhallen von Kte-
siphon (Tsiftin) erzahlt habe.?* Bemerkenswert hieran ist, dass die Legen-
den des Sahnama einer anderen fiktiven Welt zugeordnet sind, als die
Geschichte selbst darstellt. Die Legenden sind innerhalb des Narrativs nicht
als historischer Ursprung zu begreifen, sondern ihr Erzihlen als performa-
tiver Akt stellt diesen historischen Ursprung dar und perpetuiert das Iraner-
tum.?> Daher wussten die Menschen in Transoxanien noch lange um Bliite

18 Nafisi 1396/2017-18: 234.

19" 1bd. 229.

20 Das u. a. im persischen Kulturraum gefeierte Neujahrsfest, das auf das Friihjahrsiqui-

noktium fallt.

Ein Herbstfest, das auf den Monat Mihr am Tag Mihr fallt. Im antiken Iran gab es keine

Wochentage, sondern jeder Tag eines Monats hatte einen Namen. Hatte der Tag den glei-

chen Namen wie der Monat, wurde dies iiblicherweise festlich begangen.

Ein Mittwinterfest, das 50 Tage vor Nauruz (sad bedeutet 100) mit grof3en Feuern gefei-

ert wird. Genau wie Nauriiz taucht es auch im Sahndma auf. Pirniya 1307/1928: 15-17.

2> Nafisi 1396/2017-18: 235 f.

24 Tbd. 227.

25 Die Ansichten gehen hier auseinander. Safa zufolge ist das Thema des Sahnama die
Geschichte des antiken Iran seit Beginn der Zivilisation der iranischen ,Rasse’ bis
zur Zerstorung (ingiraz) ihrer Regierung (hukamat) durch die Araber (a‘rab). (Safa
1396/2017-18: 216.) Zwar merkt er an, dass das Buch der Konige voller historischer und
geographischer Fehler sei, gibt damit aber zu erkennen, dass das Epos von ihm letztlich
als Geschichtsschreibung, wenn auch als fehlerhafte Geschichtsschreibung, noch ernst
genommen wird. Als ursdchlich hierfiir erachtet er, dass sich FirdausI an die ihm zur
Verfiigung stehenden, teils ungeniigenden Uberlieferungen halten musste. So konsta-
tiert Safa, dass die Uiberraschende Kiirze, mit der die Parther abgehandelt werden, darin

21

22

208

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

und Glanz der ehrwiirdigen Zeiten Ktesiphons, denn sie erzdhlten sich und
ihren Kindern die Geschichten iiber die grofien Kriege ihrer Vorfahren in
Palédstina und Kleinasien, die sie selbst von ihren Vitern gehort hatten. ,Was
weif$ man, welche Empfindungen im Blut der Kinder dieser Familien in
500 Jahren Monarchie und Weltherrschaft (gahan-giri) der Sasaniden ange-
sammelt wurden!“?¢ ruft der Erzdhler aus und bringt Nafisis Vorstellung
einer Verbindung von Schah und Bevodlkerung zum Audruck, die durch
das Erzahlen entsteht und bewahrt wird. Allerdings seien die Sitten und
Brauche stets in Gefahr, von den vergesslichen Menschen vernachlissigt zu
werden. In diesen von Nafisi diagnostizierten Zeiten national-kultureller
Flaute erheben sich Kulturgréfien zur Bewahrung der iranischen Identitét
und Firdausi ist eine von ihnen. Um sich aus den ,Klauen der Auslander“?”
(Cangal-i biganigan) zu befreien, schldgt der Dichter vor, einen Kulturkampf
gegen sie zu fithren. Die Menschen, so lasst Nafisi ihn sprechen, miissten
die Religion und Sitten ihrer Vorfahr-innen studieren. Indem Firdausi kon-
statiert, kulturelle Bildung sei das Fundament des iranischen Patriotis-
mus, verweist die Figur Firdausi auf die hohe Relevanz von Nafisis eigener
Arbeit. Denn im Schreiben folgt Nafisi dieser Leitlinie der national-kultu-
rellen Aufklarung und identifiziert sich auf diese Weise mit dem - so die
Geschichte — grofiten aller Médnner.?® Seine Arbeit erfahrt eine historische
Legitimation durch eine in der Geschichte von ihm zum heros aufgebau-
ten Figur. Nach tausend Jahren macht sich aufierdem eine kulturelle Praxis
der Zeitgenoss-innen zunutze. So beruft Firdausi fiir seinen Kulturkampf
Sitzungen ein. Im Kontext des Abfassens dieser Geschichte bestehen infor-
melle Patronagenetzwerke neben den modernen Institutionen und beein-
flussen das politische und kulturelle Geschehen.?” Die von Nafisis Firdausi
abgehaltenen politischen Sitzungen (galasat-i hizbi) gleichen der sozialen
Praxis der Eliten der Pahlawi-Ara:
Dowreh (literally: circle) is the Persian word which has gained currency since the end

of World War II to describe upper and middle class groups that meet regularly for
reasons of common interest. The term dowreh has a general meaning of social circle,

begriindet sei, dass Firdausi nur wenige Moglichkeiten zur Verfiigung gestanden hitten,
um diese Epoche zu studieren (Safa 1396/2017-18: 216). Eine diplomatische Ansicht
ist, dass die Legenden keine Geschichte im engeren Sinn seien, aber einen wahren Kern
haben. Vgl. Pirniya 1307/1928.

26 Nafisi 1396/2017-18: 235.

27" Ibd. 241.

28 Ahnlich deutlich wird dies in dem biographischen Film von ‘Abd al-Husain Sipanta, der
als Produzent selbst die Rolle von Firdausi spielt (Marashi 2010: 110; der Film ist lei-
der nicht auffindbar, worauf Marashi selbst schon hinweist, ibd. 290; ausfiihrlich Naficy
2011a: 240 ff.). Hieran wird auch deutlich, dass es sich nicht zwangslaufig um eine per-
sonliche Neigung Nafisis handelt, sondern eine verbreitete Praxis war.

29 Vejdani 2015: 62.

209

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

salon or clique. (...) Dowrehs meet, as a rule, weekly, but some may meet only once
a month, others more often. While most Iranians attend only one or two dowrehs a
week, those who are socially or politically active will go to three or four each week.*0

Die Anzahl der Teilnehmer-innen wahrend einer daura sei durch die Grof3e
des Raumes begrenzt und da die Zusammentreffen fiir gew6hnlich in Pri-
vathdusern stattfanden, partizipierten in der Regel 12 bis 16 Personen.’!
Die dauras substituierten das Fehlen politischer Parteien und waren aus
den angumans (Organisationen) der Konstitutionellen Revolution her-
vorgegangen. Diese daura-ahnlichen Vereinigungen hatten das Potenzial,
grofle Teile der Bevolkerung zu mobilisieren und wurden daher im Laufe
von Riza Sahs Machtzuwachs zuriickgedringt. An die Stelle der angumans
traten eben jene auf die Elite bzw. den Hof begrenzten dauras. Die Praxis
erstreckte sich jedoch auf weite Teile der politisierten urbanen Bevolkerung
und umfasste auch oppositionelle Gruppierungen.’? Die nationalistische
Aufladung des Konzepts zeigt sich in William Green Millers Vergleich des
daura-Systems mit dem ganat-System, ,the ancient waterworks of Iran.33
Er konstatiert zudem, dass viele Iraner-innen die daura als eine der ,native
Iranian institutions” bewerteten, die es unnétig mache, westliche Modelle
zu imitieren.3* Die Abwesenheit politischer, sozialer, 6konomischer und
technischer Bedingungen, die gesellschaftliche Partizipation in grofierem
Maf3stab moglich machen konnten, begiinstigte die Langlebigkeit der Ins-
titution daura.3

Wie gezeigt wurde, gilt das Werk Firdausis gleichsam als ominipréasent.3
Der Dichter scheint die nationale Geschichte zu umfassen, indem er ihre
Anfange in seinem Epos auferstehen ldsst und bis in die Gegenwart trans-
portiert. Das erhebt ihn zum grofiten Helden der iranischen Geschichte
und den Gelehrten zum bedeutensten Heldentypus der Nation. Das funk-
tioniert natiirlich nur deshalb, weil Firdausi auch auferhalb dieses spe-
zifischen Textes, ja tiberhaupt auflerhalb von Texten heroisiert wird. Die

30 Miller 1969a: 163 f.

1 Ibd. 164.

32 Miller 1969b: 344 .

33 Miller 1969a: 164. Fraglos spielen dabei auch orientalistische Vorannahmen eine Rolle.
So schreibt er, der Informationsfluss sei so ,unperceived wie die unterirdisch gelegenen
Kanile. Ibd.

34 Miller 1969b: 343.

> Bill 1973: 133.

36 Dies scheint auch in Zabihullah Safas Dissertationsschrift zur Entwicklung iranischer
Epen, Hamasa-yi-saray? dar Iran, auf. Aulerdem verweist er wiederholt auf die enge
Verwobenheit von Firdausis Dichtung mit dem {iberliefertem Material und untersucht
eingehend seine Quellen (Safa 1396/2017-18: 214 ff.). Dabashi konstatiert noch 2019:
~Before Abu a-Qasem Ferdowsi Tusi (...) was born in person he was born poetically —
the literary imagination of the world into which he was born willed and gave birth to
him Dabashi 2019: 67.

210

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Geschichte steht, wie eingangs erldutert, in einem Netz sich gegenseitig legi-
timierender und stabilisierender Bedeutungszuschreibungen. Gerade die
aufSertextuelle Geschichte macht diese erfahrbar und verleiht ihr Gewicht.
Firdausis Bedeutung liegt innerhalb der Kurzgeschichte in seiner Funktion
als Verbindungsglied begriindet. Er hélt nicht nur die iranische Geschichte
zusammen, sondern gewahrleistet eine dichterische Genealogie, die von
Gelehrtem zu Gelehrtem tradiert wird. Firdausi wird zum herausragenden
Glied einer genealogischen Kette stilisiert, die sowohl Bewahrung als auch
Fortschritt moglich gemacht hat. Seine geistigen Vorfahren und Nachfahren
schufen den Akteuren der politischen und militarischen Unabhangigkeit
einen ideologischen Uberbau, indem sie die Erinnerung an Irans einstige
Grofle wachhielten. Dieser Uberbau ist die Voraussetzung aller militéri-
schen Erfolge. In seiner Geschichte der Pahlawi-Zeit konstatiert Nafis:

Seit alters her war eine der natiirlichen Eigenschaften der Iraner-innen, dass sich das
Nationalgefiihl auf Sagen und Legenden stiitzt, und seit jener Zeit gab es immer Bewe-
gungen und edle Aufstinde (qiyam-ha-yi mardana), bei denen es darum ging, Aus-
linder-innen zu vertreiben.’

Firdausi ist stets der Kliigste, Weiseste und Gebildetste in seinem Debat-
tierkreis, und seine Exzeptionalitit legitimiert seinen Machtanspruch. In
seinen Qualitdten ist er zwar unerreichbar, doch auch er hat die Legenden
von seinem Vater erfahren und lauschte seit seiner Kindheit den tradierten
Ratschldgen von Burziya und Buzurgmihr.3® Damit ist sein Lebensweg und
seine Haltung beispielhaft und nachahmbar. Nafisi zeichnet ausfiihrlich
nach, wie die Sagen und Legenden Eingang in die epischen Vorginger*® des
Sahnama fanden und so letztendlich in das Sahnama Firdausis aufgenom-
men wurden. Firdausi war also keineswegs — wie man es bei einem Dich-
ter meinen konnte - in erster Linie schopferisch, sondern das konservative
Gedéchtnis der Nation.

37" Nafisi 1344/1965-66: 49.

38 Nafisi 1396/2017-18: 239. Burziiya lebte im 6. Jahrhundert und war wohl Arzt und
Staatsmann unter Husruw (r. ca. 531-579); als sein Hauptverdienst gilt aber eine Uber-
setzung von Kalila wa Dimna aus dem Sanskrit ins Pehlewi. Sein Zeitgenosse Buzurg-
mihr war Minister unter demselben Konig und gilt als herausragender Gelehrter, iiber
den auch im Sahnama berichtet wird.

Némlich das Huday-nama (Buch der Herrscher), ein vermutlich ehemals mittelpersi-
scher Text, der sich mit der Sasanidenzeit befasst und spater ins Arabische iibersetzt
wurde, sowie das Sahnama des Poeten Abli Mansir Daqiqi (4./10. Jh).

39

211

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 21.01.2026, 18:23:53.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6. Held-innenverehrung um das Jahr 1332/1953

Bevor auf historiographische Arbeiten nach der politischen Wende einge-
gangen wird, soll kurz aufgezeigt werden, wie erfolgreich die Intellektuellen
darin waren, den Gelehrten als Heldentypus zu etablieren. Dazu wird eine
Studie von Irag Aiman herangezogen, die er im Bahman 1332/1954 in der
Zeitschrift Suhan publizierte. Er versucht mit Hilfe einer Umfrage Erkennt-
nisse dariiber zu gewinnen, welche Personlichkeiten sich iranische Jugend-
liche und junge Erwachsene zum Vorbild nehmen, und stellt fest, dass diese
vor allem literati wahlten.! Die Studie muss einmal mehr als Hinweis ver-
standen werden, dass das Heroische sowohl als integrative, aber eben auch
als progressive Kraft einigen Raum im Denken der Historiker und ihrer Kol-
legen aus verwandten Fichern einnahm. Aiman geht davon aus, dass sich
anhand der Wahl der Held-innen erkennen lasse, welche Themen in der
Gesellschaft verbreitet seien und welche Themen starke Emotionen hervor-
rufen.? Es fallt auf, dass die Personen, die von ihm namentlich angefiihrt
werden, sich unter dem Heldentypus des Gelehrten subsumieren lassen.
Personlichkeiten aus nicht genauer betrachteten Kategorien stehen ndher
an der Politik. Gelehrte sind offenbar politisch unbedenklich, weswegen
Aiman ihre Namen und die Haufigkeit ihrer Erwahnung explizit aufzahlen
kann. Zudem koénnen sie anscheinend auch von den Befragten sogar unter
widrigen politischen Bedingungen bedenkenlos genannt werden. Die Iden-
tifikation von Gelehrten wie Sa‘di und Firdausi mit der Nation bezeugt in
der Umfrage ihre integrative Kraft iiber politische Grenzen hinweg. Anders
verhilt es sich mit den anderen Kategorien, die vermutlich nicht en détail
besprochen wurden, da moglicherweise Muhammad Riza Sah nicht den
ersten Rang unter den verehrten Konig-innen einnahm oder aber religiose
Wiirdentrager-innen verehrt wurden, die sich in die Nahe des politischen

Die Wahl einer oder mehrerer Held-innen, die man sich in allen oder einigen Bereichen
des Lebens zum Vorbild nehme, schreibt Aiman, einleitend sein Forschungsvorhaben
begriindend, sei ein bedeutendes Ereignis der Jugend. Heranwachsende Menschen fass-
ten Zuneigung zu einer oder mehreren bedeutenden Personlichkeiten oder auch zu sol-
chen Menschen, die man als ,durchschnittlich’ bezeichnen mag, und wiinschten sich,
dass ihr eigenes Leben in dhnlichen Bahnen verlaufen mége. Auch wenn sich das bei
jeder Person anders gestalte und unterschiedlich wichtig sei, iibe das Verlangen, diesen
Menschen nachzueifern, einen mafigeblichen Einfluss auf die eigene Lebensgestaltung
aus, und frithen Held-innen bleibe manch eine-r bis zum Tod treu. Erwéhlte eine Person
eine Held-in aus Kultur und Bildung, so orientiere sich auch ihr Leben an Fortschritt
und Perfektion. Wahlte sie hingegen jemanden aus der Gruppe der Kultur- und Bil-
dungslosen, so nahere sich auch ihr Leben einem niedrigeren Niveau an. Diese Worte
erinnern an Said Nafisis Feststellung, wie wichtig Heldenfiguren seien, und seinen
Waunsch, die Wahl des Helden (Frauen schlagt er keine vor) zu beeinflussen.

2 Aiman 1332/1954: 210.

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Widerstands riicken lassen. Aufschluss dariiber konnte nur Archivmaterial
der Zensurbehorden geben. Auffillig ist zudem, dass sogenannte Unabhdn-
gigkeitskampfer keinerlei Widerhall in der Umfrage finden. Dies mag daran
liegen, dass militdrische Fiithrer gelegentlich auch als Konig-in eingeordnet
werden konnten, wie beispielsweise Mardawig (t. 323 h. q. /935), oder als
Politiker-in, beispielsweise Sattar Han (t. 1293/1914). Es deutet aber eben-
falls darauf hin, dass - im Sinne Aimans - militdrische Held-innen> wenige
Ankniipfungspunkte fiir das Leben der Heranwachsenden boten und der
Krieger sowie seine heroische Eigenschaften nicht nur in der Historiogra-
phie, sondern auch in der breiten Gesellschaft an Relevanz verloren.

Dass Dichter-innen so hdufig gewahlt wurden, lasse laut Aiman vermu-
ten, dass die Jugendlichen mit diesen besonders vertraut seien, da sie ihnen
auf ithrem Bildungsweg regelméafiig begegneten* — eine Ansicht, der man
sich auch 70 Jahre spater noch anschlieflen kann, wobei auch die haufige
Nennung Ibn Sinas im Jahr des Jubilaums darauf hindeutet, dass dieses von
den Heranwachsenden wahrgenommen und rezipiert wurde. Darin kann
man einen Hinweis auf den Erfolg der damit einhergehenden Propaganda
sehen.

Doch in erster Linie muss die Tatsache Beachtung finden, dass die drei
mit Abstand am hiufigsten verehrten Personlichkeiten iranische National-
helden aus der Kategorie Dichter-in sind und an vierter Stelle ein Philosoph
steht. Auch das Spektrum in der Kategorie Dichter-in ist deutlich grofer als
in den anderen Rubriken.

Insgesamt kann diese Studie als Hinweis verstanden werden, dass die
doppelte Strategie der Historiker, den Gelehrten sowohl als Nationalhel-
den erhéhten Ranges aufzubauen, als auch einen besonders nachahmungs-
wiirdigen Lebenswandel zu inszenieren, bei den Rezipient-innen Anklang
gefunden hat. Nicht zuletzt ist es den Historikern auch gelungen, selbst in
das Pantheon einzugehen, wie die Beriicksichtigung Sa‘id Nafisis, Rizazada
Safaqs, Muhammad ‘Ali Furiigis und Ahmad Kasrawis deutlich macht. Zwar
wurden sie nicht oft angefiihrt, aber dass sie iiberhaupt denkbar waren,
kann als Ausgangspunkt fiir die Schlussfolgerung dienen, dass die Selbst-
heroisierung der Historiker von der Offentlichkeit als glaubwiirdig bewertet
wurde. Das brachte den Gelehrten in Konflikt mit dem Schah.

Frauenfiguren werden m. W. im grofSeren Umfang erst seit jiingerer Zeit verehrt. Ein
Beispiel hierfiir ist Saida Hatan (r. 385-407 h. q.), von der Lutfullah Hunarfars noch
schrieb, dass sie mit Hilfe ihrer S6hne regierte (1386/2006-07: 108), und der 2019 im
Kunstmuseum Isfahan eine Ausstellung mit Kunstwerken von Gahangir Sahdadi gewid-
met wurde, wo sie als herausragende Herrscherin erschien.

* Aiman 1332/1954: 215.

214

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

7. Der Gelehrte in der Krise

Der seit dem coup détat von 1332/1953 zunehmenden politischen Enge
zum Trotz nahmen Intellektuelle weiterhin eine zentrale Rolle im gesell-
schaftlichen Gefiige ein. Dabei wurden sie vermehrt als Konkurrenten der
royalistischen Fraktion gehandelt. Geriichten zufolge soll Muhammad Riza
Sah von ,an-tellectuel bzw. ,goh-tellectuel“ gesprochen haben, ,the pun
being that the first syllable in both terms meant ‘crap’ in Persian.“! Gleich-
wohl versichert sein Biograph Gholam-Reza Afkhami, dass der Schah
obzwar er selbst kein Intellektueller gewesen sei, er Intellektuelle oft beein-
druckt habe. Er verfolgte die Debatten islamischer und sakularer literati in
den Medien, zeigte sich stets wissensdurstig und reagierte bewegt auf Rezi-
tation.? Der Schah lud regelmafig Intellektuelle ein, um ihren Diskussionen
zu lauschen - in Afkhamis Augen ein weiterer Beleg fiir seinen Bildungs-
drang. Milani bemerkt dazu, dass Muhammad Riza Sah ~despised their dis-
position, yet desired their approval®? Die Pahlawis schwankten im Umgang
mit der intellektuellen Szene zwischen Abwertung und dem Bestreben,
die offentlichkeitswirksamen Personlichkeiten und ihre Positionen in die
Staatsdoktrin zu integrieren. Dennoch gelang es deren Angehorigen, eine
ungewohnliche Autonomie zu bewahren,* die einerseits auf ihrer internati-
onalen Vernetzung, andererseits gerade auf ihren 6ffentlichkeitswirksamen
Debatten fufdte. Dies driickt sich auch in der Geschichtsschreibung seit den

1 Afkhami 2009: 616.

Der Biograph bemerkt selbst dazu: ,,Quoting verse was the way of tradition and of giving
assurance that one’s connection to Persian culture was firm and unpolluted“ Afkhami
2009: 55.

Milani 2011: 329. Abbas Milani verhandelt das Thema an weitaus weniger prominenter
Stelle, verweist aber ebenfalls darauf, dass der Schah anfangs noch versuchte, sich mit
»men of intelligence and erudition” zu umgeben, weswegen die meisten seiner frithen
Berater ,seasoned, thoughtful men of politics“ waren, mit den Jahren aber das Inter-
esse an diesen Zirkeln verlor (Milani 2011: 180 f.). Afkhamis posthume Einschitzung
verortet sich in dem Kampf der exilierten Familie um die Deutungshoheit ihrer Regie-
rungszeit und der iranischen Geschichte im 13./20. Jahrhundert. Dies zeigt schon die
Widmung, ein Vers von Rumi: ,They knew me as they were, / Not as I am"“ Angesichts
der Kehrtwenden, die Muhammad Riza Sah im Laufe seines politischen Lebens voll-
zog, kann Afkhamis Apologetik keineswegs als Hinweis darauf gelesen werden, wie es
tatsdchlich um die literarischen Neigungen des Schahs zu Beginn seiner Regierungszeit
stand, sondern illustriert lediglich die langfristige Bedeutung der Position des Intellektu-
ellen im gesellschaftlichen Gefiige. Als Beispiel fiir eine dieser Kehrtwenden mag genii-
gen, dass im Marz 1975 dank eines Kraftakts des SAVAK samtliche im Land verstreuten
Exemplare Misson for My Country (1961) eingesammelt wurden, da der Schah in seinen
Memoiren noch den fulminanten Wert eines Mehrparteiensystems bejubelt (Pahlavi
1960: 172 ff.), was nun nicht mehr zu der neuen Politik unter der Fithrung von Rastahiz,
der ab dato einzigen Partei des Landes, passen wollte. Abrahamian 2008: 150.

4 Dabashi 2015: 190.

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

1330er/1950er Jahren aus, die sich starker als zuvor repressiver Zensur aus-
gesetzt sah.

Der Wunsch des Schahs, an den Diskussionsrunden von Intellektuellen
teilzunehmen, von denen bereits herausgearbeitet wurde, dass sie, als Modell
verstanden, zu den heroischen Insignien des Gelehrten gehoren, verweist
auf deren symbolische Macht. Der Staat konnte den Gelehrten als Typus
nicht ignorieren, und obgleich er die damit assoziierten zeitgendssischen
Personlichkeiten, wie bereits erwédhnt, nur bedingt integrieren konnte,
musste das Pahlawi-Regime ihn mit einer eigenen Semantik belegen und
so nicht nur nutzbar, sondern auch beherrschbar machen. Dabei zeichnet
sich jedoch eine zunehmende Aushohlung der Figur des Gelehrten ab. Dies
wird anhand der Monographie tiber Isfahan aus den 1340er/1960er Jahren
und in einschlagigen Quellen des Staatsverlags aus den 1350er/1970er Jah-
ren exemplarisch gezeigt. Das besondere Potenzial Isfahans fiir die folgende
Untersuchung liegt darin begriindet, dass die Monographie sich auf Artikel
aus Yadgar stiitzt. Damit steht die Weiterentwicklung des Gelehrtentypus in
direktem Zusammenhang mit den zuvor besprochenen Arbeiten der Histo-
riker im Umbkreis von Yadgar und ist besonders geeignet, die unterschiedli-
chen Imaginationen von Gelehrtenfiguren hervorzuheben. Die progressive
Kraft, die den Gelehrten in dem Mileu von Yadgar zugesprochen wird,
verliert sich in Isfahan. Die Monographie kniipft stattdessen an die Dar-
stellungsverfahren der frithen nationalistischen Agenda an, ohne jedoch
dem Gelehrten die dort unterstellte Funktion als Séule der Nation zuzubil-
ligen - eine Entwicklung, die mit dem seit Beginn der Weifien Revolution
(1341/1963) endgiiltig veranderten politischen Klima korreliert.

Der gelehrige Verrdter

Lutfullah Hunarfar widmet in seiner 1346/1967-68 erschienenen Monogra-
phie iiber Isfahan den Gelehrten der Provinz ein eigenes Kapitel. Gewiss ein
Hinweis auf die Bedeutung, die er der Rolle des Gelehrten in der Geschichte
beimafs. Er beschiftigt sich darin mit Prominenten (musahir), Gelehrten
(hukama), Philosophen (failasifan), Mystikern (‘irfan), Wissenschaftlern
(danismandan) und Historikern (muwarrahan). Das Kapitel fallt in der
Anordnung aus dem Rahmen, denn anders als die anderen ist es nicht chro-
nologisch, sondern enzyklopadisch angelegt, so dass sich kein zusammen-
héngendes Narrativ ergibt.> Trotz diverser Querverbindungen steht jeder
Eintrag fiir sich und dariiber hinaus abseits der eigentlichen, der politisch-

5 Dasist schon in Isfahdn von Nirsadiq (1316/1938) so, der ebenfalls den Gelehrten ein
eigenes Kapitel widmet. Ein zentraler Unterschied ist, abgesehen von dem zahlenmifiig
deutlich grofleren Umfang von Hunarfars Enzyklopadie, dass Nursadiq verstarkt auf die

216

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

militdrischen Geschichte. Die Darstellung der Gelehrten in den Eintrdgen
unterscheidet sich zudem stark von dem politischen Selbstverstindnis der
literati um Yadgar. Etwa {iber Gahangir Han (1243-1328 / ca. 1827-1910)
berichtet Hunarfar, dass er ein Gelehrter (danismand) mit vorbildlichem
Charakter (mani* at-tab‘) gewesen sei, gesittet (munazzam) und fest in der
Religion, wie im Gang (gadam). Sein Herz war voller Giite (mihr) und floss
tiber an Liebenswiirdigkeit (lutf) und Liebe (‘isq). Seinen Schiilern war er
ein guter Vater und seine Sprache war klar und legte Zeugnis ab von seiner
Moral. Donnerstags und freitags pflegte er Mathematik und Astronomie zu
unterrichten und gelegentlich auch Rhetorik.® Die Gelehrten in Hunarfars
Enzyklopadie verfiigen {iber kein gesamtgesellschaftliches, progressives
Transformationspotenzial mehr, weswegen eine Einordnung in ihren histo-
rischen Kontext {iberfliissig erscheint. Da sie im Schongeistigen verharren,
sind sie als Vehikel des Fortschritts unbrauchbar.” Allerdings gibt Hunar-
far auch an, dass das Kapitel mit expliziter Unterstiitzung von Kolleg-innen
entstanden sei.® Dies offenbart die Diskussion und kollegiale Absicherung
tiber die Frage, welchen literati es gebiihre, in das Personenlexikon der Pro-
vinz aufgenommen zu werden. Das erscheint zundchst paradox: einerseits
ist der Gelehrte aus der Geschichte abgeschoben, anderseits wird ihm ein
Ehrenplatz zugewiesen. Die Gelehrten werden von ihm jedoch in den ein-
zelnen Beitragen als Bewahrer und Gedachtnis der Nation ausgestaltet, wie
es schon bei Nafisi angedeutet ist. Die Eintrage zeigen die Gelehrten trotz
breiter Kenntnisse in diversen Gebieten zwar nicht als Vordenker gesell-
schaftlicher und sozialpolitischer Fragen, aber als moralisches Vorbild.

Die Abgeriicktheit des Gelehrten von der Geschichte verdeutlicht sich
jedoch auch durch die Ausgestaltung von Gelehrsamkeit und gelehrten
Personen innerhalb Hunarfars politisch-militarischer Geschichte der Pro-
vinz. Eindringlich zeigt sich das ambivalente Verhaltnis zu dem Typus und
seinen Attributen in seiner Schilderung der Eroberung Isfahans durch die
Mongolen, in die zwei beriihmte Familien involviert gewesen sein sollen:

Isfahan wurde im Jahre 632 [1234], obgleich es bis dahin von den Mongolen verschont
geblieben war, auf Grund der Feindschaft zwischen zwei Familien, die sehr bekannt
waren, namlich den $a‘di und den Hugandi, dem Ruin und dem Verfall anheimgege-
ben. Die Al-i $3'di waren Hanafiten und die Al-i Hugand waren Safiften. Die Zwistig-
keiten dieser Familien, der Mord und Totschlag [der aus diesen hervorging], storte
natiirlich die Ruhe und den Frieden der Menschen der Stadt. Der beriihmte zeitgenos-

eigentlichen Arbeiten eingeht, indem er beispielsweise Ausziige aus Gedichten abdruckt.
Nursadiq 1316/1938: 178-260.

¢ Hunarfar 1386/2006-07: 256 ff.

7 Sobeispielsweise der Mathematiker Gahangir Han (t. 1328/1911) [Hunarfar 1386/2006-
07: 256-257] oder der Mystiker Baba Rukn ad-Din (t. 769/1367) [ibd. 231 f.] oder der
Universalgelehrte Hazin (t. 1181/1766) [ibd. 247].

8 Hunarfar 1386/2007: 23.

217

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sische Dichter Kamal ad-Din Isma‘l beklagte sich dariiber mit den Versen: ,Solange
es Dardast und Gabara gibt,? gibt es auch Mord und Totschlag! O Gott der sieben
Planeten, schicke einen blutriinstigen Kénig, damit er aus Dardast eine Steppe mache
und einen Ort des Blutes aus Giibara! Multipliziere Deine Schopfung, indem Du aus
jeden von ihnen einhundert Fetzen machst.”

Der Fluch (nafrin) Kamal ad-Din Isma‘ils wurde erhort (igabat sud) und im Jahre 633
higri [1235], gleichzeitig mit der Regierungszeit von Uktaya Qa-An, dem Nachfolger
von Gingiz, kamen die Streitigkeiten zwischen den Safiiten und Hanafiten zu einem
Hohepunkt und die Safiiten planten — obwohl die Stadt Isfahan bis zu dem Zeitpunkt
noch von den Mongolen verschont geblieben war — ihnen die Tore zu 6ffnen. Unter
der Bedingung namlich, dass jene die Hanafiten umbréchten. Aber die Mongolen
toteten die Hanafiten und Safiiten nach der Offnung der Tore gleichermaflen und
Isfahan, das zuvor vor diesem blutriinstigen Volk verschont geblieben war, wurde dem
Erdboden gleichgemacht. Kamal ad-Din Ismafl bemerkte dazu: ,Es gibt niemanden,
der seine Heimat so beweinte wie die korrupten Leute [selbst]; sie klagten tiber die
Képfe von zweihundert Leichen,'? doch heute gibt es niemanden mehr, der weint.“!!
Nach dem Morden in der Stadt verschanzte sich Kamal ad-Din Isma‘il in einem Kon-
vent, geriet aber zwei Jahre spiter ebenfalls in die Hinde der Mongolen und wurde
getGtet. Sein Grab ist heute in Gibira, ebendort wo er starb.!2

Gleich dreimal wird hier erwidhnt, dass die Stadt von den Feldziigen der
Mongolen und der oft damit einhergehenden vollstindigen Entvolkerung
und der Zerstorung der Bausubstanz durch einen gliicklichen Zufall ver-
schont geblieben war, bis schliefSlich die Streitigkeiten zweier traditions-
reicher Familien verschiedener Rechtsschulen dem Frieden endgiiltig ein
Ende setzten. Thr Zwist verleitete sie zu einem Verrat an der stadtischen
Gemeinschaft, dessen Konsequenzen der Stadt tiber Jahrhunderte hinweg
die Grundlage fiir Wohlstand und Prosperitit entzogen. Die geschilderte
Begebenheit erscheint Hunarfar daher auch so bedeutsam, dass er sie
bereits in der Einleitung seines Kapitels in einer FufSnote erwéahnt und dort
auf den im Jahre 1325/1946 in der Zeitschrift Yadgar publizierten Artikel
von Muhammad Sadr Hasimi verweist.!?

Zwei Stadtteile in Isfahan, die mehrheitlich von den erwahnten Familien bewohnt

wurden. Dardat (was iibrigens Steppe bedeutet) war schafiitisch, Giibara hingegen

hanafitisch. Auch in der Pahlawi-Zeit sind die Stadtteile noch iibel beleumundet. Der

Schriftsteller Hidayat erfahrt auf seiner Reise 1311/1932, dass es in Isfahan blof} zwei

dreckige (katif) Stadtteile gebe, Giibara und Dardast. Dort lebten jiidische Handler und
Geldwechsler, die Nachfahren jener Jid-innen, denen Kyros der Grofie Asyl gewéhrt

habe. Der Tenor ist im 14./20. Jahrhundert also weiterhin konfessionell, aber antise-

mitisch. Des Weiteren zitiert er eine Variation des oben tibersetzten Gedichts. Hidayat

1342/1963: 79.

Gemeint sind die Toten aus vorherigen Kampfen der verfeindeten Familien.

Dieser Halbvers bezieht sich entsprechend darauf, dass im Anschluss an den Verrat in

den Familien niemand mehr zum Trauern am Leben blieb.

12" Hunarfar 1386/2006-07: 119 f.

Ibd. 53. Sald Muhammad Sadr Hasimi gehorte zu den ,herausragenden [sic!] Gelehr-

ten, Schriftstellern und Journalisten Isfahans“ (www.takhtefoulad.ir [zuletzt eingesehen:

218

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der von Hunarfar zitierte Artikel mit dem Titel Die Familie Hugand in
Isfahan wurde ebenda in der Rubrik Beriihmte Familien der Geschichte
im Sahrivar 1320 (August-September 1946) publiziert und spiirt den
Al-i Hugand durch die Epochen nach, von ihrer Migration aus der Stadt
Hugand in Transoxanien nahe Samarkand bis zu ihrem Erloschen in Isfa-
han. In dem genannten Artikel Sadr Hasimis erscheinen die oben zitierten
Ereignisse allerdings in einem anderen Zusammenhang:

Aus dem, was die Historiker sagen, wird klar, dass die Streitigkeiten zwischen Safiiten
und Hanafiten zur Zeit der Salgiqiyan in Isfahan das Ergebnis der Provokationen
jener Hugand waren und es lielen einige dabei ihr Leben. So auch im Jahre 542
[1147; sic!], als in Isfahan konfessionelle Tumulte ausbrachen und Sultan Mas‘Gd b.
Muhammad Salgiiqi die meisten Safi‘iten totete und die Familie Hugand auch nicht
ohne Schaden blieb. Die Familie war zu jener Zeit allerdings sehr machtig und wohl-
habend. Sie gehorte zu den Protegés der Salgligiyan und der Kalifen. Die Salgaqiyan,
die eine Weile ihre Hauptstadt in Isfahan hatten, mussten auflerdem zwangsldufig
mit ihnen verkehren, denn es waren die Hugand, die die administrativen und religi6-
sen Geschicke der Stadt lenkten. Manchmal war deren Agitation aber auch zu ihrem
Nachteil. Bandari schrieb in der Geschichte der Salgiigiyan, dass, als Isfahan von dem
rebellierenden Bazaba Wali aus Fars angegriffen wurde, Sadr ad-Din Hugandi ihm
die Tore 6ffnete und ihm die Stadt {ibergab. Zu dieser Zeit war Nagm ad-Din der
Gouverneur, der ein Feind der Safi'ten war. Nagm ad-Din war so erbost, dass er die
Hugand-Schule angriff und Sadr ad-Din nach Mausil fliehen musste. Die Bevolkerung
schloss sich an, und auf diese Weise wurde die Bibliothek verbrannt und die S6hne der
Familie Hugand verteilten sich auf der Flucht im Land.14

Spater heifit es:

Der wazir von Mausil gab ihnen [Sadr ad-Din und seinem Bruder Gamal] Zuflucht,
so dass sie trunken wurden von seiner Grof3ziigigkeit. Spiter ging Gamal nach Makka,
doch Sadr ad-Din blieb noch eine Weile in Mausil. Zu Ehren des wazirs und seiner
Grofiziigigkeit dichtete er [in arab. Sprache]: ,Einsam kam ich durch Dein Tor und
verlie§ es mit Deinem Segen in einer Karawane.“ Dann kehrte er nach Isfahan zuriick,
und die Menschen empfingen ihn dort in Ehren und betrachteten es als ihre Pflicht,

12.01.2019]) seiner Heimatstadt, in der er 1284 h. 8. / 1905-06 geboren und 1344/1965-
66 auf dem alten Friedhof taht-i filad bestattet wurde. In Teheran studierte er franzo-
sische und persische Literatur, Facher, die er spéter sowohl an der Universitat als auch
am Gymnasium (dabiristan) unterrichtete. Zusitzlich publizierte er zahlreiche Artikel
in verschiedenen nationalen und regionalen Zeitschriften bzw. Zeitungen und eine Zeit-
lang gab er das in Isfahan verlegte Periodikum Cihil Sutiin heraus. Die Pahlawis betrau-
ten ihn einige Jahre mit der Lehradministration in Zangan. Seine ,Liebe zu Biichern®
(ibd.) habe sich in der Betreuung der Stadtbibliothek Isfahans gezeigt und darin, dass
er noch im Alter, als er langsam erblindete, das Lesen nicht aufgab; ein Motiv, das eine
gangige Inszenierung von Gelehrsamkeit darstellt. Er leistete auch sporadisch Beitrdge
in der Zeitschrift Yadgar und stand offenbar in regem Austausch mit ‘Abbas Iqbal, dem er
beispielsweise eine Photographie von Baba Rukn ad-Dins Grab aus Isfahan iibersandte,
als dieser den im Kapitel zuvor erwdhnten Artikel iber das Gebaude verfasste. Igbal
1324/1945: 46.
14 Sadr Hasimi 1325/1946: 13 f. Hervorhebung SSt.

219

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ihm zu gehorchen. Nach kurzer Zeit war der Sultan zufrieden mit ihm, und Sadr ad-
Din wurde um zwei Ringe erhoben.!

Durch die zeitliche Verschiebung des Ereignisses entsteht ein ganz anderes
Narrativ, das andere Wirklichkeitsdeutungen bedingt.!® Da die Toroffnung
sich bei Sadr Hasimi knapp hundert Jahre frither im Kontext der militéri-
schen Ambitionen von Biizaba Wali ereignet, sind die Konsequenzen hier
weitaus weniger drastisch, sowohl fiir Isfahan als auch fiir den Akteur. Sadr
Hasimi beschreibt wie Sadr ad-Din Hugandi versucht, die politischen Ver-
héltnisse der Stadt zu seinen Gunsten zu verdndern, indem er den seiner
Familie feindlich gesonnen Herrscher beseitigt. Da der Coup missgliickt,
schadet der Akteur in erster Linie sich selbst und seinen Angehorigen. Der
tiberlegene Herrscher richt sich, indem er die Bibliothek und das schulische
Zentrum zerstoren ldsst. In dieser Darstellung wird die Familie allerdings
nicht ausgeldscht, sondern lediglich zur Flucht gezwungen und versohnt
sich einige Jahre spéter sogar wieder mit Nagm ad-Din. Versuch einer politi-
schen Einflussnahme, Scheitern, Flucht und triumphale Rickkehr tauchen
hier in dem iiblichen Zyklus der Hofpolitik auf und werden nicht einmal
moralisch verurteilt. Ganz anders bei Hunarfar, der darin auch weniger eine
politische Fehlkalkulation sieht, sondern Verrat. Die Historiker Jérg Leon-
hard und Stefan Schubert beschreiben Verrat konzeptuell als Gegenstiick
zur Held-innentat. Er stelle eine Handlung dar, die die Gemeinschaft mora-
lisch als Vertrauensmissbrauch interpretiere oder als Treuebruch normiert
habe. Als das Gegenstiick zur Held-innentat provoziere Verrat entsprechend
negative Reaktionen, denn erst durch die Illoyalitét der Verriter-in wird die
Gemeinschaft ihrer verletzten moralischen Grenzen gewahr.'” Besonders
niedertrichtig ist dieser Verrat, da er nicht nur heimtiickisch die Gemein-
schaft in Gefahr bringt, sondern auch die Motive, die die Téter-in antreiben,
als moralisch verwerflich beurteilt werden miissen. Jegliche Ambivalenz in
der Bewertung der Verriter-in wird daher von vornherein negiert. In der
Figur der Verrdter-in manifestiert sich, welche Normbriiche nicht akzeptiert
werden. Es handelt sich folglich um ein soziokulturelles Zuschreibungspha-
nomen, in dem nicht nur die ,Grenzen des Norm- und Wertgefiiges einer
Gemeinschaft, sondern auch die Zugehorigkeit zu dieser Gemeinschaft

15 1bd. 17.

16 ‘Was Hunarfar dazu bewog, die Geschichte sich knapp hundert Jahre spiter ereignen zu
lassen und in den Kontext des sogenannten ,Mongolensturms’ zu stellen, obwohl er den
Artikel von Sadr Hasimi nicht nur nachweislich kannte, sondern sogar selbst auf ihn
verwies, lasst sich nicht klaren. Vermuten lasst sich, dass er an der Stelle unaufmerksam
gearbeitet hat, denn Sadr Hasimi erwihnt die Offnung der Tore erstmalig kurz in seiner
Einleitung und geht gleich darauf auf die Eroberung Isfahans durch die Mongolen ein.

17 CH, Verrat.

220

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

selbst“!® markiert werden. Hunarfar konstruiert einen Vertrauensbruch an
der stddtischen Gemeinschaft, dessen Konsequenzen fiir die Stadt und die
Gemeinschaft verheerend sind. Dieser Verrat erscheint als Folge religiosen
Fanatismus, mangelnden Patriotismus und der Unfahigkeit des Staates,
sein Gewaltmonopol durchzusetzen. Hunarfars Anklage an den Staat ergibt
sich vornehmlich aus der Erwéhnung der leidenden Stadtbevolkerung, auf
die er explizit hinweist, anders als Sadr Hasimi, der nur lapidar feststellt:
,Und da die beiden [Familien] sich nicht ausstehen konnten, gab es einige
Jahrhunderte immer wieder Unruhen (fitna) in Isfahan.!® Das beklagte
Staatsversagen unterstreicht Hunarfar durch das Zitat des Dichters, dessen
Urteil iiber die ,korrupten Leute, die in seiner Darstellung in erster Linie
mit religiosen Eiferern gleichgesetzt sind, er sich anschlief3t.

Auf semantischer Ebene dufiert sich dies darin, dass Hunarfar, anders als
Sadr Hasimi, nicht die nisba,? sondern die konfessionelle Zugehorigkeit als
Unterscheidungskriterium verwendet. Damit ordnet Hunarfar die Familie
einem spezifischen Wertesystem zu, das ihre unpatriotische Handlung erkla-
ren kann. Ist es bei Sadr Hasimi zudem das Oberhaupt der Gelehrtenfamilie,
das die Tore offnet, ist es dagegen bei Hunarfar das Kollektiv der Schafiiten.
Die Opposition der konfessionell verbundenen Gemeinschaft fiihrt zu einer
Missachtung der Stadtgemeinschaft, in die sie de facto eingebettet ist, und ver-
leitet sie zu moralisch verwerflichen Sehnsiichten wie der Vernichtung ihres
Gegners durch einen iiberlegenen Feind. Hunarfars Narrativ wirkt sich also
letztlich delegitimierend auf zum Patriotismus in Konkurrenz stehende Wer-
tesysteme aus. Maf3geblich diirfte dabei sein, dass es sich bei den Familien um
zwei sunnitische Gruppierungen handelt. Die 12er-Schia hingegen ist seit der
Konstitutionellen Revolution von der Verfassung als die Religion des Staates
ausgewiesen und iiber die Jahrzehnte hinweg zum Bestandteil des iranischen
Nationalismus und seiner Identitatspolitik geworden und spielt auch in den
historiographischen Schriften immer wieder eine identitdtsstiftende Rolle.
Die Installierung der 12-er Schia in der damaligen Hauptstadt Isfahan durch
die Safawiden wirkt vor diesem Hintergrund wie eine befriedende Maf3-
nahme, mit der ein Ausschluss destruktiver Elemente einhergeht.

Ferner wird der Eindruck, dass Sadr Hasimis Artikel Hunarfar eher
einen Anhaltspunkt lieferte denn als Quelle diente, auch dadurch verstérkt,
dass das zitierte Gedicht bei dem Kunsthistoriker einen Doppelvers (bait)
langer ist als in seinem Quellentext. Eine semantische Nahe lasst sich in der
direkten Einbettung des Gedichts erkennen. Sadr Hasimi schreibt dort:

18 Ibd.

19 Sadr Hasimi 1325/1946: 12.

20 Namensbestandteil, der den Herkunfts- oder Wirkungsort oder die Abstammung der
Person angibt.

221

- am 21.01.2026, 18:23:53. i)


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Folgen des Fluchs (nafrin) von Kamal ad-Din zeigten sich bald (ba-igabat
mirasad), und die blutriinstige Armee der Mongolen fiel in Isfahan ein, und beide
Parteien, die Safiiten und der Hanafiten, wurden vernichtet. So wurden auch die
safiftischen Hugandiyan, die in Dardast gewohnt hatten, beim Massaker an der Bevol-
kerung vernichtet. Ibn Abi 1-Hadid schrieb, dass die mongolische Armee die Stadt
dergestalt in Brand setzte, dass sie in Asche verwandelt wurde.?!

Beide Autoren betrachten das Gedicht als einen Fluch (nafrin), dem ent-
sprochen wurde (igabat sud bzw. ba-igabat mirasad) und das dadurch den
Charakter einer Prophezeiung erlangte.?? Hunarfar zitiert in seinem enzyklo-
padischen Eintrag zu Kamal ad-Din Isma‘il erneut das Gedicht.?* Die wieder-
holte Erwdhnung der Verse verdeutlicht den Stellenwert, den Hunarfar ihm
beimaf3, so wie der brutale Tod die besondere Grausamkeit der Feinde und
Verriter in den eigenen Reihen herausstreicht. Auch Sadr Hasimi beschreibt
die restlose Zerstérung der Bausubstanz mit drastischem Vokabular und die
Mongolen, genau wie Hunarfar, als blutriinstig.?* Mit keinem Wort erwéhnt
er allerdings, dass Isfahan zundchst von den Mongolen verschont worden sei
oder es Intrigen gegeben habe, die eine Eroberung erst erméglichten. Dass die
Stadt durch die Machtkdmpfe der beiden Familien stark in Mitleidenschaft
gezogen war, steht jedoch auch fiir ihn aufSer Frage.

Aus den variierenden Narrativen ergibt sich auch eine Varianz in ihren Affi-
zierungspotenzialen. Hunarfars Narrativ hat das Potenzial, zu emporen und
zu polarisieren, indem er ,aus einer komplexen sozialen Konstellation eine
simple Opposition® herausschilt, an der nach Leonhard und Schubert ,,Kol-
lektive ihre Identitdt und vor allem ihre Affekte orientieren konnen.?> Sadr
Hasimis Kernanliegen ist hingegen, die Geschichte der Familie zu erforschen
und darzustellen. Er wahlt die Erzahlrolle Detektiv-in, wahrend Hunarfar als
Mystagoge spricht. Die Biographie Sadr ad-Din Hugandis genief3t deshalb
besondere Aufmerksamkeit, weil sie das am besten iiberlieferte Ereignis der
Familiengeschichte darstellt. Seinen Artikel beginnt er mit den Worten:

Eine der Familien, die in den historiographischen Werken fiir ihre Wissensliebe
und Kulturpflege positiv verzeichnet sind, ist die Familie Hugand. Ihnen oblag fiir
die Dauer von eineinhalb Jahrhunderten die religiose und administrative Fithrung
Isfahans und sie wichen vor keiner Férderung der literati und Dichter zuriick.2®

21 sadr Hasimi 1325/1946: 13.

22 Rykpa ist der Ansicht, dass Kamal ad-Din Isma‘ls Stil vor allem durch Satire gekenn-
zeichnet ist, zu der ihn, seiner Auffassung nach, die Umstinde seiner Zeit geradezu
driangten (Rypka 1959: 207). Aufierdem halt er ihn fiir den ,letzten grofieren Dichter
Esfahans aus dlterer Zeit.“ Ibd. 206.

23 Hunarfar 1386/2006-07: 265.

24" Die Mongolen gelten meist als blutriinstig (hinh*ar), siehe auch Pistor-Hatam 2014.

25 CH, Verrat.

26 Sadr Hasimi 1325/1946: 10.

222

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der spitere Toroffner Sadr ad-Din, so zitiert er alsdann einen anderen His-
toriker, sei ein politisch aktiver, eigensinniger (suturg) Gelehrter, eloquen-
ter Prediger und von edelmiitigem Charakter gewesen.?” Da in Hunarfars
Narrativ ein Kollektiv die Stadttore 6ffnet und keine einzelne Figur, bleibt
eine Charakterisierung des Gelehrten aus. Doch findet nicht einmal die
Reputation der Hugand als machtige Gelehrtenfamilie Eingang in seine
Darstellung.?® An beiden Stellen, an denen er sie in seiner Monographie
erwahnt, benennt er lediglich ihre Konfession. Sie wirken demgemaf3 auch
weniger wie Minister oder Rechtsgelehrte, sondern vielmehr wie listis. Da
es unmoglich scheint, dass Hunarfar direkt den ersten Satz und damit das
ganze Ansinnen von Sadr Hasimis Artikel iiberlesen hat, ist die Begriindung
hierfiir in seinem Verratsnarrativ und der den Gelehrten gewohnlich umge-
benden heroischen Semantik zu suchen, die einander diametral entgegen-
stehen. Leonhard und Schubert konstatieren:

Gerade bei heroisierten Akteuren wiegen Verratsvorwiirfe und der darin implizierte
Vertrauensbruch schwer, da davon ausgegangen werden kann, dass heroischen Figu-
ren ein besonders hohes Maf3 an Vertrauen entgegengebracht wird. Ihre kontingenzre-
duzierende Funktion lasst sich nicht zuletzt auf diese soziale Ressource zurtickfithren,
die essentiell fiir den gesellschaftlichen Zusammenhalt ist.?’

Eine Geschichte, in der ein Gelehrter — und sei es ein sunnitischer — fur die
Zerstorung Isfahans und die Ausrottung der Stadtbevolkerung verantwort-
lich ist, ist offenbar unerzahlbar geworden. Sie konterkariert zum einen die
Berufung des Gelehrten als Gedachtnis der Nation und spricht ihm zum
anderen auch eine politische agency zu, die inzwischen (freilich als kons-
truktive Kraft) auf den Schah iibertragen wurde. Der Hinweis auf Hunar-
fars Gelehrtenenzyklopédie in Isfahan hat einerseits gezeigt, dass sich der
Gelehrte als Heldentypus innerhalb der Geschichtsschreibung soweit eta-
bliert hatte, dass er nicht mehr umgangen werden konnte. Andererseits
wurde deutlich, dass die Pahlawis Werke goutierten,*® die eine semantische
Umbesetzung vollzogen und den Gelehrten nicht langer als gestaltenden
Akteur begriffen. Dabei konnte an bereits zuvor von den Historikern selbst
etablierte nationalistische Ausdeutungen, wie sie sich bei Safa und Nafisi
finden, angekniipft werden.

27 Tbd. 17.

28 In seiner Gelehrtenenzyklopidie erwihnt er lediglich in dem Eintrag des Erzihlers
(giiyand) Rafi ad-Din Lunbani, dass dieser im Austausch mit der Familie Hugand stand.
Hunarfar 1386/2006-07: 264.

2% CH, Verrat.

30 Es sei an dieser Stelle noch einmal daran erinnert, dass Hunarfar mit der ungekiirtzen
Version 1344/1965-66 den Kéniglichen Preis fiir das Buch des Jahres (Gayiza-yi Kitab-i
Sal-i Saltanati) gewann.

223

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 21.01.2026, 18:23:53.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

8. Heroische Gelehrsamkeit bei Al-i Ahmad

Die Aushohlung der Gelehrtenfigur in Teilen der iranischen Geschichts-
schreibung und die einsetzende Uberschreibung durch monarchistische
Narrative fithrten unter den literati erneut zu einer intensiven Auseinan-
dersetzung mit der Frage, wie sich Gelehrsamkeit manifestiert und wann
sie als Vorbild taugt. Kernelemente der bisherigen Heroisierungsstrategien
wurden dekonstruiert und die Bedeutung des Heroischen selbst in Frage
gestellt. An anderen Stellen wurden Neuverortungen vorgenommen, die
v.a. die Zugehorigkeit des Gelehrten zur Globalgemeinschaft und sein
Verhaltnis zum Staat betreffen. Beides sind Bereiche, in denen die Intel-
lektuellen ein Machtungleichgewicht zu Ungunsten iranischer Wissen-
schaftler-innen beobachteten und die deshalb als kritische Momente der
Verehrung nicht linger geeignet schienen. Die neuen Positionen konnten
die bisherigen nicht verdrangen, wirkten sich jedoch delegitimierend auf sie
aus. Fiir die Geschichtsschreibung war dafiir der anhaltenden Stellenwert
von Geschichte als ,,,Leitwissenschaft’ fiir die kulturelle Orientierung der
Gesellschaft“! zentral und ferner, daraus folgend, die gegliickte Verkniip-
fung von Geschichtswissenschaft und Staat, dessen Opposition daher nun
versuchte, ihn {iber den Weg der Geschichtsschreibung anzugreifen. Die
Autor-innen mussten in ihrer Auseinandersetzung mit Geschichte von der
herkommlichen Geschichtsschreibung auf publizistische Nischen auswei-
chen, da diese inzwischen weitgehend den Universititen bzw. den staatli-
chen Institutionen zugeordnet war.

Als besonders einflussreich innerhalb dieses Diskurses erwiesen sich
die Schriften von Galal Al-i Ahmad,? Uber dessen bekanntestes Werk
Garbzadagi Mehrzad Boroujerdi schreibt, es sei gepriesen worden als ,,intel-
lectual bombshell** und das ,,holy book for several generations of Iranian
intellectuals“* Ali Mirsepassi urteilt, Al-i Ahmad sei der ,most powerful

¢

social critic of the last two decades of the Shah’s regime.*> Er reprasentiere

L Jordan 2018: 36.

2 Galal Al-i Ahmad (1302-1348/1923-1969) wurde in eine religiose Teheraner Familie
hineingeboren. Er besuchte ein stadtisches Gymnasium und spéter das Polytechnikum
(dar al-funiin). Im Anschluss studierte er an der Universitit Teheran Persische Litera-
tur, wo er seine spatere Ehefrau, die in dieser Arbeit bereits zitierte Schriftstellerin und
Literaturwissenschaftlerin Simin Daniswar (1300-1390/1921-2012), kennenlernte. Der
Lehrer und Essayist gilt als genauer Beobachter und versierter Kritiker der gesellschaft-
lichen und politischen Verhéltnisse im Iran der Pahlawi-Zeit. Die jiingste ausfiithrliche
Darstellung seiner Biographie liefert Hamid Dabashi in The last Muslim Intellectual aus
dem Jahr 2021 (9-64).

3 Boroujerdi 1996: 67.

Ibd. Man beachte hier wieder die Gleichsetzung von Autor und Prophet.

> Mirsepassi 2000: 98.

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eine Generation von iranischen Intellektuellen, die in ihrer frithen Schaf-
fensphase eben jenen radikalen Universalismus fiir sich akzeptierten und
als bestmogliche — oder gar einzige — Losung fiir die drangenden Probleme
ihrer Zeit erachteten, sich dann aber enttauscht abwandten und sich statt-
dessen auf die Suche nach lokalen und ,authentischen’ Alternativen mach-
ten.® Seine als exzeptionell rezipierte intellektuelle Entwicklung steht damit
auch programmatisch fiir die seiner Zeitgenoss-innen. Diese Zuschreibun-
gen markieren ihn selbst als Kulturheros, weswegen zur Untersuchung alter-
nativer Narrative eine exemplarische Analyse gerade seiner Texte besonders
geeignet ist.

Seine Programmschrift Garbzadagi (etwa: Verwestkrankung) entstand
in engem Austausch mit anderen Intellektuellen und nahe an den staatli-
chen Institutionen des Pahlawi-Regimes. Urspriinglich war sie als Bericht
(guzarasi) tir den Rat fiir Bildung und Kultur in Iran gedacht, der dem
Bildungsministerium zugeordnet war. Die Kommission hatte Muhammad
Darahsas ins Leben gerufen, der Prasident der Lehrervereinigung Irans, der
im Kabinett von ‘Ali Amini gerade zum Bildungsminister ernannt worden
war.” Die zehnkdpfige Kommission, der auch Al-i Ahmads Mentor Ahmad
Fardid® angehérte, diskutierte Al-i Ahmads Bericht im Azar und Day
1340 / Nov.-Jan. 1961-62 und entschied, dass dieser zu regimekritisch sei,
um publiziert zu werden. Al-i Ahmad bemerkt im Vorwort lapidar:

Es ist noch nicht die Zeit gekommen, da ein solcher Bericht von einer Kommission
des Bildungsministeriums offiziell gedruckt werden kann, doch immerhin war schon
die Zeit gekommen, da die verehrten Mitglieder der Kommission die Geduld hatten,
sich mit einem solchen Bericht zu befassen.’

Er schildert die mithsamen Versuche, seinen Text zu publizieren, nach-
dem er nicht durch die Zensur gekommen war. Unter anderem schickte
er sein Manuskript nach Europa (farang), wo er sein Buch von jungen
Student-innen, die dort niedergelassen waren, drucken lassen wollte.* Der
Plan misslang zwar, doch enthilt die Auskunft eine Botschaft, die tiber die
Publikationsschwierigkeiten hinausweist und Sinn ergibt, wenn vergegen-
wartigt wird, wie fixiert Historiker wie Nafisi und Safa, aber auch Igbal
auf die Jugend waren. Immerhin war das Lehrerausbildungskolleg lange der

6 Ibd.98.

7 Boroujerdi 1996: 66 f.

Ahmad Fardid war ein in Paris und Heidelberg ausgebildeter Philosoph und Schii-
ler Martin Heideggers. Er prigte den durch Al-i Ahmad bekannt gewordenen Begriff
garbzadagi. Fardid gelang es (vor allem dank seiner anti-demokratischen Grundhal-
tung), sich sowohl zur Zeit der Pahlawis als auch noch wihrend der Islamischen Repu-
blik als einflussreiche 6ffentliche Stimme zu behaupten.

9 Al-i Ahmad 1385/2006: 9.

10" Tbd. 10 f.

226

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Nukleus der 1314/1935 gegriindeten Universitit Teheran.!! Der Lehrer Al-i
Ahmad konterkariert den mystagogischen Duktus, indem er postuliert, dass
er mit seinen Schriften nicht die Jugend beeinflussen und anleiten méchte,
sondern auf ihre Unterstlitzung in gemeinsamer Sache hoftt. Eine rhetori-
sche Geste, die allerdings nicht nur dazu geeignet ist, sich von etablierten,
zeitgendssischen Intellektuellen abzugrenzen, sondern auch Al-i Ahmads
Verbundenheit mit der globalen tiers-mondisme-Bewegung andeutet. Zu
dem Zeitpunkt war die Bewegung auf ihrem Hohepunkt in Fragen des Akti-
vismus und der globalen Vernetzung; auch unter Student-innen, wodurch
Bildungsthemen im sogenannten Westen, aber auch in ehemaligen Kolo-
nien ein zentrales Thema waren.!?

Es ist folglich keineswegs so, dass die alternativen Narrative fernab der
staatlichen Institutionen entstanden. Vielmehr entwickelten sie sich im
unmittelbaren Austausch mit ihnen. Wie der Soziologe Heinrich Popitz tref-
fend bemerkt, bleibt die Entmachtung nichtstaatlicher Machte stets unvoll-
kommen, da die Zentrale weder alle Normen setzen, noch alle Handlungen
tiberwachen konne. Das Gewaltmonopol bleibe entsprechend unvollstan-
dig.’* Da auch die staatlichen Institutionen von einzelnen Akteur-innen
gepragt werden, sind die Grenzen hierbei flieflend. Wie bereits eingangs
erwahnt, beobachten Gerschweski et al., dass es ausreicht, wenn sich eine
gewisse Anzahl an Akteur-innen den Regeln und Normen, die die Inter-
aktionsbeziehung zwischen den Herrschenden und Herrschaftsunterwor-
fenen strukturieren, unterwerfen und somit Regelmafliigkeit, d. h. Stabilitét
erzeugen, womit die Kapazitat gemeint ist, Herausforderungen flexibel zu
begegnen.'* Der Fall Al-i Ahmad zeigt, dass das Regime gezwungen war,
sich mit divergierenden Auffassungen auseinanderzusetzen und sie u. U.
in die Staatsdoktrin zu integrieren, um ihre politische Schlagfihigkeit zu
entkriften. Daher wurde gegen Mitte der 1350er / Ende der 1970er Jahre
Garbzadagi schlieflich zur Publikation freigegeben, als der Staat sich die
nativistische Rhetorik, die Al-i Ahmads Text auszeichnet, langst selbst
angeeignet hatte.!” Problematisch an dem Text war zu dem Zeitpunkt (nur)
noch, dass die Pahlawi-Dynastie darin als treibende Kraft der Verwest-
lichung und nicht als Schutz vor derselben erscheint. Der Staat hatte die

I Catanzaro 2014: 37.

12 Christiansen/Scarlett 2013: 7. Damit soll jedoch im Anschluss an Christiansen/Scarlett
nicht die verbreitete Ansicht reproduziert werden, es habe sich um eine Jugendbewe-
gung gehandelt (ibd.). Wie der Fall Al-i Ahmad selbst zeigt, waren diverse Individuen,
Institutionen und Organisationen Teil der Bewegung.

13 Anter 2012: 86 f.

14 Gerschweski et al. 2012: 8.

15 Vgl. Shakibi 2020: 226.

227

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Herausforderung, die die alternativen Narrative bedeuteten, erkannt und
flexibel darauf reagiert.

Nichtnurin Garbzadagi, sondern auch in anderen Schriften wie Verdienst
und Verrat der Intellektuellen beschiftigt sich Al-i Ahmad intensiv mit der
Bedeutung von Intellektuellen und Gelehrsamkeit in der iranischen Gesell-
schaft, was fiir den Literaturwissenschaftler mit einer widerspriichlichen
Auseinandersetzung mit der iranischen Geschichte und Geschichtsschrei-
bung verkniipft war. Seine Thesen waren geprégt von nationalistischen und
nativistischen Vorstellungen, fiir die Geschichte unerlasslich ist. Doch war
diese Geschichtsschreibung bekanntlich nicht ausschliefSlich im nationalen
Raum entstanden und damit in seinen Augen diskreditiert. In Gargbzadagi
schreibt er:

Inzwischen ist es auch nicht mehr so, dass sie [die Westler‘] kommen und Rohol aus
Huzistan oder Qatar wollen (...), sondern es verhilt sich so, dass wir Asiat-innen oder
Afrikaner-innen unsere Kultur, Literatur, Musik und Religion bewahren sollen wie
eine Antiquitét, die aus der Erde gegraben wurde, bis die Herrschaften kommen und
danach suchen und sie mitnehmen, um sie in die Museen zu bringen, wo sie ausrufen:
Ja, dies ist [also] noch eine Art von Primitivitit (badawiyat).'®

In dem Passus ist auf den Punkt gebracht, wie die Machtverhaltnisse inner-
halb der transnational public sphere nach Ansicht von Al-i Ahmad struk-
turiert sind und wo die Kerninteressen der westlichen® Partizipant-innen
liegen. Er bringt die 6konomischen mit den wissenschaftlichen Interessen
in Verbindung, indem er sie semantisch gleichsetzt als das Aus-der-Erde-
Gegrabene und damit eine inhaltliche Gleichsetzung erwirkt. Beide
Aspekte dienen seines Erachtens also der Unterwerfung Irans und eignen
sich damit nicht zur Heroisierung iranischer Gelehrter, die widerspruchs-
los in diesen Strukturen aufgingen. Selbst in nationalen Kernkompetenzen
halte Iran sich fiir auf den Westen' angewiesen und der Westen' sich fiir
iiberlegen. Im repetitiven Schlusssatz der Kapitel in Garbzadagi wird deut-
lich, dass Geschichte ihre Funktion als Sinnstifterin jedoch auch fiir ihn
nicht einbiifit. Dort heifit es: ,Baz gardim ba tarih’!” kehren wir zuriick zur
Geschichte.

In seiner Studie @iber die im Golf gelegenen Insel Harg spielt die hier auf-
gezeigte Verkniipfung und damit auch die Dekonstruktion des transnatio-
nalen Gelehrten eine zentrale Rolle. Al-i Ahmad erforschte fiinf Jahre nach
dem Versuch, die Erdolvorkommen zu nationalisieren, die Insel, deren Kul-
tur und Lebensweise seit Beginn der Olférderung starken Veridnderungen
ausgesetzt war. Die Krise hatte Al-i Ahmads sogenannte ,Zeit des Schwei-
gens’ beendet, die ausgelost worden war durch seine Enttauschungen wih-

16 Al-i Ahmad 1385/2006: 25.
17" Bspw. Al-i Ahmad 1385/2006: 41.

228

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rend der politischen Arbeit mit der Tada-Partei. Mit einem Mitstreiter hatte
er die Dritte Streitkraft ins Leben gerufen, eine linksnationale Gruppierung
mit sozialdemokratischen und tiers-mondisme-Tendenzen. Doch nach dem
coup d'état wandte er sich erneut enttduscht von der Politik ab, ,feeling dis-
gust at the impotence of organized politics”.!® Seine Studie tiber Harg fallt
in diese ,Zeit des Zweiten Schweigens (1332-1342/1953-1962), in der er
durch Iran reiste und ethnographische Studien anfertigte.!® Entsprechend
pflegt er in der Monographie iiber weite Teile die Konventionen eines Rei-
seberichts. Sie ist allerdings eine explizit im politischen Widerstand zu ver-
ortende Schrift,?’ bilanziert die Entwicklungen der vergangenen Jahrzehnte
und begegnet den Idealen der Intellektuellen mit ermiideter Ironie.2! Al-i
Ahmad kniipft damit an vorhergegangene Arbeiten an, die insbesondere in
den 1310er/1930er Jahren von seinem einstigen Mentor Hidayat, aber auch
von Dihhuda und anderen verfasst worden waren.?? Bereits diese Arbei-
ten hatten — im Kontext der Repression unter Riza Sih entstanden - eine
Atmosphire des Riickzugs aus dem Politischen mit erschaften und stellten
eine Antwort dar, auf die fiirderhin unméglich gewordene Partizipation am
offentlichen, urbanen Leben.2?

Al-i Ahmads Forschung entstand zwar nicht im Umfeld wissenschaftli-
cher Institutionen, hatte aber grofien Einfluss auf das urbane Milieu.?* Auf
diese Weise wurde die Universitat Teheran auf ihn aufmerksam und beauf-
tragte ihn damit, ihre ethnographischen Publikationen zu betreuen?® - eine
Arbeit, die er nach kurzer Zeit wieder aufgab, weil er nicht nach objek-

18 Mirsepassi 2000: 104.

19 Ibd.

20 Lenze 2008: 80.

21 Man beachte beispielsweise das Kapitel iiber das Nomandenleben in Zeiten der Olférde-

rung (Al-i Ahmad 1385/2006: 36-43), in dem der Beschreibung der Zelte und dem entwur-

zelten Leben der Beteiligten, die aus aller Welt anreisen, breite Aufmerksamkeit geschenkt

wird. Der Historiker Nafisi betont noch, dass die Nomad-innen keine andere Chance im

Leben hatten, als ,ein Zelt in der Wiiste aufzuschlagen (Nafisi 1344/1965-66: 62), und

legitimiert so ihre Versesshaftigung durch Riza Sah und Muhammad Riza Sah. Al-i Ahmad

fithrt diese Vorstellung, sie an eine ,moderne Zivilisation heranzufiihren, ad absurdum.

Die Zelte des Olkonsortiums stehen fiir eine moderne Form des Nomadismus, die eine

unwirtliche Lebenswelt erschafft, der offenbar alle gleichermaflen entfliehen wollen.

Rypka 1959: 368. Galal Al-i Ahmad wurde neben einer Reihe anderer junger Autoren

von Hidayat gefordert, der damals fiir die einflussreiche Kulturzeitung Suhan arbeitete.

Hillmann 1982: 26.

23 Lenze 2008: 82.

24 Hillmann 1982: 17.

25 Das ist nicht allzu ungewdhnlich. Ahnlich verhalt es sich mit dem Autodidakten Gulam
Riza Insafpur (t. 1379/2000), einem Dichter und Betreiber eines tradtionellen Kraft-
hauses (zéirhana), der sich nebenher der Erforschung der im zirhana betriebenen
Sportarten (warzaskari-yi bastani) widmete. Das Institut fiir Sozialwissenschaften der
Universitat Teheran wurde auf ihn aufmerksam und stellte ihn ein. Pistor-Hatam 2014:
18.

22

229

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tiver Wissenschaft strebte, sondern nach politischem Aktivismus.?® Lenze
merkt an, dass Al-i Ahmads Monographie durch eine genaue Kenntnis der
Geschichte der Insel gekennzeichnet sei und als Sonde zur Untersuchung
der Nationalgeschichte aufgefasst werde.2” Al-i Ahmads profunde Recher-
chen bieten den Ausgangspunkt fiir eine konsequente Dekonstruktion des
Heroischen und Pompdgsen. Er zahlt akribisch auf, in welchen bedeutenden
Werken Harg nicht erwahnt wird,?® und bekennt:

In 1.400 Jahren islamischer Geschichte hatten es nicht mehr als fiinf, sechs Personen
aus Harg halbwegs zu Beriihmtheit gebracht und es in die Biicher und Biographien
grofler Minner geschaftt.?’

Der Anthropologe William Orman Beeman untersucht in seiner einige Jahre
nach der Islamischen Revolution erschienenen Studie den Zusammenhang
von Sprache und Alltagskultur, der sich als aufschlussreich zur Einordnung
dieses Passus erweist. Uber die Funktionsweise von Humor stellt er fest,
dass ,a paradox is being created through the attempt to impose a proposi-
tion contrary to that which is clearly ‘known’ in a given situation.3® Al-i
Ahmad geht offenbar davon aus, dass der Leser-in in diesem konkreten Fall
bewusst ist, dass ,appropriateness conventions are being violated for the
purpose of humor3! Hidayats Reisebericht aus dem Frithjahr 1311/1932
liefert einen Hinweis darauf, dass Al-i Ahmad in diesem Passus nicht nur
die Konventionen der Geschichtsschreibung unterlduft, sondern dariiber
hinaus auch ihre Rezeption und damit den gesellschaftspolitischen Stellen-
wert dieser Texte einbezieht. In Murcahurt, schreibt Hidayat, begegnete
ihm ein Kaffeehausbesitzer, der Isfahans kluge und findige Einwohner-in-
nen pries: Wenn es in der Welt vier Berithmtheiten gibe, postuliert der
Mann, dann wiéren zwei von ihnen aus Isfahan; Hidayat kommentiert:
~Es war offensichtlich, dass er den letzten Satz aus einem Buch auswendig
gelernt hatte.? Beeman hat festgestellt, dass ,,by existing totally apart from
normal language use, the clown allows the audience to distance itself from
the structure of normal speech interaction and laugh at its conventions and
mechanisms.3* Al-i Ahmad distanziert sich gleichermaflen von den Kon-
ventionen der Geschichtsschreibung wie ihrer Obsession mit dem Heroi-

26 Hillmann 1982: 17.

27 Lenze 2008: 85. Dies erinnert ja auch an Hunarfars Schrift Isfahan.

28 Al-i Ahmad 1339/1960: 32.

29 Ibd. 21. Darin kniipft er an den Stil seines einstigen Mentors an, dem nachgesagt wird, er
habe die Literatur demokratisiert, indem er das Gewdhnliche als berichtenswert gekenn-
zeichnet hat. Azadibougar bemerkt, Hidayat habe damit die ,,irrelevance of classical nar-
rativity“ herausgestellt. Azadibougar 2020: 143.

30" Beeman 1986: 205.

31 Ibd.

32 Hidayat 1342/1963: 74.

33 Beeman 1986: 207.

230

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen und Pompdsen, die sich schon wihrend der ersten Pahlawi-Zeit als
erfolgreiches Instrument der Geschichtspolitik erwiesen hatte. Durch die
humoristische Ausgestaltung wendet er sich gleichzeitig auch gegen die
Vorstellung der Autor-in als Mystagog-in und lddt die Leser-in ein, beide
Konventionen gemeinsam zu entlarven und zu verlachen.

Al-i Ahmad widmet sich in dem Text ausfiihrlich den historischen Bau-
ten, die Zeugnis von den vielen Gruppierungen ablegen, die auf der Insel
sesshaft waren und teils bis in die Zeit der Achameniden zuriickreichen.
Besondere Aufmerksamkeit schenkt er Muhammad b. al-Hanafiyas (t. ca
81/ 700) Grabmal. Der Sohn von ‘Ali b. Abi Talib und seiner Sklavin Hawla
war in die politischen Machtkampfe der islamischen Friihzeit verwickelt
und anscheinend weitgehend gegen seinen Willen als moglicher Nachfolger
des Propheten im Gespréch. Der Anfiihrer einer pro-‘alidischen Bewegung
al-Muhtar b. Abi ‘Ubaid at-Taqafi (t. 67/687) erklarte ihn zum Mahdi.**
Einigen Uberlieferungen zufolge war er auch auf Harg, wovon das Grabmal
aus mongolischer Zeit sowie mehrere Inschriften Zeugnis ablegen sollen.
Al-i Ahmad bemerkt hierzu lakonisch:3 ,,Obgleich Muhammad-i Hanafiyas
einstige Anwesenheit auf Harg zu bezweifeln ist, kann man an die [einstige]
Anwesenheit seiner Anhédnger-innen [getrost] glauben.3

Auch tiblicherweise heroisierte Figuren werden von ihm in ein ungiinsti-
ges Licht geriickt: Marco Polo, so Al-i Ahmad, sei nur an die mongolischen
Hofe gereist, um die dortigen Herrscher zum gemeinsamen Krieg gegen die
Muslim-innen aufzuwiegeln,” und Sah ‘Abbas ging seines Erachtens eine
unheilige Allianz ein, als er die Portugiesen 1031/1622 mit Unterstiitzung
der britischen und niederldndischen Marine aus dem Golf vertrieb, die dies
nicht aus Selbstlosigkeit (‘asiq-i ¢ism-u abri-yi Imam Qulthan nabidand)
taten, sondern um ihren eigenen Konkurrenten vom Platz zu rdumen (az
maidan badar mikardand)>® Unheroisch ist auch die von Langeweile
gepragte Gegenwart. Die Arbeiter auf der Insel erscheinen als Gefangene
von sengender Hitze und tragem Trott, der keine Abwechslung und keine
Unterhaltung bereithdlt. Das Erdulden der widrigen klimatischen Verhalt-
nisse und Lebensumstiande wird von Al-i Ahmad - anders als es bei Gangi
zu beobachten war - keinesfalls heroisiert. Das Durchhalten der Anwesen-
den ist kein ,aktives, duratives Tun’, dem ,.ein subjektiver Sinn“ innewohnt,

34 van Ess 2017: 5; al-mahdj, arab. der Rechtgeleitete, Endzeitfigur.

35 Mirahmadi bezeichnet gar Al-i Ahmads gesamten literarischen Stil als Lakonismus, der
ihr sowohl von Hidayat als auch von franzgsischer Literatur inspiriert scheint und fiir
den besonders die elliptische Satzstruktur charakteristisch sei. Mirahmadi 1977: 138 f.

36 Al-i Ahmad 1339/1960: 69.

37 Ibd. 71.

38 Ibd. 72.

231

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sondern nichts als ,,das Aufschieben einer spater einzulgsenden Tat"** ndm-
lich der Flucht von einem Ort, an dem man deplaziert ist und den man aus
nicht heroisierbaren, kapitalistischen Erwdgungen aufgesucht hat. Gleich-
wohl ist die Insel in Al-i Ahmads Text ein Schaukasten des Globalen. Er
zeichnet eine Geschichte des Kommens und Gehens, des Eroberns und
des Handels. Seines Erachtens ist die Insel nicht nur wegen der dort vor-
handenen Rohstoffe von internationalem Interesse, sondern auch wegen
der historischen Stitten, die dort erhalten sind. Er berichtet, dass diese
bereits von Ernst Herzfeld* aufgesucht wurden und nun im Kontext der
Errichtung eines Erdolterminals weiter Beachtung finden - ein Hinweis,
dass er beide Entwicklungen als zusammengehorig betrachtet. Dies fiihrt
in seiner Darstellung zum vollstindigen Ausverkauf der Insel respektive
des iranischen Nationalstaates, sowohl hinsichtlich der Ressourcen als auch
der kulturellen Identitdt. Dass er selbst ebenfalls auf Einladung des Inter-
nationalen Olkonsortiums auf die Insel reist,*! zeigt genau wie schon die
Entstehungsgeschichte von Garbzadagi, dass Al-i Ahmad sich selbst nah an
den Institutionen bewegt, an denen und im Austausch mit denen sich sein
Unbehagen manifestiert. Dariiber hinaus befindet er sich auch in Bezug
auf die transnational sphere in einem Zwischenraum, da er sich einerseits
als Iraner betrachtet, andererseits sein europdischer Bildungshintergrund
Identifikationsmoglichkeiten mit den zahlreichen Auslindern bietet, die
auf der Insel arbeiten. In seiner Studie beschreibt Al-i Ahmad jedoch die
Unmoglichkeit einer Zusammenarbeit mit diesen Ausldndern und konter-
kariert damit die Idee der in den Jahrzehnten zuvor aufgebauten transnatio-
nalen Gemeinschaft. Er verdichtet diese Erkenntnis in der Rekonstruktion
eines Gesprachs mit einem holldndischen Geologen. Zunichst stellt er sich
vor, dass seine Vorfahren moglicherweise bereits in der Neuzeit die Insel
bereisten und deutet damit eine Genealogie an, wie sie von Historikern wie
Igbal erdacht wurde (s. 0.), in dieser Version aber eine historisch gewach-
sene, kontinuierliche Fremdheit beschreibt. Alsdann heift es:

Ich wollte sehen, wie viel Persisch er eigentlich konnte. ,Wie kommen Sie mit der
Hitze klar?“ Er machte eine Pause, wohl um die Bedeutung des Wortes Hitze zu ver-
stehen, und sagte: ,Noch nicht warm [haniiz garm na] Gott sei Dank hatte er so
viel Persisch gelernt. Er sah mich an und lachte. Er wartete. Aber woriiber sollte ich
noch reden? Uber die Einsamkeit? Uber das Wetter? Uber den Alltag, den er selbst

3 Vgl. CH, Durchhalten. (Das lemma beschreibt eigentlich das Durchhalten als heroische
Handlung, und die Erkentnisse der Autorinnen Claudia Miiller und Isabell Oberle wer-
den hier im Umkehrschluss angewendet.)

40 Der Altorientalist lebte von 1879 bis 1948 und gilt als Begriinder der Iranischen Archio-
logie. Er leitete u. a. die Ausgrabungen in Persepolis in den Jahren 1934-35. Vgl. Devos,
Bianca: ,History is repeated: The representation of Persepolis in the Iranian press of the
1930s. In: Welt des Islams 58 (2018), 326-356.

41 Lenze 2008: 80.

232

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kannte? Da kam er mir zu Hilfe: ,Sie haben das Grabmal gesehen? [Suma duhma-ha
did?]“ - ,Seltsam. Hier sind alle Archdologen!“ - ,Bitte?“ Ich hatte wahrscheinlich zu
schnell gesprochen, er hatte mich nicht verstanden. Umso besser. Es war nichts, das
zu wiederholen lohnte.*2

Die Kommunikation erscheint trotz der scheinbar geteilten Lebenswirk-
lichkeit, die sich im Inselalltag ergibt, unméglich. Zum einen weil der Hol-
lander kaum Persisch spricht, zum anderen weil man sich auch nichts zu
sagen hat. Ublicherweise erzeugt eine Ich-Erzihlung durch die ,Identitit
des Ichs in seiner Differenz“4® eine Dipoligkeit des Leseerlebnisses, d. h.
dass die Ich-Narrator-in von ihrer Moglichkeit, sich kritisch zum Erleben-
den-Ich zu verhalten, Gebrauch machen kann. In diesem Passus folgt auf
die Erlebte Rede, bei der sich der Erzihler die Blickrichtung der Figur stark
zu eigen macht, dariiber hinaus ein Moment, in dem er die Leser-in mit
dem Erlebenden-Ich (und dem Geologen) allein ldsst. Dieser voriiberge-
hende Riickzug des Erzahlers aus dem Geschehen in dem Abschnitt iiber
die Grabtiirme, der durch den Verzicht auf die Inquit-Formel einen sze-
nischen Charakter annimmt, rickt nicht nur das rudimentare Persisch
des Geologen in den Vordergrund, sondern betont das Bruchstiickhafte
der Konversation insgesamt. Die Leser-in wird zur Zeug-in des scheinbar
unvermittelten Gesprachs und erfdhrt dessen Substanzlosigkeit iiber die
Identifikation mit dem Erlebenden-Ich. Die Vision eines gemeinschaftli-
chen historiographischen Projekts, wie es beispielsweise von Muhammad
Hasan Gangl entworfen wurde, wird verneint. Ironie, oft erzeugt durch
auf den ersten Blick unpassende Metaphern, unkonventionelle Einschiibe
oder elliptische Sprache, ist charakteristisch fiir den rhetorischen und lite-
rarischen Stil Al-i Ahmads. In dem Passus zeigt sich dies, indem er eine
ironische Brechung erzeugt, durch die Unterstellung, die Olférderer und
Geschiftsleute seien allesamt auch Archdologen. Dies bringt die Archéo-
logie als Fach in Misskredit, wird sie doch zum Abfallprodukt der Indust-
rie deklassiert, und deutet bereits die scharfe Kritik in dem zuvor zitierten
Abschnitt aus Garbzadagi an. Ein gemeinschaftliches Projekt wire allein
deshalb moglich, weil dem Intellektuellen Al-i Ahmad zwar die Kompetenz
erhalten bleibt, sich wie ein Westler zu verhalten. Ein solches Verhalten
implizierte jedoch eine Unterordnung unter die ,westliche’ Kultur.#* Diese
Fahigkeit bezeichnet folglich nicht linger die Schnittstelle der globalen
und der nationalen Zeitachsen und gilt mithin nicht langer als erstrebens-
wert, so dass er seine Entscheidung, der englischen Sitte gemaf3 den Tee

42 Ibd. 100. Ubersetzung Franz Lenze.Al-i Ahmad 1939/1960: 42 f. Die dubma-ha
bespricht Al-i Ahmad ab Al-i Ahmad 1939/1960: 62. Pers. Erginzungen SSt.

43 Petersen 1993: 56.

44 Al-i Ahmad 1939/1960: 41. Wortlich: ,wa man dar in fikr badam ki farangi-ma’abi buku-
nam ya na‘“

233

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit Milch zu trinken, auch gleich bereut.*> Des Weiteren wird sie zu einer
Moglichkeit unter vielen, die situationsbedingt passend sein mag, aber
nicht der eigenen Identitét inhérent ist.* Er ist den Ausldindern zwar auch
fachlich iiberlegen, da er anders als sie nicht nur Zugang zu englischer und
franzosischer Literatur hat, sondern auch zu arabischer und persischer, was
den Europédern wegen ihrer defizitiren Sprachkenntnisse verwehrt bleibt,
doch muss er angesichts ihrer nicht einmal feindseligen Ignoranz resignie-
ren.”’ In einer qaziya aus Wag Wag Sahab mit dem Titel Ein sogenannter
freundlicher Disput treten die fiktiven Autoren Gog und Magog in ein phi-
losophisches Streitgesprich, in dem sie sich - in fiir das Genre gewohnt
satirischer Weise — Gedanken uber den Literaturbetrieb, das Schreiben und
die Gelehrsamkeit sowie den damit verkniipften sozialen Status machen.
Wenn man Geschichte (tarih) zu seiner Fachrichtung erwihle, bemerkt
Magog, sei es gut, zundchst ein wenig von einer Fremdsprache zu erler-
nen, um dann mit Leichtigkeit die hochsten Range zu erreichen.*® Dies ist
eine scharfe Kritik am zeitgendssischen wissenschaftlichen Betrieb, die die
Abhingigkeit der iranischen Geschichtsschreibung von der Orientalistik
kommentiert. Gleichwohl deuten die beiden Erzédhler an, dass die zeitge-
nossischen Historiker wegen ihres Mangels an Hingabe und der monetéren
Ausrichtung ihrer Interessen sogar hinter den ;westlichen® Wissenschaftlern
zuriickbleiben. Dieser Tadel wird von Al-i Ahmad aufgegriffen und gewen-
det. Hidayat und Farzad kritisierten im Jahr 1313/1933-34 ihre iranischen
Kollegen, die ihres Erachtens nicht an das damals noch postulierte Ideal der
international vernetzten Gelehrtenfigur heranreichen. Al-i Ahmad schlief3-
lich dekonstruiert dieses Ideal. Der Ich-Erzihler in der Studie erfiillt zwar
die Kriterien der universalen Gelehrsamkeit in idealer Weise, muss aber
dennoch scheitern. Der freundlich-tumbe Geologe wird in dem Gesprach
zum pars pro toto der europdischen Wissenschaftler-in und sowohl diese
als auch die Zusammenarbeit mit ihr vollstindig deheroisiert. Es gibt keine
Ankniipfungspunkte zwischen Iran und der Welt, die eigentlich auch selbst
aus Iran entfliehen will, wie der Kalender des britischen Transportchefs

45 Seine Reue rithrt daher, dass er gleich im Anschluss realisiert, dass es zwei Essensberei-

che gibt, einen fiir Iraner und einen fiir die Auslinder, weswegen der Arzt des Zeltlagers

sich nicht zu den Auslandern setzen darf, das System also rassistisch ist. Al-i Ahmad

1939/1960: 41.

Das Durchmischen von Arabisch und Persisch in den Gesprachen der Inselbewohner

bewertet Al-i Ahmad hingegen als positiv. Al-i Ahmad 1339/1960: 73.

47 Al-i Ahmad 1339/1960: 37. So zeigt es sich ja auch im Lachen des Geologen, der im
Gegensatz zu Al-i Ahmad iibrigens auch nur mangelhaftes Franzdsisch spricht, was die
Figur des Europiers als des schlechthin Uberlegenen dekonstruiert und darauf hinweist,
dass nicht jede Européer-in per se einer gebildeten Elite angehort.

48 Hidayat/Farzad 1341/1962-63: 139 f.

46

234

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

zeigt, der jeden Tag, den er hinter sich gebracht hat, rot durchstreicht.*
Der Intellektuelle Al-i Ahmad verfallt angesichts der tiberwiltigenden Igno-
ranz in eine stoische Resignation, wie nicht zuletzt das Gesprach mit dem
Geologen zeigt. Er untergriabt den von Kasrawi formulierten Anspruch, die
Fehler europaischer Wissenschaftler-innen zu korrigieren, und verweist auf
die Sinnlosigkeit eines solchen Unterfangens.>® Bemerkenswert ist zudem
die autobiographische Gestaltung des Textes, die verdeckt, dass der Text
hochgradig konstruiert und literarisiert ist, wie bereits der zitierte Passus
zeigt. Eine Ich-Erzahler-in erweckt grundsitzlich einen hohen Anschein
von Authentizitit und erzeugt einen starken Eindruck von Unmittelbar-
keit. Al-i Ahmad tibertragt dem Erzahler seine eigene Glaubwiirdigkeit,
und indem er explizit die Verantwortung fiir dessen Ansichten iibernimmt,
bestéarkt er deren Authentizitit. Es entsteht ein Raum der Vertraulichkeit
zwischen Erzédhler und Leser-in in Abgrenzung von den anderen Figuren,
der der Leser-innenschaft die Identifikation mit seinem Anliegen erleich-
tert. Die Wahl des Ich-Erzdhlers ist folglich ein politischer Akt, der die
Suche nach dem Authentischen durch eine authentische Erzahlerstimme
markiert. Obwohl Al-i Ahmad explizit eine Erzahlerstimme mit erhohter
Verlisslichkeit wéhlt, entspricht sie, wie bereits angedeutet, keinesfalls den
Erzahlrollen von Nafisi oder Safa. Er inszeniert sie weder als belehrender
Mystagoge, noch als forschender Detektiv. Vielmehr erscheint er als tra-
gischer Erzdhler, der bereits vor seiner Ankunft weif}, was er an Erkennt-
nissen vorfinden wird, sich in diesem Vorwissen bestitigt sieht, sich aber
innerhalb der Erzahlung kein Gehor verschaffen kann. Er tragt dem Raum
der Vertraulichkeit Rechnung, indem er das Identifikationsangebot an die
Leser-in richtet. Wie bereits im Vorwort zu Garbzadagi festzustellen war,
betrachtet Al-i Ahmad sich als Mitglied einer (Leidens-)Gemeinschaft, die
seine ihm ebenbiirtige Leser-innenschaft einschliefSt. Die Erzdhlung arti-
kuliert somit auch die Hoffnung, einen Weg in die Gesellschaft zu finden,
indem der Raum der Vertraulichkeit zwischen Erzéhler und Leser-in die
Ausgrenzungserfahrung der Figur innerhalb der erzahlten Welt konterka-
riert. Das soll nicht dariiber hinwegtduschen, dass der Gelehrte als zentrale
Figur in Al-i Ahmads Denken erhalten bleibt. Doch ist nicht linger seine
im globalen Raum verortete progressive Gelehrsamkeit verehrenswert, son-
dern seine authentische Stimme der Nationalkultur. Sie bildet das Funda-
ment einer politischen Haltung, die danach strebt, das Durchschnittliche
wie Alltagliche zu bewahren und Gerechtigkeit herzustellen. Die regime-

49 Al-4 Ahmad 1339/1960: 37. (Wortlich: ,be diwar-i pahluwi taqwimi awihta dast ki har
ruz guzasta-yi anra bamdad qirmiz-u-ba diqqat kusta sud®)

50 Al-i Ahmad hat sich in seiner Jugend intensiv mit Kasrawi auseinandergesetzt, der sei-
nem Denken eine neue Richtung gab (Lenze 2008: 20), und erwihnt ihn explizit in sei-
ner autobiographischen Skizze. Hillmann 1982: 14.

235

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

treue Geschichtsschreibung ringt in den folgenden Jahren darum, diese kri-
tische Haltung gegeniiber ihren zentralen Bedeutungstrigern zu integrieren
und dem Eindruck eines Ausverkaufs der sog. Nationalkultur entgegen
zu wirken. Besonders eindriicklich zeigt sich dies in historiographischen
Schriften, die explizit im Auftrag des Staates publiziert wurden.

236

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

9. Geschichtsschreibung im Staatsverlag

Im Jahre 1317/1938 wurde die Organisation zur Erziehung der Gedanken
gegriindet, nachdem die Regierung zu dem Schluss gekommen war, dass
das erst etwa ein Jahr zuvor gegriindete Amt zur Forderung des Rechtschaf-
fenen Schreibens, von dem es inzwischen in allen Teilen des Landes Nie-
derlassungen gab, nicht ihren Anforderungen gerecht werden konnte. Die
Organisation bestand aus sechs Kommissionen: Presse, Klassische Litera-
tur, Offentliche Vortrage, Drama und Theater, Radio und Musik. Diese soll-
ten nun zusatzlich zur Zensur die Moglichkeit erhalten, aktiv Schriften im
staatlichen Interesse zu publizieren, Vortrage zu halten und ein kulturelles
Programm auszurichten.! Ein Schwerpunkt lag auf den Schulbiichern, von
denen explizit in der Satzung festgehalten wurde, dass sie so iiberarbeitet
werden sollten, dass sie den Nationalstolz und die Loyalitdt zum Konigs-
haus forderten. Entsprechend sollten auch Lehrer-innen und Universitats-
dozent-innen auf die neuen Richtlinien eingeschworen werden.

Die Organisation widmete sich noch in den 1350er/1970er Jahren
diesen Zielen. Den Hohepunkt ihres Schaffens erreichte sie im Zuge der
Bildungskonferenzen in Ramsar (eine Stadt am Kaspischen Meer) wih-
rend der 1350er/1970er Jahre. Dort verabschiedete man Leitlinien und
gab explizit Texte bei renommierten Wissenschaftler-innen in Auftrag u.
a. auch propagandistische Geschichtsschreibung. Die einzelnen Traktate
(risala) waren als Sammelhefte gedacht, obgleich der Umfang der Uber-
blickswerke oft stark variiert. Es wird ,der Leser-in empfohlen, samtliche
risala, die unter der Nummer 39 publiziert werden, aufzubewahren und
in einem gemeinsamen Buch zusammenzufassen.*> Im Vorwort eines jeden
Bandes heifit es, dass die Auswahl der Themen auf Veranlassung des Konigs
(bi-farman-i mubdrak A° lihizrat-Humdyin Sahansah Ariyamihr) und
gemafl dem Beschluss der sechsten und siebten Konferenz zur Evaluation
der Bildungsrevolution (ingilab-i amiizisi) in Ramsar durch das Zentrum
fiir Studien und Kultur und den Hohen Rat fiir Kultur und Kunst getrof-
fen wurde. Darauf folgt stets eine Liste der bereits publizierten Titel, die
dementsprechend in der Lange variiert, je nachdem, zu welchem Zeitpunkt
der jeweils vorliegende Band gedruckt wurde. Bereits ein rascher Blick lasst
mehrere Themenkomplexe ins Auge springen: zum einen die Einheit der
Nation, die sich in solchen Titeln wie Der geographische Raum (bastar) in
der Geschichte Irans (Band 24), Verbundenheit des iranischen Lebens und

1 Soleimani 2014: 11.
2 Ibd. 192.
3 Azarnas 2535/1355/1976: i.

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der Geschichte und der Kultur mit dem Land Iran (Band 27) und Besonder-
heiten der iranischen Kultur und ihr Einfluss auf die nationale Einheit und
Unabhingigkeit der Iranerinnen (Band 28) oder auch ganz direkt Natio-
nale Verbundenheit und Einheit der Iraner-innen (Band 21) ausdriickt. Ein
weiterer Themenkomplex ist, ebenfalls wenig tiberraschend, die besondere
Bedeutung der iranischen Monarchie, die gleich in den ersten Banden
besprochen wird, wie schon die Titel andeuten: Die kénigliche Geschichte
Irans und das Niveau seiner Moral (Band 1), Die Verbindung der kéniglichen
Sitten mit dem Leben und den Uberzeugungen der Iraner-innen wird in Band
2 ausgefiihrt, Band 3 schlieflich widmet sich der Anstrengung und Hingabe
der Iraner-innen zur Bewahrung der koniglichen Sitten Irans. Spiter folgen
ahnliche Titel, nachdem sich einige Binde anderen Bevdlkerungsschichten
wie den Dorfbewohner-innen (Band 4) gewidmet haben. Weitere zentrale
Themen, die wiederholt auftauchen, behandeln die Verortung der Nation
Iran in der Welt und deuten auch auf den regen Austausch mit dieser Welt
hin, wie beispielsweise in Die Kultur Irans im Zusammentreffen mit anderen
Kulturen (Band 9) und mit Fokus auf militarische Auseinandersetzungen
in Griinde und Hintergriinde der Siege und Niederlagen der Iraner-innen
(Band 7), wahrend diplomatische Kontakte in Eine kurze Geschichte der
Beziehungen zwischen Iran und der Welt von Anbeginn bis heute (Band 8)
ausgefiihrt werden. Die meisten Schriften offerieren zudem gute Griinde fiir
Patriotismus, geht es doch um die Errungenschaften der Iraner-innen, wie
in Der Anteil der Kultur und Zivilisation Irans am Fortschritt der Menschheit
(Band 14), aber auch wie in Band 13, Reichtum und Segen des iranischen
Bodens, der nicht nur auf die Nutzung von Ressourcen in allen Epochen
eingeht, sondern eine gute Zukunft prophezeit. Im Vorwort dieser Schriften
ist das Ziel formuliert, vaterlindische Bildung zu vermitteln und ,,nicht For-
schung, denn es ist offensichtlich, dass Forschung zu diesen Fragestellungen
mehr menschliche Kraft und Zeit verlangt‘* als den Autor-innen in diesem
Zusammenhang zur Verfiigung stiinde. Darin driickt sich nicht zuletzt eine
Distanzierung von den Texten aus, deren wissenschaftlichen Standards
einige Historiker-innen offenbar kritisch gegeniiberstanden. Hinzu komme
ferner, dass ,deren Ergebnisse auch nicht auf diesen wenigen Seiten dar-
gelegt werden™ konnen; und obschon sich einige der Verfasser-innen, wie
der Hohe Rat fiir Kultur und Kunst einraumt, dann doch auf Detailfragen
und kompliziertere Themen einlassen, bewahrten ,die meisten der anderen
Kolleg-innen die Kiirze, damit es fiir die Student-innen nicht zu schwierig
werde.“® Der geringe Umfang der Biicher, der selten 100 Seiten {iberschrei-

Beispielsweise Azarnas 2535/1355/1976: iii.
Beispielsweise Azarnis 2535/1355/1976: iii.
6 Ibd.

238

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tet, soll dazu verhelfen, den Inhalt leicht im Gedachtnis zu behalten, und die
Hemmungen senken, die Broschiiren zu lesen. Im Folgenden werden die in
den Texten dominanten Heldentypen Schah und Gelehrter und ihre Funk-
tion im Diskurs herausgearbeitet und zueinander ins Verhiltnis gesetzt.

Schah und Gelehrter als Kulturheroen

Der in der vorliegenden Arbeit bereits oft herangezogene Historiker und
Literaturwissenschaftler Zabihullah Safa steuerte ebenfalls mehrere Publi-
kationen fiir den Staatsverlag (Amuzis-i Farhang-i Mihani) bei. Zwei dieser
Schriften lohnen, ob ihrer Verschiedenheit in Bezug auf die Ausarbeitung
des Heroischen, eine ndhere Betrachtung. Beide Texte befassen sich im wei-
teren Sinne mit der iranischen Literatur- und Wissenschaftsgeschichte. Ein
Blick auf die Geschichte der Philosophie und Wissenschaften in Iran erschien
im Frithjahr 2535/1355/1976 und stellt eine stark verkiirzte Version der
bereits 1347/1968-69 erschienenen Geschichte der iranischen Wissenschaft
und Literatur dar. Der Text steht zweifellos in der nationalistisch-mystagogi-
schen Tradition, denn Safas Ziel ist es, ,junge Menschen iiberblickshaft mit
den wissenschaftlichen Gedanken Irans® vertraut zu machen, damit sie um
die ,Anstrengungen unserer Vorvater (igdad-i ma) auf diesem Boden® wis-
sen, die diese auf dem Weg des Fortschritts des Wissens (dar rah-i pisraft-i
danis) bewaltigt haben und von denen die Weltbevolkerung (gahaniyan)
profitierte.” Die andere Publikation wurde im Jahr 2535/1355/1976 vom
Staatsverlag unter dem Titel Geschichte der iranischen Sprachen und Litera-
tur herausgegeben. Darin schlagt Safa einen Bogen von den frithen Sprach-
zeugnissen aus der Zeit der Besiedlung des Iranischen Plateaus bis in die
Gegenwart hinein. Er verengt iiber die Jahrhunderte hinweg den Gegen-
stand seiner Untersuchung von der grofitmoglichen Betrachtung iranischer
Dialekte und Sprachen auf die offizielle Standardsprache des iranischen
Nationalstaats im 20. Jahrhundert. Die anfénglich grofiziigige Beschrei-
bung des Gebiets gehort zum Grundrepertoire der Texte und dient dazu,
den Macht- und Einflussbereich der persischen Kultur zu vermessen, als
dessen Zentrum das Gebiet des heutigen Iran imaginiert wird. Safa unter-
teilt die iranische Sprachgeschichte in drei Phasen, die sich an politischen
Umbriichen orientieren, und spiirt der kulturellen Bliite der alten, mittle-
ren und neuen Formen nach, indem er ihre wichtigsten Zeugnisse identi-
fiziert. Dabei befasst er sich zunachst mit einigen Sprachen und Dialekten
wie beispielsweise dem Sogdischen,® konzentriert sich in der neueren Zeit
jedoch, wie bereits erwédhnt, auf die Standardsprache des iranischen Nati-

Safa 2535/1355/1976a: 1.
8 Safa 2535/1355/1976b: 19 f.

239

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

onalstaates.” Dies entspricht dem Einheitsgedanken der nationalistischen
Agenda, die bestrebt ist, nicht-persische Sprachen oder Sprachvarianten
innerhalb des Staatsgebiets weitgehend zu ignorieren. Die mafigeblichen
sprachlichen und schriftlichen Kulturleistungen erweisen sich in seiner
Darstellung als direkt mit der Figur des Schahs verkniipft: Die wichtigsten
Schriftzeugnisse im antiken parsi, erldutert Safa, seien von den achdmeni-
dischen Konigen mit Keilen in Stein gemeifielt worden.!® Es sei die Hof-
und Schriftsprache gewesen und der bedeutendste erhaltene Text sei jener
von Darius dem Grofien und umfasse ganze 400 Zeilen.!! Die wichtigsten
Textzeugnisse des Mittelpersischen seien am sasanidischen Hof entstanden
und erzahlten die Geschichten (tarith-u dastan) der Nationalhelden, aber es
entstanden auch Biicher tiber Heilkunst, Sport und Kindererziehung. Viele
der Literatur- und Sprachzeugnisse seien wiahrend der arabischen (taziyan)
Eroberungen zerstort worden. Was blieb, sei heute nur noch als arabische
Ubersetzung iiberliefert.”> Der Nukleus von Kultur und Wissenschaft ist in
Safas Darstellung der Hof, weshalb die Desintegration von politischer Herr-
schaft auch zu einem Zusammenbruch der Kultur fiihrt. Der andere Text
von Safa hingegen orientiert sich in der Epochenbildung nicht an Dynas-
tien, sondern an Jahrhunderten, um die darin erwdhnten gelehrten Manner
historisch einzuordnen.!® Dies schldgt sich auch im Narrativ nieder. So hat
in dieser Erzahlung der Zusammenbruch des sasanidischen Konigreiches
nicht den sofortigen Zusammenbruch jeglicher Kultur zufolge. Stattdessen
berichtet Safa, dass das Zentrum medizinischen Wissens in Ahwaz fortbe-
stand'* und die grofSen Errungenschaften der iranischen Astronomen in
der islamischen Friihzeit auf die Sasanidenzeit zuriickzufiihren seien.!> Bei
dem Herrschaftswechsel werden also vor allem kulturelle und epistemische
Kontinuitdten gewiirdigt. In seiner Sprach- und Literaturgeschichte betont
Safa ostentativ, dass nach dem Ende der Sasanidendynastie Pahlawi nicht
langer die offizielle Sprache der Herrschenden war und damit ein Nieder-
gang die iranischen Kultur einherging.’® Die iranischen Gelehrten kon-
zentrierten sich, so Safa, deshalb auf die arabischen Sprache, dichteten auf

°  Ibd. 59.

10" Safa 2535/1355/1976b: 13.

1 Ibd. 11.

12 Tbd. 26.

13" Gelegentlich werden auch Herrscher zur Orientierung genannt, wie beispielsweise Fath
‘Ali Sah (Safa 2535/1355/1976b: 43) oder Anasirwan (ibd. 8). Einige seltene Erwdhnun-
gen beziehen sich auch auf Herrscher als Forderer von Wissenschaften, wie beispiels-
weise Maliksah Salgnqi (t. 485/1092), in dessen Namen (ba-nama) Umar-i Hayyam und
Abu 1-Muzaffar Asfizari ein Observatorium erbauten (ibd. 39). Freilich stehen auch an
dieser Stelle die Gelehrten im Vordergrund.

14 Safa 2535/1355/1976a: 9.

15 Ibd. 3.

16 Safa 2535/1355/1976b: 50.

240

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Arabisch und schrieben ihre wissenschaftlichen Werke auf Arabisch. Dies
fithrte schliefllich sogar zu einer Kontamination der persischen Sprache,
die darum bis heute von arabischen Fremdwortern durchzogen sei.!” Offen-
bar fehlte den Gelehrten ohne die Existenz des politischen Zentrums die
Richtschnur. Sie stellten sich ohne die konigliche Anleitung in den Dienst
fremder Herren, obgleich dies nationale Interessen konterkarierte.!® Der
Glanz der alten Zeiten ging damals entsprechend verloren und erst als die
iranischen Samaniden im Nordosten die Macht errangen und einiges Geld
(dirham-u dinar) investierten, um die Dichter und Schriftsteller zu férdern,
kam es zu einer erneuten Bliite der Kultur, erlautert Safa in seiner Sprach-
und Literaturgeschichte. Die samanidischen Herrscher unternahmen heroi-
sche Anstrengungen (ba kamal-i gawanmardi), um die persischen (parsi)
Gelehrten zu fordern, und veranlassten gelegentlich sogar Ubersetzungen
arabischer Texte ins Persische wie beispielsweise die Weltgeschichte bzw.
den Korankommentar von Tabari'® oder Kalila wa Dimna — also Texte, die
der iranischen Kultur zugeordnet werden. Vor dem Hintergrund der zuvor
postulierten Verirrung der Gelehrten wirkt es nun geradezu so, als eilten die
samanidischen Herrscher zur Rettung herbei, nachdem der ,Iraner® Tabari
- fehlgehend im zuvor beschriebenen Sinne - seine Werke auf Arabisch ver-
fasst hatte. Die Ubersetzungsleistungen ins Arabische sind nun keineswegs
mehr die Rettung der iranischen Kultur und Sitte in widrigen Zeiten,? son-
dern Teil eines Verrats, der anscheinend hauptsachlich aus Riickgratlosig-
keit erwuchs. In der fast zeitgleich erschienenen Wissenschaftsgeschichte
bleibt Safa der etablierten Vorstellung, die Gelehrten hitten die iranische
Kultur gerettet treu und fiigt auch Tabarl im Gegensatz zum oben bespro-
chenen Text lobend in die iranische Genealogie der Gelehrsamkeit ein.
Seine besondere Leistung liege darin, das damalige Weltwissen in sich ver-
einigt zu haben und neben iranischen unter anderem auch von indischen
und griechischen Traditionen Kenntnis gehabt zu haben.?!

In seiner Sprach- und Literaturgeschichte fithrt Safa aus, dass die
Methode der Samaniden, die persische Literatur erblithen zu lassen, gott-
lob Verbreitung bei anderen kleinen und grofien Dynastien gefunden habe.

17 Tbd. 51.

18 Es sei noch einmal an das zitierte Gesprich Muhamad Riza Sahs mit Karanjia erinnert, in
dem er konstatiert, dass die Presse unter der Besetzung der Alliierten ,began betraying the
country openly without shame, it was a disgusting situation which revolted me.* (Karanjia
1977: 72.) Die propagandistische Lesart der rezenten Vergangenheit bzw. Lebenserinne-
rungen des Schahs wird auch hier in die Historiographie hineingeschrieben.

19 Aba Gafar Muhammad b. Garir at-Tabari (t. 923) war ein Historiker und sunnitischer
Korankommentator, der am Hofe des “abbasidischen Kalifats in Bagdad wirkte.

20 S0 noch Jahre zuvor Safa selbst; vgl. Safa 1385/2006-07: 51 ff.

21 Safa 2535/1355/1976a: 18. Mit ,unter anderem’ sind moglicherweise vor allem arabische
Traditionen gemeint.

241

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die persische Kultur hatte so iiber Jahrhunderte bis hin zu den Seldschu-
ken Bestand. Einige der grofiten iranischen Dichter wirkten daher in die-
ser Zeit, und die wichtigsten Genres der persischen Literatur entstanden
oder erhielten neue Formen. Auch die Nationalepen Irans erlebten einen
Aufschwung (barwari), und talentierte Dichter widmeten sich ihnen wie
Daqiq (t. ca. 368/980), Firdausi Tusi (t. 411/1020) und Asadi Tusi (t. ca.
465/1072) sowie einige andere, die in der Weltliteratur weniger bekannt
seien.? Im Gegensatz dazu wiirdigt Safa in seiner Wissenschaftsgeschichte
erneut die Ubersetzungsleistungen?? und macht fiir das abermalige Erblii-
hen des Persischen als Hochkultursprache Gelehrte wie Ibn Sina und Aba
Raihan verantwortlich ohne Herrscherpersonlichkeiten zu erwahnen.?*
In der Wissenschaftsgeschichte fiihrt er auflerdem aus, dass die Gelehrten
selbst Machtpositionen bekleideten. Sie zogen in die politischen Zentren
des Kalifats und wurden dort zu Feldherren, Ministern und Ménnern der
Politik (rigal-i siydsi).?

Hierarchische Aushandlungsprozesse der heroischen Typen

Wie passen diese trotz thematischer Uberschneidungen vollig kontraren
Schriften etwa gleicher Lange vom selben Autor, nur um wenige Monate
verschoben am selben Publikationsort verlegt, nun zusammen? Fraglos
fallt auf, dass Zabihullah Safa seine beachtliche Karriere hindurch seinen
Themen treu geblieben ist. Doch auch der Staat ist sowohl diesen The-
men als auch seinen Intellektuellen treu geblieben, wie die Namen der
Autor-innen zeigen, die im Staatsverlag veroffentlichten. Dabei wurden
einige bereits zuvor publizierte Werke in die Reihe aufgenommen. Neben
der besprochenen Geschichte der ,iranischen' Wissenschaften von Safa sind
beispielsweise auch Schriften von Nafisi wieder aufgelegt worden. Bei der
Anpassung der Texte an die Vorgaben der Reihe ging man allerdings nicht
allzu sorgfaltig vor. Besonders auftillig ist, dass in Safas Wissenschaftsge-
schichte die abschlieflenden Worte aus der koniglichen Staatspropaganda
fehlen. Es scheint, als habe der Historiker bei der Neuauflage seines Werkes
freiere Hand gehabt als bei dem neuen Text iiber die Sprach- und Literatur-
geschichte.? Endet diese mit einem Ausblick auf eine strahlende Zukunft
unter ,Seiner Majestdt dem Licht der Arier-innen; die nicht nur die persi-

22 Safa 2535/1355/1976b: 55.

23 Safa 2535/1355/1976a: 11 f. & 30 f.

24 Tbd.17.

25 Ibd. 10.

26 In Marburg entsteht zurzeit unter der Leitung von Bianca Devos ein Projekt, das sich
mit den Arbeitsweisen der Zensurbehérden in der Spiten Pahlawi-Ara beschiftigt. Dies
wird hoffentlich die Publikationsprozesse, die auch die vorliegenden Texte durchliefen,

242

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sche Sprache, sondern auch das Leben der Bevélkerung revolutionieren,?”
so schliefit Safas Wissenschaftsgeschichte in der Qagarenzeit, ohne Riza
Sah, geschweige denn Muhammad Riza Sah iiberhaupt zu erwihnen.

Das Changieren der Bedeutung des Gelehrten in beiden Texten deutet
auf den kontinuierlichen Aushandlungsprozess und die Verschiebung der
Machtverhaltnisse zwischen Dynastie, Staatsapparat und seinen obersten
Bediensteten hin, denen es immer wieder, aber eben nicht immer gelingt -
selbst im Herzen der Staatspropaganda -, ihren Platz zu behaupten, nicht
zuletzt dadurch, dass sie, wie das Beispiel Zabthullah Safa zeigt, diese Stel-
len selbst besetzt hielten. Die Eigenschaften, die in den Jahrzehnten zuvor
den Gelehrten auszeichnen sollten, wurden zudem in einigen Texten auf die
iranische Bevolkerung iibertragen, so dass sie nicht mehr den Gelehrten,
sondern das Iranertum an sich kennzeichneten. Damit einher geht unwei-
gerlich eine Degression des heroischen Potenzials des Gelehrtentypus.
Etwa Sayyid Muhammad Baqir Huggati erkldrt in seiner Geschichte iiber
Irans Anteil am Fortschritt der Menschheit, dass das zentrale Thema der ira-
nischen Nation seit jeher Bildung und Erziehung der Jugend war. Dies sei
nirgendwo sonst in den Landern des Ostens ausgepréagt worden, behauptet
er, und selbst im antiken Griechenland, das doch offensichtlich einen Bei-
trag zum Fortschritt geleistet habe, sei diese Art von Erziehung unbekannt
gewesen.?® Er prazisiert:

In der iranischen Geschichte gilt es vor allen anderen Dingen zu verstehen, dass der
moralische und intellektuelle Geist, der das gesellschaftliche Leben der Iraner-innen
dominiert, im Stil der Bildung und Erziehung begriindet liegt. Diese Bildung und
Erziehung seit frithster Kindheit an ist in Iran die Quelle des Guten und der Weg zu
Wahrheit und Fortschritt.?

in Zukunft erhellen. An dieser Stelle geniigt es jedoch festzustellen, dass an der Ober-
flache, das heif3t in den Texten selbst und den Geschichten, die sie erzahlen, der Macht-
kampf um die Deutung der Geschichte zu Tage tritt.

Seine Sprach- und Literaturgeschichte endet in der Pahlawi-Zeit, die s. E. einen kultu-
rellen Neuanfang begriindete. Seit Beginn des 14. Jahrhunderts (ab 1921) fithrte unter
anderem der Austausch mit Europa zu neuen Gedanken und einem voéllig gewandelten
Lebensstil, der sich auch auf die Literatur auswirkte, so dass ihr grundlegende Verande-
rungen widerfuhren. $afa blendet die Entwicklungen der Qagarenzeit aus und stilisiert
den coup détat von 1299/1921 zu einem Wendepunkt in der iranischen Literaturge-
schichte. Er betont, dass all diese Ereignisse nicht nur in der ,Revolution des Schahs und
der Nation ($ah-u millat) bzw. den synchronen Anstrengungen des Sahansah Ariyamihr
und der Bevolkerung zur nationalen Erweckung (rastahiz-i milli) im Bahman 1341
(1963) miindeten (Safa 2535/1355/1976b: 61), sondern auch eine vollig neue Position
der Lyrik (nazm), Prosa (natr) und sogar der persischen Sprache hervorbrachten, die
sich bald in einem neuen Denken und einem neuen Stil der persischen Dichter-innen
und Schriftsteller-innen zeigen werde. Safa 2535/1355/1976b: 62.

28 Huggati 1354/1975: 1.

2 Ibd. 14.

27

243

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurz darauf erlautert er:

Die Ursache fiir Irans bemerkenswerte und einflussreiche Zivilisation ist zweifach:
Zum einen hegen Iraner-innen eine natiirliche Liebe (‘iSq) zu Kultur und Wissen, zum
anderen geniefit Wissen und Bildung grofle Anerkennung bei den Kénigen Irans, so
dass ihre Forderung von Gebildeten und Gelehrten (danismandan-u ‘ulama’) eine
grof3e Kultur hervorbrachte.>

Der Schah wird in diesem Narrativ zu einem dynamischen Strategen von
Gelehrsamkeit und Kosmopolitismus, der iiber einer friedlichen, gebilde-
ten und weltgewandten Bevolkerung thront. Auch die engen Verbindungen
mit der restlichen Welt und ihrem Geschehen, die fiir Igbal und seine Mit-
streiter noch den modernen Gelehrten auszeichneten, halt Huggati fiir eine
typische iranische Verhaltensweise:

Wenn man nun in alle vier Ecken der Welt schaut von China und Indonesien bis
Europa, so findet man tiberall Familien, deren Name und Wurzel nach Iran reichen,
weil ihre Vorfahr-innen Jahrhunderte zuvor aus Iran gekommen sind und in dem
neuen Land Aufgaben {ibernommen und Familien gegriindet haben.3!

Auftillig ist auch die nahezu vollstindige Verdrangung der kriegerischen
bzw. militdrischen Geschichte. Sowohl Eroberungserzihlungen werden
ausgespart, wie der eben zitierte Textausschnitt zeigt, als auch die frither
zentralen ,Unabhéngigkeitskriege' Stellte sich in Safas frithen Schriften der
Kampf der Nation gegen die Fremdherrschaft noch in physischen Hand-
lungen dar, wie das Beispiel der iranischen Frauen gezeigt hat, die ihre ara-
bisch-muslimischen Ehemanner umbrachten, so ist es nun ihre mentale
Starke, die sie ihre Feinde uberwinden lasst. Gemeinsam ist den Texten,
dass sie den Eindruck einer sehr langen und immobilen Geschichte der ira-
nischen Nation erwecken, die in einem statischen iranischen Wesen begriin-
det liegt. Sie sollen einen tiefen Blick in die iranische Mentalitét offerieren
und den Status quo der gesellschaftlichen Organisation der 1350er/1970er
Jahre legitimieren.

30 Ibd.
31 1bd. 4.

244

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10. Zwischenfazit Teil 11

Der Gelehrte wurde in besonderem Mafle nationalistisch aufgeladen, um
Iran anschlussfahig an die Moderne bzw. das ,Neuhinzuzulernende® zu
machen. Diesen Typus zeichnet zudem aus, dass er politisch konnotiert
sein kann, aber nicht sein muss. Das macht ihn gegeniiber politischen
Umbriichen besonders resistent. Die erfolgreiche Etablierung des Gelehrten
als heros ist bedingt durch die Identifikation der Autoren mit diesem Typus,
den sie sich zum Vorbild und nach ihrem Ebenbild schufen. Anders als es
fiir die anderen Typen des Heroischen gilt, handelt es sich hierbei eben
um keine Fremdheroisierung, da die Personen, die sich mit diesen Figuren
identifizieren, sie auch selbst historiographisch und literarisch ausgestalte-
ten. Zuséatzlich zu den Artikeln mit einer eher elitistischen Stofirichtung wie
etwa in Yadgar, deren Texte sich vornehmlich an andere Akademiker-innen
richteten, versuchten die Historiker mithilfe von Veroffentlichungen an brei-
tenwirksamen Publikationsorten, die gebildete Mittelschicht zu erreichen,
im Laufe der Jahrzehnte mithin an immer gréflere Teile der nach und nach
alphabetisierten Bevolkerung. Zentrale Wirkorte ihrer Texte waren Schule
und Universitét, was sich in der Imagination der Leser-in als jugendlich und
leitungsbediirftig niederschlug. Zielte die Erforschung der Bedeutsamkeit
von Gelehrsamkeit mittels Geschichtsschreibung in Yadgar auf eine Selbst-
vergewisserung, deutete sie eher auf eine Suche und Selbstverortung hin,
so dienten die an ein breiteres Publikum gerichteten Texte der Etablierung
des eigenen Status im gesellschaftlichen und politischen Gefiige. Es gelang
den Autoren zunéchst, diese Anliegen der Bevolkerung gegeniiber glaub-
haft zu vertreten, wie die Studie von Irag Aiman aufzeigt. In eine Glaub-
wiirdigkeitskrise geriet der Gelehrte mit der Zeit allerdings durch die ihm
eigene Nahe zur Politik. In der fithen Pahlawi-Zeit zeichnete ihn die Néhe
zur koniglichen Familie, dem Parlament und den Ministerien noch aus, da
man iiberzeugt war, dass er dort eine gestaltende Funktion innehatte. Mit
der zunehmend kritischer werdenden Haltung der Offentlichkeit zur Tages-
politik wurde aber auch der Gelehrte diskreditiert, zumal man staatsnahe
Intellektuelle nun als kraftlose Handlanger des Schahs wahrnahm, die ihre
eigenen Anliegen nicht durchzusetzen vermochten. Dies fiihrte zu einer
Neuaushandlung der Zuschreibungen an den Gelehrten, wie Texte von
Galal Al-i Ahmad zeigen. Im Laufe der Jahrzehnte wurden die Attribute des
Gelehrten auf die iranische Bevolkerung iibertragen. Gelehrsamkeit und
insbesondere Dichtung wurden in der Folge mit Iranertum und kultureller
Bliite per se identifiziert, so dass sich im Typus des Gelehrten der iranische
Volkscharakter zu verdichten scheint.

- am 21.01.2026, 18:23:53. iy e o )


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 21.01.2026, 18:23:53.


https://doi.org/10.5771/9783987400698-161
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Der Historiker als Gelehrter
	2. Die Erzählrollen
	3. Der Detektiv in der Fachzeitschrift Yādgār
	Fallstudie: Don Juan von Iran
	Zwischenfazit

	4. Historische Literatur und Geschichtsschreibung
	Die Faktualität des Literarischen
	Die Literarizität der Geschichte

	5. Der Mystagoge im Dienst der Nation
	Fallstudie: Nach tausend Jahren
	6. Held·innenverehrung um das Jahr 1332/1953
	7. Der Gelehrte in der Krise
	Der gelehrige Verräter

	8. Heroische Gelehrsamkeit bei Āl-i Aḥmad
	9. Geschichtsschreibung im Staatsverlag
	Schah und Gelehrter als Kulturheroen
	Hierarchische Aushandlungsprozesse der heroischen Typen

	10. Zwischenfazit Teil II

