VI. Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«
machtkritisch hinterfragen - Postkoloniale
und otheringtheoretische Erweiterung

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47,



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

1. Philosophische Verbindungslinien
und religionspadagogische Ankniipfungspunkte

Angesichts der machtvollen Dimension, die allen Ordnungen innewohnt, ergeben sich
aus den ordnungstheoretischen Klirungen in Kapitel V auch Potentiale, Ordnungen in-
terreligioser Bildung in einer machtkritischen Weise zu untersuchen. Denn das Phino-
men Ordnung lasst sich unter zweierlei Gesichtspunkten betrachten: mit dem Ziel, sie
zu verstehen, oder mit dem Ziel, sie zu verindern. Das ist vielfach das Spannungsfeld,
in dem sich Ordnungstheorien bewegen.

Im Folgenden sollen die dargestellten Ordnungstheorien im Blick auf eine zentra-
le Perspektive geschirft werden: wie mit Ausgrenzungsstrukturen und Othering pid-
agogisch umzugehen ist. Fiir das Thema Othering ist wie ausgefiihrt die postkoloniale
Theorie eine wichtige Referenzwissenschaft. Allerdings kommen ihre Autor*innen viel-
fach zu dhnlichen Ergebnissen wie die in Kapitel V betrachteten Ordnungstheorien.
Ausgrenzungsstrukturen lassen sich auch ordnungstheoretisch analysieren. Viele In-
halte der vorangegangenen Kapitel bleiben daher auch hier relevant. Weiterhin kénnen
sich folgende Ausfithrungen auf die Vorarbeiten in Kapitel II.4.1 berufen, in der grund-
legende Erkenntnisse zum Phinomen Othering zusammengefasst wurden. Die fiir die
Otheringforschung mafigeblichen Forscher*innen EDWARD W. SAID und GAYATRI CHA-
KRAVORTY SPIVAK stiitzen sich dariiber hinaus auf Theorien, die bereits in vorherigen
Kapiteln behandelt wurden. Saids »Orientalismus« ist stark von Foucaults Philosophie
beeinflusst’ und auch Spivak setzt sich an vielen Stellen mit dessen Thesen auseinan-
der.? Spivak beruft sich ebenso immer wieder auf Derrida® und Lévinas*, die auch fiir

1 Markus Schmitz: »Archiologien des okzidentalen Fremdwissens und kontrapunktische Komplet-
tierungen — Edward W. Said: »Orientalism« und »Culture and Imperialisms, in: Julia Reuter/
Alexandra Karentzos (Hg.), Schlisselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden: VS Verl. fiir So-
zialwissenschaften 2012, S. 109-120.

2 Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S.193-203.

3 Ebd., bes. S.177-183 u. S.195.

4 Ebd., S.181; vgl. auch John E. Drabinski: Levinas and the postcolonial. Race, nation, other, Edin-
burgh: Edinburgh University Press 2013, S. 67-81.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

330

Fremdheitserfahrung und Othering

Waldenfels grole Bedeutung haben. Es bestehen also interessante Verbindungslinien
zwischen den Ansitzen.

Um noch einmal dezidiert auf das Problem des Otherings einzugehen, kann des-
halb eine andere Form gewihlt werden als in den Kapiteln IV und V: Im Folgenden
sollen die Ausfithrungen aus Kapitel V ergebnisorientiert aufgegriffen und aus einer
otheringtheoretischen Perspektive gegengelesen bzw. gegebenenfalls erganzt werden.
Der Schwerpunkt der Untersuchung wird hier auf der Frage liegen, welche Méglich-
keiten sich aus den rezipierten Ordnungstheorien ergeben, Ordnungen des Otherings
aufzubrechen, die auch in interreligioser Bildung bestehen.

Luhmann wihlt einen relativ niichternen Ausgangspunkt fiir seine Systemtheorie,
nimlich ein »theoriemotivierendes Staunen dariiber, dass itberhaupt etwas zustande-
kommt« (vgl. Kap. V.3, Fulnote 122). Sein kybernetischer Theorieansatz ist deshalb im-
mer wieder in der Kritik, Ziige eines »herrschaftslegitimierenden Weltbildes« zu tragen
(vgl. Kap. V.3, Fuflnote 118). Nicht zu Unrecht muss sich Luhmann fragen lassen, inwie-
fern seine Theorien fiir einen Menschen hilfreich sind, der von Othering betroffen ist
— ein theoriemotiviertes Staunen kann hier nicht wirklich der Ansatzpunkt sein. Den-
noch birgt sein Ansatz einer Beobachtung zweiter Ordnung durchaus ein ordnungskri-
tisches Potential, wie vor allem im folgenden Kapitel VI.2 dargestellt werden soll. Seine
technisch beschreibende Systemtheorie stellt gleichwohl ein deutliches Gegengewicht
zu stark normativen Ansitzen wie der postkolonialen Theorie dar.

Reproduzierte Othering-Strukturen haben auch selten etwas mit den existenziellen
Einbriichen »radikaler« Fremdheit in die menschliche Erfahrung gemein, die Walden-
fels vorwiegend untersucht. Denn die »Fremden« des Otherings sind »nie Fremde im ei-
gentlichen Sinne. Sie sind viel eher Vertraute: man kennt sie« (vgl. Kap. I1.4, Fufinote 1).
Sie sind also nicht wirklich aufler-ordentlich (vgl. Kap. V.4.1, Perspektive 2), aber gleich-
wohl strukturell »fremd« gemacht (vgl. Kap. V.4.1, Perspektive 4). Mit Waldenfels lieRen
sich Praxen des Otherings auch unter der Uberschrift »Abwehrmafinahmen, Rettungs-
versuche und Aneignungsbemithungen« (vgl. Kap.V.3, Fufinote 341) subsummieren, die
angesichts einer drohenden Selbstentfremdung des Eigenen durch Fremdes zum Tra-
gen kommen. — Doch ist dies schon die ganze Antwort? Zwar weist auch Waldenfels
an vielen Stellen darauf hin, dass jeder Antwort auf Fremdes eine gewaltsame Struktur
innewohnt. Es fillt mit Waldenfels’ Begrifflichkeiten jedoch nicht immer leicht, zwi-
schen der Gewaltsamkeit von spontanen behavioristischen Reaktionen auf erfahrenes
Fremdes und erlernten Mechanismen des Otherings zu differenzieren. Ein interessan-
ter Begriff ist in diesem Zusammenhang der der »strukturellen Fremdheit« (vgl. S. 284
u. 286). Dies ist ein vielversprechender Terminus, der von Waldenfels aber nur wenig
fokussiert wird.

Foucault hat sich intensiv mit Ordnungen der Macht auseinandergesetzt. Aus sei-
nem Werk ergeben sich daher viele Ansatzpunkte des Widerstands gegen Othering.
Dennoch wird auch Foucault vorgeworfen, seine Kritik an hegemonialen Strukturen
nicht konsequent genug zu betreiben. Said, der seine Diskursanalyse des Orientalismus
mafdgeblich auf Foucault stiitzt, distanziert sich spater kritisch von ihm, weil dieser
Said zufolge mehr daran interessiert sei, die herrschenden Umstinde zu beschreiben,

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V1. 1. Philosophische Verbindungslinien und religionspadagogische Anknipfungspunkte

als diese tatsichlich zu verindern.” Spivak wirft Foucault wie manche andere Kriti-
ker*innen vor, seine eigene intellektuelle Privilegierung nicht genug zu reflektieren:
»Ich habe darzulegen versucht, dass die substanzielle Sorge um die Politik der Unter-
driickten, die den Reiz Foucaults oft ausmacht, iiber eine Privilegierung des Intellek-
tuellen sowie des >konkreten< Subjekts der Unterdriickung hinwegtiuschen kann, die
den Reiz in der Tat verstirkt.«® In eine etwas andere Richtung geht folgende bereits zi-
tierte Kritik an Foucaults Philosophie: »Obwohl alles an seiner Kritik der Moderne auf
das Leiden des menschlichen Leibes unter den disziplinierenden Akten der modernen
Machtapparate konzentriert scheint, findet sich in seiner Theorie nichts, was dieses
Leiden als Leiden artikulieren konnte« (vgl. Kap. V.3, Funote 212).

Vor diesem Hintergrund wird ersichtlich, dass die in Kapitel V behandelten Ord-
nungstheorien in machtkritischer Perspektive geschirft werden miissen: Welche Mdg-
lichkeiten hat das einzelne Subjekt, die machtvollen Ordnungen zu verindern, die iiber die
Gestalt des »Fremden« in interreligioser Bildung mitbestimmen? Die folgenden zwei
Kapitel werden aber zugleich zeigen, dass die rezipierten Theorien von Luhmann, Fou-
cault und Waldenfels in der Tat eine Vielzahl von Werkzeugen bereitstellen, um gegen
Othering-Strukturen vorzugehen. Jedoch sind die von Spivak genannten Aspekte wich-
tige Leitlinien, um das kritische Potential der Theorien herauszuarbeiten: die Orientie-
rung am »konkreten« Subjekt der Unterdriickung sowie eine Reflexion eigener Privile-
gierung.

Die folgenden Ausfithrungen kniipfen direkt an die Ergebnisse des vorangegange-
nen Kapitels an und stellen daher eine Erweiterung der religionspidagogischen Wiir-
digung in Kapitel V.5 dar. An geeigneter Stelle werden Erkenntnisse aus der postko-
lonialen Otheringforschung miteinbezogen. Hierzu wird auf Inhalte von Kapitel II.4.1
Bezug genommen. Kapitel VI.2 befasst sich mit den Moglichkeiten, Ordnungen des
Otherings zu verindern (sei es aus einer betroffenen oder einer solidarischen Position
heraus). Kapitel V1.3 fragt nach Moglichkeiten, den Anspruch des »Aufler-ordentlichenc
des Otherings stellvertretend zu reprisentieren.

5 Was aber eine recht harsche Kritik ist, die teilweise auf Said selbst zuriickfallt, vgl. Castro Varela,
Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 112f.
6 C. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 67.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

331


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

2. Ordnungen verstehen und kritisieren -
sich innerhalb der Ordnungen verorten

Der Ordnungsbegriff vorliegender Studie ist wesentlich von Luhmanns Systemtheo-
rie gepragt. Ordnungsprozesse streben nach Eindeutigkeit, nach einer Integration des
Aufden in ihr Innen, sind operativ geschlossen und kniipfen selbstreferentiell an ih-
re inneren Begrifflichkeiten an, folgen bestimmten Leitdifferenzen, um ihr zu Ord-
nendes zu erfassen — doch sie haben dafiir nur ihre ordnungsinhirenten Strukturen
und Elemente zu Verfiigung. Alle Ordnungen folgen so einer jeweils ordnungsspezi-
fischen Struktur. Nur mit grofier Vorsicht sind dagegen Luhmanns Ausfithrungen zu
einem systemischen Selbst auf den Ordnungsbegriff vorliegender Studie zu ibertragen
(vgl. Kap. V.4.2.3 u. 4.3.1). Zwar ist das menschliche Selbst auf vielfiltige Weise geord-
net, aber damit erhilt noch nicht jede Ordnung automatisch ein eigenes »Selbst«. Sehr
schwierig wird es, wenn mit Luhmann vom »Selbst« eines sozialen Systems gesprochen
wird. Insbesondere zeigt sich dies beim Versuch, Luhmanns Thesen auf die Othering-
Problematik zu tibertragen.

Da Othering eine spezielle Form der Kommunikation ist, lief3e sich Othering eben-
so als soziales System bezeichnen. — Doch ldsst sich auch von einem Selbst des Othe-
rings sprechen? Die politischen und pidagogischen Implikationen, die damit einher-
gehen, sind sehr bedenklich. Wenn Othering-Narrative sich selbst-stindig beobachten
und voneinander abgrenzen konnen, dhnelt dies leicht der vielfach kritisierten The-
se von Huntingtons »Clash of Civilisations« (vgl. Kap. IIL.7, Fufinote 4). Hier hilft es
wenig, mit Luhmann einzuwenden, dass er selbst ja fiir soziale Systeme nach einem
Beobachtungsbegriff strebt, der »nicht vorab schon psychisiert verstanden« wird (vgl.
die Erlduterungen in Kap. V.4.2.3). Entscheidend ist, dass Luhmann vielfach die Kom-
munikationsleistungen der beteiligten Psychen derart in das Operieren eines sozialen
Systems internalisiert, dass er von ihnen abstrahieren kann — und nur noch die Kom-
munikation von sozialem System A zu sozialem System B betrachten muss (vgl. Kap.
V.3.1.3).

In vorliegender Studie kann Autopoiesis der Kommunikation nur so verstanden
werden, dass sich innerhalb einer kommunikativen Interaktion Kommunikationsstruk-
turen herausbilden, an die sich die Kommunikation anpassen muss. Dies gilt z.B. fir

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

334

Fremdheitserfahrung und Othering

Kommunikationskontexte, in der die Erwartung eines geteilten »Wissens« dariiber besteht,
»wer die Fremden sind« — bzw. was mit »fremde Religion« gemeint ist (vgl. Kap. V.5.2).
Nie aber sollte der Ursprung dieser Kommunikationsprozesse verschleiert werden: das
menschliche Selbst, das sich zu den kommunikativen Ordnungen in individueller Wei-
se verhilt (vgl. Kap. V.4.2.4). Denn Othering entscheidet nicht aus sich selbst heraus,
Othering zu betreiben.

»Das Wort Mensch ist kein Mensch«, bemerkt Luhmann: »Es gibt nichts, was als
Einheit eines Gegenstandes dem Wort entspricht. Worte wie Mensch, Seele, Person,
Subjekt, Individuum sind nichts anderes als das, was sie in der Kommunikation bewir-
ken. Sie sind kognitive Operatoren insofern, als sie die Berechnung weiterer Kommuni-
kationen ermdglichen« (vgl. Kap. V.3, Fulnote 68). Luhmann verortet den realen Men-
schen konsequent im Aufien der Kommunikation. An dieser hat ein Mensch nur iiber
das Strukturelement »Personc teil, die bestimmt, mit welchen Einschrinkungen inner-
halb eines Kommunikationssystems zu rechnen ist (vgl. Kap. V.4.2.2). Mit der system-
theoretischen Sprache Luhmanns ist es jedoch sehr schwer, die (emotionale) Erfahrung
eines Menschen zu beschreiben, der mit Leib und Seele von Othering betroffen ist. Eben-
so schwer fillt es die Instanz darzustellen, die Widerstand gegen Othering-Strukturen
leistet.

Geeigneter hierfiir erscheinen die Theorien Foucaults. Trotz mancher Einschrin-
kungen, die in Kapitel V1.1 aufgefithrt wurden, macht die machtkritische Zielrichtung
der Foucault'schen Philosophie diese zu einer wichtigen Referenztheorie fir die post-
koloniale Theorie.! Letztere wiederum hat die Theorie des Otherings stark geprigt. In
seiner Spitphase untersucht Foucault Formen »des Widerstands gegen die Macht, die
in der »Beziehung seiner selbst zu sich« liegen (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 217). Diese spite
Wende wurde als »privatistisch« und als »Elitismus« kritisiert (vgl. Kap. V.3, Fuino-
te 249 u. 250) und es lisst sich in der Tat fragen, inwieweit ein »freies Subjekt« an-
gesichts der Dominanz hegemonialer Ordnungen ein geeigneter Ausgangspunkt des
Widerstands sein kann. Jedoch sollte das Verinderungspotential, das im Raum des in-
dividuellen Selbst liegt, nicht unterschitzt werden — zumal in pidagogischen Kontex-
ten. Auch im Blick auf die Verinderung gesellschaftlich ibergreifender Ordnungen wie
Gesetze oder Konventionen fillt es schwer zu argumentieren, wie diese Verinderung
unabhingig von individuellen Akteur*innen gedacht werden kann. Es geht bei dieser
machtkritischen »Beziehung seiner selbst zu sich« also nicht darum, nur den priva-
ten Bereich zu verindern — sondern darum, durch ein Sich-in-ein-Verhiltnis-setzen
zu den »eigenen Ordnungen« moglichst effektiv diejenigen Ordnungen zu erkennen,
die ein Othering begiinstigen. Im Riickgriff auf die Philosophie Merleau-Pontys betont
Waldenfels, dass Subjekte immer schon mit den Ordnungen der Welt verschrinkt sind
(vgl. Kap. IV.4.4). Durch diese Verschrinkungen mit den Ordnungen der Welt erwichst
aber gleichzeitig die Moglichkeit, etwas an diesen Ordnungen zu verindern.

Die eher vom geordneten und ordnenden Menschen aus gedachten Theorien Fou-
caults und Waldenfels’ stehen — wie gesagt — in einer gewissen Spannung zu Luhmanns

1 Michael C. Frank: Diskurs, Diskontinuitat und historisches Apriori. Michel Foucaults »Die Ordnung
der Dinge«, »Archédologie des Wissens« und »Die Ordnung des Diskurses«.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren - sich innerhalb der Ordnungen verorten

Systemtheorie, die vom einzelnen Menschen abstrahiert, um das »Eigenleben« von Ord-
nungen besser erkliren zu konnen. Gerade diese verschiedenen Facetten aber erweisen
sich in der Zusammenschau der Theorien als ertragreich.

Besonders im Hinblick auf Mechanismen des Otherings ist zu fragen: Welche Mog-
lichkeiten verbleiben dem einzelnen Subjekt angesichts der zahlreichen Ordnungen, die
das Subjekt bestimmen, etwas an diesen Ordnungen zu iandern? Oder anders gefragt:
Wie kénnen einzelne Lernende, Lehrende oder Forschende gegen Othering in inter-
religioser Bildung vorgehen, wenn sie dieses beobachten oder aber selbst von diesem
betroffen sind?

Bei der Beantwortung dieser Fragen sind zunichst verschiedene Ebenen zu un-
terscheiden, denn Othering in interreligiser Bildung kann auf verschiedene Weisen
entstehen: Es kann erstens durch Institutionen interreligiéser Bildung selbst bedingt
sein oder zweitens durch gesellschaftlich vorhandene Othering-Dispositive in inter-
religiose Bildungsprozesse hineingetragen werden. Dariiber hinaus sind drittens un-
terschiedliche Subjektperspektiven auf das Thema Othering zu differenzieren. Durch
diese Unterscheidung der drei Ebenen ergeben sich jeweils spezifische Ansatzpunkte,
um Othering-Ordnungen in interreligioser Bildung zu verdndern. Sie sollen in den fol-
genden drei Kapiteln VI.2.1 — 2.3 genauer betrachtet werden.

2.1 Sich zu institutionell bedingten Othering-Ordnungen verhalten

Es wurde bereits beschrieben, dass Zuschreibungen von »Fremdheit« in interreligio-
ser Bildung von einer Vielzahl moglicher Ordnungen abhingen konnen, die nicht nur
durch die thematische Auseinandersetzung mit interreligiosen Inhalten in Lernprozessen be-
dingt sind. Bilder und Ordnungen des »Fremden« werden oft auch durch institutionelle
und biirokratische Prozesse mitbestimmt (in Kapitel V.5.1 wurden etwa Bildrechte und
Zulassungskriterien im Rahmen der Schulbucherstellung erwihnt). Solche institutio-
nellen Funktionslogiken werden religionspadagogischerseits im Blick auf das Thema
»Fremdheit in interreligioser Bildung« recht selten untersucht, auch wenn ihre Bedeu-
tung hierfir nicht unterschitzt werden sollte. Im Folgenden soll besonders ein Aspekt
in den Blick genommen werden, der fiir Ordnungen interreligioser Bildung zentral ist:
die Form des Religionsunterrichts.

2.1.1 Funktionslogiken institutioneller Ordnungen in interreligidser Bildung
beriicksichtigen, mit ihrer Widerstandigkeit rechnen

Religiose und weltanschauliche Pluralitit stellt die Frage nach einer hierfir angemes-
senen Form des Unterrichts (vgl. S. 73f. u. 86ff.). Denn religise Bildung sollte unter-
schiedliche weltanschauliche Positionen erstnehmen, aber dabei keine gesellschaftli-
che Differenz erzeugen. Insbesondere der konfessionelle Religionsunterricht wird in
diesem Zusammenhang in religionspidagogischen Debatten immer wieder mit Kritik
bedacht. Norbert Mette schreibt etwa 1995, dass der Einsatz gegen »Fremdenfeindlich-
keit« im Religionsunterricht dadurch konterkariert werde, dass er de facto in der Schu-
le »durch seine konfessionelle Aufteilung Fremde« produziere (vgl. Kap. II1.3, Fufdnote

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

335


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

336

Fremdheitserfahrung und Othering

22). Auch wenn die Kritik nicht immer so scharf und auch pauschal vorgetragen wird,
setzt sich die religionspiddagogische Diskussion, inwiefern der konfessionelle Religi-
onsunterricht auf einem religiésen Identititsdenken aufbaut bzw. dieses reproduziert,
bis heute fort.? Es ist auch aus otheringkritischer Sicht zu fragen, ob nicht strukturell
anders angelegte Modelle gegeniiber dem konfessionellen Religionsunterricht zu be-
vorzugen wiren. Dies bedeutet nicht, dass es in Klassen, in denen Lernende mehrerer
Religionen zusammensitzen, nicht auch zu Othering kommen kénnte (vgl. Kap. IIL.3,
Fufinote 27 u. 28). Tendenziell aber erh6ht die persénliche Anwesenheit verschiedener
religiéser und weltanschaulicher Perspektiven im Klassenzimmer die Wahrscheinlich-
keit, Vereindeutigungen von religidser »Fremdheit« entgegenzuwirken (dies gilt insbe-
sondere dann, wenn Religionen thematisiert werden, die in einer bestimmten migran-
tischen Minderheit stark prisent sind).

Die vielfiltigen Debatten der letzten Jahre zeigen aber gleichzeitig, dass konfessio-
neller Religionsunterricht nicht gleich konfessioneller Religionsunterricht ist, und dass
Grenzen zu anderen Unterrichtsmodellen oft weniger klar zu ziehen sind als zuvor. Es
werden viele Mischformen von positionellem, dialogischem und religionskundlichem
Unterricht diskutiert. Die lange Diskussion, ob ein konfessioneller oder ein »Religions-
unterricht fiir alle« angemessener ist, hat sich so in den letzten Jahren stark diversifi-
ziert. Es bleibt noch offen, welche Modelle sich am Ende durchsetzen und praktikabel
sein werden.?

Ohne die Komplexitit dieser Debatten hier abbilden zu konnen, sind aus ordnungs-
theoretischer Sicht einige Anmerkungen zu machen: 1) Dass manche Diskussionen we-
niger scharf gefithrt werden als frither, liegt nach Sicht vorliegender Studie auch an
den sich hiufenden Anzeichen, dass die konfessionelle Bindung der Lernenden (und
Lehrenden) auch im konfessionellen Religionsunterricht oft geringer ist, als es der Na-
me nahelegt (vgl. Kap. I11.9). 2) Dennoch ist eine auffillige Asynchronitit zwischen der
schulisch-gesellschaftlichen Entwicklung, dem religionspidagogischen Debattenstand
und Entscheidungen der religionsgemeinschaftlichen Institutionen zu bemerken: Etwa
zur gleichen Zeit, als Norbert Mette seine oben angefithrte Kritik am konfessionellen
Religionsunterricht formulierte, bekriftigte die Deutsche Bischofskonferenz in einem
Grundsatzpapier die sogenannte katholische Trias, die von einer Konfessionshomoge-
nitit von Inhalten, Lernenden und Lehrenden im Religionsunterricht ausgeht.* Zu der
Zeit, als der religionspidagogische Streit um konfessionellen Religionsunterricht oder
»Religionsunterricht fiir alle« auf einem Héhepunkt war, hatte die Entwicklung einer
nachlassenden konfessionellen Bindung der Lernenden und Lehrenden bereits lange

2 Mirjam Schambeck: »Das Konzept eines positionell-religionspluralen Religionsunterrichts im
Klassenverband. Ein Modell in der Debatte um einen zukunftsfihigen Religionstunterricht, in:
Thorsten Knauth/Wolfram Weife (Hg.), Ansitze, Kontexte und Impulse zu dialogischem Religi-
onsunterricht, Miinster, New York: Waxmann 2020, S. 31-50, hier S. 38; vgl. Ulrich Riegel: Wie Reli-
gion in Zukunft unterrichten? Zum Konfessionsbezug des Religionsunterrichts von (iiber-)morgen,
Stuttgart: Kohlhammer 2018, S. 155.

3 Vgl. T. Knauth/W. Weife (Hg.): Ansitze, Kontexte und Impulse zu dialogischem Religionsunter-
richt.

4 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): Die bildende Kraft des Religionsunterrichts.
Zur Konfessionalitat des katholischen Religionsunterrichts, Die deutschen Bischofe 56, Bonn 1996.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren - sich innerhalb der Ordnungen verorten

eingesetzt. 3) Keine neue Erkenntnis ist es, dass die Frage, in welchem Bundesland
welches Modell von Religionsunterricht eingerichtet ist, nicht mafRgeblich durch reli-
gionspidagogische Veroffentlichungen bestimmt wurde, sondern durch die jeweiligen
Gesetzgebungen des Bundeslandes sowie die Fithrungen der beteiligten Religionsge-
meinschaften.

Mit Luhmanns Systemtheorie lassen sich solche Ordnungsdiskrepanzen gut erkli-
ren. Sie kann beispielsweise die Sensibilitit dafiir erhéhen, dass religionspidagogi-
sche Theoriebildung nicht unmittelbar auf die schulische Realitit reagiert, sondern ih-
re Kommunikation immer auch an intern ablaufende Debatten der Religionspidago-
gik anpassen muss. Mit Luhmann lisst sich ebenso verdeutlichen, dass wissenschaft-
liche und (religions-)politische Entscheidungsfindung nach unterschiedlichen Kriteri-
en erfolgt. In vielen religionspidagogischen Beitrigen ist diese Dimension als Unsi-
cherheitsfaktor prisent, so etwa bei Mirjam Schambeck: Inwieweit kann, fragt sie, ihr
Vorschlag »mit der Unterstiitzung der Kirchenleitungen und der islamischen Verbinde
rechnen«? Muss geklart werden, »wer in Zukunft als rechtlicher Ansprechpartner fir
den Staat firmiert«? Werden »Ministerien Lehrerstellen einsparen«?® Auch hier wird
deutlich, dass Entscheidungstriger®innen der beteiligten Ordnungssysteme Partiku-
larinteressen zu beriicksichtigen haben, die inhaltlich zunichst nichts mit den zu kli-
renden (pidagogischen) Fragen zu tun haben.

Gerade mit Blick auf komplexere, institutionalisierte Ordnungssysteme kann die
Systemtheorie Luhmanns hilfreich sein, um Méglichkeitsraume fiir eine Ordnungsver-
inderung auszuloten. Er schreibt dazu:

»Die hohe Organisationsabhidngigkeit der Funktionssysteme fiihrt zu einer Abhangig-
keitvon dersbiirokratischen<Logik der Selbstreproduktion von Organisationen, die die
Offenheit und Flexibilitat der Funktionssysteme erheblich einschrankt und ein standi-
ges Nichtausnutzen von Chancen erzeugt. Entsprechend wichst die Diskrepanz zwi-
schen Erwartungen und Wirklichkeiten, zwischen dem, was man als méglich sieht, und
dem, was dann faktisch geschieht« (vgl. Kap. V.3, FuRnote 139).

Dies liegt nach Luhmann auch an der Notwendigkeit von Systemen, sich an die eigene
Komplexitit anzupassen:

»Komplexe Systeme sind mithin zur Selbstanpassung gezwungen, und zwar in dem
Doppelsinne einer eigenen Anpassung an die eigene Komplexitat. Nur so ist zu erkla-
ren, dass Systeme den Verdnderungen ihrer Umwelt nicht bruchlos folgen kénnen,
sondern auch andere Gesichtspunkte der Anpassung beriicksichtigen miissen und
letztlich an Selbstanpassung zu Grunde gehen« (vgl. Kap. V.3, FuRnote 138).

Luhmann unterscheidet zudem zwischen fir ein System zentralen und weniger zen-
tralen Strukturen. Bei einer Anpassung weniger zentraler Strukturen (die mit wenig
anderen systemischen Strukturen verkniipft sind) reagiert das System »lernbereit«. Bei
einer Anpassung zentraler Strukturen, die mit vielen weiteren verkniipft sind, reagiert
das System »lernunwillig« und zunichst mit einer »Umleitung der Fehlerzurechnung:

5 M. Schambeck: Das Konzept eines positionell-religionspluralen Religionsunterrichts im Klassen-
verband, S. 47.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

337


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

338

Fremdheitserfahrung und Othering

Nicht die enttiuschte Erwartung wird als >falsch« deklariert, sondern das Verhalten,
durch das sie enttduscht wurde« (vgl. Kap. V.3, Funote 136 u. 137).

In seiner Untersuchung von dispositiven und epistemischen »Ordnungen der Dis-
kurse« zeigt auch Foucault auf, dass wegen dieser Ordnungen manchmal auch solche
Sachverhalte nicht als wissenschaftlich korrekt anerkannt werden, die mit einfachsten
Mitteln verifizierbar und damit erkennbar wissenschaftlich korrekt sind (vgl. Kap. V.3,
Fuf’note 151). Foucaults Philosophie sensibilisiert so fiir den Umstand, dass die Behaup-
tung von Wahrheit noch kein Garant fir Wahrheit ist, sondern diese immer im Hori-
zont vorherrschender Wahrheitsregimes verhandelt wird.® Es wird deutlich, dass die
Othering-Problematik in interreligidser Bildung weiter ausgreift und komplexer ist, als
es vielleicht zunachst den Anschein hat.

Das religionspddagogische Ringen um das beste wissenschaftliche Argument muss
immer damit rechnen, dass Entscheidungstriger*innen der relevanten Bildungsinsti-
tutionen wissenschaftliche Argumentationen nicht beriicksichtigen und nach anderen
Ordnungskriterien entscheiden. Angesichts dessen ist zu fragen, wie realistisch die Er-
wartung ist, dass sich am Ende dasjenige Unterrichtsmodell durchsetzt, dass struktu-
rell am otheringsensibelsten ist — da wie gezeigt in die Entscheidung auch viele Fakto-
ren einfliefRen, die nicht nach pidagogischen Kriterien bestimmt werden. Dies soll kei-
nesfalls eine Absage an die religionspidagogische Suche nach der passendsten unter-
richtlichen Form religioser Bildung sein. Religionspidagogischerseits muss allerdings
verstirkt die Frage gestellt werden, wie sich Othering-Strukturen iiberwinden lassen,
selbst wenn die Unterrichtsform dafiir nicht strukturell geeignet ist.

Darauf soll im nichsten Abschnitt noch genauer eingegangen werden. Es ldsst sich
hier aber schon sagen, dass die Beriicksichtigung der Widerstandigkeit institutioneller
Ordnungen und die Reflexion eigener Machtgrenzen bereits ein erster Schritt ist. Zu-
allererst beginnt diese Reflexion jedoch mit einem Sich-selbst-in-Beziehung-setzen zu
jenen machtvollen Ordnungen und einer Selbstverortung in den Ordnungen.

2.1.2  »Spiele der Wahrheit« nach »eigenen Regeln« spielen

Um Ordnungen der Macht und der Wahrheit zu verdndern, sind langsame Reformen
und subversive Strategien des Widerstands oft effektiver als schnelle Ordnungsrevo-
lutionen: »Der Herrschaft einer Wahrheit entkommt man nicht«, schreibt Foucault,
»indem man ein dem Spiel der Wahrheit ganz fremdes Spiel spielt, sondern indem
man es anders spielt oder indem man ein anderes Spiel, eine andere Partie oder ande-
re Triimpfe innerhalb des Wahrheitsspiels spielt« (vgl. Kap. V.3, Funote 260). Dieser
Gedankengang lasst sich gut mit einer weiteren Ausfithrung Foucaults verbinden, in
der er zwei Arten beschreibt, wissenschaftlichen Humor zu praktizieren: erstens den

6 Foucaults Thesen zu einer »Politik des Wahren« werden bisweilen kritisch gesehen, weil sie so
gelesen werden kénnen, dass die Suche nach Wahrheit letztlich nichts weiter ist als ein Konflikt
verschiedener Machtdispositive (vgl. S. 272ff.). Die Rede von »Spielen der Wahrheit«ist aber keine
Absage an die Suche nach einer wissenschaftlich iberpriifbaren Wahrheit (vgl. Kap. V.3, Fuinote
252).

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren - sich innerhalb der Ordnungen verorten

»Humor der Naivitit«, der beharrlich Erklirungen fiir scheinbare »Selbstverstindlich-
keiten« einfordert und so Widerstinde und Probleme sichtbar macht, und zweitens den
»Humor des Verrats« (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 263). »Innerhalb des sHumor des Verrats«
bedeutet Kritik: das Spiel zu spielen und es gleichzeitig nicht zu akzeptieren — und es
nicht zu akzeptieren, indem man es anders spielt« (vgl. Kap. V.3, Fufdnote 264). »Die Ra-
dikalitit Foucaults«, schreibt Thomas Lemke dazu, »besteht also paradoxerweise darin,
dass er sich an die Regeln hilt. Um die Wahrheits- und Machtspiele zu verindern, muss
man nicht nur ihre Einsdtze studieren und ihre Regeln kennen, sondern auch das Spiel
spielen.«”

Dies lasst sich mit einem Beispiel aus der religionspidagogischen Praxis illustrie-
ren: In einem Seminar zum Thema interreligiose Bildung wurden Lehramtsstudierende
anonym zu ihrem religiésen Wahrheitsverstindnis befragt.® Heraus kam ein Ergebnis,
das vor einiger Zeit dhnlich schon Clauf Peter Sajak konstatiert hat’: Die befragten
(zukiinftigen) Lehrkrifte fur katholische Religionslehre gaben an, mehrheitlich keinem
inklusivistischen, sondern einem pluralen Wahrheitsverstindnis anzuhingen. Wenn
von elf Teilnehmenden neun eine Hierarchie religidser Wahrheiten ablehnen und sich
in dem im zweiten Vatikanum bekriftigten inklusivistischen Modell nur eine Person
wiederfindet, ist dies zwar nicht reprisentativ, aber dennoch nicht zu vernachlissi-
gen: Wie wird sich eine Lehrkraft mit diesem Wahrheitsverstindnis in einem didakti-
schen Umfeld des konfessionellen Religionsunterrichts selbst verorten, dessen Ansitze
interreligiser Bildung im Kern von einem inklusivistischen Wahrheitsverstindnis aus
gedacht sind? Und welche Antwort wird der*die Lehramtsstudierende in Priifungen
geben, wenn in den Fichern Fundamentaltheologie oder Religionspidagogik nach der
Position des katholischen Wahrheitsverstindnisses gefragt wird?

Mit der oben angesprochenen Trias, die eine Konfessionshomogenitit von Inhalten,
Lernenden und Lehrenden im katholischen Religionsunterricht konstatiert, lassen sich
solche Phianomene nicht erkliren. Indem die Deutsche Bischofskonferenz aber bis 2016
dieser Trias grofien Wert beimaf (vgl. DBK 1996; DBK 2016)'°, etablierte bzw. bekrif-
tigte sie eine machtvolle Ordnung, die u.a. Einfluss auf die Ausbildung von Lehrkriften
hatte — und deren Wirkmacht bis heute spiirbar ist. Zugleich ist mit Foucault gespro-
chen immer deutlicher zu merken, dass im Schatten der grofRen »Spiele der Wahrheit«
des konfessionellen Religionsunterrichts viele kleine »Spiele der Wahrheit« nach anderen
Regeln stattfanden und stattfinden. Gespielt wird es auf katholischer Seite etwa von ka-
tholischen Eltern, die ihre Kinder nicht mehr taufen, aber eben auch von Lehrkriften,
die, obwohl selbst katholisch, bestimmte katholische Inhalte nicht mehr unterrichten.

7 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S.368; vgl. Kap. V.3, Fufinote 259.

8 Dieses Seminar fand im Sommersemester 2019 unter meiner Leitung statt. Die Befragung wur-
de mittels einer Online-Umfrage durchgefiihrt und nicht weiter empirisch vertieft. Sie diente im
Rahmen des Seminars vor allem der Veranschaulichung der im Text beschriebenen Problematik.

9 C. P Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 7.

10 Vgl. auch Bernhard Griimme: »Vergegnung« im Dialog? Anfragen aus der Perspektive heteroge-
nitatsfahiger Religionspadagogiks, in: Thorsten Knauth/Wolfram Weifle (Hg.), Ansitze, Kontexte
und Impulse zu dialogischem Religionsunterricht, Miinster, New York: Waxmann 2020, S. 83-95,
hier S. 83.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

339


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

340

Fremdheitserfahrung und Othering

Waldenfels betont, dass das Ich/Selbst/Subjekt nie ganz in einer Ordnung aufgeht,
sondern sich stets im Schwellenzustand zwischen verschiedenen Ordnungen befindet.
Erst aus dieser inneren Ordnungsvielfalt kann sich eine Beziehung zu sich selbst er-
geben, die laut Foucault das Selbst ausmacht (vgl. Kap. V.4.3.2). Selbst bedeutet hier
also die Beziehungssetzung zu Ordnungen, die als bestimmend/prigend fiir das »eige-
ne Selbst« erkannt werden. Auf dieser Grundlage kann die Erkenntnis erwachsen, dass
das »eigene Selbst« mehr ist als die beobachteten Ordnungen — da es ja gewissermaflen
von »auflen« auf diese Ordnungen blickt (vgl. Kap. V.4.3.1). So gesehen markiert das
Selbst einen Souverdnititsbereich, der es zumindest prinzipiell gestattet, etwas an die-
sen bestimmenden/prigenden Ordnungen zu verindern oder sich zu ihnen in abwei-
chender Weise zu verhalten. Diese Verinderungsmdoglichkeit ist die Freiheit, die dem
Ich verbleibt — darum ist es richtig, dass Foucault eine »Ethik des Selbst« als »Praxis
der Freiheit« beschreibt (vgl. Kap. V.3.2.3).

Allerdings ist die Rede vom freien Subjekt, wie oft deutlich wurde, mit Vorsicht zu
gebrauchen. Auch Waldenfels betont an vielen Stellen, dass das Subjekt nicht »Herr
[Dame] im eigenen Haus ist«. So ist die Motivation des Selbst, die »eigene Freiheit« in
Anspruch zu nehmen, nicht frei von Voraussetzungen, sondern entsteht erst im Ho-
rizont einer »Allopoiesis heautou« (vgl. Kap. V.4.3.1). Das Spiel nach eigenen Regeln
zu spielen, ist auf diese Weise ein »bodenloses« Unterfangen. Denn welchen Regeln ent-
springt die Motivation, das Spiel nach »eigenen Regeln« spielen zu wollen?

Eine Verortung des Selbst in den »eigenen/fremden Ordnungenc« ist daher schwie-
rig und l4sst sich nur niherungsweise bzw. fragmentarisch realisieren. Die Motivation
zur Verinderung der Ordnungen, denen das Selbst angehhort, kann zunichst nur von
auflen angestofRen werden. Doch da ein Selbst »in sich verschiedenartig« ist, kann das
Aufien, das eine Verinderung bewirkt, auch im Zusammenspiel der Ordnungen im ei-
genen Selbst entstehen. Im Zusammenspiel verschiedener solcher Ordnungen kann es,
wie Luhmann schreibt, zu »wechselseitiger Unkontrollierbarkeit« kommen (vgl. Kap.
V.3, Fufinote 115). Erst eine wie auch immer geartete Beziehungssetzung des Selbst
zu ihn bestimmenden/prigenden Ordnungen kann den Prozess der Ordnungsverin-
derung iberhaupt anstofen. Mithilfe jener Beziehungssetzung lassen sich am Ende
auch diese »eigenen Ordnungen« entdecken, die mafigebend firr das Selbst sein sollen
(vgl. Kap. V.4.3.2). Vor diesem Hintergrund zeigt sich trotz all ihrer Schwierigkeiten das
Potential einer religionspidagogischen Orientierung am »Subjekt« (vgl. Kap. V.5.6).

Religionspidagogischerseits bietet sich an, die kleinen »Spiele der Wahrheit«, wie
sie etwa die ReViKoR-Studien aufzeigen (vgl. Kap. II1.4, Fufdnote 4), noch stirker als
bisher als Potential zu nutzen. Dies gilt beispielsweise fiir die Debatte, wie sich in der
bildungsfoderalen Struktur Deutschlands Formen von religiéser Bildung stirken las-
sen, die ein »Identititsdenken« im Religionsunterricht kritisch hinterfragen (vgl. den
vorherigen Abschnitt 2.1.2) Es ist gut moglich, dass im Praxisalltag bereits Losungen
gefunden sind, die noch stirker theoretisch vertieft werden konnten. So konnte es ge-
lingen, wie Waldenfels anregt, aus einer Ordnung in die nichste hinauszudenken (vgl.
S. 285) und Kriterien fiir eine zukunftsfihige Form (inter-)religioser Bildung zu defi-
nieren, die als explizite Ordnung noch nicht etabliert ist.

Grof3e Potentiale hat auch die Debatte um Positionalitit in religiéser Bildung (vgl.
S. 75f.), aus der sich fruchtbare Gedanken fiir eine Bildung in einer heterogenen Gesell-

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren - sich innerhalb der Ordnungen verorten

schaft ableiten lassen. Oft wird die Notwendigkeit betont, religiése Positionalitit im
Unterricht noch stirker vom lernenden und lehrenden Subjekt aus zu denken. Subjek-
te sollten dabei nicht schon im Vorfeld einer konfessionshomogenisierten Trias (impli-
zit) zuordnet werden, sondern es muss der Umstand beriicksichtigt werden, dass alle
Subjekte nie vollstindig in den sie betreffenden Ordnungen aufgehen (vgl. Kap. V.5.5).

Hieraus ergibt sich der méglicherweise wichtigste zu bedenkende Punkt: die Posi-
tionalitit der Lehrkrifte. Gerade in Zeiten, in denen das Profil des konfessionellen Re-
ligionsunterrichts schwicher wird und sich weltanschaulich plurale Formen etablieren,
ist es wichtig, dass die Lehrkraft ihre »eigene Position« klar benennt. Denn die Position
der Lehrkraft setzt immer auch einen Ordnungsrahmen, der »eigen« und »fremd« po-
sitionell verortet. Gleichzeitig aber wird in der Theorie interreligiéser Bildung zumeist
iiber die Position der Lernenden, wenig tiber die Position der Lehrkrifte und am we-
nigsten iiber die Position der religionspidagogisch Forschenden gesprochen (vgl. Kap.
V.5.6).

Dass es auch in Bezug auf Othering-Prozesse auf die Positionierung der Lehrper-
son ankommt, zeigt sich an einem konkreten Beispiel von Joachim Willems: Bemerkt
eine Lehrkraft etwa, dass in einem Lehrwerk Othering-Darstellungen einer auf diese
Weise fremdgemachten Religion zu finden sind, liegt es nicht in der Macht der Lehr-
kraft, die komplexen Prozesse der Erstellung und Zulassung von Lehrwerken zu ver-
andern. Dennoch ist ihr méglich, auf solche Othering-Praxen ordnungsverindernd zu
reagieren: »Im Unterricht«, so Willems, »sind in diesem Sinne auch Schulbiicher und
andere didaktische Materialien dekonstruktiv zu lesen. Schulbiicher werden dann auf
eine andere Weise als iiblich verwendet, nimlich nicht als Unterrichtsmaterial, das es
durchzuarbeiten gilt, sondern als Quelle, die analysiert wird, um >Othering«Prozesse
nachzuzeichnen.«! Die sich hieraus ergebenden Unterrichtsgespriche konnen sehr er-
giebig sein.

2.2 Sich zu gesellschaftlichen Othering-Ordnungen verhalten

Othering in interreligiéser Bildung kann nicht nur durch institutionelle Faktoren her-
vorgerufen werden. Zu beachten sind ebenso gesellschaftliche vorhandene Othering-
Ordnungen, die interreligiose Bildung in zweierlei Weise prigen: implizit in Gestalt
eines weitergetragenen Othering-»Wissens«, das dispositive Grundlage fiir bestehen-
de Ausgrenzungsstrukturen in der Gesellschaft ist; explizit durch die Thematisierung
genau solcher Ausgrenzungsstrukturen in interreligiosen Bildungsprozessen.

2.2.1 Othering-Dispositive in interreligidser Bildung erkennen
und thematisieren

Die Diagnose ist zunichst einmal wenig hoffnungsvoll: Heute lebende Menschen sind
in eine Welt hineingeboren, in der frithere koloniale Machtverhaltnisse bis heute repro-
duziert werden. Davon, dass die in Deutschland geborenen Menschen global gesehen

11 ). Willems: >Religionistischer< Rassismus und Religionsunterricht, S. 485.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

341


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

342

Fremdheitserfahrung und Othering

auf der giinstigeren Seite der Macht stehen, kénnen sie sich nicht freimachen - es ist,
wie Spivak sagt, ihre »burden of the fittest«**. Diese hegemoniale Grundstruktur diffe-
renziert sich in nationalen oder regionalen Kontexten jedoch weiter aus: Geschichtlich
und gesellschaftlich konstruierte Differenzmarker wie »Hautfarbe« oder sozial mar-
kierte religiose Symbole wie das »Kopftuch« bestimmen mit iiber gesellschaftliche Teil-
habe oder den jeweiligen soziodkonomischen Status. Auch in der Sprache, Metaphorik,
in kultureller Interaktion, in Geschlechterverhiltnissen, in Wissenschaft und Wissen
finden sich unzihlige Relikte bereits iiberwunden geglaubter Machtstrukturen.'

Solche Strukturen lassen sich in interreligidsen Themenfeldern immer wieder
aufzeigen: Assoziativ ist etwa mit dem Weltreligionsbegriff hiufig eine Einteilung
von Religionen in »Welt-/Schrift-/Hochreligionen« einerseits gegeniiber »Natur-/
Stammesreligionen« anderseits verkniipft. Eine solche (implizite) Unterscheidung
zwischen Welt- und Stammesreligionen erwichst nicht zuletzt dem »Worlding« bzw.
der »imagindren Geographie« kolonialer Diskurse (vgl. Kap. II.4.1). Bemerkenswert ist
zudem, dass die Urspriinge sogenannter »Weltreligionen« allesamt auf dem Gebiet des
sogenannten »Orients« verortet werden (klassischerweise unterteilt in einen »nahen«
und »fernen Orient«) — wihrend religiose Traditionen des globalen Siidens kaum Auf-
merksambkeit erhalten.* Spuren dieser Verortungen lassen sich bis heute aufzeigen:
indem etwa der Islam bis heute als ein orientalisches Phinomen gesehen wird — und
daher islamisch geprigtes Leben auf dem Balkan oder in Indonesien (mit der weltweit
grofiten muslimischen Bevolkerung) nur wenig Beachtung findet. Auch in schulischen
Lehrplinen bildet sich die Geographie eines nahen und fernen Orients ab. Immer
wieder lisst sich beispielsweise beobachten, dass den sogenannten »ferndstlichen
Religionenc« eine grofiere Komplexitit zugeschrieben wird — was bis heute dazu fithrt,
dass Hinduismus und Buddhismus oft in einer spiteren Jahrgangsstufte unterrichtet
werden als Judentum und Islam. Diese Argumentationsstruktur reicht von der Gegen-
wart'® bis zu ersten Konzeptionierungen interreligioser Didaktiken zuriick'® und lieRe
sich in ihren Urspriingen gegebenenfalls noch weiter zuriickverfolgen (vgl. etwa »Uber
Weisheit und Sprache der Indier« (1808) von Friedrich Schlegel).

Solche Geographien der »nahen« und »fernen Fremde« (vgl. auch Kap. V.5.1) bestim-
men mit dariiber, was in interreligiésen Bildungsprozessen unter »anderen/fremden
Religionen« verstanden wird, bzw. welche »anderen/fremden Religionen« itberhaupt
als relevant fiir einen Verstehensprozess erscheinen. Mit Foucault gesprochen ist durch
den Weltreligionsbegriff der interreligiése »Wissens«-Erwerb bereits in einer dispositi-
ven Weise vorstrukturiert, indem mit ihm gewissermafien das »wissenschaftlich Nicht-
Qualifizierbare vom Qualifizierbaren« unterschieden wird (vgl. Kap. V.3, FuRnote 168).

12 Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 208.

13 Vgl. auch J. Freuding/A. Graeff: »Wo Strukturen existieren, die Othering beglinstigen« — Islam-
Darstellungen in evangelischen und katholischen Schulbiichern.

14 Julia Henningsen: Reprasentationen des Globalen Siidens im evangelischen Religionsbuch.

15 C. P Sajak: Interreligioses Lernen im schulischen Religionsunterricht, S. 223.

16  Karl E. Nipkow: »Die Weltreligionen im Religionsunterricht der Oberstufe, in: Der evangelische
Erzieher: Zeitschrift fir Padagogik und Theologie 13 (1961), S. 150-162.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren - sich innerhalb der Ordnungen verorten

Die hauptsichlich vom Christentum aus gedachte Geographie einer »nahen« und »fer-
nen Fremdheit« ist in verschiedenen Bildungsbereichen so manifestiert, dass sie auch
Menschen mit nichtchristlicher Religionsangehorigkeit beeinflusst: Ein Blick in baye-
rische Lehrwerke und Lehrpline verdeutlicht, dass der Weltreligionsbegriff nicht nur
im Kontext des Religionsunterrichts wirkmichtig ist — auch im Fach Ethik lisst sich
beispielsweise sein Einfluss nachweisen. Dokumente wie z.B. die Erklirung »Nostra
Aetate« des Zweiten Vatikanischen Konzils prigen bis heute interreligiése Dialogpro-
jekte, durch Handreichungen wie »Fremde Religionen — fremde Kinder?« lernen bereits
Kinder und ihre Erzieher*innen »ein Basiswissen tiber die Weltreligionen und spezi-
ell den Islam [...], um Kinder und Eltern anderer Religionen besser zu verstehen« (vgl.
Kap. 1I1.4, Fufdnote 7, zur Kritik am Differenzdenken von interreligiésen Leitbildern
wie »Verstehen« oder »Begegnung« vgl. auch Kap. V.5.4).

Said macht in seiner Forschung deutlich, dass sich auch vermeintlich apolitische
Literatur und Wissensvermittlung nicht von ihrer politisch-gesellschaftlichen Verant-
wortung freimachen kann (vgl. Kap. II.4, Fufdnote 57). In der Schule setzen sich ge-
sellschaftliche Klassifizierungskimpfe mit »besonderer Heftigkeit« fort (vgl. Kap. I1.4,
Fufinote 45). Fiir solche Tendenzen hat Spivak den passenden Begriff »epistemische Ge-
walt« gepragt (vgl. Kap. II.4, Fuflnote 20). »Schulbiicher und die dazu gehérigen Leh-
rerhandbiicher versorgen nicht nur die Schiiler, sondern auch Lehrerinnen mit Deu-
tungsmustern aus dem Diskurs iiber Auslinder/Migration/Fremde/Kulturenkonflikt.«
(vgl. Kap. IL.4, Fufdnote 53). Schulbuchstudien erheben dariiber hinaus immer wieder,
dass sachlich falsche, aber identititsstabilisierende Inhalte fiir lange Zeit in Lehrwerken
bestehen bleiben (vgl. Kap. I1.3, Fufdnote 48 sowie Kap. I1.4, Fufdnote 54 u. 56).

Insofern ist es nicht verwunderlich, dass gesellschaftlich verstetigte, stereotype Bil-
der von (Welt-)Religionen, die Eva Maria Stogbauer aufzihlt (vgl. Kap. I1L.11, Funote
1), auch in Lehrwerken, Materialien und Ansitzen von interreligioser Bildung zu finden
sind. Dass in interreligiéser Bildung Othering-Strukturen auftreten, die sich biswei-
len noch auf Argumentationsfiguren der Kolonialzeit zuriickfithren lassen; die weder
institutionell noch von beteiligten Personen als problematisch erkannt werden, weil
sie gesellschaftlich gestiitzt sind; dass diese Othering-Bilder im schlimmsten Fall auch
soziodkonomische Differenzen mitbegriinden — dies ist bis zu einem gewissen Mafle
leider wahrscheinlich und aufgrund der Vielzahl beteiligter Ordnungsinstanzen auch
nicht leicht zu dndern.

Dennoch sind hier einige Einschrinkungen zu machen: In Kapitel V.4.2.3 wurde
schon die Kritik an Foucaults Philosophie aufgefiihrt, dass sie die untergriindigen Dis-
positive der Macht so umfassend begreift, dass den hiervon betroffenen Subjekten kein
»AufSen« mehr verbleibt. In dhnlicher, vielleicht noch stirkerer Weise trifft diese Kritik
ebenso auf Said zu, der etwa in seinem Werk »Orientalismus« nahezu allen Schrift-
steller*innen Europas und Nordamerikas, welche sich mit dem Raum des »Orients«
befasst haben, eine »Komplizenschaft« mit der Unterdriickung genau dieses Raums
vorwirft."” Eine derartige Pauschalkritik kann schnell ungerecht und vor allem unpri-
zise werden. Insbesondere lisst sich fragen, ob die anklagende Rede von der »Kom-
plizenschaft« dort noch zielfithrend ist, wo es um die Kritik von strukturell bedingten

17 Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 112.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

343


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

34k

Fremdheitserfahrung und Othering

Othering-Mechanismen in der Gesellschaft geht, die ja vielen beteiligten Subjekten im
Moment der Reproduktion nicht bewusst ist. Bewusst intendiertes Othering oder das
bewusste Ignorieren von gesellschaftlichen Ausgrenzungspraxen lassen sich so nicht
mehr trennscharf benennen und kritisieren.

Bei aller Kritik ist es fiir Ansitze interreligiéser Bildung dennoch wichtig, Fou-
caults Analysen von untergriindig wirkenden Wissen-Macht-Dispositiven zu kennen.
Ebenso bedeutend sind Saids und Spivaks Hinweise auf die Mitverantwortung ver-
meintlich unpolitischer Literatur und Strukturen »epistemischer Gewalt«. Interreligis-
se Bildung sollte insgesamt noch sensibler fiir in ihr und durch sie wirkende Wissen-
Macht-Strukturen sein, um die ungewollte Reproduktion von gesellschaftlichen Aus-

grenzungsstrukturen'®

zuvermeiden. Nicht zuletzt finden sich hier viele Ankniipfungs-
punkte zu den jiingsten Entwiirfen einer antirassistischen, 6ffentlichen oder kritisch-
emanzipatorischen Religionspidagogik, die fiir ein grofieres gesellschaftspolitisches

Verantwortungsbewusstsein religiéser Bildung eintreten.”
2.2.2 \Vereindeutigungen vermeiden, unterstiitzende Ordnungen aufzeigen

»Das Gute ist einférmig«, zitiert Waldenfels Aristoteles, »das Schlechte ist vielfor-
mig.«*® Viele Ordnungskonzeptionen streben danach, innere Widerspriichlichkeiten
zu vereindeutigen. In den vorgegangenen Kapiteln wurde immer wieder vor solchen
Vereindeutigungen gewarnt und dazu angeregt, die innere Widerspriichlichkeit von
Ordnungskontexten nicht zu itbergehen.

Auch beim Thema Othering in interreligioser Bildung handelt es sich um ein wi-
derspriichliches Themenfeld. Der Begriff des »Otherings« wird bisher religionspidago-
gisch nur recht selten rezipiert, erfihrt aber in den letzten Jahren eine zunehmende
Beachtung (vgl. Kap. III.11). Mit »narrt« wurde zudem 2016 ein religionspiddagogisches
und theologisches Netzwerk ins Leben gerufen, das »Entstehungszusammenhinge« fir
eine gesellschaftliche Differenzherstellung »besonders im eigenen Handlungsfeld einer
kritischen Priffung« unterziehen mochte (vgl. Kap. I1I.11, Fufinote 22). Entstehungszu-
sammenhinge fiir Othering in interreligiéser Bildung gibt es wie ausgefiihrt viele — wo-
bei der grundlegendste Zusammenhang wohl bereits darin liegt, dass das, was heute in-
terreligiose Bildung genannt wird, in den allerersten Konzeptionierungen noch »Frem-

18 Insbesondere bei der Ubernahme von postkolonialen Begrifflichkeiten ist es fiir Ansitze interre-
ligioser Bildung hier zudem wichtig, die kritischen Debatten zu postkolonialen Positionen zum
Thema Israelkritik und Antisemitismus zu kennen, vgl. Saba-Nur Cheema/Meron Mendel: »Leer-
stelle Antisemitismus, in: taz vom 25.04.2020, https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/!5678482
(zuletzt gepriift am 14.01.2022); vgl. auch Meron Mendel/Tom D. Uhlig: »Challenging Postcolo-
nial: Antisemitismuskritische Perspektiven auf postkoloniale Theorie«, in: Meron Mendel/Astrid
Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens. Antisemitismuskritische Bildung in der Migrationsgesell-
schaft, Frankfurt, New York: Campus 2017, S. 249-267.

19 Vgl stellvertretend folgenden Sammelband, in dem viele verschiedene Ansatze zu Wort kom-
men: Claudia Gartner/Jan-Hendrik Herbst (Hg.): Kritisch-emanzipatorische Religionspadagogik.
Diskurse zwischen Theologie, Pidagogik und politischer Bildung, Wiesbaden: Springer VS 2020.

20 Aristoteles, Nikomachische Ethik Il, 6, 1106b, S. 28ff, zitiert nach B. Waldenfels: Ordnung im Zwie-
licht, S. 40.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren - sich innerhalb der Ordnungen verorten

dreligionsdidaktik« hief3 (vgl. Kap. II1.1). Doch aus diesem gedanklichen Erbe pauschal
eine »Komplizenschaft« von interreligiéser Bildung mit Mechanismen des Otherings
abzuleiten, wiirde verkennen, wie wegweisend viele dieser ersten interreligiésen Ent-
wiirfe waren. Nicht zuletzt stellten sie eine allmihliche Abkehr vom nur apologetischen
Blick auf nichtchristliche Religionen dar und bedeuteten zugleich eine pidagogische
Auseinandersetzung mit einer sich durch Arbeitsmigration verandernden Gesellschaft.
Auch dieses Bestreben nach interreligiéser und interkultureller Verstindigung ist ein
Erbe, das nachwirkt, und es existiert heute wohl kein Ansatz, der sich diesem Ziel nicht
in irgendeiner Weise verpflichtet fihlte. Die zuvor aufgezeigten Othering-Dispositive
und das weitergetragene Bemithen um gegenseitige Anerkennung wirken gleichzeitig
fort.

In Kapitel V.4.3.2 wurde bereits auf »eigentlich, aber«-Strukturen Bezug genom-
men. In diesem Sinne lieRRe sich konstatieren: Eigentlich streben religionspidagogische
Ansitze nach einem friedlichen interreligiésen und interweltanschaulichen Zusam-
menleben in Gesellschaft und Schule, aber sie reproduzieren an vielen Stellen gesell-
schaftliche Othering-Strukturen.

Die in »eigentlich, aber«-Sitzen ersichtlich werdende innere Widerspriichlichkeit
wird oft als Beleg fiir die Unrichtigkeit, bisweilen fiir die mangelnde Aufrichtigkeit einer
Argumentation gewertet. Dies lisst sich auch an einem weiteren Beispiel zeigen, bei
dem aber wiederum die Schwierigkeit einer eindeutigen Bewertung deutlich wird. In
Gesprichen und Diskussionen, die um religiése und kulturelle, untergriindig auch um
ethnische Verschiedenheit kreisen, sind immer wieder Sitze wie dieser zu héren: »Ich
habe eigentlich nichts gegen Auslinder, aber ...« Solche Sitze fithren teils zu heftigen
Gegenreaktionen. In Entgegnung auf ihn wird manchmal spéttisch, oft wittend darauf
hingewiesen, dass der erste Teil des Satzes nur dazu diene, die Ressentiments, die im
zweiten Satzteil ausgedriickt werden, zu verschleiern. Der weitere Gesprichsverlauf
konzentriert sich dann meistens auf den Inhalt des »aber«-Satzes.

Wie wiirde aber ein Gesprich aussehen, das beharrlich auf die Aussage des ersten
Teil-Satzes gelenkt wird, um zu verstehen, wie sie gemeint ist? Die Moglichkeit besteht,
dass Perspektiven zum Vorschein kommen, die manche Aussagen des »aber«-Satzes
kritisch hinterfragen — auch aus Sicht der Person, die den »eigentlich, aber«-Satz zuerst
formuliert hat.

Hiermit soll keine gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit relativiert werden.
Denn oft trifft die Diagnose zu, dass mit einer solchen rhetorischen Figur im Kern
rassistische Argumente zustimmungsfihig gemacht werden sollen, die auch in Ge-
sprachen wber religiése und kulturelle Vielfalt prasent sind. Allein die Zuschreibung
»Auslinder« ist hiufig problematisch, weil sie gegen bestimmte Menschengruppen ver-
wendet werden kann, die zwar eine inlindische Staatsbiirgerschaft besitzen, aber auf
diese Weise als »fremd« markiert werden. Mit itberzeugten Rassist*innen ein Gesprich
zu fithren, ist zudem meist wenig zielfithrend bzw. in zahlreichen Lebenskontexten
nicht angebracht.?

21 Vgl. etwa die seit mehreren Jahren gefiihrte Diskussion, inwieweit die Einladung von Vertreter*in-
nen rechtspopulistischer oder rechtsextremer Parteien in Nachrichtensendungen und politische

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

345


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

346

Fremdheitserfahrung und Othering

Auch hier aber zeigt sich die Widerspriichlichkeit von Ordnungskontexten. Die For-
mulierung »Ich habe eigentlich nichts gegen Auslinder« mag vorgeschoben sein — und
verweist dennoch auf dispositive Ordnungen in der Gesellschaft, die gleichzeitig zu
Othering-Dispositiven existieren: Es sind Ordnungen, die das Gemeinsame von Men-
schen verschiedener Herkunft herausstellen und Mechanismen der Ausgrenzung sozi-
al sanktionieren. Dass solche dispositiven Ordnungen das Denken und Sprechen selbst
von sich vassistisch dufSernden Menschen beeinflussen kénnen, ist nicht nichts. Diese Er-
kenntnis mag vielleicht einem Fatalismus entgegenwirken, der sich wegen der Allge-
genwirtigkeit von Othering-Strukturen einstellen kénnte. Genauso, wie es wichtig ist,
mit Foucault Othering-Dispositive aufzudecken, lohnt es sich auch nach Dispositiven
zu suchen, die diesem Othering entgegenstehen.

Gerade in pidagogischen Kontexten ist es zudem wichtig, vor den sich zeigenden
Othering-Strukturen, gleich welcher Art, nicht zu kapitulieren, sondern positive Poten-
tiale aufzuzeigen. Hierfiir ist es unerlisslich, unterstiitzende Ordnungen zu identifi-
zieren, mithilfe derer sich gegen Othering vorgehen lisst. Diese Ordnungen kénnten
wie oben mit Blick auf interreligiose Bildung gezeigt institutionell geprigt sein, wie
im zweiten Beispiel lassen sie sich aber auch in subtilerer Form in zwischenmensch-
lichen Interaktionen oder in gesellschaftlichen Diskursen entdecken - selbst dort, wo
sie eigentlich gar nicht zu erwarten wiren.

Innerhalb einer Beziehungssetzung zu sich selbst konnen vielfiltige soziale Ord-
nungen sichtbar werden, die sich teils widersprechen. Findet ein solcher subjektorien-
tierter Prozess in einer Gruppe statt, werden moglicherweise auch Ordnungen sicht-
bar, die fiir mehrere Individuen gleichzeitig Bedeutung haben. Auch die Person, die
einen solchen Gruppenlernprozess anleitet oder konzipiert, darf im Prozess der Re-
flexion nicht vergessen werden. Denn auch sie ist ein »eigentlich-aber«-Wesen. Wie
Birgit Rommelsbacher mit Blick auf Rassismus deutlich macht, haben Ausgrenzungs-
strukturen eine implizite und explizite Seite bzw. eine intendierte und nichtintendierte
Seite (vgl. Kap. 11.4, Funote 34). Durch ein Bewusstmachen von (impliziten) Othering-
Ordnungen bzw. Anti-Othering-Ordnungen erdffnet sich im giinstigsten Fall eine Ent-
scheidungsmoglichkeit, welche Ordnungen fiir einen selbst Giiltigkeit haben sollen und
welche nicht.?*

Denn niemals kdnnen Sitze wie »Eigentlich habe ich nichts gegen ...« oder »Eigent-
lich hat sich interreligiose Bildung sehr um ein friedliches Zusammenleben der Religio-
nen und Weltanschauungen bemiiht« eine Versicherung sein, dass damit schon alles in
Ordnung wire. In diesem Sinne ist auch das religionspidagogische Theoriegesprich
immer wieder auf die kritische Frage hin zu lenken, ob die Gestalt der interreligiésen
Ansitze tatsdchlich ihrem Ziel eines friedlichen gesellschaftlichen Miteinanders gerecht
wird.

Talkshows eine gesellschaftliche Legitimation ihres Gedankenguts bedeutet. Mit Recht wird vor
dieser Gefahr gewarnt.
22 Nichtalle Menschen aber haben diese freie Entscheidungsmoglichkeit, vgl. Kap. VI.2.3 u. 3.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren - sich innerhalb der Ordnungen verorten

2.3  Sich zu verschiedenen Subjektperspektiven
auf das Thema Othering verhalten

Was in vorliegender Studie an vielen Stellen eine Rolle spielte, ist auch mit Blick auf
Othering relevant: die Differenzierung von verschiedenen (Erfahrungs-)Perspektiven
auf das Thema. Die Analyse von Othering-Ordnungen in interreligioser Bildung erfolg-
te wie auch in Kapitel V.5 zunichst aus einer »Beobachtung zweiter Ordnung« heraus.
Trotz der dabei deutlich werdenden groflen Schwierigkeit und Komplexitit von Ord-
nungsveranderungen zeigten sich dennoch Ansatzpunkte, Othering-Ordnungen zu in-
dern oder diese subtil zu unterlaufen. Als Autor vorliegender Studie habe ich dabei eher
subversiven Methoden der Ordnungsverinderung den deutlichen Vorzug gegeniiber
eher konfrontativeren Methoden gegeben. Griinde fiir diese Gewichtung mogen zum
Teil in meiner Biographie oder Personlichkeitsstruktur liegen, sie rithren aber eben-
so daher, dass ich auch theoretisch allzu konfrontativen Ansatzpunkten in den meisten
Fillen nur wenig Erfolgsaussichten beimesse — u.a. weil ich denke, dass der Widerstand
gegen Othering fast immer aus einer machtstrukturell schwicheren Position erfolgt.
Nach meiner Befirchtung droht sich hier der konfrontative Widerstand gegen Othe-
ring an der (scheinbaren) Unverinderlichkeit der Othering-Strukturen aufzureiben. Im
schlimmsten Fall konnte der Kampf gegen Othering ein gesellschaftliches »Wir gegen
die«-Denken stabilisieren, anstatt dieses aufzuldsen.

Diese Argumentation muss man jedoch nicht teilen.

Dass die bisher dargestellten Thesen zur Ordnung von »Fremdheit« noch keine aus-
reichende Beschreibung bieten, zeigen Erfahrungsberichte, wie sie heute vielfach zu
lesen und zu héren sind: wenn etwa Betroffene schon im Kindergartenalter mit ras-
sistischen Ausdriicken und Denkweisen konfrontiert sind, immer wieder Fragen nach
ihrer »Herkunft« gestellt bekommen (vgl. S. 138f.) oder in Alltagssituationen wegen ih-
res »Aussehens« oder ihrer »Religion« belistigt oder sogar kérperlich angegangen wer-
den.?® Alle diese Berichte reichen aus, um die wie im vorherigen Kapitel aus dem Sta-
tus einer »Beobachtung zweiter Ordnung« formulierten Thesen kritisch zu hinterfra-
gen. Eine systemische Erklirung, die »Fremdheit« als Produkt von oft nur schwer ver-
inderlichen Ordnungsstrukturen beschreibt, erfasst wohl kaum die Erfahrungen von
den Menschen, fiir die Ausgrenzung durch solche manifestierten Strukturen zum Alltag
wird — und sie von alltiglichen Erledigungen bis hin zur Wohnungs- und Arbeitssuche
begleitet.

Noch nicht gesprochen ist hier von den Erfahrungen, die durch noch einschneiden-
dere Vorfille, wie etwa die Anschlige in Halle und Hanau im Oktober 2019 und Februar
2020, ausgelost wurden. Es ist zu hoffen, dass solche Gewalttaten in Zukunft nicht hiu-
figer vorkommen werden - hier soll deshalb der Fokus vor allem auf die Signalwirkung
gelegt werden, die von solchen Taten ausgeht. Die Ausiibung von Gewalt an wenigen
Menschen bedeutet zugleich ein Signal an eine grofiere (konstruierte) Gruppe, dass sie

23 Vgl. stellvertretend fiir viele Berichte folgende Broschure: https://www.amnesty.de/sites/def
ault/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf (zuletzt gepriift am
14.01.2022).

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

347


https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf

348

Fremdheitserfahrung und Othering

sich in threm Alltag nicht sicher und im 6ffentlichen Raum nicht zugehérig fithlen diir-
fen.

Es ist mehr als verstindlich, wenn Menschen angesichts dieses sich ausbreiten-
den rassistischen und antisemitischen Klimas emotional und vielleicht sogar zum Teil
unversohnlich reagieren bzw. wenig Sinn fiir kleinschrittige und scheinbar niichter-
ne Erklirungen haben, wie etwa Othering-Bilder in Lehrwerken mit verlagsinternen
Abliufen und kirchlichen bzw. staatlichen Zulassungsprozessen zusammenhingen vgl.
Kap. V.5s.1u. VI.2.1.1).

Doch auch von einer anderen Seite her kann eine solche Ordnungsanalyse auf Un-
verstindnis stofRen. Dass sich Othering-Sichtweisen stark von der unerwarteten Irri-
tation durch eine spontan auftretende Fremdheitserfahrung unterscheiden, bedeutet
nicht, dass Othering-Weltbilder nicht auch emotional aufgeladen sein kénnen. Im Ge-
genteil zeigt sich an vielen Stellen die grofie Emotionalitit von Otheringprozessen, so
wie sie beispielsweise in dem bereits besprochenen Unterrichtsbeispiel von Manfred
Riegger erscheinen: »Muslime, Fliichtlinge, Auslinder - alle sollen verschwinden!« (vgl.
Kap. II1.7, Fufinote 14). Othering bedeutet eine Manifestation von »Fremdheit« (vgl.
Kap. V.4.1, Perspektive 4). Damit ist das »Fremde« des Otherings gewissermafien verste-
tigt mit jenen negativen Gefiihlen besetzt, die eine spontane Irritation durch erfahrenes
Fremdes auslgst. Wie jede symbolische Weltdeutung tragen auch Othering-Weltbilder
Spuren historischer Ereignisse in sich, verselbststindigen sich jedoch zunehmend von die-
sen Urspriingen. Ein Biindel historischer Ereignisse, das etwa mit »Muslimen, Fliicht-
lingen, Auslindern« gesellschaftlich immer wieder verbunden wird, ist die Serie ter-
roristischer Anschlige, die durch Schlagworte wie den sogenannten »11. September«
oder den »Weihnachtsmarkt am Berliner Breitscheitplatz« Teil einer kollektiven Erin-
nerung sind. Gerade in der Erinnerung an terroristische Anschlige ist nach wie vor die
Befremdung tiber die aufler-ordentliche Brutalitit spiirbar, die bei diesen Attentaten zu
Tage trat.

2.3.1 Unterschiedliche emotionale Betroffenheiten erkennen
und auf diese reagieren

Zu obigen unterschiedlichen Perspektiven sind mehrere Dinge anzumerken: Es ist recht
wahrscheinlich, dass es beim Zusammentreffen der aufgezeigten subjektiven Perspek-
tiven zu einer wechselseitigen Ordnungsirritation kommt, die mit Fremdheitserfah-
rungen einhergehen kann. Das Produkt sind Auseinandersetzungen, die sich aktuell
auch in vielen gesellschaftlichen Debatten beobachten lassen: Menschen, die aus einer
personlichen Betroffenheit heraus argumentieren, treffen auf Menschen mit einer an-
ders gearteten personlichen Betroffenheit. Demgegeniiber stehen Menschen, die auf
diese Auseinandersetzung scheinbar niichtern und distanziert blicken, doch sich eben-
falls angegriffen fithlen kénnen, wenn die Berechtigung ihrer Position in Frage gestellt
wird.

Interreligiose Bildung muss darauf eingestellt sein, dass die beschriebenen gesell-
schaftlichen Debatten tiber beteiligte Personen in den Unterrichtszusammenhang hin-
eingetragen werden. Lehrende und Lernende miissen befihigt werden, entsprechende
Ordnungsirritationen zu erkennen und sensibel auf diese zu reagieren.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren - sich innerhalb der Ordnungen verorten

Hierbei ist es jedoch wichtig, die beschriebenen Betroffenheiten nicht einfach
gleichzusetzen, sondern mit ihnen verkniipfte Machthierarchien ebenfalls zu beriick-
sichtigen. Wihrend bei den einen Betroffenheit bedeuten kann, sich im argumentativen
Standpunkt angegriffen oder nicht ernstgenommen zu fithlen, bedeutet bei den ande-
ren Betroffenheit eine verstetigte gesellschaftliche Diskriminierung. Letztere sind der
Erfahrung, in der Gesellschaft als »fremd« angesehen zu werden, in den meisten Riu-
men und Situationen des Alltags ausgesetzt, wihrend erstere eine fiir sie unangenehme
Diskussionssituation nach einer gewissen Zeit wieder verlassen konnen.

Dennoch sollten auch diese »kleineren« Ordnungsirritationen nicht einfach iber-
gangen werden, weil mit thnen auch persénlich relevante Fragestellungen verkniipft
sein konnen. Mit dem oben angefiithrten Beispiel des Terrorismus etwa konnten nicht
nur personliche Angste verbunden sein, sondern auch die Frage, wie ein gesellschaft-
liches Zusammenleben in einer kulturell und religiés pluralen Gesellschaft aussehen
kann und soll. Uber solche grundsitzlichen Fragen lisst sich aber schwerlich diskutie-
ren, wenn emotionale Vorbehalte bestehen, die nicht gedufiert werden konnen. Wenn
aber ein Raum fiir die Artikulation wechselseitiger Ordnungsirritationen gedffnet wird,
kann dies besser gelingen. Auf dieser Grundlage kann etwa eine Sensibilitit dafiir ge-
weckt werden, dass wenn »der Islam« als eine »Religion der Gewalt« stigmatisiert wird,
dies einer langen Tradition antimuslimischer Apologetik folgt, die bereits lange vor
dem 11. September 2001 existierte. Kritisch in den Blick nehmen lisst sich in diesem
Zusammenhang auch eine Reihe ausgrenzender Kollektivbegriffe, die in gesellschaftli-
chen Diskursen jeweils in einer dhnlichen Weise gebraucht wurden: »die Gastarbeiters,
»die Migrantenc etc. (vgl. Kap. II.4, Fulnote 21). Ebenso ist es hier moglich zu kliren,
worin sich antimuslimischer Rassismus und Antisemitismus unterscheiden** — oder
welche strukturellen Gemeinsamkeiten zwischen Islamismus und Rechtsradikalismus
bestehen.?

Anhand dieser Beispiele zeigt sich, dass eine fiir Ordnungsirritationen und Per-
spektivenvielfalt aufmerksame Lernsequenz in sehr produktive Unterrichtsgespriche
miinden kann. Sehr oft stellt sich dabei zudem heraus, dass das, was im Zuge einer
Ordnungsirritation als »fremd« erkannt wird, nicht unbedingt das ist, was die Ord-
nungsirritation ausldste (vgl. Kap. V.5.3).

2.3.2 Fremdheit dramatisieren und entdramatisieren

Gemeinsam mit Lernenden auf jene wechselseitige Beeinflussung von Ordnungsirrita-
tionen und Fremderfahrungen und -zuschreibungen zu blicken, kann Fremdheitsbil-
dern etwas von ihrer Abgeschlossenheit, Eindeutigkeit und auch Vehemenz nehmen.
All dies bedeutet nicht — wie an vielen Stellen ausgefithrt — dass die mit diesen Bildern

24  https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus (zuletzt gepriift am
14.01.2022).

25 Kurt Méller/Florian Neuscheler: »Islamismus und Rechtsextremismus. Was wissen wir iber Radi-
kalisierungsprozesse, was kann dagegen unternommen werden?«, in: Zeitschrift fiir Jugendkrimi-
nalrecht und Jugendbhilfe (2019).

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

349


https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus

350

Fremdheitserfahrung und Othering

verkniipften Fremdheits- und Ausgrenzungserfahrungen nicht real und nicht krisen-
haft sein kénnen. Im Gegenteil: Sie sind fir das situativ erfahrende Individuum real,
krisenhaft und folgenreich — aber aus einer anderen subjektiven Perspektive dennoch
dekonstruierbar (auch ein- und demselben Menschen sind verschiedene Perspektiven
auf personliche Fremdheits- oder Ausgrenzungserfahrungen moglich).

Ein solcher Ansatz, der die Gleichzeitigkeit von Ordnungsfiktion und -wirkmacht
ernstnimmt, lisst sich mithilfe einer weiteren Technik didaktisieren: Aus der Gen-
dertheorie ist die Methode der Dramatisierung und Entdramatisierung bekannt — indem
geschlechtsbezogene Differenz je nach Perspektive und Kontext zu einer relevanten
oder einer irrelevanten Kategorie wird.?® In dhnlicher Weise lieRe sich auch Fremd-
heit dramatisieren und entdramatisieren. Indem Fremdheit dramatisiert wird, wer-
den individuelle Erfahrungsperspektiven gewiirdigt — und die Wirkmachtigkeit von
Fremdheits- und Ausgrenzungserfahrungen ernstgenommen. Indem Fremdheit ent-
dramatisiert wird, wird im Rahmen einer Beobachtung zweiter Ordnung auf diese Er-
fahrungen geblickt und die grundsitzliche Dekonstruierbarkeit von Fremdheitserfah-
rungen und -zuschreibungen durch einen Perspektivenwechsel aufgezeigt. Interreligis-
se Lernprozesse sollten sich immer zwischen diesen zwei bzw. drei Perspektiven hin-
und herbewegen, auch fir den Aufbau von Lehrmaterialien und -plinen kann das Kon-
zept einer Dramatisierung und Entdramatisierung von Fremdheit sehr hilfreich sein.

2.3.3  Sich kritisch mit der Rolle der Lehrperson
und ihren potentiellen Othering-Haltungen auseinandersetzen

Eine religionspidagogische Subjektorientierung sollte wie ausgefiihrt eine Auseinan-
dersetzung mit dem eigenen Subjekt als Lehrperson und als gesellschaftlich sozialisier-
tes Erfahrungswesen beinhalten (vgl. S. 325f. u. Kap. VI.2.1.2). Auch Planungen von di-
daktischen Einheiten oder pidagogischen Ansitzen, die verschiedene Perspektiven auf
das Themenfeld »Othering« erméglichen wollen, setzen so voraus, dass sich der*die
Lehrende/Forschende mit dem persénlichen Blickwinkel auf das Thema befasst. Denn
Lehrpersonen begegnen Othering-Strukturen nicht als »Tabula rasa« (vgl. Kap. IIL.10,
Fufnote 28), sondern werden durch gesellschaftlich weitergetragenes Othering-»Wis-
sen« in ihren Erfahrungen und Zuschreibungen von »Fremdheit« beeinflusst.

Es ist wichtig, dass Lehrkrifte in ihrer Aus- und Fortbildung lernen, sich mit ih-
ren personlichen Deutungsmustern von »Fremdheit« auseinanderzusetzen, die ihren
Unterricht beeinflussen konnten. Ebenso sollten Lehrende iiber die erkenntnistheore-
tischen Schwierigkeiten einer »Beobachtung zweiter Ordnung« Bescheid wissen (vgl.
Kap. V.4.2.4 u. V.5.3), die auf der anderen Seite erst die Grundlage fiir eine Reflexion

26  Hannelore Faulstich-Wieland: »Umgang mit Heterogenitit und Differenz, in: Sarah Huch/Martin
Liicke (Hg.), Sexuelle Vielfaltim Handlungsfeld Schule. Konzepte aus Erziehungswissenschaft und
Fachdidaktik, Bielefeld: Transcript 2015, S. 49-67, hier S. 59; vgl. Judith LeifR: »Normal ist der hei-
lige Gral«. Dramatisierung und Entdramatisierung von Behinderung als sozialer Konstruktion in
Sarah Crossans Eins«, in: Gabriele von Glasenapp/Daniela A. Frickel/Andre Kagelmann et al. (Hg.),
Kinder- und Jugendmedien im inklusiven Blick. Analytische und didaktische Perspektiven, Berlin
[u.a.]: Peter Lang 2020, S.127-144.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren - sich innerhalb der Ordnungen verorten

des eigenen »Othering«-Wissens und die Konzeption von interreligiésen Lernsequen-
zen sind. Hilfreich ist, wenn die Lehrkraft wihrend der Anleitung der Lernprozesse
gegeniiber den Lernenden ihre persénliche Perspektivitit auf das Thema aufdeckt und
sich dabei in ihrer Rolle beschreibt, die einerseits mit einem gewissen emotionalen Ab-
stand »Beobachtungen beobachtet« und anderseits selbst immer wieder unerwartet mit
irritierenden Fremdheitserfahrungen konfrontiert sein kann. Dies ermdglicht fiir die
Lernenden sowohl eine Identifikation mit der Perspektive der Lehrkraft als auch ein
besseres Verstindnis davon, was sie nicht verstehen/sehen/sagen kann.

Auch Spivak hilt es fiir zentral, sich selbst innerhalb der eigenen Ordnungen zu ver-
orten, um so implizite Hierarchien des Sprechens aufzudecken. Insbesondere warnt
sie davor, sich in privilegierter Position selbst transparent zu machen und sich so der
Verantwortung fir diejenigen zu entziehen, die aufgrund von gesellschaftlicher Aus-
grenzung nicht fiir sich selbst sprechen kénnen.?” Auf letzteren Punkt soll im nichsten
Kapitel noch einmal vertieft eingegangen werden, da er gewissermaflen den »Kern« der
Othering-Problematik darstellt.

27  G.C.Spivak: Can the subaltern speak?, S. 39f.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

351


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

3. Nach dem AuBer-ordentlichen des Otherings fragen

Wie alles Sprechen iiber Fremdheit identifiziert sich auch das Sprechen iiber Othe-
ring leicht mit der Perspektive des Otherings: indem es implizit voraussetzt, dass jene
Menschen und Dinge, die das Othering als »fremd« bezeichnet, auch tatsichlich fremd
sind. Die Thematisierung der Perspektive der von Othering betroffenen Menschen ist
im Unterrichtszusammenhang oft ein Sprechen iiber, nicht ein Sprechen mit. Vor die-
sem Hintergrund ist nicht leicht zu beantworten, wie sich tiber Erfahrungsperspekti-
ven gesellschaftlich »fremd« gemachter Individuen sprechen lisst, ohne gleichzeitig zu
implizieren, dass es sich bei ihnen tatsichlich um »Fremde« handelt.

Die Suche nach verloren gegangenen Erfahrungsperspektiven nimmt eine zentrale
Rolle innerhalb der postkolonialen Philosophie Spivaks ein. Doch auch fiir Waldenfels’
Philosophie des Aufler-ordentlichen ist diese Suche wie ausgefiihrt von groRer Bedeu-
tung. In einem letzten philosophischen Exkurs soll daher zunichst Spivaks Auseinan-
dersetzung mit dem Problem der subalternen Sprachlosigkeit dargestellt werden. Auf
dieser Grundlage wird in Kapitel VI.3.2 Waldenfels’ philosophischer Ansatz postkolonial
gelesen. In Kapitel V1.3.3 werden diese Betrachtungen religionspadagogisch gewiirdigt.

3.1 Spivaks Auseinandersetzung mit dem Problem
der subalternen Sprachlosigkeit

Gayatri Spivak setzt sich in ihrem bereits zitierten Essay »Can the Subaltern Speak«
mit dem Problem der Sprachlosigkeit auseinander, das durch Othering entsteht (vgl.
Kap. II.4.1). Thre Ausfithrungen sind so eine wichtige Erginzung zu den rezipierten
Ordnungstheorien. Spivak befasst sich gewissermafien mit einem Extremfall des Othe-
rings: der Subalternitit. Als Subalterne werden in der postkolonialen Theorie Menschen
bezeichnet, die von der Beteiligung an sozialen Diskursriumen und Machtstrukturen
nahezu ausgeschlossen sind. »Die subalternen Gruppen zeichnen sich durch eine radi-
kale Differenz zu den dominanten Gruppen aus. Subalternitit ist gewissermaflen die
Gegenposition zur Hegemonie. Sie ist keine Identititsbezeichnung, sondern eine Posi-

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

354

Fremdheitserfahrung und Othering

tion und Differenz.«! Mehr noch als Antonio Gramsci und die »South Asian Subaltern
Studies Group«, von denen Spivak den Begriff iibernimmt, definiert Spivak den Sta-
tus der Subalternitit als Vereinzelung der betroffenen Menschen — durch die es diesen
nicht gelingt, mit anderen Menschen in dhnlicher Lage ein verbindendes Klassenbe-
wusstsein zu entwickeln, das Vorbedingung fiir einen gemeinsamen Widerstand gegen
die herrschenden Verhiltnisse wire.” »Subalternitit ist eine singulire Kategorie, die
unverifizierbar ist und sich daher jeglicher Exemplaritit entzieht«.?

In »Can the Subaltern Speak?« untersucht Spivak die Moglichkeiten von subalternen
Frauen in Indien, ein Sprachbewusstsein zu entwickeln, das hegemonialen Diskursen
ein wirksames Gegennarrativ entgegenstellt. In Kapitel I1.4.1 wurden bereits Spivaks
Untersuchungen zu dem Konflikt um das Ritual des Sati im kolonialen Indien darge-
stellt, das die Kolonisator*innen als »Witwenverbrennung« bezeichneten. Spivak zeich-
net nach, wie die Witwen zum Kampfobjekt zweier rivalisierender Diskurse, einerseits
der englischen Kolonisatoren und anderseits des heimischen Patriarchats, wurden. Nie
aber, so Spivak, treffe man demgegeniiber »auf das Zeugnis eines Stimmbewusstseins
der Frauen« (vgl. Kap. 1I.4, Fufinote 14). Am Ende ihrer Untersuchung beantwortet
Spivak die Titelfrage von »Can the Subaltern Speak?« daher mit der schlichten und
pessimistischen Feststellung: »Die Subalterne kann nicht sprechen.«*

Zum grofRen Teil stellt Spivaks Essay allerdings eine Auseinandersetzung mit einem
Interview von Foucault und Gilles Deleuze dar, in dem diese die These vertreten, als In-
tellektuelle nicht im Namen unterdriickter Gruppen sprechen zu konnen und zu wol-
len. Denn, so Deleuze: »Es ist stets eine Mannigfaltigkeit, selbst in der Person, welche
spricht oder handelt.<> Angesichts dieser Mannigfaltigkeit sei es verfehlt zu meinen,
»im Namen« anderer sprechen zu kénnen, sagt Foucault. Sei es frither als die Aufga-
be von Intellektuellen gesehen worden, fiir andere zu sprechen, wiirde heute klar, dass
»die Massen« selber »wissenc, besser als die Intellektuellen, und dies auch sehr gut
»sagen«.6 Die »Position des Schiedsrichters, des Richters oder des universellen Zeu-
gen«, meint Foucault an anderer Stelle, ist »eine Rolle, der ich mich uneingeschrinkt
verweigere«.” Spivak sieht das sehr kritisch: Ein Transparentmachen der Intellektuel-
len® bedeute, die Machtstrukturen zu leugnen, die ein subalternes Sprechen nahezu
unmoglich machen, und sich so letztlich intellektueller Verantwortung zu entziehen.
Ein »unbeabsichtigte[r] Eurozentrismus«®, der Foucault und Deleuze zu ihrem Schluss
verleite, wire kein Problem, wenn sie nicht den Eindruck erweckten, ihre Thesen wiir-
den fiir die ganze Welt im dhnlichen Mafie gelten.’® Da die Geschichte der ehemaligen

Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S.187.

Ebd., S.190f.

Ebd., S.191.

G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S.106. Spater nahm Spivak diese Aussage in ihrer Pauscha-

-

AW N

litat aber zurick, vgl. Kap. VI.3, Funote 38.
5 M. Foucault: Schriften. Zweiter Band, S. 383.
6 Ebd., S.384.
7 M. Foucault: Schriften. Dritter Band, S. 40.
8 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 39f.
9 Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S.193.
10  G.C.Spivak: Can the subaltern speak?, S. 60-65.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 3. Nach dem AuBer-ordentlichen des Otherings fragen

Kolonien, schreibt sie, eine Geschichtsschreibung der Machthaber oder aber indigener
Eliten sei'!, und da fiir westliche Intellektuelle der Zugang zu anderen Quellen dufierst
begrenzt sei'?, sei es diesen kaum »moglich, sich jene Art von Macht oder Begehren vor-
zustellen, die dem namenlosen Subjekt von Europas Anderem/r innewohnen mag«*.
Auch die Geschichte des westlichen Feminismus sei hierfiir keine korrekte Allegorie, da
in seiner Genese das »Schweigen der Frauen« durch Frauen selbst reprisentiert werden

konnte und kann.™*

5 wie sie Foucault

Einer Gegenerzihlung aus einer »nativistischen Position« heraus
und Deleuze fordern, steht Spivak daher ausgesprochen skeptisch gegeniiber. Grofle
Bedeutung fiir Spivaks Essay hat folgendes Marx-Zitat: »Sie kénnen sich nicht vertre-
ten, sie miissen vertreten werden«.'® Spivak zeigt auf, dass dem Begriff der Repri-
sentation eine Doppelbedeutung innewohnt: Reprisentation im Sinne von Vertretung
(»sprechen fiir«) und Reprisentation im Sinne von Darstellung (»sprechen von«). Uber-
tragen auf das Problem der Subalternitit bedeutet dies, dass es fiir eine Vertretung
eines Anspruches einer subalternen »Gruppe« zunichst eine Darstellung dieses Anspru-
ches bendtige. Je weniger eine Gruppe diesen Anspruch selbst fiir sich darstellen kann,
desto stirker besteht die Gefahr, dass sie von anderen nicht in ihrem Sinne reprisen-
tiert wird. Spivak zeichnet nach, dass Foucault und Deleuze diese Doppeldeutigkeit der
Reprisentation nicht geniigend beachten. Ohne Spivaks Argumentation’ hier in allen
Facetten nachvollziehen zu konnen, sind ihre Ausfithrungen sehr bedenkenswert fiir
die vorliegenden Zusammenhinge und fir interreligiése Bildung insgesamt.

Hinter der Frage der Reprisentation verbirgt sich ein schier unlésbares Dilemma
subalterner Sprachakte. Die »Mannigfaltigkeit« der Subjektivititen, von denen Deleuze
spricht, macht es beinahe unméglich, »im Namen« anderer zu sprechen. Das subalterne
Subjekt, das »unwiederbringlich heterogen«'® ist, ist zu machtlos, um sich zu organisie-
ren, und findet keinen Anschluss an eine gréfRere Gruppe, die seine Interessen vertritt.
Dieses Einzelkimpferdasein jedoch, das den offiziellen institutionellen Reprisentati-
onsstrukturen zuwiderliuft, verwehrt Subalternen die »reprisentative Machtx, die sie
brauchen, um gesellschaftlich wahrgenommen zu werden.

Spivak geht sogar noch einen Schritt weiter: Selbst »organische Intellektuelle« (ein
Begriff von Gramsci), die urspriinglich aus der »Gruppe« der Subalternen entstammen,
verlieren durch ihren Aufstieg und ihren Zugang zu gesellschaftlichen Reprisentations-
moglichkeiten einen wesentlichen Teil der Erfahrung, die die subalterne Existenz kenn-

1 Ebd., S. 48.
12 Ebd., S. 46.
13 Ebd., S. 40.

14 Ebd., S.56; vgl. auch Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 160f.

15 Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S.191f.

16  Karl Marx: »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte«, in: MEW, Band 8, Berlin: Dietz 1960,
S.111-207, hier S.198; vgl. C. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 32.

17 Sie wirkt an manchen Stellen etwas eklektizistisch. Dennoch ist es richtig, dass »darstellen« und
»vertreten« sowohl im Englischen als auch im Franzésischen mit demselben Wort »represent/re-
présenter« (ibersetzt werden und der Begriff der Reprisentation daher eine versteckte Doppel-
deutigkeit besitzen kann.

18  G.C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 49.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

355


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

356

Fremdheitserfahrung und Othering

zeichnet. Thr »Privileg« bedeute also gleichzeitig einen »Verlust, der es postkolonialen
Intellektuellen nur schwer moglich mache, in »nostalgischer« Weise ihre urspriingliche
subalterne Erfahrung zu reprisentieren.” Spivak sieht es kritisch, wenn postkoloniale
Intellektuelle als »Ersatz-Subalterne« oder gar als »Ersatz-Opfer« gehandelt werden.*°
Auch postkoloniale Intellektuelle miissten die »eigene Komplizenschaft mit den Prozes-
sen der Subalternisierung« bestindig hinterfragen.** Spivak erliutert, dass es sowohl
im Interesse der Lesenden der »ersten Welt« als auch im Interesse der postkolonia-
len Intellektuellen selbst ist, Subalternitit zu reprisentieren. Diese Vermarktung des
Gehortwerdens gehe aber oft mit einer Repression subalterner Stimmen einher.?

Subalterne Erfahrung bleibe daher als »unzugingliche Leere« (inaccessible blank-
ness) erhalten.?? Spivak plidiert angesichts dessen dafiir, »das Schweigen [zu] vermes-
sen«, seine Machtstrukturen zu analysieren und zu beschreiben, was diese Leere nicht
sagen kann bzw. zu sagen verweigert.>* Dies schliefit einen Bogen zu Waldenfels, des-
sen Philosophie um dhnliche Fragen wie Spivak kreist, auch wenn sie sich diesen Fragen
von einem anderen Ausgangspunkt aus nihert.

3.2 Waldenfels’ Philosophie des AuBer-ordentlichen postkolonial gelesen

Die Philosophie Waldenfels’ macht deutlich, dass jede Antwort auf Fremdes dessen We-
sen Gewalt antut, indem sie das »Worauf« der Antwort in ein beantwortbares »Was«
tiberfithrt (vgl. Kap. IV.3.4 u. V.3.3.3). Ordnungstheoretisch gesprochen wird das aufier-
ordentliche Fremde, das die Ordnung hinterfragt, innerhalb der Ordnung als »Frem-
des« rekonstruiert und auf diese Weise bis zu einem gewissen Teil seines eigenstindi-
gen Anspruchs beraubt. Doch wenn mit Waldenfels die Reaktion auf Fremdheit unter
diesem basalen Raster betrachtet wird, stellt sich die Frage, ob es dann auch weniger
und mehr gewaltsame Formen der Antwort gibt. Schlief3lich versteht Waldenfels schon
jedes »Aufmerken« als »eine erste Antwort auf Fremdes« (vgl. Kap. 11.3, Funote 22).
Es soll hier noch einmal herausgestellt werden, dass ein deutlicher Unterschied zwi-
schen diesem sehr grundlegenden Verstindnis von Fremdheit und der Art von »Fremd-
heit« besteht, die in vorliegender Studie als Resultat von Othering-Praxen betrachtet
wird. Wahrend Waldenfels vorwiegend die Struktur von Erfahrungen untersucht, in
der das Aufer-ordentliche innerhalb einer Ordnungssicht erlebt wird, fihrt Othering bei
davon Betroffenen zu einer Erfahrung, fiir die es schwer ist, Worte zu finden: Es ist die
Erfahrung, selbst das aufSer-ordentliche Fremde zu sein, das sich in die bestehenden Ord-
nungen nicht einfiigen lisst, das in seinem Anspruch nicht gewiirdigt wird. Wihrend
eine solche Erfahrung des Fremdgemachtwerdens im Ansatz wohl fast jeder Mensch

19 Ebd., S.56.

20  Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 185 u. 201.

21 Ebd., S.201.

22 Ebd, S.185.

23 G.C.Spivak: Can the subaltern speak?, S. 71; Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale
Theorie, S.199.

24  G.C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 54f.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 3. Nach dem AuBer-ordentlichen des Otherings fragen

irgendwann einmal macht, beschreibt Othering jedoch eine Struktur, die deutlich ge-
waltsamer ist als die bereits in jedem Aufmerken zu entdeckende Ordnung von »Fremd-
heit«. Im Gegensatz zu solchen situativen Fremdheitszuschreibungen sind Othering-
Zuschreibungen verstetigt und gehen vielfach mit sozialen Ausgrenzungsstrukturen
einher bzw. decken sich mit Strukturen von Rassismus und Antisemitismus und ins-
gesamt von gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit. Interessant ist in dem Zusam-
menhang der Begriff der »strukturellen Fremdheit«, von dem Waldenfels spricht (vgl.
Kap. VI.1), ohne ihn jedoch vertieft zu untersuchen.

Wenig ist bei Waldenfels dazu zu lesen, was fiir Erfahrungen strukturelle Ausgren-
zung bei den Betroffenen auslost. Deutlicher als Waldenfels beschreibt Spivak die Si-
tuation des Subjekts, das durch Othering-Ordnungen zum Verstummen gebracht zu
werden droht, und sie zeigt eine besondere Form der Sprachlosigkeit auf: von subalter-
nen Individuen, denen nicht die Mittel gegeben sind, sich gegen eine Missreprisentati-
on ihres individuellen Anspruchs zur Wehr zu setzen. Weil sie sich nicht darstellen konnen,
miissen sie vertreten werden. Die stellvertretende Reprisentation vermag diese Anliegen je-
doch ebenfalls nicht hinreichend darzustellen und bleibt immer problematisch. Spivak
sagt selbst, dass sie hier keine einfachen Losungen prisentieren kann.?

Oben wurde schon darauf verwiesen, dass subalterne Erfahrung als »unzugingliche
Leere« erhalten bleibt (vgl. Kap. V1.3, Fufinote 23). Im Riickgriff auf Derridas Philoso-
phie schreibt Spivak:

»Diese unzugingliche Leere, umschrieben durch einen interpretierbaren Text, ist es,
was postkoloniale Kritikerlnnen [...] als den Ort der Produktion von Theorie entwickelt
sehen mochten. Postkoloniale Kritikerlnnen und Intellektuelle kénnen nur dadurch
versuchen, ihre eigene Produktion zu verschieben, dass sie diese dem Text eingeschriebe-
ne Leere voraussetzen. [...] Im Interesse solcher Vorsichtsmafinahmen beruft sich Der-
rida nicht darauf, >den/die andere[n] fiir sich selbst sprechen zu lassen¢, sondern viel-
mehr auf den >Appell< oder >Ruf< nach dem >ganz anderen« (tout-autre, im Cegensatz
zu einem sich selbst verfestigenden anderen), darauf, »die innere Stimme, die Stimme

des anderen in uns, delirieren [zu] lassen<.«?®

Diese nicht einfach zu verstehende Passage weist bei genauerer Betrachtung einige in-
teressante Parallelen zur Philosophie von Lévinas und Waldenfels auf. Spivak betont,
dass postkoloniale Kritik eine »dem Text eingeschriebene Leere« voraussetzen sollte,
die selbst »unzuginglich« bleibt, wihrend sie von einem »interpretierbaren Text« um-
schrieben, eingehegt wird. Mit Derrida beschreibt Spivak weiterhin das Ziel, im geord-
neten, interpretierbaren Text »die Stimme des anderen in uns delirieren« zu lassen.
Hier ergeben sich mehrere Ankniipfungspunkte zu Waldenfels’ Philosophie des Au-
Rer-ordentlichen. Die Spur des AuRer-ordentlichen, schreibt dieser, ist in den Ordnun-
gen der Antwort zu suchen, die auf aufler-ordentliche Anspriiche reagieren. In dieser
Reaktion machen die Ordnungen dann aus dem nicht zu kontrollierenden Worauf der

25  Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S.199.

26  G.C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 71f., mit Verweis auf: Jacques Derrida: »Von einem neu-
erdings erhobenen apokalyptischen Ton in der Philosophiex, in: Apokalypse, Graz/Wien: Béhlau
1985, S. 9-90, hier S. 31 (zitiert nach Spivak).

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

357


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

358

Fremdheitserfahrung und Othering

Antwort ein beantwortbares Was. Genauso wie Spivak regt Waldenfels hier an, nicht
dem geordneten (und interpretierbaren) »Was« zu vertrauen, sondern die Irritation
durch das aufier-ordentliche Worauf zuzulassen, hinter dem nicht selten ein »ganz an-
derer« individueller Anspruch verborgen ist, der die persénlichen Ordnungsanspriiche
in »delirierender« Weise hinterfragt und irritiert. Wie Spivak beruft sich auch Walden-
fels an vielen Stellen auf Derrida — und es ist kein Zufall, dass sich Spivak dariiber
hinaus, genauso wie Waldenfels und Derrida, auf die Philosophie von Lévinas bezieht
(vgl. Kap. VL1, Fufinote 3 u. 4). Der Verweis auf den »Appell« oder »Ruf« nach dem »ganz
anderenc« fithrt so am Ende auf interessante Weise zu Lévinas’ Ethik der Stellvertretung
zuriick (vgl. Kap. 1V.3.3).

Es ist dabei ein wichtiger Hinweis Spivaks, dass Reprisentation stets eine Doppel-
aufgabe aus Darstellung und Vertretung ist. Mit Lévinas gesprochen ist diese Repra-
sentation nicht nur eine dsthetische und intellektuelle Vermittlungsaufgabe, sondern
bedeutet zuallererst eine ethische Verpflichtung, die aber fast immer nur unzureichend
erfillt werden kann. Dariiber hinaus betont Spivak, dass es weniger darum geht, an-
dere Personen »zu reprasentieren (vertreten®), sondern zu lernen, uns selbst zu repra-
sentieren (darstellen*)«.*” Je priziser die »eigene Position« reflektiert wird, umso klarer
treten Machtstrukturen zu Tage, die ein Gehdrtwerden anderer Personen verhindern —
und umso klarer lisst sich der Raum des Schweigens vermessen, im Blick auf das, was man
selbst nicht sagen kann (vgl. Kap. V1.3, Fuinote 24).

»Uber das Fremde kann man nur sprechen«, meint Waldenfels, »wenn man zuvor
schon vom Fremden her spricht« (vgl. Kap. V.3, Funote 326). Bei genauerer Betrachtung
sind in diesem Zitat zwei unterschiedliche Arten des Fremden aufgefithrt: das unzu-
gingliche Fremde, iber das sich keine hinreichenden Aussagen machen lassen, und das
bereits eingeordnete »Fremdex, iitber das man dann doch Aussagen trifft bzw. treffen
muss. Diese Gleichzeitigkeit von Zuginglichkeit und Unzuginglichkeit spielt auch bei
Spivaks Sprechen iiber subalterne Erfahrungen eine grofe Rolle.

Waldenfels und Spivak nihern sich dem Thema »Fremdheit« von unterschiedlichen
Positionen aus an. Dennoch stofRen sie in ihren Theorien auf ein dhnliches denkerisches
Problem: Mit Lévinas steht Waldenfels totalisierenden Weltentwiirfen sehr kritisch ge-
geniiber und fragt von da aus nach individuellen Erfahrungsperspektiven, die durch
totalisierende Ordnungen verdeckt wurden (vgl. Kap. V.4.2.4). Spivak hat dieses Pro-
blem bereits konkretisiert, indem sie nach subalternen Stimmen sucht, die durch ein
koloniales »Worlding« (vgl. Kap. II.4, Funote 5) zum Verstummen gebracht wurden.

Die Ansitze von Waldenfels und Spivak konnen sehr fruchtbar zusammengelesen
werden. Dies soll nun mit Blick auf interreligiése Bildung veranschaulicht werden.

3.3 Religionspadagogische Folgerungen

Sie kinnen sich nicht darstellen, sie miissen vertreten werden. Der Hinweis Spivaks, dass es
sich bei der Frage der Reprisentation oft um eine Doppelaufgabe aus Darstellung und
Vertretung handelt, lisst sich in mehrfacher Hinsicht auf die Kontexte interreligioser

27  G.C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 60.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 3. Nach dem AuBer-ordentlichen des Otherings fragen

Bildung anwenden: in allgemeiner Form und konkret auf die Reprisentation subalter-
ner Stimmen bezogen.

3.3.1 Représentation als Verbindung von Darstellung und Vertretung begreifen

Die Frage nach der richtigen Reprisentation stellt sich zuallererst im Blick auf interre-
ligiése Bildungsprozesse im konfessionellen Unterricht, in dem das Sprechen itber Nicht-
anwesende der Regelfall ist. Dass die personliche Abwesenheit von Menschen, deren
Religion im Unterricht thematisiert wird, einige Herausforderungen mit sich bringt,
wurde schon oft problematisiert (vgl. Kap. II1.3). Im Laufe der Debatte wurde zugleich
immer deutlicher, dass sich die personliche interreligiose Begegnung nicht iiberall rea-
lisieren lisst und auch nicht in jedem Falle automatisch die beste Losung darstellt (vgl.
Kap. I11.3). Bedenkenswert ist auch der Einwand von Bernhard Dressler, der den »My-
thos der Authentizitit« kritisiert und bemerkt, dass lebensweltliche Authentizitit im
Unterricht »immer nur in inszenatorischer Gebrochenheit denkbar« ist (vgl. Kap. I1L.3,
Fuflnote 31). Ansitze, die Religionsbegegnung mit Lehrmaterialien, Erziahlungen, reli-
gidser Zeugnisse inszenieren, konnen durchaus berechtigt und zielfithrend sein.

Zugleich ist auffallend, dass sich die religionspidagogische Debatte vorwiegend um
den Aspekt der authentischen, d.h. zutreffenden Darstellung »anderer/fremder« Reli-
gionen dreht. Dass die Authentizitit der Darstellung »anderer/fremder« religiéser Er-
fahrungsperspektiven angesichts ihrer »Mannigfaltigkeit« (vgl. Kap. VL3, Fufinote 5)
stets begriindeten Zweifeln unterliegt, ist auch in vorliegender Studie an vielen Stellen
deutlich geworden. Viele Ansitze betonen die eigen- bzw. wider-stindige Fremdheit
religiéser Erfahrungsperspektiven (vgl. Kap. I11.6). Wenig ist allerdings in der religions-
padagogischen Diskussion zum Umstand zu lesen, dass die Darstellung nicht anwesen-
der Erfahrungsperspektiven zugleich eine Stell-vertretung ihrer personlichen Anspriiche
erfordert. Was ist damit konkret gemeint?

Eine der wichtigsten Eigenschaften eines Menschen, der aktiv seine personlichen
Anspriiche vertritt, ist die Fihigkeit, einer aus seiner Sicht nicht zutreffenden Darstel-
lung zu widersprechen. Dieser Aspekt wird in der Debatte um die authentische Dar-
stellung religiéser und weltanschaulicher Perspektiven leicht itbersehen. Wie oft ange-
merkt, gibt es nicht die eine richtige Darstellung von einer Religion/Weltanschauung, ja
nicht einmal muss jemand, der einer Religion angehort, diese besser kennen als Nicht-
Angehorige. Wer allerdings nicht anwesend ist, aber »dessen« Perspektive dargestellt
wird, hat nicht die Méglichkeit zu widersprechen.?® Ersteller*innen von Lehrmateria-
lien und pidagogischen Ansitzen sollten sich dies bewusst machen und in ihre Dar-
stellungen von subjektiven Erfahrungsperspektiven einen solchen méglichen Wunsch
nach Widerspruch gedanklich mit aufnehmen. Ganz basal kann dies bedeuten, dass ein
Ansatz, der die Fremdheit einer Religion/Weltanschauung ernstnehmen will, mitein-
bezieht, dass manche Menschen ihre Religion/Weltanschauung im Widerspruch dazu
eben nicht als »fremd« angesehen haben méchten.

Die Doppelaufgabe aus Darstellung und Vertretung kann aber auch das Unterrichts-
gesprich betreffen. Schon mehrfach behandelt wurde ein Beispiel von Manfred Riegger

28  Ganzunabhingig davon, ob der Widerspruch sachlich zutreffend/berechtigt etc. ist, oder nicht.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

359


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

360

Fremdheitserfahrung und Othering

(vgl. Kap. I11.7, Fuflnote 14), in dem dieser den Fall einer Lehrkraft schildert, die von
einem kollektiven Wutausbruch in der Klasse gegeniiber »Muslimen, Fliichtlingen, Aus-
lindern« iiberrascht wird und so plotzlich Partei fiir die angefeindete Gruppe ergreifen
muss. Mit Spivaks Erérterungen lisst sich gut die Komplexitit der Situation erliutern.
Die erwihnten »Muslime, Fliichtlinge, Auslinder« sind nicht im Klassenzimmer und
selbst wenn sich die Lehrkraft auf ihre Seite schligt, ringt sie mit den Wortfithren-
den der Klasse zugleich um ihre eigene Autoritit als Lehrkraft und die Gestaltung der
Unterrichtsstunde, handelt also auch aus Selbstzweck. Zudem ist zu bemerken, dass
in diesem Konflikt weitreichende gesellschaftliche Positionen verhandelt werden, viel-
leicht sogar die Auseinandersetzung zweier konkurrierender Othering-Narrative, die
eines islamistischen und eines rassistischen Weltbilds. Die Bezugnahme auf eine sol-
che Auseinandersetzung kann leicht in unproduktive »Entweder-oder«-Diskussionen
miinden. Jenseits des gesellschaftlichen Horizonts existiert aber nach wie vor der Mi-
krokosmos des Klassenzimmers, in dem alle Anwesenden gemeinsam den potenziellen
Konflikt l6sen miissen — moéglicherweise, indem die Beteiligten ungeldste Streitfragen
ignorieren und zu anderen Themengebieten iibergehen. Die Erfahrungsperspektive von
vom Othering betroffenen Menschen droht in dieser Gemengelage verloren zu gehen.
Eine Lehrkraft, die situativ auf ausgrenzende Auferungen reagiert, sollte die Machtdis-
krepanz fiir sich und gemeinsam mit der Klasse reflektieren (vgl. auch Kap. V1.2.3.3).
Nicht automatisch ist die im Klassenzimmer erreichte Losung im Sinne derjenigen,
tiber deren »Ausgrenzung« gesprochen/gestritten wurde. Nicht immer ist Darstellung
gleich Vertretung.

Erérterungen zum Begriff der Reprisentation lassen sich aber auch auf weltanschau-
lich plurale Formen des Religionsunterrichts iibertragen. Spivak zeigt, dass sich gerade hin-
ter der Aufforderung, den*die Anderen/Fremden fir sich selbst sprechen zu lassen,
eine Konstruktion des*der »Anderen/Fremden« verbirgt, die von einer grundsitzlichen
Sprachfihigkeit des*der »Anderen/Fremden« ausgeht. Die Konstruktion birgt jedoch im-
mer die Gefahr, Machtstrukturen zu iibersehen, die ein Gehortwerden des*der Anderen/
Fremden verhindern. Nicht immer kénnen Menschen, die ihr Anliegen theoretisch per-
sonlich vertreten konnten, dieses auch darstellen (vgl. Kap. V.5.2).

3.3.2 Das »konkrete« von Ausgrenzung betroffene Subjekt
nicht aus dem Blick verlieren

Am Anfang vorliegender Studie wurde ein Video beschrieben, in dem eine Demonstra-
tion von Asylbewerber*innen dadurch diffamiert wurde, dass die abgefilmte Demons-
tration mit der Tonspur eines islamischen Gebets unterlegt wurde (vgl. Kap. 1.1). An-
gesichts der negativen Reaktionen auf ihren Protest misslang der Sprachakt der De-
monstrierenden zumindest teilweise, auf ihre soziale Benachteiligung aufmerksam zu
machen - insbesondere da das Video in sozialen Netzwerken grofiere Verbreitung fand
als der virtuelle Aufruf zur Demonstration selbst. Mit Spivak lasst sich hier auf macht-
volle Kommunikationsstrukturen in der Gesellschaft verweisen, die ein Gehirtwerden
der Anliegen von Asylsuchenden verhindern. Interessant ist es in diesem Kontext zu
fragen, warum die Unterlegung mit dem Gebet geniigte, dass der Protest insgesamt
diskreditiert werden konnte, und das Video in den Kommentaren auf Facebook vielfach

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 3. Nach dem AuBer-ordentlichen des Otherings fragen

Waut, Angst und Abscheu hervorrief. Die spezielle Kombination aus Ton und Bild in die-
sem Video kann nur verstanden werden, wenn zugleich ein gesellschaftliches Dispositiv
existiert, in dem das islamische Gebet mit Gewalt, und Asylbewerber*innen pauschal
mit dem Islam assoziiert werden.

In diesem Kontext ist es bestiirzend, dass selbst eine Bildersuche im Internet unter
dem Suchbegrift »Islam Frieden/friedlich« fast ausschliefflich Bilder eines gewalttitigen
Islams erbringt.?® Auch einige rechtspopulistische Karikaturen finden sich darunter,
die Aussagen, der Islam sei eine friedliche Religion, licherlich machen. Es ist nicht
zu viel gesagt, dass die Erwartung, bei der Bildersuche Ergebnisse im Wortsinne der
Anfrage zu finden, nahezu in ihr Gegenteil verdreht wird — und damit auch subjektive
Positionen zu verstummen drohen, die an ein friedliches Potential des Islams glauben
und denen deswegen eine friedliche Darstellung des Islams im Internet ein Anliegen ist.

Hier soll noch einmal betont werden, wie subtil und gleichzeitig tiefgehend die be-
schriebenen Ausgrenzungsmotive in gesellschaftliche Diskurse eingewoben sind. Sogar
religiose Zeugnisse selbst und die Rede von der Friedfertigkeit einer Religion kénnen
als Codes verwendet werden, um die Ausgrenzung bestimmter Menschen und Grup-
pen zu begriinden (vgl. die Erlduterungen zum Begriff des »leeren Signifikanten« [vgl.
Kap. I1.4, Fulnote 24]). Als besonders kritisch sind die Bilder zu sehen, die dazu ge-
eignet sind, Gewalt und Ausgrenzung plausibel zu machen. Bilder eines gewalttitigen
Islams konnen beispielsweise tiber viele Umwege hinweg Erklirungsmuster dafir lie-
fern, dass europdische Seenotrettungsmissionen fiir Flichtlinge auf dem Mittelmeer
beendet oder gar nicht erst eingerichtet werden. Der Angst, Europa kénnte (durch ei-
nen gewalttitigen Islam) iberfremdet werden, steht so gesehen die Sprachlosigkeit nie
berichteter Todesfille von auf dem Mittelmeer Ertrunkenen gegeniiber.

Eine machtkritische interreligidse Bildung muss sich fragen, welchen Beitrag sie
dazu leisten kann, solche manifestierten Strukturen des diskursiven Ausschlusses/der
Sprachlosigkeit aufzubrechen. Sie wird ungehdrte Stimmen zumeist nicht mehr horbar
machen kénnen — genauso wie auch Spivak im Kontext ihres Beitrags nur feststellen
kann, dass es fiir das Stimmbewusstsein subalterner Frauen im Indien des 18./19. Jahr-
hunderts kein heute noch auffindbares Zeugnis gibt (vgl. Kap. I1.4, Fufinote 14). Ebenso
verfiigen Akteur*innen interreligiéser Bildung nicht iiber die politische Entscheidungs-
gewalt, direkt etwas an den gesellschaftlich oder global herrschenden Umstinden zu
verandern. Im Rahmen ihrer Méglichkeiten kann interreligiose Bildung aber dennoch
zu einem anderen Bewusstsein beitragen, indem sie immer wieder auf solche Riume
des Ungehortseins hinweist.

Zugleich macht Spivak klar, dass es dabei auch darum geht, eigene Privilegien zu
reflektieren und darzustellen. In vorliegender Studie wurde schon ausgefiihrt, dass et-
wa fiir eine weifSe Person kaum nachvollziehbar ist, was es fiir eine Person of Colour
bedeutet, in Alltagskontexten immer wieder in rassistischer Weise als »fremd« identifi-
ziert zu werden (vgl. Kap. V1.2.3). Spivak zeigt aber auch grofe Skepsis gegeniiber den
Moglichkeiten sogenannter »organischer Intellektueller«, die einem marginalisierten
Milieu entstammen, subalterne Erfahrungsperspektiven zu veranschaulichen.

29  Dies zeigte sich im Rahmen eines Seminars an der Universitit Bamberg zum Promotionsthema.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

361


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

362

Fremdheitserfahrung und Othering

Nach subalternen Stimmen zu fragen, bedeutet auch, sich die vielen Sprachbarrie-
ren bewusst zu machen, die zwischen einem subalternen Sprechen und dem Sprechen
aus einer universitir gebildeten Position bestehen: Obwohl z.B. in deutschsprachigen
Forschungszusammenhingen eine immer wieder implizit oder explizit reproduzierte
Hierarchie der Religionen existiert, die christliche Religionspidagogik strukturell be-
vorzugt, ist bei Vertreter*innen sowohl christlicher als auch islamischer Religionspid-
agogik von einem Hiatus z.B. zur Erfahrung muslimischer oder christlicher Fliicht-
linge auszugehen. Selbst wenn einem Gefliichteten nach seiner schweren Flucht nach
Deutschland der Weg von der Aufnahmeklasse an der Mittelschule durch viele biiro-
kratische Anerkennungsprozesse und Schularten hinweg bis zum Universititsabschluss
und vielleicht sogar bis zur Habilitation an einem religionspidagogischen Lehrstuhl ge-
lingen wiirde, wiren so viele Anpassungsprozesse in der Sprache notig, sodass es frag-
lich ist, ob er*sie am Ende die Fluchterfahrung und die Rolle der Religion fiir sie*ihn
in dieser Zeit fiir andere noch angemessen beschreiben kénnte. Die Moglichkeiten ei-
ner »nativistischen« Gegenerzihlung aus subalterner Position sind also begrenzt. Da
eine subalterne Position immer eine vereinzelte Position darstellt, sind auch verallge-
meinernde »Masterwords« wie »die Frauenc, »die Schwarzenc, »die Flichtlinge« keine
adiquate Bezeichnung von subalternen Positionen.*°

Spivaks Untersuchungen zu Subalternitit sind eine Mahnung, im Zuge von Bil-
dungsprozessen das »konkrete« von Ausgrenzung betroffene Subjekt nicht aus dem
Blick zu verlieren. In einem Interview bedauert Spivak, dass der Begriff der Subalter-
nitit inzwischen »zu einer Art Schlagwort fiir jede beliebige Gruppe geworden ist, die
etwas will, was sie nicht hat«.3! Sie bemerkt an anderer Stelle zudem, dass »die meisten,
die den Begriff >Subalterne« benutzen, sich nicht einmal annihernd vorstellen kénnten,
von welchen Frauen die Rede sei«.3* Die oben vorgeschlagene Ubertragung von Spivaks
Folgerungen auch auf allgemeine Kontexte interreligioser Bildung ist also vorsichtig
und prizise vorzunehmen. In den meisten Fillen ist der Begriff der Subalternitit nicht
passend. Er stellt eher einen theoretischen Platzhalter dar, um eine Subjektposition zu
beschreiben, die gewissermaflen vom schwerwiegendsten Fall des Otherings betroffen
ist. Auch aus diesem Grund ist es wichtig, mit der Pluralitit von Ordnungen auch die
Pluralitit von Ausgrenzungsstrukturen ernst zu nehmen — um Potenzierungen von Ausgren-
zung darstellen zu koénnen.

3.3.3 Begrenzungen hegemonialer Bezeichnungsmacht erkennen

Privilegien zu reflektieren, bedeutet Hierarchien zu hinterfragen, die sich auch in der
religionspddagogischen Theoriebildung immer wieder aufzeigen lassen: z.B. eine im-
plizite Hierarchie der Schularten, eine Hierarchie der Religionen, eine Hierarchie der
Linder und Weltregionen etc. Denn auch solche impliziten Hierarchien tragen dazu

30 Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 184f.

31 GayatriC. Spivak/Donna Landry/Gerald M. MacLean: »Ein Gesprach iber Subalternitat, in: Gayatri
C. Spivak, Can the subaltern speak? Postkolonialitiat und subalterne Artikulation, Wien: Turia +
Kant 2008, S.119-148, hier S.123.

32 Zitiert nach Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 199.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 3. Nach dem AuBer-ordentlichen des Otherings fragen

bei, Menschen zu marginalisieren und ihre Sprechakte als weniger wichtig erschei-
nen zu lassen.?? Eine wichtige Leitlinie ist es auferdem, wie u.a. Karlo Meyer deutlich
macht, interreligiése Bildung nicht als eine »Ansammlung von Uberblickswissen« zu
konzipieren.>* Spivak mahnt an, die Macht der Bezeichnung zu reflektieren, die Subjekte
bestimmten Gruppen oder Regionen zuordnet und dariiber deven Identitit definiert.® In ahnli-
cher Weise rit Waldenfels davon ab, die eigene Theorie als »Supertheorie« zu definie-
ren, die einen universalen Deutungsanspruch verfolgt (vgl. Kap. V.4.2.4). Der Begriff der
Subalternitit birgt gegentiber solchen universalen Deutungsanspriichen ein kritisches
Potential — weil er auf einen subjektiven Sprachraum hinweist, der durch machtvol-
le Bezeichnungen zu verstummen droht. Die Sensibilisierung fiir mégliche subalterne
Positionen stellt so eine Moglichkeit dar, Strukturen »epistemischer Gewalt« (vgl. Kap.
VI.2.2.1) machtkritisch zu hinterfragen.

Spivak gelangt hier zu einem ganz dhnlichen Ansatz wie Waldenfels, wenn sie auf
jene »unzugingliche Leere im interpretierbaren Text« verweist, die auch Waldenfels
voraussetzt, wenn er vom Worauf der Antwort spricht. Indem gefragt wird, worauf eine
Othering-Ordnung geantwortet hat, wird eine zuriickliegende Irritation der Ordnung
offengelegt, die sie als Ordnung hinterfragt — und zugleich werden moglicherweise ver-
borgene individuelle Anspriiche sichtbar, die das »Was« der Ordnung zum Verstummen
gebracht hat.

Ein wichtiger Begriff Spivaks ist in diesem Zusammenhang der des »strategischen
Essentialismus«.3® Damit bezeichnet sie eine Strategie, die die derzeitigen Macht- und
Bezeichnungsverhiltnisse fiir den Moment als gegeben hinnimmt und damit auch die
Wirkmaichtigkeit der identititsbildenden Ordnungen ernstnimmt. Dies bedeutet je-
doch nicht, dass diese nicht wie alle Ordnungen prinzipiell dekonstruierbar und verin-
derbar wiren. Aus der Sicht eines strategischen Essentialismus gesprochen zeigt sich
subalterne Identitit »nicht als wahre oder gar natiirliche Essenz, sondern als fiktional
und wirkmichtig«.3”

Waldenfels weist zurecht darauf hin, dass ein Subjekt niemals ganz in einer Ord-
nung aufgeht, sondern immer mehr als diese Ordnung ist (vgl. Kap. V.3.3.3). Zwar kon-
nen sich verschiedene Zuordnungen von »Fremdheit« in ungiinstiger Weise potenzie-
ren und sie kénnen so Subjekte durch ihren ausschlieRenden Charakter zum Schweigen
bringen - doch es werden weiterhin Ordnungen der Welt existieren, innerhalb derer
das betroffene Subjekt nicht »fremd« ist und so von Diskursraumen nicht ausgeschlos-
sen ist. »Fremdheit« als hochrelationaler Begriff ist nicht iiber alle Ordnungen der Welt
konsistent. Der Ausschluss durch Zuschreibung von »Fremdheit« ist damit niemals ab-
solut.

33 Amschwersten haben es wohl die Menschen, die in den Hierarchien dieser Welt nicht einmal mehr
Erwdhnung finden.

34 K. Meyer: Impulse zu existenziellen Fragen — durch fremde religiése Traditionen, S.13.

35  Hier liefRe sich auch das Foucault’sche Prinzip der »Diskontinuitidt« anwenden (vgl. Kap. V.3, Fuf3-
note 148): Ordnungskonstruktionen, individuelle wie kollektive, unterliegen historischer Veran-
derung.

36 Dieser Ansatzist jedoch nicht ohne Kritik geblieben, vgl. Castro Varela, Maria do Mar/N. Dhawan:
Postkoloniale Theorie, S.191.

37  Ebd.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

363


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

364

Fremdheitserfahrung und Othering

Die kategorische Aussage, dass die Subalterne nicht sprechen kann, nennt Spivak
so andernorts eine »nicht ratsame Bemerkung«.38 »Subalterner Aufstandc, stellt sie
klar, »ist ein Bemithen, sich selbst in die Reprisentation einzubringen, und zwar nicht
entlang der Linien, die von den offiziellen institutionellen Reprisentationsstrukturen
vorgegeben werden.«*° In diesem Sinne birgt auch die Existenz subalterner Erfahrung
immer ein irritierendes Potential in sich, weil sie auf einen Raum hinweist, der nicht in
den Zuschreibungen hegemonialer Ordnungen aufgeht. Nicht die Subalterne als »Sub-
alterne«ist fremd, sondern der Umstand, dass die Begrenztheit einer hegemonialen Ord-
nung deutlich wird.

Fremd ist das, was eine Ordnunyg irritiert und in Frage stellt — nicht das, was in einer Ordnung
als »fremd« bezeichnet wird. Mit jenem Satz lassen sich die Erkenntnisse aus vorliegender
Studie in knapper Form zusammenfassen. Anniherungen an das Phinomen Fremdheit
sind daher vor allem méglich, indem nicht den aus einer Ordnung gesprochenen Be-
zeichnungen von »Fremdheit« vertraut wird, sondern indem sich auf die Spurensuche
nach der Stelle gemacht wird, an der eine Ordnung in ihrer Ordnung ihres Gegenstandes
irritiert wurde (vgl. Kap. V.5.3).

Der Begriff der Fremdheit lisst sich so in einem gewissen Verstindnis positiv wen-
den: nicht als eine aus einer Ordnung unternommene Festschreibung von Nichtzu-
gehorigkeit, sondern als aufler-ordentliche Begrenzung hegemonialer Bezeichnungs-
macht. Dies sind zwei grundlegende Zuginge zum Themenfeld Fremdheit, die sich
auch in der Forschungsliteratur interreligioser Bildung finden lassen: Die Dekonstruk-
tion von »Fremdheit« warnt vor der gleichzeitigen Fiktionalitit und Wirkmacht von
Fremdheitszuschreibungen (»Fremd ist nicht das, was in einer Ordnung als >fremd«
bezeichnet wird ...«). Die Ontologisierung von Fremdheit will subjektiv-totalisierenden
Weltdeutungen entgegenwirken, indem sie deren Begrenztheit aufzeigt (»... fremd ist
das, was eine Ordnung irritiert und in Frage stellt«). In diesem zweiten Sinne interpre-
tiert auch Waldenfels Fremdheit, wenn er darauf hinweist, dass alle Ordnungsprozesse
schon Zeugnisse von Fremdem in sich tragen: »Das Fremde hat sich im Eigenen bereits
eingenistet, bevor ein Versuch der Aneignung einsetzen kann« (vgl. Kap. V.3, Fufdnote
327). Jede Reaktion auf Aufder-ordentliches hat die Ordnung schon verindert.

Hier bieten sich zahlreiche Ankniipfungspunkte fiir ein positiv gewendetes, ideo-
logiekritisches Fremdheitsverstindnis, das wie ausgefiihrt in vielen interreligiésen An-
sdtzen anklingt. Was wire so verstanden fiir die in vorherigem Abschnitt aufgezeigten
Ordnungen der Internet-Bildersuche, fiir das europiische Asylsystem oder fiir eine Sys-
tematik der Weltreligionen wirklich fremd?

Gegen die Alltiglichkeit und Allgegenwirtigkeit des Otherings ist es nicht einfach,
Mafinahmen zu finden, weil Gegenmafinamen leicht jene ausgrenzenden Motive in sich
weitertragen, die sie eigentlich zu tiberwinden versuchen. Als Reaktion auf Othering
neigen sie dazu, selbst Othering-Strukturen zu reproduzieren. Doch auf diese Weise
weitergedacht lisst sich auch das Othering als eine Reaktion auf Vorangegangenes begrei-
fen. Es tridgt somit ebenfalls in sich weiter, was es eigentlich auszugrenzen versucht.
Unter dieser Perspektive lisst sich auch in dem in Kapitel V1.3.3.2 benanntem Video,

38  Ebd., S.193.
39  G.C.Spivak/D. Landry/G. M. MacLean: Ein Gesprich iiber Subalternitit, 144f.

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI. 3. Nach dem AuBer-ordentlichen des Otherings fragen

das Asylsuchende zu diffamieren versucht, ein klares Zeugnis ihres Stimmbewusstseins
erkennen - namlich in der abgefilmten Demonstration selbst.

Auch in die Ordnungen des Otherings haben sich fremde Anspriiche »bereits ein-
genistet, bevor ein Versuch der Aneignung einsetzen kann«. Spuren dieser individuellen
Anspriiche konnen auch wihrend interreligiosen Bildungsprozessen entdeckt werden,
indem gefragt wird: Was ist das Aufler-ordentliche von Othering-Strukturen? Welche
Antwort wurde innerhalb der vertraut unvertrauten Ordnungen worauf gegeben?

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:45:47, - [

365


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2028, 14:



https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

