
VI. Ordnungen des »Eigenen« und »Fremden«

machtkritisch hinterfragen – Postkoloniale

und otheringtheoretische Erweiterung

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


1. Philosophische Verbindungslinien

und religionspädagogische Anknüpfungspunkte

Angesichts der machtvollen Dimension, die allen Ordnungen innewohnt, ergeben sich

aus den ordnungstheoretischen Klärungen in Kapitel V auch Potentiale, Ordnungen in-

terreligiöser Bildung in einer machtkritischenWeise zu untersuchen. Denn das Phäno-

men Ordnung lässt sich unter zweierlei Gesichtspunkten betrachten: mit dem Ziel, sie

zu verstehen, oder mit dem Ziel, sie zu verändern. Das ist vielfach das Spannungsfeld,

in dem sich Ordnungstheorien bewegen.

Im Folgenden sollen die dargestellten Ordnungstheorien im Blick auf eine zentra-

le Perspektive geschärft werden: wie mit Ausgrenzungsstrukturen und Othering päd-

agogisch umzugehen ist. Für das Thema Othering ist wie ausgeführt die postkoloniale

Theorie eine wichtige Referenzwissenschaft. Allerdings kommen ihre Autor*innen viel-

fach zu ähnlichen Ergebnissen wie die in Kapitel V betrachteten Ordnungstheorien.

Ausgrenzungsstrukturen lassen sich auch ordnungstheoretisch analysieren. Viele In-

halte der vorangegangenen Kapitel bleiben daher auch hier relevant. Weiterhin können

sich folgende Ausführungen auf die Vorarbeiten in Kapitel II.4.1 berufen, in der grund-

legende Erkenntnisse zum Phänomen Othering zusammengefasst wurden. Die für die

Otheringforschung maßgeblichen Forscher*innen EdwardW. Said und Gayatri Cha-

kravorty Spivak stützen sich darüber hinaus auf Theorien, die bereits in vorherigen

Kapiteln behandelt wurden. Saids »Orientalismus« ist stark von Foucaults Philosophie

beeinflusst1 und auch Spivak setzt sich an vielen Stellen mit dessen Thesen auseinan-

der.2 Spivak beruft sich ebenso immer wieder auf Derrida3 und Lévinas4, die auch für

1 Markus Schmitz: »Archäologien des okzidentalen Fremdwissens und kontrapunktische Komplet-

tierungen – Edward W. Said: »Orientalism« und »Culture and Imperialism«, in: Julia Reuter/

Alexandra Karentzos (Hg.), Schlüsselwerke der Postcolonial Studies, Wiesbaden: VS Verl. für So-

zialwissenschaften 2012, S. 109-120.

2 Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 193-203.

3 Ebd., bes. S. 177-183 u. S. 195.

4 Ebd., S. 181; vgl. auch John E. Drabinski: Levinas and the postcolonial. Race, nation, other, Edin-

burgh: Edinburgh University Press 2013, S. 67-81.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


330 Fremdheitserfahrung und Othering

Waldenfels große Bedeutung haben. Es bestehen also interessante Verbindungslinien

zwischen den Ansätzen.

Um noch einmal dezidiert auf das Problem des Otherings einzugehen, kann des-

halb eine andere Form gewählt werden als in den Kapiteln IV und V: Im Folgenden

sollen die Ausführungen aus Kapitel V ergebnisorientiert aufgegriffen und aus einer

otheringtheoretischen Perspektive gegengelesen bzw. gegebenenfalls ergänzt werden.

Der Schwerpunkt der Untersuchung wird hier auf der Frage liegen, welche Möglich-

keiten sich aus den rezipierten Ordnungstheorien ergeben, Ordnungen des Otherings

aufzubrechen, die auch in interreligiöser Bildung bestehen.

Luhmann wählt einen relativ nüchternen Ausgangspunkt für seine Systemtheorie,

nämlich ein »theoriemotivierendes Staunen darüber, dass überhaupt etwas zustande-

kommt« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 122). Sein kybernetischer Theorieansatz ist deshalb im-

mer wieder in der Kritik, Züge eines »herrschaftslegitimierendenWeltbildes« zu tragen

(vgl. Kap. V.3, Fußnote 118). Nicht zu Unrecht muss sich Luhmann fragen lassen, inwie-

fern seine Theorien für einen Menschen hilfreich sind, der von Othering betroffen ist

– ein theoriemotiviertes Staunen kann hier nicht wirklich der Ansatzpunkt sein. Den-

noch birgt sein Ansatz einer Beobachtung zweiter Ordnung durchaus ein ordnungskri-

tisches Potential, wie vor allem im folgenden Kapitel VI.2 dargestellt werden soll. Seine

technisch beschreibende Systemtheorie stellt gleichwohl ein deutliches Gegengewicht

zu stark normativen Ansätzen wie der postkolonialen Theorie dar.

Reproduzierte Othering-Strukturen haben auch selten etwas mit den existenziellen

Einbrüchen »radikaler« Fremdheit in die menschliche Erfahrung gemein, die Walden-

fels vorwiegend untersucht.Denn die »Fremden« des Otherings sind »nie Fremde im ei-

gentlichen Sinne. Sie sind viel eher Vertraute: man kennt sie« (vgl. Kap. II.4, Fußnote 1).

Sie sind also nicht wirklich außer-ordentlich (vgl. Kap. V.4.1, Perspektive 2), aber gleich-

wohl strukturell »fremd« gemacht (vgl. Kap. V.4.1, Perspektive 4). Mit Waldenfels ließen

sich Praxen des Otherings auch unter der Überschrift »Abwehrmaßnahmen, Rettungs-

angesichts einer drohenden Selbstentfremdung des Eigenen durch Fremdes zum Tra-

gen kommen. – Doch ist dies schon die ganze Antwort? Zwar weist auch Waldenfels

an vielen Stellen darauf hin, dass jeder Antwort auf Fremdes eine gewaltsame Struktur

innewohnt. Es fällt mit Waldenfels’ Begrifflichkeiten jedoch nicht immer leicht, zwi-

schen der Gewaltsamkeit von spontanen behavioristischen Reaktionen auf erfahrenes

Fremdes und erlerntenMechanismen des Otherings zu differenzieren. Ein interessan-

ter Begriff ist in diesem Zusammenhang der der »strukturellen Fremdheit« (vgl. S. 284

u. 286). Dies ist ein vielversprechender Terminus, der von Waldenfels aber nur wenig

fokussiert wird.

Foucault hat sich intensiv mit Ordnungen der Macht auseinandergesetzt. Aus sei-

nem Werk ergeben sich daher viele Ansatzpunkte des Widerstands gegen Othering.

Dennoch wird auch Foucault vorgeworfen, seine Kritik an hegemonialen Strukturen

nicht konsequent genug zu betreiben. Said, der seine Diskursanalyse des Orientalismus

maßgeblich auf Foucault stützt, distanziert sich später kritisch von ihm, weil dieser

Said zufolge mehr daran interessiert sei, die herrschenden Umstände zu beschreiben,

versuche und Aneignungsbemühungen« (vgl.Kap.V.3, Fußnote 341) subsummieren,die

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VI. 1. Philosophische Verbindungslinien und religionspädagogische Anknüpfungspunkte 331

als diese tatsächlich zu verändern.5 Spivak wirft Foucault wie manche andere Kriti-

ker*innen vor, seine eigene intellektuelle Privilegierung nicht genug zu reflektieren:

»Ich habe darzulegen versucht, dass die substanzielle Sorge um die Politik der Unter-

drückten, die den Reiz Foucaults oft ausmacht, über eine Privilegierung des Intellek-

tuellen sowie des ›konkreten‹ Subjekts der Unterdrückung hinwegtäuschen kann, die

den Reiz in der Tat verstärkt.«6 In eine etwas andere Richtung geht folgende bereits zi-

tierte Kritik an Foucaults Philosophie: »Obwohl alles an seiner Kritik der Moderne auf

das Leiden des menschlichen Leibes unter den disziplinierenden Akten der modernen

Machtapparate konzentriert scheint, findet sich in seiner Theorie nichts, was dieses

Leiden als Leiden artikulieren könnte« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 212).

Vor diesem Hintergrund wird ersichtlich, dass die in Kapitel V behandelten Ord-

nungstheorien in machtkritischer Perspektive geschärft werden müssen: Welche Mög-

lichkeiten hat das einzelne Subjekt, die machtvollen Ordnungen zu verändern, die über die

Gestalt des »Fremden« in interreligiöser Bildung mitbestimmen? Die folgenden zwei

Kapitel werden aber zugleich zeigen, dass die rezipierten Theorien von Luhmann, Fou-

cault und Waldenfels in der Tat eine Vielzahl von Werkzeugen bereitstellen, um gegen

Othering-Strukturen vorzugehen. Jedoch sind die von Spivak genannten Aspekte wich-

tige Leitlinien, um das kritische Potential der Theorien herauszuarbeiten: die Orientie-

rung am »konkreten« Subjekt der Unterdrückung sowie eine Reflexion eigener Privile-

gierung.

Die folgenden Ausführungen knüpfen direkt an die Ergebnisse des vorangegange-

nen Kapitels an und stellen daher eine Erweiterung der religionspädagogischen Wür-

digung in Kapitel V.5 dar. An geeigneter Stelle werden Erkenntnisse aus der postko-

lonialen Otheringforschung miteinbezogen. Hierzu wird auf Inhalte von Kapitel II.4.1

Bezug genommen. Kapitel VI.2 befasst sich mit den Möglichkeiten, Ordnungen des

Otherings zu verändern (sei es aus einer betroffenen oder einer solidarischen Position

heraus). Kapitel VI.3 fragt nachMöglichkeiten, den Anspruch des »Außer-ordentlichen«

des Otherings stellvertretend zu repräsentieren.

5 Was aber eine recht harsche Kritik ist, die teilweise auf Said selbst zurückfällt, vgl. Castro Varela,

María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 112f.

6 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 67.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


2. Ordnungen verstehen und kritisieren –

sich innerhalb der Ordnungen verorten

Der Ordnungsbegriff vorliegender Studie ist wesentlich von Luhmanns Systemtheo-

rie geprägt. Ordnungsprozesse streben nach Eindeutigkeit, nach einer Integration des

Außen in ihr Innen, sind operativ geschlossen und knüpfen selbstreferentiell an ih-

re inneren Begrifflichkeiten an, folgen bestimmten Leitdifferenzen, um ihr zu Ord-

nendes zu erfassen – doch sie haben dafür nur ihre ordnungsinhärenten Strukturen

und Elemente zu Verfügung. Alle Ordnungen folgen so einer jeweils ordnungsspezi-

fischen Struktur. Nur mit großer Vorsicht sind dagegen Luhmanns Ausführungen zu

einem systemischen Selbst auf den Ordnungsbegriff vorliegender Studie zu übertragen

(vgl. Kap. V.4.2.3 u. 4.3.1). Zwar ist das menschliche Selbst auf vielfältige Weise geord-

net, aber damit erhält noch nicht jede Ordnung automatisch ein eigenes »Selbst«. Sehr

schwierig wird es, wennmit Luhmann vom »Selbst« eines sozialen Systems gesprochen

wird. Insbesondere zeigt sich dies beim Versuch, Luhmanns Thesen auf die Othering-

Problematik zu übertragen.

Da Othering eine spezielle Form der Kommunikation ist, ließe sich Othering eben-

so als soziales System bezeichnen. – Doch lässt sich auch von einem Selbst des Othe-

rings sprechen? Die politischen und pädagogischen Implikationen, die damit einher-

gehen, sind sehr bedenklich. Wenn Othering-Narrative sich selbst-ständig beobachten

und voneinander abgrenzen können, ähnelt dies leicht der vielfach kritisierten The-

se von Huntingtons »Clash of Civilisations« (vgl. Kap. III.7, Fußnote 4). Hier hilft es

wenig, mit Luhmann einzuwenden, dass er selbst ja für soziale Systeme nach einem

Beobachtungsbegriff strebt, der »nicht vorab schon psychisiert verstanden« wird (vgl.

die Erläuterungen in Kap. V.4.2.3). Entscheidend ist, dass Luhmann vielfach die Kom-

munikationsleistungen der beteiligten Psychen derart in das Operieren eines sozialen

Systems internalisiert, dass er von ihnen abstrahieren kann – und nur noch die Kom-

munikation von sozialem System A zu sozialem System B betrachten muss (vgl. Kap.

V.3.1.3).

In vorliegender Studie kann Autopoiesis der Kommunikation nur so verstanden

werden, dass sich innerhalb einer kommunikativen Interaktion Kommunikationsstruk-

turen herausbilden, an die sich die Kommunikation anpassen muss. Dies gilt z.B. für

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


334 Fremdheitserfahrung und Othering

Kommunikationskontexte, in der die Erwartung eines geteilten »Wissens« darüber besteht,

»wer die Fremden sind« – bzw. was mit »fremde Religion« gemeint ist (vgl. Kap. V.5.2).

Nie aber sollte der Ursprung dieser Kommunikationsprozesse verschleiert werden: das

menschliche Selbst, das sich zu den kommunikativen Ordnungen in individueller Wei-

se verhält (vgl. Kap. V.4.2.4). Denn Othering entscheidet nicht aus sich selbst heraus,

Othering zu betreiben.

»Das Wort Mensch ist kein Mensch«, bemerkt Luhmann: »Es gibt nichts, was als

Einheit eines Gegenstandes dem Wort entspricht. Worte wie Mensch, Seele, Person,

Subjekt, Individuum sind nichts anderes als das, was sie in der Kommunikation bewir-

ken. Sie sind kognitive Operatoren insofern, als sie die Berechnung weiterer Kommuni-

kationen ermöglichen« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 68). Luhmann verortet den realen Men-

schen konsequent im Außen der Kommunikation. An dieser hat ein Mensch nur über

das Strukturelement »Person« teil, die bestimmt, mit welchen Einschränkungen inner-

halb eines Kommunikationssystems zu rechnen ist (vgl. Kap. V.4.2.2). Mit der system-

theoretischen Sprache Luhmanns ist es jedoch sehr schwer, die (emotionale) Erfahrung

eines Menschen zu beschreiben, der mit Leib und Seele von Othering betroffen ist. Eben-

so schwer fällt es die Instanz darzustellen, die Widerstand gegen Othering-Strukturen

leistet.

Geeigneter hierfür erscheinen die Theorien Foucaults. Trotz mancher Einschrän-

kungen, die in Kapitel VI.1 aufgeführt wurden, macht die machtkritische Zielrichtung

der Foucault’schen Philosophie diese zu einer wichtigen Referenztheorie für die post-

koloniale Theorie.1 Letztere wiederum hat die Theorie des Otherings stark geprägt. In

seiner Spätphase untersucht Foucault Formen »des Widerstands gegen die Macht«, die

in der »Beziehung seiner selbst zu sich« liegen (vgl. Kap. V.3, Fußnote 217). Diese späte

Wende wurde als »privatistisch« und als »Elitismus« kritisiert (vgl. Kap. V.3, Fußno-

te 249 u. 250) und es lässt sich in der Tat fragen, inwieweit ein »freies Subjekt« an-

gesichts der Dominanz hegemonialer Ordnungen ein geeigneter Ausgangspunkt des

Widerstands sein kann. Jedoch sollte das Veränderungspotential, das im Raum des in-

dividuellen Selbst liegt, nicht unterschätzt werden – zumal in pädagogischen Kontex-

ten. Auch im Blick auf die Veränderung gesellschaftlich übergreifender Ordnungen wie

Gesetze oder Konventionen fällt es schwer zu argumentieren, wie diese Veränderung

unabhängig von individuellen Akteur*innen gedacht werden kann. Es geht bei dieser

machtkritischen »Beziehung seiner selbst zu sich« also nicht darum, nur den priva-

ten Bereich zu verändern – sondern darum, durch ein Sich-in-ein-Verhältnis-setzen

zu den »eigenen Ordnungen« möglichst effektiv diejenigen Ordnungen zu erkennen,

die ein Othering begünstigen. Im Rückgriff auf die Philosophie Merleau-Pontys betont

Waldenfels, dass Subjekte immer schon mit den Ordnungen der Welt verschränkt sind

(vgl. Kap. IV.4.4). Durch diese Verschränkungen mit den Ordnungen der Welt erwächst

aber gleichzeitig die Möglichkeit, etwas an diesen Ordnungen zu verändern.

Die eher vom geordneten und ordnenden Menschen aus gedachten Theorien Fou-

caults undWaldenfels’ stehen –wie gesagt – in einer gewissen Spannung zu Luhmanns

1 Michael C. Frank: Diskurs, Diskontinuität und historisches Apriori. Michel Foucaults »Die Ordnung

der Dinge«, »Archäologie des Wissens« und »Die Ordnung des Diskurses«.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren – sich innerhalb der Ordnungen verorten 335

Systemtheorie, die vom einzelnenMenschen abstrahiert, umdas »Eigenleben« vonOrd-

nungen besser erklären zu können. Gerade diese verschiedenen Facetten aber erweisen

sich in der Zusammenschau der Theorien als ertragreich.

Besonders im Hinblick auf Mechanismen des Otherings ist zu fragen: Welche Mög-

lichkeiten verbleiben dem einzelnen Subjekt angesichts der zahlreichenOrdnungen, die

das Subjekt bestimmen, etwas an diesen Ordnungen zu ändern? Oder anders gefragt:

Wie können einzelne Lernende, Lehrende oder Forschende gegen Othering in inter-

religiöser Bildung vorgehen, wenn sie dieses beobachten oder aber selbst von diesem

betroffen sind?

Bei der Beantwortung dieser Fragen sind zunächst verschiedene Ebenen zu un-

terscheiden, denn Othering in interreligiöser Bildung kann auf verschiedene Weisen

entstehen: Es kann erstens durch Institutionen interreligiöser Bildung selbst bedingt

sein oder zweitens durch gesellschaftlich vorhandene Othering-Dispositive in inter-

religiöse Bildungsprozesse hineingetragen werden. Darüber hinaus sind drittens un-

terschiedliche Subjektperspektiven auf das Thema Othering zu differenzieren. Durch

diese Unterscheidung der drei Ebenen ergeben sich jeweils spezifische Ansatzpunkte,

um Othering-Ordnungen in interreligiöser Bildung zu verändern. Sie sollen in den fol-

genden drei Kapiteln VI.2.1 – 2.3 genauer betrachtet werden.

2.1 Sich zu institutionell bedingten Othering-Ordnungen verhalten

Es wurde bereits beschrieben, dass Zuschreibungen von »Fremdheit« in interreligiö-

ser Bildung von einer Vielzahl möglicher Ordnungen abhängen können, die nicht nur

durch die thematische Auseinandersetzung mit interreligiösen Inhalten in Lernprozessen be-

dingt sind. Bilder und Ordnungen des »Fremden« werden oft auch durch institutionelle

und bürokratische Prozesse mitbestimmt (in Kapitel V.5.1 wurden etwa Bildrechte und

Zulassungskriterien im Rahmen der Schulbucherstellung erwähnt). Solche institutio-

nellen Funktionslogiken werden religionspädagogischerseits im Blick auf das Thema

»Fremdheit in interreligiöser Bildung« recht selten untersucht, auch wenn ihre Bedeu-

tung hierfür nicht unterschätzt werden sollte. Im Folgenden soll besonders ein Aspekt

in den Blick genommen werden, der für Ordnungen interreligiöser Bildung zentral ist:

die Form des Religionsunterrichts.

2.1.1 Funktionslogiken institutioneller Ordnungen in interreligiöser Bildung

berücksichtigen, mit ihrer Widerständigkeit rechnen

Religiöse und weltanschauliche Pluralität stellt die Frage nach einer hierfür angemes-

senen Form des Unterrichts (vgl. S. 73f. u. 86ff.). Denn religiöse Bildung sollte unter-

schiedliche weltanschauliche Positionen erstnehmen, aber dabei keine gesellschaftli-

che Differenz erzeugen. Insbesondere der konfessionelle Religionsunterricht wird in

diesem Zusammenhang in religionspädagogischen Debatten immer wieder mit Kritik

bedacht. Norbert Mette schreibt etwa 1995, dass der Einsatz gegen »Fremdenfeindlich-

keit« im Religionsunterricht dadurch konterkariert werde, dass er de facto in der Schu-

le »durch seine konfessionelle Aufteilung Fremde« produziere (vgl. Kap. III.3, Fußnote

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


336 Fremdheitserfahrung und Othering

22). Auch wenn die Kritik nicht immer so scharf und auch pauschal vorgetragen wird,

setzt sich die religionspädagogische Diskussion, inwiefern der konfessionelle Religi-

onsunterricht auf einem religiösen Identitätsdenken aufbaut bzw. dieses reproduziert,

bis heute fort.2 Es ist auch aus otheringkritischer Sicht zu fragen, ob nicht strukturell

anders angelegte Modelle gegenüber dem konfessionellen Religionsunterricht zu be-

vorzugen wären. Dies bedeutet nicht, dass es in Klassen, in denen Lernende mehrerer

Religionen zusammensitzen, nicht auch zu Othering kommen könnte (vgl. Kap. III.3,

Fußnote 27 u. 28). Tendenziell aber erhöht die persönliche Anwesenheit verschiedener

religiöser und weltanschaulicher Perspektiven im Klassenzimmer die Wahrscheinlich-

keit, Vereindeutigungen von religiöser »Fremdheit« entgegenzuwirken (dies gilt insbe-

sondere dann, wenn Religionen thematisiert werden, die in einer bestimmten migran-

tischen Minderheit stark präsent sind).

Die vielfältigen Debatten der letzten Jahre zeigen aber gleichzeitig, dass konfessio-

neller Religionsunterricht nicht gleich konfessioneller Religionsunterricht ist, und dass

Grenzen zu anderen Unterrichtsmodellen oft weniger klar zu ziehen sind als zuvor. Es

werden viele Mischformen von positionellem, dialogischem und religionskundlichem

Unterricht diskutiert. Die lange Diskussion, ob ein konfessioneller oder ein »Religions-

unterricht für alle« angemessener ist, hat sich so in den letzten Jahren stark diversifi-

ziert. Es bleibt noch offen, welche Modelle sich am Ende durchsetzen und praktikabel

sein werden.3

Ohne die Komplexität dieser Debatten hier abbilden zu können, sind aus ordnungs-

theoretischer Sicht einige Anmerkungen zu machen: 1) Dass manche Diskussionen we-

niger scharf geführt werden als früher, liegt nach Sicht vorliegender Studie auch an

den sich häufenden Anzeichen, dass die konfessionelle Bindung der Lernenden (und

Lehrenden) auch im konfessionellen Religionsunterricht oft geringer ist, als es der Na-

me nahelegt (vgl. Kap. III.9). 2) Dennoch ist eine auffällige Asynchronität zwischen der

schulisch-gesellschaftlichen Entwicklung, dem religionspädagogischen Debattenstand

und Entscheidungen der religionsgemeinschaftlichen Institutionen zu bemerken: Etwa

zur gleichen Zeit, als Norbert Mette seine oben angeführte Kritik am konfessionellen

Religionsunterricht formulierte, bekräftigte die Deutsche Bischofskonferenz in einem

Grundsatzpapier die sogenannte katholische Trias, die von einer Konfessionshomoge-

nität von Inhalten, Lernenden und Lehrenden im Religionsunterricht ausgeht.4 Zu der

Zeit, als der religionspädagogische Streit um konfessionellen Religionsunterricht oder

»Religionsunterricht für alle« auf einem Höhepunkt war, hatte die Entwicklung einer

nachlassenden konfessionellen Bindung der Lernenden und Lehrenden bereits lange

2 Mirjam Schambeck: »Das Konzept eines positionell-religionspluralen Religionsunterrichts im

Klassenverband. Ein Modell in der Debatte um einen zukunftsfähigen Religionstunterricht«, in:

Thorsten Knauth/Wolfram Weiße (Hg.), Ansätze, Kontexte und Impulse zu dialogischem Religi-

onsunterricht, Münster, New York: Waxmann 2020, S. 31-50, hier S. 38; vgl. Ulrich Riegel: Wie Reli-

gion in Zukunft unterrichten? ZumKonfessionsbezug des Religionsunterrichts von (über-)morgen,

Stuttgart: Kohlhammer 2018, S. 155.

3 Vgl. T. Knauth/W. Weiße (Hg.): Ansätze, Kontexte und Impulse zu dialogischem Religionsunter-

richt.

4 Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz (Hg.): Die bildende Kraft des Religionsunterrichts.

Zur Konfessionalität des katholischen Religionsunterrichts, Die deutschen Bischöfe 56, Bonn 1996.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


337

eingesetzt. 3) Keine neue Erkenntnis ist es, dass die Frage, in welchem Bundesland

welches Modell von Religionsunterricht eingerichtet ist, nicht maßgeblich durch reli-

gionspädagogische Veröffentlichungen bestimmt wurde, sondern durch die jeweiligen

Gesetzgebungen des Bundeslandes sowie die Führungen der beteiligten Religionsge-

meinschaften.

Mit Luhmanns Systemtheorie lassen sich solche Ordnungsdiskrepanzen gut erklä-

ren. Sie kann beispielsweise die Sensibilität dafür erhöhen, dass religionspädagogi-

sche Theoriebildung nicht unmittelbar auf die schulische Realität reagiert, sondern ih-

re Kommunikation immer auch an intern ablaufende Debatten der Religionspädago-

gik anpassen muss. Mit Luhmann lässt sich ebenso verdeutlichen, dass wissenschaft-

liche und (religions-)politische Entscheidungsfindung nach unterschiedlichen Kriteri-

en erfolgt. In vielen religionspädagogischen Beiträgen ist diese Dimension als Unsi-

cherheitsfaktor präsent, so etwa bei Mirjam Schambeck: Inwieweit kann, fragt sie, ihr

Vorschlag »mit der Unterstützung der Kirchenleitungen und der islamischen Verbände

rechnen«? Muss geklärt werden, »wer in Zukunft als rechtlicher Ansprechpartner für

den Staat firmiert«? Werden »Ministerien Lehrerstellen einsparen«?5 Auch hier wird

deutlich, dass Entscheidungsträger*innen der beteiligten Ordnungssysteme Partiku-

larinteressen zu berücksichtigen haben, die inhaltlich zunächst nichts mit den zu klä-

renden (pädagogischen) Fragen zu tun haben.

Gerade mit Blick auf komplexere, institutionalisierte Ordnungssysteme kann die

Systemtheorie Luhmanns hilfreich sein, umMöglichkeitsräume für eine Ordnungsver-

änderung auszuloten. Er schreibt dazu:

»Die hohe Organisationsabhängigkeit der Funktionssysteme führt zu einer Abhängig-

keit von der ›bürokratischen‹ Logik der Selbstreproduktion vonOrganisationen, die die

Offenheit und Flexibilität der Funktionssysteme erheblich einschränkt und ein ständi-

ges Nichtausnutzen von Chancen erzeugt. Entsprechend wächst die Diskrepanz zwi-

schen Erwartungen undWirklichkeiten, zwischendem,wasman alsmöglich sieht, und

dem, was dann faktisch geschieht« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 139).

Dies liegt nach Luhmann auch an der Notwendigkeit von Systemen, sich an die eigene

Komplexität anzupassen:

»Komplexe Systeme sind mithin zur Selbstanpassung gezwungen, und zwar in dem

Doppelsinne einer eigenen Anpassung an die eigene Komplexität. Nur so ist zu erklä-

ren, dass Systeme den Veränderungen ihrer Umwelt nicht bruchlos folgen können,

sondern auch andere Gesichtspunkte der Anpassung berücksichtigen müssen und

letztlich an Selbstanpassung zu Grunde gehen« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 138).

Luhmann unterscheidet zudem zwischen für ein System zentralen und weniger zen-

tralen Strukturen. Bei einer Anpassung weniger zentraler Strukturen (die mit wenig

anderen systemischen Strukturen verknüpft sind) reagiert das System »lernbereit«. Bei

einer Anpassung zentraler Strukturen, die mit vielen weiteren verknüpft sind, reagiert

das System »lernunwillig« und zunächst mit einer »Umleitung der Fehlerzurechnung:

5 M. Schambeck: Das Konzept eines positionell-religionspluralen Religionsunterrichts im Klassen-

verband, S. 47.

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren – sich innerhalb der Ordnungen verorten

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


338 Fremdheitserfahrung und Othering

Nicht die enttäuschte Erwartung wird als ›falsch‹ deklariert, sondern das Verhalten,

durch das sie enttäuscht wurde« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 136 u. 137).

In seiner Untersuchung von dispositiven und epistemischen »Ordnungen der Dis-

kurse« zeigt auch Foucault auf, dass wegen dieser Ordnungen manchmal auch solche

Sachverhalte nicht als wissenschaftlich korrekt anerkannt werden, die mit einfachsten

Mitteln verifizierbar und damit erkennbar wissenschaftlich korrekt sind (vgl. Kap. V.3,

Fußnote 151). Foucaults Philosophie sensibilisiert so für den Umstand, dass die Behaup-

tung von Wahrheit noch kein Garant für Wahrheit ist, sondern diese immer im Hori-

zont vorherrschender Wahrheitsregimes verhandelt wird.6 Es wird deutlich, dass die

Othering-Problematik in interreligiöser Bildung weiter ausgreift und komplexer ist, als

es vielleicht zunächst den Anschein hat.

Das religionspädagogische Ringen um das beste wissenschaftliche Argument muss

immer damit rechnen, dass Entscheidungsträger*innen der relevanten Bildungsinsti-

tutionen wissenschaftliche Argumentationen nicht berücksichtigen und nach anderen

Ordnungskriterien entscheiden. Angesichts dessen ist zu fragen, wie realistisch die Er-

wartung ist, dass sich am Ende dasjenige Unterrichtsmodell durchsetzt, dass struktu-

rell am otheringsensibelsten ist – da wie gezeigt in die Entscheidung auch viele Fakto-

ren einfließen, die nicht nach pädagogischen Kriterien bestimmt werden. Dies soll kei-

nesfalls eine Absage an die religionspädagogische Suche nach der passendsten unter-

richtlichen Form religiöser Bildung sein. Religionspädagogischerseits muss allerdings

verstärkt die Frage gestellt werden, wie sich Othering-Strukturen überwinden lassen,

selbst wenn die Unterrichtsform dafür nicht strukturell geeignet ist.

Darauf soll im nächsten Abschnitt noch genauer eingegangen werden. Es lässt sich

hier aber schon sagen, dass die Berücksichtigung der Widerständigkeit institutioneller

Ordnungen und die Reflexion eigener Machtgrenzen bereits ein erster Schritt ist. Zu-

allererst beginnt diese Reflexion jedoch mit einem Sich-selbst-in-Beziehung-setzen zu

jenen machtvollen Ordnungen und einer Selbstverortung in den Ordnungen.

2.1.2 »Spiele der Wahrheit« nach »eigenen Regeln« spielen

Um Ordnungen der Macht und der Wahrheit zu verändern, sind langsame Reformen

und subversive Strategien des Widerstands oft effektiver als schnelle Ordnungsrevo-

lutionen: »Der Herrschaft einer Wahrheit entkommt man nicht«, schreibt Foucault,

»indem man ein dem Spiel der Wahrheit ganz fremdes Spiel spielt, sondern indem

man es anders spielt oder indem man ein anderes Spiel, eine andere Partie oder ande-

re Trümpfe innerhalb des Wahrheitsspiels spielt« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 260). Dieser

Gedankengang lässt sich gut mit einer weiteren Ausführung Foucaults verbinden, in

der er zwei Arten beschreibt, wissenschaftlichen Humor zu praktizieren: erstens den

6 Foucaults Thesen zu einer »Politik des Wahren« werden bisweilen kritisch gesehen, weil sie so

gelesen werden können, dass die Suche nach Wahrheit letztlich nichts weiter ist als ein Konflikt

verschiedener Machtdispositive (vgl. S. 272ff.). Die Rede von »Spielen derWahrheit« ist aber keine

Absage an die Suche nach einer wissenschaftlich überprüfbaren Wahrheit (vgl. Kap. V.3, Fußnote

252).

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


339

»Humor der Naivität«, der beharrlich Erklärungen für scheinbare »Selbstverständlich-

keiten« einfordert und soWiderstände und Probleme sichtbarmacht, und zweitens den

»Humor des Verrats« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 263). »Innerhalb des ›Humor des Verrats‹

bedeutet Kritik: das Spiel zu spielen und es gleichzeitig nicht zu akzeptieren – und es

nicht zu akzeptieren, indemman es anders spielt« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 264). »Die Ra-

dikalität Foucaults«, schreibt Thomas Lemke dazu, »besteht also paradoxerweise darin,

dass er sich an die Regeln hält. Um dieWahrheits- undMachtspiele zu verändern,muss

man nicht nur ihre Einsätze studieren und ihre Regeln kennen, sondern auch das Spiel

spielen.«7

Dies lässt sich mit einem Beispiel aus der religionspädagogischen Praxis illustrie-

ren: In einem Seminar zumThema interreligiöse Bildung wurden Lehramtsstudierende

anonym zu ihrem religiösen Wahrheitsverständnis befragt.8 Heraus kam ein Ergebnis,

das vor einiger Zeit ähnlich schon Clauß Peter Sajak konstatiert hat9: Die befragten

(zukünftigen) Lehrkräfte für katholische Religionslehre gaben an, mehrheitlich keinem

inklusivistischen, sondern einem pluralen Wahrheitsverständnis anzuhängen. Wenn

von elf Teilnehmenden neun eine Hierarchie religiöser Wahrheiten ablehnen und sich

in dem im zweiten Vatikanum bekräftigten inklusivistischen Modell nur eine Person

wiederfindet, ist dies zwar nicht repräsentativ, aber dennoch nicht zu vernachlässi-

gen: Wie wird sich eine Lehrkraft mit diesem Wahrheitsverständnis in einem didakti-

schen Umfeld des konfessionellen Religionsunterrichts selbst verorten, dessen Ansätze

interreligiöser Bildung im Kern von einem inklusivistischen Wahrheitsverständnis aus

gedacht sind? Und welche Antwort wird der*die Lehramtsstudierende in Prüfungen

geben, wenn in den Fächern Fundamentaltheologie oder Religionspädagogik nach der

Position des katholischen Wahrheitsverständnisses gefragt wird?

Mit der oben angesprochenen Trias, die eine Konfessionshomogenität von Inhalten,

Lernenden und Lehrenden im katholischen Religionsunterricht konstatiert, lassen sich

solche Phänomene nicht erklären. Indem die Deutsche Bischofskonferenz aber bis 2016

dieser Trias großen Wert beimaß (vgl. DBK 1996; DBK 2016)10, etablierte bzw. bekräf-

tigte sie eine machtvolle Ordnung, die u.a. Einfluss auf die Ausbildung von Lehrkräften

hatte – und deren Wirkmacht bis heute spürbar ist. Zugleich ist mit Foucault gespro-

chen immer deutlicher zu merken, dass im Schatten der großen »Spiele der Wahrheit«

des konfessionellen Religionsunterrichts viele kleine »Spiele der Wahrheit« nach anderen

Regeln stattfanden und stattfinden. Gespielt wird es auf katholischer Seite etwa von ka-

tholischen Eltern, die ihre Kinder nicht mehr taufen, aber eben auch von Lehrkräften,

die, obwohl selbst katholisch, bestimmte katholische Inhalte nicht mehr unterrichten.

7 T. Lemke: Eine Kritik der politischen Vernunft, S. 368; vgl. Kap. V.3, Fußnote 259.

8 Dieses Seminar fand im Sommersemester 2019 unter meiner Leitung statt. Die Befragung wur-

de mittels einer Online-Umfrage durchgeführt und nicht weiter empirisch vertieft. Sie diente im

Rahmen des Seminars vor allem der Veranschaulichung der im Text beschriebenen Problematik.

9 C. P. Sajak: Das Fremde als Gabe begreifen, S. 7.

10 Vgl. auch Bernhard Grümme: »Vergegnung« im Dialog? Anfragen aus der Perspektive heteroge-

nitätsfähiger Religionspädagogik«, in: Thorsten Knauth/WolframWeiße (Hg.), Ansätze, Kontexte

und Impulse zu dialogischem Religionsunterricht, Münster, New York: Waxmann 2020, S. 83-95,

hier S. 83.

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren – sich innerhalb der Ordnungen verorten

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


340 Fremdheitserfahrung und Othering

Waldenfels betont, dass das Ich/Selbst/Subjekt nie ganz in einer Ordnung aufgeht,

sondern sich stets im Schwellenzustand zwischen verschiedenen Ordnungen befindet.

Erst aus dieser inneren Ordnungsvielfalt kann sich eine Beziehung zu sich selbst er-

geben, die laut Foucault das Selbst ausmacht (vgl. Kap. V.4.3.2). Selbst bedeutet hier

also die Beziehungssetzung zu Ordnungen, die als bestimmend/prägend für das »eige-

ne Selbst« erkannt werden. Auf dieser Grundlage kann die Erkenntnis erwachsen, dass

das »eigene Selbst«mehr ist als die beobachteten Ordnungen – da es ja gewissermaßen

von »außen« auf diese Ordnungen blickt (vgl. Kap. V.4.3.1). So gesehen markiert das

Selbst einen Souveränitätsbereich, der es zumindest prinzipiell gestattet, etwas an die-

sen bestimmenden/prägenden Ordnungen zu verändern oder sich zu ihnen in abwei-

chender Weise zu verhalten. Diese Veränderungsmöglichkeit ist die Freiheit, die dem

Ich verbleibt – darum ist es richtig, dass Foucault eine »Ethik des Selbst« als »Praxis

der Freiheit« beschreibt (vgl. Kap. V.3.2.3).

Allerdings ist die Rede vom freien Subjekt, wie oft deutlich wurde, mit Vorsicht zu

gebrauchen. Auch Waldenfels betont an vielen Stellen, dass das Subjekt nicht »Herr

[Dame] im eigenen Haus ist«. So ist die Motivation des Selbst, die »eigene Freiheit« in

Anspruch zu nehmen, nicht frei von Voraussetzungen, sondern entsteht erst im Ho-

rizont einer »Allopoiesis heautou« (vgl. Kap. V.4.3.1). Das Spiel nach eigenen Regeln

zu spielen, ist auf diese Weise ein »bodenloses« Unterfangen. Denn welchen Regeln ent-

springt die Motivation, das Spiel nach »eigenen Regeln« spielen zu wollen?

Eine Verortung des Selbst in den »eigenen/fremden Ordnungen« ist daher schwie-

rig und lässt sich nur näherungsweise bzw. fragmentarisch realisieren. Die Motivation

zur Veränderung der Ordnungen, denen das Selbst angehhört, kann zunächst nur von

außen angestoßen werden. Doch da ein Selbst »in sich verschiedenartig« ist, kann das

Außen, das eine Veränderung bewirkt, auch im Zusammenspiel der Ordnungen im ei-

genen Selbst entstehen. Im Zusammenspiel verschiedener solcher Ordnungen kann es,

wie Luhmann schreibt, zu »wechselseitiger Unkontrollierbarkeit« kommen (vgl. Kap.

V.3, Fußnote 115). Erst eine wie auch immer geartete Beziehungssetzung des Selbst

zu ihn bestimmenden/prägenden Ordnungen kann den Prozess der Ordnungsverän-

derung überhaupt anstoßen. Mithilfe jener Beziehungssetzung lassen sich am Ende

auch diese »eigenen Ordnungen« entdecken, die maßgebend für das Selbst sein sollen

(vgl. Kap. V.4.3.2). Vor diesemHintergrund zeigt sich trotz all ihrer Schwierigkeiten das

Potential einer religionspädagogischen Orientierung am »Subjekt« (vgl. Kap. V.5.6).

Religionspädagogischerseits bietet sich an, die kleinen »Spiele der Wahrheit«, wie

sie etwa die ReViKoR-Studien aufzeigen (vgl. Kap. III.4, Fußnote 4), noch stärker als

bisher als Potential zu nutzen. Dies gilt beispielsweise für die Debatte, wie sich in der

bildungsföderalen Struktur Deutschlands Formen von religiöser Bildung stärken las-

sen, die ein »Identitätsdenken« im Religionsunterricht kritisch hinterfragen (vgl. den

vorherigen Abschnitt 2.1.2) Es ist gut möglich, dass im Praxisalltag bereits Lösungen

gefunden sind, die noch stärker theoretisch vertieft werden könnten. So könnte es ge-

lingen, wie Waldenfels anregt, aus einer Ordnung in die nächste hinauszudenken (vgl.

S. 285) und Kriterien für eine zukunftsfähige Form (inter-)religiöser Bildung zu defi-

nieren, die als explizite Ordnung noch nicht etabliert ist.

Große Potentiale hat auch die Debatte um Positionalität in religiöser Bildung (vgl.

S. 75f.), aus der sich fruchtbare Gedanken für eine Bildung in einer heterogenen Gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


341

schaft ableiten lassen. Oft wird die Notwendigkeit betont, religiöse Positionalität im

Unterricht noch stärker vom lernenden und lehrenden Subjekt aus zu denken. Subjek-

te sollten dabei nicht schon im Vorfeld einer konfessionshomogenisierten Trias (impli-

zit) zuordnet werden, sondern es muss der Umstand berücksichtigt werden, dass alle

Subjekte nie vollständig in den sie betreffenden Ordnungen aufgehen (vgl. Kap. V.5.5).

Hieraus ergibt sich der möglicherweise wichtigste zu bedenkende Punkt: die Posi-

tionalität der Lehrkräfte. Gerade in Zeiten, in denen das Profil des konfessionellen Re-

ligionsunterrichts schwächer wird und sich weltanschaulich plurale Formen etablieren,

ist es wichtig, dass die Lehrkraft ihre »eigene Position« klar benennt. Denn die Position

der Lehrkraft setzt immer auch einen Ordnungsrahmen, der »eigen« und »fremd« po-

sitionell verortet. Gleichzeitig aber wird in der Theorie interreligiöser Bildung zumeist

über die Position der Lernenden, wenig über die Position der Lehrkräfte und am we-

nigsten über die Position der religionspädagogisch Forschenden gesprochen (vgl. Kap.

V.5.6).

Dass es auch in Bezug auf Othering-Prozesse auf die Positionierung der Lehrper-

son ankommt, zeigt sich an einem konkreten Beispiel von Joachim Willems: Bemerkt

eine Lehrkraft etwa, dass in einem Lehrwerk Othering-Darstellungen einer auf diese

Weise fremdgemachten Religion zu finden sind, liegt es nicht in der Macht der Lehr-

kraft, die komplexen Prozesse der Erstellung und Zulassung von Lehrwerken zu ver-

ändern. Dennoch ist ihr möglich, auf solche Othering-Praxen ordnungsverändernd zu

reagieren: »Im Unterricht«, so Willems, »sind in diesem Sinne auch Schulbücher und

andere didaktische Materialien dekonstruktiv zu lesen. Schulbücher werden dann auf

eine andere Weise als üblich verwendet, nämlich nicht als Unterrichtsmaterial, das es

durchzuarbeiten gilt, sondern als Quelle, die analysiert wird, um ›Othering‹-Prozesse

nachzuzeichnen.«11 Die sich hieraus ergebenden Unterrichtsgespräche können sehr er-

giebig sein.

2.2 Sich zu gesellschaftlichen Othering-Ordnungen verhalten

Othering in interreligiöser Bildung kann nicht nur durch institutionelle Faktoren her-

vorgerufen werden. Zu beachten sind ebenso gesellschaftliche vorhandene Othering-

Ordnungen, die interreligiöse Bildung in zweierlei Weise prägen: implizit in Gestalt

eines weitergetragenen Othering-»Wissens«, das dispositive Grundlage für bestehen-

de Ausgrenzungsstrukturen in der Gesellschaft ist; explizit durch die Thematisierung

genau solcher Ausgrenzungsstrukturen in interreligiösen Bildungsprozessen.

2.2.1 Othering-Dispositive in interreligiöser Bildung erkennen

und thematisieren

Die Diagnose ist zunächst einmal wenig hoffnungsvoll: Heute lebende Menschen sind

in eineWelt hineingeboren, in der frühere koloniale Machtverhältnisse bis heute repro-

duziert werden. Davon, dass die in Deutschland geborenen Menschen global gesehen

11 J. Willems: ›Religionistischer‹ Rassismus und Religionsunterricht, S. 485.

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren – sich innerhalb der Ordnungen verorten

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


342 Fremdheitserfahrung und Othering

auf der günstigeren Seite der Macht stehen, können sie sich nicht freimachen – es ist,

wie Spivak sagt, ihre »burden of the fittest«12. Diese hegemoniale Grundstruktur diffe-

renziert sich in nationalen oder regionalen Kontexten jedoch weiter aus: Geschichtlich

und gesellschaftlich konstruierte Differenzmarker wie »Hautfarbe« oder sozial mar-

kierte religiöse Symbole wie das »Kopftuch« bestimmen mit über gesellschaftliche Teil-

habe oder den jeweiligen sozioökonomischen Status. Auch in der Sprache,Metaphorik,

in kultureller Interaktion, in Geschlechterverhältnissen, in Wissenschaft und Wissen

finden sich unzählige Relikte bereits überwunden geglaubter Machtstrukturen.13

Solche Strukturen lassen sich in interreligiösen Themenfeldern immer wieder

aufzeigen: Assoziativ ist etwa mit dem Weltreligionsbegriff häufig eine Einteilung

von Religionen in »Welt-/Schrift-/Hochreligionen« einerseits gegenüber »Natur-/

Stammesreligionen« anderseits verknüpft. Eine solche (implizite) Unterscheidung

zwischen Welt- und Stammesreligionen erwächst nicht zuletzt dem »Worlding« bzw.

der »imaginären Geographie« kolonialer Diskurse (vgl. Kap. II.4.1). Bemerkenswert ist

zudem, dass die Ursprünge sogenannter »Weltreligionen« allesamt auf dem Gebiet des

sogenannten »Orients« verortet werden (klassischerweise unterteilt in einen »nahen«

und »fernen Orient«) – während religiöse Traditionen des globalen Südens kaum Auf-

merksamkeit erhalten.14 Spuren dieser Verortungen lassen sich bis heute aufzeigen:

indem etwa der Islam bis heute als ein orientalisches Phänomen gesehen wird – und

daher islamisch geprägtes Leben auf dem Balkan oder in Indonesien (mit der weltweit

größten muslimischen Bevölkerung) nur wenig Beachtung findet. Auch in schulischen

Lehrplänen bildet sich die Geographie eines nahen und fernen Orients ab. Immer

wieder lässt sich beispielsweise beobachten, dass den sogenannten »fernöstlichen

Religionen« eine größere Komplexität zugeschrieben wird – was bis heute dazu führt,

dass Hinduismus und Buddhismus oft in einer späteren Jahrgangsstufte unterrichtet

werden als Judentum und Islam. Diese Argumentationsstruktur reicht von der Gegen-

wart15 bis zu ersten Konzeptionierungen interreligiöser Didaktiken zurück16 und ließe

sich in ihren Ursprüngen gegebenenfalls noch weiter zurückverfolgen (vgl. etwa »Über

Weisheit und Sprache der Indier« (1808) von Friedrich Schlegel).

Solche Geographien der »nahen« und »fernen Fremde« (vgl. auch Kap. V.5.1) bestim-

men mit darüber, was in interreligiösen Bildungsprozessen unter »anderen/fremden

Religionen« verstanden wird, bzw. welche »anderen/fremden Religionen« überhaupt

als relevant für einen Verstehensprozess erscheinen. Mit Foucault gesprochen ist durch

denWeltreligionsbegriff der interreligiöse »Wissens«-Erwerb bereits in einer dispositi-

venWeise vorstrukturiert, indemmit ihm gewissermaßen das »wissenschaftlich Nicht-

Qualifizierbare vom Qualifizierbaren« unterschieden wird (vgl. Kap. V.3, Fußnote 168).

12 Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 208.

13 Vgl. auch J. Freuding/A. Graeff: »Wo Strukturen existieren, die Othering begünstigen« – Islam-

Darstellungen in evangelischen und katholischen Schulbüchern.

14 Julia Henningsen: Repräsentationen des Globalen Südens im evangelischen Religionsbuch.

15 C. P. Sajak: Interreligiöses Lernen im schulischen Religionsunterricht, S. 223.

16 Karl E. Nipkow: »Die Weltreligionen im Religionsunterricht der Oberstufe«, in: Der evangelische

Erzieher: Zeitschrift für Pädagogik und Theologie 13 (1961), S. 150-162.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


343

Die hauptsächlich vom Christentum aus gedachte Geographie einer »nahen« und »fer-

nen Fremdheit« ist in verschiedenen Bildungsbereichen so manifestiert, dass sie auch

Menschen mit nichtchristlicher Religionsangehörigkeit beeinflusst: Ein Blick in baye-

rische Lehrwerke und Lehrpläne verdeutlicht, dass der Weltreligionsbegriff nicht nur

im Kontext des Religionsunterrichts wirkmächtig ist – auch im Fach Ethik lässt sich

beispielsweise sein Einfluss nachweisen. Dokumente wie z.B. die Erklärung »Nostra

Aetate« des Zweiten Vatikanischen Konzils prägen bis heute interreligiöse Dialogpro-

jekte, durch Handreichungen wie »Fremde Religionen – fremde Kinder?« lernen bereits

Kinder und ihre Erzieher*innen »ein Basiswissen über die Weltreligionen und spezi-

ell den Islam […], um Kinder und Eltern anderer Religionen besser zu verstehen« (vgl.

Kap. III.4, Fußnote 7, zur Kritik am Differenzdenken von interreligiösen Leitbildern

wie »Verstehen« oder »Begegnung« vgl. auch Kap. V.5.4).

Said macht in seiner Forschung deutlich, dass sich auch vermeintlich apolitische

Literatur und Wissensvermittlung nicht von ihrer politisch-gesellschaftlichen Verant-

wortung freimachen kann (vgl. Kap. II.4, Fußnote 57). In der Schule setzen sich ge-

sellschaftliche Klassifizierungskämpfe mit »besonderer Heftigkeit« fort (vgl. Kap. II.4,

Fußnote 45). Für solche Tendenzen hat Spivak den passenden Begriff »epistemische Ge-

walt« geprägt (vgl. Kap. II.4, Fußnote 20). »Schulbücher und die dazu gehörigen Leh-

rerhandbücher versorgen nicht nur die Schüler, sondern auch Lehrerinnen mit Deu-

tungsmustern aus dem Diskurs über Ausländer/Migration/Fremde/Kulturenkonflikt.«

(vgl. Kap. II.4, Fußnote 53). Schulbuchstudien erheben darüber hinaus immer wieder,

dass sachlich falsche, aber identitätsstabilisierende Inhalte für lange Zeit in Lehrwerken

bestehen bleiben (vgl. Kap. II.3, Fußnote 48 sowie Kap. II.4, Fußnote 54 u. 56).

Insofern ist es nicht verwunderlich, dass gesellschaftlich verstetigte, stereotype Bil-

der von (Welt-)Religionen, die Eva Maria Stögbauer aufzählt (vgl. Kap. III.11, Fußnote

1), auch in Lehrwerken,Materialien und Ansätzen von interreligiöser Bildung zu finden

sind. Dass in interreligiöser Bildung Othering-Strukturen auftreten, die sich biswei-

len noch auf Argumentationsfiguren der Kolonialzeit zurückführen lassen; die weder

institutionell noch von beteiligten Personen als problematisch erkannt werden, weil

sie gesellschaftlich gestützt sind; dass diese Othering-Bilder im schlimmsten Fall auch

sozioökonomische Differenzen mitbegründen – dies ist bis zu einem gewissen Maße

leider wahrscheinlich und aufgrund der Vielzahl beteiligter Ordnungsinstanzen auch

nicht leicht zu ändern.

Dennoch sind hier einige Einschränkungen zu machen: In Kapitel V.4.2.3 wurde

schon die Kritik an Foucaults Philosophie aufgeführt, dass sie die untergründigen Dis-

positive der Macht so umfassend begreift, dass den hiervon betroffenen Subjekten kein

»Außen« mehr verbleibt. In ähnlicher, vielleicht noch stärkerer Weise trifft diese Kritik

ebenso auf Said zu, der etwa in seinem Werk »Orientalismus« nahezu allen Schrift-

steller*innen Europas und Nordamerikas, welche sich mit dem Raum des »Orients«

befasst haben, eine »Komplizenschaft« mit der Unterdrückung genau dieses Raums

vorwirft.17 Eine derartige Pauschalkritik kann schnell ungerecht und vor allem unprä-

zise werden. Insbesondere lässt sich fragen, ob die anklagende Rede von der »Kom-

plizenschaft« dort noch zielführend ist, wo es um die Kritik von strukturell bedingten

17 Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 112.

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren – sich innerhalb der Ordnungen verorten

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


344 Fremdheitserfahrung und Othering

Othering-Mechanismen in der Gesellschaft geht, die ja vielen beteiligten Subjekten im

Moment der Reproduktion nicht bewusst ist. Bewusst intendiertes Othering oder das

bewusste Ignorieren von gesellschaftlichen Ausgrenzungspraxen lassen sich so nicht

mehr trennscharf benennen und kritisieren.

Bei aller Kritik ist es für Ansätze interreligiöser Bildung dennoch wichtig, Fou-

caults Analysen von untergründig wirkenden Wissen-Macht-Dispositiven zu kennen.

Ebenso bedeutend sind Saids und Spivaks Hinweise auf die Mitverantwortung ver-

meintlich unpolitischer Literatur und Strukturen »epistemischer Gewalt«. Interreligiö-

se Bildung sollte insgesamt noch sensibler für in ihr und durch sie wirkende Wissen-

Macht-Strukturen sein, um die ungewollte Reproduktion von gesellschaftlichen Aus-

grenzungsstrukturen18 zu vermeiden.Nicht zuletzt finden sich hier viele Anknüpfungs-

punkte zu den jüngsten Entwürfen einer antirassistischen, öffentlichen oder kritisch-

emanzipatorischen Religionspädagogik, die für ein größeres gesellschaftspolitisches

Verantwortungsbewusstsein religiöser Bildung eintreten.19

2.2.2 Vereindeutigungen vermeiden, unterstützende Ordnungen aufzeigen

»Das Gute ist einförmig«, zitiert Waldenfels Aristoteles, »das Schlechte ist vielför-

mig.«20 Viele Ordnungskonzeptionen streben danach, innere Widersprüchlichkeiten

zu vereindeutigen. In den vorgegangenen Kapiteln wurde immer wieder vor solchen

Vereindeutigungen gewarnt und dazu angeregt, die innere Widersprüchlichkeit von

Ordnungskontexten nicht zu übergehen.

Auch beim Thema Othering in interreligiöser Bildung handelt es sich um ein wi-

dersprüchlichesThemenfeld. Der Begriff des »Otherings« wird bisher religionspädago-

gisch nur recht selten rezipiert, erfährt aber in den letzten Jahren eine zunehmende

Beachtung (vgl. Kap. III.11). Mit »narrt« wurde zudem 2016 ein religionspädagogisches

und theologisches Netzwerk ins Leben gerufen, das »Entstehungszusammenhänge« für

eine gesellschaftliche Differenzherstellung »besonders im eigenen Handlungsfeld einer

kritischen Prüfung« unterziehen möchte (vgl. Kap. III.11, Fußnote 22). Entstehungszu-

sammenhänge für Othering in interreligiöser Bildung gibt es wie ausgeführt viele –wo-

bei der grundlegendste Zusammenhangwohl bereits darin liegt, dass das,was heute in-

terreligiöse Bildung genannt wird, in den allerersten Konzeptionierungen noch »Frem-

18 Insbesondere bei der Übernahme von postkolonialen Begrifflichkeiten ist es für Ansätze interre-

ligiöser Bildung hier zudem wichtig, die kritischen Debatten zu postkolonialen Positionen zum

Thema Israelkritik und Antisemitismus zu kennen, vgl. Saba-Nur Cheema/Meron Mendel: »Leer-

stelle Antisemitismus«, in: taz vom 25.04.2020, https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/!5678482

(zuletzt geprüft am 14.01.2022); vgl. auch Meron Mendel/Tom D. Uhlig: »Challenging Postcolo-

nial: Antisemitismuskritische Perspektiven auf postkoloniale Theorie«, in: Meron Mendel/Astrid

Messerschmidt (Hg.), Fragiler Konsens. Antisemitismuskritische Bildung in der Migrationsgesell-

schaft, Frankfurt, New York: Campus 2017, S. 249-267.

19 Vgl. stellvertretend folgenden Sammelband, in dem viele verschiedene Ansätze zu Wort kom-

men: Claudia Gärtner/Jan-Hendrik Herbst (Hg.): Kritisch-emanzipatorische Religionspädagogik.

Diskurse zwischen Theologie, Pädagogik und politischer Bildung, Wiesbaden: Springer VS 2020.

20 Aristoteles, Nikomachische Ethik II, 6, 1106b, S. 28ff, zitiert nach B. Waldenfels: Ordnung im Zwie-

licht, S. 40.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/
https://taz.de/Postkoloniale-Theoretiker/


345

dreligionsdidaktik« hieß (vgl. Kap. III.1). Doch aus diesem gedanklichen Erbe pauschal

eine »Komplizenschaft« von interreligiöser Bildung mit Mechanismen des Otherings

abzuleiten, würde verkennen, wie wegweisend viele dieser ersten interreligiösen Ent-

würfe waren. Nicht zuletzt stellten sie eine allmähliche Abkehr vom nur apologetischen

Blick auf nichtchristliche Religionen dar und bedeuteten zugleich eine pädagogische

Auseinandersetzung mit einer sich durch Arbeitsmigration verändernden Gesellschaft.

Auch dieses Bestreben nach interreligiöser und interkultureller Verständigung ist ein

Erbe, das nachwirkt, und es existiert heute wohl kein Ansatz, der sich diesem Ziel nicht

in irgendeiner Weise verpflichtet fühlte. Die zuvor aufgezeigten Othering-Dispositive

und das weitergetragene Bemühen um gegenseitige Anerkennung wirken gleichzeitig

fort.

In Kapitel V.4.3.2 wurde bereits auf »eigentlich, aber«-Strukturen Bezug genom-

men. In diesem Sinne ließe sich konstatieren: Eigentlich streben religionspädagogische

Ansätze nach einem friedlichen interreligiösen und interweltanschaulichen Zusam-

menleben in Gesellschaft und Schule, aber sie reproduzieren an vielen Stellen gesell-

schaftliche Othering-Strukturen.

Die in »eigentlich, aber«-Sätzen ersichtlich werdende innere Widersprüchlichkeit

wird oft als Beleg für die Unrichtigkeit, bisweilen für diemangelnde Aufrichtigkeit einer

Argumentation gewertet. Dies lässt sich auch an einem weiteren Beispiel zeigen, bei

dem aber wiederum die Schwierigkeit einer eindeutigen Bewertung deutlich wird. In

Gesprächen und Diskussionen, die um religiöse und kulturelle, untergründig auch um

ethnische Verschiedenheit kreisen, sind immer wieder Sätze wie dieser zu hören: »Ich

habe eigentlich nichts gegen Ausländer, aber …« Solche Sätze führen teils zu heftigen

Gegenreaktionen. In Entgegnung auf ihn wird manchmal spöttisch, oft wütend darauf

hingewiesen, dass der erste Teil des Satzes nur dazu diene, die Ressentiments, die im

zweiten Satzteil ausgedrückt werden, zu verschleiern. Der weitere Gesprächsverlauf

konzentriert sich dann meistens auf den Inhalt des »aber«-Satzes.

Wie würde aber ein Gespräch aussehen, das beharrlich auf die Aussage des ersten

Teil-Satzes gelenkt wird, um zu verstehen, wie sie gemeint ist? DieMöglichkeit besteht,

dass Perspektiven zum Vorschein kommen, die manche Aussagen des »aber«-Satzes

kritisch hinterfragen – auch aus Sicht der Person, die den »eigentlich, aber«-Satz zuerst

formuliert hat.

Hiermit soll keine gruppenbezogene Menschenfeindlichkeit relativiert werden.

Denn oft trifft die Diagnose zu, dass mit einer solchen rhetorischen Figur im Kern

rassistische Argumente zustimmungsfähig gemacht werden sollen, die auch in Ge-

sprächen über religiöse und kulturelle Vielfalt präsent sind. Allein die Zuschreibung

»Ausländer« ist häufig problematisch, weil sie gegen bestimmteMenschengruppen ver-

wendet werden kann, die zwar eine inländische Staatsbürgerschaft besitzen, aber auf

dieseWeise als »fremd« markiert werden.Mit überzeugten Rassist*innen ein Gespräch

zu führen, ist zudem meist wenig zielführend bzw. in zahlreichen Lebenskontexten

nicht angebracht.21

21 Vgl. etwa die seit mehreren Jahren geführte Diskussion, inwieweit die Einladung von Vertreter*in-

nen rechtspopulistischer oder rechtsextremer Parteien in Nachrichtensendungen und politische

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren – sich innerhalb der Ordnungen verorten

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


346 Fremdheitserfahrung und Othering

Auch hier aber zeigt sich dieWidersprüchlichkeit von Ordnungskontexten. Die For-

mulierung »Ich habe eigentlich nichts gegen Ausländer« mag vorgeschoben sein – und

verweist dennoch auf dispositive Ordnungen in der Gesellschaft, die gleichzeitig zu

Othering-Dispositiven existieren: Es sind Ordnungen, die das Gemeinsame von Men-

schen verschiedener Herkunft herausstellen und Mechanismen der Ausgrenzung sozi-

al sanktionieren. Dass solche dispositiven Ordnungen das Denken und Sprechen selbst

von sich rassistisch äußernden Menschen beeinflussen können, ist nicht nichts. Diese Er-

kenntnis mag vielleicht einem Fatalismus entgegenwirken, der sich wegen der Allge-

genwärtigkeit von Othering-Strukturen einstellen könnte. Genauso, wie es wichtig ist,

mit Foucault Othering-Dispositive aufzudecken, lohnt es sich auch nach Dispositiven

zu suchen, die diesem Othering entgegenstehen.

Gerade in pädagogischen Kontexten ist es zudem wichtig, vor den sich zeigenden

Othering-Strukturen, gleich welcher Art, nicht zu kapitulieren, sondern positive Poten-

tiale aufzuzeigen. Hierfür ist es unerlässlich, unterstützende Ordnungen zu identifi-

zieren, mithilfe derer sich gegen Othering vorgehen lässt. Diese Ordnungen könnten

wie oben mit Blick auf interreligiöse Bildung gezeigt institutionell geprägt sein, wie

im zweiten Beispiel lassen sie sich aber auch in subtilerer Form in zwischenmensch-

lichen Interaktionen oder in gesellschaftlichen Diskursen entdecken – selbst dort, wo

sie eigentlich gar nicht zu erwarten wären.

Innerhalb einer Beziehungssetzung zu sich selbst können vielfältige soziale Ord-

nungen sichtbar werden, die sich teils widersprechen. Findet ein solcher subjektorien-

tierter Prozess in einer Gruppe statt, werden möglicherweise auch Ordnungen sicht-

bar, die für mehrere Individuen gleichzeitig Bedeutung haben. Auch die Person, die

einen solchen Gruppenlernprozess anleitet oder konzipiert, darf im Prozess der Re-

flexion nicht vergessen werden. Denn auch sie ist ein »eigentlich-aber«-Wesen. Wie

Birgit Rommelsbacher mit Blick auf Rassismus deutlich macht, haben Ausgrenzungs-

strukturen eine implizite und explizite Seite bzw. eine intendierte und nichtintendierte

Seite (vgl. Kap. II.4, Fußnote 34). Durch ein Bewusstmachen von (impliziten) Othering-

Ordnungen bzw. Anti-Othering-Ordnungen eröffnet sich im günstigsten Fall eine Ent-

scheidungsmöglichkeit, welche Ordnungen für einen selbst Gültigkeit haben sollen und

welche nicht.22

Denn niemals können Sätze wie »Eigentlich habe ich nichts gegen …« oder »Eigent-

lich hat sich interreligiöse Bildung sehr um ein friedliches Zusammenleben der Religio-

nen undWeltanschauungen bemüht« eine Versicherung sein, dass damit schon alles in

Ordnung wäre. In diesem Sinne ist auch das religionspädagogische Theoriegespräch

immer wieder auf die kritische Frage hin zu lenken, ob die Gestalt der interreligiösen

Ansätze tatsächlich ihrem Ziel eines friedlichen gesellschaftlichen Miteinanders gerecht

wird.

Talkshows eine gesellschaftliche Legitimation ihres Gedankenguts bedeutet. Mit Recht wird vor

dieser Gefahr gewarnt.

22 Nicht alle Menschen aber haben diese freie Entscheidungsmöglichkeit, vgl. Kap. VI.2.3 u. 3.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


347

2.3 Sich zu verschiedenen Subjektperspektiven
auf das Thema Othering verhalten

Was in vorliegender Studie an vielen Stellen eine Rolle spielte, ist auch mit Blick auf

Othering relevant: die Differenzierung von verschiedenen (Erfahrungs-)Perspektiven

auf dasThema. Die Analyse von Othering-Ordnungen in interreligiöser Bildung erfolg-

te wie auch in Kapitel V.5 zunächst aus einer »Beobachtung zweiter Ordnung« heraus.

Trotz der dabei deutlich werdenden großen Schwierigkeit und Komplexität von Ord-

nungsveränderungen zeigten sich dennoch Ansatzpunkte, Othering-Ordnungen zu än-

dern oder diese subtil zu unterlaufen. Als Autor vorliegender Studie habe ich dabei eher

subversiven Methoden der Ordnungsveränderung den deutlichen Vorzug gegenüber

eher konfrontativeren Methoden gegeben. Gründe für diese Gewichtung mögen zum

Teil in meiner Biographie oder Persönlichkeitsstruktur liegen, sie rühren aber eben-

so daher, dass ich auch theoretisch allzu konfrontativen Ansatzpunkten in den meisten

Fällen nur wenig Erfolgsaussichten beimesse – u.a. weil ich denke, dass derWiderstand

gegen Othering fast immer aus einer machtstrukturell schwächeren Position erfolgt.

Nach meiner Befürchtung droht sich hier der konfrontative Widerstand gegen Othe-

ring an der (scheinbaren) Unveränderlichkeit der Othering-Strukturen aufzureiben. Im

schlimmsten Fall könnte der Kampf gegen Othering ein gesellschaftliches »Wir gegen

die«-Denken stabilisieren, anstatt dieses aufzulösen.

Diese Argumentation muss man jedoch nicht teilen.

Dass die bisher dargestelltenThesen zur Ordnung von »Fremdheit« noch keine aus-

reichende Beschreibung bieten, zeigen Erfahrungsberichte, wie sie heute vielfach zu

lesen und zu hören sind: wenn etwa Betroffene schon im Kindergartenalter mit ras-

sistischen Ausdrücken und Denkweisen konfrontiert sind, immer wieder Fragen nach

ihrer »Herkunft« gestellt bekommen (vgl. S. 138f.) oder in Alltagssituationen wegen ih-

res »Aussehens« oder ihrer »Religion« belästigt oder sogar körperlich angegangen wer-

den.23 Alle diese Berichte reichen aus, um die wie im vorherigen Kapitel aus dem Sta-

tus einer »Beobachtung zweiter Ordnung« formulierten Thesen kritisch zu hinterfra-

gen. Eine systemische Erklärung, die »Fremdheit« als Produkt von oft nur schwer ver-

änderlichen Ordnungsstrukturen beschreibt, erfasst wohl kaum die Erfahrungen von

denMenschen, für die Ausgrenzung durch solchemanifestierten Strukturen zum Alltag

wird – und sie von alltäglichen Erledigungen bis hin zur Wohnungs- und Arbeitssuche

begleitet.

Noch nicht gesprochen ist hier von den Erfahrungen, die durch noch einschneiden-

dere Vorfälle, wie etwa die Anschläge in Halle und Hanau im Oktober 2019 und Februar

2020, ausgelöst wurden. Es ist zu hoffen, dass solche Gewalttaten in Zukunft nicht häu-

figer vorkommen werden – hier soll deshalb der Fokus vor allem auf die Signalwirkung

gelegt werden, die von solchen Taten ausgeht. Die Ausübung von Gewalt an wenigen

Menschen bedeutet zugleich ein Signal an eine größere (konstruierte) Gruppe, dass sie

23 Vgl. stellvertretend für viele Berichte folgende Broschüre: https://www.amnesty.de/sites/def

ault/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf (zuletzt geprüft am

14.01.2022).

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren – sich innerhalb der Ordnungen verorten

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf
https://www.amnesty.de/sites/default/files/2017-05/Amnesty-Broschuere-Alltagsrassismus-September2016.pdf


348 Fremdheitserfahrung und Othering

sich in ihrem Alltag nicht sicher und im öffentlichen Raum nicht zugehörig fühlen dür-

fen.

Es ist mehr als verständlich, wenn Menschen angesichts dieses sich ausbreiten-

den rassistischen und antisemitischen Klimas emotional und vielleicht sogar zum Teil

unversöhnlich reagieren bzw. wenig Sinn für kleinschrittige und scheinbar nüchter-

ne Erklärungen haben, wie etwa Othering-Bilder in Lehrwerken mit verlagsinternen

Abläufen und kirchlichen bzw. staatlichen Zulassungsprozessen zusammenhängen vgl.

Kap. V.5.1 u. VI.2.1.1).

Doch auch von einer anderen Seite her kann eine solche Ordnungsanalyse auf Un-

verständnis stoßen. Dass sich Othering-Sichtweisen stark von der unerwarteten Irri-

tation durch eine spontan auftretende Fremdheitserfahrung unterscheiden, bedeutet

nicht, dass Othering-Weltbilder nicht auch emotional aufgeladen sein können. Im Ge-

genteil zeigt sich an vielen Stellen die große Emotionalität von Otheringprozessen, so

wie sie beispielsweise in dem bereits besprochenen Unterrichtsbeispiel von Manfred

Riegger erscheinen: »Muslime, Flüchtlinge, Ausländer – alle sollen verschwinden!« (vgl.

Kap. III.7, Fußnote 14). Othering bedeutet eine Manifestation von »Fremdheit« (vgl.

Kap.V.4.1, Perspektive 4).Damit ist das »Fremde« des Otherings gewissermaßen verste-

tigt mit jenen negativen Gefühlen besetzt, die eine spontane Irritation durch erfahrenes

Fremdes auslöst. Wie jede symbolische Weltdeutung tragen auch Othering-Weltbilder

Spuren historischer Ereignisse in sich, verselbstständigen sich jedoch zunehmend von die-

sen Ursprüngen. Ein Bündel historischer Ereignisse, das etwa mit »Muslimen, Flücht-

lingen, Ausländern« gesellschaftlich immer wieder verbunden wird, ist die Serie ter-

roristischer Anschläge, die durch Schlagworte wie den sogenannten »11. September«

oder den »Weihnachtsmarkt am Berliner Breitscheitplatz« Teil einer kollektiven Erin-

nerung sind. Gerade in der Erinnerung an terroristische Anschläge ist nach wie vor die

Befremdung über die außer-ordentliche Brutalität spürbar, die bei diesen Attentaten zu

Tage trat.

2.3.1 Unterschiedliche emotionale Betroffenheiten erkennen

und auf diese reagieren

Zu obigen unterschiedlichen Perspektiven sindmehrere Dinge anzumerken: Es ist recht

wahrscheinlich, dass es beim Zusammentreffen der aufgezeigten subjektiven Perspek-

tiven zu einer wechselseitigen Ordnungsirritation kommt, die mit Fremdheitserfah-

rungen einhergehen kann. Das Produkt sind Auseinandersetzungen, die sich aktuell

auch in vielen gesellschaftlichen Debatten beobachten lassen: Menschen, die aus einer

persönlichen Betroffenheit heraus argumentieren, treffen auf Menschen mit einer an-

ders gearteten persönlichen Betroffenheit. Demgegenüber stehen Menschen, die auf

diese Auseinandersetzung scheinbar nüchtern und distanziert blicken, doch sich eben-

falls angegriffen fühlen können, wenn die Berechtigung ihrer Position in Frage gestellt

wird.

Interreligiöse Bildung muss darauf eingestellt sein, dass die beschriebenen gesell-

schaftlichen Debatten über beteiligte Personen in den Unterrichtszusammenhang hin-

eingetragen werden. Lehrende und Lernende müssen befähigt werden, entsprechende

Ordnungsirritationen zu erkennen und sensibel auf diese zu reagieren.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


349

Hierbei ist es jedoch wichtig, die beschriebenen Betroffenheiten nicht einfach

gleichzusetzen, sondern mit ihnen verknüpfte Machthierarchien ebenfalls zu berück-

sichtigen.Während bei den einen Betroffenheit bedeuten kann, sich im argumentativen

Standpunkt angegriffen oder nicht ernstgenommen zu fühlen, bedeutet bei den ande-

ren Betroffenheit eine verstetigte gesellschaftliche Diskriminierung. Letztere sind der

Erfahrung, in der Gesellschaft als »fremd« angesehen zu werden, in den meisten Räu-

men und Situationen des Alltags ausgesetzt, während erstere eine für sie unangenehme

Diskussionssituation nach einer gewissen Zeit wieder verlassen können.

Dennoch sollten auch diese »kleineren« Ordnungsirritationen nicht einfach über-

gangen werden, weil mit ihnen auch persönlich relevante Fragestellungen verknüpft

sein können. Mit dem oben angeführten Beispiel des Terrorismus etwa könnten nicht

nur persönliche Ängste verbunden sein, sondern auch die Frage, wie ein gesellschaft-

liches Zusammenleben in einer kulturell und religiös pluralen Gesellschaft aussehen

kann und soll. Über solche grundsätzlichen Fragen lässt sich aber schwerlich diskutie-

ren, wenn emotionale Vorbehalte bestehen, die nicht geäußert werden können. Wenn

aber ein Raum für die Artikulation wechselseitiger Ordnungsirritationen geöffnet wird,

kann dies besser gelingen. Auf dieser Grundlage kann etwa eine Sensibilität dafür ge-

weckt werden, dass wenn »der Islam« als eine »Religion der Gewalt« stigmatisiert wird,

dies einer langen Tradition antimuslimischer Apologetik folgt, die bereits lange vor

dem 11. September 2001 existierte. Kritisch in den Blick nehmen lässt sich in diesem

Zusammenhang auch eine Reihe ausgrenzender Kollektivbegriffe, die in gesellschaftli-

chen Diskursen jeweils in einer ähnlichenWeise gebraucht wurden: »die Gastarbeiter«,

»die Migranten« etc. (vgl. Kap. II.4, Fußnote 21). Ebenso ist es hier möglich zu klären,

worin sich antimuslimischer Rassismus und Antisemitismus unterscheiden24 – oder

welche strukturellen Gemeinsamkeiten zwischen Islamismus und Rechtsradikalismus

bestehen.25

Anhand dieser Beispiele zeigt sich, dass eine für Ordnungsirritationen und Per-

spektivenvielfalt aufmerksame Lernsequenz in sehr produktive Unterrichtsgespräche

münden kann. Sehr oft stellt sich dabei zudem heraus, dass das, was im Zuge einer

Ordnungsirritation als »fremd« erkannt wird, nicht unbedingt das ist, was die Ord-

nungsirritation auslöste (vgl. Kap. V.5.3).

2.3.2 Fremdheit dramatisieren und entdramatisieren

Gemeinsam mit Lernenden auf jene wechselseitige Beeinflussung von Ordnungsirrita-

tionen und Fremderfahrungen und -zuschreibungen zu blicken, kann Fremdheitsbil-

dern etwas von ihrer Abgeschlossenheit, Eindeutigkeit und auch Vehemenz nehmen.

All dies bedeutet nicht – wie an vielen Stellen ausgeführt – dass die mit diesen Bildern

24 https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus (zuletzt geprüft am

14.01.2022).

25 Kurt Möller/Florian Neuscheler: »Islamismus und Rechtsextremismus. Was wissen wir über Radi-

kalisierungsprozesse, was kann dagegen unternommen werden?«, in: Zeitschrift für Jugendkrimi-

nalrecht und Jugendhilfe (2019).

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren – sich innerhalb der Ordnungen verorten

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus
https://www.anders-denken.info/informieren/rassismus-und-antisemitismus


350 Fremdheitserfahrung und Othering

verknüpften Fremdheits- und Ausgrenzungserfahrungen nicht real und nicht krisen-

haft sein können. Im Gegenteil: Sie sind für das situativ erfahrende Individuum real,

krisenhaft und folgenreich – aber aus einer anderen subjektiven Perspektive dennoch

dekonstruierbar (auch ein- und demselben Menschen sind verschiedene Perspektiven

auf persönliche Fremdheits- oder Ausgrenzungserfahrungen möglich).

Ein solcher Ansatz, der die Gleichzeitigkeit von Ordnungsfiktion und -wirkmacht

ernstnimmt, lässt sich mithilfe einer weiteren Technik didaktisieren: Aus der Gen-

dertheorie ist die Methode der Dramatisierung und Entdramatisierung bekannt – indem

geschlechtsbezogene Differenz je nach Perspektive und Kontext zu einer relevanten

oder einer irrelevanten Kategorie wird.26 In ähnlicher Weise ließe sich auch Fremd-

heit dramatisieren und entdramatisieren. Indem Fremdheit dramatisiert wird, wer-

den individuelle Erfahrungsperspektiven gewürdigt – und die Wirkmächtigkeit von

Fremdheits- und Ausgrenzungserfahrungen ernstgenommen. Indem Fremdheit ent-

dramatisiert wird, wird im Rahmen einer Beobachtung zweiter Ordnung auf diese Er-

fahrungen geblickt und die grundsätzliche Dekonstruierbarkeit von Fremdheitserfah-

rungen und -zuschreibungen durch einen Perspektivenwechsel aufgezeigt. Interreligiö-

se Lernprozesse sollten sich immer zwischen diesen zwei bzw. drei Perspektiven hin-

und herbewegen, auch für den Aufbau von Lehrmaterialien und -plänen kann das Kon-

zept einer Dramatisierung und Entdramatisierung von Fremdheit sehr hilfreich sein.

2.3.3 Sich kritisch mit der Rolle der Lehrperson

und ihren potentiellen Othering-Haltungen auseinandersetzen

Eine religionspädagogische Subjektorientierung sollte wie ausgeführt eine Auseinan-

dersetzung mit dem eigenen Subjekt als Lehrperson und als gesellschaftlich sozialisier-

tes Erfahrungswesen beinhalten (vgl. S. 325f. u. Kap. VI.2.1.2). Auch Planungen von di-

daktischen Einheiten oder pädagogischen Ansätzen, die verschiedene Perspektiven auf

das Themenfeld »Othering« ermöglichen wollen, setzen so voraus, dass sich der*die

Lehrende/Forschende mit dem persönlichen Blickwinkel auf das Thema befasst. Denn

Lehrpersonen begegnen Othering-Strukturen nicht als »Tabula rasa« (vgl. Kap. III.10,

Fußnote 28), sondern werden durch gesellschaftlich weitergetragenes Othering-»Wis-

sen« in ihren Erfahrungen und Zuschreibungen von »Fremdheit« beeinflusst.

Es ist wichtig, dass Lehrkräfte in ihrer Aus- und Fortbildung lernen, sich mit ih-

ren persönlichen Deutungsmustern von »Fremdheit« auseinanderzusetzen, die ihren

Unterricht beeinflussen könnten. Ebenso sollten Lehrende über die erkenntnistheore-

tischen Schwierigkeiten einer »Beobachtung zweiter Ordnung« Bescheid wissen (vgl.

Kap. V.4.2.4 u. V.5.3), die auf der anderen Seite erst die Grundlage für eine Reflexion

26 Hannelore Faulstich-Wieland: »Umgangmit Heterogenität und Differenz«, in: Sarah Huch/Martin

Lücke (Hg.), Sexuelle Vielfalt imHandlungsfeld Schule. Konzepte aus Erziehungswissenschaft und

Fachdidaktik, Bielefeld: Transcript 2015, S. 49-67, hier S. 59; vgl. Judith Leiß: »›Normal ist der hei-

lige Gral‹. Dramatisierung und Entdramatisierung von Behinderung als sozialer Konstruktion in

Sarah Crossans Eins«, in: Gabriele von Glasenapp/Daniela A. Frickel/Andre Kagelmann et al. (Hg.),

Kinder- und Jugendmedien im inklusiven Blick. Analytische und didaktische Perspektiven, Berlin

[u.a.]: Peter Lang 2020, S. 127-144.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


351

des eigenen »Othering«-Wissens und die Konzeption von interreligiösen Lernsequen-

zen sind. Hilfreich ist, wenn die Lehrkraft während der Anleitung der Lernprozesse

gegenüber den Lernenden ihre persönliche Perspektivität auf das Thema aufdeckt und

sich dabei in ihrer Rolle beschreibt, die einerseits mit einem gewissen emotionalen Ab-

stand »Beobachtungen beobachtet« und anderseits selbst immer wieder unerwartetmit

irritierenden Fremdheitserfahrungen konfrontiert sein kann. Dies ermöglicht für die

Lernenden sowohl eine Identifikation mit der Perspektive der Lehrkraft als auch ein

besseres Verständnis davon, was sie nicht verstehen/sehen/sagen kann.

Auch Spivak hält es für zentral, sich selbst innerhalb der eigenen Ordnungen zu ver-

orten, um so implizite Hierarchien des Sprechens aufzudecken. Insbesondere warnt

sie davor, sich in privilegierter Position selbst transparent zu machen und sich so der

Verantwortung für diejenigen zu entziehen, die aufgrund von gesellschaftlicher Aus-

grenzung nicht für sich selbst sprechen können.27 Auf letzteren Punkt soll im nächsten

Kapitel noch einmal vertieft eingegangen werden, da er gewissermaßen den »Kern« der

Othering-Problematik darstellt.

27 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 39f.

VI. 2. Ordnungen verstehen und kritisieren – sich innerhalb der Ordnungen verorten

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


3. Nach dem Außer-ordentlichen des Otherings fragen

Wie alles Sprechen über Fremdheit identifiziert sich auch das Sprechen über Othe-

ring leicht mit der Perspektive des Otherings: indem es implizit voraussetzt, dass jene

Menschen und Dinge, die das Othering als »fremd« bezeichnet, auch tatsächlich fremd

sind. Die Thematisierung der Perspektive der von Othering betroffenen Menschen ist

im Unterrichtszusammenhang oft ein Sprechen über, nicht ein Sprechen mit. Vor die-

sem Hintergrund ist nicht leicht zu beantworten, wie sich über Erfahrungsperspekti-

ven gesellschaftlich »fremd« gemachter Individuen sprechen lässt, ohne gleichzeitig zu

implizieren, dass es sich bei ihnen tatsächlich um »Fremde« handelt.

Die Suche nach verloren gegangenen Erfahrungsperspektiven nimmt eine zentrale

Rolle innerhalb der postkolonialen Philosophie Spivaks ein. Doch auch für Waldenfels’

Philosophie des Außer-ordentlichen ist diese Suche wie ausgeführt von großer Bedeu-

tung. In einem letzten philosophischen Exkurs soll daher zunächst Spivaks Auseinan-

dersetzung mit dem Problem der subalternen Sprachlosigkeit dargestellt werden. Auf

dieser Grundlagewird in Kapitel VI.3.2Waldenfels’ philosophischer Ansatz postkolonial

gelesen. In Kapitel VI.3.3 werden diese Betrachtungen religionspädagogisch gewürdigt.

3.1 Spivaks Auseinandersetzung mit dem Problem
der subalternen Sprachlosigkeit

Gayatri Spivak setzt sich in ihrem bereits zitierten Essay »Can the Subaltern Speak«

mit dem Problem der Sprachlosigkeit auseinander, das durch Othering entsteht (vgl.

Kap. II.4.1). Ihre Ausführungen sind so eine wichtige Ergänzung zu den rezipierten

Ordnungstheorien. Spivak befasst sich gewissermaßenmit einem Extremfall des Othe-

rings: der Subalternität. Als Subalterne werden in der postkolonialenTheorie Menschen

bezeichnet, die von der Beteiligung an sozialen Diskursräumen und Machtstrukturen

nahezu ausgeschlossen sind. »Die subalternen Gruppen zeichnen sich durch eine radi-

kale Differenz zu den dominanten Gruppen aus. Subalternität ist gewissermaßen die

Gegenposition zur Hegemonie. Sie ist keine Identitätsbezeichnung, sondern eine Posi-

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


354 Fremdheitserfahrung und Othering

tion und Differenz.«1 Mehr noch als Antonio Gramsci und die »South Asian Subaltern

Studies Group«, von denen Spivak den Begriff übernimmt, definiert Spivak den Sta-

tus der Subalternität als Vereinzelung der betroffenen Menschen – durch die es diesen

nicht gelingt, mit anderen Menschen in ähnlicher Lage ein verbindendes Klassenbe-

wusstsein zu entwickeln, das Vorbedingung für einen gemeinsamenWiderstand gegen

die herrschenden Verhältnisse wäre.2 »Subalternität ist eine singuläre Kategorie, die

unverifizierbar ist und sich daher jeglicher Exemplarität entzieht«.3

In »Can the Subaltern Speak?« untersucht Spivak dieMöglichkeiten von subalternen

Frauen in Indien, ein Sprachbewusstsein zu entwickeln, das hegemonialen Diskursen

ein wirksames Gegennarrativ entgegenstellt. In Kapitel II.4.1 wurden bereits Spivaks

Untersuchungen zu dem Konflikt um das Ritual des Satī im kolonialen Indien darge-

stellt, das die Kolonisator*innen als »Witwenverbrennung« bezeichneten. Spivak zeich-

net nach, wie die Witwen zum Kampfobjekt zweier rivalisierender Diskurse, einerseits

der englischen Kolonisatoren und anderseits des heimischen Patriarchats, wurden. Nie

aber, so Spivak, treffe man demgegenüber »auf das Zeugnis eines Stimmbewusstseins

der Frauen« (vgl. Kap. II.4, Fußnote 14). Am Ende ihrer Untersuchung beantwortet

Spivak die Titelfrage von »Can the Subaltern Speak?« daher mit der schlichten und

pessimistischen Feststellung: »Die Subalterne kann nicht sprechen.«4

Zum großen Teil stellt Spivaks Essay allerdings eine Auseinandersetzungmit einem

Interview von Foucault und Gilles Deleuze dar, in dem diese die These vertreten, als In-

tellektuelle nicht im Namen unterdrückter Gruppen sprechen zu können und zu wol-

len. Denn, so Deleuze: »Es ist stets eine Mannigfaltigkeit, selbst in der Person, welche

spricht oder handelt.«5 Angesichts dieser Mannigfaltigkeit sei es verfehlt zu meinen,

»im Namen« anderer sprechen zu können, sagt Foucault. Sei es früher als die Aufga-

be von Intellektuellen gesehen worden, für andere zu sprechen, würde heute klar, dass

»die Massen« selber »wissen«, besser als die Intellektuellen, und dies auch sehr gut

»sagen«.6 Die »Position des Schiedsrichters, des Richters oder des universellen Zeu-

gen«, meint Foucault an anderer Stelle, ist »eine Rolle, der ich mich uneingeschränkt

verweigere«.7 Spivak sieht das sehr kritisch: Ein Transparentmachen der Intellektuel-

len8 bedeute, die Machtstrukturen zu leugnen, die ein subalternes Sprechen nahezu

unmöglich machen, und sich so letztlich intellektueller Verantwortung zu entziehen.

Ein »unbeabsichtigte[r] Eurozentrismus«9, der Foucault und Deleuze zu ihrem Schluss

verleite, wäre kein Problem, wenn sie nicht den Eindruck erweckten, ihre Thesen wür-

den für die ganze Welt im ähnlichen Maße gelten.10 Da die Geschichte der ehemaligen

1 Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 187.

2 Ebd., S. 190f.

3 Ebd., S. 191.

4 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 106. Später nahm Spivak diese Aussage in ihrer Pauscha-

lität aber zurück, vgl. Kap. VI.3, Fußnote 38.

5 M. Foucault: Schriften. Zweiter Band, S. 383.

6 Ebd., S. 384.

7 M. Foucault: Schriften. Dritter Band, S. 40.

8 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 39f.

9 Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 193.

10 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 60-65.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VI. 3. Nach dem Außer-ordentlichen des Otherings fragen 355

Kolonien, schreibt sie, eine Geschichtsschreibung der Machthaber oder aber indigener

Eliten sei11, und da für westliche Intellektuelle der Zugang zu anderen Quellen äußerst

begrenzt sei12, sei es diesen kaum »möglich, sich jene Art vonMacht oder Begehren vor-

zustellen, die dem namenlosen Subjekt von Europas Anderem/r innewohnen mag«13.

Auch die Geschichte des westlichen Feminismus sei hierfür keine korrekte Allegorie, da

in seiner Genese das »Schweigen der Frauen« durch Frauen selbst repräsentiert werden

konnte und kann.14

Einer Gegenerzählung aus einer »nativistischen Position« heraus15, wie sie Foucault

und Deleuze fordern, steht Spivak daher ausgesprochen skeptisch gegenüber. Große

Bedeutung für Spivaks Essay hat folgendes Marx-Zitat: »Sie können sich nicht vertre-

ten, sie müssen vertreten werden«.16 Spivak zeigt auf, dass dem Begriff der Reprä-

sentation eine Doppelbedeutung innewohnt: Repräsentation im Sinne von Vertretung

(»sprechen für«) und Repräsentation im Sinne von Darstellung (»sprechen von«). Über-

tragen auf das Problem der Subalternität bedeutet dies, dass es für eine Vertretung

eines Anspruches einer subalternen »Gruppe« zunächst eine Darstellung dieses Anspru-

ches benötige. Je weniger eine Gruppe diesen Anspruch selbst für sich darstellen kann,

desto stärker besteht die Gefahr, dass sie von anderen nicht in ihrem Sinne repräsen-

tiert wird. Spivak zeichnet nach, dass Foucault und Deleuze diese Doppeldeutigkeit der

Repräsentation nicht genügend beachten. Ohne Spivaks Argumentation17 hier in allen

Facetten nachvollziehen zu können, sind ihre Ausführungen sehr bedenkenswert für

die vorliegenden Zusammenhänge und für interreligiöse Bildung insgesamt.

Hinter der Frage der Repräsentation verbirgt sich ein schier unlösbares Dilemma

subalterner Sprachakte. Die »Mannigfaltigkeit« der Subjektivitäten, von denen Deleuze

spricht,macht es beinahe unmöglich, »imNamen« anderer zu sprechen.Das subalterne

Subjekt, das »unwiederbringlich heterogen«18 ist, ist zu machtlos, um sich zu organisie-

ren, und findet keinen Anschluss an eine größere Gruppe, die seine Interessen vertritt.

Dieses Einzelkämpferdasein jedoch, das den offiziellen institutionellen Repräsentati-

onsstrukturen zuwiderläuft, verwehrt Subalternen die »repräsentative Macht«, die sie

brauchen, um gesellschaftlich wahrgenommen zu werden.

Spivak geht sogar noch einen Schritt weiter: Selbst »organische Intellektuelle« (ein

Begriff von Gramsci), die ursprünglich aus der »Gruppe« der Subalternen entstammen,

verlieren durch ihren Aufstieg und ihren Zugang zu gesellschaftlichen Repräsentations-

möglichkeiten einen wesentlichen Teil der Erfahrung, die die subalterne Existenz kenn-

11 Ebd., S. 48.

12 Ebd., S. 46.

13 Ebd., S. 40.

14 Ebd., S. 56; vgl. auch Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 160f.

15 Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 191f.

16 Karl Marx: »Der achtzehnte Brumaire des Louis Bonaparte«, in: MEW, Band 8, Berlin: Dietz 1960,

S. 111-207, hier S. 198; vgl. G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 32.

17 Sie wirkt an manchen Stellen etwas eklektizistisch. Dennoch ist es richtig, dass »darstellen« und

»vertreten« sowohl im Englischen als auch im Französischen mit demselben Wort »represent/re-

présenter« übersetzt werden und der Begriff der Repräsentation daher eine versteckte Doppel-

deutigkeit besitzen kann.

18 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 49.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


356 Fremdheitserfahrung und Othering

zeichnet. Ihr »Privileg« bedeute also gleichzeitig einen »Verlust«, der es postkolonialen

Intellektuellen nur schwer möglich mache, in »nostalgischer« Weise ihre ursprüngliche

subalterne Erfahrung zu repräsentieren.19 Spivak sieht es kritisch, wenn postkoloniale

Intellektuelle als »Ersatz-Subalterne« oder gar als »Ersatz-Opfer« gehandelt werden.20

Auch postkoloniale Intellektuelle müssten die »eigene Komplizenschaft mit den Prozes-

sen der Subalternisierung« beständig hinterfragen.21 Spivak erläutert, dass es sowohl

im Interesse der Lesenden der »ersten Welt« als auch im Interesse der postkolonia-

len Intellektuellen selbst ist, Subalternität zu repräsentieren. Diese Vermarktung des

Gehörtwerdens gehe aber oft mit einer Repression subalterner Stimmen einher.22

Subalterne Erfahrung bleibe daher als »unzugängliche Leere« (inaccessible blank-

ness) erhalten.23 Spivak plädiert angesichts dessen dafür, »das Schweigen [zu] vermes-

sen«, seine Machtstrukturen zu analysieren und zu beschreiben, was diese Leere nicht

sagen kann bzw. zu sagen verweigert.24 Dies schließt einen Bogen zu Waldenfels, des-

sen Philosophie um ähnliche Fragenwie Spivak kreist, auchwenn sie sich diesen Fragen

von einem anderen Ausgangspunkt aus nähert.

3.2 Waldenfels’ Philosophie des Außer-ordentlichen postkolonial gelesen

Die PhilosophieWaldenfels’ macht deutlich, dass jede Antwort auf Fremdes dessenWe-

sen Gewalt antut, indem sie das »Worauf« der Antwort in ein beantwortbares »Was«

überführt (vgl. Kap. IV.3.4 u. V.3.3.3). Ordnungstheoretisch gesprochen wird das außer-

ordentliche Fremde, das die Ordnung hinterfragt, innerhalb der Ordnung als »Frem-

des« rekonstruiert und auf diese Weise bis zu einem gewissen Teil seines eigenständi-

gen Anspruchs beraubt. Doch wenn mit Waldenfels die Reaktion auf Fremdheit unter

diesem basalen Raster betrachtet wird, stellt sich die Frage, ob es dann auch weniger

und mehr gewaltsame Formen der Antwort gibt. Schließlich versteht Waldenfels schon

jedes »Aufmerken« als »eine erste Antwort auf Fremdes« (vgl. Kap. II.3, Fußnote 22).

Es soll hier noch einmal herausgestellt werden, dass ein deutlicher Unterschied zwi-

schen diesem sehr grundlegenden Verständnis von Fremdheit und der Art von »Fremd-

heit« besteht, die in vorliegender Studie als Resultat von Othering-Praxen betrachtet

wird. Während Waldenfels vorwiegend die Struktur von Erfahrungen untersucht, in

der das Außer-ordentliche innerhalb einer Ordnungssicht erlebt wird, führt Othering bei

davon Betroffenen zu einer Erfahrung, für die es schwer ist, Worte zu finden: Es ist die

Erfahrung, selbst das außer-ordentliche Fremde zu sein, das sich in die bestehenden Ord-

nungen nicht einfügen lässt, das in seinem Anspruch nicht gewürdigt wird. Während

eine solche Erfahrung des Fremdgemachtwerdens im Ansatz wohl fast jeder Mensch

19 Ebd., S. 56.

20 Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 185 u. 201.

21 Ebd., S. 201.

22 Ebd., S. 185.

23 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 71; Castro Varela,María doMar/N. Dhawan: Postkoloniale

Theorie, S. 199.

24 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 54f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


357

irgendwann einmal macht, beschreibt Othering jedoch eine Struktur, die deutlich ge-

waltsamer ist als die bereits in jedemAufmerken zu entdeckende Ordnung von »Fremd-

heit«. Im Gegensatz zu solchen situativen Fremdheitszuschreibungen sind Othering-

Zuschreibungen verstetigt und gehen vielfach mit sozialen Ausgrenzungsstrukturen

einher bzw. decken sich mit Strukturen von Rassismus und Antisemitismus und ins-

gesamt von gruppenbezogener Menschenfeindlichkeit. Interessant ist in dem Zusam-

menhang der Begriff der »strukturellen Fremdheit«, von dem Waldenfels spricht (vgl.

Kap. VI.1), ohne ihn jedoch vertieft zu untersuchen.

Wenig ist bei Waldenfels dazu zu lesen, was für Erfahrungen strukturelle Ausgren-

zung bei den Betroffenen auslöst. Deutlicher als Waldenfels beschreibt Spivak die Si-

tuation des Subjekts, das durch Othering-Ordnungen zum Verstummen gebracht zu

werden droht, und sie zeigt eine besondere Form der Sprachlosigkeit auf: von subalter-

nen Individuen, denen nicht die Mittel gegeben sind, sich gegen eine Missrepräsentati-

on ihres individuellen Anspruchs zurWehr zu setzen.Weil sie sich nicht darstellen können,

müssen sie vertretenwerden. Die stellvertretende Repräsentation vermag diese Anliegen je-

doch ebenfalls nicht hinreichend darzustellen und bleibt immer problematisch. Spivak

sagt selbst, dass sie hier keine einfachen Lösungen präsentieren kann.25

Obenwurde schon darauf verwiesen, dass subalterne Erfahrung als »unzugängliche

Leere« erhalten bleibt (vgl. Kap. VI.3, Fußnote 23). Im Rückgriff auf Derridas Philoso-

phie schreibt Spivak:

»Diese unzugängliche Leere, umschrieben durch einen interpretierbaren Text, ist es,

was postkoloniale KritikerInnen […] als den Ort der Produktion von Theorie entwickelt

sehen möchten. Postkoloniale KritikerInnen und Intellektuelle können nur dadurch

versuchen, ihre eigene Produktion zu verschieben, dass sie diese dem Text eingeschriebe-

ne Leere voraussetzen. […] Im Interesse solcher Vorsichtsmaßnahmen beruft sich Der-

rida nicht darauf, ›den/die andere[n] für sich selbst sprechen zu lassen‹, sondern viel-

mehr auf den ›Appell‹ oder ›Ruf‹ nach dem ›ganz anderen‹ (tout-autre, im Gegensatz

zu einem sich selbst verfestigenden anderen), darauf, ›die innere Stimme, die Stimme

des anderen in uns, delirieren [zu] lassen‹.«26

Diese nicht einfach zu verstehende Passage weist bei genauerer Betrachtung einige in-

teressante Parallelen zur Philosophie von Lévinas und Waldenfels auf. Spivak betont,

dass postkoloniale Kritik eine »dem Text eingeschriebene Leere« voraussetzen sollte,

die selbst »unzugänglich« bleibt, während sie von einem »interpretierbaren Text« um-

schrieben, eingehegt wird. Mit Derrida beschreibt Spivak weiterhin das Ziel, im geord-

neten, interpretierbaren Text »die Stimme des anderen in uns delirieren« zu lassen.

Hier ergeben sich mehrere Anknüpfungspunkte zuWaldenfels’ Philosophie des Au-

ßer-ordentlichen. Die Spur des Außer-ordentlichen, schreibt dieser, ist in den Ordnun-

gen der Antwort zu suchen, die auf außer-ordentliche Ansprüche reagieren. In dieser

Reaktion machen die Ordnungen dann aus dem nicht zu kontrollierendenWorauf der

25 Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 199.

26 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 71f., mit Verweis auf: Jacques Derrida: »Von einem neu-

erdings erhobenen apokalyptischen Ton in der Philosophie«, in: Apokalypse, Graz/Wien: Böhlau

1985, S. 9-90, hier S. 31 (zitiert nach Spivak).

VI. 3. Nach dem Außer-ordentlichen des Otherings fragen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


358 Fremdheitserfahrung und Othering

Antwort ein beantwortbares Was. Genauso wie Spivak regt Waldenfels hier an, nicht

dem geordneten (und interpretierbaren) »Was« zu vertrauen, sondern die Irritation

durch das außer-ordentlicheWorauf zuzulassen, hinter dem nicht selten ein »ganz an-

derer« individueller Anspruch verborgen ist, der die persönlichen Ordnungsansprüche

in »delirierender« Weise hinterfragt und irritiert. Wie Spivak beruft sich auch Walden-

fels an vielen Stellen auf Derrida – und es ist kein Zufall, dass sich Spivak darüber

hinaus, genauso wie Waldenfels und Derrida, auf die Philosophie von Lévinas bezieht

(vgl. Kap. VI.1, Fußnote 3 u. 4). Der Verweis auf den »Appell« oder »Ruf« nach dem »ganz

anderen« führt so am Ende auf interessante Weise zu Lévinas’ Ethik der Stellvertretung

zurück (vgl. Kap. IV.3.3).

Es ist dabei ein wichtiger Hinweis Spivaks, dass Repräsentation stets eine Doppel-

aufgabe aus Darstellung und Vertretung ist. Mit Lévinas gesprochen ist diese Reprä-

sentation nicht nur eine ästhetische und intellektuelle Vermittlungsaufgabe, sondern

bedeutet zuallererst eine ethische Verpflichtung, die aber fast immer nur unzureichend

erfüllt werden kann. Darüber hinaus betont Spivak, dass es weniger darum geht, an-

dere Personen »zu repräsentieren (vertreten*), sondern zu lernen, uns selbst zu reprä-

sentieren (darstellen*)«.27 Je präziser die »eigene Position« reflektiert wird, umso klarer

treten Machtstrukturen zu Tage, die ein Gehörtwerden anderer Personen verhindern –

und umso klarer lässt sich der Raum des Schweigens vermessen, im Blick auf das, was man

selbst nicht sagen kann (vgl. Kap. VI.3, Fußnote 24).

»Über das Fremde kann man nur sprechen«, meint Waldenfels, »wenn man zuvor

schon vom Fremden her spricht« (vgl. Kap. V.3, Fußnote 326). Bei genauerer Betrachtung

sind in diesem Zitat zwei unterschiedliche Arten des Fremden aufgeführt: das unzu-

gängliche Fremde, über das sich keine hinreichenden Aussagenmachen lassen, und das

bereits eingeordnete »Fremde«, über das man dann doch Aussagen trifft bzw. treffen

muss. Diese Gleichzeitigkeit von Zugänglichkeit und Unzugänglichkeit spielt auch bei

Spivaks Sprechen über subalterne Erfahrungen eine große Rolle.

Waldenfels und Spivak nähern sich demThema »Fremdheit« von unterschiedlichen

Positionen aus an. Dennoch stoßen sie in ihrenTheorien auf ein ähnliches denkerisches

Problem: Mit Lévinas steht Waldenfels totalisierenden Weltentwürfen sehr kritisch ge-

genüber und fragt von da aus nach individuellen Erfahrungsperspektiven, die durch

totalisierende Ordnungen verdeckt wurden (vgl. Kap. V.4.2.4). Spivak hat dieses Pro-

blem bereits konkretisiert, indem sie nach subalternen Stimmen sucht, die durch ein

koloniales »Worlding« (vgl. Kap. II.4, Fußnote 5) zum Verstummen gebracht wurden.

Die Ansätze von Waldenfels und Spivak können sehr fruchtbar zusammengelesen

werden. Dies soll nun mit Blick auf interreligiöse Bildung veranschaulicht werden.

3.3 Religionspädagogische Folgerungen

Sie können sich nicht darstellen, sie müssen vertreten werden. Der Hinweis Spivaks, dass es

sich bei der Frage der Repräsentation oft um eine Doppelaufgabe aus Darstellung und

Vertretung handelt, lässt sich in mehrfacher Hinsicht auf die Kontexte interreligiöser

27 G. C. Spivak: Can the subaltern speak?, S. 60.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


359

Bildung anwenden: in allgemeiner Form und konkret auf die Repräsentation subalter-

ner Stimmen bezogen.

3.3.1 Repräsentation als Verbindung von Darstellung und Vertretung begreifen

Die Frage nach der richtigen Repräsentation stellt sich zuallererst im Blick auf interre-

ligiöse Bildungsprozesse im konfessionellen Unterricht, in dem das Sprechen über Nicht-

anwesende der Regelfall ist. Dass die persönliche Abwesenheit von Menschen, deren

Religion im Unterricht thematisiert wird, einige Herausforderungen mit sich bringt,

wurde schon oft problematisiert (vgl. Kap. III.3). Im Laufe der Debatte wurde zugleich

immer deutlicher, dass sich die persönliche interreligiöse Begegnung nicht überall rea-

lisieren lässt und auch nicht in jedem Falle automatisch die beste Lösung darstellt (vgl.

Kap. III.3). Bedenkenswert ist auch der Einwand von Bernhard Dressler, der den »My-

thos der Authentizität« kritisiert und bemerkt, dass lebensweltliche Authentizität im

Unterricht »immer nur in inszenatorischer Gebrochenheit denkbar« ist (vgl. Kap. III.3,

Fußnote 31). Ansätze, die Religionsbegegnung mit Lehrmaterialien, Erzählungen, reli-

giöser Zeugnisse inszenieren, können durchaus berechtigt und zielführend sein.

Zugleich ist auffallend, dass sich die religionspädagogische Debatte vorwiegend um

den Aspekt der authentischen, d.h. zutreffenden Darstellung »anderer/fremder« Reli-

gionen dreht. Dass die Authentizität der Darstellung »anderer/fremder« religiöser Er-

fahrungsperspektiven angesichts ihrer »Mannigfaltigkeit« (vgl. Kap. VI.3, Fußnote 5)

stets begründeten Zweifeln unterliegt, ist auch in vorliegender Studie an vielen Stellen

deutlich geworden. Viele Ansätze betonen die eigen- bzw. wider-ständige Fremdheit

religiöser Erfahrungsperspektiven (vgl. Kap. III.6).Wenig ist allerdings in der religions-

pädagogischen Diskussion zumUmstand zu lesen, dass die Darstellung nicht anwesen-

der Erfahrungsperspektiven zugleich eine Stell-vertretung ihrer persönlichen Ansprüche

erfordert. Was ist damit konkret gemeint?

Eine der wichtigsten Eigenschaften eines Menschen, der aktiv seine persönlichen

Ansprüche vertritt, ist die Fähigkeit, einer aus seiner Sicht nicht zutreffenden Darstel-

lung zu widersprechen. Dieser Aspekt wird in der Debatte um die authentische Dar-

stellung religiöser und weltanschaulicher Perspektiven leicht übersehen. Wie oft ange-

merkt, gibt es nicht die eine richtige Darstellung von einer Religion/Weltanschauung, ja

nicht einmal muss jemand, der einer Religion angehört, diese besser kennen als Nicht-

Angehörige. Wer allerdings nicht anwesend ist, aber »dessen« Perspektive dargestellt

wird, hat nicht die Möglichkeit zu widersprechen.28 Ersteller*innen von Lehrmateria-

lien und pädagogischen Ansätzen sollten sich dies bewusst machen und in ihre Dar-

stellungen von subjektiven Erfahrungsperspektiven einen solchen möglichen Wunsch

nachWiderspruch gedanklichmit aufnehmen. Ganz basal kann dies bedeuten, dass ein

Ansatz, der die Fremdheit einer Religion/Weltanschauung ernstnehmen will, mitein-

bezieht, dass manche Menschen ihre Religion/Weltanschauung im Widerspruch dazu

eben nicht als »fremd« angesehen haben möchten.

DieDoppelaufgabe ausDarstellung undVertretung kann aber auch dasUnterrichts-

gespräch betreffen. Schonmehrfach behandelt wurde ein Beispiel vonManfred Riegger

28 Ganz unabhängig davon, ob der Widerspruch sachlich zutreffend/berechtigt etc. ist, oder nicht.

VI. 3. Nach dem Außer-ordentlichen des Otherings fragen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


360 Fremdheitserfahrung und Othering

(vgl. Kap. III.7, Fußnote 14), in dem dieser den Fall einer Lehrkraft schildert, die von

einem kollektivenWutausbruch in der Klasse gegenüber »Muslimen, Flüchtlingen, Aus-

ländern« überrascht wird und so plötzlich Partei für die angefeindete Gruppe ergreifen

muss. Mit Spivaks Erörterungen lässt sich gut die Komplexität der Situation erläutern.

Die erwähnten »Muslime, Flüchtlinge, Ausländer« sind nicht im Klassenzimmer und

selbst wenn sich die Lehrkraft auf ihre Seite schlägt, ringt sie mit den Wortführen-

den der Klasse zugleich um ihre eigene Autorität als Lehrkraft und die Gestaltung der

Unterrichtsstunde, handelt also auch aus Selbstzweck. Zudem ist zu bemerken, dass

in diesem Konflikt weitreichende gesellschaftliche Positionen verhandelt werden, viel-

leicht sogar die Auseinandersetzung zweier konkurrierender Othering-Narrative, die

eines islamistischen und eines rassistischen Weltbilds. Die Bezugnahme auf eine sol-

che Auseinandersetzung kann leicht in unproduktive »Entweder-oder«-Diskussionen

münden. Jenseits des gesellschaftlichen Horizonts existiert aber nach wie vor der Mi-

krokosmos des Klassenzimmers, in dem alle Anwesenden gemeinsam den potenziellen

Konflikt lösen müssen – möglicherweise, indem die Beteiligten ungelöste Streitfragen

ignorieren und zu anderen Themengebieten übergehen. Die Erfahrungsperspektive von

vom Othering betroffenen Menschen droht in dieser Gemengelage verloren zu gehen.

Eine Lehrkraft, die situativ auf ausgrenzende Äußerungen reagiert, sollte dieMachtdis-

krepanz für sich und gemeinsam mit der Klasse reflektieren (vgl. auch Kap. VI.2.3.3).

Nicht automatisch ist die im Klassenzimmer erreichte Lösung im Sinne derjenigen,

über deren »Ausgrenzung« gesprochen/gestritten wurde. Nicht immer ist Darstellung

gleich Vertretung.

Erörterungen zumBegriff der Repräsentation lassen sich aber auch aufweltanschau-

lich plurale Formen des Religionsunterrichts übertragen. Spivak zeigt, dass sich gerade hin-

ter der Aufforderung, den*die Anderen/Fremden für sich selbst sprechen zu lassen,

eine Konstruktion des*der »Anderen/Fremden« verbirgt, die von einer grundsätzlichen

Sprachfähigkeit des*der »Anderen/Fremden« ausgeht.Die Konstruktion birgt jedoch im-

mer die Gefahr, Machtstrukturen zu übersehen, die ein Gehörtwerden des*der Anderen/

Fremden verhindern. Nicht immer könnenMenschen, die ihr Anliegen theoretisch per-

sönlich vertreten könnten, dieses auch darstellen (vgl. Kap. V.5.2).

3.3.2 Das »konkrete« von Ausgrenzung betroffene Subjekt

nicht aus dem Blick verlieren

Am Anfang vorliegender Studie wurde ein Video beschrieben, in dem eine Demonstra-

tion von Asylbewerber*innen dadurch diffamiert wurde, dass die abgefilmte Demons-

tration mit der Tonspur eines islamischen Gebets unterlegt wurde (vgl. Kap. I.1). An-

gesichts der negativen Reaktionen auf ihren Protest misslang der Sprachakt der De-

monstrierenden zumindest teilweise, auf ihre soziale Benachteiligung aufmerksam zu

machen – insbesondere da das Video in sozialen Netzwerken größere Verbreitung fand

als der virtuelle Aufruf zur Demonstration selbst. Mit Spivak lässt sich hier auf macht-

volle Kommunikationsstrukturen in der Gesellschaft verweisen, die ein Gehörtwerden

der Anliegen von Asylsuchenden verhindern. Interessant ist es in diesem Kontext zu

fragen, warum die Unterlegung mit dem Gebet genügte, dass der Protest insgesamt

diskreditiert werden konnte, und das Video in den Kommentaren auf Facebook vielfach

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


361

Wut, Angst und Abscheu hervorrief. Die spezielle Kombination aus Ton und Bild in die-

semVideo kann nur verstanden werden,wenn zugleich ein gesellschaftliches Dispositiv

existiert, in dem das islamische Gebet mit Gewalt, und Asylbewerber*innen pauschal

mit dem Islam assoziiert werden.

In diesem Kontext ist es bestürzend, dass selbst eine Bildersuche im Internet unter

dem Suchbegriff »Islam Frieden/friedlich« fast ausschließlich Bilder eines gewalttätigen

Islams erbringt.29 Auch einige rechtspopulistische Karikaturen finden sich darunter,

die Aussagen, der Islam sei eine friedliche Religion, lächerlich machen. Es ist nicht

zu viel gesagt, dass die Erwartung, bei der Bildersuche Ergebnisse im Wortsinne der

Anfrage zu finden, nahezu in ihr Gegenteil verdreht wird – und damit auch subjektive

Positionen zu verstummen drohen, die an ein friedliches Potential des Islams glauben

und denen deswegen eine friedliche Darstellung des Islams im Internet ein Anliegen ist.

Hier soll noch einmal betont werden, wie subtil und gleichzeitig tiefgehend die be-

schriebenen Ausgrenzungsmotive in gesellschaftliche Diskurse eingewoben sind. Sogar

religiöse Zeugnisse selbst und die Rede von der Friedfertigkeit einer Religion können

als Codes verwendet werden, um die Ausgrenzung bestimmter Menschen und Grup-

pen zu begründen (vgl. die Erläuterungen zum Begriff des »leeren Signifikanten« [vgl.

Kap. II.4, Fußnote 24]). Als besonders kritisch sind die Bilder zu sehen, die dazu ge-

eignet sind, Gewalt und Ausgrenzung plausibel zu machen. Bilder eines gewalttätigen

Islams können beispielsweise über viele Umwege hinweg Erklärungsmuster dafür lie-

fern, dass europäische Seenotrettungsmissionen für Flüchtlinge auf dem Mittelmeer

beendet oder gar nicht erst eingerichtet werden. Der Angst, Europa könnte (durch ei-

nen gewalttätigen Islam) überfremdet werden, steht so gesehen die Sprachlosigkeit nie

berichteter Todesfälle von auf dem Mittelmeer Ertrunkenen gegenüber.

Eine machtkritische interreligiöse Bildung muss sich fragen, welchen Beitrag sie

dazu leisten kann, solche manifestierten Strukturen des diskursiven Ausschlusses/der

Sprachlosigkeit aufzubrechen. Sie wird ungehörte Stimmen zumeist nichtmehr hörbar

machen können – genauso wie auch Spivak im Kontext ihres Beitrags nur feststellen

kann, dass es für das Stimmbewusstsein subalterner Frauen im Indien des 18./19. Jahr-

hunderts kein heute noch auffindbares Zeugnis gibt (vgl. Kap. II.4, Fußnote 14). Ebenso

verfügen Akteur*innen interreligiöser Bildung nicht über die politische Entscheidungs-

gewalt, direkt etwas an den gesellschaftlich oder global herrschenden Umständen zu

verändern. Im Rahmen ihrer Möglichkeiten kann interreligiöse Bildung aber dennoch

zu einem anderen Bewusstsein beitragen, indem sie immer wieder auf solche Räume

des Ungehörtseins hinweist.

Zugleich macht Spivak klar, dass es dabei auch darum geht, eigene Privilegien zu

reflektieren und darzustellen. In vorliegender Studie wurde schon ausgeführt, dass et-

wa für eine weiße Person kaum nachvollziehbar ist, was es für eine Person of Colour

bedeutet, in Alltagskontexten immer wieder in rassistischer Weise als »fremd« identifi-

ziert zu werden (vgl. Kap. VI.2.3). Spivak zeigt aber auch große Skepsis gegenüber den

Möglichkeiten sogenannter »organischer Intellektueller«, die einem marginalisierten

Milieu entstammen, subalterne Erfahrungsperspektiven zu veranschaulichen.

29 Dies zeigte sich im Rahmen eines Seminars an der Universität Bamberg zum Promotionsthema.

VI. 3. Nach dem Außer-ordentlichen des Otherings fragen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


362 Fremdheitserfahrung und Othering

Nach subalternen Stimmen zu fragen, bedeutet auch, sich die vielen Sprachbarrie-

ren bewusst zu machen, die zwischen einem subalternen Sprechen und dem Sprechen

aus einer universitär gebildeten Position bestehen: Obwohl z.B. in deutschsprachigen

Forschungszusammenhängen eine immer wieder implizit oder explizit reproduzierte

Hierarchie der Religionen existiert, die christliche Religionspädagogik strukturell be-

vorzugt, ist bei Vertreter*innen sowohl christlicher als auch islamischer Religionspäd-

agogik von einem Hiatus z.B. zur Erfahrung muslimischer oder christlicher Flücht-

linge auszugehen. Selbst wenn einem Geflüchteten nach seiner schweren Flucht nach

Deutschland der Weg von der Aufnahmeklasse an der Mittelschule durch viele büro-

kratische Anerkennungsprozesse und Schularten hinweg bis zumUniversitätsabschluss

und vielleicht sogar bis zur Habilitation an einem religionspädagogischen Lehrstuhl ge-

lingen würde, wären so viele Anpassungsprozesse in der Sprache nötig, sodass es frag-

lich ist, ob er*sie am Ende die Fluchterfahrung und die Rolle der Religion für sie*ihn

in dieser Zeit für andere noch angemessen beschreiben könnte. Die Möglichkeiten ei-

ner »nativistischen« Gegenerzählung aus subalterner Position sind also begrenzt. Da

eine subalterne Position immer eine vereinzelte Position darstellt, sind auch verallge-

meinernde »Masterwords« wie »die Frauen«, »die Schwarzen«, »die Flüchtlinge« keine

adäquate Bezeichnung von subalternen Positionen.30

Spivaks Untersuchungen zu Subalternität sind eine Mahnung, im Zuge von Bil-

dungsprozessen das »konkrete« von Ausgrenzung betroffene Subjekt nicht aus dem

Blick zu verlieren. In einem Interview bedauert Spivak, dass der Begriff der Subalter-

nität inzwischen »zu einer Art Schlagwort für jede beliebige Gruppe geworden ist, die

etwas will, was sie nicht hat«.31 Sie bemerkt an anderer Stelle zudem, dass »diemeisten,

die den Begriff ›Subalterne‹ benutzen, sich nicht einmal annähernd vorstellen könnten,

von welchen Frauen die Rede sei«.32 Die oben vorgeschlagene Übertragung von Spivaks

Folgerungen auch auf allgemeine Kontexte interreligiöser Bildung ist also vorsichtig

und präzise vorzunehmen. In den meisten Fällen ist der Begriff der Subalternität nicht

passend. Er stellt eher einen theoretischen Platzhalter dar, um eine Subjektposition zu

beschreiben, die gewissermaßen vom schwerwiegendsten Fall des Otherings betroffen

ist. Auch aus diesem Grund ist es wichtig, mit der Pluralität von Ordnungen auch die

Pluralität von Ausgrenzungsstrukturen ernst zu nehmen – um Potenzierungen von Ausgren-

zung darstellen zu können.

3.3.3 Begrenzungen hegemonialer Bezeichnungsmacht erkennen

Privilegien zu reflektieren, bedeutet Hierarchien zu hinterfragen, die sich auch in der

religionspädagogischen Theoriebildung immer wieder aufzeigen lassen: z.B. eine im-

plizite Hierarchie der Schularten, eine Hierarchie der Religionen, eine Hierarchie der

Länder und Weltregionen etc. Denn auch solche impliziten Hierarchien tragen dazu

30 Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 184f.

31 Gayatri C. Spivak/Donna Landry/GeraldM.MacLean: »Ein Gespräch über Subalternität«, in: Gayatri

C. Spivak, Can the subaltern speak? Postkolonialität und subalterne Artikulation, Wien: Turia +

Kant 2008, S. 119-148, hier S. 123.

32 Zitiert nach Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan: Postkoloniale Theorie, S. 199.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


363

bei, Menschen zu marginalisieren und ihre Sprechakte als weniger wichtig erschei-

nen zu lassen.33 Eine wichtige Leitlinie ist es außerdem, wie u.a. Karlo Meyer deutlich

macht, interreligiöse Bildung nicht als eine »Ansammlung von Überblickswissen« zu

konzipieren.34 Spivak mahnt an, die Macht der Bezeichnung zu reflektieren, die Subjekte

bestimmten Gruppen oder Regionen zuordnet und darüber deren Identität definiert.35 In ähnli-

cher Weise rät Waldenfels davon ab, die eigene Theorie als »Supertheorie« zu definie-

ren, die einen universalenDeutungsanspruch verfolgt (vgl. Kap.V.4.2.4).Der Begriff der

Subalternität birgt gegenüber solchen universalen Deutungsansprüchen ein kritisches

Potential – weil er auf einen subjektiven Sprachraum hinweist, der durch machtvol-

le Bezeichnungen zu verstummen droht. Die Sensibilisierung für mögliche subalterne

Positionen stellt so eine Möglichkeit dar, Strukturen »epistemischer Gewalt« (vgl. Kap.

VI.2.2.1) machtkritisch zu hinterfragen.

Spivak gelangt hier zu einem ganz ähnlichen Ansatz wie Waldenfels, wenn sie auf

jene »unzugängliche Leere im interpretierbaren Text« verweist, die auch Waldenfels

voraussetzt, wenn er vomWorauf der Antwort spricht. Indem gefragt wird,worauf eine

Othering-Ordnung geantwortet hat, wird eine zurückliegende Irritation der Ordnung

offengelegt, die sie alsOrdnung hinterfragt – und zugleich werdenmöglicherweise ver-

borgene individuelle Ansprüche sichtbar, die das »Was« der Ordnung zumVerstummen

gebracht hat.

Ein wichtiger Begriff Spivaks ist in diesem Zusammenhang der des »strategischen

Essentialismus«.36 Damit bezeichnet sie eine Strategie, die die derzeitigen Macht- und

Bezeichnungsverhältnisse für den Moment als gegeben hinnimmt und damit auch die

Wirkmächtigkeit der identitätsbildenden Ordnungen ernstnimmt. Dies bedeutet je-

doch nicht, dass diese nicht wie alle Ordnungen prinzipiell dekonstruierbar und verän-

derbar wären. Aus der Sicht eines strategischen Essentialismus gesprochen zeigt sich

subalterne Identität »nicht als wahre oder gar natürliche Essenz, sondern als fiktional

und wirkmächtig«.37

Waldenfels weist zurecht darauf hin, dass ein Subjekt niemals ganz in einer Ord-

nung aufgeht, sondern immer mehr als diese Ordnung ist (vgl. Kap. V.3.3.3). Zwar kön-

nen sich verschiedene Zuordnungen von »Fremdheit« in ungünstiger Weise potenzie-

ren und sie können so Subjekte durch ihren ausschließenden Charakter zum Schweigen

bringen – doch es werden weiterhin Ordnungen der Welt existieren, innerhalb derer

das betroffene Subjekt nicht »fremd« ist und so von Diskursräumen nicht ausgeschlos-

sen ist. »Fremdheit« als hochrelationaler Begriff ist nicht über alle Ordnungen der Welt

konsistent. Der Ausschluss durch Zuschreibung von »Fremdheit« ist damit niemals ab-

solut.

33 Amschwerstenhaben eswohl dieMenschen, die in denHierarchiendieserWelt nicht einmalmehr

Erwähnung finden.

34 K. Meyer: Impulse zu existenziellen Fragen – durch fremde religiöse Traditionen, S. 13.

35 Hier ließe sich auch das Foucault’sche Prinzip der »Diskontinuität« anwenden (vgl. Kap. V.3, Fuß-

note 148): Ordnungskonstruktionen, individuelle wie kollektive, unterliegen historischer Verän-

derung.

36 Dieser Ansatz ist jedoch nicht ohne Kritik geblieben, vgl. Castro Varela, María do Mar/N. Dhawan:

Postkoloniale Theorie, S. 191.

37 Ebd.

VI. 3. Nach dem Außer-ordentlichen des Otherings fragen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


364 Fremdheitserfahrung und Othering

Die kategorische Aussage, dass die Subalterne nicht sprechen kann, nennt Spivak

so andernorts eine »nicht ratsame Bemerkung«.38 »Subalterner Aufstand«, stellt sie

klar, »ist ein Bemühen, sich selbst in die Repräsentation einzubringen, und zwar nicht

entlang der Linien, die von den offiziellen institutionellen Repräsentationsstrukturen

vorgegeben werden.«39 In diesem Sinne birgt auch die Existenz subalterner Erfahrung

immer ein irritierendes Potential in sich, weil sie auf einen Raum hinweist, der nicht in

den Zuschreibungen hegemonialer Ordnungen aufgeht. Nicht die Subalterne als »Sub-

alterne« ist fremd, sondern der Umstand, dass die Begrenztheit einer hegemonialen Ord-

nung deutlich wird.

Fremd ist das, was eine Ordnung irritiert und in Frage stellt – nicht das, was in einer Ordnung

als »fremd« bezeichnet wird.Mit jenem Satz lassen sich die Erkenntnisse aus vorliegender

Studie in knapper Form zusammenfassen. Annäherungen an das Phänomen Fremdheit

sind daher vor allem möglich, indem nicht den aus einer Ordnung gesprochenen Be-

zeichnungen von »Fremdheit« vertraut wird, sondern indem sich auf die Spurensuche

nach der Stelle gemacht wird, an der eine Ordnung in ihrer Ordnung ihres Gegenstandes

irritiert wurde (vgl. Kap. V.5.3).

Der Begriff der Fremdheit lässt sich so in einem gewissen Verständnis positiv wen-

den: nicht als eine aus einer Ordnung unternommene Festschreibung von Nichtzu-

gehörigkeit, sondern als außer-ordentliche Begrenzung hegemonialer Bezeichnungs-

macht. Dies sind zwei grundlegende Zugänge zum Themenfeld Fremdheit, die sich

auch in der Forschungsliteratur interreligiöser Bildung finden lassen: Die Dekonstruk-

tion von »Fremdheit« warnt vor der gleichzeitigen Fiktionalität und Wirkmacht von

Fremdheitszuschreibungen (»Fremd ist nicht das, was in einer Ordnung als ›fremd‹

bezeichnet wird …«). Die Ontologisierung von Fremdheit will subjektiv-totalisierenden

Weltdeutungen entgegenwirken, indem sie deren Begrenztheit aufzeigt (»… fremd ist

das, was eine Ordnung irritiert und in Frage stellt«). In diesem zweiten Sinne interpre-

tiert auch Waldenfels Fremdheit, wenn er darauf hinweist, dass alle Ordnungsprozesse

schon Zeugnisse von Fremdem in sich tragen: »Das Fremde hat sich im Eigenen bereits

eingenistet, bevor ein Versuch der Aneignung einsetzen kann« (vgl. Kap. V.3, Fußnote

327). Jede Reaktion auf Außer-ordentliches hat die Ordnung schon verändert.

Hier bieten sich zahlreiche Anknüpfungspunkte für ein positiv gewendetes, ideo-

logiekritisches Fremdheitsverständnis, das wie ausgeführt in vielen interreligiösen An-

sätzen anklingt. Was wäre so verstanden für die in vorherigem Abschnitt aufgezeigten

Ordnungen der Internet-Bildersuche, für das europäische Asylsystem oder für eine Sys-

tematik der Weltreligionen wirklich fremd?

Gegen die Alltäglichkeit und Allgegenwärtigkeit des Otherings ist es nicht einfach,

Maßnahmen zu finden,weil Gegenmaßnamen leicht jene ausgrenzendenMotive in sich

weitertragen, die sie eigentlich zu überwinden versuchen. Als Reaktion auf Othering

neigen sie dazu, selbst Othering-Strukturen zu reproduzieren. Doch auf diese Weise

weitergedacht lässt sich auch das Othering als eine Reaktion aufVorangegangenes begrei-

fen. Es trägt somit ebenfalls in sich weiter, was es eigentlich auszugrenzen versucht.

Unter dieser Perspektive lässt sich auch in dem in Kapitel VI.3.3.2 benanntem Video,

38 Ebd., S. 193.

39 G. C. Spivak/D. Landry/G. M. MacLean: Ein Gespräch über Subalternität, 144f.

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


365

das Asylsuchende zu diffamieren versucht, ein klares Zeugnis ihres Stimmbewusstseins

erkennen – nämlich in der abgefilmten Demonstration selbst.

Auch in die Ordnungen des Otherings haben sich fremde Ansprüche »bereits ein-

genistet, bevor ein Versuch der Aneignung einsetzen kann«. Spuren dieser individuellen

Ansprüche können auch während interreligiösen Bildungsprozessen entdeckt werden,

indem gefragt wird: Was ist das Außer-ordentliche von Othering-Strukturen? Welche

Antwort wurde innerhalb der vertraut unvertrauten Ordnungen worauf gegeben?

VI. 3. Nach dem Außer-ordentlichen des Otherings fragen

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839460436-007 - am 14.02.2026, 14:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839460436-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

