
Dennis Stammer

Die immanente Transzendenz des Guten in 
der euteleologischen Gotteskonzeption von 
John Bishop und Ken Perszyk

In der englischsprachigen – vornehmlich analytisch geprägten – 
Religionsphilosophie nehmen John Bishop und Ken Perszyk eine 
Sonderstellung ein. Sie sind keine Theologen. Ihre Profession ist die 
Philosophie. Dennoch haben sie nach der Jahrtausendwende einen 
originellen Beitrag zur Frage nach dem Gott-Welt-Verhältnis geleis­
tet, der unter Analytischen Theologen zurzeit eine gewisse Hochkon­
junktur hat. Man könnte sogar sagen, sie rütteln mit ihrem Beitrag 
an den Grundfesten der Debatte um den Panentheismus, indem 
sie ein eigenständiges Gegenkonzept offerieren: eine »eu-teleologi­
sche« Konzeption.1

14

1 Die Beiträge von John Bishop alleine und zusammen mit Ken Perszyk erstrecken 
sich über einen Zeitraum von 20 Jahren. Zu nennen sind vor allem: J. Bishop/K. 
Perszyk, A Euteleological Conception of Divinity and Divine Agency, in: Th. 
Schärtl/Ch. Tapp/V. Wegener (Hg.), Rethinking the Concept of a Personal God, 
Münster 2016, 211–225, J. Bishop/K. Perszyk, God as Person – Religious Psychology 
and Metaphysical Understanding, in: Th. Schärtl/C. Tapp/V. Wegener (Hg.), 
Rethinking the Concept of a Personal God, Münster 2016, 227–241, J. Bishop/K. 
Perszyk, Concepts of God and Problems of Evil, in: A. Buckareff/Y. Nagasawa (Hg.), 
Alternative Concepts of God, Oxford 2016, 106–127 und J. Bishop/K. Perszyk, The 
Divine Attributes and Non-personal Conceptions of God, in: Topoi 36 (2017) 609–
621 sowie bereits vorausgehend in Ansätzen: J. Bishop/K. Perszyk, Divine Action 
Beyond the personal omniGod, in: J. Kvanvig (Hg.), Oxford Studies in Philosophy 
of Religion 5, Oxford 2012, 1–17. Weitere Aufsätze, die grundlegend in die Richtung 
der Euteleologie weisen, sie jedoch noch nicht explizit oder nur sehr skizzenhaft in 
Ansätzen ansprechen, sind: J. Bishop, The normatively relativised logical argument 
from evil, in: IJPR 70,2 (2011), 109–126, J. Bishop, Towards a Religiously Adequate 
Alternative to OmniGod Theism, in: Sophia 48 (2009) 419–433, J. Bishop, How a 
Modest Fideism may Constrain Theistic Commitments: Exploring an Alternative to 
Classical Theism, in: Philosophia 35 (2007) 387–402 sowie J. Bishop, Can There Be 
Alternative Concepts of God?, in: NOÛS 32,2 (1998), 174–188 [=Bishop 1998]. Ich 

397

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Ausgangsproblematik: Kritik am sogenannten 
»Personal Omni-God«

Nach wie vor, so stellen Bishop und Perszyk fest, sei das dominante 
Gottesverständnis in der englischsprachigen Religionsphilosophie 
analytischer Prägung dasjenige eines als Person aufgefassten über­
natürlichen Wesens, das die klassischen All- bzw. Omni-Prädikate 
(Allmacht, Allwissen und Allgüte) auf sich vereinigt und als Schöpfer 
unserer Welt gelte. Dies sei der sogenannte »personal omniGod«.2 
Sie geben eine Vielzahl von Referenzen für dieses Statement an, 
von denen namentlich besonders Richard Swinburne, William P. 
Alston und Alvin Plantinga hervorstechen.3 Wenn etwa mit Plantinga 
Gott als »allmächtige, allwissende, vollkommen gute Person (eine 
Person ohne Körper)« begriffen wird, »die uns und unsere Welt 
geschaffen hat«, stellt sich unmittelbar die Frage nach der Bedeutung 
und Vereinbarkeit dieser Prädikate in Bezug auf die klassischen 
Probleme des Handelns Gottes in der Welt – vor allem aber bezüglich 
der Theodizee-Problematik.4 Gleich wie man die Gottesprädikate 
versuche zu deuten oder zu korrigieren, versage letztlich die Vor­
stellung eines transzendenten »personal super-agent«, wie Bishop 
und Perszyk den »omniGod« durchaus pejorativ auch bezeichnen,5 

1.

konzentriere mich in diesem Beitrag für die Darstellung der eutelologischen Konzep­
tion vornehmlich auf die jüngeren und ausgearbeiteteren Konzeptionsbeiträge und 
ergänze diese lediglich, wo unbedingt nötig, durch Ausgriffe auf die ältere Literatur.
2 Vgl. Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 211: »The domi­
nant conception of God found amongst English-speaking philosophers of religion in 
the analytical tradition is that of the personal omniGod, according to which God is 
›an all-powerful, all-knowing, wholly good person (a person without a body) who has 
created us and our world‹.« Vgl. auch Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie 
Anm. 1], 609: »The God of the monotheist traditions is typically taken to be ›the 
personal omniGod‹, a supernatural immaterial personal agent who creates all else that 
exists and who possesses the ›omni-properties‹ (such as omnipotence, omniscience, 
and omnibenevolence). On this view, God’s attributes are the attributes of a person, 
albeit of essentially unique status.«
3 Vgl. Bishop/Perszyk, Divine Action [wie Anm. 1], 1. Siehe zudem die lange Liste 
von Bezügen in Bishop/Perszyk, God as Person [wie Anm. 1], 227. Vgl. auch 
W. Löffler, Panentheismus ohne Subjekt. Zur »euteleologischen« Gotteskonzeption 
von John Bishop und Ken Perszyk, in: S. Wendel/Th. Schärtl, Gott – Selbst – 
Bewusstsein, Regensburg 2015, 203–223, hier: 207.
4 Vgl. Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 107f. unter Bezug auf A. 
Plantinga, Warranted Christian Belief, Oxford 2000, 3.
5 Bishop/Perszyk, Divine Action [wie Anm. 1].

Dennis Stammer

398

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fortwährend an dem massiven Problem des Bösen in der Welt. 
Mit ihrem »Normatively Relativized ›Logical‹ Argument from Evil« 
(NRLAFE) haben Bishop und Perszyk dies mehrfach vorgebracht.6 Sie 
erweitern das klassische »Argument from Evil« in seinen logischen 
und existenziellen Aspekten7 um einen beziehungsethischen Aspekt 
(»ethics of (perfectly) right relationship«). Dabei bezweifeln sie die 
Möglichkeit, dass ein für das Böse in der Welt auch nur – durch das 
bloße Zulassen – mitverantwortlicher Schöpfer in eine Beziehung 
vollkommener Liebe zu seinen Geschöpfen treten kann.8 Wie man 
es dreht und wendet, als »Schöpfer und Erhalter von allem, das es 
gibt«, bleibt Gott für Bishop und Perszyk nicht nur mit-, sondern auch 
letztverantwortlich für das Böse – dies zudem in seinen schlimmsten 
Formen, den sogenannten »horrendous evils«. Selbst eine schlussend­
liche Erlösungstat Gottes vermag den Makel der Beziehung zwischen 
Schöpfer und Geschöpfen ihres Erachtens nicht zu versöhnen, weil das 
Vertrauen in die unbedingte Güte unwiederbringlich vorbelastet sei.9

Für Bishop und Perszyk ist deshalb die Vorstellung Gottes als 
einer transzendenten Person das hauptsächliche Problem der aktuel­
len Analytischen Theologie, wenn nicht gar der Theologie überhaupt. 
Ihrer Analyse des modernen Personbegriffes zufolge ist es unum­
gänglich, dass – egal wie man es ausdrückt, ob als »eine Person«, 
»personal«, »person-ähnlich«, »persönlich« usw. – der semantische 
Kerngehalt in »Geist- und Handlungsprädikaten« besteht.10 Genauer 

6 Siehe Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1] sowie bereits Bishop, The 
normatively relativised logical argument from evil [wie Anm. 1], 109–126.
7 Vgl. zum klassischen Argument from Evil Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie 
Anm. 1], 106: »how is it possible to (continue to) believe in God with intellectual 
integrity in the face of full clear-sighted, acknowledgement of actual evil?«.
8 Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 112: »The Being who is ultimately 
causally implicated in sustaining each created person's every thought, feeling, and 
action arguably cannot Itself be a person who could establish with those creatures the 
best kind of interpersonal loving relationship.«
9 Vgl. Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 109: »Now, the personal 
omniGod is the creator in the sense that he is the unproduced producer and sustainer 
of all else that exists. God is thus ultimately, if indirectly, causally responsible for all 
horrendous evils. So if God does finally bring participants in those evils into the joy 
of eternal relationship with him, he will be coping with the effects of evils that he 
himself ultimately produced.«
10 Vgl. Bishop/Perszyk, God as Person [wie Anm. 1], 232f., hier insbesondere 233: 
»to say that God is personal just is to say that God is a person to whom it is appropriate 
to ascribe (literally, whether partially univocally or analogically) at least a restricted 
range of mental- and action-predicates. On this view, however, God is being described 

14 Die immanente Transzendenz des Guten

399

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geben sie das bestimmende moderne Personverständnis mit Boethius, 
John Locke und René Descartes anhand zweier Aspekte wider: ers­
tens als »diskret individuelles Bewusstseinszentrums«, das zweitens 
über Handlungsfreiheit verfügt und somit letztlich auch für seine 
Handlungsfolgen in einem »forensischen« Sinne verantwortlich ist.11 

Das moderne Personverständnis kann somit aus ihrer Perspektive 
kurz zusammengefasst werden als das eines selbstbewussten Verant­
wortungssubjekts.

Die entscheidende Frage ist, ob sich dieses Verständnis ohne 
Weiteres vom Menschen auf Gott übertragen lässt. Handelt es sich 
dabei nicht vielmehr um einen galoppierenden Anthropomorphis­
mus, wie ihn etwa schon Fichte oder Feuerbach unterstellt haben? 
Trägt der Begriff der Person nicht alle Grenzen und Beschränkun­
gen der endlichen Person in den Gottesbegriff ein? Ist er somit 
lediglich eine Projektion unserer Selbsterfahrung, die ins Unendliche 
verlängert wird? Inwieweit ist es schließlich für die metaphysische 
Gottes-Rolle überhaupt erforderlich, Gott als eine Person zu denken, 
damit er als vollkommene Güte mit seiner Schöpfung in einer Bezie­
hung vollkommener Liebe stehen kann? Möglicherweise erscheint 
um des Guten und der Liebe willen eine Abkehr vom Verständnis 
eines personalen »omniGod« unausweichlich, sodass die Rede von 
Gottes Personalität nur im Rahmen einer »religiösen Psychologie« 
zu verorten sein kann, die unsere alltagspraktischen religiösen Glau­
bensvollzüge leichter vermittelbar macht?12 Zumindest würde nach 
Bishop und Perszyk Gott auf diese Weise die »Verantwortung« für das 
Böse los, weil er nicht mehr als Verantwortungssubjekt gelten könnte.13

as a person in a suitably pared down sense (excluding corporeal properties, in partic­
ular). It seems, then, that there may be little real distinction between holding that God 
is personal and holding that God is a person: in either case, what is ascribed to God is 
understood as making a literally true metaphysical claim about God or God’s nature.«
11 Bishop/Perszyk, God as Person [wie Anm. 1], 230: »the modern (Boethian-Carte­
sian-Lockean) sense of a discrete individual centre of consciousness that considers 
itself as itself; […] the modern (Lockean) forensic sense of a person as an agent capable 
of bearing moral responsibility for outcomes that occur through its own agency.«
12 Dieser Vorschlag wird in Bishop/Perszyk, God as Person [wie Anm. 1], dort ins­
besondere 235–239 erörtert. Sie schränken jedoch schon vorher ein, dass ein trinita­
risches Verständnis gemäß der christlichen Lehre diese Probleme nicht unbedingt 
haben muss. Vgl. Bishop/Perszyk, God as Person [wie Anm. 1], 230. Vgl. auch 
Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 611.
13 Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 618: »No responsibility for 
the evil exercise of creaturely power can be transmitted to God, since God is not a 

Dennis Stammer

400

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine monistische Wende der Theologie?

Was aber ist das für eine Alternative? Wird nicht sprichwörtlich das 
Kind mit dem Bade ausgeschüttet, wenn man auf die Personalität 
Gottes ganz verzichten wollte? Ist es nur religiöse Psychologie, die 
uns die Rede von Gottes Personalität nahelegt, etwa im Bittgebet, 
oder gehört Personalität nicht doch – auch unter metaphysischen 
Gesichtspunkten – maßgeblich zur »Gottes-Rolle«?14

Nähern wir uns diesen Fragen langsam an. Aus der Perspektive 
von Bishop und Perszyk gilt es zunächst, ein Zwei-Stockwerke-Den­
ken bzw. einen Dualismus zwischen Gott und Welt zu vermeiden. 
Insbesondere der sogenannte »klassische Theismus« scheint ihnen 
auf den ersten Blick einen solchen Dualismus zu forcieren. Wird Gott 
als welt-transzendente Entität verstanden, die nur durch interventio­
nistische Eingriffe in und gegen die ontologische Eigendynamik der 
Welt und ihre Naturgesetze auf sie wirken kann, wird ein »Drama der 
Freiheiten« etabliert, das beispielsweise im kontinentalen Diskursfeld 
Magnus Striet seit geraumer Zeit propagiert.15

Was aber wäre eine probat entgegenzusetzende theologische 
Option mit weniger Problemen? Diese müsste Bishop und Perszyk 
zufolge grundlegend monistisch sein, was in der konkreten Ausgestal­
tung jedoch nicht erst seit Spinoza eine Menge weiterer Fragen und 
Probleme aufweist. Bishop und Perszyk bekennen sich bzgl. ihrer 

2.

personal agent, who must then be regarded as belonging to our moral community if 
it is to be meaningful to describe him as perfectly good.«
14 Dafür plädiert zumindest Brian Leftow. Vgl. B. Leftow, Naturalistic Pantheism, 
in: A. Buckareff /Y. Nagasawa (Hg.), Alternative Concepts of God. Essays on the 
Metaphysics of the Divine, Oxford 2016, 64–87, hier besonders 73: »If God is a person 
of an extraordinary sort, He is still a person. If He is not a person, still He is personal. 
Even the most anti-anthropomorphic theists, so long as they do not simply subside 
into negative-theological silence, admit that God knows, God wills, and God is good, 
in some legitimate sense of these terms: Even Aquinas’ theory of analogy tells us that 
these are really, literally true of God, though the way these properties are realized in 
God – the sense in which they are true of Him or what it is in God that satisfies these 
terms’ senses- is ultimately beyond us.«
15 Vgl. etwa schon M. Striet, Bestimmte Negation. Annäherungen an ein offenes 
Kapitel der Gotteslehre, in: J. Valentin/S. Wendel (Hg.), Unbedingtes Verstehen?! 
Fundamentaltheologie zwischen Erstphilosophie und Hermeneutik, Regensburg 
2001, 130–144, hier besonders 143: »[…] es [ist] aber um so dringlicher, zu einer 
Denkform zu gelangen, die die ursprüngliche und bleibend-reale Differenz im Gott-
Welt/Mensch-Verhältnis zu denken erlaubt.«

14 Die immanente Transzendenz des Guten

401

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigenen Konzeption freimütig zu einem »naturalistischen Monis­
mus«:

»Die euteleologische Konzeption ist monistisch – sie weist den Dua­
lismus von supernatural und natural zurück. Und sie kann in diesem 
Sinne, und nur in diesem Sinne, zutreffend als ›naturalistische‹ Kon­
zeption der Göttlichkeit und der göttlichen Schöpfung bezeichnet wer­
den.«16

Ohne sogleich einen atheistischen Naturalismus oder einen Pantheis­
mus zu behaupten, widmen sich Bishop und Perszyk erst einmal der 
Klärung des Naturalismus-Begriffes. Sollte mit diesem unmittelbar 
ein reduktionistischer Physikalismus gemeint sein, der Geistigkeit 
mikroreduktionistisch eliminieren oder epiphänomenal seiner Wirk­
samkeit berauben wollte, so wäre dieser Begriff ihres Erachtens für die 
eigene Konzeption unangebracht. Vielmehr hegen sie explizit keiner­
lei naturwissenschaftliche Absichten.17 Liegt die eigentliche Intention 
des Begriffes jedoch darin, eine Kontraposition zum Supernaturalis­
mus zu eröffnen, d. h. jegliche Form außerhalb der natürlichen Welt 
befindlicher Sonderbereiche sowie welttranszendenter Wesenheiten 
abzulehnen, so erklären sich die beiden Philosophen gerne offen als 
Naturalisten. Das raumzeitliche Universum (möglicherweise auch 
als »Multiversum«) sei alles, was es gibt.18 Naturalismus bezeichnet 
somit die Ablehnung von metaphysischen Hinterwelten.

Aber sind wir dann nicht doch wieder bei einem Pantheismus 
angelangt, der Gott und Welt gemäß dem spinozistischen deus sive 
natura identifiziert? Bishop und Perszyk verweisen zuvorderst darauf, 
dass kein ernstzunehmender Pantheismus eine derart schlichte Iden­

16 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 214: »the euteleo­
logical conception is monist – it rejects the dualism of supernatural and natural. And 
it can, in that sense, and just in that sense, be properly described as a ›natural­
ist‹ conception of divinity and divine creation.« [Übersetzungen, wenn nicht anders 
ausgewiesen, von D. St.].
17 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 214, Anm. 12: »We 
should emphasize that the euteleological conception is not a ›naturalist‹ conception 
of divinity in another commonly employed sense of that term, which connotes that it 
belongs to natural scientific theory. Euteleological divinity would not register even at 
the limit of an ideally completed scientific ›theory of everything‹.«
18 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 214: »For such a 
monist conception, ›the Universe‹ really does mean what it most fittingly ought to 
mean namely, all that exists over the whole of space-time – or, as the case may be, 
over the whole ›multiverse‹ of different spatio-temporal universes that may exist.«

Dennis Stammer

402

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tifikation behaupten könne, bei der Gott gleichsam als Aggregat 
der endlichen Dinge aufgefasst würde.19 Dies wäre in der Tat ein 
a-theistischer Naturalismus, der einfachhin die Vielheit der Seienden 
zur letzten Wirklichkeit erklärte (was auch Spinoza definitiv nicht 
gerecht wird). Stattdessen stehe vielmehr die Göttlichkeit der »Ein­
heit« (unity) alles dessen, was existiert, im Vordergrund. Damit es 
um einen »Theismus« im weiteren Sinne gehen könne, müsse Gottes 
Realität selbst durchaus als »transzendent« (transcendent) bezeichnet 
werden können. Ihre eigene Konzeption erlaube dies, so Bishop und 
Perszyk, auch ohne die Annahme einer metaphysischen Hinterwelt. 
Sie formulieren: »Euteleologie identifiziert Gottes konkrete Realität 
mit dem Sein des Universums als Einheit, die das höchste Gute als 
ihr Ziel [telos] realisiert.«20 Die Zielgerichtetheit der Realität, die 
Ausrichtung auf die Realisierung des höchsten Gutes (und Guten), 
ist für Bishop und Perszyk das Moment der Einheit (unity), das 
die vielen natürlichen Einzelnen miteinander vereint: Sie sind alle 
darin geeint, teleologische Instanzen der Realisierung des Guten 
zu sein. Zugleich sind sie als endliche Realisierung im Prozess der 
Realisierung befindlich, solange sie existieren. Endliches Seiendes zu 
sein, bedeutet aus der Perspektive von Bishop und Perszyk somit final 
strebende Selbsttranszendenz.

Wie aber ist dieses finale Streben ontologisch begründet? Bedarf 
es nicht einer kausalen Erklärung dafür, weshalb es nicht nur stre­
bende Entitäten, sondern auch ein Universum als ihre Einheit samt 
dem Ziel des Strebens überhaupt gibt? Und wie kann eine solche 
Erklärung funktionieren, wenn sie nicht doch auf einen der Weltwirk­
lichkeit gegenüberstehenden Grund angewiesen sein soll? Schließlich 
ist das Gute als finaler Bezugspunkt bei Platon explizit eine »jenseits 
des Seins« (epekeina tes ousias) verortete Idee, was dem monistischen 
Ansatz von Bishop und Perszyk scheinbar zuwiderläuft.21

19 Vgl. Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 222: »any serious 
pantheism posits the divine as the uniy of all that exists, not the mere aggregation.«
20 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 222: »For theism, 
God’s reality must be a transcendent – a desideratum which we think euteleology 
meets by identifying God’s concrete reality with the Universe’s being a unity that real­
izes the supreme good as its telos.«
21 So schreiben Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 217 
entsprechend: »But this Platonic way of meeting the requirement that the ultimate 
efficient cause of the Universe be real retains the dualism our alternative seeks to avoid. 

14 Die immanente Transzendenz des Guten

403

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Realität des Guten als immanenter Grund 
der Wirklichkeit

Bishop und Perszyk möchten mit ihrem Ansatz durchaus theistisch 
bleiben. Unter Bezug auf Brian Davies’ Unterscheidung zwischen 
»Klassischem Theismus« und »Theistischem Personalismus« sehen 
sie keinen Widerspruch zwischen der Bejahung eines traditionellen 
Theismus und einer Ablehnung der Vorstellung, dass Gott eine über­
natürliche Person sei.22 Nichtsdestotrotz impliziert ein theistischer 
Ansatz nach wie vor, dass »Gott« oder »das Göttliche«, wie auch 
immer er bzw. es schlussendlich gedacht wird, als schöpferischer 
Ursprung der Wirklichkeit anzusehen ist.23 Diesbezüglich sprechen 
sie sich dennoch nachdrücklich dagegen aus, irgendeine Form eines 
Handlungsgeschehens anzunehmen:

»Der Monismus der euteleologischen Konzeption bringt es mit sich, 
dass ein Verständnis von Gottes Schöpfung als Vollzug einer Hand­
lung durch eine übernatürliche Person zurückzuweisen ist. […] die 
euteleologische Konzeption schließt notwendig aus, die Idee Gottes 
als Schöpfer so zu verstehen, dass er ein Produzent von allem ist, 
das existert.«24

Ein Schöpfungsmodell, das sich auf »Handlungskausalität« (agent-
causation) verpflichtet, lehnen Bishop und Perszyk strikt ab. Gegen 
ein solches »agent-productive model« sei ihres Erachtens ein grund­

3.

Platonic axiarchism, though it avoids God’s being an immaterial personal agent, still 
locates God (as The Good) in a separate immaterial ontological realm.«
22 Vgl. Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 611: »Brain [Sic!] 
Davies is a case in point. Davies distinguishes classical theism from what he calls 
›theistic personalism‹, and claims that ›according to classical theism, God is not a 
person‹. In fact, he goes further, saying that for classical theism ›God is not an indi­
vidual belonging to any kind‹ […].«
23 Vgl. Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 215: »it is essen­
tial to theism that the existence of the whole natural universe is attributable to God 
as its ultimate cause.«
24 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 215: »The monism of 
the euteleological conception entails that it rejects an understanding of God’s creation 
as the exercise of agency by a supernatural Person. […] the euteleological conception 
necessarily excludes the idea that God is creator in the sense that he is maker of all that 
exists.«

Dennis Stammer

404

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legend anderes Verständnis von Kausalität nötig.25 Unter Rückgriff 
auf die aristotelische Ursachenlehre sehen sie dafür gute Chancen. 
Schließlich gebe es dort eine Vielfalt von Kausalitäten. Man könne 
dem euteleologischen Ansatz entsprechend Gott ohne Weiteres zur 
»letzten Finalursache« (ultimate final cause) erklären:

»Was die euteleologische Konzeption betont, ist, dass Gott nicht nur 
Schöpfer in dem Sinne ist, dass er Quelle alles dessen ist, was existiert, 
sondern auch in dem Sinne, dass Gott der letzte Zweck, Ende und 
Ziel von allem ist, was existiert (wobei ›alles, das existiert‹ alles mit 
einbeziehen soll, was jemals existiert hat oder existieren wird).«26

Dass alles, was existiert, als »göttliche Schöpfung« bezeichnet wird, 
bedeutet für sie dasselbe, wie zu sagen: »es existiert für ein göttliches 
Ziel oder einen Zweck«.27 Wird man dadurch aber die Frage nach der 
»letzten Effizienzursache« (ultimate efficient cause) los?28

Bishop und Perszyk nehmen sich David Hume als Gewährs­
mann, der Effizienzkausalität ihrer Lesart zufolge lediglich im wei­
teren Sinne oder metaphorisch verstehen lässt. Bestimmte Bedin­
gungen »zählen als Gründe« auf dem Hintergrund bestimmter 
Auffassungen von Naturgesetzen: »Die Notwendigkeit (oder Wahr­
scheinlichkeit) eines Effekts folgt lediglich logisch aus der Notwendig­
keit der jeweiligen Gesetze auf die Bedingungen.«29

Unter diesem Gesichtspunkt mahnen sie zur Vorsicht, dass es 
zumindest nicht gänzlich abwegig erscheine, »die Idee einer direkten 

25 Vgl. Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 216. Ähnlich 
auch zum Folgenden die Argumentation in Bishop/Perszyk, The Divine Attributes 
[wie Anm. 1], 614.
26 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 213: »What the 
euteleological conception emphasizes is that God is creator, not just in the sense that 
God is the source of all that exists, but also in the sense that God is the ultimate 
purpose, end, or telos of all that exists (where ›all that exists‹ is here intended to include 
all that ever has or ever will exist).«
27 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 213: »it exists for the 
sake of a divine end or purpose«.
28 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 215.
29 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 216: »On a Humean 
account, we provide an efficient cause of an event’s occurrence by situating it within 
a natural-law-governed pattern of events, in which certain antecedents to the 
explanandum count as its causes. The necessitation (or probabilification) of the effect 
by its causal antecedents is logically derivative from the necessity of the relevant laws. 
Event-causes ›produce‹ their effects, then, only in an extended or even metaphorical 
sense of the word ›produce‹.«.

14 Die immanente Transzendenz des Guten

405

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Identifikation der Effizienzkausalität mit Handlungsproduktivität als 
anthropozentrischen Fehler aufzufassen«, insbesondere, wenn es um 
die Übertragung auf »Gott als der letzten Effizienzursache« gehe.30 

Was wäre aber eine andere Option?
Ohne das platonische, oder wie Bishop und Perszyk es nennen, 

»axiarchische« Zwei-Stockwerke-Denken direkt zu übernehmen, 
lässt sich ihres Erachtens dennoch daraus die allgemeine Ansicht ent­
nehmen, dass Effizienzkausalität nicht notwendig nur als Handlungs­
produktivität aufgefasst werden muss. Schließlich sei die »Idee des 
Guten« als platonische Letztursache auch im effizienzkausalen Sinne 
anzusehen.31 Sie begründe alles, was es gibt, durch ihre schlecht­
hinnige »ontologische Priorität«.32 Bishop und Perszyk nehmen an 
dieser Stelle implizit an, dass ontologische Letztbegründung nicht 
auf der Ebene einer ontischen Verursachung geschehen kann. Qua 
metaphysischer Erstursächlichkeit leistet Letztbegründung nur ein 
Unbedingtes. Es ist grundlose Begründung nur als dasjenige, was 
ohne Bedingungen ist, was es ist. Darin offenbart sich sein letzter 
axiologischer Charakter, insofern es intrinsisch sein soll. Somit ist 
seine Seinsweise als Begründendes kategorisch – ohne hypothetische 
Voraussetzung, die den Erstgrund nur in ein wechselseitiges Bedin­
gungsverhältnis zwingen würde. Kurz gesagt: Das Sein als solches 
und im Ganzen gründet im Sollen aus Freiheit! Bei Bishop und 
Perszyk klingt das folgendermaßen:

»Gemäß der euteleologischen Konzeption ist das Universum eine 
Schöpfung ex nihilo in einem noch radikaleren Sinne, als dass nur die 
Materialursache entfällt: es gibt überhaupt keine produktive Ursache. 
Dennoch wird die essenzielle Verpflichtung des Theismus – dass Gott 
die letzte Effizienzursache von allem ist, das existiert – erhalten.«33

30 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 216: »we may per­
haps be open to the idea that directly identifying efficient causation with productive 
agency is an anthropocentric error, especially when it comes to God’s status as ultimate 
efficient cause.«
31 Vgl. Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 217.
32 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 218.
33 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 218: »According to 
the euteleological conception, the Universe is a creation ex nihilo in a more radical 
sense than merely lacking a material cause: it altogether lacks any productive cause. 
Yet the essential commitment of theism – that God is ultimate efficient cause of all 
that exists – is retained.«

Dennis Stammer

406

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sie schildern die »absolute ontologische Priorität« der unbedingten 
Erstursache als eine »Effizienzursache höherer Ordnung« (efficient 
causation of a higher order) und betonen, dass diese nicht im Wider­
spruch stehe zu produktiven Effienzkausalität der Manifestationen in 
der Wirklichkeit. Quasi als bedingte (Zweit-)Ursachen – sie nennen 
es »boot-strapping dependence of the incarnate divine« – verdanken 
die weltlichen Manifestationen ihre Eigenkausalität weiterhin fort­
während der unbedingten Erstbegründung.34

Auf den ersten Blick (und vielleicht auch darüber hinaus) 
erscheint dieses Vorgehen als sprachlicher Trick: Wird hier nicht letzte 
Effizienzkausalität einfachhin in Finalursächlichkeit umgedeutet? 
Aus der Warum-Frage nach der Effizienzursache wird letztlich eine 
Wofür/Weshalb-Frage nach der Finalursache. Bishop und Perszyk 
bringen das mit eigenen Worten zum Ausdruck, wenn sie schreiben:

»Was die euteleologische Konzeption des Göttlichen uns präsentiert, 
ist dann keine metaphysische Theorie davon, wie das Universum 
existiert oder zur Existenz gekommen ist (tatsächlich wird behauptet, 
dass solch eine Theorie unmöglich zu erlangen ist); vielmehr macht 
sie die metaphysische Annahme, dass das Universum real ist, weil es 
um des höchsten Guten willen und als sein Ziel, und dieses aktual 
realisierend, existiert.«35

Die Verschiebung in der Fragestellung komme jedoch nicht von 
ungefähr. Sie begründen es mit der wesentlichen »Unbegreifbarkeit« 
([In]comprehensibility) des Erstgrundes, welche mit seiner »Einzig­
keit« (uniqueness) einhergeht.36 Es gebe zwar keine schlechthinnige 
»Unsagbarkeit« (ineffability), welche jede philosophische Theologie 
notwendig zu einer reinen Apophatik, zum mystischen Schweigen, 
zwinge, sehr wohl aber müsse man den notwendigen Limitationen 
des vernünftigen Zugriffs auf das Göttliche Rechnung tragen.37 Dies 

34 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 218.
35 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 220: »What the 
euteleological conception of divinity presents us with, then, is not a metaphysical 
theory of how the Universe exists or comes to exist (indeed, it holds that such a theory 
is necessarily unavailable); rather, it makes the metaphysical posit that the Universe 
is real because it exists for the sake of, and actually realizes, the supreme good as it 
telos.«
36 Vgl. Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 218f.
37 Vgl. Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 219: »Another 
consequence of the uniqueness of ultimate explanations of the Universe’s existence is 
that the intelligibility conferred by such an explanation will fall short of ›comprehen­

14 Die immanente Transzendenz des Guten

407

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geschehe eben durch den Wechsel zur teleologischen Erklärung, 
welche allerdings nicht »auf eine intentionale Erklärung in Begriffen 
von produktiver Handlungskausalität oder auf nomologisch-unterge­
ordnende, humeanisch ereigniskausale Erklärungen reduziert« wer­
den dürfe.38

Wie aber dürfen wir die euteleologische Teleologie dann verste­
hen? Nach wie vor ist die Frage offen, wie das höchste Gute – als 
erstbegründendes Unbedingtes – ein kategorisches Begründungsver­
hältnis zum Ganzen der Realität, bzw. des »Universums«, eröffnen 
können soll, ohne in einen transzendenten Wirklichkeitsbereich zu 
rutschen. Genau das, würden Bishop und Perszyk insistieren, kann 
nur vermieden werden, wenn nicht von einem »Begründungsverhält­
nis« – zwischen zweien – zu reden ist. Es sei das Universum selbst, das 
das Gute realisiert. Das Realisieren des Guten sei das Telos, das mit 
der Realität des Universums bereits erfüllt sei.39

»Das ist, was das Präfix ›eu-‹ konnotieren soll: Es meint nicht einfach, 
dass das Ziel [Telos] des Universum das höchste Gute ist (die Güte 
des Endes ist sowieso in jeder Teleologie als solcher impliziert); der 
Punkt ist eher die ›gute Nachricht‹, dass das Universum sein Ziel 
[Telos] erreicht.«40

Was soll das bedeuten? Ist das Universum mit dem Telos, das faktische 
Sein mit dem Sollen, einfachhin zu identifizieren? Das mutet wie 
ein zur metaphysischen Konzeption erhobener naturalistischer Fehl­
schluss an. Bishop und Perszyk klären das Missverständnis sogleich 
auf: Nicht »der faktische« Zustand des Universums oder ein Aggregat 

sibility‹ in the sense that no complete intellectual grasp of its content will be possible. 
Divine incomprehensibility is a classical attribute – sometimes upgraded to ineffabil­
ity, and sometimes interpreted as restricting philosophical theology to the apophatic. 
We endorse neither of these implications (though we agree that many classical 
attributes of the divine are intended to express only what God is not). But we do accept 
divine incomprehensibility, interpreted as necessary limitation on the intelligibility of 
the divine.«
38 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 219: »Yet, unlike all 
other teleological explanations, this explanation is neither reducible to an intentional 
explanation in terms of productive agent-causation nor to a nomological-subsumptive 
Humean event-causal explanation.«
39 Vgl. Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 214.
40 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 219: »This is what 
the prefix›eu-‹ is intended to connote: it is not simply that the Universe’s telos is the 
supreme good (the goodness of the end is anyway already implicit in teleology as 
such); the point is rather the ›good news‹ that the Universe achieves its telos.«

Dennis Stammer

408

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der faktisch guten Dinge sei der letzte göttliche Bezugspunkt. Die 
»Inkarnationen des Guten«, wie Bishop und Perszyk sie nennen, 
bringen zwar die göttliche Realität des höchsten Guten zum Ausdruck, 
insofern sie wirklich vollständige Realisierung dieses Guten als sol­
chen sind. Dies unterscheidet die Position von einem herkömmlichen 
Platonismus, für den das Gute als Ideal nie vollständig konkret reali­
siert wird. Dennoch seien sie vollständige Realisierungen lediglich 
»ihrem Charakter nach«. Sie »erschöpfen die Göttliche Realität« nie­
mals, selbst in der Ansammlung aller bisher realisierten guten Dinge 
nicht, weil es fortwährend eine »Offenheit für weitere Realisierungen 
des Guten« gebe, die »kein inhärentes Limit« besitze: »Deshalb 
transzendiert die göttliche Realität die Inkarnationen des Guten«, 
man darf ergänzen: prinzipiell.41

Fassen wir kurz mit eigenen Worten zusammen, was uns Bishop 
und Perszyk hier vorstellen: Die Lösung der Frage nach einer letzten 
Ursache geschieht über ein immanentes Prinzip der Selbstrealisierung 
des Guten. Als Sein-Sollendes ist ›Es‹ identisch mit dem Universum 
als Ganzem, das keine Entität, sondern eher im thomanischen Sinne 
das »esse ipsum subsistens« meint. So ist Es dasjenige, das die 
Realisationen (als sein erfülltes Ziel kontinuierlich) ›gibt‹.42 Das ist 
der teleologische Sinn, der die Realität des Universums ausmacht und 
begründet: das Gute zu realisieren. Dennoch sind die faktischen Reali­
sierungen niemals genug. Der Realisierungsprozess des Guten kommt 
an kein inhärentes Ende. Dass er fortlaufend über die faktischen 
Realisierungen hinausstrebt, kann wiederum als Ausdruck des Guten 
selbst – im Sinne der wesentlich unausschöpflichen Selbsttranszendenz 

41 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 222: »God is not con­
cretely ›an existent‹, but reality (ipsum esse subsistens, in Aquinas’s phrase) – yet reality 
as realizing the supreme good. […] These incarnations do fully realize the supreme 
good – they do not to any degree fall short of it (as Platonism would maintain). 
Accordingly, what we may reasonably refer to as the character of the divine is fully 
manifest in them. (This identification of the supreme good as the divine character 
brings euteleology close to the classical doctrine that God is goodness itself.) It does 
not follow, however, that any incarnation of the supreme good (or any aggregate of 
them) could exhaust divine reality. At any point in the history of the Universe, there 
is openness to further realization of the good, which has no inherent limit: there can 
be no point at which enough realization of the good has been achieved. Divine reality 
accordingly transcends incarnations of the good.«
42 Vgl. Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 609 und 612: »Our 
proposal holds that foundational theist claims make an all-of-Reality reference, yet 
aims to retain God’s status as the transcendent Creator.« Was das genau bedeutet, wird 
im nächsten Abschnitt zu erörtern sein.

14 Die immanente Transzendenz des Guten

409

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des bonum diffusivum sui – gesehen werden. Insofern ist es gerade 
Zeichen der Fülle und Erfüllung des Guten, dass seine Selbstrealisie­
rung kein Ende kennt. So schreiben Bishop und Perszyk:

»Es ist zu erwähnen, dass die Beschreibung des Göttlichen als Trans­
zendieren seiner Inkarnationen essenzielle Referenz auf die Realität 
dieser Inkarnationen nimmt. Euteleologie hebt somit die reziprok 
dialektische Bewegung von göttlicher Transzendenz und göttlicher 
Immanenz oder Inkarnation hervor […].«43

Das Verständnis der ›göttlichen Realität‹ und eine 
Zuordnung der Konzeption

Bishop und Perszyk fügen der »reziprok dialektischen Bewegung« 
einen Vergleich mit christlich trinitarischem Denken an, welches sich 
ihres Erachtens als kompatibel erweise. Mit diesen Ausführungen 
hat sich die Frage danach, was die göttliche Realität selbst in der 
euteleologischen Konzeption sein soll, allerdings eher verkompliziert: 
Es ist allem Anschein nach weder ein – wie auch immer – der Realität 
des Universum vorzuordnendes Gutes, noch faktisch gute Manifesta­
tion, mithin keine die vergangenen, gegenwärtigen und zukünftigen 
Manifestationen umfassende Menge. Am ehesten scheint für den 
Gottesbegriff die aktiv-prozessuale Selbstrealisierung von Gutem als 
Güte selbst infrage zu kommen. Und tatsächlich gestalten die beiden 
Philosophen ihr Konzept im Blick auf die Trinität weiter in diese 
Richtung aus, indem sie die Realisierung des Guten als »göttliche 
Aktivität« verstehen:

»So bringt die euteleologische Identifikation Gottes mit der Realität 
als Gerichtetheit auf die und Realisierung der höchste/n Güte nicht 
nur mit sich, dass das Gute konkrete Inkarnationen aufweist; zudem 
ist damit verbunden, dass die Realität das Vermögen besitzt solche 
Inkarnationen hervorzubringen. Die Ausübung dieses Vermögens im 

4.

43 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 223: »It is notable, 
however, that this description of the divine as transcending its incarnations makes 
essential reference to the reality of those incarnations. Euteleology thus exhibits a recip­
rocal dialectical movement from divine transcendence to divine immanence or incar­
nation […].«

Dennis Stammer

410

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Universum ist somit berechtigter Weise als göttliche Aktivität anzuse­
hen.«44

Gott ist mit anderen Worten aus der Perspektive von Bishop und 
Perszyk weder eine dem Universum gegenüber äußerliche Entität, 
noch mit dem Universum als einer Menge der Entitäten identisch. 
Sie betonen – für analytisch geprägte Denker geradezu wagemutig 
– mit dem an Thomas von Aquin angelehnten Seinsbegriff des 
»esse ipsum per se subsistens«, dass Gott vorzugsweise gar nicht 
als Entität bezeichnet werden sollte. Dies würde nach ihrer Ansicht 
die Gott zuzuschreibende Transzendenz verletzen, was auch nicht 
dadurch gelöst werden könne, ihn zu einer »transzendenten Entität« 
zu erklären:

»Gott ist kein zu irgendeiner Art gehörendes ›Ding‹, das Existenz ›hat‹ 
und dem Attribute gemäß dem Substanz-Attribut-Schema zugeschrie­
ben werden könnten: das Schema kann nicht angemessen auf Gott 
angewendet werden. […] wir werden der Bedeutung von ›Gott ist tran­
szendent‹ nicht gerecht dadurch, dass wir es als die Behauptung ver­
stehen, eine transzendente Entität müsse zur Ontologie der Theisten 
gehören (in der Weise wie es OmniGod-Theisten ohne Umschweife 
für akzeptabel halten, wobei sie die Einsicht nicht ernst nehmen, 
oder sich nicht bewusst machend, dass ›Entitätenschaft‹ [entity-hood] 
unweigerlich Beschränktheit impliziert).«45

Anfangs sahen Bishop und Perszyk diesbezüglich in ihrem Ansatz ein 
panentheistisches Moment: Alles, so könnte angenommen werden, ist 
»in« Gott, weil jedes endliche Element der Welt darin übereinkommt, 
dass seine Realität in der Ausrichtung auf das Ziel besteht, aktiv 
das Gute zu realisieren. So übertreffe die göttliche Realität jede 

44 Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 223: »Thus, the 
euteleological identification of God with reality as directed upon and realizing the 
supreme good not only entails that the good has concrete incarnations, it also entails 
that reality has the capacity to produce such incarnations. The exercise of this capacity 
within the Universe is thus reasonably viewed as divine activity.«
45 Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 612: »God is not ›a 
thing‹ belonging to some genus, that ›has‹ existence and may be ascribed attributes 
in accordance with the usual substance-attribute schema: that schema cannot properly 
be applied to God. […] we will not do justice to the meaning of ›God is transcendent‹ by 
taking it to be the claim that a transcendent entity must belong to a theist’s ontology 
(in the way personal omniGod theists straightforwardly find it acceptable to do, dis­
missing, or remaining oblivious to, the insight that ›entity-hood‹ inevitably implies 
limitation).«

14 Die immanente Transzendenz des Guten

411

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einzelne Entität und jeden einzelnen Aspekt der Realität sowie deren 
Aggregate – zwar nicht in ihrem Charakter, Realisierungen des Guten 
zu sein, aber in dem Vermögen, unerschöpflich Gutes zu realisieren.46

Allerdings ist im euteleologischen Ansatz die grundsätzliche 
Problematik des Verständnisses des panentheistischen »in« nicht 
gelöst. Mehr noch: Ist dieser Ansatz mit der Zuordnung zum Panent­
heismus überhaupt richtig klassifiziert? Bereits 2015 merkte Winfried 
Löffler in seinem Beitrag zu der damals im Entstehen begriffenen 
euteleologischen Konzeption an, ob man sie – bei aller Unklarheit 
der Bestimmung des Panentheismus hinsichtlich seiner Demarkati­
onskriterien47 – wegen der rigorosen Zurückweisung des Dualismus 
im Gott-Welt-Verhältnis und der expliziten Annahme des naturalis­
tischen Monismus nicht »vielleicht treffender als ›theos-em-pantis­
tisch‹ einordnen denn als panentheistisch«48 bezeichnen sollte.

Im Zuge ihres längeren Aufenthaltes im deutschsprachigen 
Raum (unter anderem bei der Summer School des Analytic Theo­
logy Projects 2017 in Kloster Weltenburg und der anschließenden 
Konferenz in München49) setzten sich Bishop und Perszyk mit diesem 
Hinweis aufgeschlossen auseinander. Ihr Aufsatz The Divine Attribu­
tes and Non-personal Conceptions of God50 zeigt sich stark beeinflusst 
von den Diskussionen jener Veranstaltungen. In unserem Kontext von 
Bedeutung ist vor allem ihre Präzisierung bzgl. der göttlichen Realität. 
Während sie noch 2016 dazu neigten, den Begriff der Emergenz für 
die göttliche Aktivität zu nutzen,51 wählen sie für die Existenzweise 
des Göttlichen – nach einer vorausgeschickten Abweisung fiktiona­
listischer und anti-realistischer Missverständnisse – nun den Status 

46 Vgl. Bishop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 222: »although 
many will prefer the term ›pantheism‹ as connoting that all that exists is ›in‹ the divine 
reality which nevertheless transcends each and every item and aspect of reality includ­
ing their aggregate.«
47 Vgl. Kapitel 1 dieses Bandes.
48 Löffler, Panentheismus ohne Subjekt [wie Anm. 3], 218.
49 Siehe dazu: https://www.uni-regensburg.de/studium/gasthoerer/medien/adva
ncing-challenging-classical-theism.pdf (Stand: 27.08.2020).
50 Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1].
51 Vgl. Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 122: »This salvific power of 
love, though not supernatural, may nevertheless count as transcendent, in the sense 
that it is an emergent power (the power of something relational) whose operations 
could not be the object of any scientific understanding.« Dazu merken sie in Anm. 41
an: »Nevertheless, an understanding of the power of love, as the power of something 
relational, may need to rest (through analogy at least) on a scientific understanding 
of how powers emerge out of complex interrelation of entities.«

Dennis Stammer

412

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-regensburg.de/studium/gasthoerer/medien/advancing-challenging-classical-theism.pdf
https://www.uni-regensburg.de/studium/gasthoerer/medien/advancing-challenging-classical-theism.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-regensburg.de/studium/gasthoerer/medien/advancing-challenging-classical-theism.pdf
https://www.uni-regensburg.de/studium/gasthoerer/medien/advancing-challenging-classical-theism.pdf


einer transzendenten Realitätsweise, die ein am Deutschen Idealismus 
geschulter Leser wohl »transzendental« nennen würde:

»Indem er alle existierenden Entitäten und Arten transzendiert, tran­
szendiert Gott dennoch nicht völlig die Realität, ist vielmehr auf 
transzendente Weise [transcendently] real (und deshalb real im voll­
kommensten Ausmaß).«52

Besonders spannend an dieser Stelle ist im Kontext der gegenwärtigen 
Analytischen Theologie der methodische Umgang mit dem apophati­
schen Aspekt. Die Unbegreifbarkeit der göttlichen Realität wird von 
Bishop und Perszyk explizit anerkannt. Mit endlichen Begriffen könne 
die göttliche Realität nicht erschöpfend begriffen werden, wenngleich 
das nicht bedeute, dass Gott unintelligibel sei.53 Vielmehr sei auf 
verendlichende »Vergegenständlichungen« [reification] zu achten, 
dann können etwa durch »analoge Prädikation« theologische Behaup­
tungen mit Wahrheitsanspruch vorgebracht werden. Sie berufen sich 
dabei wiederum besonders auf Thomas von Aquin.54

Dennoch fällt bei ihrer Präzisierung zur »transzendenten Rea­
litätsweise« Gottes auf, dass in der Tat die Hauptdifferenz zu den 
panentheistisch zu nennenden Konzeptionen in der starken Betonung 
der Immanenz der göttlichen Realität in der Welt liegt. Diese ist zwar 
nicht misszuverstehen als Immanenz des faktisch Realisierten, was 
einen klaren pantheistischen (und selbst für diesen sehr schlichten) 

52 Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 612: »In transcending exist­
ing entities and kinds, God doesn’t altogether transcend reality, but is transcendently 
real (and therefore real to the fullest extent).« Die Übersetzung als »transzendental« 
wäre ungenau, weil es im Englischen ›transcendentally‹ heißen müsste. Zudem ist 
dieser Begriff Bishop/Perszyk vermutlich zu nah an kantianischen Abgründen zum 
Antirealismus einerseits und übernatürlichen Hinterwelten andererseits gebaut.
53 Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 612: »We think that positive 
divine metaphysics are feasible, though they must respect the limitations of 
divine ›incomprehensibility‹, the doctrine, not that God is unintelligible, but that God 
may not be fully grasped in the compass of any finite mind.«
54 Vgl. Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 612: »If apt divine 
attributions are metaphorical, then, the metaphors must be conveying claimed truths 
about reality. But in that case it will at least remain open that some understanding is 
possible of what those metaphors convey that does not simply re-echo the metaphors 
themselves. The mediaevals appealed to analogical predication in accounting for 
meaningful attribution to the transcendent divine. Descriptions whose meaning we 
grasp from their application to creatures may be applied to God by analogy, and convey 
important truths. This doctrine, at its most sophisticated and robust in the work of 
Aquinas, is worthy of careful attention.«

14 Die immanente Transzendenz des Guten

413

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hang zu einem atheistischen Naturalismus darstellen würde. Viel­
mehr ist die transzendente Realitätsweise Gottes für Bishop und 
Perszyk die Kombination aus dem realen Vermögen, unerschöpflich 
immer weiter Gutes realisieren zu können, und den aktiven Realisie­
rungen in den Inkarnationen bzw. Manifestationen des Guten. Das 
reale Vermögen gelangt in den Realisierungen der Manifestationen 
zur Erscheinung, ohne sich in ihnen zu erschöpfen und zugleich 
ohne diesen als gesonderte Instanz vorauszugehen. Letzteres wird 
ein Panentheismus im Gegensatz zur Euteleologie wohl geneigt sein, 
einzufordern: Gott müsse als Schöpfer durch sein unerschöpfliches 
Vermögen zur Realisierung von Gutem die Realität der Schöpfung 
selbst noch einmal übersteigen. Genau diese Bifurkation bringe nach 
Bishop und Perszyk jedoch das Handlungsproduzenten-Denken mit 
sich, das sie hinter sich lassen möchten. So schreiben sie:

»Gott als Ursprung (arché) zu verstehen, ohne ein Handlungsprodu­
zent [agent-producer] zu sein, macht Gott auf intime Weise präsent 
in der Ausübung aller handlungsproduzierenden Macht [agent-pro­
ductive power] und erweist diese Macht letztlich damit als Got­
tes Macht.«55

Ist das In-Sein Gottes in der Welt – das mit dem Begriff der Immanenz 
gefasst wird – in klarer Weise erfüllt, so steht doch die Transzendenz 
zumindest hinsichtlich des In-Seins der Welt in Gott zur Disposition. 
Das wird im Seitenblick auf die transzendentale Tradition der Neu­
scholastik klarer: Man könnte sagen, Bishop und Perszyk heben die 
Erstursächlichkeit Gottes auf und verschieben sie in die Zweitursäch­
lichkeit. Auf diese Weise wird alles aktive Wirken im Universum zu 
einem Ausdruck des göttlichen Wirkens, das demgegenüber seine 
Eigenrealität zu verlieren droht. Ob, und wenn ja, wie sich eine derar­
tige Auffassung der göttlichen Allgegenwart – gefasst in die markigen 
Worte: »It’s God-ing all over«56 – noch von den bekannten Problemen 
des All(ein)wirksamkeitsverständnisses57 abgrenzen kann, ist noch 
zu erfragen. An dieser Stelle ist jedoch vorerst festzuhalten, dass, 
sollte ihre Konzeption nicht letztlich doch in einen (vielleicht sogar 

55 Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 617: »Understanding God 
as source (arché) without being agent-producer, makes God intimately present in the 
exercise of all agent-productive power, and shows that power to be ultimately God’s.«
56 Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 617.
57 Vgl. A. Kreiner, Das wahre Antlitz Gottes – oder was wir meinen, wenn wir Gott 
sagen, Freiburg 2006, 312–316.

Dennis Stammer

414

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehr anspruchsvoll elaborierten und durchaus vertretbaren) Panthe­
ismus kippen, zumindest die Zuordnung zum Pan-en-theismus zu 
fallen scheint. Sie selbst merken entsprechend an:

»Euteleologie, obwohl nicht pantheistisch, scheint somit nur schwer­
lich als panentheistisch bezeichnet werden zu können, wenn dieses 
konnotiert, dass die natürliche Welt ›in‹ Gott ist. Es könnte folglich 
besser sein, Euteleologie als ›theen-pan-istisch‹ zu bezeichnen, weil, 
wie wir derzeit bemerken, sie dafür hält, dass Gottes Macht in und 
durch alle natürlichen Ausübungen von Macht ausgeübt wird.«58

Was aber bedeutet »Theen-pan-ismus«? Darunter kann nach allem, 
was Bishop und Perszyk mit ihrer Euteleologie erarbeitet haben, nicht 
verstanden werden, dass Gott als Entität in die Welt einzuordnen 
wäre. Das »Gott-in-Allem« bezieht sich somit nicht auf ein mereo­
logisches Teil-Ganzes-Verhältnis, bei dem die Welt gegenüber Gott 
das Umfassendere wäre. Möglicherweise handelt es sich schlicht um 
eine Spielart des Kosmotheismus, im Sinne einer monistischen – 
den Unterschied zwischen Natürlichem und Übernatürlichem aufhe­
benden – kosmischen Schöpferkraft, die alles, was existiert, in sich 
als Ausdruck des Kosmos realisiert. Ist das In-Sein allerdings als 
Gleichsetzung mit dem Begriff des kosmischen Ganzen – bei Bishop 
und Perszyk: des Universums – aufzufassen, bleibt zu fragen, wie 
sich die Konzeption tatsächlich noch von einem Pantheismus samt 
dessen Problemen abgrenzen lässt. Wenn letztlich die Grundaussage 
nur das In-Sein der göttlichen Kraft in einer explizit monistisch ver­
standenen Welt behauptet, und mehr noch: alle Ausübung von Kraft 
die Realisierung der göttlichen Kraft sein soll, erscheint es nahezu 
ausgeschlossen, überhaupt Eigenständigkeit und Freiheit endlicher, 
kreatürlicher Wesen zu denken.

58 Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 617 Anm. 27: »Euteleology, 
though not pantheist, might thus seem fairly described as panentheist, where this 
connotes that the natural world is ›in‹ God. It might be better, though, to describe 
euteleology as ›theen-pan-ist‹, since, as we are currently noting, it holds that God’s 
power is exercised in and through all natural exercises of power.«

14 Die immanente Transzendenz des Guten

415

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Problemüberhänge der Konzeption und Anfragen 
zur Personalität

Erinnert man sich, dass die Grundmotivation der euteleologischen 
Konzeption in der Unerträglichkeit der Konsequenzen des univoken 
Personverständnisses im Gottesbegriff lag, ist vernehmlich zu fragen, 
wie sich die Konzeption selbst an diesen Problemen bewährt. Vor 
allem scheint mit der starken Betonung der göttlichen Immanenz im 
naturalistischen Monismus das Problem des Bösen in der Welt nur 
mehr verschärft zu sein. Wenn alles nur existiert, weil das Gute sich 
selbst realisiert – oder noch zugespitzter: Wenn alles nichts Anderes 
ist, als die unerschöpfliche Selbstrealisierung des Guten –, woher 
kommen dann die Übel? Gegen diese Fragestellung erscheint die 
von Laktanz Epikur zugeschriebene Theodizeeproblematik geradezu 
harmlos, oder etwa nicht? Zumal Bishop und Perszyk das klassische 
Argument vom Übel (Argument from Evil) gegen den personalen 
OmniGod selbst noch beziehungsethisch zum »Normativ relativier­
ten ›logischen‹ Argument vom Übel« (Normatively Relativized ›Logi­
cal‹ Argument from Evil) aufgeladen haben.59 Das euteleologische 
Gottesverständnis soll demgegenüber Gott als »Liebe« im vollen 
Sinne denkbar machen. Und Liebe und Realität des göttlichen Guten 
fallen bei ihnen zusammen:

»In der euteleologischen Konzeption kann das Göttliche nicht nur 
mit Liebe identifiziert werden, insofern das höchste Gute das letzte 
Ziel (telos) von allem ist, das existiert, sondern zugleich mit der 
Realität, insofern diese inhärent auf das höchste Gute ausgerichtet ist, 
und tatsächlich existent ist nur, weil das Ende bereits erreicht/erfüllt 
[fulfilled] ist.«60

5.

59 Vgl. Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 110. Sie sehen sogar ein – 
vom Bösen unabhängiges – beziehungsethisches Argument gegen den OmniGod, 
112: »If God is both a person and the all-powerful producer and sustainer of all else 
that exists, he may not be able to relate to created persons in ways consistent with the 
highest perfection of personal relationship, because he cannot escape playing too 
dominant a role in those relationships. The Being who is ultimately causally implicated 
in sustaining each created person’s every thought, feeling, and action arguably cannot 
Itself be a person who could establish with those creatures the best kind of interper­
sonal loving relationship.«
60 Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 121: »On the euteleological con­
ception, the divine may be identified, not just with Love, as the supreme good which 
is the ultimate telos of all that exists, but, at the same time, with reality at its most 

Dennis Stammer

416

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aber wie kann diese Perspektive nun mit der Realität des Übels ver­
einbart werden? Der bereits angesprochene Schachzug, dass zumin­
dest ohne »personal super-agent« auch kein Verantwortungssubjekt 
für das Böse mehr ausgemacht werden könne,61 mag logisch-seman­
tisch bestechen, erscheint nichtsdestoweniger dennoch das eigentli­
che Problem der Theodizee nicht zu lösen. Erscheint es nicht vielmehr 
allein aus Kohärenzgründen als blanker Hohn, dass nun die Realität 
selbst sich realisierende Güte, ja, Liebe sein soll – trotz der »horren­
dous Evils«, auf die Marilyn McCord Adams nachdrücklich hinwies: 
»Liebe und Horror sind zugleich die kausalen Resultate des Univer­
sums, wie es uns vorliegt.«.62 Bishop und Perszyk antworten darauf:

»Das Übel und Defekte der Existenz können zu Bestandteilen in der 
evolutionären Entwicklung unter Naturgesetzen erklärt werden, die 
notwendig für hinreichende Level physischer Komplexität zur Realisa­
tion des höchsten Guten sind.«63

Alles Unbehagen, das sich mit den klassischen stoischen oder Leib­
niz’schen Argumenten der Theodizee verbindet, keimt diesbezüglich 
auf: Ist es nicht makaber, zu behaupten, alles sei nicht nur Realisierung 
des Guten, sondern grundsätzlich Erscheinung der Liebe, das Übel 
dafür lediglich hinzunehmende notwendige Konstitutionsbedingung, 
und eine Verantwortung könne man schlicht dem letzten Wirklich­
keitsgrund nicht zuschreiben, weil er zwar in sich selbst höchster 
Sinn, Ziel und Zweck, sei, aber eben nicht Verantwortungssubjekt? 
Mit einem speziell Richard Schaeffler gedenkenden Wort, das auch in 
anderen geschichtsphilosophischen Kontexten oft gebraucht wurde, 
müsste man es doch in höchstem Sinne skandalös nennen, wenn 
eine Theodizee sich so versteht, dass sie »die Opferung ganzer Gene­

profound or ultimate-that is to say, with reality as inherently directed upon the 
supreme good, and actually existing only because that end is fulfilled.«
61 Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 618: »No responsibility for 
the evil exercise of creaturely power can be transmitted to God, since God is not a 
personal agent, who must then be regarded as belonging to our moral community if 
it is to be meaningful to describe him as perfectly good.«
62 Vgl. dazu M. McCord Adams, Horrors. To What End?, in: A. Buckareff /Y. 
Nagasawa (Hg.), Alternative Concepts of God, Oxford 2016, 128–144, hier: 133: 
»Both love and horrors are causal resultants of the universe as we have it.«
63 Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 122: »The evils and defects of 
existence may be explained as inherent in the evolutionary development under natural 
law of sufficient levels of physical complexity for the realization of the supreme good 
to be a real possibility.«

14 Die immanente Transzendenz des Guten

417

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rationen und Völker ›auf der Schlachtbank der Geschichte‹ dadurch 
rechtfertigt, dass nur auf diesem Wege ein göttlicher Heilsplan erfüllt 
werden konnte.«64

An diesem Punkt scheint sich die All(ein)wirksamkeitsthese der 
Euteleologie am meisten selbst auf die Füße zu fallen. Spricht man 
von einem Heilsplan, kommen wir aus der Theodizeeproblematik 
ohne Umschweife in die soteriologische Perspektive: Ist es aus theolo­
gischer Perspektive überhaupt noch möglich, mit einem nicht explizit 
personalen Gottesverständnis von Erlösung zu reden? Ein Erlösergott, 
der am Ende vielleicht nicht alles einfach wegwischt, aber zumindest 
begründete Hoffnung stiftet, dass »der Tod nicht das letzte Wort 
hat«, scheint eine eschatologisch-soteriologische Grundbedingung 
gelungener Theologie zu sein.65

Diesbezüglich geraten Bishop und Perszyk selbst ins Straucheln. 
Sie sehen klar und deutlich, dass sie womöglich das logische Problem 
des Übels – zumal in der erweiterten Variante – zwar vermeiden, nicht 
aber das existenzielle Problem des Übels:66

»Die andere Art intellektueller Schwierigkeit, Gott zu vertrauen, die 
Lösung des existenziellen Problems des Übels, entsteht für die euteleo­
logische Konzeption in der Tat. Ist der Gott, der Liebe ist, das letzte 
Ziel [telos] des Universums, dessen Realisationen seine ganze Existenz 
erklären, mächtig genug, dass man ihm berechtigterweise vertrauen 
kann, dass er wertvoll genug ist, vom Übel erlösen zu können?«67

64 R. Schaeffler, Philosophische Einübung in die Theologie, Bd. 2: Philosophische 
Einübung in die Gotteslehre, Freiburg – München 2008, 385, bezogen auf Hegels 
Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie.
65 Vgl. H. Tetens, Gott denken. Versuch einer rationalen Theologie, Stuttgart 2015, 
65: »Behält der Tod das letzte Wort, ist eine Erlösung durch Gott nichts als eine Illu­
sion.«
66 Vgl. zu dieser Unterscheidung im Problem des Übels Bishop/Perszyk, Concepts 
of God [wie Anm. 1], 106: »The phrase ›the problem of evil‹ may be used to refer to 
importantly different problems. In particular, a distinction is sometimes made 
between the ›intellectual‹ or ›theoretical‹ and the ›existential‹ or ›pastoral‹ problems 
of evil. The problem of evil from which our present discussion begins does have an 
essential intellectual component, though at its root it is an existential problem – a 
problem for lived human existence. But, at the outset, we will leave the labels aside, 
and be content to specify ›the problem of evil‹ with which we are concerned as 
expressed in this question: how is it possible to (continue to) believe in God with 
intellectual integrity in the face of full, clear-sighted, acknowledgment of actual evil?«.
67 Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 122: »The other kind of intellec­
tual difficulty in trusting God in resolving the existential problem of evil does, how­
ever, arise for the euteleological conception. Is the God who is Love, the ultimate telos 

Dennis Stammer

418

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indem sie die Werthaftigkeit als Vertrauensgrundlage zur Erlösungs­
mächtigkeit hervorheben, liegt ein rhetorisches Moment in der Frage: 
Was sollte denn wertvoller sein, als die höchste Güte, das Gute selbst? 
Man könnte darin fast die geradezu schnoddrige Abweisung der Frage 
wähnen, dass es »nichts Besseres« gäbe, als dieses Gute, wie es nun 
mal im Universum sich realisiert. Ganz leibnizeanisch gewendet: 
Die beste aller möglichen Welten. Wird man damit der Kontingenz 
der endlichen Wirklichkeit aber gerecht? Wird sie als Kontingenz 
überhaupt ernst genommen? Man darf sich durchaus fragen, ob 
Bishop und Perszyk mit ihrer monistischen Wende, statt lediglich 
die axiarchische Ausgliederung des Guten ins »Jenseits des Seins« 
aufzuheben, das kontingente Sein in seiner Kontingenz verloren oder 
zumindest unsachgemäß bonisiert haben.

So einfach machen es sich Bishop und Perszyk aber nicht. 
Sie gestehen vielmehr die Schwierigkeit zu, in die sie geraten. 
Gerade im Blick auf die Einwände von Marilyn McCord Adams 
Argumente konzedieren sie, dass in der Euteleologie »die göttliche 
Macht zu retten, keine alles-kontrollierende Macht« sei und deswegen 
prima facie durchaus »schwach erscheine«; vielmehr sei die göttliche 
Macht in ihrer Konzeption »eher sanft überredend, unnachgiebig 
erfindungsreich, und im Letzten siegreich«, was aber ohne Weiteres 
zum Verständnis der »Erlösungskraft der Liebe« (salvific power of 
love) in christlicher Tradition passe.68 Man solle sich diese Kraft in 
der euteleologischen Konzeption zwar nicht als »übernatürlich« vor­
stellen, nichtsdestotrotz aber als »transzendent«, insofern sie »eine 
emergente Kraft (die Kraft von etwas Beziehungshaftem/Relationa­
lem)« sei.69 Als solche scheint sie schließlich doch »alles an Erlösung 
durch göttliche Aktivität zu sein, worauf wir innerhalb der Schöpfung 

of the Universe whose realization explains its very existence, powerful enough to be 
rightly trusted for worthwhile salvation from evil? Without supernatural personal 
agency, how could the divine love be effective for salvation? And how widely could 
salvation be achieved?«.
68 Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 122: »There is widespread witness 
to the salvific power of love in the Christian scriptural/ecclesial tradition. Yet, in the 
experience of that tradition, the divine power to save is not an all-controlling power-
in that mode it appears weak-but rather it is gently persuasive, relentlessly inventive, 
and ultimately victorious.«
69 Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 122: »This salvific power of love, 
though not supernatural, may nevertheless count as transcendent, in the sense that it 
is an emergent power (the power of something relational) whose operations could not 
be the object of any scientific understanding.«

14 Die immanente Transzendenz des Guten

419

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


setzen können«, und das kann uns möglicherweise als zu wenig 
erscheinen, unsere Zweifel restlos zum Verschwinden zu bringen. 
Dennoch sei es »Grund für Hoffnung, dass die Erlösung erreichbar 
sei«.70 Schwieriger sei jedoch, dass anscheinend die Realität des 
Übels gegen die Grundthese der Euteleologie spreche: Anscheinend 
erklärt die Realisierung des Guten letztlich doch nicht das Ganze 
der Wirklichkeit:71 »Das Übel, von dem wir erlöst werden wollen, 
ist inhärent dysteleologisch – oder wird zumindest so erfahren.«72 

Dies sei ein »evidenzielles« bzw. »induktives« Argument des Übels 
gegen ihre eigene Konzeption.73 Als solches betreffe es nicht die logi­
sche Konsistenz, viel grundlegender jedoch, könnte man sagen, die 
Bewährung an der Wirklichkeit. Für dieses Problem sehen Bishop und 
Perszyk aber die Möglichkeit, dass beispielsweise die Christologie 
eine Lösung bieten könne, die sie allerdings bislang nicht vorlegten.74

Fraglich erscheint vor diesem Hintergrund jedoch, inwieweit die 
euteleologische Konzeption der existenziellen Dimension generell 
gerecht zu werden vermag. Das Problem des Übels ist der augenfäl­
ligste Extremfall. Aber die Probleme beginnen schon früher: Wie lässt 
sich eine Gottesbeziehung – mehr noch: Gott als Liebe – denken, 
wenn er selbst nicht personal sein soll? Ist das nicht ein Widerspruch, 

70 Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 123: »If there is no overarching 
supernatural control, and ›all‹ we have to rely on for salvation by divine agency is the 
power of love within creation, that power may seem too weak to deserve our ultimate 
trust. Participating fully in perfectly loving relationship may indeed constitute worth­
while salvation (perfect love casts out fear, enabling us properly to come to terms with 
evil, sin, and death). What may seem doubtful, however, is whether love’s productive 
power for good is powerful enough to ground hope that this salvation is achievable.«
71 Vgl. Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 123: »The problem is that 
actual evils and defects count against the world's being as euteleological theism says 
it is. Arguably, the nature and extent of actual evils and defects are evidence that the 
supreme good of loving relationship is not the ultimately explanatory telos of the Uni­
verse, and any ›salvation‹ achieved by participation in perfect love is purely a happy 
accident.«
72 Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 123: »Evil from which we desire 
to be ›delivered‹ is – or, at least, is experienced as – inherently dysteleological«.
73 Bishop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 124.
74 Bermerkenswert ist diesbezüglich vor allem der Hinweis Bishop/Perszyk, 
Concepts of God [wie Anm. 1], 125, Anm. 48: »Our response to the problem of evil 
thus agrees with Marilyn Adams in accepting the importance of theological content 
that goes beyond the bounds of ›restricted‹ theism. Adams has made a notable con­
tribution to Christology in her response to the problem of evil (see Adams 2006). A 
euteleological Christology would no doubt look significantly different from hers.«

Dennis Stammer

420

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der über die bloße »religiöse Psychologie« auch in die metaphysische 
Dimension hineinreicht?

Bishop und Perszyk lehnen in erster Linie ab, Gott »eine Person« 
zu nennen – noch dazu in übernatürlicher Wohnhaft. Es ist gewisser­
maßen der »bärtige Mann auf der Wolke«, gegen den sie sich wenden. 
Dies sei, wie sie selber sehen, nicht der Gott christlicher Lehre:

»Die rechtgläubige Lehre von der Trinität unterstützt die Idee nicht, 
dass Gott ›eine Person‹ (auch wenn dieser Ausdruck nur so zu ver­
stehen sein soll, dass er ›zumindest eine Person‹ meine) in einem 
modernen Sinne des Begriffs ist. In Wirklichkeit behauptet keine 
konziliare Verkündigung oder konfessionelle Formel explizit, dass Gott 
eine Person ist.«75

Deswegen erscheine es einerseits durchaus gerechtfertigt, die Über­
tragung des literal gefassten, modernen Personverständnisses – des 
numerisch identischen Verantwortungssubjektes – auf Gott zu kriti­
sieren. Andererseits sehen sie sich selbst eher in apophatischer Tradi­
tion der negativen Theologie. Dieser entsprechend müsse ergänzend 
hinzugefügt werden, dass Gott zugleich »nicht unpersönlich« (not 
impersonal) genannt werden könne – er sei, man habe Paul Tillich 
im Hinterkopf – »nicht weniger als eine Person« (not less than a 
person).76 In ihrer bis dato jüngsten Publikation werden sie sogar 
noch deutlicher:

»Hier ist es erwähnenswert, dass eine nicht-personale Konzeption der 
Göttlichkeit Gott nicht ›unpersönlich‹ zu nennen braucht, indem sie 
ihn als weniger als einen allwissenden und allmächtigen, übernatürli­
chen und immateriellen personal Handelnden interpretiert; stattdes­
sen kann die Interpretation darauf drängen, dass Gott mehr als solch 
ein Seiendes sei, ›transpersonal‹, wenn man so möchte. Folglich sind 
in der Euteleologie die der Realität inhärenten göttlichen Kräfte analog 
zu und größer als jene irgendeines möglichen personalen Handelnden 

75 Bishop/Perszyk, God as Person [wie Anm. 1], 230: »So, the orthodox doctrine of 
the Trinity does not support the idea that God is ›a person‹ (even if this expression is 
understood to mean ›at least one person‹) in anything like the modern sense of the 
term. In fact, no conciliar pronouncement or confessional formula explicitly states that 
God is a person.«
76 Bishop/Perszyk, God as Person [wie Anm. 1], 235. Ähnlich P. Tillich, Systema­
tische Theologie, Bd. 1, Stuttgart 81987, 283: »›Persönlicher Gott‹ bedeutet nicht, dass 
Gott eine Person ist. Es bedeutet, daß Gott der Grund alles Personhaften ist und in 
sich die ontologische Macht des Personhaften trägt. Er ist nicht eine Person, aber er 
ist auch nicht weniger als eine Person.«

14 Die immanente Transzendenz des Guten

421

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sowie aktual endlicher Personen. Mit ihren beschränkten Wissen und 
Handlungskräften behalten sie das Bild jener größeren Kräfte.«77

So gesehen kann man den euteleologischen Ansatz als ein Plädoyer in 
erster Linie gegen univok-abstrakte Gottesverständnisse (wie sie leider 
zuhauf in der Analytischen Theologie des angelsächsischen Raumes 
präsentiert werden) auffassen. Vielleicht entwickelt sich sogar unter 
Rückgriff auf die analoge Redeweise und tiefer reichende Verständ­
nisse von Personalität als analoger Begriff und Transzendentale78 ein 
Verständnis des deus semper maior auch innerhalb der analytisch 
geprägten Religionsphilosophie. Bishop und Perszyk bieten dafür 
einen interessanten Ausgangspunkt, wenngleich die nötige Balance 
der Konzeption noch Arbeit erfordert. Insbesondere eine grenzbegriff­
liche Ausarbeitung des Personenbegriffs inklusive einer transzendenta­
len Vertiefung des Transzendenzverständnisses, die es bewerkstelligen, 
religiöse Psychologie und Metaphysik zusammen zu binden sowie 
dem Problem des Übels in Form der Dysteleologie zu entgehen, 
erscheint mir nötig, damit der Ansatz nicht der Feuerbach’schen 
Projektionshypothese zum Opfer fällt oder an der soteriologischen 
Frage zerbricht.

77 Bishop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 616: »Here it is worth 
remarking that a non-personal conception of divinity need not render God ›imper­
sonal‹ by interpreting him as less than an all-knowing and all-powerful supernatural 
and immaterial personal agent; instead the interpretation may be urging that God is 
more than such a being, ›transpersonal‹, if you like. Thus, for euteleology, the divine 
powers inherent in Reality are analogous to, and greater than, those of any possible 
personal agent, and actual finite persons, with their limited knowledge and agential 
powers, simply bear the image of those greater powers.«
78 Ausgehend von D. Stammer, Im Erleben Gott begegnen, Freiburg – München 
2016, ab S. 167, hoffe ich dieser Perspektive auch künftig weiteren Ausdruck verleihen 
zu können.

Dennis Stammer

422

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397 - am 18.01.2026, 10:14:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Ausgangsproblematik: Kritik am sogenannten »Personal Omni-God«
	2. Eine monistische Wende der Theologie?
	3. Die Realität des Guten als immanenter Grund der Wirklichkeit
	4. Das Verständnis der ›göttlichen Realität‹ und eine Zuordnung der Konzeption
	5. Problemüberhänge der Konzeption und Anfragen zur Personalität

