Dennis Stammer

14 Die immanente Transzendenz des Guten in
der euteleologischen Gotteskonzeption von
John Bishop und Ken Perszyk

In der englischsprachigen — vornehmlich analytisch gepragten —
Religionsphilosophie nehmen John Bishop und Ken Perszyk eine
Sonderstellung ein. Sie sind keine Theologen. Ihre Profession ist die
Philosophie. Dennoch haben sie nach der Jahrtausendwende einen
originellen Beitrag zur Frage nach dem Gott-Welt-Verhaltnis geleis-
tet, der unter Analytischen Theologen zurzeit eine gewisse Hochkon-
junktur hat. Man konnte sogar sagen, sie riitteln mit ihrem Beitrag
an den Grundfesten der Debatte um den Panentheismus, indem
sie ein eigenstidndiges Gegenkonzept offerieren: eine »eu-teleologi-
sche« Konzeption.!

1 Die Beitrdge von John Bishop alleine und zusammen mit Ken Perszyk erstrecken
sich iiber einen Zeitraum von 20 Jahren. Zu nennen sind vor allem: J. Bisnor/K.
Perszyk, A Euteleological Conception of Divinity and Divine Agency, in: Th.
Scuartr/Ch. Tarp/V. WeGener (Hg.), Rethinking the Concept of a Personal God,
Miinster 2016, 211-225, J. Bisaor/K. PErszyk, God as Person — Religious Psychology
and Metaphysical Understanding, in: TH. ScuArtr/C. Tapp/V. WEGeNER (Hg.),
Rethinking the Concept of a Personal God, Miinster 2016, 227-241, J. Bisnor/K.
Perszyk, Concepts of God and Problems of Evil, in: A. Buckarere/Y. Nacasawa (Hg.),
Alternative Concepts of God, Oxford 2016, 106—127 und J. Bisuor/K. PErszyk, The
Divine Attributes and Non-personal Conceptions of God, in: Topoi 36 (2017) 609-
621 sowie bereits vorausgehend in Ansitzen: J. Bisaor/K. PErszyk, Divine Action
Beyond the personal omniGod, in: J. Kvanvic (Hg.), Oxford Studies in Philosophy
of Religion 5, Oxford 2012, 1-17. Weitere Aufsitze, die grundlegend in die Richtung
der Euteleologie weisen, sie jedoch noch nicht explizit oder nur sehr skizzenhaft in
Ansitzen ansprechen, sind: J. Bisnop, The normatively relativised logical argument
from evil, in: IJPR 70,2 (2011), 109-126, J. Bisxor, Towards a Religiously Adequate
Alternative to OmniGod Theism, in: Sophia 48 (2009) 419-433, J. Bisuor, How a
Modest Fideism may Constrain Theistic Commitments: Exploring an Alternative to
Classical Theism, in: Philosophia 35 (2007) 387-402 sowie J. Bisnop, Can There Be
Alternative Concepts of God?, in: NOUS 32,2 (1998), 174-188 [=Bisnor 1998]. Ich

397

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

1. Die Ausgangsproblematik: Kritik am sogenannten
»Personal Omni-God«

Nach wie vor, so stellen Bishop und Perszyk fest, sei das dominante
Gottesverstandnis in der englischsprachigen Religionsphilosophie
analytischer Pragung dasjenige eines als Person aufgefassten tiber-
nattirlichen Wesens, das die klassischen All- bzw. Omni-Pradikate
(Allmacht, Allwissen und Allgiite) auf sich vereinigt und als Schopfer
unserer Welt gelte. Dies sei der sogenannte »personal omniGod«.?
Sie geben eine Vielzahl von Referenzen fiir dieses Statement an,
von denen namentlich besonders Richard Swinburne, William P.
Alston und Alvin Plantinga hervorstechen.? Wenn etwa mit Plantinga
Gott als »allmiachtige, allwissende, vollkommen gute Person (eine
Person ohne Kérper)« begriffen wird, »die uns und unsere Welt
geschaffen hat, stellt sich unmittelbar die Frage nach der Bedeutung
und Vereinbarkeit dieser Pradikate in Bezug auf die klassischen
Probleme des Handelns Gottes in der Welt — vor allem aber beziiglich
der Theodizee-Problematik.* Gleich wie man die Gottespradikate
versuche zu deuten oder zu korrigieren, versage letztlich die Vor-
stellung eines transzendenten »personal super-agent«, wie Bishop
und Perszyk den »omniGod« durchaus pejorativ auch bezeichnen,®

konzentriere mich in diesem Beitrag fiir die Darstellung der eutelologischen Konzep-
tion vornehmlich auf die jiingeren und ausgearbeiteteren Konzeptionsbeitrage und
erginze diese lediglich, wo unbedingt nétig, durch Ausgriffe auf die éltere Literatur.

2 Vgl. Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 211: »The domi-
nant conception of God found amongst English-speaking philosophers of religion in
the analytical tradition is that of the personal omniGod, according to which God is
»an all-powerful, all-knowing, wholly good person (a person without a body) who has
created us and our world«.« Vgl. auch Bisaor/Perszyk, The Divine Attributes [wie
Anm. 1], 609: »The God of the monotheist traditions is typically taken to be >the
personal omniGods, a supernatural immaterial personal agent who creates all else that
exists and who possesses the omni-properties< (such as omnipotence, omniscience,
and omnibenevolence). On this view, God’s attributes are the attributes of a person,
albeit of essentially unique status.«

3 Vgl. Bisnor/Perszyk, Divine Action [wie Anm. 1], 1. Siehe zudem die lange Liste
von Beziigen in Bisnor/Perszyk, God as Person [wie Anm.1], 227. Vgl. auch
W. LOFFLER, Panentheismus ohne Subjekt. Zur »euteleologischen« Gotteskonzeption
von John Bishop und Ken Perszyk, in: S. WENDEL/TH. ScHARTL, Gott — Selbst —
Bewusstsein, Regensburg 2015, 203-223, hier: 207.

4 Vgl. Bisnor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 107f. unter Bezug auf A.
PrLanTINGA, Warranted Christian Belief, Oxford 2000, 3.

5 Bisnor/PEerszyk, Divine Action [wie Anm. 1].

398

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

fortwiahrend an dem massiven Problem des Bosen in der Welt.
Mit ihrem »Normatively Relativized >Logical< Argument from Evil«
(NRLAFE) haben Bishop und Perszyk dies mehrfach vorgebracht.® Sie
erweitern das klassische »Argument from Evil« in seinen logischen
und existenziellen Aspekten” um einen beziehungsethischen Aspekt
(»ethics of (perfectly) right relationship«). Dabei bezweifeln sie die
Moglichkeit, dass ein fiir das Bose in der Welt auch nur — durch das
blofle Zulassen — mitverantwortlicher Schopfer in eine Beziehung
vollkommener Liebe zu seinen Geschopfen treten kann.® Wie man
es dreht und wendet, als »Schopfer und Erhalter von allem, das es
gibt«, bleibt Gott fiir Bishop und Perszyk nicht nur mit-, sondern auch
letztverantwortlich fiir das Bése — dies zudem in seinen schlimmsten
Formen, den sogenannten »horrendous evils«. Selbst eine schlussend-
liche Erlosungstat Gottes vermag den Makel der Beziehung zwischen
Schopfer und Geschopfen ihres Erachtens nicht zu verschnen, weil das
Vertrauen in die unbedingte Giite unwiederbringlich vorbelastet sei.?

Fiir Bishop und Perszyk ist deshalb die Vorstellung Gottes als
einer transzendenten Person das hauptsachliche Problem der aktuel-
len Analytischen Theologie, wenn nicht gar der Theologie tiberhaupt.
Ihrer Analyse des modernen Personbegriffes zufolge ist es unum-
ganglich, dass — egal wie man es ausdriickt, ob als »eine Persong,
»personal«, »person-dhnlich«, »personlich« usw. — der semantische
Kerngehalt in »Geist- und Handlungspradikaten« besteht.'9 Genauer

¢ Siehe Bisnor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1] sowie bereits Bisaor, The
normatively relativised logical argument from evil [wie Anm. 1], 109-126.

7 Vgl. zum klassischen Argument from Evil Bisnor/Perszyk, Concepts of God [wie
Anm. 1], 106: »how is it possible to (continue to) believe in God with intellectual
integrity in the face of full clear-sighted, acknowledgement of actual evil?«.

8 Bisxor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 112: »The Being who is ultimately
causally implicated in sustaining each created person's every thought, feeling, and
action arguably cannot Itself be a person who could establish with those creatures the
best kind of interpersonal loving relationship.«

9 Vgl. Bisnor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 109: »Now, the personal
omniGod is the creator in the sense that he is the unproduced producer and sustainer
of all else that exists. God is thus ultimately, if indirectly, causally responsible for all
horrendous evils. So if God does finally bring participants in those evils into the joy
of eternal relationship with him, he will be coping with the effects of evils that he
himself ultimately produced.«

10 Vgl. Bisuor/Perszyk, God as Person [wie Anm. 1], 232f., hier insbesondere 233:
»to say that God is personal just is to say that God is a person to whom it is appropriate
to ascribe (literally, whether partially univocally or analogically) at least a restricted
range of mental- and action-predicates. On this view, however, God is being described

399

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

geben sie das bestimmende moderne Personverstandnis mit Boethius,
John Locke und René Descartes anhand zweier Aspekte wider: ers-
tens als »diskret individuelles Bewusstseinszentrums«, das zweitens
iiber Handlungsfreiheit verfiigt und somit letztlich auch fiir seine
Handlungsfolgen in einem »forensischen« Sinne verantwortlich ist.!!
Das moderne Personverstindnis kann somit aus ihrer Perspektive
kurz zusammengefasst werden als das eines selbstbewussten Verant-
wortungssubjekts.

Die entscheidende Frage ist, ob sich dieses Verstandnis ohne
Weiteres vom Menschen auf Gott tibertragen lasst. Handelt es sich
dabei nicht vielmehr um einen galoppierenden Anthropomorphis-
mus, wie ihn etwa schon Fichte oder Feuerbach unterstellt haben?
Tragt der Begriff der Person nicht alle Grenzen und Beschrankun-
gen der endlichen Person in den Gottesbegriff ein? Ist er somit
lediglich eine Projektion unserer Selbsterfahrung, die ins Unendliche
verlangert wird? Inwieweit ist es schliellich fiir die metaphysische
Gottes-Rolle tiberhaupt erforderlich, Gott als eine Person zu denken,
damit er als vollkommene Giite mit seiner Schopfung in einer Bezie-
hung vollkommener Liebe stehen kann? Moglicherweise erscheint
um des Guten und der Liebe willen eine Abkehr vom Verstiandnis
eines personalen »omniGod« unausweichlich, sodass die Rede von
Gottes Personalitat nur im Rahmen einer »religiosen Psychologie«
zu verorten sein kann, die unsere alltagspraktischen religiosen Glau-
bensvollziige leichter vermittelbar macht?'? Zumindest wiirde nach
Bishop und Perszyk Gott auf diese Weise die »Verantwortung« fiir das
Bose los, weil er nicht mehr als Verantwortungssubjekt gelten konnte.!3

as a person in a suitably pared down sense (excluding corporeal properties, in partic-
ular). It seems, then, that there may be little real distinction between holding that God
is personal and holding that God is a person: in either case, what is ascribed to God is
understood as making a literally true metaphysical claim about God or God’s nature.«
11 BisHop/PEeRrszYK, God as Person [wie Anm. 1], 230: »the modern (Boethian-Carte-
sian-Lockean) sense of a discrete individual centre of consciousness that considers
itself as itself; [...] the modern (Lockean) forensic sense of a person as an agent capable
of bearing moral responsibility for outcomes that occur through its own agency.«

12 Dieser Vorschlag wird in Bisnor/Perszyk, God as Person [wie Anm. 1], dort ins-
besondere 235-239 erortert. Sie schrinken jedoch schon vorher ein, dass ein trinita-
risches Verstandnis geméf der christlichen Lehre diese Probleme nicht unbedingt
haben muss. Vgl. Bisaor/Perszyk, God as Person [wie Anm.1], 230. Vgl. auch
Bisnor/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 611.

13 Brsaor/PErszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 618: »No responsibility for
the evil exercise of creaturely power can be transmitted to God, since God is not a

400

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

2. Eine monistische Wende der Theologie?

Was aber ist das fiir eine Alternative? Wird nicht sprichwortlich das
Kind mit dem Bade ausgeschiittet, wenn man auf die Personalitat
Gottes ganz verzichten wollte? Ist es nur religiose Psychologie, die
uns die Rede von Gottes Personalitidt nahelegt, etwa im Bittgebet,
oder gehort Personalitdt nicht doch — auch unter metaphysischen
Gesichtspunkten — mafigeblich zur »Gottes-Rolle«?!4

Nahern wir uns diesen Fragen langsam an. Aus der Perspektive
von Bishop und Perszyk gilt es zunéchst, ein Zwei-Stockwerke-Den-
ken bzw. einen Dualismus zwischen Gott und Welt zu vermeiden.
Insbesondere der sogenannte »klassische Theismus« scheint ihnen
auf den ersten Blick einen solchen Dualismus zu forcieren. Wird Gott
als welt-transzendente Entitit verstanden, die nur durch interventio-
nistische Eingriffe in und gegen die ontologische Eigendynamik der
Welt und ihre Naturgesetze auf sie wirken kann, wird ein »Drama der
Freiheiten« etabliert, das beispielsweise im kontinentalen Diskursfeld
Magnus Striet seit geraumer Zeit propagiert.15

Was aber wire eine probat entgegenzusetzende theologische
Option mit weniger Problemen? Diese miisste Bishop und Perszyk
zufolge grundlegend monistisch sein, was in der konkreten Ausgestal-
tung jedoch nicht erst seit Spinoza eine Menge weiterer Fragen und
Probleme aufweist. Bishop und Perszyk bekennen sich bzgl. ihrer

personal agent, who must then be regarded as belonging to our moral community if
it is to be meaningful to describe him as perfectly good.«

4 Dafiir pladiert zumindest Brian Leftow. Vgl. B. Lerrow, Naturalistic Pantheism,
in: A. BUCKAREFF /Y. NAGASAWA (Hg.), Alternative Concepts of God. Essays on the
Metaphysics of the Divine, Oxford 2016, 6487, hier besonders 73: »If God is a person
of an extraordinary sort, He is still a person. If He is not a person, still He is personal.
Even the most anti-anthropomorphic theists, so long as they do not simply subside
into negative-theological silence, admit that God knows, God wills, and God is good,
in some legitimate sense of these terms: Even Aquinas’ theory of analogy tells us that
these are really, literally true of God, though the way these properties are realized in
God - the sense in which they are true of Him or what it is in God that satisfies these
terms’ senses- is ultimately beyond us.«

15 Vgl. etwa schon M. StrieT, Bestimmte Negation. Annidherungen an ein offenes
Kapitel der Gotteslehre, in: J. VALENTIN/S. WeNDEL (Hg.), Unbedingtes Verstehen?!
Fundamentaltheologie zwischen Erstphilosophie und Hermeneutik, Regensburg
2001, 130-144, hier besonders 143: »[...] es [ist] aber um so dringlicher, zu einer
Denkform zu gelangen, die die urspriingliche und bleibend-reale Differenz im Gott-
Welt/Mensch-Verhiltnis zu denken erlaubt.«

401

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

eigenen Konzeption freimiitig zu einem »naturalistischen Monis-
mus«:

»Die euteleologische Konzeption ist monistisch — sie weist den Dua-
lismus von supernatural und natural zuriick. Und sie kann in diesem
Sinne, und nur in diesem Sinne, zutreffend als >naturalistische< Kon-
zeption der Gottlichkeit und der gottlichen Schopfung bezeichnet wer-
den.«16

Ohne sogleich einen atheistischen Naturalismus oder einen Pantheis-
mus zu behaupten, widmen sich Bishop und Perszyk erst einmal der
Klarung des Naturalismus-Begriffes. Sollte mit diesem unmittelbar
ein reduktionistischer Physikalismus gemeint sein, der Geistigkeit
mikroreduktionistisch eliminieren oder epiphdnomenal seiner Wirk-
sambkeit berauben wollte, so wire dieser Begriff ihres Erachtens fiir die
eigene Konzeption unangebracht. Vielmehr hegen sie explizit keiner-
lei naturwissenschaftliche Absichten.!” Liegt die eigentliche Intention
des Begriffes jedoch darin, eine Kontraposition zum Supernaturalis-
mus zu erdffnen, d. h. jegliche Form auflerhalb der nattirlichen Welt
befindlicher Sonderbereiche sowie welttranszendenter Wesenheiten
abzulehnen, so erkldren sich die beiden Philosophen gerne offen als
Naturalisten. Das raumzeitliche Universum (méglicherweise auch
als »Multiversum«) sei alles, was es gib’c.18 Naturalismus bezeichnet
somit die Ablehnung von metaphysischen Hinterwelten.

Aber sind wir dann nicht doch wieder bei einem Pantheismus
angelangt, der Gott und Welt gemaf8 dem spinozistischen deus sive
natura identifiziert? Bishop und Perszyk verweisen zuvorderst darauf,
dass kein ernstzunehmender Pantheismus eine derart schlichte Iden-

16 Bisaor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 214: »the euteleo-
logical conception is monist — it rejects the dualism of supernatural and natural. And
it can, in that sense, and just in that sense, be properly described as a »natural-
ist< conception of divinity and divine creation.« [Ubersetzungen, wenn nicht anders
ausgewiesen, von D. St.].

17- Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 214, Anm. 12: »We
should emphasize that the euteleological conception is not a »naturalist< conception
of divinity in another commonly employed sense of that term, which connotes that it
belongs to natural scientific theory. Euteleological divinity would not register even at
the limit of an ideally completed scientific >theory of everything«.«

18 Bismop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm.1], 214: »For such a
monist conception, >the Universe« really does mean what it most fittingly ought to
mean namely, all that exists over the whole of space-time — or, as the case may be,
over the whole >multiverse« of different spatio-temporal universes that may exist.«

402

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

tifikation behaupten konne, bei der Gott gleichsam als Aggregat
der endlichen Dinge aufgefasst wiirde.!” Dies wire in der Tat ein
a-theistischer Naturalismus, der einfachhin die Vielheit der Seienden
zur letzten Wirklichkeit erklirte (was auch Spinoza definitiv nicht
gerecht wird). Stattdessen stehe vielmehr die Gottlichkeit der »Ein-
heit« (unity) alles dessen, was existiert, im Vordergrund. Damit es
um einen »Theismus« im weiteren Sinne gehen konne, miisse Gottes
Realitit selbst durchaus als »transzendent« (transcendent) bezeichnet
werden konnen. Thre eigene Konzeption erlaube dies, so Bishop und
Perszyk, auch ohne die Annahme einer metaphysischen Hinterwelt.
Sie formulieren: »Euteleologie identifiziert Gottes konkrete Realitat
mit dem Sein des Universums als Einheit, die das hochste Gute als
ihr Ziel [telos] realisiert.«?0 Die Zielgerichtetheit der Realitat, die
Ausrichtung auf die Realisierung des hochsten Gutes (und Guten),
ist fiir Bishop und Perszyk das Moment der Einheit (unity), das
die vielen natiirlichen Einzelnen miteinander vereint: Sie sind alle
darin geeint, teleologische Instanzen der Realisierung des Guten
zu sein. Zugleich sind sie als endliche Realisierung im Prozess der
Realisierung befindlich, solange sie existieren. Endliches Seiendes zu
sein, bedeutet aus der Perspektive von Bishop und Perszyk somit final
strebende Selbsttranszendenz.

Wie aber ist dieses finale Streben ontologisch begriindet? Bedarf
es nicht einer kausalen Erkldrung dafiir, weshalb es nicht nur stre-
bende Entitaten, sondern auch ein Universum als ihre Einheit samt
dem Ziel des Strebens iiberhaupt gibt? Und wie kann eine solche
Erklarung funktionieren, wenn sie nicht doch auf einen der Weltwirk-
lichkeit gegentiberstehenden Grund angewiesen sein soll? Schliefilich
ist das Gute als finaler Bezugspunkt bei Platon explizit eine »jenseits
des Seins« (epekeina tes ousias) verortete Idee, was dem monistischen
Ansatz von Bishop und Perszyk scheinbar zuwiderlauft.?!

19 Vgl. Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 222: »any serious
pantheism posits the divine as the uniy of all that exists, not the mere aggregation.«

20 BisHop/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm.1], 222: »For theism,
God’s reality must be a transcendent — a desideratum which we think euteleology
meets by identifying God’s concrete reality with the Universe's being a unity that real-
izes the supreme good as its telos.«

21 So schreiben Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm.1], 217
entsprechend: »But this Platonic way of meeting the requirement that the ultimate
efficient cause of the Universe be real retains the dualism our alternative seeks to avoid.

403

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

3. Die Realitat des Guten als immanenter Grund
der Wirklichkeit

Bishop und Perszyk mochten mit ihrem Ansatz durchaus theistisch
bleiben. Unter Bezug auf Brian Davies’ Unterscheidung zwischen
»Klassischem Theismus« und »Theistischem Personalismus« sehen
sie keinen Widerspruch zwischen der Bejahung eines traditionellen
Theismus und einer Ablehnung der Vorstellung, dass Gott eine tiber-
natiirliche Person sei.?? Nichtsdestotrotz impliziert ein theistischer
Ansatz nach wie vor, dass »Gott« oder »das Gottliche«, wie auch
immer er bzw. es schlussendlich gedacht wird, als schopferischer
Ursprung der Wirklichkeit anzusehen ist.2 Diesbeziiglich sprechen
sie sich dennoch nachdriicklich dagegen aus, irgendeine Form eines
Handlungsgeschehens anzunehmen:

»Der Monismus der euteleologischen Konzeption bringt es mit sich,
dass ein Verstandnis von Gottes Schopfung als Vollzug einer Hand-
lung durch eine tibernatiirliche Person zurlickzuweisen ist. [...] die
euteleologische Konzeption schliefit notwendig aus, die Idee Gottes
als Schopfer so zu verstehen, dass er ein Produzent von allem ist,
das existert.«?*

Ein Schopfungsmodell, das sich auf »Handlungskausalitdt« (agent-
causation) verpflichtet, lehnen Bishop und Perszyk strikt ab. Gegen
ein solches »agent-productive model« sei ihres Erachtens ein grund-

Platonic axiarchism, though it avoids God's being an immaterial personal agent, still
locates God (as The Good) in a separate immaterial ontological realm.«

2 Vgl. Bisnor/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 611: »Brain [Sic!]
Davies is a case in point. Davies distinguishes classical theism from what he calls
stheistic personalism¢, and claims that »according to classical theism, God is not a
personc. In fact, he goes further, saying that for classical theism >God is not an indi-
vidual belonging to any kind«[...].«

23 Vgl. Bisnor/PErszykK, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 215: »it is essen-
tial to theism that the existence of the whole natural universe is attributable to God
as its ultimate cause.«

24 Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 215: »The monism of
the euteleological conception entails that it rejects an understanding of God's creation
as the exercise of agency by a supernatural Person. [...] the euteleological conception
necessarily excludes the idea that God is creator in the sense that he is maker of all that
exists.«

404

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

legend anderes Verstandnis von Kausalitdt notig.?> Unter Riickgriff
auf die aristotelische Ursachenlehre sehen sie dafiir gute Chancen.
Schliefilich gebe es dort eine Vielfalt von Kausalitaten. Man konne
dem euteleologischen Ansatz entsprechend Gott ohne Weiteres zur
sletzten Finalursache« (ultimate final cause) erklaren:

»Was die euteleologische Konzeption betont, ist, dass Gott nicht nur
Schopfer in dem Sinne ist, dass er Quelle alles dessen ist, was existiert,
sondern auch in dem Sinne, dass Gott der letzte Zweck, Ende und
Ziel von allem ist, was existiert (wobei »alles, das existiert< alles mit
einbeziehen soll, was jemals existiert hat oder existieren wird).«26

Dass alles, was existiert, als »gottliche Schopfung« bezeichnet wird,
bedeutet fiir sie dasselbe, wie zu sagen: »es existiert fiir ein gottliches
Ziel oder einen Zweck«.?” Wird man dadurch aber die Frage nach der
sletzten Effizienzursache« (ultimate efficient cause) los?28

Bishop und Perszyk nehmen sich David Hume als Gewahrs-
mann, der Effizienzkausalitdt ihrer Lesart zufolge lediglich im wei-
teren Sinne oder metaphorisch verstehen ldsst. Bestimmte Bedin-
gungen »zdhlen als Griinde« auf dem Hintergrund bestimmter
Auffassungen von Naturgesetzen: »Die Notwendigkeit (oder Wahr-
scheinlichkeit) eines Effekts folgt lediglich logisch aus der Notwendig-
keit der jeweiligen Gesetze auf die Bedingungen.«*’

Unter diesem Gesichtspunkt mahnen sie zur Vorsicht, dass es
zumindest nicht ganzlich abwegig erscheine, »die Idee einer direkten

%5 Vgl. Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 216. Ahnlich
auch zum Folgenden die Argumentation in Bisnor/PErszyk, The Divine Attributes
[wie Anm. 1], 614.

26 Brsnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm.1], 213: »What the
euteleological conception emphasizes is that God is creator, not just in the sense that
God is the source of all that exists, but also in the sense that God is the ultimate
purpose, end, or telos of all that exists (where all that exists<is here intended to include
all that ever has or ever will exist).«

27 Bisror/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 213: »it exists for the
sake of a divine end or purpose«.

28 Bisnopr/PErRszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 215.

29 Brsnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 216: »On a Humean
account, we provide an efficient cause of an event’s occurrence by situating it within
a natural-law-governed pattern of events, in which certain antecedents to the
explanandum count as its causes. The necessitation (or probabilification) of the effect
by its causal antecedents is logically derivative from the necessity of the relevant laws.
Event-causes >producec their effects, then, only in an extended or even metaphorical
sense of the word >produce«.«.

405

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

Identifikation der Effizienzkausalitdt mit Handlungsproduktivitit als
anthropozentrischen Fehler aufzufassen«, insbesondere, wenn es um
die Ubertragung auf »Gott als der letzten Effizienzursache« gehe.30
Was wire aber eine andere Option?

Ohne das platonische, oder wie Bishop und Perszyk es nennen,
saxiarchische« Zwei-Stockwerke-Denken direkt zu tbernehmen,
lasst sich ihres Erachtens dennoch daraus die allgemeine Ansicht ent-
nehmen, dass Effizienzkausalitdt nicht notwendig nur als Handlungs-
produktivitat aufgefasst werden muss. Schlieilich sei die »Idee des
Guten« als platonische Letztursache auch im effizienzkausalen Sinne
anzusehen.3! Sie begriinde alles, was es gibt, durch ihre schlecht-
hinnige »ontologische Prioritdt«.3? Bishop und Perszyk nehmen an
dieser Stelle implizit an, dass ontologische Letztbegriindung nicht
auf der Ebene einer ontischen Verursachung geschehen kann. Qua
metaphysischer Erstursichlichkeit leistet Letztbegriindung nur ein
Unbedingtes. Es ist grundlose Begriindung nur als dasjenige, was
ohne Bedingungen ist, was es ist. Darin offenbart sich sein letzter
axiologischer Charakter, insofern es intrinsisch sein soll. Somit ist
seine Seinsweise als Begriindendes kategorisch — ohne hypothetische
Voraussetzung, die den Erstgrund nur in ein wechselseitiges Bedin-
gungsverhaltnis zwingen wiirde. Kurz gesagt: Das Sein als solches
und im Ganzen griindet im Sollen aus Freiheit! Bei Bishop und

Perszyk klingt das folgendermaf3en:

»Gemaf} der euteleologischen Konzeption ist das Universum eine
Schopfung ex nihilo in einem noch radikaleren Sinne, als dass nur die
Materialursache entfillt: es gibt tiberhaupt keine produktive Ursache.
Dennoch wird die essenzielle Verpflichtung des Theismus — dass Gott
die letzte Effizienzursache von allem ist, das existiert — erhalten.«>>

30 Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 216: »we may per-
haps be open to the idea that directly identifying efficient causation with productive
agency is an anthropocentric error, especially when it comes to God’s status as ultimate
efficient cause.«

31 Vgl. Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 217.

32 Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 218.

35 Bisuor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 218: »According to
the euteleological conception, the Universe is a creation ex nihilo in a more radical
sense than merely lacking a material cause: it altogether lacks any productive cause.
Yet the essential commitment of theism — that God is ultimate efficient cause of all
that exists — is retained.«

406

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

Sie schildern die »absolute ontologische Prioritidt« der unbedingten
Erstursache als eine »Effizienzursache hoherer Ordnung« (efficient
causation of a higher order) und betonen, dass diese nicht im Wider-
spruch stehe zu produktiven Effienzkausalitat der Manifestationen in
der Wirklichkeit. Quasi als bedingte (Zweit-)Ursachen — sie nennen
es »boot-strapping dependence of the incarnate divine« — verdanken
die weltlichen Manifestationen ihre Eigenkausalitdt weiterhin fort-
wihrend der unbedingten Erstbegriindung.34

Auf den ersten Blick (und vielleicht auch dariiber hinaus)
erscheint dieses Vorgehen als sprachlicher Trick: Wird hier nicht letzte
Effizienzkausalitdt einfachhin in Finalursdchlichkeit umgedeutet?
Aus der Warum-Frage nach der Effizienzursache wird letztlich eine
Wofiir/Weshalb-Frage nach der Finalursache. Bishop und Perszyk

bringen das mit eigenen Worten zum Ausdruck, wenn sie schreiben:

»Was die euteleologische Konzeption des Gottlichen uns prisentiert,
ist dann keine metaphysische Theorie davon, wie das Universum
existiert oder zur Existenz gekommen ist (tatsdchlich wird behauptet,
dass solch eine Theorie unmoglich zu erlangen ist); vielmehr macht
sie die metaphysische Annahme, dass das Universum real ist, weil es
um des hochsten Guten willen und als sein Ziel, und dieses aktual
realisierend, existiert.«3?

Die Verschiebung in der Fragestellung komme jedoch nicht von
ungefdhr. Sie begriinden es mit der wesentlichen »Unbegreifbarkeit«
([In]comprehensibility) des Erstgrundes, welche mit seiner »Einzig-
keit« (uniqueness) einhergeht.3¢ Es gebe zwar keine schlechthinnige
»Unsagbarkeit« (ineffability), welche jede philosophische Theologie
notwendig zu einer reinen Apophatik, zum mystischen Schweigen,
zwinge, sehr wohl aber miisse man den notwendigen Limitationen
des verniinftigen Zugriffs auf das Gottliche Rechnung tragen.37 Dies

34 Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 218.

35 Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm.1], 220: »What the
euteleological conception of divinity presents us with, then, is not a metaphysical
theory of how the Universe exists or comes to exist (indeed, it holds that such a theory
is necessarily unavailable); rather, it makes the metaphysical posit that the Universe
is real because it exists for the sake of, and actually realizes, the supreme good as it
telos.«

36 Vgl. Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 218f.

37 Vgl. Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 219: »Another
consequence of the uniqueness of ultimate explanations of the Universe’s existence is
that the intelligibility conferred by such an explanation will fall short of >comprehen-

407

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

geschehe eben durch den Wechsel zur teleologischen Erklarung,
welche allerdings nicht »auf eine intentionale Erklarung in Begriffen
von produktiver Handlungskausalitdt oder auf nomologisch-unterge-
ordnende, humeanisch ereigniskausale Erklarungen reduziert« wer-
den diirfe.3®

Wie aber diirfen wir die euteleologische Teleologie dann verste-
hen? Nach wie vor ist die Frage offen, wie das hochste Gute — als
erstbegriindendes Unbedingtes — ein kategorisches Begriindungsver-
haltnis zum Ganzen der Realitat, bzw. des »Universums«, eréffnen
konnen soll, ohne in einen transzendenten Wirklichkeitsbereich zu
rutschen. Genau das, wiirden Bishop und Perszyk insistieren, kann
nur vermieden werden, wenn nicht von einem »Begriindungsverhalt-
nis« — zwischen zweien — zu reden ist. Es sei das Universum selbst, das
das Gute realisiert. Das Realisieren des Guten sei das Telos, das mit
der Realitat des Universums bereits erfiillt sei.3’

»Das ist, was das Prafix >eu-< konnotieren soll: Es meint nicht einfach,
dass das Ziel [Telos] des Universum das hochste Gute ist (die Giite
des Endes ist sowieso in jeder Teleologie als solcher impliziert); der
Punkt ist eher die >gute Nachricht¢, dass das Universum sein Ziel
[Telos] erreicht.«*°

Was soll das bedeuten? Ist das Universum mit dem Telos, das faktische
Sein mit dem Sollen, einfachhin zu identifizieren? Das mutet wie
ein zur metaphysischen Konzeption erhobener naturalistischer Fehl-
schluss an. Bishop und Perszyk kldren das Missverstidndnis sogleich
auf: Nicht »der faktische« Zustand des Universums oder ein Aggregat

sibility< in the sense that no complete intellectual grasp of its content will be possible.
Divine incomprehensibility is a classical attribute — sometimes upgraded to ineffabil-
ity, and sometimes interpreted as restricting philosophical theology to the apophatic.
We endorse neither of these implications (though we agree that many classical
attributes of the divine are intended to express only what God is not). But we do accept
divine incomprehensibility, interpreted as necessary limitation on the intelligibility of
the divine.«

38 Bisnor/PErszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 219: »Yet, unlike all
other teleological explanations, this explanation is neither reducible to an intentional
explanation in terms of productive agent-causation nor to a nomological-subsumptive
Humean event-causal explanation.«

39 Vgl. Bisuor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 214.

40 Brsnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 219: »This is what
the prefix>eu-< is intended to connote: it is not simply that the Universe's telos is the
supreme good (the goodness of the end is anyway already implicit in teleology as
such); the point is rather the >good news< that the Universe achieves its telos.«

408

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

der faktisch guten Dinge sei der letzte gottliche Bezugspunkt. Die
»Inkarnationen des Guten«, wie Bishop und Perszyk sie nennen,
bringen zwar die gottliche Realitdt des hochsten Guten zum Ausdruck,
insofern sie wirklich vollstindige Realisierung dieses Guten als sol-
chen sind. Dies unterscheidet die Position von einem herkdmmlichen
Platonismus, fiir den das Gute als Ideal nie vollstindig konkret reali-
siert wird. Dennoch seien sie vollstindige Realisierungen lediglich
»ihrem Charakter nach«. Sie »erschopfen die Gottliche Realitdt« nie-
mals, selbst in der Ansammlung aller bisher realisierten guten Dinge
nicht, weil es fortwahrend eine »Offenheit fiir weitere Realisierungen
des Guten« gebe, die »kein inhérentes Limit« besitze: »Deshalb
transzendiert die gottliche Realitdt die Inkarnationen des Guten,
man darf ergdnzen: prinzipiell.4!

Fassen wir kurz mit eigenen Worten zusammen, was uns Bishop
und Perszyk hier vorstellen: Die Losung der Frage nach einer letzten
Ursache geschieht tiber ein immanentes Prinzip der Selbstrealisierung
des Guten. Als Sein-Sollendes ist >Es< identisch mit dem Universum
als Ganzem, das keine Entitat, sondern eher im thomanischen Sinne
das »esse ipsum subsistens« meint. So ist Es dasjenige, das die
Realisationen (als sein erfiilltes Ziel kontinuierlich) >gibt«.#? Das ist
der teleologische Sinn, der die Realitdt des Universums ausmacht und
begriindet: das Gute zu realisieren. Dennoch sind die faktischen Reali-
sierungen niemals genug. Der Realisierungsprozess des Guten kommt
an kein inhédrentes Ende. Dass er fortlaufend tiber die faktischen
Realisierungen hinausstrebt, kann wiederum als Ausdruck des Guten
selbst —im Sinne der wesentlich unausschopflichen Selbsttranszendenz

41 Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 222: »God is not con-
cretely »an existents, but reality (ipsum esse subsistens, in Aquinas’s phrase) — yet reality
as realizing the supreme good. [...] These incarnations do fully realize the supreme
good — they do not to any degree fall short of it (as Platonism would maintain).
Accordingly, what we may reasonably refer to as the character of the divine is fully
manifest in them. (This identification of the supreme good as the divine character
brings euteleology close to the classical doctrine that God is goodness itself.) It does
not follow, however, that any incarnation of the supreme good (or any aggregate of
them) could exhaust divine reality. At any point in the history of the Universe, there
is openness to further realization of the good, which has no inherent limit: there can
be no point at which enough realization of the good has been achieved. Divine reality
accordingly transcends incarnations of the good.«

4 Vgl. Bisuor/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 609 und 612: »Our
proposal holds that foundational theist claims make an all-of-Reality reference, yet
aims to retain God’s status as the transcendent Creator.« Was das genau bedeutet, wird
im nédchsten Abschnitt zu erdrtern sein.

409

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

des bonum diffusivum sui — gesehen werden. Insofern ist es gerade
Zeichen der Fiille und Erfiillung des Guten, dass seine Selbstrealisie-
rung kein Ende kennt. So schreiben Bishop und Perszyk:

»Es ist zu erwihnen, dass die Beschreibung des Gottlichen als Trans-
zendieren seiner Inkarnationen essenzielle Referenz auf die Realitdit
dieser Inkarnationen nimmt. Euteleologie hebt somit die reziprok
dialektische Bewegung von gottlicher Transzendenz und gottlicher
Immanenz oder Inkarnation hervor [...].«*

4. Das Verstandnis der »gottlichen Realitatc und eine
Zuordnung der Konzeption

Bishop und Perszyk fligen der »reziprok dialektischen Bewegung«
einen Vergleich mit christlich trinitarischem Denken an, welches sich
ihres Erachtens als kompatibel erweise. Mit diesen Ausfithrungen
hat sich die Frage danach, was die gottliche Realitdt selbst in der
euteleologischen Konzeption sein soll, allerdings eher verkompliziert:
Esist allem Anschein nach weder ein — wie auch immer — der Realitat
des Universum vorzuordnendes Gutes, noch faktisch gute Manifesta-
tion, mithin keine die vergangenen, gegenwirtigen und zukiinftigen
Manifestationen umfassende Menge. Am ehesten scheint fiir den
Gottesbegriff die aktiv-prozessuale Selbstrealisierung von Gutem als
Griite selbst infrage zu kommen. Und tatsdchlich gestalten die beiden
Philosophen ihr Konzept im Blick auf die Trinitdt weiter in diese
Richtung aus, indem sie die Realisierung des Guten als »gottliche
Aktivitdt« verstehen:

»So bringt die euteleologische Identifikation Gottes mit der Realitdt
als Gerichtetheit auf die und Realisierung der hochste/n Giite nicht
nur mit sich, dass das Gute konkrete Inkarnationen aufweist; zudem
ist damit verbunden, dass die Realitdt das Vermogen besitzt solche
Inkarnationen hervorzubringen. Die Ausiibung dieses Vermogens im

4 Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 223: »It is notable,
however, that this description of the divine as transcending its incarnations makes
essential reference to the reality of those incarnations. Euteleology thus exhibits a recip-
rocal dialectical movement from divine transcendence to divine immanence or incar-
nation [...].«

410

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

Universum ist somit berechtigter Weise als géttliche Aktivitit anzuse-
hen.«**

Gott ist mit anderen Worten aus der Perspektive von Bishop und
Perszyk weder eine dem Universum gegeniiber duflerliche Entitat,
noch mit dem Universum als einer Menge der Entitdten identisch.
Sie betonen - fiir analytisch gepragte Denker geradezu wagemutig
— mit dem an Thomas von Aquin angelehnten Seinsbegriff des
»esse ipsum per se subsistens«, dass Gott vorzugsweise gar nicht
als Entitdt bezeichnet werden sollte. Dies wiirde nach ihrer Ansicht
die Gott zuzuschreibende Transzendenz verletzen, was auch nicht
dadurch geldst werden konne, ihn zu einer »transzendenten Entitat«
zu erkldren:

»Gott ist kein zu irgendeiner Art gehorendes >Dingy, das Existenz >hat<
und dem Attribute gemaf dem Substanz-Attribut-Schema zugeschrie-
ben werden kénnten: das Schema kann nicht angemessen auf Gott
angewendet werden. [...]wir werden der Bedeutung von>Gott ist tran-
szendent< nicht gerecht dadurch, dass wir es als die Behauptung ver-
stehen, eine transzendente Entitdt miisse zur Ontologie der Theisten
gehoren (in der Weise wie es OmniGod-Theisten ohne Umschweife
fiir akzeptabel halten, wobei sie die Einsicht nicht ernst nehmen,
oder sich nicht bewusst machend, dass >Entitdtenschaft< [entity-hood]
unweigerlich Beschranktheit impliziert).«‘*5

Anfangs sahen Bishop und Perszyk diesbeziiglich in ihrem Ansatz ein
panentheistisches Moment: Alles, so konnte angenommen werden, ist
»in« Gott, weil jedes endliche Element der Welt darin iibereinkommt,
dass seine Realitdt in der Ausrichtung auf das Ziel besteht, aktiv
das Gute zu realisieren. So tiibertreffe die gottliche Realitdt jede

4 Brsnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm.1], 223: »Thus, the
euteleological identification of God with reality as directed upon and realizing the
supreme good not only entails that the good has concrete incarnations, it also entails
that reality has the capacity to produce such incarnations. The exercise of this capacity
within the Universe is thus reasonably viewed as divine activity.«

45 Brsmor/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm.1], 612: »God is not »>a
thing¢ belonging to some genus, that >has< existence and may be ascribed attributes
in accordance with the usual substance-attribute schema: that schema cannot properly
be applied to God. [...] we will not do justice to the meaning of >God is transcendent< by
taking it to be the claim that a transcendent entity must belong to a theist’s ontology
(in the way personal omniGod theists straightforwardly find it acceptable to do, dis-
missing, or remaining oblivious to, the insight that >entity-hood< inevitably implies
limitation).«

411

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

einzelne Entitdt und jeden einzelnen Aspekt der Realitdt sowie deren
Aggregate — zwar nicht in ihrem Charakter, Realisierungen des Guten
zu sein, aber in dem Vermagen, unerschopflich Gutes zu realisieren.%6

Allerdings ist im euteleologischen Ansatz die grundsitzliche
Problematik des Verstindnisses des panentheistischen »in« nicht
gelost. Mehr noch: Ist dieser Ansatz mit der Zuordnung zum Panent-
heismus tiberhaupt richtig klassifiziert? Bereits 2015 merkte Winfried
Loffler in seinem Beitrag zu der damals im Entstehen begriffenen
euteleologischen Konzeption an, ob man sie — bei aller Unklarheit
der Bestimmung des Panentheismus hinsichtlich seiner Demarkati-
onskriterien*” — wegen der rigorosen Zuriickweisung des Dualismus
im Gott-Welt-Verhiltnis und der expliziten Annahme des naturalis-
tischen Monismus nicht »vielleicht treffender als >theos-em-pantis-
tisch< einordnen denn als panentheistisch«48 bezeichnen sollte.

Im Zuge ihres langeren Aufenthaltes im deutschsprachigen
Raum (unter anderem bei der Summer School des Analytic Theo-
logy Projects 2017 in Kloster Weltenburg und der anschlieffenden
Konferenz in Miinchen*?) setzten sich Bishop und Perszyk mit diesem
Hinweis aufgeschlossen auseinander. Thr Aufsatz The Divine Attribu-
tes and Non-personal Conceptions of God>0 zeigt sich stark beeinflusst
von den Diskussionen jener Veranstaltungen. In unserem Kontext von
Bedeutungist vor allem ihre Prazisierung bzgl. der gottlichen Realitat.
Wihrend sie noch 2016 dazu neigten, den Begriff der Emergenz fiir
die gottliche Aktivitdt zu nutzen,®' wihlen sie fiir die Existenzweise
des Gottlichen — nach einer vorausgeschickten Abweisung fiktiona-
listischer und anti-realistischer Missverstiandnisse — nun den Status

46 Vgl. Bisnor/Perszyk, A Euteleological Conception [wie Anm. 1], 222: »although
many will prefer the term >pantheism«as connoting that all that exists is >in< the divine
reality which nevertheless transcends each and every item and aspect of reality includ-
ing their aggregate.«

47 Vgl. Kapitel 1 dieses Bandes.

48 LOFFLER, Panentheismus ohne Subjekt [wie Anm. 3], 218.

49 Siehe dazu: https://www.uni-regensburg.de/studium/gasthoerer/medien/adva
ncing-challenging-classical-theism.pdf (Stand: 27.08.2020).

50 Brsmor/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1].

51 Vgl. Bisuor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 122: »This salvific power of
love, though not supernatural, may nevertheless count as transcendent, in the sense
that it is an emergent power (the power of something relational) whose operations
could not be the object of any scientific understanding.« Dazu merken sie in Anm. 41
an: »Nevertheless, an understanding of the power of love, as the power of something
relational, may need to rest (through analogy at least) on a scientific understanding
of how powers emerge out of complex interrelation of entities.«

412

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://www.uni-regensburg.de/studium/gasthoerer/medien/advancing-challenging-classical-theism.pdf
https://www.uni-regensburg.de/studium/gasthoerer/medien/advancing-challenging-classical-theism.pdf
https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-regensburg.de/studium/gasthoerer/medien/advancing-challenging-classical-theism.pdf
https://www.uni-regensburg.de/studium/gasthoerer/medien/advancing-challenging-classical-theism.pdf

14 Die immanente Transzendenz des Guten

einer transzendenten Realitdtsweise, die ein am Deutschen Idealismus
geschulter Leser wohl »transzendental« nennen wiirde:

»Indem er alle existierenden Entitiaten und Arten transzendiert, tran-
szendiert Gott dennoch nicht vollig die Realitat, ist vielmehr auf
transzendente Weise [transcendently] real (und deshalb real im voll-
kommensten Ausmaf).«>2

Besonders spannend an dieser Stelle ist im Kontext der gegenwirtigen
Analytischen Theologie der methodische Umgang mit dem apophati-
schen Aspekt. Die Unbegreifbarkeit der gottlichen Realitat wird von
Bishop und Perszyk explizit anerkannt. Mit endlichen Begriffen konne
die gottliche Realitat nicht erschopfend begriffen werden, wenngleich
das nicht bedeute, dass Gott unintelligibel sei.>> Vielmehr sei auf
verendlichende »Vergegenstindlichungen« [reification] zu achten,
dann kénnen etwa durch »analoge Pridikation« theologische Behaup-
tungen mit Wahrheitsanspruch vorgebracht werden. Sie berufen sich
dabei wiederum besonders auf Thomas von Aquin.>*

Dennoch fillt bei ihrer Prazisierung zur »transzendenten Rea-
litdtsweise« Gottes auf, dass in der Tat die Hauptdifferenz zu den
panentheistisch zu nennenden Konzeptionen in der starken Betonung
der Immanenz der gottlichen Realitdt in der Welt liegt. Diese ist zwar
nicht misszuverstehen als Immanenz des faktisch Realisierten, was
einen klaren pantheistischen (und selbst fiir diesen sehr schlichten)

52 Brsnor/PErszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 612: »In transcending exist-
ing entities and kinds, God doesn't altogether transcend reality, but is transcendently
real (and therefore real to the fullest extent).« Die Ubersetzung als »transzendental«
wire ungenau, weil es im Englischen >transcendentally< heiffen miisste. Zudem ist
dieser Begriff Bisnopr/PErszyk vermutlich zu nah an kantianischen Abgriinden zum
Antirealismus einerseits und tibernatiirlichen Hinterwelten andererseits gebaut.

53 Bisuop/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 612: »We think that positive
divine metaphysics are feasible, though they must respect the limitations of
divine >incomprehensibilitys, the doctrine, not that God is unintelligible, but that God
may not be fully grasped in the compass of any finite mind.«

5% Vgl. Bisnor/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 612: »If apt divine
attributions are metaphorical, then, the metaphors must be conveying claimed truths
about reality. But in that case it will at least remain open that some understanding is
possible of what those metaphors convey that does not simply re-echo the metaphors
themselves. The mediaevals appealed to analogical predication in accounting for
meaningful attribution to the transcendent divine. Descriptions whose meaning we
grasp from their application to creatures may be applied to God by analogy, and convey
important truths. This doctrine, at its most sophisticated and robust in the work of
Aquinas, is worthy of careful attention.«

413

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

Hang zu einem atheistischen Naturalismus darstellen wiirde. Viel-
mehr ist die transzendente Realitatsweise Gottes fiir Bishop und
Perszyk die Kombination aus dem realen Vermogen, unerschopflich
immer weiter Gutes realisieren zu konnen, und den aktiven Realisie-
rungen in den Inkarnationen bzw. Manifestationen des Guten. Das
reale Vermogen gelangt in den Realisierungen der Manifestationen
zur Erscheinung, ohne sich in ihnen zu erschopfen und zugleich
ohne diesen als gesonderte Instanz vorauszugehen. Letzteres wird
ein Panentheismus im Gegensatz zur Euteleologie wohl geneigt sein,
einzufordern: Gott miisse als Schopfer durch sein unerschopfliches
Vermogen zur Realisierung von Gutem die Realitdt der Schopfung
selbst noch einmal tibersteigen. Genau diese Bifurkation bringe nach
Bishop und Perszyk jedoch das Handlungsproduzenten-Denken mit
sich, das sie hinter sich lassen mochten. So schreiben sie:

»Gott als Ursprung (arché) zu verstehen, ohne ein Handlungsprodu-
zent [agent—producer] zu sein, macht Gott auf intime Weise présent
in der Ausiibung aller handlungsproduzierenden Macht [agent-pro-
ductive power] und erweist diese Macht letztlich damit als Got-
tes Macht.«>®

Ist das In-Sein Gottes in der Welt — das mit dem Begriff der Immanenz
gefasst wird — in klarer Weise erfiillt, so steht doch die Transzendenz
zumindest hinsichtlich des In-Seins der Welt in Gott zur Disposition.
Das wird im Seitenblick auf die transzendentale Tradition der Neu-
scholastik klarer: Man konnte sagen, Bishop und Perszyk heben die
Erstursachlichkeit Gottes auf und verschieben sie in die Zweitursach-
lichkeit. Auf diese Weise wird alles aktive Wirken im Universum zu
einem Ausdruck des gottlichen Wirkens, das demgegentiber seine
Eigenrealitat zu verlieren droht. Ob, und wenn ja, wie sich eine derar-
tige Auffassung der gottlichen Allgegenwart — gefasst in die markigen
Worte: »It's God-ing all over«®® — noch von den bekannten Problemen
des All(ein)wirksamkeitsverstandnisses®” abgrenzen kann, ist noch
zu erfragen. An dieser Stelle ist jedoch vorerst festzuhalten, dass,
sollte ihre Konzeption nicht letztlich doch in einen (vielleicht sogar

55 Bisnor/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 617: »Understanding God
as source (arché) without being agent-producer, makes God intimately present in the
exercise of all agent-productive power, and shows that power to be ultimately God’s.«
56 Brsnor/PEerszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 617.

7 Vgl. A. KREINER, Das wahre Antlitz Gottes — oder was wir meinen, wenn wir Gott
sagen, Freiburg 2006, 312-316.

414

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

sehr anspruchsvoll elaborierten und durchaus vertretbaren) Panthe-
ismus kippen, zumindest die Zuordnung zum Pan-en-theismus zu
fallen scheint. Sie selbst merken entsprechend an:

»Euteleologie, obwohl nicht pantheistisch, scheint somit nur schwer-
lich als panentheistisch bezeichnet werden zu konnen, wenn dieses
konnotiert, dass die natiirliche Welt »in< Gott ist. Es konnte folglich
besser sein, Euteleologie als >theen-pan-istisch< zu bezeichnen, weil,
wie wir derzeit bemerken, sie dafiir halt, dass Gottes Macht in und
durch alle natiirlichen Ausiibungen von Macht ausgetibt wird.«>8

Was aber bedeutet »Theen-pan-ismus«? Darunter kann nach allem,
was Bishop und Perszyk mit ihrer Euteleologie erarbeitet haben, nicht
verstanden werden, dass Gott als Entitat in die Welt einzuordnen
wire. Das »Gott-in-Allem« bezieht sich somit nicht auf ein mereo-
logisches Teil-Ganzes-Verhiltnis, bei dem die Welt gegeniiber Gott
das Umfassendere wire. Moglicherweise handelt es sich schlicht um
eine Spielart des Kosmotheismus, im Sinne einer monistischen —
den Unterschied zwischen Natiirlichem und Ubernatiirlichem authe-
benden — kosmischen Schopferkraft, die alles, was existiert, in sich
als Ausdruck des Kosmos realisiert. Ist das In-Sein allerdings als
Gleichsetzung mit dem Begriff des kosmischen Ganzen — bei Bishop
und Perszyk: des Universums — aufzufassen, bleibt zu fragen, wie
sich die Konzeption tatsachlich noch von einem Pantheismus samt
dessen Problemen abgrenzen ldsst. Wenn letztlich die Grundaussage
nur das In-Sein der gottlichen Kraft in einer explizit monistisch ver-
standenen Welt behauptet, und mehr noch: alle Ausiibung von Kraft
die Realisierung der gottlichen Kraft sein soll, erscheint es nahezu
ausgeschlossen, tiberhaupt Eigenstiandigkeit und Freiheit endlicher,
kreatiirlicher Wesen zu denken.

58 Bisnor/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 617 Anm. 27: »Euteleology,
though not pantheist, might thus seem fairly described as panentheist, where this
connotes that the natural world is >in< God. It might be better, though, to describe
euteleology as >theen-pan-iste, since, as we are currently noting, it holds that God's
power is exercised in and through all natural exercises of power.«

415

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

5. Problemiiberhdnge der Konzeption und Anfragen
zur Personalitat

Erinnert man sich, dass die Grundmotivation der euteleologischen
Konzeption in der Unertriglichkeit der Konsequenzen des univoken
Personverstiandnisses im Gottesbegrifflag, ist vernehmlich zu fragen,
wie sich die Konzeption selbst an diesen Problemen bewahrt. Vor
allem scheint mit der starken Betonung der gottlichen Immanenz im
naturalistischen Monismus das Problem des Bosen in der Welt nur
mehr verscharft zu sein. Wenn alles nur existiert, weil das Gute sich
selbst realisiert — oder noch zugespitzter: Wenn alles nichts Anderes
ist, als die unerschopfliche Selbstrealisierung des Guten —, woher
kommen dann die Ubel? Gegen diese Fragestellung erscheint die
von Laktanz Epikur zugeschriebene Theodizeeproblematik geradezu
harmlos, oder etwa nicht? Zumal Bishop und Perszyk das klassische
Argument vom Ubel (Argument from Evil) gegen den personalen
OmniGod selbst noch beziehungsethisch zum »Normativ relativier-
ten>logischen< Argument vom Ubel« (Normatively Relativized >Logi-
cal< Argument from Evil) aufgeladen haben.>® Das euteleologische
Gottesverstandnis soll demgegeniiber Gott als »Liebe« im vollen
Sinne denkbar machen. Und Liebe und Realitat des gottlichen Guten
fallen bei ihnen zusammen:

»In der euteleologischen Konzeption kann das Gottliche nicht nur
mit Liebe identifiziert werden, insofern das hochste Gute das letzte
Ziel (telos) von allem ist, das existiert, sondern zugleich mit der
Realitit, insofern diese inhdrent auf das hochste Gute ausgerichtet ist,
und tatsachlich existent ist nur, weil das Ende bereits erreicht/erfiillt
[fulfilled] ist.«%°

59 Vgl. Bisuop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 110. Sie sehen sogar ein —
vom Bosen unabhingiges — beziehungsethisches Argument gegen den OmniGod,
112: »If God is both a person and the all-powerful producer and sustainer of all else
that exists, he may not be able to relate to created persons in ways consistent with the
highest perfection of personal relationship, because he cannot escape playing too
dominant arolein those relationships. The Being who is ultimately causally implicated
in sustaining each created person’s every thought, feeling, and action arguably cannot
Itself be a person who could establish with those creatures the best kind of interper-
sonal loving relationship.«

60 Bisror/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 121: »On the euteleological con-
ception, the divine may be identified, not just with Love, as the supreme good which
is the ultimate telos of all that exists, but, at the same time, with reality at its most

416

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

Aber wie kann diese Perspektive nun mit der Realitit des Ubels ver-
einbart werden? Der bereits angesprochene Schachzug, dass zumin-
dest ohne »personal super-agent« auch kein Verantwortungssubjekt
fir das Bose mehr ausgemacht werden konne,®! mag logisch-seman-
tisch bestechen, erscheint nichtsdestoweniger dennoch das eigentli-
che Problem der Theodizee nicht zu 16sen. Erscheint es nicht vielmehr
allein aus Kohérenzgriinden als blanker Hohn, dass nun die Realitit
selbst sich realisierende Giite, ja, Liebe sein soll — trotz der »horren-
dous Evils«, auf die Marilyn McCord Adams nachdriicklich hinwies:
»Liebe und Horror sind zugleich die kausalen Resultate des Univer-
sums, wie es uns vorliegt.«.62 Bishop und Perszyk antworten darauf:

»Das Ubel und Defekte der Existenz konnen zu Bestandteilen in der
evolutiondren Entwicklung unter Naturgesetzen erklart werden, die
notwendig fiir hinreichende Level physischer Komplexitdt zur Realisa-
tion des hochsten Guten sind.«%3

Alles Unbehagen, das sich mit den klassischen stoischen oder Leib-
niz'schen Argumenten der Theodizee verbindet, keimt diesbeziiglich
auf: Ist es nicht makaber, zu behaupten, alles sei nicht nur Realisierung
des Guten, sondern grundsitzlich Erscheinung der Liebe, das Ubel
dafiirlediglich hinzunehmende notwendige Konstitutionsbedingung,
und eine Verantwortung konne man schlicht dem letzten Wirklich-
keitsgrund nicht zuschreiben, weil er zwar in sich selbst hochster
Sinn, Ziel und Zweck, sei, aber eben nicht Verantwortungssubjekt?
Mit einem speziell Richard Schaeffler gedenkenden Wort, das auch in
anderen geschichtsphilosophischen Kontexten oft gebraucht wurde,
miisste man es doch in hochstem Sinne skandalds nennen, wenn
eine Theodizee sich so versteht, dass sie »die Opferung ganzer Gene-

profound or ultimate-that is to say, with reality as inherently directed upon the
supreme good, and actually existing only because that end is fulfilled.«

61 Bisuor/Perszyk, The Divine Attributes [wie Anm. 1], 618: »No responsibility for
the evil exercise of creaturely power can be transmitted to God, since God is not a
personal agent, who must then be regarded as belonging to our moral community if
it is to be meaningful to describe him as perfectly good.«

62 Vgl. dazu M. McCorp Apawms, Horrors. To What End?, in: A. Buckareer /Y.
Nacasawa (Hg.), Alternative Concepts of God, Oxford 2016, 128-144, hier: 133:
»Both love and horrors are causal resultants of the universe as we have it.«

63 Bisnor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 122: »The evils and defects of
existence may be explained as inherent in the evolutionary development under natural
law of sufficient levels of physical complexity for the realization of the supreme good
to be a real possibility.«

417

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

rationen und Volker >auf der Schlachtbank der Geschichte< dadurch
rechtfertigt, dass nur auf diesem Wege ein gottlicher Heilsplan erfiillt
werden konnte.«%%

An diesem Punkt scheint sich die All(ein)wirksamkeitsthese der
Euteleologie am meisten selbst auf die Fiifle zu fallen. Spricht man
von einem Heilsplan, kommen wir aus der Theodizeeproblematik
ohne Umschweife in die soteriologische Perspektive: Ist es aus theolo-
gischer Perspektive iiberhaupt noch moglich, mit einem nicht explizit
personalen Gottesverstandnis von Erl6sung zu reden? Ein Erl6sergott,
der am Ende vielleicht nicht alles einfach wegwischt, aber zumindest
begriindete Hoffnung stiftet, dass »der Tod nicht das letzte Wort
hat«, scheint eine eschatologisch-soteriologische Grundbedingung
gelungener Theologie zu sein.®®

Diesbeziiglich geraten Bishop und Perszyk selbst ins Straucheln.
Sie sehen klar und deutlich, dass sie womdglich das logische Problem
des Ubels — zumal in der erweiterten Variante — zwar vermeiden, nicht
aber das existenzielle Problem des Ubels:66

»Die andere Art intellektueller Schwierigkeit, Gott zu vertrauen, die
Losung des existenziellen Problems des Ubels, entsteht fiir die euteleo-
logische Konzeption in der Tat. Ist der Gott, der Liebe ist, das letzte
Ziel [telos] des Universums, dessen Realisationen seine ganze Existenz
erkldren, machtig genug, dass man ihm berechtigterweise vertrauen
kann, dass er wertvoll genug ist, vom Ubel erlosen zu kénnen?«®”

64 R. ScHAEFFLER, Philosophische Einiibung in die Theologie, Bd. 2: Philosophische
Einiibung in die Gotteslehre, Freiburg — Miinchen 2008, 385, bezogen auf Hegels
Vorlesungen tiber die Geschichte der Philosophie.

5 Vgl. H. TeTENs, Gott denken. Versuch einer rationalen Theologie, Stuttgart 2015,
65: »Behilt der Tod das letzte Wort, ist eine Erlosung durch Gott nichts als eine Illu-
sion.«

6 Vgl. zu dieser Unterscheidung im Problem des Ubels Bistor/PerszyK, Concepts
of God [wie Anm. 1], 106: »The phrase >the problem of evil may be used to refer to
importantly different problems. In particular, a distinction is sometimes made
between the >intellectual< or >theoretical< and the >existential< or >pastoral< problems
of evil. The problem of evil from which our present discussion begins does have an
essential intellectual component, though at its root it is an existential problem - a
problem for lived human existence. But, at the outset, we will leave the labels aside,
and be content to specify >the problem of evilc with which we are concerned as
expressed in this question: how is it possible to (continue to) believe in God with
intellectual integrity in the face of full, clear-sighted, acknowledgment of actual evil?«.
67 Bisaor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 122: »The other kind of intellec-
tual difficulty in trusting God in resolving the existential problem of evil does, how-
ever, arise for the euteleological conception. Is the God who is Love, the ultimate telos

418

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

Indem sie die Werthaftigkeit als Vertrauensgrundlage zur Erl6sungs-
machtigkeit hervorheben, liegt ein rhetorisches Moment in der Frage:
Was sollte denn wertvoller sein, als die hochste Glite, das Gute selbst?
Man konnte darin fast die geradezu schnoddrige Abweisung der Frage
wihnen, dass es »nichts Besseres« gibe, als dieses Gute, wie es nun
mal im Universum sich realisiert. Ganz leibnizeanisch gewendet:
Die beste aller moglichen Welten. Wird man damit der Kontingenz
der endlichen Wirklichkeit aber gerecht? Wird sie als Kontingenz
iiberhaupt ernst genommen? Man darf sich durchaus fragen, ob
Bishop und Perszyk mit ihrer monistischen Wende, statt lediglich
die axiarchische Ausgliederung des Guten ins »Jenseits des Seins«
aufzuheben, das kontingente Sein in seiner Kontingenz verloren oder
zumindest unsachgemif3 bonisiert haben.

So einfach machen es sich Bishop und Perszyk aber nicht.
Sie gestehen vielmehr die Schwierigkeit zu, in die sie geraten.
Gerade im Blick auf die Einwidnde von Marilyn McCord Adams
Argumente konzedieren sie, dass in der Euteleologie »die gottliche
Macht zu retten, keine alles-kontrollierende Macht« sei und deswegen
prima facie durchaus »schwach erscheine«; vielmehr sei die gottliche
Macht in ihrer Konzeption »eher sanft iiberredend, unnachgiebig
erfindungsreich, und im Letzten siegreich«, was aber ohne Weiteres
zum Verstandnis der »Erlosungskraft der Liebe« (salvific power of
love) in christlicher Tradition passe.68 Man solle sich diese Kraft in
der euteleologischen Konzeption zwar nicht als »iibernatiirlich« vor-
stellen, nichtsdestotrotz aber als »transzendent«, insofern sie »eine
emergente Kraft (die Kraft von etwas Beziehungshaftem/Relationa-
lem)« sei.®? Als solche scheint sie schlieflich doch »alles an Erlsung
durch gottliche Aktivitat zu sein, worauf wir innerhalb der Schopfung

of the Universe whose realization explains its very existence, powerful enough to be
rightly trusted for worthwhile salvation from evil? Without supernatural personal
agency, how could the divine love be effective for salvation? And how widely could
salvation be achieved?«.

8 Brsnor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 122: »There is widespread witness
to the salvific power of love in the Christian scriptural/ecclesial tradition. Yet, in the
experience of that tradition, the divine power to save is not an all-controlling power-
in that mode it appears weak-but rather it is gently persuasive, relentlessly inventive,
and ultimately victorious.«

9 Bisnor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 122: »This salvific power of love,
though not supernatural, may nevertheless count as transcendent, in the sense that it
is an emergent power (the power of something relational) whose operations could not
be the object of any scientific understanding.«

419

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

setzen konnen«, und das kann uns moglicherweise als zu wenig
erscheinen, unsere Zweifel restlos zum Verschwinden zu bringen.
Dennoch sei es »Grund fiir Hoffnung, dass die Erlésung erreichbar
sei«.”0 Schwieriger sei jedoch, dass anscheinend die Realitdt des
Ubels gegen die Grundthese der Euteleologie spreche: Anscheinend
erklart die Realisierung des Guten letztlich doch nicht das Ganze
der Wirklichkeit:”! »Das Ubel, von dem wir erlost werden wollen,
ist inharent dysteleologisch — oder wird zumindest so erfahren.«”?
Dies sei ein »evidenzielles« bzw. »induktives« Argument des Ubels
gegen ihre eigene Konzeption.”? Als solches betreffe es nicht die logi-
sche Konsistenz, viel grundlegender jedoch, konnte man sagen, die
Bewahrung an der Wirklichkeit. Fiir dieses Problem sehen Bishop und
Perszyk aber die Mdglichkeit, dass beispielsweise die Christologie
eine Losung bieten konne, die sie allerdings bislang nicht vorlegten.”*

Fraglich erscheint vor diesem Hintergrund jedoch, inwieweit die
euteleologische Konzeption der existenziellen Dimension generell
gerecht zu werden vermag. Das Problem des Ubels ist der augenfl-
ligste Extremfall. Aber die Probleme beginnen schon frither: Wie lasst
sich eine Gottesbeziehung — mehr noch: Gott als Liebe — denken,
wenn er selbst nicht personal sein soll? Ist das nicht ein Widerspruch,

70 Bisuor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 123: »If there is no overarching
supernatural control, and >all¢ we have to rely on for salvation by divine agency is the
power of love within creation, that power may seem too weak to deserve our ultimate
trust. Participating fully in perfectly loving relationship may indeed constitute worth-
while salvation (perfect love casts out fear, enabling us properly to come to terms with
evil, sin, and death). What may seem doubtful, however, is whether love’s productive
power for good is powerful enough to ground hope that this salvation is achievable.«
71 Vgl. Bisnopr/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 123: »The problem is that
actual evils and defects count against the world's being as euteleological theism says
it is. Arguably, the nature and extent of actual evils and defects are evidence that the
supreme good of loving relationship is not the ultimately explanatory telos of the Uni-
verse, and any »salvation< achieved by participation in perfect love is purely a happy
accident.«

72 Bisnor/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 123: »Evil from which we desire
to be >delivered«is — or, at least, is experienced as — inherently dysteleological«.

73 Bisuop/Perszyk, Concepts of God [wie Anm. 1], 124.

74+ Bermerkenswert ist diesbeziiglich vor allem der Hinweis Bisnor/PERszyk,
Concepts of God [wie Anm. 1], 125, Anm. 48: »Our response to the problem of evil
thus agrees with Marilyn Adams in accepting the importance of theological content
that goes beyond the bounds of >restricted< theism. Adams has made a notable con-
tribution to Christology in her response to the problem of evil (see Adams 2006). A
euteleological Christology would no doubt look significantly different from hers.«

420

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

14 Die immanente Transzendenz des Guten

der iiber die blofe »religiose Psychologie« auch in die metaphysische
Dimension hineinreicht?

Bishop und Perszyk lehnen in erster Linie ab, Gott »eine Person«
zu nennen — noch dazu in iibernatiirlicher Wohnhaft. Es ist gewisser-
maflen der »bartige Mann auf der Wolke«, gegen den sie sich wenden.
Dies sei, wie sie selber sehen, nicht der Gott christlicher Lehre:

»Die rechtgldubige Lehre von der Trinitdt unterstiitzt die Idee nicht,
dass Gott seine Person< (auch wenn dieser Ausdruck nur so zu ver-
stehen sein soll, dass er »zumindest eine Person< meine) in einem
modernen Sinne des Begriffs ist. In Wirklichkeit behauptet keine
konziliare Verkiindigung oder konfessionelle Formel explizit, dass Gott
eine Person ist.«”>

Deswegen erscheine es einerseits durchaus gerechtfertigt, die Uber-
tragung des literal gefassten, modernen Personverstdndnisses — des
numerisch identischen Verantwortungssubjektes — auf Gott zu kriti-
sieren. Andererseits sehen sie sich selbst eher in apophatischer Tradi-
tion der negativen Theologie. Dieser entsprechend miisse erganzend
hinzugefligt werden, dass Gott zugleich »nicht unpersonlich« (not
impersonal) genannt werden konne — er sei, man habe Paul Tillich
im Hinterkopf — »nicht weniger als eine Person« (not less than a
person).”® In ihrer bis dato jiingsten Publikation werden sie sogar
noch deutlicher:

»Hier ist es erwdhnenswert, dass eine nicht-personale Konzeption der
Géttlichkeit Gott nicht >unpersonlich< zu nennen braucht, indem sie
ihn als weniger als einen allwissenden und allméchtigen, tibernatiirli-
chen und immateriellen personal Handelnden interpretiert; stattdes-
sen kann die Interpretation darauf drangen, dass Gott mehr als solch
ein Seiendes sei, >transpersonal¢, wenn man so moéchte. Folglich sind
in der Euteleologie die der Realitdt inhdrenten gottlichen Krifte analog
zu und gréfer als jene irgendeines moglichen personalen Handelnden

75 BisHor/PerszyK, God as Person [wie Anm. 1], 230: »So, the orthodox doctrine of
the Trinity does not support the idea that God is »a person« (even if this expression is
understood to mean »>at least one person<) in anything like the modern sense of the
term. In fact, no conciliar pronouncement or confessional formula explicitly states that
God is a person.«

76 Bisunor/PErszyk, God as Person [wie Anm. 1], 235. Ahnlich P. TiLLiCH, Systema-
tische Theologie, Bd. 1, Stuttgart 81987, 283: »>Personlicher Gott« bedeutet nicht, dass
Gott eine Person ist. Es bedeutet, daf$ Gott der Grund alles Personhaften ist und in
sich die ontologische Macht des Personhaften tragt. Er ist nicht eine Person, aber er
ist auch nicht weniger als eine Person.«

421

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dennis Stammer

sowie aktual endlicher Personen. Mit ihren beschrankten Wissen und
Handlungskriften behalten sie das Bild jener groferen Krifte.«””

So gesehen kann man den euteleologischen Ansatz als ein Pladoyer in
erster Linie gegen univok-abstrakte Gottesverstindnisse (wie sie leider
zuhauf in der Analytischen Theologie des angelsachsischen Raumes
prasentiert werden) auffassen. Vielleicht entwickelt sich sogar unter
Riickgriff auf die analoge Redeweise und tiefer reichende Verstand-
nisse von Personalitit als analoger Begriff und Transzendentale’® ein
Verstiandnis des deus semper maior auch innerhalb der analytisch
geprigten Religionsphilosophie. Bishop und Perszyk bieten dafiir
einen interessanten Ausgangspunkt, wenngleich die notige Balance
der Konzeption noch Arbeit erfordert. Insbesondere eine grenzbegriff-
liche Ausarbeitung des Personenbegriffs inklusive einer transzendenta-
len Vertiefung des Transzendenzverstindnisses, die es bewerkstelligen,
religiose Psychologie und Metaphysik zusammen zu binden sowie
dem Problem des Ubels in Form der Dysteleologie zu entgehen,
erscheint mir notig, damit der Ansatz nicht der Feuerbach’schen
Projektionshypothese zum Opfer fillt oder an der soteriologischen
Frage zerbricht.

77 BisHor/PErszyK, The Divine Attributes [wie Anm.1], 616: »Here it is worth
remarking that a non-personal conception of divinity need not render God >imper-
sonal¢ by interpreting him as less than an all-knowing and all-powerful supernatural
and immaterial personal agent; instead the interpretation may be urging that God is
more than such a being, >transpersonals, if you like. Thus, for euteleology, the divine
powers inherent in Reality are analogous to, and greater than, those of any possible
personal agent, and actual finite persons, with their limited knowledge and agential
powers, simply bear the image of those greater powers.«

78 Ausgehend von D. StamMMER, Im Erleben Gott begegnen, Freiburg — Miinchen
2016, ab S. 167, hoffe ich dieser Perspektive auch kiinftig weiteren Ausdruck verleihen
zu konnen.

422

https://dol.org/10.5771/6783485997703-387 - am 18.01.2026, 10:14:28.



https://doi.org/10.5771/9783495997703-397
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1. Die Ausgangsproblematik: Kritik am sogenannten »Personal Omni-God«
	2. Eine monistische Wende der Theologie?
	3. Die Realität des Guten als immanenter Grund der Wirklichkeit
	4. Das Verständnis der ›göttlichen Realität‹ und eine Zuordnung der Konzeption
	5. Problemüberhänge der Konzeption und Anfragen zur Personalität

