Einleitung

das Sichtbarmachen der Ubersetzung selbst. Es ist hauptsichlich der ékonomischen
Abhingigkeit der ArchitektInnen von der Nachfrage geschuldet, dass die Sicherung ei-
ner fortlaufenden Medienprisenz an Bedeutung zunimmt.%® Vor dem Hintergrund einer
Okonomie der Aufmerksamkeit® gilt es zu fragen, ob die Ubersetzungen von zu jener
Zeit breit diskutierten PhilosophIlnnen, wie Deleuze und Guattari es in den 1980er und
1990er Jahren waren, als eine Inszenierung der Theorie selbst gelesen werden miissen:
Wird nicht einfach nur iibersetzt, sondern die Ubersetzung philosophischer Theorie in
Architektur vor allem inszeniert? Diesbeziiglich ist es besonders interessant, die Pré-
sentation der Ubersetzung in den einzelnen architektonischen Medien zu betrachten,
denn sie findet nicht im Stillen statt, sondern wird immer wieder in den Texten betont
und ist auch im Bildlichen ablesbar.

Der Ubersetzungsbegriff wird schlieBlich nicht als Metapher verwendet, sondern
an sprachliches Ubersetzen — vom Franzésischen ins Englische —, an die kulturelle
Praxis — Praktiken des Aneignens, Transformierens, Widersetzens und Inszenierens —
sowie an den Kontext — gesellschaftliche, 6konomische und disziplindre Macht- und
Prestigeverhiltnisse — riickgebunden. Fiir den Architekturdiskurs, in dem der Vorwurf
des Falschverstehens von Deleuze und Guattari aufgeworfen und die Autonomie
der Architektur verhandelt wird, empfiehlt sich der Ubersetzungsbegriff mit seinem
Fokus auf die Produktion von Differenz, »Verunreinigungen< und damit verbundene
Aushandlungsprozesse.

1.2 Zur-Darstellung-Bringen

Die Migration von Deleuzes (und Guattaris) Philosophie in die Architektur bleibt nicht
auf rein textlicher Ebene, sondern beinhaltet auch die Ubersetzung in Zeichnungen
und Modelle architektonischer Entwiirfe. Der Linguist Roman Jakobson unterscheidet
in »On Linguistic Aspects of Translation« (1959) zwischen drei Formen der Uberset-
zung: »rewording« als intralinguale, »translation proper« als interlinguale und »trans-
mutation« als intersemiotische Ubersetzung.™ Letztere bedeute eine Umwandlung von
Sprache in nicht verbale Zeichen, wobei von Interesse ist, in welchem Verhéltnis beide
zueinander stehen. Fiir Ahnlichkeits- und Entsprechungsverhiltnisse existieren ver-
schiedene Begriffe wie Abbild, Mimesis, Représentation und Darstellung, wobei nur
letzterer fiir die Verbildlichung philosophischer Konzepte infrage kommt.
Abbildtheorien liegt zumeist eine platonische Konzeption zugrunde, bei der ein
unabhéngiges Sein aufBerhalb des erkennenden Subjekts angenommen wird. Die Er-
kenntnis erfolgt aufgrund von Ahnlichkeit zwischen Abbild und originalem Bild bzw.
der Idee. Mit der Ideenlehre entfaltet Platon eine Abbildtheorie in drei Stufen: Wahr-
haftes Sein komme allein den Ideen zu. Der Handwerker erschaffe einen Gegenstand,

68 Vgl.:»The dependence of architects on being selected for work should not be underestimated. Inev-
itably, our strategies, our formulations, and the ways in which our interest evolve are related to this
dependence.«: Berkel, Ben van / Bos, Caroline (1998b): Diagrams — Interactive Instruments in Opera-
tion, in: ANY, Nr. 23,1998, S. 19.

69 Siehe Franck, Georg: Okonomie der Aufmerksamkeit. Ein Entwurf, Miinchen 1998.

70 Jakobson, Roman: On Linguistic Aspects of Translation, in: Brower, Reuben A. (Hg.): On Translation,
Cambridge/MA 1959, S. 233.

hittps://dol.org/10.14361/9783839453261-003 - am 14.02.2026, 07:40:37. /de/e - [

21


https://doi.org/10.14361/9783839453261-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

28

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

dem kein Sein zustehe, da er lediglich ein Abbild der Idee des Gegenstandes sei. Der
Maler dieses Gegenstandes stelle schlieBlich blof3 ein Trugbild des Abbildes her. Als
reines Scheingebilde stehe das Gemilde um zwei Stufen vom Seienden und der Wahr-
heit entfernt. Platon verwendet fiir dieses Abbildverhiltnis, das auf Ahnlichkeit zwi-
schen Idee und Gegenstand sowie zwischen Gegenstand und Trugbild basiert, den
griechischen Begriff der Mimesis (»pipnoic«). Diese tritt im Sinne der Herstellung
von Schein und damit als eine schwer kalkulierbare Macht hervor: Sie tdusche, sie
fingiere und sie verfiihre durch einen sinnlich tiberwiltigenden Einsatz.” Mit der Vor-
stellung einer ywahren« Idee und einem potenziell tduschenden Bild enthélt der Abbild-
begriff eine normative Bedeutung, weswegen er fiir die Ubersetzung philosophischer
Konzepte in die Bildlichkeit architektonischer Entwiirfe ungeeignet ist. Er bleibt stets
an eine vorhergehende Wirklichkeit, »der essentielle Vollstindigkeit und/oder exem-
plarische Verbindlichkeit ideologisch zugeordnet ist«’?, gebunden.

Mimesis wird also in Platons Ideenlehre als Herstellung von Trugbildern defi-
niert, die Menschen irreleiten und verfithren konnen. Dieses Verstindnis der Mimesis
wird im Laufe der Geschichte insbesondere durch die Ubersetzung mit dem lateini-
schen »imitatio« und dem deutschen Begriff der Nachahmung fortgeschrieben. In die-
ser Bedeutung wird von einem Original und einem >unreinen< Abbild ausgegangen,
d.h. die Nachahmung wird in Bezug auf ihre Treue zum Original, zu einer vorange-
henden Wahrheit oder zu einem vorbildlichen Werk im Sinne eines Kanons bewertet.”
Mit dem Geniekult des 18. Jahrhunderts und den daran anschlieBenden modernen Be-
wegungen erfahrt das Verstdndnis der Mimesis als Nachahmung eine Abwertung zu
Gunsten der Vorstellung vom »schaffenden Menschen«. Dabei wird angemerkt, dass
auch Nachahmung nicht eine differenzlose Kopie meint, so betont Johann E. Schlegel
1745, »dall die Nachahmung der Sache, der man nachahmet, zuweilen unihnlich wer-
den miisse«™. Ahnlich formuliert es Ernst Cassirer knapp 180 Jahre spiter:

»Die pipnoig [Mimesis] gehort [...] bereits dem Gebiet der moinoig [Poiesis], der schaffenden und ge-
staltenden Tétigkeit, an. Es handelt sich in ihr nicht mehr um die bloe Wiederholung eines &uflerlich
Gegebenen, sondern um einen freien geistigen Entwurf: das scheinbare >Nachbilden« hat in Wahrheit
ein inneres »>Vorbilden« zur Voraussetzung. [...] Damit aber befindet sich die Nachahmung selbst be-

reits auf dem Weg zur Darstellung, in welcher die Objekte nicht mehr einfach in ihrer fertigen Bildung

71 Hier wird Platons Verstandnis der Mimesis im 10. Buch der Politeia wiedergegeben. In anderen Wer-
ken versteht Platon Mimesis durchaus verschieden. Die Ausfithrungen zur Mimesis sind bereits pu-
bliziert in Engelberg-Dockal, Eva von / Krajewski, Markus / Lausch, Frederike: Mimetische Praktiken
in der neueren Architektur. Prozesse und Formen der Ahnlichkeitserzeugung, Heidelberg 2017, . 10.
Sie stammen von der Autorin.

72 Schlenstedt, Dieter: Darstellung, in: Barck, Karlheinz (Hg): Asthetische Grundbegriffe, Bd. 1,
Stuttgartu.a. 2000, S. 831.

73 Aristoteles unterscheidetin der Poetik zwischen der mimetischen Darstellung von etwas, so wie esiist,
so wie man sagt, es sei, oder so wie es sein sollte: Aristoteles: Poetik 25, 1460b8—12.

74 Schlegel,Johann E.: Abhandlung, dafd die Nachahmung der Sache, der man nachahmet, zuweilen un-
dhnlich werden miisse [1745], in: ders.: Aesthetische und dramaturgische Schriften, Heilbronn 1887,
S.96—105.

hittps://dol.org/10.14361/9783839453261-003 - am 14.02.2026, 07:40:37. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839453261-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

hingenommen, sondern in der sie vom BewuBtsein nach ihren konstitutiven Grundziigen aufgebaut

werden.«”

Bei Cassirer klingt das vorplatonische Verstindnis der Mimesis an. Forschungen des
Altphilologen Hermann Koller zeigen, dass ihre urspriingliche Bedeutung dem Begriff
der Darstellung entspricht: Vormals bezeichnete Mimesis, so Koller, das Vermogen,
mit dem Korper durch Tanz, Musik, Rhythmus und erzidhlendes Wort etwas zur Dar-
stellung zu bringen. Der Begriff stamme von der tdnzerisch-musikalischen Darstellung
des Mimos (»uipoc«), des Akteurs eines dionysischen Kultdramas, ab.”® Anstatt einer
intentionalen Herstellung von Ahnlichkeit in Form eines Abbilds, geht es vielmehr
um ein Zur-Schau-Stellen, verbunden mit Prozessen des Andhnelns oder Anverwan-
delns an Geschehnisse oder Personen und des Zum-Ausdruck-Bringens von Gefiihlen.
Koller schldgt deswegen vor, Mimesis gleichermafen als Nachahmung, Darstellung
und Ausdruck zu charakterisieren. Dennoch erweist sich der Mimesisbegriff als unge-
eignet, da er im Laufe der Geschichte auf Nachahmung und Imitation verengt wurde
und in dieser Bedeutung sowohl von Deleuze und Guattari als auch von den an der
Anyone Corporation Beteiligten abgelehnt wird.

Der Begriff der Darstellung wird hingegen kaum mit Nachahmung und Imitation
assoziiert. Darstellen vereint vielmehr die Begriffe der Reprisentation (»repraesenta-
tio«) und der Zurschaustellung (»exhibitio«). Bisweilen wird Mimesis auch mit Re-
priisentation {ibersetzt, so lisst sich in den lateinischen Ubersetzungen der Schriften
von Platon und Aristoteles sowohl »imitatio« als auch »repraesentatio« finden, sodass
sich die Begriffe Mimesis, Imitation und Représentation im Laufe der Rezeptionsge-
schichte beider Autoren miteinander vermischen.”” Doch der Représentationsbegriff
verweist etymologisch eher auf ein Wieder-Priasent-Machen bzw. Vergegenwirtigen
von etwas Abwesendem. In dieser Bedeutung nimmt die Reprisentation die Rolle der
Stellvertretung ein: Etwas Prisentes steht fiir etwas Abwesendes, wobei dieses Ent-
sprechungsverhiltnis abhingig ist von Person, Zeit, Kultur, historisch verénderlichen
Bedingungen der Wahrnehmung und des eingesetzten Mediums.”® Derart erweist sich
die Reprisentation als Aquivalent zum Zeichenbegriff. Es handelt sich also weniger
um eine Ahnlichkeitserzeugung, sondern um ein Verweisen, d.h. die Verbindung zwi-
schen Reprisentation und Représentiertem ist vor allem sinnfillig und nicht unbedingt
augenfillig. Sie kann zu Beginn arbitrér sein und wird dann durch Konvention gefes-
tigt. Insofern sind auch Symbole als rein konventionelle Zeichen im Sinne Charles
Sanders Peirce sowie Allegorien als tradierte bildhafte Darstellungen abstrakter Sach-
verhalte Représentationen. Insbesondere im 20. Jahrhundert wird der Représentati-
onsbegriff in keiner eindeutigen Bedeutung verwendet. Oftmals tritt er in der Nega-
tion im Zuge der Ausrufung einer »Krise der Reprisentation« auf. Deleuze spricht
in Différence et répétition von einer Herrschaft der Identitdt und der Représentation

75 Cassirer, Ernst: Philosophie der symbolischen Formen, Bd. 1, Berlin1923, S.129. Zitiert aus: Schlenstedt
2000, S. 834. Herv.i.O.

76 Koller, Hermann: Die Mimesis in der Antike. Nachahmung, Darstellung, Ausdruck, Bern1954, S. 119f.

77 Vgl. Eusterschulte, Anne: Mimesis. Nachahmung der Natur, in: Ueding, Cert (Hg.): Historisches Wor-
terbuch der Rhetorik, Bd. 5, Tilbingen 2001, Sp. 1236 und 1259 ff.

78 Werber, Niels: Reprisentation/reprisentativ, in: Barck, Karlheinz (Hg.): Asthetische Grundbegriffe,
Bd. 5, Stuttgartu.a. 2003, S. 264—266 und 281.

hittps://dol.org/10.14361/9783839453261-003 - am 14.02.2026, 07:40:37. /de/e - [

29


https://doi.org/10.14361/9783839453261-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

30

Gilles Deleuze und die Anyone Corporation

iiber die Differenz. Représentation begreift er als Modell-Abbild-Relation, die durch
vier Aspekte charakterisiert ist: die Identitdt des Begriffs (Modell und Abbild werden
durch denselben Begriff beschrieben), der Gegensatz im Prédikat (das Modell kénne
dreidimensional sein, wihrend das Abbild zweidimensional sei), die Analogie im Ur-
teil (Modell und Abbild kénnen gleichermaBen schon sein) und die Ahnlichkeit in der
Wahrnehmung (das Modell ist im Abbild und das Abbild im Modell erkennbar).” Hier
wird der Repréasentationsbegriff nicht als Vergegenwértigung gebraucht, sondern dem
Abbild angenihert.

Die vorplatonische Bedeutung der Mimesis und das Verstdndnis von Reprisen-
tation als Vergegenwértigung von etwas Abwesendem unter spezifischen Bedingun-
gen werden heute hauptsdchlich durch den Begriff der Darstellung abgedeckt. Be-
reits im 18. Jahrhundert kritisieren Johann G. Herder, Friedrich G. Klopstock und
Gottfried A. Biirger die Ubersetzung von »piunoic« mit »imitatio« und Nachahmung
und schlagen stattdessen den Begriff der Darstellung vor.*° Dieser beinhaltet neben der
Représentation auch die Bedeutung der Zurschaustellung, so definiert der Literatur-
wissenschaftler Dieter Schlenstedt die Darstellung als »Prozesse und Produkte, durch
die etwas gezeigt, vor Augen, Ohren oder die innere Anschauung gebracht, iiberhaupt:
der Wahrnehmung unterbreitet wird mit dem Ziel, Gefiihle, Reflexionen, vielleicht
Handlungen auszuldsen.«® Er bestimmt weiterhin vier Charakteristika der Darstel-
lung: Erstens vollziehe sie sich in Medien und sei damit abhingig von gebrauchten
Zeichensitzen; zweitens folge sie historischen Auffassungsweisen, d.h. bestimmten
Anschauungs-, Vorstellungs- und Denkformen; drittens bediene sie sich verschiedener
Zeichen, die auf Ahnlichkeit, Konvention oder Kausalitit basieren kénnen; und vier-
tens sei ihre Bedeutung verschieden interpretierbar.

Etymologisch bedeutet die Verbindung von »dar« und »stellen«, ein Ding an
einem Ort zum Stehen zu bringen, um es zu zeigen. Der Bezug auf einen materi-
ellen Gegenstand wird im Laufe der Geschichte durch metaphorische Verschiebun-
gen auf Immaterielles erweitert. Im 18. Jahrhundert wird Darstellung, vor allem bei
Johann G. Sulzer und Gotthold E. Lessing, auf rhetorische Kategorien riickbezogen:
Wiéhrend mit »inventio« die Erfindung und Sammlung des Stoffes bezeichnet wer-
de, deute »elocutio« auf die stilistische Ausgestaltung und damit auf die Darstellung
des Stoffes hin. Letzteres sei das eigentliche Werk der kiinstlerisch Schaffenden. Mit
dem Verlangen nach Anschaulichkeit in der Rhetorik — denn Wahres soll nicht nur
ausgesprochen, sondern vor Augen gefiihrt werden — wird die Forderung verbunden,
dass die Darstellung moglichst lebendig sein solle, als ob das Dargestellte tatsdchlich
prisent sei.’? Immanuel Kant verwendet schlieBlich in Kritik der Urteilskraft (1790)
den Darstellungsbegriff im Sinne von »exhibitio« fiir das Vermdgen, einem Begriff
die korrespondierende Anschauung beizufiigen.** Damit manifestiert sich Darstellung

79 Deleuze, Gilles: Differenz und Wiederholung, Miinchen1992, S. 51f. und 179f.

80 Vgl. Schlenstedt 2000, S. 845, 848 und 861. Siehe auch die Mimesis als literarische Wirklichkeitsdar-
stellung bei Auerbach, Erich: Mimesis. Dargestellte Wirklichkeit in der abendléndischen Literatur,
Bern1946.

81 Schlenstedt, Dieter: Darstellung, in: TrebeR, Achim (Hg)): Metzler Lexikon Asthetik. Kunst, Medien,
Design und Alltag, Stuttgart u.a. 2006, S. 73.

82 Vgl. Schlenstedt 2000, S. 842, 852f. und 866.

83 Kant: KU, AA 05:192.31-34.

hittps://dol.org/10.14361/9783839453261-003 - am 14.02.2026, 07:40:37. /de/e - [



https://doi.org/10.14361/9783839453261-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

sowohl in Bezug auf Materielles als auch Immaterielles, so wird der Begriff im
Deutschen Worterbuch (1860) als »die art und weise, wie etwas geistiges oder korper-
liches aufgefaszt und zur anschauung gebracht wird, auch das gegebene bild selbst«,®
definiert. Es geht bei der Darstellung also auch darum, ein Konzept zur sinnlichen und
asthetischen Anschauung zu bringen, d.h. um einen Prozess der Veranschaulichung,
bei der das Konzept in der Darstellung wiedererkannt wird. Wéhrend die Vorstellung
von auflen nach innen agiert, da das Wahrgenommene in Form eines inneren Bildes
erscheint, so erfolgt die Darstellung von innen nach auflen, indem ein Gedanke in
duBlerlich Wahrnehmbares verwandelt wird: »Nichtgesehenes wird sichtbar, Nichtge-
hortes hérbar, Sprachloses sprechbar«®. Im 20. Jahrhundert wird auch das Konzept
der Darstellung attackiert, einerseits durch die Betonung des Nicht-Darstellbaren bei
Adorno und Lyotard, andererseits indem sie durch das Konzept des Hinstellens als
Prisentation im Zuge der Debatten um Kunst als »Objet trouvé« ersetzt wird.®

Der Begriff des Zur-Darstellung-Bringens ist fiir die Ubersetzung philosophi-
scher Konzepte in die Bildlichkeit architektonischer Entwiirfe am geeignetsten. Das
Veranschaulichen entspricht einem Verbildlichen, wobei ein Bild als ein visuell wahr-
nehmbares Objekt begriffen wird, das Teil eines Zeichensystems ist und als Bild ver-
standen wird. Darstellen als Verbildlichen néhert sich an das Verstéindnis von Mimesis
in Gunter Gebauers und Christoph Wulfs Publikation Mimesis. Kultur, Kunst, Gesell-
schaft (1992) an. Sie definieren Mimesis als »die in einer symbolischen Welt objek-
tivierte Antwort eines Subjekts, das sich an der Welt von Anderen orientiert«®’. Die
Bezugnahme auf andere Welten und die Neuinterpretation in einer symbolischen Welt
ziele auf Einwirkung, Aneignung, Verdnderung und Wiederholung ab. Da dabei Bilder,
Korrespondenzen, Widerspiegelungen und Ahnlichkeiten generiert werden, nennen
Gebauer und Wulf die Mimesis auch die »Fahigkeit der Bilderzeugung«.®® Determi-
niert wird sie durch den kulturell-symbolischen Rahmen, die verfiigbaren Medien
und durch Institutionen, die auf die Produktion der Bilder Macht ausiiben.?® Wird Ar-
chitektur als eine symbolische Welt begriffen, die auf eine andere Welt antwortet, so
liefert die Diskussion iiber die jeweiligen Determinanten, unter deren Einfluss sich
die Architektlnnen in den 1990er Jahren auf Deleuze und Guattaris Theorien bezie-
hen, einen Rahmen fiir deren Analyse. Demzufolge werden die Ubersetzungs- und
Darstellungsprozesse in ihren architekturgeschichtlichen Kontext gestellt, mit einer
medientheoretischen Perspektive verschriankt und im Kontext von Institutionen und
Netzwerken — der Anyone Corporation — betrachtet. Dies wirft folgende Fragen auf:
Wie werden Deleuze und Guattaris Theorien in die US-amerikanische Architektur der
1990er Jahre iibersetzt? Was geschieht in der Ubersetzung eines Konzepts von einer
Disziplin in eine andere und von einem Medium in ein anderes? Welche Darstellungs-
weisen und Bilder kommen dabei zum Einsatz?

84 Grimm,Jacob /Grimm, Wilhelm: Deutsches Worterbuch, Bd. II, Leipzig 1860, Sp. 792.

85 Metscher, Thomas (Hg.): Mimesis und Ausdruck, K6In1999, S. 76f. Zitiert aus: Schlenstedt 2000, S. 843.

86 Vgl.Schlenstedt 2000, S. 868—873.

87 Gebauer, Gunter / Wulf, Christoph: Mimesis. Kultur, Kunst, Gesellschaft, Reinbek bei Hamburg 1992,
S. 431

88 Ebd,S.é61.

89 Ebd.,S.18ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839453261-003 - am 14.02.2026, 07:40:37. /de/e - [

31


https://doi.org/10.14361/9783839453261-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

