5. Personenbezogene Auswertung:

Die Antworten der Jugendlichen

5.1 Emin - »Mein Glaube ist fest und ich zweifele nicht
an meinem Glauben.«

Zur Interviewsituation

Das Gesprich mit diesem jungen Mann ist durch meinen Besuch in den
Berliner Moscheegemeinden zustande gekommen. In einer der Moscheen
habe ich viele Kinderstimmen aus einem kleinen Nebenraum gehort. Es
klang so, als wire dort ein lebhaftes Kinderfest zugange. Als ich den Raum
betrat, sah ich, wie circa 30 Kinder von einem jungen Mann und einer jun-
gen Frau fiirsorglich betreut wurden. Uber eine Stunde habe ich ihren Un-
terricht mit den Kindern betrachtet und erlebt, wie herzlich und engagiert
sie sich um diese Kinder kiimmerten. Die ganze Unterrichtszeit wurde
konsequent in deutscher Sprache kommuniziert, obwohl die Kinder iiber-
wiegend tiirkischer Herkunft waren. Auch wenn ab und zu einige Kinder
auf Tiirkisch anfragten, haben die beiden Betreuer die deutsche Sprache
geradlinig beibehalten. Unterrichtsthema war das Leben des Propheten
Muhammed und seine Liebe zu den Kindern. Vermittelt wurden der Wert
des Wissens und des Lernens sowie der Respekt vor Alteren und den Leh-
rern auf eine sehr unterhaltsame Art. Ich war sehr fasziniert und habe er-
lebt, wie padagogische Elemente in den Unterricht involviert wurden, ob-
gleich die Betreuer keine padagogische Ausbildung hatten. Nach dem Un-
terricht habe ich mit ihnen ein Gesprach gefithrt und mein Anliegen darge-
legt. Anschlieflend hat sich der junge Mann Emin bereiterkldrt, zu meiner
Untersuchung beizutragen.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

104 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.1.1 Wer ist Emin?

Emin, deutscher Staatsbiirger, ist 23 Jahre alt und in Berlin geboren. Seine
Eltern kamen vor iiber 30 Jahren aus der Tiirkei nach Deutschland und ha-
ben sich hier kennengelernt und geheiratet. Alle anderen Verwandten le-
ben in der Tiirkei, sodass sie sich nur in der Urlaubszeit treffen. Diese
Trennung ist besonders fiir seine Eltern schwer ertriglich, weil insbeson-
dere die Mutter ihre Verwandten und Familienmitglieder vermisst. Daher
hegten seine Eltern von Anfang an den Wunsch, eines Tages in die Tiirkei
zurtickzukehren. Seine eigene Riickkehr ist hingegen ausgeschlossen, weil
er und seine Geschwister nur ein Leben in Deutschland kennen. Zumal
sich die Familie an die hiesigen Lebensverhiltnisse gewohnt hat, sodass
ein Leben in der Tiirkei beschwerlich wire.

Emins Verhiltnis zu seinen Eltern ist gut. Er schitzt sie sehr und ist
ihnen besonders dafiir dankbar, dass sie ihn weltoffen und tolerant erzo-
gen haben. Sie und Emin sind in einer tiirkisch-islamischen Gemeinschaft,
einer Moschee, ehrenamtlich engagiert. Durch sie lernte er diese Gemein-
de kennen. Er findet die aktive Beteiligung an der Gemeindearbeit optimal,
weil er dadurch fast immer mit seinen Eltern zusammen ist.

Emin empfindet es als sehr wichtig, im jugendlichen Alter die islami-
schen Regeln zu beachten: »Es hilft ja, vieles besser zu verstehen. Ich den-
ke, man sollte auf jeden Fall sehr frith mit der Befolgung der Regeln be-
ginnen, denn im Alter wird man sowieso diese Regeln ernst nehmen, weil
der Tod dann einem noch niher ist.« Dass die Jugendlichen die Religion
ernst nehmen und dabei die Regeln beachten, hingt nach seiner Uberzeu-
gung von der elterlichen Erziehung ab. Er ist sehr gliicklich, dass seine El-
tern ihn muslimisch erzogen und auf die Einhaltung der islamischen Re-
geln geachtet haben. Da seine Eltern auch praktizierende Muslime sind
und ihn nicht durch Zwang, sondern durch Aufklirung und aktives Vorle-
ben zur Einhaltung der islamischen Regeln fiihrten, fand er als Jugendli-
cher im Islam seinen Lebensweg.

»Also, wenn ich was wirklich falsch gemacht habe — egal, ob das was mit dem Glau-
ben zu tun hat oder mit etwas anderem —, haben sie immer mit mir das Gesprich
gesucht. Sie haben immer mit mir iber meine Fehler oder so gesprochen. Oft habe
ich das Gesprich mit meiner Mutter, also sie hat den grofien Part an der Erziehung
und sie ist immer munter und spricht mit uns. Sie ist gleichzeitig eine Freundin fur
uns, die uns sehr viel Verstindnis schenkt. Durch Gespriche versuchen sie unsere
Fehler zu korrigieren. Also ich konnte mit der Hand abzihlen, dass ich eine ge-
wischt bekommen habe — und das nicht, weil ich Stinden gemacht habe, sondern
weil ich Mist gebaut habe. Meine Eltern sind Muslime und sie wissen, dass im Is-
lam Gewalt und Schlige in der Erziehung verboten sind und Gewalt nie eine Losung
ist. Das ist im Islam streng verboten.«

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 10§

Emin verbringt seine Freizeit hiufig mit seiner Familie. Er hat insgesamt
drei Briider und drei Nichten, mit denen er oft zusammen ist. Zu seinem
Freundeskreis gehoren muslimische und nicht muslimische Jugendliche
unterschiedlicher Herkunft (Deutschland, Russland, Agypten, Syrien oder
Ttirkei).

Obwohl er an den kommunalen Freizeitangeboten nicht teilnimmt,
wiinscht er sich, dass sie die muslimischen Jugendlichen in ihr Programm
einbezbgen. So sehnt er sich nach Schwimmmédglichkeiten fiir muslimi-
sche Jugendliche, denn er findet es aufgrund seines Glaubens unange-
bracht, in einem Freibad mit Mddchen und Frauen in einem Wasserbecken
gemeinsam zu schwimmen. Er bittet um mehr Riicksicht den Muslimen
gegeniiber — sie sollten trotz solcher Differenzen nicht ausgeschlossen
werden. Das Freizeitangebot von muslimischen Einrichtungen entspricht
im Allgemeinen nicht seinen Vorstellungen.

»Ja, also, ich wiirde mir in erster Hinsicht wiinschen, dass die muslimischen Verei-
ne, Gemeinden, Moscheen oder Verbinde miteinander kooperieren, also sie miiss-
ten zusammenarbeiten. Das ist ein sehr starkes Defizit, das ich beméingele. Also, das
miisste sehr stark verbessert werden und, wenn das geschieht, dann wiirde man, so
denke ich, viel positiver gesellschaftlich arbeiten. Man sollte sich vereinen, kooperie-
ren. Ich bin oft in tiirkisch-islamischen Einrichtungen auch titig; ich wiinsche mir,
dass dort auch fiir Jugendliche viel angeboten wird; in jeder Hinsicht! Wenn die nur
zusammenkommen wiirden, dann wiirden sie auch mehr Geld und Menschen ha-
ben, die dann auch fiir uns Freizeitangebote organisieren kénnen, sportliche und
kulturelle Aktivititen.«

Emin hat in Berlin die Grund- und Oberschule besucht und nach der Real-
schule eine Lehre zum Biirokaufmann gemacht. Diese Ausbildung hat er
erfolgreich absolviert und anschliefend ein halbes Jahr lang als Buchhalter
in einem Betrieb gearbeitet. In einem Krankenhaus hat er dann seinen Zi-
vildienst angetreten und hatte grofen Spafd an dieser Arbeit. Vor allem die
Arbeit mit idlteren Menschen hat ihn sehr bewegt, weil er durch sie viele Er-
fahrungen sammeln konnte. Auch zu der Leitung und zu anderen Kollegen
pflegte er gute Kontakte.

Im Laufe seines Lebens bemerkt Emin wiederholt, dass er iiber seine
Religion nicht ausreichend informiert ist, aber gerne ihre vielen Facetten
kennenlernen mdochte, damit er diese in sein Leben aufnehmen und ande-
ren richtig vermitteln kann. Er entschied sich, ein Studium in der Tiirkei
aufzunehmen. Monatelang hat er sich auf die Priifungen vorbereitet, um
itberhaupt an einer Universitit in der Tiirkei eingeschrieben werden zu
konnen. Viele Ficher, von denen er bis dahin nichts gehort hatte, waren
jetzt fiir seine Karriere von besonderer Bedeutung. Sein intensives Bemii-
hen zahlte sich aus und er bekam an der beriihmten Universitit Istanbul
einen Studienplatz.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

106 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Ich habe mich vor zwei Jahren entschlossen, Islamwissenschaften zu studieren.
Und es gebe fiir mich die Moglichkeit in einem arabischen Land zu studieren. Da
aber mir diese Sprache fehlt, miisste ich quasi ein bis zwei Jahre diese Sprache ler-
nen und dann anfangen zu studieren. In Deutschland méchte ich nicht Islamwis-
senschaft studieren. Dieser Studiengang entspricht nicht meinen Vorstellungen,
weil der Islam so breit gefichert ist und sie sollte auch objektiv unterrichtet werden.
Auch sollten hierbei die praktizierenden Muslime selbst einbezogen werden. [Er ver-
langt, muslimische Gelehrte und Wissenschaftler fiir dieses Fach besonders zu be-
vorzugen, H.0.] Also, ich wiirde auch an diese Universititen appellieren, an diese
Gelehrten an deutschen Universititen, dass sie mit Muslimen kooperieren, die das
auch wirklich praktizieren und objektiv riiberbringen.«

Mit der Frage nach seinem Eindruck von der Situation der Muslime in
Deutschland hat sich Emin ausfiihrlich auseinandergesetzt. Er betonte,
dass er hier geboren und aufgewachsen sei und als Muslim gleichermafien,
wie jeder andere auch — wenn nicht sogar mehr —, zu dieser Gesellschaft
etwas beigetragen habe. Er unterstrich, dass er stets bemiiht gewesen sei,
die deutsche Sprache zu erlernen und sich in diese Gesellschaft zu integ-
rieren. Gleichwohl:

»Ich habe dann oft gemerkt, wie [...] mir trotz meines Einsatzes [...] sehr viel entwe-
der verboten wurde oder weniger Toleranz entgegengebracht wurde als gewiinscht.«

In dem Gesprich schwirmte er von seiner ehemaligen Arbeitgeberin und
von seinen ehemaligen Lehrerinnen und Lehrern, mit denen er gute Er-
lebnisse hatte. Er ist diesen Personen bis heute sehr dankbar fiir ihre Ak-
zeptanz und ihr Verstindnis fiir seinen Glauben. An die vielen Gespriche,
die er mit thnen gefiihrt hatte, kann er sich bis heute erinnern.

»Auch eine tolle Erfahrung, als ich Zivildienst gemacht habe. Ich bin jemand, der
auch aufgrund des Glaubens, mich von weiblichen Mitarbeitern distanziere. Die
Chefin hat mich am ersten Tag empfangen und ich wollte vorneweg zu erkennen
geben, dass ich ein Muslim bin und bestimmte Verhaltensweisen habe, die anders
sind. Meine Arbeitgeberin, die Chefin, hat mir ijhre Hand gegeben und ich habe
meine Hand aufgrund meiner religiésen und kulturellen Einstellungen ihr nicht
gegeben. In einem anschliefenden Gesprich erklirte ich ihr meine Haltung und
dann erklirte sie mir, dass sie mein Verhalten nicht fiir stérend empfindet und es
sogar toll findet, dass ich ehrlich auftrete. Sie fragte mich auch, ob es etwas gibt,
worauf sie in Zukunft achten sollte, damit ich in meiner Religionsausiibung nicht
belistigt wiirde. Das fand ich sehr beeindruckend. Ich durfte auch wihrend der Ar-
beitszeit ohne Probleme meine Gebete verrichten. Es war kein Problem, alles lief
wunderbar ab. Aber, wie gesagt, es waren meine persénlichen positiven Erfahrun-
gen, aber ich weifd auch, dass es viele negative Beispiele gibt. Aber eines wiinsche
ich mir: solche Menschen wie meine ehemalige Arbeitgeberin, die so tolerant und

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 107

unterstiitzend war. Gerade solche Menschen braucht Deutschland. Durch ihr positi-
ves Verhiltnis zu meinem Glauben habe ich mich sehr engagiert und erfolgreich in
diesem Betrieb eingebracht.«

Er kam aber auch auf Konflikte zu sprechen, die er oder andere muslimi-
sche Jugendliche wegen der muslimischen Identitit haben. Konzentriert
hat er sich dabei auf den »11. September«. Die schlimmen und unwiirdigen
Ereignisse in den USA waren fir ihn unertriglich. Entsprechend besorgt
beobachtete er danach eine Intensivierung von Vorurteilen gegeniiber dem
Islam und den Muslimen. Schockiert war er iiber ein Erlebnis mit seiner
Mutter beim Arbeitsamt. Bis heute hat er es nicht verstanden, warum seine
Mutter, die nach ihrem Erziehungsurlaub wieder arbeiten wollte, dies auf-
grund ihres Kopftuches nicht durfte.

»Also, dann sagte die Frau beim Arbeitsamt: >Also, Frau [...]. Glauben sie wirklich
mit jhrem Kopftuch, dass sie da was finden werden? Sie miissten erst einmal ihr
Kopftuch abnehmen, damit sie anerkannt werden!< Ich weiff es nicht, wie ich es
damals verkraftet habe. Wenn ich jetzt zuriickdenke, bin ich traurig, dass Menschen
so mit Andersgliubigen umgehen. Denn eine Frau ist nicht durch ihre Kopfbede-
ckung minderwertig; im Gegenteil: Solche Menschen, die ihren Glauben praktizie-
ren, sollte man zumindest respektieren, weil sie ehrlich sind und nichts verstecken
oder vertuschen.«

Es sei sehr schmerzlich, dass sein Glaube in dieser Gesellschaft trotz der
vielen Muslime, die iiber Jahrzehnte in Deutschland leben, und der histori-
schen Beziehungen Deutschlands mit dem Osmanischen Reich und der
Tiirkei immer noch nicht verstanden wurde. Um diese Lage zu verindern,
damit der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt werden,
rit er, mehr Bildungsarbeit zu unternehmen. Die Bildung solle sehr frith
ansetzen, damit die Kinder zeitig vernunftgerecht und weltoffen erzogen
werden.

»Also ich kann mich noch an meine Grundschulzeit erinnern. Es gab dort Religi-
onsunterricht. Ich durfte daran nicht teilnehmen. Es gab fiir katholische und protes-
tantische Schiiler Religionsunterricht, aber fiir mich und fir die vielen muslimi-
schen Schiiler keinen Religionsunterricht. Und ich fand das sehr diskriminierend.
Denn wo und wie sollte ich meine Religion kennenlernen? Wir als Jugendliche ken-
nen unsere Religion nicht richtig. Wie soll man etwas, was man nicht richtig kennt,
dann auch richtig praktizieren und anderen richtig vorleben?«

Ebenso erwartet er, dass eine Plattform in der Schule und in anderen Ein-
richtungen geschaffen wird, wo Muslime und Nichtmuslime tiber die ver-
schiedenen Religionen und Kulturen aufgeklirt werden. Er kritisiert, dass
die Religion in der Schule zunehmend negativ dargestellt wird. Erschre-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

108 | WEGE ZUR INTEGRATION

ckend findet er, dass der Islam andauernd im Zusammenhang mit den
aktuellen Ereignissen ins Gesprich gebracht wird.

So fordert er, dass in den Grofstidten wie Berlin, wo viele Muslime
leben, ein aktiver Austausch geférdert wird.

»Ich finde es auch gut, wenn wir, auch die Nichtmuslime, gemeinsam {iber die un-
terschiedlichen Religionen unterrichtet wiirden. Religion spielt in der Schule fast
uiberhaupt keine Rolle; wenn, dann nur das Christentum oder Judentum; der Islam
nur in Zusammenhang mit den aktuellen Ereignissen, aber dann nur sehr kritisch
und mit grofRen Vorurteilen bedeckt.«

Emin erhofft sich durch diesen Austausch, dass man muslimischen Frauen
gegeniiber offener auftritt. Einen Ausschluss muslimischer Frauen kann er
nicht akzeptieren.

»Auch sollte man muslimischen Frauen gegeniiber offen sein. Also ich habe eine
kaufminnische Ausbildung gemacht, da hatten wir auch eine Muslima, die auch
diese Lehre gemacht hatte. Und ich habe sie nach der Lehre, nach zwei Jahren ge-
troffen, und fragte sie, was sie so macht. Sie meinte, dass sie seitdem arbeitslos ist.
Ich fragte: >Wieso gerade du? Wo du ja die Beste warst, sogar unter allen Auszubil-
denden aus dem Jahrgang warst du die Bestel< Da meinte sie, dass sie wegen dem
Kopftuch nicht angenommen wird. Man sagt ihr: >Gerne wiirden wir Sie nehmen,
aber mit dem Kopftuch geht es nicht. Wenn sie es ablegen, dann kénnen sie sofort
beginnen.< Oh mein Gottl«

Durch die aktuellen Debatten tiber das Kopftuch sieht Emin den Zukunfts-
chancen der Muslime in Deutschland nicht optimistisch entgegen. Vor die-
sem Hintergrund hat er sich vom Bundesverfassungsgericht tiber das
Kopftuch ein deutliches Urteil erhofft. Das Urteil hat jedoch seinen Pessi-
mismus {iber die Zukunftschancen der Muslime bekriftigt. Dass die Angs-
te muslimischer Frauen, die beispielsweise fiir ein Lehramt studieren, von
den zustindigen Personen nicht zur Kenntnis genommen werden, frus-
triert ihn sehr.

Emin verlangt speziell fiir muslimische Jugendliche Beratungsstellen,
wo praktizierende und qualifizierte Muslime eingesetzt werden sollen,
denn solche Personen kénnten nach seiner Meinung zu muslimischen Ju-
gendlichen eine bessere Vertrauensbasis aufbauen. Von den muslimischen
Organisationen verlangt er, dass sie muslimische Pidagogen und Psycho-
logen anwerben, die sich mit der Problemlage der Muslime in Deutschland
professionell auseinandersetzen. Dabei wiinscht er sich eine finanzielle
Unterstiitzung seitens des Staates und der Kommunen fiir muslimische
Organisationen. Dass von Muslimen die Achtung der Gesetze ersucht
wird, hilt er fiir berechtigt und wichtig, aber gleichzeitig erwartet er, dass
die Muslime gleichberechtigt behandelt werden — wie es das Grundgesetz

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 109

vorschreibt. Er fordert alle Muslime und muslimischen Organisationen
dazu auf, nachdriicklich deutlich zu machen, dass sie zu dieser Gesell-
schaft gehoren, und auch dazu, den Vorwiirfen mancher Medien und Par-
teien entgegenzutreten.

5.1.2 Dimensionen der Religiositat
5.1.2.1 Die Dimension des Glaubens

Allah ist fiir Emin der Schopfer, der absolut gerecht und barmherzig alles
erschaffen und ihm alles gegeben hat sowie mit dessen Gnade er auf dieser
Erde lebt. Im Jenseits erhofft er sich, vertrauend auf Gottes Gnade, ein
gliickliches Leben im Paradies.

»Also, ich habe mir gestern im Fernsehen einen Film angesehen. Dieser Film war
von einem nicht muslimischen Medizinwissenschaftler. Diese haben auch Verse
aus dem Koran zitiert und haben auch Aussagen aus dem Koran betrachtet und
stellten fest, dass der Islam mit der Wissenschaft, ja mit der modernen Wissenschaft
in vieler Hinsicht im Einklang sei. Durch die Wissenschaft wird mein Glaube auch
bestitigt und gestirkt. Ich habe die Allmacht meines Schopfers ebenfalls durch die
Wissenschaft bestitigt bekommen.«

Der Koran ist nach Emins Auffassung Gottes Wort, demzufolge enthilt der
Koran die Wahrheit. Er bezeugt die Wahrheit des Korans, indem er auf die
heutige Wissenschaft hinweist:

»Man braucht einmal die Natur sich anzuschauen, wie das Universum so funktio-
niert: die Tierwelt, die Pflanzenwelt; alles deutet darauf, dass der Koran die Waht-
heit ist, denn im Koran stehen ja solche Sachen, die von der Wissenschaft seit eini-
gen Jahren entdeckt werden. Ich bin mir ganz sicher, dass nach und nach die
Wahrheit des Koran von vielen erkannt werden wird.«

Fur ihn ist der Koran keineswegs verinderungsbediirftig, denn er ist zu
jeder Zeit aktuell.

»Ich habe ja gerade ein Beispiel von den Medizinern gegeben. Der Koran besteht
seit iiber 1400 Jahren. Wenn dort eine wichtige Wissenschaft — und das ist nur ein
winziges Beispiel — und wenn damals ein so wichtiger Wissenschaftsbereich so rich-
tig und klar zum Ausdruck gebracht wurde, wie kann man dann sagen, dass der Ko-
ran veraltet ist? Nur, die Menschen sollten sich mehr Miithe geben, den Koran rich-
tig zu verstehen, und nicht in ihrem Sinne ihn interpretieren, nicht einzelne Verse
aus dem Kontext herausreiflen. Das wird ja heute auf der ganzen Welt gemacht, so-
gar bewusst. Und das ist schrecklich: Nichtmuslime wie Muslime machen so et-

wasl«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

110 | WEGE ZUR INTEGRATION

Der Glaube an die Wiederauferstehung nach dem Tod ist fiir Emin weitrei-
chend, denn der Glaube an den Jiingsten Tag lenkt sein Leben auch auf
dieser Erde. Mit der Erwartung, dass er iiber seine Taten im Jenseits vor
dem einzigen Gott Rechenschaft ablegen und nur Gott allein entscheiden
wird, ob er ins Paradies oder in die Holle komme, sieht er den Glauben als
eine »innere Polizei« an, die ihn bewacht und vor Stinden und Fehlern be-
hiitet.

»Deshalb schade ich ja auch keinem Menschen; wenn, dann entschuldige ich mich
sofort. Ich klaue oder liige nicht.«

5.1.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Seitdem er die funf tiglichen Gebete verrichtet, kann er sich ein Leben
ohne Gebete nicht mehr vorstellen. Freilich hatte er frither mit diesen eini-
ge Schwierigkeiten.Heute zieht er fortwihrend Nutzen fiir sein Leben aus
seinen Gebeten.

»Ich ziehe davon einen Nutzen, ja, ich ziehe davon einen Nutzen, dass ich mich
damit geistig reinigen kann, dass man die Nihe zu Allah erreicht. Im Gebet kann
man fiir den Glauben ein klares Bewusstsein entwickeln. Denn nach dem Gebet
fithle ich mich so ganz toll, so ausgeglichen und ich fithle mich rein. Schwierig, das
in Worten zu fassen. Man muss es erlebt haben.«

Gebete sind fiir ihn wie »ein Stiick Kommunikation mit Allah, um ihn viel-
leicht zu erkennen«. Er sieht in dem Gebet auch das Erzieherische, denn
nach den Gebeten wird er nachdenklicher und selbstkritisch. Er hinterfragt
seine Verhaltensweisen und Umgangsformen sowie die zwischenmensch-
lichen Beziehungen.

»Wenn ich iiber einen Menschen schlecht gedacht habe, dann ist nach dem Gebet
alles vorbei, dann denke ich also klar. >Ey, schau mal, du wirst auf dieser Erde nicht
ewig leben und du wirst bald Rechenschaft vor Allah ablegen. Lohnt es sich, was du
machst, lohnt es sich Menschen zu verletzten, Siinden zu machen?<«

Eine hohe Prioritit fur das Gebet entwickelte Emin, als er sich entschlos-
sen hatte, seinen Glauben bewusster zu praktizieren. Ohne seine Gebete
fithlt er sich nicht ganz wohl. Daher fordert er Achtung fiir das islamische
Gebet.

»[I]ch wiirde mich einfach schuldig fithlen und unwohl fithlen und deshalb dann
auch nicht die Arbeit leisten, die von mir verlangt wird. Ja, ja, das ist so, wie bei den
Rauchern. Ja, dann sagt man, wenn sie nicht rauchen, dann sind sie psychisch be-
lastet und so und dann sind sie nicht 100 Prozent arbeitsfihig, sie brauchen das. Die

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | II1

Sache schadet erst einmal ihnen und den Passivrauchern, also seinen Mitmenschen.
Keiner hat einen Nutzen davon. Es schadet auch der Umwelt, ja, die ganze Umwelt
wird beschmutzt. Das wird toleriert. Mein Gebet schadet keinem, in keiner Weise.
Bringt man ihm wenigstens genauso viel Toleranz entgegen?«

Das Fasten im Monat Ramadan findet Emin ebenfalls ausgezeichnet.
Erstmals gefastet hat er, als er nicht dazu verpflichtet war. Inzwischen kann
er sich nicht mehr vorstellen, ohne das Ramadanfasten zu leben. Im Monat
Ramadan sei die muslimische Gemeinschaft mit jhren Organisationen bei-
spiellos unternehmend und wohltitig. Das wiinscht er sich fiir die anderen
Monate genauso.

Zum Thema Heirat meint Emin: Eine standesamtliche und eine islami-
sche Trauung schlieflen einander nicht aus, sie ergdnzen sich. Zusitzlich
sei die islamische entscheidend, weil er sich dadurch ein stabileres Fami-
lienbiindnis erhofft.

»Man sieht ja leider, dass in der Gesellschaft so viele Beziehungen scheitern, viele
gehen auch fremd, wechseln haufig ihre Partner, Kinder werden auflerehelich auf
die Welt gesetzt. Der Vater lisst die Mutter allein zuriick, weil er denkt, er sei fir
nichts verpflichtet und das ist ja fiir die Gesellschaft auf Dauer gesehen sehr schidi-
gend. Es gibt heutzutage so viele Kinder, die wachsen auf, ohne Mama, ohne Papa.
Ich finde es sehr traurig, weil, ich eine enge Beziehung zu meinen Eltern habe,
wihrend viele Kinder durch diesen verlebten Spafl des Mannes beziehungsweise der
Frau leiden miissen. Die islamische Trauung hilft einem Muslim auch hier ab.«

Emin betonte dezidiert die positive Wirkung des Islam auf sein Leben.

»Gut, dass der Islam auf mein Alltagsleben einen Einfluss hat, sonst wire mein Le-
ben vielleicht nicht so friedlich und frei von Drogen, Gewalt oder anderen Sachen.
Ich faste, ich bete, ich klaue nicht, ich tote keine Menschen, weil alles im Islam ver-
boten ist. Ich darf keinem Unrecht tun. Ich darf keinen verletzen, keinem das Herz
brechen. Zu jedem muss ich mich gerecht und aufrichtig verhalten. Es spielt fur
mich keine Rolle, wer diese Person ist. Es ist egal, ob er Muslim oder Nichtmuslim
ist, ob er mein Chef ist oder mein Arbeiter, es kann ein Kind oder eine Frau sein.
Gerade Frauen schitze ich sehr, weil sie ja im Islam eine sehr herausragende Stel-
lung genieflen. Fiir all dies hat der Islam auf mein alltigliches Verhalten einen ent-
scheidenden Einfluss.«

Momentan finden sich allerdings mehr schlechte als tadellose Vorbilder.
Gerade die Jugendlichen litten unter diesem Phinomen. Der Islam aber
hilt ihn von solchen tadelnswerten Verhaltensweisen fern. Durch seinen
Jenseitsglauben behilt er immer im Bewusstsein, dass sein Leben auf die-
ser Erde verginglich ist und er fiir alle seine Taten vor Gott Rechenschaft
ablegen wird. Dies macht ihn zu einem geduldigen Menschen. Seine schu-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

112 | WEGE ZUR INTEGRATION

lischen und beruflichen Erfolge verdankt er dem Islam und seinen ethi-
schen Normen wie Bildung, ehrliches Geldverdienen, Hilfsbereitschaft,
Grofziigigkeit und vorbildliche soziale Beziehungen.

»Gott sei Dank! Durch den Islam habe ich diesen Erfolg, dass ich die
Schule gut abgeschlossen habe, meine Ausbildung erfolgreich beendet ha-
be, keinen Stress mit meiner Arbeitsgeberin habe, keinen Stress mit mei-
nen Lehrern hatte.«

5.1.2.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

»Wie soll man iiberhaupt auf dieser Welt in Ruhe leben, wenn man auf seine irdi-
schen Fragen keine Antworten haben wiirde. Und Religion gibt uns eben diese
Antworten.«

Der Islam erzieht ihn in jeder Hinsicht positiv und fiithrt ihn dem wahren
Frieden zu. Durch den Islam hat er auf seine Fragen logische Antworten
erhalten, durch die er weif}, wann und warum etwas getan werden soll und
was ihn im jenseitigen Leben erwartet. Die religiosen Aussagen und Nor-
men sind fiir ihn von grofler Bedeutung, weil er dadurch eine Richtlinie
erhilt, wie er sich zu verhalten hat, damit er im Jenseits von Gott mit dem
Paradies belohnt wird.

»Denn, wie soll man zum Beispiel Fuf$ball spielen, wenn man die Regeln nicht
kennt. Man wiirde verriickt werden, ohne die Spielregeln zu spielen. Man weif}
dann nicht, wie und wohin ich zum Beispiel die Tore schiefle. Der Islam lehrt mir
also die weltlichen und jenseitigen Spielregeln. Er sagt mir: >Gebe den Armen von
deinem Besitz, den dir Gott gegeben hat, ab. Sei nicht zornig, ehre deine Eltern und
iltere Menschen, liebe die Kleinen.<«

Eine Religion ist dann fiir ihn eine Religion, wenn sie zu jeder Lebenslage
und -zeit auf jedermann zugeschnitten ist. Fiir ihn sollte eine Religion auf
die menschlichen Bediirfnisse eingehen und den Menschen eine Orientie-
rung sein.

»Da fillt mir ein Beispiel ein. Meine Oma ist vor nicht langer Zeit gestorben. Wenn
man eine Person sehr liebt und sie verliert, dann verfillt man sehr leicht in Depres-
sionen. Heute sind ja die Psychologen mit Menschen iiberhiuft. Unser Prophet
Muhammed empfiehlt uns dann immer, wenn ein Mensch verstirbt, dass wir dann
versuchen, daraus eine Lehre fiir unser Leben zu ziehen, um darin Standhaftigkeit
zu wahren und fiir diese Person zu beten und iiber den Tod nachzudenken. Denn
man kann weder sich noch den Hinterbliebenen helfen. Das ist dann sinnlos und
der Islam zeigt den Menschen, wie man auch mit solchen schwierigen Lebenssitua-
tionen fertig wird.«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | II3

Fur den Islam hat er sich bewusst entschieden, da dieser seine Erwartun-
gen ginzlich erfullt. Er liest im Koran und in der Sunna nach, um fiir seine
Fragen Antworten zu erhalten. Falls er in diesen primiren islamischen
Quellen keine Antworten findet, schaut er, was die islamischen Gelehrten
zu diesem Thema sagen. Neben diesen Quellen studiert er in Streitfragen
auch die Ergebnisse nicht muslimischer Wissenschaftler, um zu einer Ur-
teilsbildung zu kommen. Zu diesem Kreis zihlt Emin auch iltere Men-
schen, weil diese durch Gott mit Weisheit und Erfahrung ausgestattet wor-
den seien.

5.1.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Er ist mit seinem momentanen Wissensstand iiber den Islam keineswegs
zufrieden und unterstreicht seine grofle Bereitschaft, zumindest die
Grundsitze zu erlernen. Zielbewusst strebt er danach, seine Unwissenheit
iiber den Islam zu dezimieren. Deswegen hat er sich entschieden, ein Stu-
dium der islamischen Theologie in der Tiirkei aufzunehmen. Dadurch er-
hofft er sich »von der Quelle aus den Islam zu lernen und sich mit diesem
Glauben richtig und intensiv auseinanderzusetzen«. Er betont wihrend des
Gesprichs mehrmals, dass diese »Wissensliicke« tiber seinen Glauben fiir
ihn eine »grofle Wunde im Herzen« ist. Er beklagt sich, dass er in Deutsch-
land, wo er geboren ist und sich obendrein zu Hause fiihlt, nicht die Gele-
genheit erhilt, den Islam »von der Quelle aus« zu studieren. Zudem ist er
auch ungliicklich, dass er diese Moglichkeit weder in der Schule noch in
den muslimischen Einrichtungen bekommen hat.

Bestimmt duflert er grofles Interesse an religisen Weiterbildungsmaog-
lichkeiten und skizziert die Absicht, sich nach Beendigung seines islam-
wissenschaftlichen Studiums fiir solche Projekte in Deutschland auferor-
dentlich einzusetzen. Emin kritisiert auch die Entwicklung, dass Religion
in dieser Gesellschaft in wachsendem Mafle ins Abseits verdringt wird,
und beanstandet, dass religise Themen in der Schule nahezu keine Gel-
tung mehr haben.

»Wir Jugendlichen haben nicht die Méglichkeit, tiber solche Themen offen zu spre-
chen, auch in der Schule hatten wie kaum solche Themen; wenn, dann nur iiber die
moglichen Gefahren, die angeblich von dem Islam hervorgehen sollen, und dariiber,
dass Religion sehr unmodern ist. Religiése Weiterbildung ist sehr wichtig, weil wir
sehr, sehr viele Fragen haben. Wir brauchen Orte und Leute, die uns unsere Fragen
in Ruhe beantworten und uns helfen, unseren Glauben richtig zu lernen. Wir soll-
ten mit Respekt und Liebe uns Religionen zuwenden, zumindest den gldubigen Ju-
gendlichen Respekt zollen.«

Um seinen »Wissensdurst« nach dem Islam zu stillen, versucht er, an reli-
giosen Veranstaltungen teilzunehmen und die Darstellungen und Berichte

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

114 | WEGE ZUR INTEGRATION

iiber den Islam (oder allgemein tiber religiose Themen) in den Medien zu
verfolgen. Hierbei beanstandet er, dass die Medienberichterstattung iiber
den Islam und die Muslime durchweg negativ ist.

»Sie werfen dem Islam und den Muslimen vor, dass der Islam und die Muslime
sehr intolerant sind und Vorurteile haben. Aber gleichzeitig treten sie mit einer Ar-
roganz und Intoleranz und Hass auf, die keiner {iberbieten kann. Noch schreckli-
cher ist es, dass sich keiner dagegen wehrt und die Behérden oder Politiker nichts
dagegen unternehmen. Auch sie spielen mit, dass tiber Islam gelogen und ein
Feindbild aufgebaut wird. Wozu das denn? Kann man hier nicht differenzieren?
Warum miissen wir Muslime in Deutschland fiir alles geradestehen, was in den
arabischen Lindern oder in Asien einige politische und ideologische Menschen ma-
chen?«

5.1.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiosen Uberzeugungen

Emin bezeichnet es als Gottes Wille, die Kinder nach den Geboten des Ko-
rans und der Sunna zu erziehen. Im Jenseits ist auch iber eine gelungene
bzw. misslungene Kindeserziehung genauso Rechenschaft abzulegen wie
tiber andere Taten. Jeder Muslim sei verpflichtet, seine Kinder tugendhaft
zu erziehen.

An das islamische Verbot des vor- und auRerehelichen Geschlechtsver-
kehrs fiihlt er sich widerspruchslos verbunden, da er in diesem Verbot fiir
die Gesellschaft und damit auch fiir sich selbst tiberwiegend Vorteile und
keine Nachteile sieht. Er kommentiert seine Auffassung mit Episoden aus
seiner Schulzeit.

»Ich weify von meiner Oberschulzeit, da hatten wir ein Midchen in der Klasse und
sie war mit 15 schwanger. Sie lief mit so einem Bauch herum und dann hért sie,
dass ihr Freund sie verlassen hat. Sie musste allein fiir das Kind sorgen und die Fa-
milie hat sie auch nicht unterstiitzt. Also, das sind so ganz grofle Probleme. Erstens,
dieses Midchen ist selbst noch ein Kind und hat noch nicht eine vollendete Erzie-
hung genossen, wie soll sie ihr Kind erziehen? Wie soll es denn weitergehen? Es
gibt so viele ungliickliche Menschen. Ich halte mich auf jeden Fall an dieses Verbot,
denn es ist fiir mich sehr schlecht und unverantwortlich, vor der Ehe intime Sachen
zu machen, wo ich mir und dem Midchen schade. Wenn ein Kind auf die Welt
kommt, so soll es auch eine gliickliche und stabile Familie haben. Was hindert uns,
bis zur Ehe anstindig zu leben?«

Er wiinscht sich eine Muslima zur Ehefrau, die gleichfalls praktizierend ist
wie er selbst, weil er in der Kindeserziehung den Islam im Ganzen vermit-
teln mochte. Fiir ihn ist es bedeutsam, dass in der Kindeserziehung Ehe-
mann und Ehefrau gemeinsam agieren.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | II§

Protest erhebt er gegen Behauptungen, der Islam steht einer Integra-
tion muslimischer Migranten in diese Gesellschaft entgegen.

»Nein, natiirlich nicht! Ich meine, dass sind doch alles Punkte, die zur Integration
beitragen, die ich eben erwihnt habe. Wieso soll der Islam ein Hindernis darstellen?
Der Islam will doch nur Gutes fiir jeden, auch fiir Nichtmuslime. Denn die Gesell-
schaft besteht ja aus unterschiedlichen Menschen mit unterschiedlicher Herkunft,
Kultur, Religion.«

Er pointiert, dass der Islam vielmehr eine Integration in diese Gesellschaft
fordert.

»Der Islam unterstiitzt gerade uns Jugendliche, uns in diese Gesellschaft besser zu
integrieren. Der Islam schreibt uns vor, uns zu bilden, die Sprache des Landes zu
lernen und zu allen aufrichtig zu sein. Und wenn man diese Richtlinien des Islam
bewusst lebt, dann ist man mit der Gesellschaft und nicht gegen diese Gesellschaft.«

Emin ist der Auffassung, dass er sich durch den Islam in diese Gesellschaft
besser integriert habe als andere, die den Islam nicht praktizieren.

Islam und Demokratie widersprechen sich nicht, meint er. Der Islam
unterstreiche die Grundprinzipien der Demokratie wie die Freiheit indivi-
dueller Entscheidungen und Handlungen sowie individuelle Verantwor-
tung, die individuelle Gleichheit vor Recht und Gesetz, Minderheiten-
schutz usw. Andere Auffassungen, die den Islam mit der Demokratie nicht
in Harmonie sehen, missbilligt er. Er geht sogar weiter:

»Ich denke daher, dass der Islam vielleicht am demokratischsten unter den vorhan-
denen Weltanschauungen ist.«

In diesem Zusammenhang kann er freilich nicht verstehen, auf welcher
Grundlage gewisse Politiker und Medien ihre Anklagen stiitzen, der Islam
wiirde Gewalt gegeniiber Menschen billigen oder den Krieg als heilig ein-
stufen.

»Ich finde dieses nicht korrekt. Denn die islamischen Gelehrten, mit denen ich in
Dialog getreten bin, haben mir nie gesagt, dass ich als Muslim kimpfen soll gegen
Nichtmuslime. Die haben mir gesagt, dass Dschihad tatsichlich stattgefunden hat in
der Geschichte, aber weil man angegriffen wurde, also man hatte die Muslime un-
terdriickt und auch ihre Linder angegriffen. Aber — ich sehe gerade in Deutschland
heute keinen Grund dafiir.«

Erregt schaudert er, dass einige zentrale Begriffe wie etwa Dschihad ver-
filscht ins Deutsche tibersetzt werden.

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

116 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Dschihad heif3t >sich anstrengen im Glaubens, dass man eben versucht, ein vorbild-
liches Leben zu fithren. Auch meine Arbeit oder mein Studium oder Menschen zu
helfen ist Dschihad. Mit Menschen stindig im Dialog zu sein, ja gerecht und vorbild-
lich zu leben, ist Dschihad. Das ist der richtige und alleinig durch den Islam akzep-
tierte Dschihad.«

Alle Menschen, ob Muslime oder Nichtmuslime, sind fur ihn Geschépfe
Gottes und dadurch gleich zu behandeln, wie es der Islam verlange. Fiir
Emin wire eine Benachteiligung des Menschen aufgrund seiner Religion,
Hautfarbe oder Sprache eine Siinde, die von Gott nicht vergeben wird, be-
vor der Betroffene nicht vergibt.

»[A]lso angenommen, ich bin ein Richter und vor mir sitzen ein Muslim und ein
Nichtmuslim, und ich muss urteilen, dann ist es fiir mich nicht selbstverstindlich,
dass ich mich fiir den Muslim entscheide, also fiir ihn spreche. Wenn ich weif}, der
Nichtmuslim ist im Recht und ich habe trotzdem fiir den Muslim geurteilt, dann
begehe ich eine grofRe Siinde, weil ich dem anderen Menschen sein Recht gestohlen
habe. Deshalb kann ich niemals zwischen Menschen Unterschiede machen. Gerade
hier ist der Islam wirklich sehr streng. Der Islam verlangt von uns, aufrichtig und
gerecht zu sein.«

5.1.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Emin kennt sich in der Landschaft muslimischer Organisationen in Berlin
einigermaflen aus. Nicht der Triger der von ihm besuchten Moschee, son-
dern das Gebet ist fiir ihn ausschlaggebend. In einem tiirkisch-islamischen
Moscheeverein ist er Mitglied und arbeitet dort ehrenamtlich mit. Nach
ihm sollte man zwischen nationalen Vereinen, wie den tiirkischen oder
arabischen, sowie den muslimischen Vereinen unterscheiden. Augenfillig
gibt es fiir ihn Organisationen, die bestimmte Ideologien verfechten und
zugleich vom Islam Gebrauch machen, um sich unter der muslimischen
Gemeinschaft zu profilieren. Emin befiirwortet nur die Organisation, die
»wirklich islamisch heifst und ist. Sie sollen in ihrer Arbeit den wahren Is-
lam in den Vordergrund stellen und auch danach handeln. Weder Rasse
noch Nationalitit darf in den Vordergrund, sondern der Glaube«.

Er verwahrt sich dagegen, Moscheen zu kategorisieren. Er ist von den
Moscheen angetan, die sich ehrenamtlich und mit knappen finanziellen
Ressourcen um die Belange der Muslime sorgen. Folglich heifdt er die Dar-
stellung mancher Medien und Personen iiber die Moscheen und muslimi-
schen Einrichtungen nicht gut. Zwar gebe es Plitze, wo beispielsweise fiir
Parteien in der Tiirkei geworben und ihre Weltanschauung vermittelt wird,
aber gegen solche Propaganda fiihlt er sich immun.

»Ich besuche eben Moscheen, die in meiner Wohnungsnihe sich befinden oder

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | II7

wenn ich unterwegs bin, suche ich die nichste Moschee auf. Ich habe nicht die Be-
denken, die in den Medien hiufig vermittelt werden. Auch habe ich bisher in diesen
muslimischen Einrichtungen nicht erlebt, dass wir zur Gewalt oder etwas Schlech-
tem aufgerufen wiirden. Wenn aber Politik gemacht wird, da hére ich nicht hin und
mache auch nicht mit. Fiir so etwas stehe ich definitiv nicht zur Verfiigung.«

Uberdies unterstreicht er, dass er grundsitzlich alle kategorisch ablehnt,
die sich nicht an islamischen Grundsitzen orientieren, Gewalt und Separa-
tion befiirworten oder nationalistische Ideen haben. Als Musterbild fiir
seine Ablehnung fiihrt er die Gruppe um den umstrittenen »Kaplan« an,
bekannt als »Kalif von Kéln«.

Emin bemingelt, dass zwischen Muslimen und Nichtmuslimen kein
organisierter Dialog stattfindet, und nimmt hierbei auch die muslimischen
Organisationen in die Pflicht. Um diese desolate Lage zu verdndern, hat er
mit seiner Nachbarin eine Kindergruppe in der Moschee gegriindet. Dort
werden Kinder und Jugendliche in grundlegende Themen des Islam einge-
fithrt und fiir einen interreligiosen Austausch weitergebildet. Nichtmusli-
me, die aus- und nachdriicklich eingeladen worden seien, blieben bislang
aus.

Seine Einstellungen zu muslimischen Organisationen fasst er zusam-
men, indem er sich Organisationen wiinscht, die fiir jedermann offen sind
und die untereinander kooperieren. Des Weiteren wiinscht er sich, dass die
Hauptsprache in diesen Organisationen Deutsch sei, damit die Muslime
unterschiedlicher Herkunftssprache zusammenkommen und damit ihre
Aktivititen von jedermann in Anspruch genommen werden konnen. Aus-
grenzungen diirfe es unter Muslimen nicht geben. Die muslimischen Or-
ganisationen sollten muslimischen Jugendlichen durch Berufsberatung
Perspektiven geben und vermitteln sowie gesellschaftliche Themen — wie
Erziehung und Bildung — in Gesprichsrunden aufgreifen. Unentbehrlich
sei, dass die muslimischen Organisationen sich mit dem Islam gut aus-
kennen, den Koran und die Sunna beachten und sich von Politik, Ideolo-
gen oder Ideologien fernhalten. Thn stimmt die Entwicklung seit einigen
Jahren hoffnungsvoll und er ist davon tiberzeugt, dass durch den Generati-
onswechsel in den muslimischen Organisationen fiir die muslimische
Gemeinschaft vieles besser werden wird.

Er ist in seiner Moschee sehr aktiv und unterstiitzt die organisatorische
Arbeit der Moscheegemeinde. Alteren hilft er mit Ubersetzerarbeiten aus.
Das Freitagsgebet in einer Moschee empfindet er als imposant. Sehr fatal
sei es jedoch, dass er aufgrund seiner Arbeit nicht regelmifig an dem Frei-
tagsgebet teilhaben kann.

»Gerade freitags ist die Moschee sehr voll und dort herrscht eine feierliche Stim-
mung. Leider wird in diesem Land auf unseren Freitag nicht gentigend Riicksicht
genommen, sodass viele nicht zum Gebet kommen kénnen. Ich finde es sehr trau-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

118 | WEGE ZUR INTEGRATION

rig, wenn ich mal nicht am Freitagsgebet teilnehmen kann. Ich denke, dass auch die
anderen Muslime, die nicht kommen kénnen, weil sie in die Schule gehen oder ar-
beiten miissen, auch ziemlich ungliicklich sind. Gerade weil man freitags die Mog-
lichkeit bekommt, etwas durch die Hutha [Freitagspredigt, H.O.] iiber seine Religion
zu héren. Sonst haben wir Muslime keine Mdéglichkeit, uns mit unserem Glauben
auseinanderzusetzen. Es macht mir wirklich viel Spaf. Ich fithle mich sehr gebor-
gen dort und lerne sehr vieles. Hier kann ich auch viele Menschen kennenlernen,
Deutsche, Araber, Polen, Chinesen und andere Wenn Diskussionen und interreligi-
6se Veranstaltungen stattfinden, dann gehe ich gerne hin.«

Fiir Emin ist Bildung die wichtigste Aufgabe einer Moschee. Er verlangt
von den Moscheegemeinden, die Moschee nicht nur auf die Gebetsmog-
lichkeiten zu reduzieren, sondern intensiv Bildungsarbeit fiir muslimische
Jugendliche und Erwachsene anzubieten. Die Moscheegemeinden erfiillen
seiner Meinung nach nicht immer ihre Aufgaben.

»Die bieten keinen Unterricht an, die haben keinen Plan, die machen es nur will-
kiirlich, sie haben keine Strukturen. Manche sagen auch, ich unterrichte nicht unter
zehn Schiiler. Ich wollte einen Arabischkurs machen, um meinen Glauben noch
besser verstehen zu kénnen. Ich habe mit einem Imam geredet, der in Agypten stu-
diert hat. Er war sehr kompetent, er war sehr sympathisch, und ich habe ihn gefragt,
ob wir gemeinsam Arabischunterricht machen kénnen. Aber er sagte: >Nein, weil es
zu wenige Schiiler gibt.«

Emin wiinscht sich von den Moscheegemeinden vorbereitete und struktu-
rierte Bildungsangebote in deutscher Sprache tiber den Islam, die fiir je-
dermann offen stehen sollten, auch fiir nicht muslimische Interessierte.

»Wenn ich mal einen deutschen Freund mit in die Moschee mitnehmen méchte,
um ihm einfach zu zeigen, was Islam bedeutet, konnte ich ihn nicht mitnehmen,
weil dort nicht Deutsch gesprochen wurde. Wenn ich ihn doch mitgenommen hitte,
dann wire es ihm ja langweilig. Er wiirde doch nichts verstehen oder ich miisste es
ihm tibersetzen.«

Emin fordert von den Imamen, die Propheten und ihre Gefihrten zum
Vorbild zu nehmen, um selbst als Vorbilder in der Gesellschaft ernsthaft
zu dienen.

»Sie sollen aktiv sein und sie sollen nicht nur zu den Gebetszeiten in der Moschee
erscheinen. Ein Imam soll auch auflerhalb der Gebetszeiten in der Moschee prisent
sein. Also — heutzutage wird es auch falsch verstanden. Ein Imam hat nicht nur die
Aufgabe, in die Moschee zu kommen, um das Gebet zu leiten, es ist nur ein Teil
seiner Aufgabe. Also, gerade solche Leute, die diese Bildung genossen haben, sollten
sie auch weitergeben. Sie sollten sich auch im sozialen Bereich einsetzen und viel

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | IIQ

tun, an Diskussionen teilnehmen und sich weiterbilden, also fiir uns ein Vorbild
sein. Es reicht wirklich nicht, dass er nur das Gebet leitet und etwas aus dem Koran
vorliest.«

Solange diese Imame ihrer Vorbildfunktion nicht nachkommen, kénnten
sie seine Lebensweise und Lebenseinstellungen nicht beeinflussen. Er be-
anstandet die Ausbildung der Imame und neben den mangelnden deut-
schen Sprachkenntnissen auch die Rekrutierung der Imame aus dem Aus-
land. Eben diese Situation erschwere die Kommunikation zwischen dem
Imam und den Jugendlichen.

»Ein Imam muss jeden ansprechen kénnen, er muss die deutsche Sprache kénnen,
selbst die arabische Sprache beherrschen viele nicht. Er kommt aus dem Ausland, er
ist hier fremd, er kennt nicht die Probleme der Erwachsenen, was sie hier in
Deutschland erlebt haben, er kennt nicht die Probleme der Jugendlichen, er hat sei-
ne Erziehung und Bildung in einem fremden Land bekommen und kennt nicht die
Gegebenheiten hier. Selbst die Jugendlichen in der Tiirkei leben und denken ganz
anders als die Jugendlichen hier in Deutschland. Wie soll jetzt der Imam, der aus
der Tiirkei kommt, diesen Jugendlichen helfen. Es ist zu theoretisch fiir uns. Ob-
wohl der Imam es gut meint, aber er driickt sich nicht verstindlich aus und er findet
nicht die Sprache, die uns Jugendliche anziehen wiirde. Deshalb muss er sich wei-
terbilden und die Gegebenheiten hier kennenlernen, damit er die Jugendlichen mo-
tivieren kann, einen guten schulischen Abschluss zu machen, sich eine Ausbildung
vorzunehmen oder zu studieren. Also: Er soll den Jugendlichen das klar machen.«

Seine frithere Teilnahme am Koranunterricht in einer Moschee war kurz-
fristiger Natur. Retrospektiv bemerkt er, dass solche Kurse keineswegs fiir
die religiése Bildung muslimischer Jugendlicher ausreichen, weil in diesen
Kursen lediglich das Erlernen der arabischen Buchstaben zum Rezitieren
des Korans und oberflichliche Auskiinfte {iber einige Bereiche des Islam
vermittelt werden. Deswegen fordert Emin einen professionellen Islamun-
terricht in den o6ffentlichen Schulen, damit die muslimischen Kinder und
Jugendlichen ihre Religion bewusst sachlich und strukturiert prisentiert
bekommen.

5.2 Kenan - »Ohne Religion wiirde es auf dieser Erde
Chaos geben.«

Zur Interviewsituation

Ich betrat an einem Samstagnachmittag eine tiirkische Bar, um dort Aus-

schau nach interessierten Jugendlichen zu halten. Als ich dem Barkeeper
mein Anliegen darstellte, kam ein junger Mann namens Kenan auf mich

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

120 | WEGE ZUR INTEGRATION

zu und lud mich an seinen Tisch. Dies kam mir sehr gelegen. In einer ge-
miitlichen Sitzecke, wo sich noch weitere zehn befreundete Jugendliche
versammelt hatten, nahm ich Platz. Zum Abschied fragte ich sie, wer fiir
ein intensiveres wissenschaftlich motiviertes Einzelgesprich bereit sei.
Kenan willigte ein. Wir verabredeten uns zu einer spiteren Zusammen-
kunft in dieser Bar.

5.2.1 Wer ist Kenan?

Kenan, ein 19-jahriger Jugendlicher tiirkischer Herkunft, wurde in Berlin
geboren. Seine Grofleltern kamen vor 35 Jahren aus der Tiirkei nach
Deutschland. Sein Vater und seine Mutter sind in der Tiirkei zur Welt ge-
kommen. Kenan hat vor iiber zwei Jahren die Gesamtschule mit einem
einfachen Hauptschulabschluss verlassen und sucht seither nach einem
Ausbildungsplatz. Er hat einige Lehrginge, vermittelt durch die Agentur
fur Arbeit, abgebrochen.

»Ich gehe hin und wir haben nur Papier ausgefiillt, bisschen gemalt, Computer be-
nutzt und so. Echt gelangweilt! Dort hat man uns wie doofe Menschen behandelt,
die haben uns angeschrien und so. Ich habe es dort nicht ausgehalten, entweder
musste ich zuriickschreien und mich mit ihnen streiten oder eben weggehen. Das
habe ich auch gemacht. Einmal hat mir mein Sozialkundelehrer eine Fiinf gegeben,
weil ich gesagt habe: >Ich méchte nicht, dass meine Kinder spiter schwul werden.<
Er schrie mich an und sagte, ich soll Toleranz lernen. Ich habe ihn nicht verstanden.
Er hat uns gefragt, ob wir es uns vorstellen kénnten, dass unsere Kinder spiter ho-
mosexuell werden kénnen. Ich sagte: >Neinl< und er schreit mich an und gibt mir
eine Finf. Ich habe mich beschwert, aber der Lehrer hat dann gesagt, dass ich tiber
die Schwulen Witze gemacht haben soll und er mich deshalb angeschrien hat. Und
die Fiinf, weil ich nicht mitgemacht habe. Der Schulleiter hat ihm natiirlich ge-
glaubt. Ich habe mich dann abgemeldet. Die haben mir mein Leben versaut, diese
Schweine! [...] Was soll ich noch machen? Jetzt suche ich nach einem Job, einen
Ausbildungsplatz werde ich sowieso nicht mehr finden. Arbeitsamt hilft sowieso
nicht, wenn, dann nur den Deutschen.«

Kenan hat die deutsche Staatsbiirgerschaft beantragt, bekommt sie jedoch
nicht, weil er nicht erwerbstitig ist.

Das Verhiltnis zu seinen Eltern bezeichnet er als »so lala«. Aufgrund
seiner gegenwirtigen Situation ist es angespannt, zumal er arbeitslos und
damit von ihnen Eltern abhingig ist. Mittlerweile ist sein Vater ebenfalls
arbeitslos geworden. Infolgedessen hat die Familie finanzielle Probleme.
Vornehmlich sein Vater ist mit der derzeitigen Lebensweise von Kenan
ganz und gar nicht zufrieden. Er méchte Kenans Arbeits- und Ziellosigkeit
nicht linger akzeptieren, weshalb er ihm pausenlos Vorwiirfe mache, wih-
rend seine Mutter mit ihm behutsam umgeht, ihn sogar vor seinem Vater

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 121

in Schutz nimmt. Dies wiederum fithrt gewShnlich zu Auseinanderset-
zungen zwischen seinen Eltern.

Kenan ist der Uberzeugung, dass er sich erst mit 40 oder 5o Jahren
dem Islam vollauf widmen werde. Fasten und andere religiése Vorschrif-
ten, etwa das Schweinefleischverbot, hilt er dennoch ein. Er meint, dass er
noch gentigend Zeit habe, weswegen er mit einigen islamischen Regeln
nachlissig umgehe. Der Glaube an Allah und an den Islam sei dagegen
gewissermaflen ausschlaggebend, dieser miuisse bei Jugendlichen ebenso
existent sein wie bei den Erwachsenen.

Er fordert von den Eltern, sie sollten ihren Kindern eine gewisse Frei-
zligigkeit lassen, sich also nicht beharrlich einmischen, denn die Jugendli-
chen nihmen ihre Eltern nicht mehr ernst und erheben sich gegen sie.

Seine Eltern geben nicht Acht darauf, ob er den religiosen Pflichten
nachkommt oder nicht. Fiir seinen Vater ist lediglich grundsitzlich, dass
Kenan sich nichts zu Schulden kommen lisst.

»Naja, also mein Vater sagt mir immer wieder, wenn die Polizei bei uns vorbei-
kommt oder ich ein Brief von der Polizei bekomme, dann kann ich mich in den Ka-
nal schmeiflen. Er wird mich rausschmeifRen.«

Sein Vater und seine Mutter beten nicht regelmifig. Lediglich im Rama-
dan, zum Festtagsgebet oder ab und zu auch am Donnerstagabend geht er
selbst in die Moschee zum gemeinschaftlichen Gebet. Sonst hilt er sich
iberwiegend in seinem turkischen Stammecafé auf. Falls Kenan im Alko-
holrausch nach Hause kommt, driickt sein Vater seine Unzufriedenheit
deutlich aus, gelegentlich kommt es auch zu handgreiflichen Auseinander-
setzungen zwischen den beiden. Ob seine Eltern tiber eine Riickkehr in die
Ttiirkei nachdenken, vermag er iiberhaupt nicht zu sagen, weil zu Hause
dartiber bisher nicht gesprochen wurde. Er selbst mochte in Deutschland
bleiben.

Kenan hat, wie er es selbst ausdriickt, verschiedene Freundeskreise.
Emsig hatte er seit seinem 13. Lebensjahr in einem deutschen Sportverein
Fuflball gespielt, von dem er sich aus finanziellen Griinden vor einem Jahr
trennen musste. Seitdem ist der Sport in seine Freizeit verlagert. Daneben
geht Kenan mit seinen Freunden hiufig in die tiirkische Bar oder in die
offenen Jugendfreizeiteinrichtungen. Seit Kurzem hat er durch einen alten
Schulfreund seine Vorliebe fiir das Theater entdeckt, sodass er seit einigen
Wochen an den Proben einer Theatergruppe teilnimmt. Er zieht die offe-
nen Jugendfreizeiteinrichtungen den muslimischen Vereinen vor.

»Also dort gibt es zu viel Kontrolle, du kannst nicht rauchen, oder was nehmen [Er
meint »kiffen«, H.0.]. In dem Jugendfreizeitklub [gemeint: Jugendeinrichtungen in
kommunaler Trigerschaft, H.O.] ist es besser. Da ist alles erlaubt. Die Sozialarbeiter
gucken nicht hin. Wir kénnen dort rauchen oder uns >was< nehmen. Die Midchen

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

122 | WEGE ZUR INTEGRATION

konnen wir auch anmachen. Ich gehe nicht in Moscheen, denn da kann man nicht
rauchen oder >was< nehmen. Ich gehe lieber in den xxx Jugendfreizeitklub in der xxx
Strafte.«

Als Jugendlicher findet er das Leben als Muslim in Deutschland beengend.

»Als Muslim, als Muslim in Deutschland, na ja, das ist sehr eingeschrinkt, man
kann nicht vieles tun, weil im Islam vieles verboten ist. Und hier erlebt man iiberall
gerade solche Sachen, also Alkohol, oder man muss hiufig liigen. So etwas verbietet
der Islam, aber man kommt immer wieder mit solchen Verboten in Berithrung.
Also von meiner Seite, also ich bin >elhamdulillah< [Gott sei Dank, H.0.] Muslim,
aber trotzdem tue ich manchmal auch [das Verbotene, H.0.], weil es in Deutschland
anders nicht geht.«

Er habe Konflikte und Diskriminierung erfahren und werde als Tiirke
stindig mit Gewaltambition wahrgenommen. Wenn in den kommunalen
Jugendfreizeiteinrichtungen oder frither in der Schule ein Streit stattge-
funden hat, dann wurden die tiirkischen Jugendlichen zuerst beschuldigt.
Eben diese Konnotation von tiirkischen Jugendlichen mit Streitsucht findet
er duflerst herabwiirdigend.

»Also, wenn ich irgendwo reingehe, dann denken die: >Aha, ein Tiirke! Jetzt gibt es
wieder hier Streitl< oder: >Er wird gleich wieder einem etwas abziehen oder wird
gleich hier randalieren!< oder so.«

Es ist ihm unbegreiflich, warum die tiirkischen Jugendlichen mehrheitlich
nur die Hauptschule besuchen. Ferner will er es nicht weiter hinnehmen,
dass die tiirkischen Jugendlichen als unaufgeklart und unbegabt aufgefasst
werden.

»Gut, ich habe es nicht hoch geschafft, aber ich bin doch nicht doof. Keiner darf so
iiber uns denken. Wenn mein Vater zu mir sagt: >Du bist doofl<, dann schreie ich
ihn an und nehme das nicht hin. Wenn er nicht mein Vater wire, dann hitte ich
ihm eine runtergehauen. Wenn andere mir das sagen, oder mich schief angucken,
dann kriegt er eine geballert.«

Daneben ist er hochst verirgert, dass die deutschen Jugendlichen sie eben-
falls als unbegabte und minderwertige Menschen ansihen.

»Also, zum Beispiel, wenn ich mit meinen Freunden Fuflball spielen gehe und dort
sind deutsche Jugendliche und wir sagen denen: >Lass< uns doch zusammen spie-
lenl<, dann sagen sie: >Nee, wir wollen jetzt gehen.< Damit wollen sie uns sagen:
>Mit Tiirken spielen wir nicht, weil sie {iberhaupt nicht Fuf3ball spielen kénnen und

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 123

sie konnen so nicht richtig mitmachen.«< Die denken, dass wir Tiirken nur schlagen
konnen, also >Hau den Lukas!<«

Ein eminentes Problem Deutschlands sei, dass der Islam allein den Tiirken
oder Arabern zugewiesen wird.

»Moslem ist anders, Tiirke, Araber ist anders. Ein Deutscher kann auch ein Moslem
sein. Jeder kann ein Moslem sein, ein Franzose kann ein Moslem sein. Also wenn
etwas Tiirken machen, soll man dann sagen: >Tiirkel< und wenn Araber etwas ma-
chen, dann: >Araberl<, wenn Franzosen etwas machen, dann sagen: sFranzosel< Aber
>Moslemc« darf man nicht sagen. Mein erster Vorschlag ist, dass man eben das aus-
einanderhilt.«

Auflerdem ist es ihm unergriindlich, warum beispielsweise deutsche Poli-
tiker beharrlich einen gewissen Sprachgebrauch pflegen und die Muslime
als gefihrlich einschitzen.

»In der Politik, da sagt man: >Islamische Linder wie Tiirkei ...<. Das muss ja nicht
sein. Es stimmt ja nicht. In Deutschland leben auch Moslems, man soll nicht tren-
nen. Oder viele Politiker sagen: »Ja, die Moslems sind gefihrlichl< Es ist wirklich
Scheifle, was sie machen. Ich finde es zum Kotzen, dass die immer wieder uns so
beschimpfen. Sind das nicht auch unsere Politiker, vertreten sie nicht auch uns?
Sind wir nicht auch Menschen? Warum machen die das so?«

Er erwartet gerade von den Politikern, rechtschaffen, offen und tolerant zu
sein — auch Muslimen gegentiber. Die Debatte um das Kopftuch ist Kenan
nicht einleuchtend und die AuRerungen mancher Politiker erscheinen ihm
dubios.

»Und jetzt gibt es Streit wegen dem Kopftuch. Also ich finde es wirklich nicht gut,
dass die Politiker sofort auf uns [ein]schlagen und sagen: >Kopftuch ist gefihrlich!
Frauen, die Kopftuch tragen, werden unterdriickt!<, und so. Fiir mich sind dann die-
se Politiker grofle Liigner, denn meine Mutter trigt auch ein Kopftuch. Sie wird bei
uns weder gezwungen noch trigt sie das, weil mein Vater es so mochte, sondern sie
trigt es, weil sie Allah liebt und eine gute Muslima sein méchte.«

Nicht schliissig ist ihm vor allem, warum eine Lehrerin mit einem Kopf-
tuch gefihrlicher und missionarischer sein sollte als eine Lehrerin ohne
Kopftuch.

»Auch lache ich sehr und sehe, wie diese Politiker uns anliigen, wenn die sagen: >Ja,
kopftuchtragende Lehrerinnen kénnen die Schiiler islamisch machen und wiirden
die Schiiler stéren.< So ein Quatsch! Also ich wiirde mich {iberhaupt nicht gestort

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

124 | WEGE ZUR INTEGRATION

fithlen und wegen einem Tuch werde ich nicht mehr Moslem. Es ist doch tiberhaupt
nicht wichtig, ob meine Lehrerin ein Kopftuch trigt oder kein Kopftuch trigt. Lehrer
sind Lehrer. Ich méchte von ihnen etwas lernen, sie sollen mir alles richtig erklaren.
Hauptsache: Sie bringen uns etwas bei. Der eine Lehrer hat mir eine Fiinf gegeben,
weil ich meine Meinung gesagt habe; er war selbst homosexuell. Er hat seine Auf-
fassung auf mich gedriickt. Die machen es, dort macht keiner etwas. Oder: Die Leh-
rer machen sich lustig iiber Tiirken, Islam und so. Da wird auch nichts getan. Aber
ein Kopftuch stért? Quatschl«

5.2.2 Dimensionen der Religiositat
5.2.2.I Die Dimension des Glaubens

Kenan fasst Allah als seinen Gott auf, der mit keinem Lebewesen zu ver-
gleichen ist.

»Er hat viel Kraft und wird alle bestrafen, die schlecht waren. Cennet [Paradies, H.0O.]
bekommen die Guten.«

Der Koran enthilt fiir thn die Wahrheit und ist fiir ihn ebenso wie die
Sunna weder veraltet noch unmodern. Er ist der Ansicht, dass einige Aha-
dith falsch ins Deutsche iibersetzt und manche auch frei erfunden wurden.

Der Tod beschiftigt ihn nur beildufig. Der Glaube an den Tod und ein
ewiges Leben im Jenseits sind bei Kenan deutlich. Um zu den »guten
Menschen« gehéren und ins Paradies kommen zu konnen, will er spites-
tens im Alter von 40 oder 5o Jahren die islamischen Vorschriften aus-
nahmslos beachten.

5.2.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis

Die funf tiglichen Gebete haben fiir ihn zwar eine enorme Bedeutung,
aber im jungen Alter finde er nicht genug Willenskraft, regelmiflig diese
Gebete einzuhalten. Es ist fiir ihn ermiidend, tiglich zu fest vorgeschriebe-
nen Zeiten zu beten und sich davor zu waschen.

Wenn Kenan Sorgen hat, dann ersucht er durch innerliche Bittgebete
Gott um Hilfe. Ohne Gebete wiirde eine Religion auch funktionieren, weil
die Religion nicht nur auf das Gebet zu reduzieren sei. Er meint, in der Re-
ligion seien Vorgaben, etwa der Glauben an Gott, das Arbeiten und Spei-
seregeln, wesentlich.

Zur Fastenzeit im Ramadan hat Kenan eine erstaunliche Beziehung.
Mit viel Vergniigen fastet er im Ramadan, zumal durch das soziale Ereignis
sich vieles innerhalb und auflerhalb der Familie umstellt.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 12§

»Viele Besucher kommen, wir gehen Verwandte besuchen; gutes Essen und im
Fernsehen kannst du schéne Filme gucken.«

All dies motiviert Kenan seit seinem 15. Lebensjahr, alljahrlich diese Zeit
fastend zu verbringen. Anders als sonst sucht er im Ramadan regelmiflig
mit seinen Eltern oder Freunden die Moschee auf, um das Nachtgebet mit
der Gemeinschaft zu verrichten.

»Ich faste seit meinem 15. Lebensjahr. Fasten ist schén und da ist viel Action drin.
Leider habe ich diese Action nicht im Gebet, denn das Gebet fillt mir sehr schwer.
Wo soll ich in der Schule beten? Die wiirden mich auslachen, wenn ich dort mich
hinknie und bete. Man blamiert sich ja. Und wo sollte ich die Waschung machen?
Aber Fasten sieht ja keiner, denn man muss ja nicht immer essen. Aber Ramazan
ist wirklich sehr gut. Und im Ramazan gehe ich auch so mit meinen Freunden in
die Moschee zum Nachtgebet. Es ist {iberall voll und viele Jugendliche sind da. Beim
Iftar [Fastenbrechen, H.0.] besuchen wir andere oder andere besuchen uns. Echt
gut! Ramazan ist schon okay.«

Weiterhin ist ihm die islamische Trauung (Nikah) wichtig. Seine Ehe-
schlieffung soll so erfolgen.

»Nikah machen mit einem Imam, also der Imam betet fiir diese Familie. Ich wiirde
es auch machen, denn irgendwie fithlt man sich dann noch besser. Also Nikah sollte
man machen, es gehort dazu.«

Der Islam hat auf sein Alltagsleben insofern einen Einfluss, als er, auch
wenn er mit seinen nicht muslimischen Freunden unterwegs ist, auf die
Speisevorschriften (wie das Schweinefleischverbot) achtet.

»Viele meiner Freunde sind nicht muslimisch, keine Moslems. Und wenn wir etwas
gemeinsam unternehmen, dann machen die vieles, was im Islam nicht erlaubt ist.
Dann mache ich es nicht mit, weil ich weif: >Ich bin ein Moslem.< Ich kann nicht
alles essen, was auf den Tisch kommt, zum Beispiel Schweinefleisch oder Gelatine.
Hierauf achte ich sehr.«

5.2.2.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

Kenan ist der festen Uberzeugung, dass jeder Mensch eine Religion haben
sollte. Religion fungiert in seiner Lebenswelt als Richtungsweiser.

»Wenn ich keine Religion hitte, an der ich mich ausrichte, also wenn ich den Islam
nicht hitte, dann wiirde ich alles tun, was ich méchte. Wieso sollte ich dann auch
arbeiten? Wie soll ich es sagen? Also mein Tag wiirde dann aus Essen, Trinken,

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

126 | WEGE ZUR INTEGRATION

Amiisieren, Midchenbumsen [lacht, H.0.], Klauen bestehen. Mein Familienleben
wire nicht in Ordnung, ich wiirde auch harte Drogen nehmen. Wieso nicht? Denn
man kommt ja nur einmal auf diese Erde.«

Der Glaube an das Jenseits setzt Kenan Grenzen, die er einzuhalten ver-
sucht.

»Wenn man nicht an ein Leben nach dem Tode glaubt und an die Rechenschaft,
dann ist doch alles egal. Ich kann dann tun, was ich will. So wiirde man glauben.
Man hitte keine Grenzen. Und man glaubt ja, dass nach dem Tode man weiterleben
wird, im Cennet [Paradies, H.O.] oder Cehennem [Hélle, H.O.]. Deshalb verhilt man
sich richtig auf dieser Erde. Ohne Religion wiirde es auf dieser Erde ein Chaos ge-
ben. Also, ich bin jetzt eigentlich faul, ich will spater beten und so richtig mich an
die islamischen Regeln halten, denn ich will ins Paradies. Islam ist meine Religion.«

Neben seiner Mutter und seinen Freunden ist der Islam fiir Kenan in Not-
lagen ein Zufluchtsort.

5.2.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Kenan ist sich bewusst, dass sein Wissen iiber seine Religion, den Islam,
nicht befriedigend ist. Auch duflert er, dass er fast keine Biicher iiber den
Islam lese. Nur im Monat Ramadan wird er zu Hause oder wihrend seines
Aufenthaltes in der Moschee angespornt, Biicher zu lesen. Im Ubrigen ist
er an Bildungsaktivititen und an religioser Weiterbildung generell wenig
interessiert.

»Ich bin ein schwankender Mensch: Einerseits will ich, aber nicht immer. Ich
méochte nicht an eine Sache gebunden sein, die regelmiflig angeboten wird.«

5.2.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Die Kindererziehung nach den Geboten des Korans ist fiir Kenan bedeut-
sam. Er plidiert dafiir, Kinder vollkommen zu erziehen, damit sie im ju-
gendlichen und erwachsenen Alter ihre Grenzen einhalten und auf spitere
Probleme im jugendlichen Alter vorbereitet sind.

»Viele Eltern erziehen ihre Kinder nicht, bringen vom Glauben ihren Kindern
nichts bei und ... wenn sie 15, 16, 17 Jahre alt werden, machen sie viele Probleme,
nehmen Drogen zu sich, klauen oder schlagen andere. Dann irgern sich diese El-
tern und versuchen, auf ihre Kinder einzureden. Dann fangen sie auch an zu sagen:
»Ja, was du machst, ist nicht gut. Allah liebt so etwas nicht. Du kommst in die H6l-
le.< Ich denke, dann hért der sowieso nicht hin. Man sollte frither ansetzen und
nicht, wenn der Zug schon abgefahren ist.«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 127

Obwohl er das islamische Verbot des vor- und auflerehelichen Geschlechts-
verkehrs befiirwortet, ist er der Ansicht, dass das Einhalten dieses Verbo-
tes im jugendlichen Alter oft schwierig sei. Es sei fiir Jugendliche eine He-
rausforderung, deren Einhaltung angesichts der freiziigigen Einstellung
der Gesellschaft zur Sexualitit erschwert werde.

Kenan konne sich nicht vorstellen, mit einer nicht muslimischen Frau
eine Familie zu griinden. Er hat die Befiirchtung, dass die Ehe durch die
unterschiedlichen Einstellungen und Vorstellungen zugrunde gehen konn-
te.

Doch ist der Islam fiir Kenan kein Integrationshindernis.

»Zwar kann ich einiges nicht immer mitmachen, wie zum Beispiel so harte Drogen,
Schweinefleisch und so, auch nicht viel und hiufig Alkohol trinken, aber sonst bin
ich immer dabei und bin auch integriert.«

Er ist der Uberzeugung, dass der Islam selbst demokratisch ist.

»Nur wegen der Verbote im Islam ist er doch nicht undemokratisch! Demokratie hat
selber auch Verbote. Vieles davon findet man im Islam. Zum Beispiel, dass man
nicht toten darf, dass man andere nicht verletzen darf, dass man andere tolerieren
soll und so.«

Zwar erteilt er der Gewalt eine Ablehnung. In bestimmten Situationen
kann er aber sich selbst von Gewalt nicht fernhalten.

»[U]nter Freunden muss man ja seine Stirke zeigen, so angeben. Und manchmal
wird man schief angeschaut, dann muss ich eine aufs Maul geben. Wer mich
zwingt, hat bei mir auch kein Chance; dem wiirde ich auch eine ins Maul geben.«

Vor allem seine Mutter spricht ihn hiufig darauf an und verdeutlicht ihm,
dass Gewalt im Islam verboten ist.

5.2.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Moscheebesuche im Ramadan oder zu den Festgebeten unternimmt Ke-
nan hiufig mit seinen Freunden und gelegentlich mit seinen Eltern. Ande-
re muslimische Organisationen als diese Moscheen kennt er nicht. Sein
gegenwirtiges Interesse gilt eher seinen freizeitlichen Aktivititen und sei-
nem Freundeskreis als seinem religiosen Leben.

Er verbindet mit dem Wort Moschee das Gebet, die Predigten der
Imame und seelisches Gleichgewicht.

»[W]eil man in der Moschee keinen, der schreiend hin und her rennt oder streitet,
sieht. Da ist Ruhe und Ordnung.«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

128 | WEGE ZUR INTEGRATION

Fuir ihn ist die wichtigste Aufgabe der Moscheen, dafiir zu sorgen, dass den
Menschen individuell geholfen wird, ihm seine Fragen unkompliziert be-
antwortet werden und die Betenden mit dem Gefiihl eines groflen Seelen-
friedens fortgehen. Die Moschee sollte »den Weg zum Glauben« fiir die
Menschen ebnen.

Kenan stellt sich unter einem guten Imam Folgendes vor:

»Ein guter Imam ist fiir mich, wer von A bis Z nach dem Islam lebt. Aber kein
Mensch ist perfekt, er sollte versuchen, vieles im Islam zu leben. Er sollte gutes
Wissen iiber den Islam haben und das auch gut riiberbringen. Er sollte auch viele
Sprachen beherrschen, hier in Deutschland auf jeden Fall Deutsch. Und gut wire
auch Englisch, damit er auch anderen den Islam erkliren kann.«

Seine Lebensweise und -einstellung kénnen nur Personen beeinflussen, zu
denen er grofles Vertrauen hat. Dass die Imame generell die Lebensweisen
und -einstellungen jugendlicher Muslime beeinflussen kénnen, bezweifelt
er. Zugleich spricht er sich dafiir aus, dass die Imame jugendlichen Mus-
limen beiseite stehen sollten, um sie zu unterstiitzen.

»Deshalb sollten die Imame jung sein und wissen, wie wir hier leben. Sie sollen uns
verstehen. Die meisten Imame sind von der ersten Generation und alt. Die verste-
hen unsere Situation nicht richtig. Manchmal haben sie keine Ahnung. Viele Ju-
gendliche horen dann auch nicht so richtig zu. Der Imam sollte auch kompromiss-
voller sein, und nicht gleich >Neinl«< sagen, sondern gemeinsam mit den Jugendli-
chen nach einer Lésung suchen. Sie sollten auf jeden Fall, wie gesagt, Deutsch spre-
chen. Zum Beispiel: Ich kann nicht so richtig Tiirkisch, und wenn sie Tiirkisch
sprechen, dann verstehe ich es nicht.«

Friiher, vor iiber zehn Jahren, hatte er, motiviert durch seine Mutter, tiber
einige Wochen eine Moschee aufgesucht, um das Koranlesen zu erlernen.

»Meine Eltern hatten mich damals in die Moschee geschickt. Eigentlich wollte ich
uberhaupt nicht, denn damals wollte ich nur FufRball spielen oder einfach so mit
Freunden rumhingen [...]. Dort habe ich so vier oder sechs Wochen besucht. Dann
bin ich nicht mehr hingegangen. Ich habe meiner Mutter gesagt, dass ich hingehe,
aber ich bin mit Freunden spielen gegangen. So einiges, was ich damals gelernt ha-
be, habe ich noch im Kopf, aber — okay — es gibt einiges, was ich schon vergessen
habe, also von 100 Prozent habe ich noch 20-30 Prozent in Erinnerung.«

Obendrein hatte er einen strengen Lehrer, dessen Vorgehensweisen ihn
dazu bewogen, nach einigen Wochen diesem Kurs fernzubleiben.

»Er hat von uns viel gefordert und wir mussten viel auswendig lernen; es war
manchmal unméglich. Manchmal hat er mit einem Lineal auf die Finger geschla-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 129

gen, wenn wir mal Faxen gemacht haben. Das fand ich nicht so toll. Gut, aber ich
muss auch sagen, dass wir es ihm auch nicht leicht gemacht haben.«

Gegenwirtig wiinscht er sich, dass es in solchen Koranlesekursen ent-
spannter und unterhaltsam zugehe, damit die jugendlichen Muslime dort
vergniigt sind. Er fordert, dass die Personen, die solche Kurse durchfiihren,
eine professionelle Ausbildung haben und sich ausschlielich mit dieser
Aufgabe befassen. Auch die Wahl der Vermittlungssprache in diesen Kur-
sen kritisiert Kenan.

»Damals hat man uns alles in Turkisch erklirt, also Deutsch hat gefehlt. Es ist wich-
tig, auch den Islam in deutscher Sprache zu lernen, damit wir den Islam in den
Schulen auch erkliren kénnen, denn wir werden ja hiufig von unseren Lehrern
oder Mitschiilern gefragt. Manchmal stellen die uns so richtig schwierige Fragen,
auf die ich nicht antworten kann. Dann blamiert man sich ja. Dann gucken sie mich
an, so in der Art: >Der ist doch ein Muslim. Warum weif$ er das nicht?«

5.3 Aische - »Glaube ist wichtig; man braucht
und man hat einen Beschiitzer: Gott.«

Zur Interviewsituation

Aische lernte ich kennen, als ich bei einigen kommunalen Jugendfreizeit-
einrichtungen vorbeischaute, um dort meinen Aushang iiber die Suche
nach Interviewpartnern und -partnerinnen fiir diese Arbeit anzubringen.
Auf der Suche nach einem Verantwortlichen sah ich sie mit ihren Freun-
dinnen Tischtennis spielen. Kurzerhand fragte ich sie nach dem Weg, wo-
mit ich mit diesem Freundeskreis ins Gesprich kam.

5.3.1 Wer ist Aische?

Die 16-jahrige Aische wurde in Berlin geboren und ist tiirkischer Abstam-
mung; ihre Eltern kamen vor tiber 24 Jahren nach Deutschland. Aische be-
sucht zurzeit die 10. Klasse einer Hauptschule, die durchweg aus Schiilern
und Schiilerinnen nicht deutscher Herkunftssprache zusammengesetzt ist.
In ihrer Freizeit geht Aische gern mit Freunden oder mit ihrer Schwester
spazieren. Hiufig trifft sie sich mit ihren Freunden in der Biicherei, um
gemeinsam die Hausaufgaben zu erledigen oder die Klassenarbeiten vor-
zubereiten, oder in ihrer vertrauten Jugendfreizeiteinrichtung. Dort fiihlt
sie sich wohl, klagt aber iiber die Dominanz der Jungs. Vom Personal er-
wartet sie mehr Kontrolle und Fiirsorge, damit in dieser 6ffentlichen Ein-
richtung Drogen und Alkohol fiir Jugendliche nicht bequem zuginglich
sind.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

130 | WEGE ZUR INTEGRATION

Weder sie noch ihre Eltern denken an eine Riickkehr. Inzwischen be-
trachen sie Deutschland als ihre Heimat. Aische zollt ihren Eltern grofien
Respekt und unternimmt nichts ohne Zustimmung ihrer Eltern. Ihre Mut-
ter erscheint ihr bisweilen streng:

»Sie mochte, dass wir rechtzeitig nach Hause kommen und dass wir in der Schule
uns gut benehmen und gut mitarbeiten. Und wenn ich manchmal von der Schule
spdt nach Hause komme oder schlechte Noten bekomme, dann gibt es manchmal
Auseinandersetzungen zu Hause. Aber sonst sind meine Eltern sehr besorgt um
uns und um unsere Zukunft.«

Dennoch gebe es in ihrer Familie keinen Raum fiir korperliche Ziichti-
gung; auch sie selbst lehnt Priigel oder andere Ziichtigungsarten in der Er-
ziehung definitiv ab.

Aische bindet sich zwar ein Kopftuch um, aber ihre Kleidungsart ist
modisch und korperbetont. Sie war zu unserem Treffen mit einem leuch-
tend roten Kopftuch, rotem Hemd und einer weiflen Hose gekleidet und
geschminkt erschienen.

»Also: Kleider! Ich finde es so schon. Ich ziehe mich so an, wie es mir passt und
Spafl macht. Und ein Kopftuch trage ich wegen meiner Religion. Ich mache es fiir
Gott. Gut, manchmal ziehe ich auch einiges an, was nicht gut ist. Aber trotzdem bin
ich ein Moslem und mochte meine Haare deshalb auch bedecken. Durch diese Klei-
der bedecke ich auch meine anderen Korperteile. Dann ist es nicht wichtig, ob das
ein Rock oder eine Hose ist.«

Aische fuhlt sich in ihrer Haut nicht wohl, wenn sie bedugt und als eine
Aufenseiterin aufgefasst wird. Zudem hat sie bisher einige Konflikte und
Diskriminierungen erlebt:

»Ich habe zum Beispiel einmal was erlebt: Wir waren in der U-Bahn und gingen
zum Wandertag. Wir haben in unserer Klasse sechs Midchen mit Kopftiichern und
vier ohne Kopftiicher. Dann kamen so drei Nazis in die U-Bahn. Die hatten so 'ne
Glatze und Stiefel an. Die haben uns so bloéd angeguckt und meinten: >Guck’ mal
die an. Was sind das?< Die haben angefangen, tiber uns zu listern. Und ein Junge
hat zu denen gesagt: >Ey, was soll das? Macht sie nicht an.<« Dann kam der Lehrer
und sagte: >Auseinander, auseinander!< Dann haben die uns gesagt: >Seid froh, dass
ihr Kinder seid! Sonst hitten wir euch zusammengeschlagen.< Und das sind die
Menschen, die ich hasse. Ich hasse solche Deutsche.«

»Oder zum Beispiel, als ich mir einen Praktikumsplatz gesucht habe. Ich wollte es
als Arzthelferin machen. Dann ging ich zu einem Arzt und fragte nach. Dann mein-
te sie: »Das geht nicht.< Ich habe dann gefragt: >Warum?< Dann haben sie gesagt:
>Wir haben keinen Platz.< Ich habe gefragt: >Ist es nur wegen keines Platzes oder
gibt es einen anderen Grund?«, weil ich gleich am Anfang verstanden habe, die leh-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I3I

nen mich wegen meinem Kopftuch ab. Der Mann sagte mir dann: »Ja, auch wegen
deines Kopftuchs. Weil du nicht zum Bild passt.«< >Ja<, meinte ich, >gut, dankel< und
dann bin ich zu einem Einkaufsmarkt gegangen und fragte dort nach einem Prak-
tikumsplatz. Ich fragte: >Entschuldigung, kann ich bei Thnen ein Praktikum ma-
chen?« Dann meinte sie: >Du? Du willst hier Praktikum machen?< Thr Gesicht war
so ganz verzogen nach hinten. >Nein. Hier gibt es keinen Platz¢, sagte sie. Sie hat
nicht mal ihre Chefin gefragt. Ich ging dann nach draufen und habe dariiber nach-
gedacht. Ich fragte mich: >Warum respektieren sie mich nicht?< Denn ich respektie-
re die ja, ich sag doch auch denen nicht: >Trag keinen Nasenring!< oder >Trag das
nichtl< oder >Warum trigst du das und nicht das?< Also sollten sie mir auch nicht
sagen: >Du darfst das nichtl< und >Trag nicht dasl««

5.3.2 Dimensionen der Religiositat
5.3.2.1 Die Dimension des Glaubens

Aische glaubt an Gott als denjenigen, der sie im Jenseits fiir ihre diesseiti-
gen Taten belohnen oder bestrafen wird. Sie ist sich dessen bewusst, dass
sie sich auf dieser Welt makellos verhalten und von Stinden mdoglichst
fernhalten muss, damit sie im Jenseits mit Gottes Segen belohnt wird.

Thr Glaube an die Offenbarungsschriften wie den Koran ist ohne Zwei-
fel. Sie ist nicht der Ansicht, dass manche Aussagen des Korans und der
Sunna veraltet oder riickstindig seien.

»Aber es gibt manche Leute, die den Koran filschen. Zum Beispiel einige Uberset-
zungen des Korans auf Deutsch: Die tibersetzen falsch, weil die da eine Zusammen-
fassung machen und nicht alles sagen, was zu diesem Vers gehort. Eigentlich miis-
sen sie den Inhalt wiedergeben und nicht so zusammenfassen.«

Thren Glauben an den Tod, die Auferstehung, das Paradies und die Holle
trigt sie mit Nachdruck vor und fiigt wiederholt hinzu:

»Man muss hier Allah bitten und zu ihm beten, damit man dort Allahs Hilfe be-
kommt.«

5.3.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis
Im Alter von 12 Jahren fing Aische mit dem regelmifligen Beten an. Aller-
dings ist sie schon nach einiger Zeit davon abgekommen. Diesen Umbruch

kann sie sich nicht erkliren:

»[S]o richtig Stress in der Schule, dann viele Hausaufgaben, dann war ich so richtig
weg, dann hatte ich im Kopf lernen, lernen, lernen.«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

132 | WEGE ZUR INTEGRATION

Mit der Hilfe ihrer Mutter ist sie nun wieder den regelmifligen Gebeten
zugeneigt:

»Beten hat fiir mich seit einigen Monaten wieder eine grofe Bedeutung fiir mein
Leben. Wenn ich nicht bete, irgendetwas passiert mit mir. Ich weiff nicht, ich fiithle
mich dann nicht wohl. Ich muss immer beten.«

Fiir Aische ist eine Religion ohne Gebete daher undenkbar:

»Gott gibt uns Essen, Luft. Also er gibt uns was. Wir miissen auch ihm was geben,
aber wir beten fiir uns selber.«

Im Ramadan zu fasten pflegt sie seit ihrem 13. Lebensjahr, weil sie diesem
Gottesgebot folgen will. Insbesondere im Ramadan wird sie besinnlicher
und hinterfragt ihre Handlungen.

Zur islamischen Trauung (Nikah) hat sie eine affirmative Haltung. Zu
ihrer Vermahlung gehére auch diese:

»Wenn man nur zum Standesamt geht, dann wissen nur die Menschen dort, und
wenn wir mit Imam diese Trauung dann machen, dann wissen auch die Muslime
von dieser Heirat.«

Thre Lebenswelt beeinflusse der Islam nur sporadisch. Sie hinterfragt ihre
tiblen Taten, indem sie an die Zeit nach ithrem Tod denkt:

»Zum Beispiel: Mache ich eine schlechte Sache, dann iiberlege ich mir: >Was wirst
du machen, wenn du stirbst? Was wird dann sein? Was willst du Gott sagen?< Dann
mache ich das nicht mehr. Zum Beispiel: Meine Freunde rauchen. Wenn die mir
sagen: »>Jetzt zieh malls, ich wiirde das nicht machen, weil es Haram [eine Siinde,
H.O.] ist wenn ich es mache. Was ist, wenn ich sterbe? Ich iiberlege so richtig, aber
manchmal schaffe ich es nicht.«

5.3.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Ob ein Mensch eine Religion benétigt oder nicht, diese Frage stellt sich fur
sie nicht. Sie ist von diesem Bediirfnis des Menschen tiberzeugt, weil die
Religion Frieden und Freundschaft besser fordere:

»Eine Religion soll sein, dass wir fiir Gott etwas machen, und soll nicht so streng
sein wie in Afghanistan. Glaube ist wichtig. Man braucht, man hat einen Beschiit-
zer: Gott. Ich kann mich an ihn richten und ihn um Hilfe bitten. Ohne Glauben
kann ein Mensch nicht leben. Glauben ist wichtig.«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 133

Islam bedeutet fiir Aische zunichst, an Allah, die Propheten, den Koran,
die Engel und die Auferstehung zu glauben. Hinzu komme, dass ein Mus-
lim, der fernab von einer heuchlerischen Lebensweise ist, einen vorbildli-
chen Charakter haben miisse. Ein Muslim solle die Gebete verrichten, den
Bediirftigen materiell beiseite stehen und nicht liigen.

In Problemlagen wendet sie sich meistens an ihre Eltern, Geschwister
oder Freunde. Aische hat auch ihre Vertrauenslehrerin, die ihr ein Lob
ausgesprochen hatte, mit freundlichen Worten bedacht. Hervorzuheben sei
ihre beispiellose Unvoreingenommenheit gegentiber den Tiirken und dem
Islam sowie ihre Toleranz und Fiirsorge um die Schiiler.

5.3.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Aische schitzt ihr religioses Wissen als nicht ausreichend ein. Sie ist resi-
gniert, weil sie aufgrund ihrer Wissensliicken den hiufigen Fragen tiber
ihren Glauben und den Grund fiir ihre religiosen Handlungen nicht kom-
petent antworten kann.

»Man fragt mich zum Beispiel: >Warum betest du oder warum trigst du ein Kopf-
tuch?< Ich wiirde ihnen gerne alles so richtig erkliren. Wenn die mich fragen: >Wa-
rum machen die Muslime Pilgerfahrt?<, dann muss ich es ihnen ja erkliren und ich
weifd es nicht. Dann sage ich: >O mein Gottl< und so.«

Auf die Frage, warum sie nicht versucht, ihre Wissensliicken zu schliefRen,
hat sie folgendermafien geantwortet:

»[I]ch habe auch nicht so viel Zeit, nach der Schule in die Moschee zu gehen und zu
lernen. Leider haben wir in der Schule nicht diese Méglichkeit. Am Wochenende
gibt es auch nicht so vieles, speziell fiir uns Jugendliche.«

Gelegentlich ist sie damit beschiftigt, ein Buch tiber grundlegende The-
men des Islam in deutscher Sprache zu lesen.

5.3.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Religiose Grundsitze werden — so ihr Vorsatz — fiir sie bei der Kinderer-
ziehung eine beachtliche Rolle einnehmen. Ihre Kinder sollen beizeiten in
den islamischen Glauben eingefiihrt werden. Sie sollen lernen, wie die Ge-
bete verrichtet werden, dass Gott der Schopfer der Menschheit und der ab-
solute Beschiitzer ist.

Des Weiteren expliziert Aische, dass das islamische Verbot des vor- und
auflerehelichen Geschlechtsverkehrs sinnvoll ist und Minner wie Frauen
keusch in die Ehe gehen sollten. Sie kann sich zwar einen nicht muslimi-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

134 | WEGE ZUR INTEGRATION

schen Briutigam nicht vorstellen, aber es »kommt alles {iber die Liebe«.
Was sie ebenfalls sich nicht vorstellen kann, ist, einen Mann zu ehelichen,
der bereits sexuelle Erfahrungen mit einer Frau gemacht hat.

»Ich kenne aber viele, auch Midchen mit Kopftuch, die vor der Ehe schon mit ande-
ren geschlafen haben. Ich finde es nicht gut. Ich wiirde auch keinen Jungen heira-
ten, der vorher mit anderen geschlafen hat. Ich werde ihn direkt fragen.«

Aische ist nicht der Meinung, dass der Islam fiir sie bei der Integration in
diese Gesellschaft ein Hindernis darstellt.

Emport ist sie tiber die Meinung, dass Islam und Demokratie kontrir
seien. Es ist ihr unverstindlich, warum einige so denken. Sie fiithrt dies da-
rauf zuriick, dass diese Menschen sich nicht unbeeinflusst und gutgesinnt
mit den islamischen Prinzipien auseinandergesetzt haben.

»Nein, Islam ist auch demokratisch. Man denkt, alle Moslems ... oh mein Gott — die
denken: >Ein Moslem! Er darf gar nichts machen, er ist wie ein Sklavel< und so. Ein
Schiiler in meiner Klasse dachte, dass wir gar nichts machen diirfen, und der denkt,
wir diirfen das nicht machen, das nicht machen. Aber wenn man es ihm erzihlt,
dann sagt er: >Ach sol< Ich habe ihm ein Buch iiber den Islam gegeben und er hat es
gelesen. Dann sagte er: »>Thr diirft ja vieles tun und ihr seid so frei. Ich dachte es
nicht so.< Islam ist nur ein Glaube, der uns gliicklich machen méchte.«

Auflerdem weif sie, dass Muslime niemandem schaden diirfen; sie diirfen
sich weder verfeinden noch jemanden verletzen. Dass beispielsweise arabi-
sche Jugendliche gewalttitig werden, wenn ihr Muslim-Sein oder Arabisch-
Sein verhohnt wird, kann sie nicht verstehen. Diese muslimischen Jugend-
lichen agieren nach ihrer Auffassung paradox, denn der Islam verbietet
solche Verhaltensweisen. Das zeigt ihr, dass sich die gegenwirtigen Mus-
lime, vor allem muslimische Jugendliche, im Islam nicht einwandfrei aus-
kennen.

»Muslime diirfen Menschen nicht schaden, nicht streiten, und sie diirfen nicht Blut
vergiefen oder jemanden verletzen. So richtige Muslime machen so etwas nicht,
aber es gibt tiirkische méannliche Jugendliche, die aufbrausen, wenn jemand etwas
Schlechtes iiber Islam, Tiirken und so sagt, und auch dann vielleicht zuschlagen.
Die wissen nicht, was der Islam von denen mochte. Sie wissen nicht, was im Koran
steht. Die miissen lernen, dass ein Muslim nicht schligt oder andere verletzt, auch
wenn Gott oder die Muslime beleidigt werden. Man soll mit solchen Menschen re-
den. Wenn die nicht kapieren, soll man einfach weggehen und nicht mehr hinhgo-
ren. Ich wiirde einfach solchen Menschen erkliren, wiirde ihn bitten, nicht sich
iiber meinen Glauben lustig zu machen. Sonst wiirde ich tiberhaupt nichts ma-
chen.«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I35

5.3.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Die 16-Jihrige ist in keinem Verein Mitglied und keine regelmiflige Mo-
scheegingerin. Sie besucht die Moschee hauptsichlich in der Fastenzeit im
Ramadan oder an besonderen religiésen Tagen mit ihren Freunden oder
ihrer Schwester. Fiir sie reprasentieren muslimische Organisationen mehr
die nationale Identitit als die religiose; sie kritisiert dieses irritierende Bild.

»Ich sehe dort kaum afrikanische oder deutsche Muslime. Tiirken sind unter sich,
Araber sind unter sich. Ich war in einer Moschee, dort waren fast nur Araber und
dort wird Arabisch gesprochen. In der anderen Moschee sind es nur tiirkische Men-
schen. Warum koénnen die nicht etwas gemeinsam aufmachen? Muslime miissen
zusammenkommen. Das ist auch dann muslimisch.«

Uberraschend mag sein, dass sie, obwohl es ihr an einer festen Bindung an
die muslimischen Vereine oder Moscheen fehlt, mit der Arbeit dieser Ein-
richtungen zufrieden ist. Hauptgrund fur ihre Zufriedenheit ist, dass in
den Moscheen Islamunterricht, aber ebenso nicht religiése Seminare sowie
Hausaufgabenhilfe angeboten werden. Sie lehnt Moscheen im Grunde
nicht ab:

»Aber wenn der Imam oder so nicht korrekt redet, dann wiirde ich diesen ablehnen,
Moscheen nicht. Also so ‘nen Verein lehne ich ab, weil das ist nicht Islam und nicht
Muslime sind.«

Von einigen Gruppen hilt sie nicht viel und steht ihnen ablehnend gegen-
iiber.

»Die reden streng und sagen auch anderen Muslimen Kafir [Nichtmuslim, H.0.]
und lehnen uns ab. Sie denken, sie seien die besten Menschen auf dieser Erde. Und
die sagen, dass man gegen Nichtglidubige und auch gegen andersdenkende Muslime
Druck machen kann. Und das ist nicht gut so, weil Islam Frieden ist und nur Allah
weif3, wer gut oder schlecht ist.«

Wenn sie das Wort Moschee hort, denkt sie an Gott und Frieden. Das be-
deutet fiir sie: Wenn sie in eine Moschee geht, mochte sie dort die Nahe zu
Gott und dem Frieden spiiren.

»[E]gal ob Christ oder so was, er darf einfach reinkommen.«
Sie ist davon iberzeugt, dass die Moscheen ihre Aufgaben erfiillen, denn

»alle konnen hingehen, die Tiiren sind fiir alle offen«. Etwas stort sie den-
noch:

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

136 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Aber manche Moscheen sind nicht so sauber, die Toiletten stinken und so. Sie
miissen sauber machen und noch mehr andere Menschen in die Moschee einla-
den.«

Thre Einstellung zu Imamen in Berlin ist folgende:

»Erst mal: Ausstrahlung muss er haben [lacht, H.0.]. Dass der nett ist und einen
guten Charakter hat ... Ich kenne eine weibliche Imam. Ich sag dir, sie war so krank.
Wenn wir etwas gemacht haben, dann hat sie ihre Federtasche oder Schliissel auf
uns geschmissen. Sie denkt, sie ist in der Tiirkei. Echt krank! Wir haben uns be-
schwert und dann hat man sie rausgeschmissen.«

Ferner ist sie der Meinung, dass die Imame im positiven Sinne auf die Le-
bensweisen und Lebenseinstellungen der muslimischen Jugendlichen
einwirken kénnen, wenn sie ihnen aufrichtig und treffend die islamischen
Grundsitze weitergeben. Personen, die den Islam fiir ihre Selbstsucht
missbrauchen, wiirden langfristig keinen Einfluss auf die Muslime, insbe-
sondere auf muslimische Jugendliche haben, weil ihr Verhalten schnell
enttarnt werde.

»Muss aber logisch sein. Zum Beispiel: Kaplan hat auch angeblich tiber Islam was
erzihlt. Aber mein Herz hat mir sofort gesagt: >Nein, das ist nicht Islam< und so.
Keiner kann Islam fiir immer falsch erzdhlen, denn Liigen haben kurze Beine. Eines
Tages kommt das raus, wie jetzt bei Kaplan und so.«

5.4 Benjamin - »Ja, die Religion hilft mir, dass ich nicht
hoffnungslos werde und nicht aufgeb. Sie gibt mir
Mut und legt mir nahe, geduldig zu sein.«

Zur Interviewsituation

Wihrend meines Besuches in einer islamischen Gemeinde wurde ich auf
eine kleine Gruppe von jungen Menschen aufmerksam, die gemeinsam
eine Lektiire in deutscher Sprache studierten. Ohne Weiteres konnte ich
mich dazugesellen. Diesen zwolf jungen Minnern, die sich intensiv in
deutscher Sprache tiber den Islam weiterbildeten, habe ich mich nach ihrer
Sitzung vorgestellt und mein Anliegen dargelegt. AnschliefRend habe ich
den augenscheinlichen Unterrichtsleiter um ein persénliches und intensi-
ves Gesprich gebeten, wozu er sich schnell bereit erklirte. Drei Tage spiter
haben wir uns zu diesem Interview bei mir zu Hause getroffen.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 137

5.4.1 Wer ist Benjamin?

Benjamin wurde 1983 in Bayern geboren. Er ist in einer binationalen Fami-
lie aufgewachsen. Sein Vater kommt aus Syrien und ist ein Muslim, wih-
rend seine Mutter eine Deutsche ist und urspriinglich tiberzeugte Christin
war. Vor iiber neun Jahren konvertierte sie zum Islam. Bis zu seinem
sechsten Lebensjahr lebte die Familie in Bayern. Dann entschloss sie sich,
nach Syrien zu emigrieren. Dort hat er die erste Klasse besucht. Bereits
nach einem Jahr sind sie wieder nach Deutschland zuriickgekehrt und ha-
ben sich in Berlin niedergelassen, weil sie sich in Syrien nicht zurechtfan-
den. Nach der Scheidung seiner Eltern ist sein Vater wieder nach Syrien
zuriickgegangen. Seitdem leben seine Geschwister und er bei seiner Mut-
ter im Ostteil Berlins.

»Ich bin sehr, sehr, sehr froh in Deutschland zu leben und aufgewachsen zu sein,
weil ich muss sagen: >Deutschland ist eines der wenigen Linder, wo du deine Reli-
gion frei praktizieren kannst.< Also, man wiirde jetzt denken: >Nanu! Es gibt doch
Linder, wo viele Muslime leben, also die islamischen Linder.< Das muss nicht be-
deuten, dass die Muslime in diesen Lindern ihren Glauben so praktizieren kénnen,
wie sie es wollen. Dort gibt es Diktatoren, politische Verfolgungen und viele Grau-
sambkeiten seitens der Regierungen. Dieses hast du in Deutschland — Gott sei Dank
— nicht. Hier herrscht Religionsfreiheit. Die wird zwar hin und wieder an einigen
Stellen eingeschrinkt — ich sage mal zum Beispiel das Kopftuchproblem. Aber du
hast hier sonst die Freiheit, du wirst nicht verfolgt. Ich bin wirklich froh. Und was
das Wissen so angeht, habe ich den Islam auch hier in Deutschland kennengelernt.
In Syrien wiirde ich diese Moglichkeit vielleicht nicht haben. Ich habe mit Verwand-
ten und Freunden dort gesprochen. Die haben sich sehr gewundert, wo mein Wis-
sen iiber den Islam herkommt. In Syrien, wo mein Vater herkommt, ist es verboten,
tiefer gehend iiber den Glauben nachzudenken und Unterricht zu machen. Solche
Leute werden heute noch verfolgt, auch heute noch! Ich habe es nicht geglaubt. Ich
habe dieses mit meinen eigenen Augen gesehen, vor drei Jahren, als ich dort war.
Zwar leben dort sehr viele Muslime, aber die Regierung unterdriickt ihr eigenes
Volk und zwingt diesen Menschen ihre Ideologie auf. Dieses wird leider in Europa
nicht wahrgenommen und diskutiert. Man denkt, dass die Muslime dort in Freihei-
ten leben und Nichtmuslime keine Religionsfreiheit haben. Die Muslime haben in
ihren eigenen Lindern keine Freiheiten, sie diirfen den Islam nicht richtig kennen
lernen. Alles wird kontrolliert! Der Staat unterdriickt die Menschen und tiberwacht
sie. Und da bin ich wieder froh, hier zu leben. Also, wenn in Deutschland bisschen
mehr die Sonne scheinen wiirde, wire es das Paradies auf Erden [lacht, H.0.].«

Mit seiner Mutter, zu der er ein sehr gutes Verhiltnis hat, lebt Benjamin
sehr gern zusammen. Er bewundert sie, weil sie trotz der Scheidung mutig
blieb und seine Geschwister und ihn aufrichtig aufzog.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

138 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Also, ich lebe noch immer bei ihr. Sie ist auch muslimisch, sie ist Deutsche, von
Geburt an eine Berlinerin. Sie war eine tiberzeugte Christin, und spiter irgendwann
hat sie angefangen, sich tiber den Islam zu informieren. Und spiter hat sie sich
auch fiir den Islam entschieden. Und heute ist sie eine aufrichtige Muslima und
zeigt uns viel von ihrer Religiositit. Also: Sie bringt viel Verstindnis, Barmherzig-
keit und Liebe uns entgegen. Sie hat uns mit Liebe aufgezogen. Und alles, was sie
erklirt, tut sie mit Liebe und immer hat sie einen Bezug zum Glauben. Sie hat uns
alles erklirt.«

Zu seinem Vater pflegt er ein gutes Verhiltnis. Der Kontakt liuft allerdings
tiber das Telefon oder via E-Mail, weil er in Syrien lebt und jahrlich nur fiir
einige Tage zu Besucht kommt. Insgesamt ist Benjamin aber mit seiner
Familie recht zufrieden. Sehr gliicklich ist er auch, dass er seit einigen Jah-
ren kontinuierlich den islamischen Geboten nachkommt. Daher betrachtet
er es als bemerkenswert, wenn Menschen im jugendlichen Alter die isla-
mischen Regeln befolgen. Die Eltern spielen in diesem Zusammenhang
fiir ihn eine bedeutende Rolle. Er ist der Uberzeugung, dass die Kinder
sich fur ein religiéses Leben entscheiden, wenn die Eltern ihren Kindern
dies vorleben. Deshalb ist er froh, dass seine Eltern die Religion, wenn
auch nicht allumfassend, wihrend der Erziehung nicht ausgeschlossen ha-
ben. Er verfiigte zu Hause tiber viele Freiheiten. Seine Eltern haben ledig-
lich dartiber gewacht, dass er sich von kriminellen und im Islam eindeutig
verbotenen Verhaltensweisen fernhilt. Falls er doch ein unislamisches
Verhalten zeigte, machten ihn seine Eltern durch tiberzeugende Gespriche
auf sein Fehlverhalten aufmerksam.

»Besonders meine Mutter hat mir dann alles erklirt. Mein Vater lebt ja nicht mehr
bei uns, deshalb kann ich nicht so vieles iiber ihn sagen, aber meine Mutter ist sehr
geduldig. Sie ist fiir mich ein Vorbild. Sie hat eine Ruhe, unbegreiflich! Und in allen
Sachen sieht sie Positives. Sie spricht positiv, auch wenn etwas wirklich negativ ist.
Bei ihr sehe ich die Sunna des Propheten: Sie versucht, die Lebensweise und Emp-
fehlungen unseres Propheten zu praktizieren. Ich denke, dass sie dadurch diese po-
sitive und ruhige Haltung hat. Deshalb wendet sich meine Mutter nicht von uns ab,
wenn wir mal Fehler machen. Sie begegnet uns mit grofler Toleranz. Und das finde
ich sehr gut und wiinsche es auch jedem.«

In seiner Freizeit besucht er dreimal in der Woche einen Gesprichskreis,
wo sich junge Muslime treffen, um sich gemeinsam iiber ihren Glauben
weiterzubilden. Sie lesen gemeinsam Lektiiren zu islamischen Themen.
Derzeit versuchen sie, durch Lesung von tafsir (Kommentare zu den Suren
und Versen im Koran) den Koran inhaltlich besser zu verstehen. Vor allem
bedienen sie sich der Werke des Gelehrten Said-i Nursi, der zahlreiche Ab-
handlungen mit dem Titel »Risale-i Nur« {iber islamische Themen ge-
schrieben hat. Dieser Gesprichskreis wird in deutscher Sprache abgehal-

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 139

ten, da an ihm deutsche, tirkische, arabische und bosnische Jugendliche
teilnehmen. Wenn er sich mit seinen Freunden trifft, versucht er, mit sei-
nen Freunden »etwas Sinnvolles zu machens, indem sie »nicht in die
Kneipen gehen, spazieren gehen, bummeln, ins Kino gehen«. Dariiber hi-
naus sitzt er gerne an Computerspielen und treibt in einem Verein Sport.
In einigen Vereinen engagiert er sich ehrenamtlich, indem er iltere Men-
schen, besonders solche, die keine Familienangehérigen haben, unter-
stiitzt.

Trotz allem Enthusiasmus fiir Deutschland ist er betriibt und erschro-
cken, wenn er mit seiner Mutter, die sich inzwischen ein Kopftuch ange-
legt hat, in der Offentlichkeit den »miirrischen Blicken« der Passanten be-
gegnet. Erfahrungsgemif hitten muslimische Jungen und Minner in der
Offentlichkeit weniger Probleme als die muslimischen Midchen und Frau-
en, weil letztere aufgrund ihrer Kleidung schneller als fremd deklariert
wiirden. Zu diesem Bild tragen nach seiner Uberzeugung vor allem die po-
litischen Diskussionen bei.

»Sie [seine Schwester, H.O.] musste mit vielen Vorurteilen kimpfen. Man nahm ihr
nicht ab, dass sie die Klassenbeste ist und studiert. Man dachte: >Na, Kopftuch!
Dann muss sie faul und dumm sein und wird vom Vater oder Bruder dirigiert.< Vie-
le Leute trauen sich aber nicht, offen ihre Vorurteile auszusprechen. Immer hinter
dem Riicken werden solche AuRRerungen gemacht.«

»Ich habe es selbst erlebt. Viele Leute trauen sich nicht, sich offen auszusprechen.
Eine lustige Sache. Die Leute haben zwar was dagegen, aber trauen sich nicht, dies
offen auszusprechen. Da sind wir mal die Rolltreppe runtergefahren und jemand ist
von der anderen Rolltreppe entgegengefahren. Da hértest du aus dem Mundwinkel
halt, ohne dass er sich bewegt oder Anstalten gemacht hat: >Scheifs-Auslinder!< Das
Lustige ist, man ist selber Deutscher. Das Allerlustigste ist ja, meine Mutter ist
Deutsche. Die Leute sind zwar freundlich, aber die sind halt immer mit Vorurteilen
iiberschiittet, wie zum Beispiel: >Die kopftuchtragenden Frauen konnen nicht
Deutsch sprechen, kénnen sich nicht artikulieren!<« Wenn dann angefangen wird,
meiner Mutter etwas so »tarzanisch« zu erkliren, dann fingt meine Mutter an, auch
berlinerisch weiterzuerzihlen. Dann fallen alle von den Wolken, dann ist es eine
sehr peinliche Situation. Meine Mutter trigt ja Kopftuch, aber nicht seit Langem;
erst so seit einigen Jahren. Fiir sie ist das Kopftuch ganz normal, etwas Selbstver-
stindliches, so wie ein Baseballcap. Und da sie halt damit so selbstbewusst umgeht,
sind auch viele Leute, die mit ihr in Kontakt treten, baffl«

Dafiir, dass es zu solchen Vorurteilen und Stereotypen in der Gesellschaft
uberhaupt kommen kann, zieht er ausdriicklich die Medien in die Verant-
wortung. Zwar begriifdt er die Pressefreiheit, aber erwartet zugleich von
den Medien mehr Sachlichkeit.

Weil seiner Meinung nach die heutige Berichterstattung vornehmlich
unter einem »Sensations- und Ratingdruck« steht, miissen die Muslime

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140 | WEGE ZUR INTEGRATION

aufmerksam sein und sich vorbildlich islamisch verhalten. Solange der Is-
lam und das muslimische Leben in den Medien nicht sachlich und vorur-
teilslos prisentiert wiirden, sei ein fehlerloses Leben aller Muslime erfor-
derlich. Er wiinscht sich, dass die Muslime in der Nachbarschaft, in der
Schule, an der Arbeitsstelle etc. mit Nichtmuslimen in den Dialog treten.

5.4.2 Dimensionen der Religiositat
5.4.2.1 Die Dimension des Glaubens

»Ich wusste aber nicht, welchen Wert der Glaube, der Islam hat. Als ich angefangen
habe, die Korankommentare zu lesen, dann habe ich diesen Sinn besser verstan-
den.«

Durch seine Lesungen in den Korankommentaren »Risale-i Nur« ist sein
Glauben an Gott, an die Allmacht Gottes, stirker geworden. Je mehr er sich
der Bildung tiber den Islam widmet, umso ausgeprigter wird sein Glaube.

»Man sieht doch tiberall, was Er so gemacht hat: die Sonne, der Mond, das Univer-
sum, die Menschen, die Natur ... Also man sieht vom kleinsten Atom bis zum grofi-
ten Planeten dasselbe Prinzip, das eben Gottes Existenz beweist. Die Eigenschaften
Gottes werden mir tiberall bewusst, allein beim Licheln eines Kindes zum Beispiel.
Wer bewegt die Welt, wer hilt das Universum zusammen?«

Er ist hochbegliickt dariiber, dass er Gott als einen »liebenden, barmherzi-
gen, gerechten Schopfer« kennengelernt hat. Erfreut ist er besonders, ihn
tiberhaupt kennen und lieben zu konnen, in einer Zeit, in der der Glaube
an Gott als altmodisch betrachtet werde. Inzwischen fiihlt er, dass er einen
unerschiitterlichen Glauben in seinem Herzen aufgebaut hat.

»Wenn ich annehme, dass es einen Gott gibt, der alles weif und allmichtig ist und
er sich dann barmherzig zeigt und auch sich auf die Stufe des Menschen herablasst
und einen Koran sendet mit seinen Weisungen und seinen Empfehlungen, und
wenn ich weif}, dass er allwissend und allweise ist, dann gehe ich davon aus, was er
mir aufdiktiert und mir vorschligt und sagt, ist ein Vorschlag; ich kann es anneh-
men oder nicht. Aber, so wie ich ihn kennengelernt habe, weif ich, dass das, was er
sagt, letztendlich nur zu meinem Besten ist. Ich kann mich doch nicht mit ihm
messen, ich bin doch verginglich, er ja nicht. Ich finde, wer Gegenteiliges behaup-
tet, der ist nicht logisch. Nein, auf keinen Fall! Im Gegenteil, wenn er aus dem Ko-
ran und Sunna einmal nicht versteht, heifdt es ja nicht, dass es veraltet ist. Man kann
ja nicht alles sofort verstehen. Man muss geduldig sein und darauf weiter aufbau-
en.«

Er zweifelt nicht an der Existenz des Jiingsten Tags, dies stellt das Zentrum

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I4I

seines Glaubens dar. Das jenseitige Leben fasst Benjamin als das ewige Le-
ben auf. Daher betrachtet er das Leben auf dieser Erde als verginglich und
als eine Priifung. Daher unterliegen alle Menschen auf dieser Erde Gottes
Priifung, die fiir ihre Handlungen im Jenseits Ihm Rechenschaft ablegen
miissen. Menschen, die die Priifung bestanden haben, werden mit dem
Paradies belohnt.

5.4.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Frither hatten Gebete in Benjamins Alltag keine grofle Bedeutung. Damals
fiel es ihm schwer, sich tiglich vor den Gebeten zu waschen. Nach seiner
bewussten Vertiefung in den Islam ist ihm dies aber augenfillig geworden:

»Dann konnte ich auch meine Faulheit iiberwinden. Denn meine Seele benétigt
diese Gebete, denn wie ich esse und trinke, um zu iiberleben, bedarf auch meine
Seele Nahrung, und der Balsam fiir die Seele ist das Gebet. Das Gebet ist wie eine
Tankfiillung eines Motors. Das Gebet macht einem immer wieder bewusst, dass es
einen Schépfer gibt, der dich nicht drgern mdchte, sondern er méchte dir zeigen,
dass alles aufler Thm verginglich ist und mit dem Tod nicht alles zu Ende ist, son-
dern das ewige Leben erwartet einen, und dort werden alle Gerechtigkeit erhalten,
die sie vielleicht auf dieser Erde nicht bekommen haben. Und deshalb méchte ich
auf das Gebet nicht verzichten. Es ist gut fiir mich. Je mehr man sich tiber den Sinn
des Gebetes, des Islam und so Gedanken macht, umso mehr hat man Lust und
Spafl am Beten.«

Vortrefflich findet er auch das Gemeinschaftsgebet in der Moschee. Weil er
das Gefiihl hat, in der Moschee in seinen Gebeten gefasster und Gott noch
niher zu sein, diese deshalb segensreicher sind als daheim, bemiiht er
sich, mit der Gemeinschaft in der Moschee bzw. zu Hause mit seinen
Freunden zu beten. Demnach ist fiir Benjamin aus seiner Sicht eine Reli-
gion ohne Gebete unerfindlich: Wie ein Haus ohne ein stabiles Fundament
schon bei einer minimalen Erschiitterung zusammenstiirze, so kénne auch
eine Religion ohne Gebete nicht existieren. Aus diesem Grund gehéren die
fiinf tiglichen Gebete zu den wichtigen Sdulen seiner Lebenswelt.

Dass Menschen fasten, bewundert er. Die wiederholten Aufforderun-
gen, dass ein Muslim im Ramadan zu fasten hat, bewegten ihn dazu, der
»Fastenwelle« nur unregelmiflig und hiufig auch unwillig zu folgen, bis
sich ihm der tiefere Sinn erschloss:

»Ich habe wiederum, nachdem ich kapiert hatte, wieso, weshalb, warum das Fasten
eine Bedeutung im Islam hat, umso lieber gefastet. Ich habe das Fasten verstanden
als Reinwaschen von Siinden. Klar, auch die Besinnung auf das Leben. Ohne zu fas-
ten, wire es schwer, Mitleid mit anderen zu haben, die hungern. Ein Mensch kann
sich sehr schwer in so etwas reindenken, wenn er nicht selber darunter leidet. Mit

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142 | WEGE ZUR INTEGRATION

dem Ramadan macht man sich noch mehr Gedanken iiber das Leid der Menschen,
uber Umweltschutz, iber seine Mitmenschen. Mit dem Fasten steigt auch dann die
Begeisterung, Gott noch dankbarer fiir das zu sein, was er einem so gibt. Im Monat
Ramadan sollte aber nicht nur der Mund fasten — also nichts essen und trinken! —,
sondern alle Organe des Menschen sollten mitfasten: keinen Arger machen, keine
schlechten Worte benutzen, keine bloden Witze, nicht liigen und so weiter. Also
einen Monat lang versucht der Muslim, sich so richtig zu besinnen und zu erziehen,
damit er in den anderen elf Monaten weiter so lebt. Also der Monat Ramadan ist
sozusagen eine jihrliche Bilanz: >Was habe ich erreicht, was nicht? Was sollte ich
jetzt besser machen? Wen habe ich mit meinen Worten verletzt?<, um sich dann
aber bald zu entschuldigen, damit er im Jenseits nicht als Schuldiger dasteht.«

Die islamische Trauung (Nikah) ist fiir ihn wichtig, weil eine Verheiratung
den Segen Gottes benétigt. Er wird bei seiner Trauung besonders darauf
achten, dass er nicht nur standesamtlich, sondern auch islamisch getraut
wird.

Als er einst die islamischen Regeln nicht so ernst nahm, hat er den vom
Islam abgesteckten »Lebensrahmen« eindeutig gesprengt:

»Frither habe ich einige Freunde gehabt, die auch gekifft haben. Ich habe auch eini-
ge Male mitgemacht. Aber als ich angefangen habe, den Islam zu praktizieren, hatte
ich innerlich eine starke Energie, die mich auch vor diesen Freunden geschiitzt hat.
Ich habe sie verlassen und mir andere Freunde gesucht. Ich glaube, wenn ich mit
diesen immer noch zusammen wire, dann wire ich vielleicht jetzt woanders oder
wire drogenabhingig. Ich hore von einigen, dass einige meiner Freunde im Ge-
fingnis sitzen oder Drogendealer geworden sind. Ich bin Allah dankbar, dass ich das
nicht bin, aber bin auch traurig, dass meine ehemaligen Freunde es nicht geschafft
haben.«

Durch diesen Wandel hat er seinen Alltag geordnet, sodass nunmehr der
Islam einen groflen Einfluss auf sein Leben hat. Mit den fiinf tiglichen
Gebeten fiihlt er sich behiiteter.

»Zum Beispiel kann ich mit dem Gebet Lugen, Klauen, Kneipen, Spielcasinos und
Ahnliches nicht vereinbaren. Deshalb gehe ich nicht dorthin oder tue solche
schlechten Dinge nicht. Ich habe auch aufgehért zu rauchen.«

5.4.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Er ist der festen Meinung, dass der Mensch eine Religion braucht, weil er
selbst sein jetziges geordnetes Leben dem Islam verdankt.

»Meine ehemaligen Freunde hatten dieses nicht und haben ihr Leben versaut. Eini-
ge sind im Gefingnis und andere verdienen ihr schmutziges Geld, indem sie andere

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 143

Menschen mit Drogen vergiften. Das alles kann und darf ich nicht tun, auch wenn
ich verhungern sollte. Ich weifl: Gott sieht mich und ich werde zur Rechenschaft ge-
zogen. Er wird mich fiir alle meine Siinden hart bestrafen. Ich denke, jeder Mensch
braucht deshalb eine Religion. Hitten meine ehemaligen Freunde tiberhaupt einen
gefestigten Glauben, so wiren sie heute vielleicht vorbildliche junge Menschen. Re-
ligion ist wichtig.«

Eine Religion ist fiir ihn dann eine Religion, wenn sie folgerichtig ist und
auf seine Fragen begreiflich antwortet.

»Eine Religion darf nicht nur Theorie sein, sondern sie muss auch praktisch sein,
also eine Umsetzung muss moglich sein. Auf Worte sollten Taten folgen.«

Dieses Verstindnis ist fiir thn im Islam zu bekommen. Daher definiert
Benjamin den Islam als eine Religion, die ihm Orientierung, Schutz, Se-
gen, Frieden, Hoffnung, Gliick und Bescheidenheit verschafft. In Zwangs-
lagen empfindet er, dass der Islam ihn schiitzt und nicht alleinldsst. Die
alltidglichen islamischen Regeln dienen ihm besonders in Notlagen als eine
Stiitze, um nicht frustriert aufzugeben.

»Und ich rezitiere ja tiglich in meinen Gebeten oder lese im Koran, dass die Welt
eine Prifung darstellt, dass der Mensch auch schwierige Zeiten haben kann und ich
geduldig sein soll.«

5.4.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Benjamin sieht sich noch am Anfang seiner Einweisung in den Islam, weil
fiir ihn Wissen zwar einen Anfang hat, aber kein Ende. An sich ist er ein
widerwilliger Leser, aber ohne das Studieren von Biichern ist es heutzutage
fiir ihn unmoglich, den Islam zu erlernen. Zwar liest er relativ wenige Pu-
blikationen, aber der Gesprichskreis, an dem er dreimal wochentlich teil-
nimmt, bietet ihm einen Anlass, Biicher iiber den Islam zu lesen. Als Lei-
ter dieser Lerngruppe muss er sich auf die Sitzungen adiquat vorbereiten.
Selbst wenn es ithm hin und wieder kein Vergniigen bereitet, treibt er da-
mit seine Bildung voran.

»Ich wiinsche mir aber vor allem religiose Weiterbildungsméglichkeiten in deut-
scher Sprache. Hier sollte vor allem das Warum im Vordergrund stehen.«

Eine sogenannte »Koranschule« hat er nicht besucht, weil ihre Kurse vor-
nehmlich in tuirkischer oder arabischer Sprache durchgefiihrt wurden.

»Aber wieder fiir deutschsprachige Muslime gesprochen, weil wir weder Tiirkisch
noch Arabisch kénnen: Auch solche Unterrichte werden wieder in Tiirkisch oder

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

144 | WEGE ZUR INTEGRATION

Arabisch angeboten. Daher kénnen wir nicht dorthin. Okay, dorthin hat jeder Zu-
tritt, das heifdt, ich kann natiirlich hin. Aber alles wird in Arabisch oder Tiirkisch
erklirt, da hat man es deshalb nicht leicht. Ich hatte Gliick, eben den deutschspra-
chigen Korankommentar gefunden zu haben, der auf meine Fragen Antworten gibt.
Was die deutsche Literatur tiber den Islam angeht, gibt es viel zu wenig. Hier miiss-

te etwas gemacht und unternommen werden.«
5.4.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Hochste Prioritdt hat fiir Benjamin, seine Kinder nach den Geboten des
Korans zu erziehen. Die Wissensgrundlage der Kinder sollen — unabhingig
von ihrer Herkunft und Kultur — die religiésen Werte sein, die sich unter
den Religionen nicht wesentlich unterscheiden.

»Wenn man die religiosen Grundsitze sich anschaut, dann unterscheiden sie sich
auch nicht so sehr, zum Beispiel vom Christentum: >Du sollst nicht stehlen, du
sollst nicht liigen, du sollst nicht téten und so weiterl« Das sind Grundsitze, die ei-
nen Menschen ausmachen, und Werte sind eben, die einen Menschen auszeichnen.
Wenn man Bescheid weif3, welche Werte zum Beispiel im Islam wichtig sind, dann
kann man sie zum Vorbild nehmen. Es sollte in der Erziehung frither ansetzen,
damit sie verinnerlicht werden und spiter auch praktiziert werden.«

Zumindest wird er versuchen, seinen Kindern eine islamische Erziehung
und Bildung zu ermdglichen, um sie zu vorbildlichen Menschen in der
Gesellschaft zu machen.

Sehr wichtig findet er das islamische Verbot des vor- und auflereheli-
chen Geschlechtsverkehrs, weil sich sonst unsittliches Verhalten in der Ge-
sellschaft zunehmend durchsetzen werde.

»Das finde ich sehr wichtig. Man kann auch dagegen argumentieren und sagen: »Ja,
der Mensch ist frei und er kann alles machen, was er will.« Man sieht ja dabei, was
da herauskommt. Die Frauen bleiben letztendlich >darauf sitzen< und fiir den Mann
war das ein Vergniigen von einer bis drei Minuten. Und eine Frau hat vielleicht
neun Monate oder sogar Jahre damit zu kimpfen. Verhiitung gibt es zwar, aber
trotzdem werden nur die Geliiste befriedigt. An die wichtigen Sachen, wie Familie,
gemeinsame Ehe und so, wird nicht gedacht. Wo bleibt die Verantwortung der
Minner und Frauen? Leider ist es auch heute so, dass man eine schoéne Frau heira-
tet und nach einigen Jahren geht man entweder fremd oder man lisst sich scheiden,
um an eine andere Frau zu kommen, weil man der Meinung ist, die Ehefrau ist
nicht mehr so attraktiv. Gerade hier setzt der Islam an, der uns nahe legt, dass man
nicht nur seines geschlechtlichen Triebes willen heiratet, sondern um Allahs willen.
Ein Muslim sagt sich eben: >Ich heirate diese Frau beziehungsweise diesen Mann
um Allahs willen, mag sie jetzt hiibsch sein und in zehn Jahren hisslich.< Ein Mus-
lim glaubt ja daran, dass er mit dem Ehepartner, den er auf dieser Erde hat, im Pa-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 145

radies weiterleben wird, und dort bekommen sie die absolute Schénheit. Daher ist
die Schonheit, die man auf dieser Erde hat, nicht so wichtig, denn die echte Schén-
heit wird kommen - im Jenseits. Man freut sich eben auf die kommende Schén-
heit.«

Ohne Weiteres will er nicht ausschlieflen, eine nicht muslimische Frau zu
heiraten, denn es komme auf den »Kern des Menschen« an. Fiir eine Ver-
mihlung reiche dieser véllig aus.

»Man kann auch iiber keinen vorurteilen, weil er kein Muslim ist oder den Islam
nicht kennengelernt hat, oder mit dem Islam nichts zu tun haben will. Wenn er
nicht will, dann ist es auch in Ordnung. Es kommt auf den Kern des Menschen an;
wenn er ein guter Mensch ist, dann spielen die anderen Bereiche nicht die zentrale
Rolle.«

Als integrationshemmend hat er den Islam nicht erlebt. Benjamin be-
zeichnet den Islam als integrationsfordernd, weil der Islam mit seinen
Werten fur ein gedeihliches und harmonisches Zusammenleben aller
Menschen eintritt.

»Der Islam ist mit seinen Werten wie Gastfreundschaft, Barmherzigkeit, Liebe, To-
leranz sogar integrationsférdernd. Integration erfordert ja ein gegenseitiges Kennen-
lernen. Eben diese Werte fordern ja einen Muslim auf, einen guten Umgang zu
pflegen und mit der Gesellschaft gut zu leben und sich dabei nicht zuriickzuzie-
hen.«

Zum Verhiltnis von Islam und Demokratie fithrt er aus, dass sie sich nicht
widersprechen, sondern ohne Weiteres vertragen. Er ist dariiber hinaus der
Uberzeugung, dass der Islam ein demokratisches Verstindnis verstirkt,
eben weil der Muslim alle Menschen als Geschépfe Gottes und als Nach-
kommen Adams und Evas ansieht.

»Also, man muss sich erst fragen: >Was versteht man unter Demokratie?< Darunter
verstehe ich die Freiheiten: Meinungsfreiheit, Pressefreiheit, Religionsfreiheit, Ent-
scheidungsfreiheit und so. Und das gibt es ja auch im Islam. Von daher wiirde mir
nichts Gegenteiliges aus dem Islam einfallen. Im Gegenteil, das wird vom Islam
bestirkt. Ich wiirde den Islam demokratiefreundlich bezeichnen, sogar demokratie-
fordernd. Auch macht der Islam keinen Unterschied zwischen den Menschen, denn
Allah hat alles auf dieser Welt erschaffen. Er hat die Menschen unterschiedlich er-
schaffen, weil er die Vielfalt liebt. Er hat keinen hervorgehoben, er hat alle gleich
erschaffen, letztendlich sind alle liebenswert, interessant und es wert, kennengelernt
zu werden. Von daher wird Toleranz im Glauben grofgeschrieben. Und da wir alle
letztendlich tiber sieben Ecken verwandt sind — es fing ja mit Adam an —, wir’s
schwachsinnig, hier Unterschiede zu machen. In der Demokratie sollte man auch

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146 | WEGE ZUR INTEGRATION

die Vielfalt bewahren und schiitzen. Ich denke, Islam und Demokratie vertragen
sich gut.«

Anderen Thesen, die dem Islam eine demokratiefeindliche Haltung unter-
stellen, widerspricht Benjamin bildhaft:

»Dass der Islam nicht gegen Demokratie gerichtet ist, kennen wir auch aus der Ge-
schichte. Gerade im Mittelalter hatten wir Europder mit Demokratie, mit Menschen-
rechten, mit Vielfalt und so grofle Probleme. Viel Blut ist geflossen, viele Menschen
mussten sterben, weil sie Juden waren oder weil sie nicht ins Bild passten. Gerade
in diesem Zeitalter waren die Muslime mit ihrem Glauben weit voran, viel fort-
schrittlicher, und nahmen auch Menschen in Schutz vor den Européern. Juden und
politisch Verfolgte hatten in der Tiirkei Zuflucht gefunden. Alles das ist leider in
Vergessenheit geraten und jetzt werfen wir Europier dem Islam eine Demokratie-
untauglichkeit vor. Komisch, nicht wahr?«

Zwang und Gewalt sind fiir ihn religionsfeindliche Begriffe, die niemals
eine Anwendung finden kénnen — schon gar nicht in der Religion. Man
wird glaubig mit dem Herzen und nicht durch Zwang. Solche Personen oder
Gruppierungen, die Zwang und Gewalt mit religisen Motiven legitimie-
ren, sind ihm deshalb ein Griuel, weil sie »vom Neid und von Satan ge-
lenkt« werden, gleichviel ob sie sich als Muslime oder Nichtmuslime be-
zeichnen.

»Auf gar keinen Fall kann ich es als ein Muslim, der seine Religion ernst nimmt
und tber alles liebt, tolerieren.«

Nach seiner Uberzeugung lehnt der Islam Zwang und Gewalt deshalb ab,
weil sonst lauter Heuchler in der Gesellschaft groflgezogen wiirden.
Heuchler mochte der Islam nicht aufziehen, daher empfiehlt ihm seine Re-
ligion das Gesprich, in dem er mit anderen tiber seine Religion und Auf-
fassung sprechen kann.

»Wenn du der Meinung bist, etwas muss in der Gesellschaft anerkannt werden, ja
dann musst du dafiir arbeiten, also Menschen von deiner Meinung iiberzeugen. Nur
dann ist es legitim. Ansonsten: Einfach tiber die Kopfe der Menschen, einfach von
oben herab, etwas aufzuzwingen, wire unislamisch und unmenschlich. Das wiirde
ich nie als Muslim akzeptieren, auch wenn es inhaltlich irgendetwas mit dem Islam
zu tun haben sollte.«

Der Gewalt will er sich nur bei ernstlicher Bedrohung und Unterdriickung
bedienen:

»Nur das gestattet der Islam: Selbstverteidigung oder Notwehr. Sonst darf der Mus-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 147

lim, ja an sich alle Menschen auf dieser Welt, nichts mit Gewalt, Kampf, Krieg zu
tun haben.«

Er fordert, dass die Regierungen der Weltstaaten mit gutem Beispiel vor-
angehen, indem sie ihren Mitbiirgern bewusst machen, dass Gewalt und
Zwang schlechthin keine zulissigen Mittel zur Problemlsung sind.

»Aber, wenn einige Staaten ungerecht und mit Gewalt ihre Biirger einschiichtern
oder andere Linder oder Menschen angreifen, dann kann man vielen Menschen
nichts mehr erzihlen. Wenn jemand sich schlecht behandelt fiihlt oder erniedrigt
fiihlt, dann wird er zornig.«

Der Islam fasziniert ihn auch darin, dass er Menschen in Not und Qual be-
sanftigt und zur Geduld aufruft, womit Gott verspricht, im Jenseits Gerech-
tigkeit walten zu lassen und die Tyrannen hart zu bestrafen.

»Auch hier setzt der Islam ein. Dieser Gedanke, dieser Glaube schenkt mir also ein
friedliches und hoffnungsvolles Leben auf dieser Welt, wo viel Ungerechtigkeiten
und Unmenschlichkeiten passieren.«

5.4.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Benjamin ist nur Mitglied eines Vereins, den er mitbegriindet hat. Ver-
schiedentlich hat er tiber einige Organisationen, wie die DITIB, die IGMG,
den Islamrat und den Zentralrat, gehort. Intensiv méchte er sich aber mit
diesen Organisationen nicht beschiftigen.

»Aber, so richtig iiber sie habe ich mich nicht informiert, ehrlich gesagt, brauche ich
auch nicht, denn ich will nicht hinter Parteien, politischen Organisationen [her|ren-
nen.«

Nicht die Organisationen, sondern der Islam und die dazugehorige Le-
bensweise interessieren Benjamin. Er nimmt ihre Angebote nur dann in
Anspruch, wenn diese den »wahren Islam« vermitteln und von Ideologisie-
rung oder Politisierung absehen. Unzufrieden ist er dariiber, dass sich
zahlreiche Organisationen eher durch ihre nationale als durch ihre musli-
mische Identitit definieren. Dass Muslime mittlerweile ihre Organisatio-
nen oder Moscheegemeinden nach ihrer Herkunftskultur und -sprache
strukturieren, erscheint ihm als ein grofies Hindernis fiir den innermus-
limischen Dialog und Konsens. Gerade dies sei fiir einen deutschsprachi-
gen Muslim wie ihn eine Barriere dafiir, dass er {iberall ohne Verstindnis-
schwierigkeiten und Scheu hingehen kann. Er vermisst Ortlichkeiten und
Anlaufstellen speziell fiir deutschsprachige Muslime.

Konkret verlangt er von allen Organisationen, die den Islam und die

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148 | WEGE ZUR INTEGRATION

Muslime reprisentieren wollen, egal welchem Kultur- oder Sprachraum sie
sich zugehorig fithlen, dass sie den Islam in den Vordergrund ihrer Aktivi-
titen stellen. Sie sollen weder den Islam fiir irgendwelche Zwecke instru-
mentalisieren noch sich von irgendeinem anderen instrumentalisieren las-
sen. Die Universalitit und Uberparteilichkeit des Islam diirften nicht ge-
schidigt werden. Daher verachtet er Gruppierungen oder Parteien, die den
Islam fiir ihre Ziele missbrauchen.

Innerhalb der muslimischen Gemeinschaften mangele es an einer
ganzheitlichen Bildung und Erziehung. Nicht nur oberflichlich und unbe-
darft mochte er seine Religion studieren, sondern tiefgehend und verste-
hend, wozu eine Aufklirung tiber Sinn und Zweck des Islam notwendig
sel.

»Die Frage nach dem Warum muss erortert werden. Und das sollten die Organisa-
tionen auch praktizieren, denn wir leben in einer Welt, wo die Wissenschaft eine
wesentliche Bedeutung hat und wir konnen sie nicht einfach so ignorieren. Gerade
der Islam hat doch in der Vergangenheit die Wissenschaft michtig beeinflusst. Die
Muslime waren da die Vorreiter. Warum nicht heute? Ja, weil wir nur hinter Verbo-
ten und Geboten herrennen, und nicht den Sinn erklirt bekommen beziehungswei-
se nicht erkliren. Wenn uns etwas nicht passt, dann berufen wir uns auf den Islam
und sagen: >Das ist verboten!<, obwohl das nicht so ist. Wenn es uns passt, dann
machen wir das zum Erlaubten, obwohl es im Islam eigentlich verboten ist. Das
muss aufhoren.«

Im Ganzen erwartet Benjamin, dass sich die muslimischen Organisationen
fiir die muslimische Gemeinschaft und die Menschen in Deutschland ein-
setzen und nicht als Interessenvertretung zwischen dem Herkunftsland
und Einwanderungsland hin- und herpendeln, sich schon gar nicht fur die
Herkunftspolitik und -parteien instrumentalisieren lassen.

»Der Haupttenor, den ich ritberbringen mochte, ist, dass man auch seinen Glauben
hinterfragt und sich aktiv mit seinem Glauben auseinandersetzt. Das soll nicht un-
terbunden werden, denn je mehr man sich mit seinem Glauben auseinandersetzt,
umso mehr Gewissheit wird man erlangen. Man wird das Logische und den Sinn
sehen und dann kann man mit Nichtmuslimen sich besser unterhalten. Man wird
dann nicht selbst fiir Missverstindnisse verantwortlich sein. Dann werden wir auch
richtig verstanden werden. Aber wenn wir unseren Glauben nicht kennen, aber so
tun, als wiissten wir vieles dariiber, und dann auch so sprechen und auftreten, ja,
dann werden sich eben die Vorurteile verstirken, da man ja nicht den Islam vermit-
telt, sondern seine egozentrische Betrachtungsweise, was ja von der Gegenseite
nicht bemerkt wird.«

Regelmiflig zum Freitagsgebet besucht er eine Moschee. Dabei erstrebt er
den Segen Gottes. Uberdies kann er sich in der Moschee mit anderen

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 149

Gliubigen austauschen und mit ihnen diskutieren. An anderen Werktagen
ist sein Moscheegang sehr sporadisch, oft aber aufgrund universitirer und
beruflicher Verpflichtungen unmoglich. Lediglich im Monat Ramadan
sucht er fast tiglich eine Moschee zum Gemeinschaftsgebet auf.

Wenn er das Wort Moschee hort, denkt er erst einmal an ein Gottes-
haus, an ein Gebetshaus, an einen sauberen und schénen Gebetsort. Er
vermisst Moscheen, wie sie in Syrien oder der Tiirkei zu sehen sind.

»Ich war in Syrien und Istanbul. Da sieht man sofort, wo die Moschee ist. Es ist
auch so schén gebaut und dann gehst du auch gerne hin. Du sieht sie sofort. Aber
hier ist das nicht méglich. Eigentlich gibt es hier keine richtigen Moscheen. Das
sind ja nur angemietete Rdume. Es gibt auch leider keine deutschsprachigen Mo-
scheen, wo zum Beispiel die Predigt auf Deutsch artikuliert wird. Es gibt jetzt nur
eine in Wedding. Ich wiirde es stark befiirworten, wenn es mehr Moscheen gibe,
die prichtig klar im Stadtteil zu sehen sind.«

»Vorbild in Wort und Tat und natiirlich Wissen, so stellt Benjamin sich
einen guten Imam vor, der allerdings auch offen und ehrlich sein soll. Bei-
spielsweise erwartet er von einem Imam, wenn er auf eine Frage nicht
antworten kann, dies offen einzugestehen. Er verlangt von allen, die dienst-
lich oder auflerdienstlich den Titel Imam tragen, sich einer stindigen Wei-
terbildung zu unterziehen.

»Ich weifl nicht, inwieweit die Imame in der heutigen Zeit dazu ausgebildet sind,
das zu vermitteln. Falls nicht, dann sollten sie hierzu sich weiterbilden. Diese >Wa-
rumc«-Schiene ist sehr wichtig. Damit meine ich nicht, dass mir die Verbote und Ge-
bote nicht so wichtig sind, aber die Imame sollten den Sinn — also: warum, wieso
und weshalb — in den Vordergrund stellen.«

Ein solcher Imam konne die Lebensweise und -einstellung von Benjamin
sehr wohl positiv bestirken, wozu es aber bisher nicht gekommen ist, weil
er die Predigten nicht verstehen kann, die nicht in deutscher Sprache ab-
gehalten werden. Wie oben bereits bemerkt, ist Benjamin den Werken des
Gelehrten Said-i Nursi zugetan. Diesen Biichern verdankt er sein jetziges
Verstindnis und seinen Blickwinkel.

Nach seiner Meinung benétigen die muslimischen Jugendlichen sicht-
bare Vorbilder. Solche Vorbilder kénnten die Imame werden, wenn sie die
Jugendarbeit qualifiziert betrieben und dazu iiber professionelle Bildung
und die Sprache der Jugendlichen verfiigten.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.5 Dominik - »Religion ist Quelle fiir den Lebenssinn.«
Zur Interviewsituation

Dominik lernte ich durch meine E-Mail-Aufrufe kennen. Nach hiufigem
E-Mail-Austausch konnten wir einen gemeinsamen Gesprichstermin fin-
den. Wir verabredeten uns zu einem Treffen in einem Café an einem
Samstagnachmittag.

5.5.1 Wer ist Dominik?

Dominik stammt urspriinglich aus Ungarn und kam vor 17 Jahren mit ih-
rer Mutter nach Deutschland. Seit einem Jahr besitzt sie die deutsche
Staatsbiirgerschaft und ist inzwischen 24 Jahre alt. Nach ihrem Abitur ab-
solvierte sie eine Ausbildung zur Fremdsprachenassistentin. Derzeit stu-
diert sie Publizistik und Hungarologie. Vor drei Jahren hat sie sich nach
langjdhrigem Selbststudium tiber Religionen fiir den Islam entschieden,
weil sie hier ihre innere Ruhe und Stirke entdeckt hat.

Dominik ist mit ihrer Mutter aufgewachsen, zu der sie ein normales
Verhiltnis hatte — bis sie zum Islam tibertrat.

»Aber als ich zum Islam konvertierte, war meine Mutter gegeniiber mir sehr grob.
Denn sie akzeptiert bis heute nicht, dass ich meinen Glauben gewechselt habe. Sie
versuchte auch anfangs, mir den Islam auszureden und sogar Druck auszuiiben,
dass ich wieder eine Christin werde. Uber ein Jahr musste ich mir vieles anhéren,
Beschimpfungen und vieles mehr. Sie hat es nicht wahrnehmen wollen.«

Nachdem Dominik sich auch fiir eine bewusste Austibung islamischer Re-
geln entschlossen hatte, wurden die Attacken ihrer Mutter stirker.

»Und als ich mir den Kopftuch anlegte, da wurde sie wieder sehr ernst — obwohl sie
als Christin in Ungarn das Kopftuch aus unserer Verwandtschaft kannte, weil einige
meiner Verwandten, die ilteren vor allem, auch ein Kopftuch tragen. Trotzdem hat
sie das nicht akzeptiert. Jetzt, wo ich ausgezogen bin, ist etwas Ruhe eingekehrt,
aber sie mochte weiterhin, dass ich den Islam faktisch verlasse und betet dafiir, dass
ich wieder zuriickkehre.«

Dominik befiirwortet es, dass Menschen im jugendlichen Alter die islami-
schen Regeln befolgen. Zu dieser Einsicht ist sie durch ihr langes Studium
der Religionen und speziell des Islam gelangt.

»Ich weify, wen ich warum anbete. Das ist der Schopfer des Universums — Allah! Ich
kann die muslimischen Jugendlichen, die den Islam nicht leben, nicht verstehen.

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I5I

Ich habe erst vor drei Jahren diese Schonheit entdeckt, die hatten es mit der Geburt.
Dass einige unter ihnen diese Chance nicht wahrnehmen, finde ich sehr traurig. Ich
denke, wenn sie den Islam auch richtig praktizieren wiirden, dann wiren auch viele
von ihnen noch erfolgreicher und hitten keine Probleme mit Drogen, Alkohol, Kri-
minalitit; in der Schule wiren sie bestimmt fleifiger. Der Islam legt auf Moral und
Respekt grofRen Wert. Das ist, was heute bei vielen Jugendlichen, aber auch Erwach-
senen fehlt.«

Damit die religiosen Gebote im jugendlichen Alter praktiziert werden,
komme den Eltern eine wesentliche Rolle zu. Gleichwohl sollten die Eltern
bei ihren Erlduterungen tber die religiosen Dogmen vorsichtig sein, sonst
konnten ihre Bemithungen das Gegenteil bewirken.

»Meine Mutter hat mich streng christlich erzogen, deshalb war ich auch bis vor drei
Jahren streng christlich. Aber viele Sachen konnte ich nicht verstehen, sie waren zu
unlogisch fiir mich, wie die Dreifaltigkeit. Keiner konnte diese mir logisch erklaren.
Ich habe innerlich keine Ruhe gehabt. Ich habe dann mich {iber andere Religionen
sachkundig gemacht und entdeckte dabei den Islam, den ich vor drei Jahren an-
nahm. Mir war meine Mutter eine grofle Hiirde. Sie sieht bis heute nicht ein, dass
ich Muslima geworden bin und wenn wir zusammenkommen, dann erzihlt sie mir
immer wieder, dass ich einen grofien Fehler gemacht habe und ich im Jenseits nicht

in den Himmel kommen werde.«

Gegenwirtig hat sie wegen ihres Studiums kaum Zeit fur freizeitliche Ak-
tivititen. Neben einem Fitness-Studio besucht sie zweimal in der Woche
einen Midchentreff, der auf Initiative einiger junger Muslima gegriindet
wurde, aber auch von interessierten Nichtmuslima gern besucht wird. Ne-
ben der Weiterbildung {iber den Islam bemiihen sie sich ehrenamtlich, so-
ziokulturelle Aktivititen fiir Mddchen und Frauen zu organisieren. Beson-
ders setzen sie sich fiir den Dialog der Religionen und Kulturen sowie fiir
Gleichberechtigung ein. Dominik nimmt in dieser Initiative trotz ihrer
knappen Freizeit eine zentrale Rolle ein. Sie bemingelt die Freizeitangebo-
te muslimischer Organisationen fiir Mddchen und Frauen und fordert vor
allem sportliche Moglichkeiten, da die kommunalen und anderen Sport-
vereinigungen die speziellen Bediirfnisse muslimischer Frauen nicht in
ihre Konzeptionen einbeziehen.

Besonders ihr Entschluss, die islamischen Bekleidungsvorschriften zu
befolgen, stief} auf Unmut:

»M]ein Leben im Islam ist anders als frither, obwohl ich eigentlich derselbe Mensch
bin. Die Menschen gehen jetzt mit mir ganz anders um. Leider!«

Neben dieser Art von Kontroversen beklagt sie sich dartiber, dass die Mo-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | WEGE ZUR INTEGRATION

scheen bzw. islamischen Gebetsstitten durchaus nicht sogleich erkennbar
sind. Als eine Muslima bemingelt sie auch, dass die hiesigen Moschee-
gemeinden nicht fiir ausreichende Gebetsrdume fiir Frauen sorgen.

»Dort sind manchmal auch keine Plitze fiir die Frauen, wenn wir nicht genau zu
den Gebetszeiten hingehen, weil dort dann die Kinder sind oder etwas anderes.«

Dass sie in einigen Seminaren ihres Studienganges stindig die einzige
Muslima ist, stort sie ein wenig.

»Ich werde immer so komisch angeschaut, wenn ich auch in der Uni bin. Es gibt
Seminare, wo ich die einzige Muslima bin, und dort guckt sogar der Dozent mich
komisch an, so nach dem Motto: >Was sucht sie denn hier?««

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt werden,
miissten ihrer Meinung nach vor allem die Muslime in dieser Gesellschaft
tugendhaft sein sowie sich weiter aktiv mit und in der Gesellschaft enga-
gieren. Auf jeden Fall diirften sie sich von den aktuellen Diskriminierun-
gen nicht irritieren lassen.

5.5.2 Dimensionen der Religiositat
5.5.2.1 Die Dimension des Glaubens

Das Hauptmotiv dafiir, dass Dominik den Islam angenommen hat, ist das
islamische Gottesbild. Allah ist fiir sie der Schopfer des Universums, der
einzig und unabhingig, gnadig und barmherzig und zugleich Richter im
Jenseits ist.

»Nur er kann und wird tiber die Geschopfe richten und sie belohnen oder fiir die
schlechten Taten bestrafen.«

Der Koran ist fiir sie die letzte und endgiiltige Offenbarung Gottes. Sie ist
iiberdies der festen Uberzeugung, dass nach dem Tode alle Menschen von
Gott zu einem ewigen Leben auferweckt werden. Ohne das ewige Leben
sieht Dominik das diesseitige Leben als widersinnig an, weil die Menschen
auf dieser Welt weit weg von der wahren Gerechtigkeit behandelt wiirden.
Im Jenseits werde jeder seine Gerechtigkeit erhalten.

5.5.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis
Ein Leben mit Gebeten ist fiir Dominik ein gesegnetes Leben. Insofern kann

sie sich auch eine Religion ohne Gebete nicht vorstellen, weil die Religion
keine tatenlosen, sondern titige Menschen zum Ziel hat.

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I53

»[U]nd das ist nicht nur im Islam so, denn Allah sagt im Koran: >Ich habe die Men-
schen erschaffen, damit sie mir dienen.< Ohne Gebete kann man auch glaubig sein,
aber es wiirde etwas Wichtiges fehlen. Aus diesem Grund bete ich, seitdem ich zum
Islam konvertierte, flinfmal tiglich.«

Dem Gebet folgend misst sie dem Fasten im Monat Ramadan ebenfalls
grofle Bedeutung bei.

»Mit dem Islam lernte ich auch das richtige Fasten kennen. Ich faste auch gerne,
denn hier kann ich so richtig mitfiihlen und mithungern, wie etliche Menschen es
ja tagtiglich auf dieser Erde tun miissen, da sie weder zu essen noch zu trinken ha-
ben.«

Entsprechend ihrer gegenwirtigen Einstellung plant sie die islamische
Trauung (Nikah) bei ihrer Vermahlung ein, denn »man gibt sich vor Allah
das >Ja< und bittet um seine Gnade und seinen Segen«. Thre Lebenswelt
wird vom Islam insofern mafRgebend geleitet, als sie wihrend ihres Han-
delns den islamischen Verboten und Geboten besondere Beachtung
schenkt. Der Islam ist fiir sie eine kohisive Kraft, die gleichzeitig ihr Leben
vor Gefahren und Exzessen bewahrt.

»Zum Beispiel halte ich mich, seitdem ich Muslima bin, noch bewusster von Liigen,
Krinkungen anderer oder von zeitvertreibenden Treffen fern. Wenn ich beispiels-
weise aus irgendeinem Grund liigen sollte, dann fiihle ich mich innerlich nicht gut.
Ich entschuldige mich dann sofort. Alkohol und Haschischpartys, die ich aus mei-
ner vorislamischen Zeit kannte, auch wenn ich mich daran nicht beteiligte, sind
jetzt absolut tabu fiir mich. Das Neinsagen gegen solche unsittlichen Sachen habe
ich vom Islam.«

5.5.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Religion gehore »zum Leben wie Brot und Wasser, sei die Bezugsquelle
fiir ihren Lebenssinn. Eine Religion sei dann die wahre, wenn sie auf Got-
tes Offenbarungen beruhe. Nach Dominiks Auffassung hat sie mit jhrem
Ubertritt zum Islam den Glauben gefunden, den sie mit ihrem Gewissen
vereinbaren kann, mit dem sie besonders Frieden, Hoffnung, Nichstenlie-
be, Gliickseligkeit, Fleifl und Menschenwiirde verbindet.

5.5.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Dominik strahlt eine begeisterte Motivation aus und ist gewillt, ihre Wis-
sensliicken tiber den Islam durch die Weiterbildungsaktivititen in dem
Midchentreff und durch Selbststudium zu schlieRen. Momentan versucht
sie die arabischen Buchstaben zu erlernen, damit sie den Koran in Ara-

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | WEGE ZUR INTEGRATION

bisch lesen kann. Auch sonst liest sie gern. Sie vermisst deutschsprachige
Publikationen tiber den Islam. Fiir sie sind die erhiltlichen Publikationen
iiber den Islam {iberwiegend unvollkommen oder polemisch.

»Man soll also sehr vorsichtig diese Biicher genieflen, auch wenn sie ein Muslim
geschrieben hat.«

5.5.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Dominik wird, weil sie durch den Islam wieder einen Halt, eine Orientie-
rung erlangt hat, ihre Kinder nach religiosen Prinzipien und nach den
Vorgaben des Korans erziehen. Hierzu gehort, dass sie ihre Kinder zeitig
mit den religiésen Lebensregeln vertraut machen wird.

Sie ist der Meinung, dass viele muslimische Kinder und Jugendliche —
und selbst deren Eltern — heutzutage desinformiert {iber den Islam sind.
Daher appelliert sie, dass nicht alles, was von einem Muslim dargeboten
wird, sogleich mit dem Islam gleichzusetzen ist. Sie empfiehlt, die Hand-
lungsweisen von Muslimen nicht ohne Weiteres hinzunehmen, sondern
deren authentischen Bezug zum Islam zu erforschen.

»Viele von uns sind unaufgeklirt iiber den Islam und haben auch nicht den Islam
anerzogen bekommen. Man soll deshalb auch nicht alles dem Islam zuweisen, was
man von einem Muslim vorgestellt bekommt. Also wir sollten nicht automatisch die
Verhaltensweisen von Muslimen dem Islam zuschreiben, wir sollten sie hinterfra-
gen. Ich habe am Anfang das nicht gemacht, bis ich merkte, dass viele Muslime den
Islam nur durch Héren kennen und mehr Traditionen und Briuche in ihrem Leben
haben als islamische Regeln. Ich versuche jetzt, durch intensives Hinsehen und
Hinterfragen, den Islam, den wahren Islam, kennenzulernen und dann zu prakti-
zieren.«

Thre Ubereinstimmung mit dem islamischen Verbot des vor- und aufRer-
ehelichen Geschlechtsverkehrs kommentiert sie auf diese Weise:

»Ich finde es sehr, sehr wichtig, denn heute geht man gerade in diesem Bereich
sehr respektlos miteinander um. Gerade als Neu-Muslim und Frau bin ich mit die-
sem Verbot sehr, sehr gliicklich und einverstanden. Eben wir Frauen haben ja da-
runter zu leiden, dass die Minner einfach sich ausleben und wir, wenn wir mitma-
chen und ihm uns anvertrauen, dann die groflen Verlierer sind. Die konnen sich
aus dieser Verantwortung schleichen und wir Frauen miissen dafiir bluten.«

Uber eine Heirat mit einem nicht muslimischen Mann hat sie sich im Au-
genblick keine Gedanken gemacht, aber sie kann sich nicht vorstellen, mit
einem Mann eine Ehe zu schlieflen, der nicht vorbehaltlos an Gott glaubt.
Das ist ihr derzeitig wichtigstes Kriterium fiir den idealen Brautigam.

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I55

Der Islam fordert ihre persénliche Identitit, indem sie sich an den is-
lamischen Prinzipien orientiert, und zugleich ihre Integration in die Ge-
sellschaft.

»Ich denke, dass die muslimischen Frauen mehr Probleme mit der Integration ha-
ben als die Ménner. Das heifdt nicht, dass die muslimischen Frauen sich nicht integ-
rieren méchten, sondern einige in dieser Gesellschaft akzeptieren uns nicht und un-
terstellen uns vieles. Man st6f3t uns aus, gleichzeitig aber wird uns vorgeworfen, wir
isolierten uns und seien nicht integrationswillig.«

Fur sie ist offensichtlich, dass der Islam Gewalt ausdriicklich ausschliefit,
wenn auch zurzeit Personen einzeln oder gemeinschaftlich gewaltsam auf-
treten.

»Also gerade im Islam habe ich den Wert des Friedens schitzen gelernt, auch wenn
aktuell das Gegenteil behauptet wird. Danach leite ich dann fiir mich ab, dass ich
mir nicht vorstellen kann, andere Menschenleben irgendwie zu gefihrden oder gar
zu toten.«

5.5.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Dominik geht mehrmals und gerne — bis zu viermal in der Woche - in die
Moschee, weil sie einen regelmifigen Dialog mit Muslimen als elementar
erachtet.

»Gerade als neue Muslima brauche ich diesen Austausch. Die gemeinschaftliche
Atmosphire ist rein und herzlich.«

Mit dem Begrift Moschee verbindet sie hauptsichlich das individuelle und
gemeinschaftliche Gebet. Daher erwartet sie von den Moscheegemeinden,
dass sie die Muslime zusammenbringen. Um diese kurrente Zusammen-
kunft muslimischer Gliubiger zuwege bringen zu kénnen, sollen sie den
Glidubigen einen Raum bieten, wo sie sich unbefangen begegnen und ein-
schriankungslos ihren Glauben praktizieren konnen.

Ein guter Imam sei eine Vertrauensperson, die rechtschaffen ist sowie
ein solides Wissen tiber den Islam habe, das er auch pidagogisch vermit-
telt. Des Weiteren erwartet sie von den Imamen, dass sie sich fortwihrend
weiterbilden und mit muslimischen Jugendlichen nachhaltig im Gesprich
stehen. Die deutsche Sprache gehort fiir sie zum Standardrepertoire eines
Imams in Deutschland.

Dominik bekiimmert, dass sie mit vielen Imamen nicht unmittelbar kom-
munizieren kann, da sie ihre Predigten entweder auf Tiirkisch oder Ara-
bisch halten. Sie beklagt die Fixierung der muslimischen Organisationen

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | WEGE ZUR INTEGRATION

auf tiirkisch- oder arabischsprachige Muslime. Dementsprechend haben
die Imame auf ihre Lebensweise und Lebenseinstellung einen nur mittel-
baren Einfluss. Gleichwohl ist sie sich der Moglichkeiten der Imame be-
wusst.

»Aber ich sehe das von einigen Jugendlichen, dass sie positive Entwicklungen ma-
chen. Ich habe letzte Woche gesehen, wie ein 20-jihriger Muslim mithilfe von ei-
nem Imam aufgehort hat, schlechte Sachen zu machen. Der junge Imam hatte seit
Monaten sich diesem Jungen gewidmet, als dessen Mutter den Imam darum gebe-
ten hatte. Er hatte mit ihm viel gesprochen. Er hatte schon einige Anzeigen wegen
Kérperverletzung und Drogenmissbrauch bekommen. Noch eine schlechte Tat,
dann wire er bestimmt im Gefingnis. Jetzt ist der Junge wie neugeboren. Er kon-
zentriert sich wieder auf seine Ausbildung. Die Mutter ist sehr gliicklich. Die Mutter
habe ich in diesem Midchentreff kennengelernt, als wir die Miitter von diesem
Midchentreft zu einem Austausch eingeladen hatten. Gerade solche Arbeit ist heute
wichtig, denn viele Jugendliche, egal ob Muslim oder Nichtmuslim, haben mit Dro-
gen, Gewalt, Alkohol, Sexualitit grofle Probleme.«

5.6 Stefan - »Ilch habe mit dem Islam die Ruhe
und Schoénheit gefunden.«

Zur Interviewsituation

Als ich in einer Bar nach Interviewpartnern Ausschau hielt, hat mich eine
Gruppe von tiirkisch-arabischen Jugendlichen auf den folgenden Inter-
viewpartner aufmerksam gemacht. Ich bat sie, mich mit dieser Person be-
kannt zu machen. Daraufhin gab mir einer aus der Gruppe seine Telefon-
nummer. Gleich tags darauf habe ich diese Person angerufen, um ihn nach
seinem Interesse an einem Gesprich zu fragen. In unserem Telefonat er-
zihlte ich ihm mein Anliegen, das er sehr spannend und unterstiitzungs-
wiirdig fand. Wir konnten uns daher sehr schnell auf einen Termin bei mir
zu Hause einigen.

5.6.1 Wer ist Stefan?

Stefan ist 24 Jahre alt und in Brandenburg geboren. Seit 1996 lebt er in
Berlin. Er ging nach seinem Abitur zur Bundeswehr. Nach dem Militir-
dienst wurde er zum Grofs- und Auflenhandelskaufmann ausgebildet, als
der er derzeit in Berlin arbeitet. Bis vor Kurzem hatte er zu keiner Religion
eine Beziehung, er war streng atheistisch. Religion und religicse Themen
waren ihm gleichgiiltig. Fiir Menschen, die sich einer Religion hingeben,
war er iiberhaupt nicht zuginglich. Erst als sein bester Freund durch einen
Autounfall ums Leben kam, bedringten ihn viele unbeantwortete Fragen.

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 157

Er machte sich »auf den Weg«, um nach Antworten auf diese Fragen, die
ihn monatelang quilten, zu finden. So hat er intensiv Religionen studiert.
Er durchforstete zahlreiche Publikationen tiber den Buddhismus, das
Christentum und den Islam. Nach einiger Zeit konzentrierte er sich aus-
schlieRlich auf den Islam, weil er dort auf tiberzeugende und ihn zufrie-
denstellende Antworten stiefs. Nach einer griindlichen und erschépfenden
Bedenk- und Forschungszeit konvertierte er im April 2003 zum Islam. Er
begriindet diesen Schritt auch damit, dass ihm »innerer Frieden und Ein-
klang« im Islam zuteil wurde, den er anderweitig nicht finden konnte.

»Normalerweise verkehrte ich mit vielen, vielen Menschen, denn ich war DJ in Dis-
cos. Aber hier habe ich keine Antworten auf meine Fragen finden kénnen. Von Tag
zu Tag sah ich, wie ich in der Gosse zu landen schien, Drogen und Alkohol waren ja
in solchen Szenen. Ich war sehr unzufrieden mit mir. Daraufhin habe ich in der
Schule mit meinen Freunden auch dariiber gesprochen. In meiner Klasse waren
einige Muslime, die ich auch beneidet habe, die immer so ruhig, hilfsbereit und ehr-
lich waren. So kam ich auch mit ihnen ins Gesprich.«

Schon zuvor war er in seiner Lebenswelt enttiuscht, auch weil ihn sein
Freundeskreis in wachsendem Mafe in die Alkohol- und Drogenszene
hineinzog. Der Ubertritt zum Islam war fiir Stefan ein zusitzlicher Grund,
sich von dieser Szene zu 16sen. Mit dem Islam hat sich sein Freizeitverhal-
ten zum Guten gewendet. Gegenwirtig treibt er Fitness und spielt gern mit
seinen Freunden Basketball. Leidenschaftlich engagiert er sich in interreli-
giosen Dialogen und arbeitet ehrenamtlich in einigen Jugendinitiativen
und in einem Sportklub mit.

Sehr mutig seien die muslimischen Einrichtungen, die sich ohne jegli-
che Unterstiitzung seitens des Staates und der Kommunen organisieren
und fiir die soziokulturellen Belange der Muslime einsetzen.

Von den Moscheegemeinden und muslimischen Einrichtungen erwar-
tet er, dass sie ihre Angebotsstruktur weiter ausbauen und ihre Entschlos-
senheit trotz aller Hindernisse nicht verlieren. Eben deshalb fordert er von
den Moscheegemeinden und muslimischen Einrichtungen, dass sie sich
gegenseitig unterstiitzen und miteinander kooperieren, damit die Gemein-
den und Einrichtungen ihr Angebotsprogramm besser organisieren kén-
nen. Die muslimischen Einrichtungen sollen vermehrt den »Geschmack
der Jugendlichen« treffen, indem sie beispielsweise mehr Sportveranstal-
tungen, Ausfliige, Reisen sowie kulturelle und soziale Aktivititen organi-
sieren.

Stefans Eltern — selbst nicht gldubig — haben Stefans Annahme des Is-
lam bis heute nicht akzeptiert.

»Als sie gehort haben, dass ich den Islam angenommen habe, waren sie sehr, sehr
sauer und haben mich abgelehnt. Sie haben mir nur Argumente vom Fernsehen

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | WEGE ZUR INTEGRATION

und Zeitungen gebracht, so Zeitungsausschnitte. Mir haben sie nicht zuhoren wol-
len.«

Trotz der Ablehnung seiner Eltern versucht er, seine Eltern durch hiufige
Besuche und Telefonate zu tiberzeugen, dass sie sich zu Unrecht Sorgen
machen. Stefan wiinscht sich, dass seine Eltern sein jetziges Leben im Is-
lam — ohne Drogen, Alkohol und Gewalt — honorieren. Dass er sehr spit
mit der Religion und viel spiter mit dem Islam in Beriihrung kam, ist der
religionskritischen Gesinnung seiner Eltern geschuldet. Sie seien daher
nicht vorbildlich. Sowohl seine Mutter als auch sein Vater scheuen keine
Miihen, Stefan davon zu iberzeugen, dass der Islam fiir ihn nicht gut sei.
Stefan hingegen bedriickt dieses Verhalten seiner Eltern, da sie seinen po-
sitiven Lebenswandel durch den Islam ignorieren.

Dass er sich von der Drogen-, Alkohol- und Gewaltszene befreien konn-
te, verdankt er vor allem den »eindeutig formulierten Geboten und Verbo-
ten« im Islam. Weil er im Islam eine menschliche Perspektive, Geborgen-
heit und Ordnung fiir sein Leben gefunden hat, rit er anderen muslimi-
schen Jugendlichen die Befolgung islamischer Regeln.

»Da Islam und andere Religionen auf Moral grofRen Wert legen, denke ich, ist doch
gut, wenn die Jugendlichen diese in ihr Leben einbauen. Aber als Jugendliche hat
man enorme egoistische Vorstellungen und man will nur Freiheit, keine Pflichten.«

Bei der Frage, welchen Eindruck die Situation der Muslime in Deutschland
auf ihn macht, lenkt er den Blick auf die Muslima. Fiir Stefan haben die
muslimischen Midchen und Frauen mehr Schwierigkeiten in dieser Ge-
sellschaft als die muslimischen Jungen und Manner, weil sie aufgrund ih-
rer Bekleidungsart unwillkiirlich im Fokus stehen. Besonders belastend sei
die sogenannte »Kopftuchdebatte«, die das Leben muslimischer Midchen
und Frauen in Deutschland anhaltend erschwert.

Bisher hat Stefan keine Diskriminierungen wegen seiner muslimischen
Identitit erfahren, bis auf das eine Mal:

»Wir hatten versucht, fiir gewisse Veranstaltungen Riumlichkeiten zu bekommen.
Wenn man das Gesprich anfingt, hort man ja, sie wiirden uns gerne unterstiitzen.
Wenn wir sagen: >Wir sind von der muslimischen Gemeinde<, dann werden uns
Steine in den Weg gelegt, und sie lehnen unser Anliegen schlitzohrig ab. Sie sagen
uns: >Ja, leider sind diese Rdume bereits belegt!< oder >Der Ansprechpartner fiir die-
se Riume ist im Urlaub oder krank!< Aber von der Mimik kénnen wir ablesen, dass
sie eigentlich, weil wir eben Muslime sind, es nicht uns geben méchten.«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland voll anerkannt werden,
miissen nach Stefan die Muslime untereinander mehr Kontakte wagen
und dafiir Sorge tragen, dass der Islam wahrheitsgetreu und original dar-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 159

gestellt wird. Die unterschiedlichen Nationalititen der Muslime diirften
kein Anlass fiir Zank und Zwietracht sein, sondern sollten einen Konsens
fordern.

5.6.2 Dimensionen der Religiositat
5.6.2.1 Die Dimension des Glaubens

Stefan beschreibt sein Gottesbild, indem er Gott als den Erhabenen und
Erhalter des Universums bezeichnet.

»Gott ist in meinem Herzen, allbarmherzig und allgnidig. Mége er mich zu seinen
Geschépfen zahlen und mich segnen.«

Es sei Ansichtssache, den Koran und die Sunna mit den Attributen »veral-
tet« und »unmodern« zu belegen, denn »was jemand fiir veraltet oder un-
modern hilt, kann ich fiir sehr modern und zeitgemif halten«.

»Es gibt zwar einige Verse im Koran, die heutzutage missinterpretiert werden, die
aus dem Kontext herausgerissen werden, was auch Muslime machen, die keine Ah-
nung davon haben. Das macht man auch mit der Bibel oder der Thora. Man sollte
mit solchen Aulerungen sehr vorsichtig sein.«

Bevor er zum Muslim wurde, hatte er geglaubt, dass mit dem Tod alles be-
endet sei. Doch inzwischen ist er von diesem Standpunkt abgewichen. Da-
her bemdiiht er sich um ein »gottgefilliges Leben«, damit er nach dem Tode
ein gesegnetes ewiges Leben im Paradies von Gott zugewiesen bekommt.

»Ich finde beim Islam auch sehr positiv, dass er zum Tod und zum Jenseits logisch
Stellung nimmt. Mit dem Tod endet laut Islam das Leben nicht, sondern beginnt
erst recht.«

5.6.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis

»Ohne Gebete ist mein Leben bedeutungslos. Also ich kann mir ein Leben ohne
Gebete tiberhaupt nicht vorstellen. Nein, auf gar keinen Fall! Als ich noch kein Mus-
lim war, war das auch eine Frage, die mich beschiftigt hat.«

In kurzer Zeit hat Stefan den Sinn der Gebete fiir sein Leben bemerkt und
hielt das fiinfmalige Beten am Tag ein. Er empfindet die tiglichen Gebete
nicht als belastend, sondern als »Stresskiller«. Sie geben ihm Energie und
Stiitze.

Zum ersten Mal in diesem Jahr hat er im Monat Ramadan durchge-
hend gefastet. Zuvor hatte er fiir einige Stunden probeweise gefastet. An-

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | WEGE ZUR INTEGRATION

finglich hatte er mit dem Fasten Probleme, weil ihm diese Art des Ver-
zichts fremd war.

»Es fiel mir anfangs sehr schwer. Ich habe es am Anfang nicht verstanden, wie man
so lange ohne Essen und Trinken auskommt und welchen Sinn es haben sollte.
Hier habe ich die Muslime nicht verstanden.«

Mittlerweile ist in ihm die Einsicht gereift, dass es den Europiern guttun
wiirde, wenn sie nach der islamischen Art fasten wiirden, damit sie perzep-
tibel erleben koénnen, was das Hungerleid tatsichlich auslost. Das islami-
sche Fasten hat ihm einen Blickwechsel erméglicht. Frither hatte er sich
iiber den Wert des Lebens, der Lebensmittel u.A. eigentlich keine Gedan-
ken gemacht. Jetzt ist ihm mithilfe des islamischen Fastens offensichtlich
geworden, dass niemand trotz eines Lebensstils im Uberfluss zu keiner
Zeit unmifig handeln und sich nicht der Unterstiitzung Not leidender
Menschen entziehen darf.

»Ich habe in diesem Jahr die Schonheit im Fasten und den Sinn des Ramadan ent-
deckt. Denn wer mitleidet, der kann seine Dankbarkeit steigern; denn wie soll man
sonst den Wert des Lebens, der Lebensmittel in dieser Gesellschaft schitzen? Wir
machen uns Gedanken und Sorgen iiber unser Ubergewicht, andere Menschen ma-
chen sich Sorgen und Gedanken, was sie heute mit nach Hause nehmen werden,

um es mit der Familie zu verzehren.«

Sein Alltagsleben hat sich mit dem Islam tief greifend veridndert. Sein alter
Freundeskreis, Drogen und Gewalt sind aus seiner Lebenswelt kurzerhand
verbannt. Im Moment versucht er sein Wissen tiber den Islam zu erwei-
tern, um seine Lebensstandards an diese Werte und Regeln zu gewdhnen.

»Meine Freunde und ich haben damals ab und zu uns bekifft und besoffen. Dann
sind wir losgezogen, haben anderen etwas vorgespielt, so Angst eingejagt, manch-
mal haben wir uns auch geschlagen. Vor allem waren wir bei einigen Schligereien
mit dabei. Der 1. Mai war auch ein Tag fiir meine Freunde, die ihren Spafl suchten,
haben bei den Krawallen mitgemacht. Allerdings hatte ich innerlich ein ungutes Ge-
fithl, daher habe ich nach meiner inneren Ruhe gesucht. Und die habe ich im Islam
gefunden. Gott sei Dank!«

»Jetzt sehe ich, dass solche Dinge, die mich vorher beschiftigt haben, seit mei-
nem festen Glauben nicht mehr beschiftigen. Mit meinen alten Freunden, die in
Drogen und Schligereien verfallen sind, habe ich auch Schluss gemacht. Ich habe
mit dem Islam die Ruhe und Schénheit gefunden. >Warum bin ich auf dieser Welt?
Was ist meine Aufgabe?< und andere Fragen kann ich besser beantworten. Ich sehe,
dass ich innerlich immer eine Stimme hoére, die mich zum Guten aufruft. Wenn ich
mal wieder an meine alten Sachen denke, so sage ich mir: >Wie bléd kann man sein,

um solche Sachen zu machen?««

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 161

5.6.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Der Mensch benétigt eine Religion, damit er sein Leben ordnen kann, Re-
ligion stellt einen Orientierungspunkt dar, so Stefan.

»Ohne Religion ist es sehr leicht, abgelenkt zu werden und sich keine Grenzen zu
setzen.«

Der Islam bedeutet ihm dariiber hinaus Frieden, Gottesliebe, Menschen-
liebe, Vorbereitung auf das ewige Leben und ein bewusstes und frommes
Leben im Diesseits. Daher wendet er sich in erster Linie seinem Schopfer
zu, wenn er sich in Schwierigkeiten befindet. In solchen Situationen zieht
er auch Personen hinzu, zu denen er Vertrauen hat. Er sieht sie aber ledig-
lich als beratende Instanzen an, denn nur bei Gott allein, dem Erretter und
Fiirsorger, der ohne einen Gegendienst allen hilft, sucht er Beistand.

5.6.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Stefan ist gewillt, sich weiterzubilden, indem er an Veranstaltungen teil-
nimmt und sich durch Selbststudium religioses Wissen iiber den Islam
aneignet. Inzwischen ist er der Meinung, dass er {iber ein Basiswissen tiber
den Islam verfligt, dessen ungeachtet jedoch noch viel zu lernen hat. Aus
diesem Grund liest er gegenwirtig viel, obwohl er dies frither nicht gerne
tat. Andere Moglichkeiten wie Weiterbildungskurse tiber den Islam sind
seiner Meinung nach nicht gentigend vorhanden.

»Schade! Aber ich hoffe, dass sich das mit der Zeit verbessert.«
5.6.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiosen Uberzeugungen

Es ist fur Stefan elementar wichtig, die Kinder nach den Geboten des Ko-
rans zu erziehen. Nach seiner Uberzeugung unterscheiden sich die religis-
sen Grundsitze innerhalb der Weltreligionen nicht wesentlich, weswegen
zumindest diese gemeinsamen Grundsitze in der Familie, in der Schule
und in der Gesellschaft an Kinder und Jugendliche vermittelt werden kon-
nen. Dass einige Phobien gegen eine religiése Erziehung geschiirt werden,
vermag er nicht zu verstehen.

»Eine religiose Erziehung ist sehr wichtig, gerade fiir Jugendliche. Sonst sehen wir
ja, zu was das fithren kann. Menschen, die den Islam nach ihrer Meinung auslegen
oder der zunehmende Werteverfall bei den Jugendlichen, ob es bei den muslimi-
schen oder nicht muslimischen Jugendlichen ist. Respekt, Toleranz, Hilfsbereit-
schaft, Freundlichkeit, Menschenliebe usw. fehlen.«

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | WEGE ZUR INTEGRATION

Auch wenn Stefan das islamische Verbot des vor- und auerehelichen Ge-
schlechtsverkehrs grundsitzlich als von grofRem Vorteil fiir die Gesellschaft
ansieht, fillt es ihm verhiltnismiRig schwer, dieses einzuhalten.

»Ich hatte viele intime Beziehungen und habe auch einige Freundinnen gehabt. An-
fangs fiel es mir schwer, dieses Verbot im Islam umzusetzen; es ist schwer, dieses
sein zu lassen [...].«

Obwohl Stefan tiber eine Ehe nicht nachgedacht hat, konnte er sich mit
dem Gedanken an die Heirat einer nicht muslimischen Frau spontan an-
freunden.

Er ist der Meinung, dass der Islam seine Integration in diese Gesell-
schaft vorangetrieben hat.

»Ich bin ja vor Kurzem konvertiert und bin deutschstimmig. Ich kann jetzt schon
sagen, dass ich durch den Islam mich noch besser in diese Gesellschaft integriert
habe, denn ich habe meine guten Seiten durch den Islam verstirkt, sodass ich jetzt
nicht so viel Arger mache. Frither habe ich in der Schule michtig rumgetobt. Ich
verhalte mich jetzt besser. Ich bin ehrlicher geworden, habe nicht die Doppelmoral,
die man heute 6fters sehen kann. Ich bin geduldiger und toleranter geworden. Der
Islam stellt meiner Meinung nach kein Hindernis dar, wie es von Politikern und
anderen gern dargestellt wird. Ich wiirde mich freuen, wenn ich die Gelegenheit be-
kime, mit diesen Leuten zu sprechen. Ich wiirde mein Leben als Beispiel denen
darstellen und dann sollten die entscheiden, ob sie Recht haben mit ihren Behaup-
tungen. Sie werden alle beschimt sein, wenn sie merken, der Islam hilft sogar ei-
nem, sich noch besser in diese Gesellschaft zu integrieren und einzubringen. Ich
wiirde mir sehr wiinschen, wenn alle diesen Wert erkennen kénnten.«

Er unterstreicht, dass ihm der Islam zu einer besseren Beziehung und Hal-
tung zu Menschen verholfen hat. Stefan ist heute um mehr Achtung vor
der Wiirde der Menschen bemiiht. Zu den anderen Religionen hat er in
seinem islamischen Lebensstil eine positive Haltung.

»Einer der ersten Grundsitze, die ich iiber den Islam gelernt habe, ist, dass alle
Menschen, egal ob Christ oder Muslim und so weiter, Gottes Geschépfe sind. Der
Islam schreibt das auch eindeutig vor: Ein Muslim muss alle, sogar die Tiere, ge-
recht behandeln und respektieren. Und so eine Religion kann nicht demokratiege-
fihrdend sein.«

Gewalt und Islam seien so disparat und unvereinbar, dass Personen, die
sich auf etwas anderes berufen, den Islam missdeuten und missbrauchen.

»Ich denke, mit Gewalt kann man heutzutage nichts erreichen. Es wire auch nicht

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 163

korrekt, wenn man Gewaltakte durch den Islam legitimieren wiirde. Es ist unisla-
misch, denn Islam heifdt Friede!«

5.6.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Da Stefan erst seit Kurzem Muslim ist, sind ihm muslimische Organisa-
tionen weitestgehend unbekannt. Die wenigen Vereine, in denen er biswei-
len tatkriftig mithilft, sind nicht per se zu islamischen Einrichtungen zu
zihlen.

Uberdies besucht er die Veranstaltungen des »Deutschsprachigen Mus-
limkreises« und der »Muslimischen Jugend in Deutschland«. Die DITIB
kennt Stefan durch seine Moscheebesuche und die Sufiorganisation »Nak-
schibendi-Orden« durch einige in seinem Freundeskreis. Zu anderen mus-
limischen Organisationen hat er keinen direkten Bezug, lediglich tiber Me-
dienberichte hat er von ihnen gehort und gelesen. Er freut sich zwar tiber
das Engagement dieser Einrichtungen, aber

»[...] wenn sie den Islam fiir ihre Ziele benutzen, dann moge Allah sie verfluchen.
Bitte um Verzeihung fiir diesen Ausdruck, aber damit mochte ich klar ausdriicken,
wie Muslime iiber Missbraucher denken.«

Ihm erscheint der organisierte Gedankenaustausch mit Nichtmuslimen
nicht ausreichend. Uber einige Projekte wie den »Tag der offenen Mosche-
en« und die Klassenbesuche in Moscheen ist Stefan sehr froh, fordert aber
mehr Engagement in diesem Bereich sowohl von muslimischer als auch
von nicht muslimischer Seite. Beklagenswert sei auch, wie die muslimi-
schen Organisationen sich organisieren und prisentieren, besonders wenn
sie mitunter die nationale statt der religiosen Ausrichtung hervorheben.

Des Weiteren ist Stefan mit der Arbeit der muslimischen Organisatio-
nen untereinander unzufrieden.

»Sie kénnen sich nicht mal einigen, wann der Ramadan anfingt. Sie sind eigentlich
die herzlichsten Menschen, aber mit der Kommunikation untereinander klappt es
immer noch nicht. Ich sehe es auch bei mir: Wenn ich in einer Moschee bin, habe
ich Schwierigkeiten mich mit den &lteren Muslimen zu verstehen. Die kénnen lei-
der nicht Deutsch und ich nicht Arabisch oder Tiirkisch.«

Fur eine Zusammenkunft der muslimischen Organisationen schligt er
eine Kooperation in bestimmten Bereichen vor. Jedenfalls sollten sie ko-
operieren, wenn es um die Darstellung des Islam in der Offentlichkeit
geht. Stefan wiinscht sich hier eine klare und kongruente Reprisentation.
Vornehmlich sollten sie

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | WEGE ZUR INTEGRATION

»[...] gemeinsam auftreten und vor allem noch deutlicher die Missbraucher des Is-
lam verurteilen, damit die Nichtmuslime, Medien und Politiker nicht iiber die Mus-
lime profitieren. Denn sie werfen den Muslimen das ja immer wieder vor, dass die
Muslime sich nicht deutlich abgrenzen und so, obwohl die ganz genau wissen, dass
solche Missbraucher mit dem Islam und den Muslimen nichts, aber nichts gemein
haben. Ich wiirde mich sehr freuen, wenn die muslimischen Vereine sich um die
Belange der hiesigen Muslime einsetzten und auch klar machten, dass der Islam
und die Muslime nicht unbedingt etwas Fremdes oder Auslinder sind. Islam ist ein
Teil dieser Gesellschaft.«

Bei Aufbietungen und Investitionen der muslimischen Organisationen
und Moscheegemeinden fiir die Belange hiesiger Muslime will Stefan, dass
die Herkunft und die Abstammung nicht zu Differenzierungskriterien er-
hoben werden.

»Ich bin zum Islam tibergetreten, nicht zu einer Nationalitit. Mein Glaube hat sich
geindert, aber meine Nationalitit ist gleich geblieben. Ich bin ein Deutscher.«

Folglich sollten die muslimischen Einrichtungen und Moscheegemeinden
die deutsche Sprache zur kommunikativen Grundlage ihrer Arbeit erkli-
ren, denn fiir Stefan ist Deutsch die »bindende Sprache« unter den Musli-
men in Deutschland.

»[D]enn inzwischen verstehen ihre Sohne und Téchter nicht mal ihre Herkunfts-
sprache gut. Also ist die deutsche Sprache die verbindende Sprache. So ist es wich-
tig, dass auch die Freitags-Hutha [Freitagspredigt, H.O.] auch mal in Deutsch gehal-
ten wird. Die Imame in den Moscheen miissen daher die deutsche Sprache beherr-
schen und ihre Ausbildung muss einwandfrei sein. Ich wiinsche mir keine Men-
schen, die nur den Titel Imam haben, sondern die wirklich mit Wissen und Weis-
heit ein Imam sind. Wie gesagt, ich kenne diese Landschaft nicht so gut, um mir ein
Urteil bilden zu koénnen. Aber allgemein ausgedriickt wiirde ich Vereine, die den
Islam missbrauchen, nicht als muslimische oder islamische Vereine bezeichnen. Sie
sind fiir mich keine Muslime und haben mit dem Islam nach meiner Meinung
nichts zu tun.«

Organisationen, die den Islam fiir ihre materiellen oder politischen Absich-
ten missbrauchen, lehnt Stefan entschieden ab. Uberdies erwartet er, dass
der Staat und die Medien die muslimischen Vereine und Moscheegemein-
den unterstiitzen.

Stefan geht mit seinen Freunden besonders freitags, soweit zeitlich dis-
ponibel, in die Moschee, um am Freitagsgebet teilzunehmen. Wenn Ver-
anstaltungen von Moscheegemeinden oder anderen muslimischen Einrich-
tungen angeboten werden, versucht er, daran teilzunehmen, um seine

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 165

Wissensliicken tiber den Islam zu schliefen. Er hat keine »Stamm-Mo-
schee«, sondern geht in die nichste.

Eine Moschee ist ihm ein heiliger Ort, wo er sich besser auf seine Reli-
giositit und die Gebete besinnen kann. Auch trifft er sich dort mit anderen
Gldubigen, mit denen er sich bei einer Tasse Tee iiber Glaubens- oder all-
tigliche Themen unterhilt oder eine Fernsehiibertragung eines Fuf3ball-
spiels anschaut; und zwar lieber in der Kantine einer Moschee als in Cafés,
weil er den Qualm der Rauchenden, die Schreie und das Geschimpfe ande-
rer tiberhaupt nicht ertragen kann.

Seine Assoziationskette bei dem Wort »Moschee« reicht von Gottes-
haus iiber Gemeinschaft bis zum Gebet. Jedes Mal, wenn er eine Moschee
betritt, ist er mit Ehrfurcht und Wertschitzung erfiillt. Die iiber die Mo-
scheen wachenden Moscheegemeinden seien in der Pflicht, jedem Ge-
betswilligen das entsprechende Ambiente zu schaffen.

»Man soll deren Bediirfnisse erfiillen. Das Sprachliche und Nationale sollte man
moglichst aufler Acht lassen und nicht die tiirkische Fahne vor der Tiir aufhingen;
wenn, dann alle Weltfahnen. Der Kontakt zu anderen Moscheen sollte hergestellt
werden.«

Zuversichtlich ist er, dass die Moscheegemeinden dies in nichster Zukunft
erreichen werden. Hierzu erhofft er sich auch die Unterstiitzung des Staa-
tes, der Medien, der Politiker und anderer.

»Nur reden und kritisieren kann jeder, aber Unterstiitzen und Mitwirken ist eine
Sache von Menschen, die wirklich etwas Gutes haben wollen.«

Es gehore sich fiir einen guten Imam, Deutsch zu sprechen, aufmunternd
und nicht arrogant zu sein. Zudem solle er nicht weltfremd sein, sich viel-
mehr mit der Lebenssituation hiesiger Muslime und insbesondere der
muslimischen Kinder und Jugendlichen aufierordentlich auskennen.

»[E]r sollte sich iiber den Islam gut auskennen, er sollte fiir uns eben Vorbild sein,
uns die Wege praktisch vorleben, zeigen. Er sollte wirklich alle Wege, die islamisch
erlaubt sind, uns offen zeigen, also keine festgefahrenen Schienen begehen. Kurz:
Das weltliche und das religiése Wissen miissen bei einem Imam vorhanden sein.«

Die Imame in den Moscheen leisteten viel fiir die Integration und Identi-
titsentwicklung der Muslime, was von den Nichtmuslimen und vor allem
von den verantwortlichen Personen noch nicht ausreichend anerkannt
wiirde, weil nicht sie, sondern einige wenige Personen, die den Islam poli-
tisch oder ideologisch interpretieren, im Vordergrund der 6ffentlichen Dis-
kussionen stiinden. Von den Politikern und Medien sei deshalb zu erwar-

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | WEGE ZUR INTEGRATION

ten, dass sie, anstatt ununterbrochen einige wenige »selbsternannte Ima-
me« zu Worte kommen zu lassen, die forderliche und integrative Arbeit
der Moscheegemeinden mit ihren Imamen an die Offentlichkeit bringen
und ihnen ebenso Achtung und Respekt zollen.

»Ich wiirde sagen, dass die Moscheen, wo ich ein und ausgehe, uns Wissen vermit-
teln, also lauter Impulse, die uns anfordern, uns besser in diese Gesellschaft zu in-
tegrieren. Ich kenne bis jetzt kein anderes Beispiel, wo man von uns verlangt, uns
zu isolieren und jeglichen Kontakt zu Nichtmuslimen zu vermeiden — eher das Ge-
genteil: Gerade nach dem 11. September predigten die Imame, dass wir noch mehr
mit Nichtmuslimen in Dialog treten, damit sie von uns sehen, dass wir doch nicht
so sind, wie es in den Medien behauptet wird. Auch Bildung wird in den Moscheen
jetzt grofd geschrieben. Viele Eltern sind enttiuscht, dass ihre Kinder in den Schulen
versagen. Jetzt haben sie diese Sache in die Hand genommen und versuchen Haus-
aufgabenbhilfekreise und Deutschkurse zu organisieren. Finde ich sehr gut, wir alle
sollten sie unterstiitzen. Man sollte auch solche Moscheen und Imame loben und
unterstiitzen, denn die Medienberichte und Politikeraussagen verallgemeinern ja
fast alles und die Moscheen und Imame werden als schlimme Menschen oder Orte
erklirt. Wir sollten diese lobenswerte Arbeit damit nicht kaputt machen. Die Gefahr
besteht aber.«

5.7 Firdevs - »Die Religion ist, wenn man es richtig
versteht und praktiziert, doch gut und nutzlich
fur den Menschen.«

Zur Interviewsituation

Der in diesem Abschnitt vorgestellte Befragte hat sich ebenfalls auf meinen
E-Mail-Aufruf gemeldet und bot seine Unterstiitzung an. Ich folgte seiner
Einladung zu ihm nach Hause.

5.7.1 Wer ist Firdevs?

Firdevs ist vor 22 Jahren in Berlin geboren. Seine Eltern kommen aus In-
dien und leben seit iiber 35 Jahren in Deutschland. In Berlin besuchte er
die Grund- und Oberschule. Nach seinem Realschulabschluss hat er eine
Ausbildung zum Datenverarbeitungskaufmann erfolgreich abgeschlossen
und arbeitet nun in diesem Beruf in der Telekommunikationsbranche.

Da Firdevs sich in einem Verein einbringt und in seiner Freizeit oft
dort aufhilt, setzt sich sein Freundeskreis vorwiegend aus den Jugendli-
chen zusammen, denen er dort begegnet. Zu ihnen gehéren auch nicht
muslimische Jugendliche. Bei der Auswahl seiner Freunde sind ihm nur
ihre Haltung und Ehrlichkeit wichtig.

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 167

Wenn er mit nicht muslimischen Freunden unterwegs ist, lisst er sich
nicht dazu verleiten, die islamischen Prinzipien — etwa durch sein Beneh-
men — zu vernachlissigen.

»Wenn ich mit nicht muslimischen Freunden zusammen bin, weifd ich, dass sie
nach dem Kino irgendwo hingehen, um ein bis zwei Bierchen zu trinken. Da versu-
che ich eher nicht dabei zu sein, aber es klappt meistens nicht. Dann trinken sie
erst, wenn ich mich verabschiede.«

Auch wenn die Freizeitangebote muslimischer Einrichtungen nicht durch-
gingig seinen Wunschvorstellungen entsprechen, hat er keine besonderen
Erwartungen an die muslimischen Organisationen, weif} er doch, dass sie
wegen ihrer finanziellen und personellen Néte nicht in der Lage sind, seine
Wiinsche zu erfiillen. Er ruft daher den Staat und die Kommunen zur ma-
teriellen Unterstiitzung muslimischer Einrichtungen auf. Des Weiteren
nimmt er Anstofs daran, dass die Muslime und ihre Einrichtungen verfil-
schend etikettiert werden.

»Meistens wird es ja nicht 6ffentlich gesagt, sondern hinter den Kulissen werden
wir als Muslime in Schubladen gesteckt und bekommen Etiketten aufgeklebt: >radi-
kal, >streng, >Terrorists, sFundamentalist, >Islamist«. Ich frage mich: Warum redet
man nicht mit Muslimen? [...] Einfach die Tiir zumachen oder uns einen Grund vor-
spielen, finde ich absolut zum Kotzen. Und dann verlangen gerade diese Leute von
uns, demokratisch zu leben.«

Firdevs beschreibt sein Verhiltnis zu seinen Eltern als im Grunde »super«.
Doch es gab auch Situationen, in denen das — besonders zu seinem Vater
und zu seinem ilteren Bruder — zerriittet war. In erster Linie hatte er wih-
rend seiner Pubertit, die er als eine »Rebellionsphase« beschreibt, Ausein-
andersetzungen mit seinem Vater. Mit seiner Mutter, mit der er alles bere-
den kann, versteht er sich hervorragend. Dass Menschen im jugendlichen
Alter die islamischen Regeln befolgen, sei sehr positiv.

»Wenn man den Islam ernst nimmt, dann hat man auch mit Drogen, Alkohol, Ge-
walt, Liigen, Klauen und so weiter keine Probleme. Ich denke, man sollte schon so
frith wie méglich den Islam kennenlernen und versuchen, auch diese Regeln einzu-
halten. Also, ich habe jetzt auch angefangen, den Islam zu praktizieren und habe
dadurch wenig Probleme. Ich gucke jetzt bewusster, was ich mache, ob es gut oder
schlecht ist.«

Die Eltern spielen fiir Firdevs hierbei eine wichtige Rolle, weil sie fiir die
Erziehung der Kinder primir verantwortlich sind.

»Wenn die ihre Kinder gut erziehen, dann werden diese Kinder auch gut. Wenn sie

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | WEGE ZUR INTEGRATION

die Religion auch praktizieren, dann lernen die Kinder automatisch diese Sachen.
Meine Eltern praktizieren den Islam, deshalb legen sie auch Wert darauf, dass ich
mich nach dem Islam richte und mich auch mit der Tradition in dem Herkunfts-
land, also Indien, auskenne und sie praktiziere. Wenn wir Besuch bekommen oder
zu Verwandten gehen, ist es wichtig, uns nach diesen Traditionen zu richten. Aber
das muss ja jeder tun, egal ob Muslim oder nicht.«

Firdevs Eltern achten darauf, dass er die islamischen Ge- und Verbote be-
herzigt. Falls er seinen religiésen Pflichten nicht nachkommit, ist es seine
Mutter, die zuerst das Gesprich mit Firdevs sucht, um ihn an diese zu er-
innern. Seine enge Beziehung zu seinem Bruder hat zur Ursache, dass
auch dieser eine bedeutende Rolle in seiner Erziehung spielt. Bis auf eine
Ohrfeige seines Bruders hat er zu keiner Zeit korperliche Gewalt in der
familidren Erziehung erfahren.

»Ich hatte in meiner Pubertit angefangen zu rauchen. Meine Mutter hat das mitbe-
kommen und hat heimlich die Zigaretten aus meiner Tasche rausgenommen und
im Schrank versteckt; sie hat sie nicht weggeschmissen. Ich habe bis heute nicht
verstanden, warum sie sie nicht weggeschmissen hat. Sie hat aber nichts gesagt. Ir-
gendwann hat es mein Bruder geschnallt, dass ich rauche, und hat mir eine Ohrfei-
ge gegeben — und das hat so richtig gesessen. Er hat mit mir aber vorher &fters ge-
sprochen. Ich hatte es thm versprochen, aber mich nicht daran gehalten. Diese Ohr-
feige war voll im Gesicht, und das habe ich dann nicht mehr verstanden, weil es im
Islam absolut verboten ist zu schlagen. Ich war deshalb von meinem Bruder ent-
tauscht, weil er fiir mich ein Vorbild war. Naja, irgendwie habe ich es ja auch ver-
dient. Ich habe dann spiter auch mit dem Rauchen aufgehért. Aber meine Eltern

haben mich nie geschlagen, sie reden mit mir oder schweigen.«

Er selbst kann sich eine Riickkehr nach Indien nicht vorstellen, weil er sich
in Deutschland ansdssig und heimisch fithlt. Gerade deshalb lief? er sich
vor einigen Jahren einbiirgern: »Ich werde hier bleiben. Ich bin Deutscher
— hier geboren, hier aufgewachsen. Ich bleibe hier.«

Die Situation der Muslime in Deutschland hielt er bis zum 11. Septem-
ber 2001 fiir eher gut. Dies hat sich aber seitdem fiihlbar verandert.

»Nach dem 11. September wird man mit allen méglichen Terroristen in einen Topf
geworfen und daraus wird eine schéne Suppe gekocht — du wirst ein Teil davon. Ich
will auch kein Teil von diesen Terroristen sein. Sobald man in einer muslimischen
Veranstaltung auftaucht, heifdt es, man gehére zu denen: El Kaida und so. Aber ich
bin kein Teil davon. Und jetzt kam auch noch dieses Kopftuchurteil ... Man lebt in

einem Kreuzfeuer, kann man schon sagen.«

Gleichwohl berichtet Firdevs tiber seine bisherigen angenehmen Erfah-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 169

rungen als Muslim in Deutschland. Besonders gut ist er auf seinen jetzigen
Arbeitgeber zu sprechen, der Firdevs religiose Einstellungen und Praktiken
achtet und ihn bei der Praktizierung seines Glaubens unterstiitzt. Sein Ar-
beitgeber erlaubt es ihm, in der Moschee am Freitagsgebet teilzunehmen.

»Ich habe einen tollen Chef, der mir all das erlaubt. Mein Chef ist ein vorbildlicher
Mensch. Weil er mich und meine Religion respektiert, arbeite ich gerne dort. Ich
habe wirklich einen groffen Spafd beim Arbeiten dort. Egal, wie lange ich arbeite, es
macht mir Spaf}, weil die Haltung meines Chefs mir Energie gibt und mich moti-
viert. Solche Menschen wie mein Chef sollten gerade in die Politik. Er sagt: >Firdevs,
was man Uber Islam oder Muslime sagt, ist Quatsch. Das hat mit Islam nichts zu
tun. Auch kann man fiir Sachen, die Christen machen, nicht das Christentum ver-
antwortlich machen. Und ich sehe, dass du ein guter Muslim bist, du bist ehrlich
und zuverlissig.< Er ist ein gldubiger Christ und unterstiitzt mich sehr. Das finde
ich sehr gut.«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland integriert werden, soll-
ten zunichst die Muslime die islamischen Grundsitze erkennbar vorleben.
Vor allem kritisiert er die Ethnisierung des Islam. Der Islam diirfe weder
auf eine Sprache noch auf eine Ethnie reduziert werden.

»Es gibt nicht den arabischen, tiirkischen, indischen Islam. Es gibt nur den einzigen
Islam. Wir miissen mehr zueinander finden. Ich war vor einigen Wochen in Lon-
don. Dort sieht es ganz anders aus. Dort kann man sehen, dass Muslime aus Indien,
Pakistan, Tiirkei zusammenarbeiten; denen ist es egal, woher sie stammen. Wichtig
ist ihr Glaube. Leider ist es in Deutschland noch nicht so. Wir haben hier tiirkische
Moscheen, arabische Moscheen und andere. Eine Moschee kann doch keine Natio-
nalitit haben. Vielleicht ist es fiir die dlteren Onkels nicht so leicht, weil sie es nicht
so gewohnt sind, aber die Jiingeren haben schon damit begonnen und das ist gut
S0.«

5.7.2 Dimensionen der Religiositat
5.7.2.1 Die Dimension des Glaubens

Firdevs ist sich sicher, dass es einen Gott gibt. Er glaubt an seine Existenz
und ist sich gewiss, dass er barmherzig, gnidig und allwissend ist. Gott ist
fur ihn der Absolute, der weder einen Ausgangs- noch einen Endpunkt hat.
Nach seiner Definition ist Gott daher allmichtig und wird allein tiber die
Menschen am Jiingsten Tag richten.

Aus seiner Sicht enthilt der Koran die Wahrheit und ist wie die Sunna
jederzeit giiltig.

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Wenn man etwas nicht versteht, muss man einfach fragen, wie man es zu verste-
hen hat. Nicht einfach selber interpretieren, ohne den Hintergrund dieser Offenba-
rung zu kennen! Das wird leider heute tiberall gemacht.«

Der Tod bedeutet fuir Firdevs nicht das Ende des Lebens, sondern den An-
fang fir eine Wiederauferstehung und damit fiir ein ewiges Leben im Jen-
seits. Mit dem Tode ende die gottliche Priifung der Menschen auf der Erde,
die nach dem Tode iiber ihre Taten Rechenschaft ablegen miissten. Daraus
leitet er ab, dass die Menschen fiir ihre Taten von Gott belohnt oder be-
straft werden. Er erhofft sich ein belohnendes ewiges Leben.

5.7.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Auch wenn er nicht betende Menschen als religios einstuft, kann er sich
seit seinem Entschluss, die religiésen Prinzipien ernst zu nehmen und zu
praktizieren, sein Leben ohne Gebete nicht mehr vorstellen. Dass er frither
nicht regelmifig gebetet hat, fithrt er auf seine Faulheit, nicht auf seinen
Glauben zuriick. Zweifel an seiner Religion und den islamischen Prinzi-
pien habe er unter keinen Umstinden gehabt.

»Aber wenn man kurz vor einer Priifung steht, dann fingt man automatisch an zu
beten: >Oh Allah, hilf mir, lass mich nicht durchfallen!< Es ist eigentlich in jedem
eingepflanzt, zu beten.«

Folglich kann eine Religion ohne Gebete fiir ihn nicht wirken.

»Gebete sind dein personlicher psychologischer Berater. Mit Gebeten findest du
deine Ruhe und deine Besinnung. Allah weif das. Daher hat er eben Gebete fiir uns
zur Pflicht gemacht. Im Grunde wieder nur fiir uns Menschen.«

Seit seinem siebten bzw. achten Lebensjahr fastet Firdevs im Monat Ra-
madan regelmiflig. Das Fasten erfreut ihn sehr, zumal er wihrend des
Ramadan einen abwechslungsreichen Alltag hat. Eigens in diesem Monat
besucht er die Moschee mit seinen Freunden oder seiner Familie, um dort
das gemeinschaftliche Ramadangebet (Teravih) zu verrichten sowie am
vielseitigen Ramadanprogramm teilzunehmen.

»Es macht wirklich sehr Spaf}, zu fasten und am Abend dann mit Freunden oder
Verwandten in die Moschee zu gehen, um dort Teravih zu beten. Eine coole Stim-
mung, muss ich sagen. Hat man nicht jeden Tag. Leiderl«

Eine islamische Trauung (Nikah) bedeutet ihm ebenso sehr viel, was aber
eine standesamtliche Trauung nicht ausschliefe.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I7I

»Ja, also, man muss erst natiirlich diesen Nikah machen. Dann sollte man schauen,
wie es in dem Land, wo man lebt, gehandhabt wird. Also bei mir wire es nicht: >Ni-
kah und fertigl<, sondern das Standesamtliche spielt bei mir auch eine grofle Rolle.«

Der Islam hat auf seine Lebenswelt insofern einen betrichtlichen Einfluss,
als er durch diese Religion seinen Alltag ordnen kann.

»Ich luge nicht. Ich trinke nicht. Ich rauche nicht mehr. Ich halte mich von Drogen
und so fern. Ich tue keinem weh. Der Islam verbietet solche Sachen auf das Schirfs-
te und Allah mahnt diejenigen, die so etwas machen, mit einer groflen Strafe im

Jenseits.«
5.7.2.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

Der Mensch brauche Religion als Quelle fiir einen Lebenskanon und Ver-
haltensrichtmafs.

»Also in meiner Jugend [Rebellionszeit, H.O.] hatte ich mir durch Islam klare Gren-
zen gesetzt. Diese Grenzen darf ich nicht tiberschreiten. Es hat mir sehr geholfen.
Man hat durch die Religion eben eine Richtlinie, sonst liuft man planlos durch die
Gegend.«

Infolgedessen erwartet er sowohl von Muslimen als auch von Nichtmusli-
men, dass sie ihre Religion nicht aus dem Alltag verbannen.

»Also, wenn man nicht religios ist, so sollte man nicht die Religion verpénen oder
schlecht machen. Man soll mit Respekt und Toleranz Religion und religiésen Men-
schen begegnen. Heute ordnen einige Menschen Respekt und Toleranz anderen
Menschen an, aber sie selbst praktizieren das nicht. Es ist nicht gut und menschlich.
Die Religion wird iiberall, ob Schule, Vereine et cetera, ausgeklammert, ausge-
schlossen, ja sogar ausgestofRen. Warum? Was will man damit erreichen? Dass wir
gottlose Menschen werden, die keine Grenzen kennen? Das hat man teilweise auch
geschafft, denn viele Jugendliche heiflen zwar muslimisch, aber kennen nichts aus
ihrer Religion. Dass muss sich dndern.«

Sein Glaube wirkt auf ihn stabilisierend. Im Islam findet er einen wichti-
gen >Zufluchtsort« vor seinen Eltern, Geschwistern und seinem Freundes-
kreis. Bevor er Menschen um Beistand bittet, sucht er erst einen personli-
chen und aufrichtigen Kontakt zu seinem Schopfer.

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.7.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Wihrend des Interviews erwies sich Firdevs als ein kompetenter Ge-
spriachspartner iiber den Islam. Er erzihlte ausgiebig iiber seinen Glauben.
Bescheiden bewertet er sein religioses Wissen als ausreichend:

»Also nicht so viel wie ein Gelehrter [lacht, H.O.]. Also Basiswissen ist auf jeden Fall
da. Ansonsten kann ich auch Vortrige iiber den Islam halten. Also auf jeden Fall
weif ich so viel, dass ich damit mich {iber Wasser halten kann.«

Mit der Religion hat er seine ehemalige phlegmatische Lebensphase iiber-
wunden. Um seine Wissensliicken zu schlieffen und auf seine alltiglichen
Fragen Antworten zu bekommen, hat er sich das Lesen islamischer Publi-
kationen angewdhnt.

5.7.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religivsen Uberzeugungen

Die Kinder nach den Werten des Korans zu erziehen, sei ebenso bedeut-
sam wie eine islamische Trauung.

»Man sollte frith damit anfangen, damit die Kinder rechtzeitig dieses vermittelt be-
kommen, und wenn sie erwachsen sind, das dann im Alltag einsetzen kénnen, da-
mit sie einen Halt, eine Orientierung haben. Als Jugendlicher braucht man wirklich
diese religiosen Grundsitze, sonst kennt man keine Grenzen.«

Er hatte mit ungefihr 15 Jahren eine Freundin. Gerade in dieser Beziehung
habe er den Vorteil des islamischen Verbots des vor- und auflerehelichen
Geschlechtsverkehrs erkannt.

»Man sieht leider so viele alleinerziehende Miitter, die Viter sind abgehauen. Es gibt
so viele Kinder im Kindergarten, die nur ihre Mutter kennen. Und Verhtitungsmit-
tel helfen nicht immer, weil man ja seinem Partner vertraut. Dann kommt das Kind
ins Spiel oder man verliebt sich in eine andere, und dann sagt man einfach:
>Tschiiss!<«

Zur Ehe mit einer Nichtmuslima spricht er sich bedacht aus:
»[I]rgendwie kénnte es spiter zu Konflikten fithren, zum Beispiel bei der Erziehung
der Kinder. Es konnte gut sein, dass ich eine Nichtmuslima dennoch heirate, denn

was zihlt, ist ja die Liebe.«

Auf die Frage, ob der Islam bei der Integration in diese Gesellschaft ein
Hindernis darstelle, erwidert Firdevs mit einer Gegenfrage: »Was bedeutet

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I773

eigentlich Integration?« Erst eine Begriffsklirung beuge Missverstindnis-
sen vor.

»Heute spricht ja jeder von Integration, aber jeder meint damit etwas anderes.
Wenn Integration bedeutet, dass ich meine Religion und meine Kultur ablege und
Christentum und diese Kultur mir zu eigen mache, dann spreche ich mich und
auch der Islam sich dagegen aus, weil keiner das Recht hat, mich direkt oder indi-
rekt zu beeinflussen oder gar zu zwingen. Wenn Integration sich einbringen und
aktive Teilnahme am gesellschaftlichen Leben bedeutet, dann ist gerade der Islam
integrationsfordernd. Denn ein Muslim lebt mit der Gesellschaft zusammen. Und
wenn wir hier leben, dann miissen wir auch mit allen friedlich und freundlich zu-
sammenleben, unsere Nachbarn achten und gute Kontakte pflegen, egal ob Deut-
scher oder Tiirke, ob Christ oder Jude. Wir miissen auch in der Schule fleiflig mit-
machen und unsere Lehrer achten, denn der Islam sagt ja: >Ehre all diejenigen, die
dich auch nur einen Buchstaben gelehrt haben!< Wir miissen uns an die Gesetze
halten.«

Erforderlich sei eine pedantische Ursachenanalyse von integrationshem-
menden Faktoren. So werde sich herausstellen, dass nicht der Islam, son-
dern die Oberflichlichkeit der Muslime und die ungentigende religiése Er-
ziehung und Bildung muslimischer Kinder und Jugendlicher tiber den Is-
lam die Griinde fiir die derzeitigen Eingliederungsprobleme muslimischer
Mitbtirger in Deutschland sind.

»In Deutschland leben ja tiber drei Millionen Muslime. Man sollte mal so richtig
hingucken, wie viele von denen haben sich strafbar gemacht. Ich glaube, nicht so
viele; mehrheitlich die Jugendlichen. Aber gerade diese Jugendlichen sind hier grof3
geworden, wie ich. Ich weif}, dass sehr viele keine religiose Erziehung bekommen
haben. Sie wissen nur eins: dass sie Muslime sind. Aber was der Islam ist, wissen
nicht so viele. Und diese Jugendlichen bauen Mist, nicht wegen dem Islam, sondern
bauen Mist, wie auch die anderen Jugendlichen, weil sie es cool finden, oder in ei-
ner Gang Ruhm und Ansehen erlangen mochten oder gehen abziehen oder klauen,
weil sie sich nichts leisten kénnen.«

Gewalt und Islam sind fiir Firdevs kontrire Begriffe. In seiner Jugend hat
er immer wieder Momente erlebt, in denen er aufgrund seiner religiosen
Sozialisation und seines »Muslim-Seins« von gewalttitigen Aktionen ab-
gehalten wurde.

»Als Jugendlicher wiirde ich schon meine Kraft und meine Muskeln anderen zeigen
wollen. Viele suchen ja solche Momente, wie zum Beispiel am 1. Mai. Da tobt in
Berlin faktisch ein Krieg. Da versammeln sich Jugendliche und Erwachsene und
machen sich einen, wie die immer sagen, coolen Tag. Ich habe einige Klassenfreun-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | WEGE ZUR INTEGRATION

de gehabt, die in der Antifa aktiv waren. Die haben mir immer wieder dariiber be-
richtet und mich auch eingeladen mitzukommen. So manchmal wollte ich auch —
ehrlich gesagt. Aber dann hatte ich so ein ungutes Gefiihl, innerlich hérte ich eine
Stimme: >Du bist doch Muslim, und Muslime werfen keine Steine auf andere Men-
schen oder pliindern keine Liden aus.< Auflerdem wiirden meine Eltern strikt dage-
gen sein, mich in solche Sachen einzumischen. Was meine Eltern immer wieder nie
akzeptiert haben, sind Liigen, Stehlen, Drogen und Gewalt. Meiner Meinung nach
konnen solche Menschen, die gewalttitig sind und andere Menschen verletzen oder
gar téten, absolut keine Muslime sein, denn der Prophet hat so etwas nie gemacht
und nicht akzeptiert. Nein, ich lehne solche Gruppen strikt ab.«

5.7.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Die Organisationsstruktur der Muslime in Deutschland ist Firdevs eini-
germaflen bekannt. Durch seinen ilteren Bruder, der in einigen Organisa-
tionen aktiv ist, hort er einiges iiber die Arbeit der muslimischen Organisa-
tionen in Deutschland. Inzwischen engagiert sich die ganze Familie in ei-
nem indisch-muslimischen Verein. Einmal in der Woche treffen sie sich,
um sich tber den Islam und tiber Alltigliches auszutauschen. Die betref-
fenden Familien kennen sich auch aus Indien und sind zum Teil mitein-
ander verwandt.

»Wochentlich kommen sie zusammen. Sonntags von mittags bis abends diskutieren
sie, lesen Koran und essen zusammen: ein Familientag. Hierhin nahmen uns, als
ich noch klein war, unsere Eltern immer mit. Jetzt gehe ich auch ab und zu dort-
hin.«

Daneben ist Firdevs auch in einem Verein titig, wo sich tiberwiegend mus-
limische Jugendliche treffen. Hier werden fiir muslimische und nicht mus-
limische Jugendliche Ausfliige und Reisen arrangiert. Allwochentlich tref-
fen sie sich, um sich tiber den Islam weiterzubilden. In diesem Verein ist
die deutsche Sprache primires Verstindigungsmittel. Fiir Firdevs ist die
Sprache nicht unwesentlich, weil er die Herkunftssprache seiner Eltern
(Urdu) nicht ausreichend spricht und versteht.

»Es gibt in Berlin nur eine Moschee, wo freitags in Deutsch gepredigt wird — aber
nur freitags. Wenn du aber sonntags dort hingehst, wird Urdu gesprochen. Da gehe
ich auch zwar hin, aber iiber 6o bis 7o Prozent kann ich nicht richtig verstehen.
Deshalb sollen sie mehr in Deutsch anbieten.«

Der organisierte Dialog zwischen Muslimen und Nichtmuslimen, der in

den von ihm besuchten Vereinen vorherrscht, ist fiir Firdevs vorbildlich.
Eine Moschee sucht er auf, um dort zu beten oder an interessanten Ak-

tivititen teilzunehmen, ohne nach der Trigerschaft zu fragen. Insbeson-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I75

dere verlangt er, dass die Bezeichnung »islamisch« bzw. »muslimisch«
gewissenhaft benutzt wird —die Organisationen keine anderen Ansichten
und Ziele befolgen als die der islamischen Religion. Die muslimischen Or-
ganisationen sollten dem Missbrauch der Bezeichnungen entgegenwirken.
Auch vom Staat verlangt Firdevs, solche »Schinder« in die Schranken zu
weisen.

»Es gibt aber auch einige Organisationen, die nennen sich islamischer Verein und
so, aber sie haben andere Ansichten. Sie lehnen sogar die Muslime, die nicht zu de-
nen gehoren, ab, wie der Kaplan oder Hizbut-Tahrir, die auch in Deutschland verbo-
ten wurden — eigentlich zu spit. Warum musste der Staat so lange warten? Denn
darunter leiden eigentlich nur Muslime.«

Er sucht sich in Moscheen gezielt Veranstaltungen in deutscher Sprache,
weil er keiner anderen Sprache michtig ist. Weil aber Unterrichtsreihen
itber den Islam von den Moscheegemeinden iiberwiegend in tiirkischer
oder arabischer Sprache angeboten werden, konnte er keine Koranschule
besuchen. Er lernte die islamischen Prinzipien daher durch seine Eltern
und durch seinen ilteren Bruder.

Firdevs verkniipft mit dem Begriff »Moschee« Allah, Gebet und Unter-
richt. Die wichtigste Aufgabe einer Moschee ist fiir ihn, dass sie dem Gliu-
bigen die fiinf tiglichen Gebete erméglicht und Kinder und Jugendliche in
islamische Themen einfithrt und weiterbildet. Die meisten Moscheen in
Deutschland erfiillten zwar ihre Aufgaben, aber ihre Angebote in deutscher
Sprache seien ungeniigend. Demzufolge wiinscht er sich von den Mo-
scheegemeinden neben reprisentativen und lichten Moscheebauten auch
mehr Angebote in deutscher Sprache. In den Unterrichtsreihen solle ein
Freundschaftsverhiltnis aufgebaut werden, die Kinder und die Jugendli-
chen sollten in einer natiirlichen Atmosphire und mit Spafs in die islami-
schen Themen eingefithrt werden. Neben dem Auswendiglernen und der
Rezitation von einigen Koranversen wiirden Themafragen wie »Was bedeu-
tet Islam? Wie sollte ein Muslim leben? Wie haben die Propheten gelebt?«
umfingliches Interesse bei den Jugendlichen wecken.

Auf die Frage, wie er sich einen guten Imam vorstellt, weist Firdevs
nachdriicklich auf die Beherrschung der deutschen Sprache hin. So wie er
die Anwerbung der Imame aus dem Ausland kritisiert, verlangt er, dass die
Imame hierzulande ausgebildet werden, damit sie sich in dieser Gesell-
schaft auskennen. Ihre Predigten und Ratschlige wiirden dadurch wirk-
lichkeitsnaher.

»Also ein perfekter Imam wire, wenn er hier aufgewachsen ist und hier studiert hat
und sich mit dem Islam gut auskennt und ihn praktiziert.«

Obzwar die Arbeit der Moscheen und der Imame zumeist unstrukturiert

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | WEGE ZUR INTEGRATION

und unkoordiniert ablaufe, triigen sie zu der positiven Entwicklung der
Gesellschaft und insbesondere der Integration der Muslime in dieser Ge-
sellschaft viel bei.

»Die sagen uns: >Seid gut in der Schule, seid fleilig, seid nett, lugt nicht, klaut
nicht, Drogen sind nicht gut, haltet euch davon fern!« und so weiter. Damit diese
Arbeit besser von der Gesellschaft anerkannt werden kann, brauchen wir mehr
deutschsprachige Imame und mehr Moscheen, die auch so aussehen und nicht im
Hinterhaus sind.«

5.8 Orhan - »Religion ist doch fiir uns gut. Islam ist
meine Religion. Er schiitzt mich und gibt mir Halt.«

Zur Interviewsituation

Orhan habe ich zufillig wihrend der Mittagspause meines Fortbildungs-
seminars kennengelernt. Ich suchte einen Laden auf, um etwas zu Trinken
zu kaufen. Dort wurde ich von einem jungen Mann besonders freundlich
bedient, wodurch wir in ein Gesprich kamen. Dabei erfuhr er auch einiges
iiber mein Dissertationsvorhaben. Orhan bot mir an, am Sonntagnachmit-
tag in seinem Stammocafé vorbeizuschauen, weil er sich gerne mit mir wei-
terunterhalten und meine Forschungsarbeit unterstiitzen wollte. Als ich
dort ankam, wurde ich von ihm schnell erkannt. Er hat mich seinen
Freunden vorgestellt. Eine ruhige Gesprichssituation lief} sich wihrend
dieser Zeit leider nicht bewerkstelligen. So zogen wir uns in einen Neben-
raum zuriick und haben hier unser Gesprich weitergefiihrt.

5.8.1 Wer ist Orhan?

Orhan ist 25 Jahre alt und in Berlin geboren. Er hat vor einigen Jahren die
Schule mit einem Hauptschulabschluss verlassen. Gleich im Anschluss
suchte er {iber zwei Jahre vergeblich einen Ausbildungsplatz. Da sein Vater
sich jahrelang nicht aus der Arbeitslosigkeit befreien konnte, machte er
sich selbststindig und eréffnete in Berlin ein Lebensmittelgeschift. In die-
sem Familienbetrieb hat Orhan jetzt endlich Arbeit gefunden.

»Es wire sonst sehr schwierig, einen Arbeitsplatz ohne einen Beruf zu finden.«
Wihrend des Gesprichs beklagte er sich oft tiber seine Lebenssituation in
Berlin und tiber seine Schulzeit. Fiir seine Misere macht er vor allem die

Schule verantwortlich.

»In Berlin ist alles schlechter geworden: keine Arbeit, kein Geld. Mein Leben hat

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 177

aber diese Hauptschule kaputt gemacht. Wir waren alle Tiirken in einer Klasse. Ei-
nige Lehrer haben diese Klasse als Tiirkenklasse bezeichnet, sie waren auslinder-
feindlich. Haufig waren sie auch krank und wir hatten oft frei. Ich habe auch
manchmal dann keine Lust gehabt. Und jetzt stehe ich einfach da, ohne etwas Fes-
tes in der Hand. Der Laden liuft zwar gut, aber Tag und Nacht haben wir Kopf-
schmerzen. Es kénnen jederzeit Probleme auftreten. Und so viel verdient dieses Ge-
schift auch nicht, dass ich mir alles leisten kann.«

Orhan ist tiirkischer Staatsbiirger und wird demnichst heiraten, worauf er
sich einerseits sehr freut, andererseits aber hat er auch Angst, da er sich
um seine finanzielle Lage und berufliche Zukunft sorgt. Orhans Eltern
kamen vor tiber 35 Jahren nach Deutschland und haben sich mit ihrer Le-
benssituation abgefunden:

»Meine Eltern mochten nicht zuriickkehren. Sie haben frither immer dariiber gere-
det, aber jetzt sagen sie, dass sie nicht mehr zuriickkehren konnen, weil sie alt ge-
worden sind. Und der Laden erlaubt nicht mal, dass wir in Urlaub fahren. In diesem
Sommer konnten wir nicht. Wie denn? Der Laden muss offen bleiben.«

Er selbst liebt die Tiirkei, kann sich aber nicht vorstellen, dort sesshaft zu
werden.

»Ich glaube, dass ich in der Tiirkei keine Chance hitte, denn ich bin hier geboren.
Ich kenne die Tiirkei nicht gut, meine Heimat ist eigentlich Berlin. Mein Ttirkisch
ist auch nicht so gut. Wenn ich im Urlaub dort bin, habe ich das Gefiihl, ich will
wieder zuriick nach Berlin. Ich kann mich dort nicht allein bewegen. Ich weif} nicht,
wie ich zum Beispiel aufRerhalb der Ortschaft fahre. Ich liebe eigentlich die Tiirkei,
aber leben kann ich dort, glaube ich, nicht.«

Orhans Verhiltnis zu seinen Eltern ist je nach Ort und Zeit unterschied-
lich. Vor einigen Jahren beispielsweise hatte er fast tiglich Auseinanderset-
zungen mit seinen Eltern, insbesondere mit seinem Vater, weil er sich
stindig mit seinen Freunden traf und deshalb abends spit nach Hause
kam.

»Frither, als ich so 15, 16 oder 18 Jahre alt war, da hatte ich jeden Tag Probleme. Ich
wollte nur rausgehen und mit Freunden rumhingen. Meine Eltern wollten, dass ich
frith nach Hause komme und dass ich nicht mit jedem rumhinge.«

Seine Mutter war immer sehr empért, wenn er angetrunken nach Hause
kam oder seine Kleider zu sehr nach Nikotin rochen. Inzwischen hat sich
Orhans Verhiltnis zu seinen Eltern erheblich stabilisiert, weil er mehr Zeit
mit seinem Vater verbringt.

Er betrachtet zwar den Islam zweifelsfrei als seine Religion, aber tut

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | WEGE ZUR INTEGRATION

sich schwer damit, die islamischen Regeln zu praktizieren — insbesondere
in der Jugend. Allgemein duflert er aber seinen Respekt vor denjenigen, die
diese Regeln im jugendlichen Alter regelmiflig einzuhalten beginnen.
Auch bekriftigt er, dass die Einhaltung der islamischen Regeln eigentlich
fiir den Menschen grofie Vorteile bringt. Davon, dass sein Leben unter den
islamischen Regeln erheblich besser aussehen wiirde, ist er iiberzeugt.
Selbst grofieren schulischen Erfolg hitte er vorweisen konnen.

»Auf Sachen wie kein Schweinefleisch achte ich schon, auch als Jugendlicher. An
Allah, an Engel, an Muhammed zu glauben, ist kein Problem, oder fasten. Aber es
wire eigentlich sehr gut, wenn wir als Jugendliche auch den Islam ernst nehmen
wiirden, dann hitten wir vielleicht in der Schule oder im Leben mehr Erfolg gehabt,
weil wir dann keinen Blodsinn gemacht hitten.«

Dabei trifft die Eltern nach Orhans Meinung eine grofle Verpflichtung.
Wenn seine Eltern beispielsweise den fiinf tiglichen Gebeten nachkimen,
hitte er selbst weniger Probleme damit. Seine Eltern sprechen zu Hause
kaum iiber den Islam. Nicht selten zweifelt er deshalb daran, ob seine El-
tern tiberhaupt Muslime sind. Allein Geldscheffeln interessiere seine El-
tern derzeit. Orhan beklagt sich, dass sein Vater auch Alkohol und nicht
koscheres Fleisch in seinem Laden verkauft.

»Ich glaube manchmal, dass wir zwar muslimische Namen haben, aber wir haben
unsere Religion eigentlich vergessen. Sie gucken auch nicht, ob ich Islam praktizie-
re oder nicht.«

Orhan arbeitet durchweg montags bis samstags zwischen 6 und 19 Uhr,
was ihn zwingt, seine Freizeit dementsprechend zu gestalten. Er erinnert
sich wehmiitig an die frithere Zeit, weil er sich damals hiufig mit seinen
Freunden traf, um in die Bar zu gehen oder einfach auf der Strale oder in
den Jugendfreizeiteinrichtungen Zeit zu verbringen.

In seiner noch verbleibenden Freizeit trifft er sich mit seinen ehemaligen
Schulfreunden in Wohnungen, um sich untereinander auszutauschen oder
Fuflballspiele anzuschauen. Sonntags geht er regelmifig in sein Stamm-
café, wo er sich mit seinen Freunden unterhilt, FuSballspiele oder gele-
gentlich auch tiirkische Nachrichten oder Diskussionssendungen verfolgt.
Hier beteiligt er sich auch sporadisch an Gliickspielen, was ihn bisher
schon einiges gekostet hat. Dies fithrte dann zu Hause zu heftigen Ausein-
andersetzungen zwischen ihm und seinem Vater, der die Gliickspiele und
Spielschulden nicht akzeptiert. Auch seine Mutter mischt sich bisweilen in
die Diskussionen ein.

Freizeitangebote in muslimischen Einrichtungen hat er bis heute nicht
in Anspruch genommen. Wihrend er sich frither in kommunalen Jugend-

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | I79

freizeiteinrichtungen aufhielt, geht er heute in sein Stammcafé, um sich
dort ungehindert und frei bewegen zu kénnen.

»Dort haben wir gespielt, geraucht und konnten alles machen; auch mit Madchen
rumhingen [lacht, H.O.]. In der Moschee kannst du das natiirlich nicht. Deshalb
gehen nicht so viele Jugendliche dorthin, wenn sie spielen oder mit Madchen etwas
machen méchten [lacht, H.0.].«

Sehr deutlich und pointiert meint er, dass sowohl die Tiirken als auch die
Muslime in Deutschland nicht gern gesehen wiirden. Aufierdem ist er da-
riiber wiitend, dass allein Tiirken und Muslime fiir jedwede gesellschaftli-
che Schief- und Problemlage verantwortlich gemacht werden.

»Alles, was nicht lduft, wire unsere Schuld. Und jetzt wirst du auch noch ein Terro-
rist. So haben sie uns immer gesehen.«

Orhan hat Konflikte wegen seiner muslimischen Identitit, aber insbeson-
dere wegen seiner tiirkischen Herkunft aushalten miissen. Nicht vergessen
kann er, wie einige seiner ehemaligen Lehrerinnen und Lehrer die Fasten-
zeit Ramadan verspottet und verhéhnt haben. Er kann nicht verstehen,
dass den Tiirken in dieser Gesellschaft nicht nur viele Hiirden entgegenge-
stellt werden, sondern auch, dass die ilteren Tiirken nicht respektiert wer-
den.

»Und jetzt sieht man iberall, wie man iiber die Tiirken redet. Bei der Auslinderpo-
lizei werden wir wie ein Stiick Dreck behandelt.«

Bedriickt erzihlt er eine Erfahrung:

»Als ich nach der Schule einen Ausbildungsplatz gesucht habe und arbeitslos war,
da ging ich zum Arbeitsamt. Der Mann dort sagte mir, dass ich mit dieser Bildung
keine Chance habe, warum ich mich nicht angestrengt hitte und warum viele Tiir-
ken so wiren. Denn auf Kosten des Staates konne man nicht leben. Wir sollten doch
bitte schon arbeiten. Ich hitte ihm eins in die Fresse geben miissen, ich war so wii-
tend. Aber meine Hinde waren gebunden, ich war ja abhingig von ihm. Und wenn
ich ihn dort geschlagen hitte, hitte man bestimmt mir nicht geglaubt und ich wire
dann wieder der Dumme.«

Unterdessen glaubt er, dass weder die Tiirken noch die Muslime jemals in
dieser Gesellschaft als gleichwertig anerkannt werden, sondern dass sie
stindig ausgegrenzt und als minderwertig etikettiert werden. Die Tiirken
sollten versuchen, ihre tiirkische Lebensart und den Islam den Deutschen
fehlerfrei zu vermitteln. Die Tiirken sollten zusammenriicken und sich
vereinen, um eine gemeinsame Stimme zu bilden. Orhan erhoftt sich, dass

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | WEGE ZUR INTEGRATION

der Staat die Tiirken dadurch besser anerkennt. Doch zu der Einigung der
hier lebenden Tiirken werde es nach seiner Wahrnehmung nicht reibungs-
los und ziigig kommen, weil die Tiirken untereinander zu sehr zerstritten
seien. Einigen tiirkischen Gruppierungen, die fiir ihn politisch links ste-
hen, bringt er keine Sympathie entgegen, weil sie die tiirkische Mentalitit
erniedrigen und den Islam verabscheuen. Deshalb seien ihnen die Anfein-
dungen gegeniiber den Tiirken und dem Islam zuzurechnen.

5.8.2 Dimensionen der Religiositat
5.8.2.1 Die Dimension des Glaubens

Orhan glaubt an Gott. Er ist sich bewusst, dass Gott als Schopfer die abso-
lute Macht und das Wissen tiber alles hat. Dariiber hinaus werde Gott seine
Geschopfe im Jenseits tiber ihr Leben auf der Erde zur Rechenschaft zie-
hen.

Der Koran ist fiir Orhan ohne Zweifel Gottes Buch, das vom Gesandten
Muhammed an die ganze Menschheit verkiindet wurde. Weil es Gottes
Buch ist, erkennt er es als verbindlich und wahrhaftig an. Zu der Meinung,
dass manche Aussagen des Korans und der Sunna veraltet und unmodern
sind und man deshalb auf einige Gebote und Verbote verzichten kann, du-
Rerter:

»So etwas hore ich besonders von einigen Tiirken, die selber nicht an den Islam
glauben, aber so etwas sagen, damit wir nicht daran glauben. In der Tiirkei gibt es
auch einige Professoren, die so etwas sagen, aber ich glaube denen das nicht. Men-
schen kénnen sich irren, aber Allah bestimmt nicht.«

Orhan glaubt fest an den Tod und die anschliefende Auferstehung. Darum
ist er sich bewusst, dass Gott alle Menschen entweder mit dem Paradies
belohnen oder mit der Hélle bestrafen wird.

5.8.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Orhan schafft es nicht, die tiglichen Gebete zu verrichten. Er hat sich zum
Ziel gesetzt, irgendwann auch regelmifig funfmal am Tag zu beten —
wann, das kann er derzeit nicht voraussagen. In alltiglichen Notlagen ruft
er durch seine Bittgebete Gott um Beistand. Dass er momentan tiglich vie-
le Stinden begeht, ist ihm bewusst, er hofft aber gleichzeitig auf Gottes
Vergebung.

»Dass ich etwas Schlechtes mache, weiff ich, aber Allah wird mir vergeben. Es ist
aufgrund der Arbeit schwierig, diese Gebete einzuhalten. Allah af etsin [M6ge Allah
mir vergeben, H.O.].«

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 181

Wesentlich anders sieht es mit dem Pflichtfasten im Ramadan aus. Orhan
fastet seit seinem 15. Lebensjahr. Das Fasten im Ramadan bereitet der gan-
zen Familie und ihm eine grofie Freude. Wihrend des Ramadans kann er
sich besser auf sein religioses Leben konzentrieren. So ist er im Fastenmo-
nat eher geneigt zu beten oder in die Moschee zu gehen — ohne dass er
wiisste, warum.

Die islamische Trauung (Nikah) bezeichnet er als einen wesentlichen
Rechtsakt vor einem Imam, durch den das Ehebiindnis legitimiert und
Gottes Segen erlangt wird.

Mit Gewissheit kann er von sich behaupten, dass der Islam ihn vor
Drogen weitgehend geschiitzt hat, obwohl er frither oft durch einige
Freunde zum Kiffen animiert wurde. Vor allem weif} er, dass er durch sei-
nen Glauben weder Diebstahl noch ein anderes widerrechtliches Verhalten
gezeigt hat, obwohl er der Ansicht ist, dass er dazu schon viele Anlisse hat-
te.

»Davor hat mich der Islam geschiitzt.«
5.8.2.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

Orhan fiihlt sich durch seine Religion beschiitzt. Er ist davon iiberzeugt,
dass eine Religion fiir jeden Menschen unabkémmlich ist, weil Gott sonst
keine Religion offenbart und keine Gesandten an die Menschen geschickt
hitte. In Notlagen wendet er sich Gott zu und fiihlt sich dann wohl. Am
Islam erstaunt ihn besonders dessen Transparenz und Verstindlichkeit fur
alle.

Eine Religion kann nur dann eine Gottesreligion sein, wenn sie den
Menschen zu Gott bringt, ihm Gliick beschert, jegliche Fragen beantwortet
und klarmacht, was gut und schlecht ist. Weil ihm der Islam dies liefert, ist
er von diesem Glauben tiberzeugt und kann auf die Unterstiitzung und
den Beistand Gottes hoffen.

5.8.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens
Seine religiose Kenntnis beschreibt Orhan wie nachstehend:

»Uber Islam weifl ich nur einiges. Ich weif, wie man Abdest [rituelle Waschung,
H.0.] macht, wie man betet, wann man fasten muss und dass man zum Hacc [Pil-
gerfahrt, H.0.] gehen muss. Es gibt nur einen Gott und so, aber so richtig viel weifl
ich auch nicht. Ich bin hier in Berlin geboren und konnte deshalb Islam nicht rich-
tig lernen. Meine Eltern wissen auch nicht so vieles, leider. Sie kénnen auch meine
Fragen nicht beantworten. Als ich noch ein Kind war, kann ich mich sehr gut erin-
nern, da hatte ich viele Fragen: Wer ist Gott und wo wohnt er? Meine Eltern konn-
ten mir meine Fragen nicht beantworten. Mein Vater hat mich zu meiner Mutter

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | WEGE ZUR INTEGRATION

geschickt — und sie sagte, dass sie keine Zeit hat. Und so ging es bei uns zu. Nur im
Ramazan kann man sehen, dass bei uns die Gebete richtig gemacht werden, da sehe
ich vom Islam vieles, aber danach ist nicht so viel zu sehen.«

Eine sogenannte »Koranschule« hat er hier nicht besucht, obwohl ihn seine
Eltern dazu anregt haben.

»In den Sommerferien habe ich im Urlaub durch Verwandte oder in der Tiirkei in
der Moschee Koranlesen gelernt und die Waschung, Gebet und so — mehr leider
auch nicht.«

Sein religiéses Wissen sieht er als ungeniigend an. Aufgrund seiner Arbeit
hat er kaum Zeit, Biicher, vor allem tiber den Islam, zu lesen. Publikatio-
nen in der deutschen Sprache kann er mangels Sprachkompetenz nicht
folgen — und solche in der tiirkischen Sprache ebenfalls nicht, weil er seine
Muttersprache nicht ausreichend beherrscht. Speziell im Ramadan bemiiht
er sich, Fernsehsendungen tiber den Islam anzuschauen, um sich Wissen
iiber den Islam anzueignen.

»Im Ramazan wird hiufig tiber Islam geredet. Manchmal werde ich auch wiitend
uber einige, weil die nur den Islam schlecht machen und falsch reden. Deutsche
Sendungen gucke ich sehr selten an, weil sich die immer tiber uns lustig machen
und alles falsch erzihlen. Die sagen: »>Ja, der Islam ist gefihrlich, die Tiirken neh-
men uns die Arbeit weg, die Muslime sind ...« Immer werden wir schlecht gemacht.
Ich kriege Kopfschmerzen von diesen Sendungen.«

5.8.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Es ist fiir Orhan selbstverstindlich, Kinder nach den Geboten des Korans
zu erziehen. Auf jeden Fall will er seinen Kindern vermitteln, dass der Is-
lam eine gute Religion ist, die den Menschen viele Vorteile bringt. Beson-
ders einsetzen wird er sich dafiir, dass seine Kinder mehr Wissen und Er-
fahrungen tiber den Islam erhalten, als er selbst gehabt hat. Nicht nur das
diesseitige, sondern auch das jenseitige Leben soll im Mittelpunkt seiner
Erziehung stehen, damit seine Kinder gute und gottgefillige Menschen
werden. Nicht zu vergessen sei hierbei die Wahrung der tiirkischen Identi-
tat.

Das islamische Verbot des vor- und aufierehelichen Geschlechtsver-
kehrs erkennt er als vorteilhaft fiir ein sittliches Leben in der Gesellschaft
an, merkt aber zugleich an, dass er damit in der Praxis Probleme hatte.

»Es ist natiirlich sehr wichtig, aber ich habe hier, als ich 15, 16 oder 18 Jahre alt war,
Fehler gemacht. Habe mit einigen Midchen damals Kontakte gehabt. Heute sehe
ich es noch besser. Ich habe grofle Fehler gemacht. Heute weifl ich, dass dieses

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 183

Verbot eigentlich fiir uns Menschen sehr gut ist, wenn wir es einhalten. Damals sag-
te ich: sWarum hat der Islam das verboten?<, habe es nicht verstanden. Eigentlich
habe ich auch nicht an dieses Verbot gedacht; es kam also so, wie es kam. Ich hielt
Ausschau nach Midchen, man zihlte in der Schule oder unter Freunden, wie viele
Midchen man aufgegeilt hatte. Ich habe 6fters, wie meine Schulfreunde, mit mei-
nen Kontakten zu Midchen angegeben. In solchen Gesprichen wurde einem gut
zugehort, auch Midchen haben zugehért, die waren auch dann neidisch. Je mehr
Kontakte man hatte, umso mehr kamen die Midchen angetanzt. Heute verstehe ich
diese Haltung nicht mehr. Obwohl diese Midchen wussten, wir haben sie ausge-
nutzt, haben sie trotzdem hier mitgemacht, sogar sich selbst bei denen, die hiufig
mit Middchen Wechselkontakt hatten, angeboten.«

Bei einer Vermihlung mit einer Nichtmuslima befiirchtet er die Instabilitit
dieser Ehe aufgrund der kulturellen und religiésen Unterschiede. AufRer-
dem gebe es ein weiteres Hindernis:

»Mit einem Nichtmuslim wiirde ich auch heiraten, aber wird vielleicht schwierig
sein, denn die deutschen Familien mochten nicht, dass ihre Tochter mit Tiirken
und Muslimen heiraten. Ich hatte einen Freund, der mit einer Deutschen heiraten
wollte. Der hat michtig Arger von den Deutschen bekommen. Man hat ihm sogar
gedroht und er wurde auch nachts von einigen Nazis zusammengeschlagen. Ich
weifs, dass das von der Familie geplant wurde, aber die Polizei konnte die Schuldi-
gen nicht finden.«

Mittlerweile hat er sich mit einer tiirkischen Frau aus seiner Geburtsstadt
verlobt. In einigen Monaten steht die Hochzeit bevor.

Warum immer von den Tiirken Integration gefordert werde, fragt er sich
erregt. Er beschwert sich dariiber, dass die Deutschen sich in dieser Frage
nicht bewegten; beide Seiten miissten aufeinander zugehen. Es drgert ihn
zusehends, dass die Tiirken damals als »Helden« und heute als »Verbre-
cher« deklariert werden.

»Der Islam und die Tiirken werden immer schlecht gemacht, sie wissen doch nichts
iiber uns. Aber jetzt haben sie selbst keine Arbeit mehr und jetzt suchen sie die
Schuldigen: >Das ist natiirlich der Islam, das sind Tiirken!?< Ich kann das nicht ho-
ren, die sollen uns in Ruhe lassen.«

Orhan ist sich sicher, dass nicht der Islam, sondern die gesetzeswidrige
Ungleichbehandlung der Menschen in dieser Gesellschaft das Problem
darstellt.

»In Deutschland steht es auch in den Gesetzen, aber praktiziert wird es nicht. Wir
Tiirken werden wie Dreck behandelt. Egal wo du dich befindest, auch wenn du ge-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | WEGE ZUR INTEGRATION

bildet bist, wirst du nicht angenommen wie die Deutschen. Bei der Auslidnderpolizei
oder beim Arbeitsamt kommen die Deutschen, dann die Menschen aus EU und
dann die Polen, Russen — und zuletzt wir.«

Fragwiirdig sei zudem, warum bei titlichen Angriffen auf Tiirken oder
Muslime durch die Verantwortlichen nur fliichtige Statements abgegeben
werden, wihrend bei Angriffen auf andere nicht vor umfangreicher Be-
richterstattung gescheut werde.

»In Deutschland hat man sogar Tiirken getotet, ja sogar lebendig verbrannt. Keiner
hat dariiber so richtig geredet und protestiert, als in Solingen oder Mélln Tiirken,
Muslime verbrannt, getdtet wurden. Nur ein paar Blumen — und Politiker haben
drei Sitze gesagt. Das war alles. Wenn aber ein Deutscher oder ein Christ verletzt
oder getotet wird, dann schreit die ganze Welt auf. Ist das Demokratie, ist das Men-
schenrecht? Ich glaube an diese Sachen tiberhaupt nicht. Die legen alles aus, wie es
passt. Stirbt ein Tiirke, ein Muslim, ist es nicht so schlimm: >Kann ja passieren!s;
stirbt ein Christ, dann schreit die ganze Welt auf und macht uns und unseren Glau-
ben dafiir verantwortlich.«

Seine Gedanken iiber den Islam:

»Im Islam ist die Demokratie, die Menschenrechte sowieso enthilt. Islam ist nicht
gegen Demokratie. Islam ist Freiheit und Frieden. Auch setzt gerade der Islam mir
Grenzen, sonst wiirde ich, wie gesagt, nach diesen Ereignissen in Solingen und
Mélln auch zur Waffe greifen oder, wenn ich bei der Auslinderpolizei wie ein Stiick
Dreck behandelt werde, diesen Egoisten den Hals umdrehen.«

Er fordert ein Umdenken:

»Die Deutschen sollten mehr Riicksicht auf uns nehmen und nicht immer auf uns
draufschlagen. Die Politiker, die hauptsichlich ja nur liigen und unser Geld klauen,
sollten die Wahrheit sagen, und uns nicht immer beleidigen. Die Beh6rden und die
Polizei sollten uns gerecht behandeln, denn wir sind auch Menschen. Und der Is-
lam sollte endlich richtig dargestellt werden. Man soll keine Angst vor dem Islam
und den Muslimen haben, wir sind auch Menschen und sind nicht gefihrlich. Wir
fressen keine Menschen und schlagen auch nicht. Wenn die nicht die Demokratie
uns vorleben, dann kann man auch die Demokratie nicht nachahmen als Jugendli-
che.«

Prinzipiell ist er der Gewalt abgeneigt und empfiehlt Tiirken und Musli-
men, bei Angriffen und Diskriminierungen geduldig zu sein, weil ihnen
eine friedliche Haltung frither oder spiter zur Anerkennung und Aus-
zeichnung gereichen werde.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 185

»Aber wenn ich jetzt dieses Spiel von denen mitspiele und mich bewaffne und ge-
walttitig werde, dann werden sie mehr Macht haben und ihre Sachen rechtfertigen.
Dann wird der Islam und die Muslime erst recht unterdriickt werden. Meine Eltern
konnten mich dann ruhig stellen. Heute bin ich ihnen gegentiber sehr dankbar.«

Auch sollen die Muslime besonders heute ihre friedliche Haltung bewusst
vorleben und »ruhig und cool bleiben, geduldig sein und nicht zuriick-
schlagen«, damit die Gesellschaft wahrnehmen kann, dass der Islam nicht
»Gewalt und Angst, sondern eine richtige Religion ist, die Frieden und
Liebe bedeutet«.

5.8.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Muslimische Organisationen sind Orhan nicht persénlich bekannt. Ledig-
lich iiber bestimmte Gruppen hat er einiges gehort. »Ich kenne nicht viele
Vereine personlich, bin auch nirgendwo Mitglied.« Er ist von den tiirki-
schen und muslimischen Organisationen enttiuscht, weil sie bis dato keine
Akzeptanz der Tiirken und Muslime in dieser Gesellschaft erwirkt haben.

Die tlirkischen Organisationen, die sich nicht nachhaltig fiir die Eini-
gung und Anerkennung der tiirkischen Menschen einsetzen, begiinstigt er
nicht, weil sie die Tiirken fiir ihre materielle und politische Einflussnahme
instrumentalisieren.

»Die Organisationen denken nur an sich und ans Geld. Ich bin mit den tiirkischen
Organisationen iiberhaupt nicht zufrieden. Es gibt einige, die arbeiten nur fiir die
Politik und fiir den Senat und beschimpfen die Tiirken und sagen: >Alles miissen
wir von Bord werfen.« Andere arbeiten nur fir ihre Mitglieder. Ich erkenne diese
nicht an, sie beliigen und beklauen uns. Viele Tiirken sind mit diesen tiirkischen
Organisationen auch nicht zufrieden, aber das wird ja nicht gesehen.«

Hin und wieder sympathisiert er mit den »Ulkiiciiler«.'
»Sie haben besonders nach den Attentaten auf unsere Briider in Solingen hart deut-

sche Nazis angegriffen. Die hatten dann Angst, uns weiter anzugreifen. Und das
verdanken wir dieser Organisation.«

1 | »Ulkiiciiler«: In Deutschland bekannt unter dem Synonym »Graue W¢l-
fe«, die im Verein »ADUTDF - Tiirkisch-Demokratischer Idealistenverein (kurz:
Turkische Foderation)« bundesweit organisiert und politisch mit der »MHP — Na-
tionale Bewegungspartei« in der Tiirkei verzahnt sind. Die MHP und die Tiirkische
Forderation vertreten die tiirkisch-nationalistische Synthese und bildeten urspriing-
lich eine politische, jedoch keine religiése Partei. Erst in letzter Zeit hat sich inner-
halb der Organisation eine Gruppe herausgebildet, die sich eindringlich religios-so-
zialen Zielen und privater Frommigkeit zuwendet.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | WEGE ZUR INTEGRATION

Uber einen organisierten Austausch der muslimischen Organisationen mit
Nichtmuslimen ist Orhan nicht informiert. Er will von diesen Organisatio-
nen, dass sie sich in erster Linie fiir die Tiirken einsetzen.

Eine tiirkische Identitit zu haben und sie beizubehalten, steht fiir Or-
han im Mittelpunkt. Wer eine wahre tiirkische Identitit habe, habe auch
eine muslimische Identitit. Deshalb sieht er andere nicht als »richtige
Muslime« an. Araber bezeichnet er sogar als Denunzianten, die heute die
gerechte Strafe Gottes bekimen.

»Ihre Linder sind arm, grofe Probleme und ihre Regierungen unterdriicken sie.
Denn hitten sie uns damals nicht verkauft, dann wiren sie heute die reichsten und
kltigsten Menschen auf dieser Erde. Sie wiren vielleicht durch uns die Supermacht,
wie heute Amerika ist, denn Erdol ist Reichtum. Heute haben sie Erdol, aber kein
Gehirn.«

Von allen muslimischen Organisationen erwartet er, dass sie sich vereinen,
um den Tirken in Deutschland einen Dienst zu erweisen, damit sie die
Tiirken aus der »Sklaverei« befreien. Er verlangt von ihnen, ausschlieflich
fur die Turken da zu sein.

Generell ist er im Monat Ramadan und zu den Festtagsgebeten in der
Moschee, wenn es sich mit der Arbeit arrangieren lisst. Er geht gelegent-
lich mit seinen Eltern, meistens aber mit Bekannten aus dem Stammcafé
in die Moschee, um am gemeinschaftlichen Gebet (Teravih) teilzunehmen.
Das verbindende Freitagsgebet steht nur dann auf der Tagesordnung,
wenn der Freitag auf einen gesetzlichen Feiertag fillt. Im letzten Ramadan
hat er etwas fiir sich entdeckt:

»Ich wiirde 6fters in die Moschee gehen, weil da die Gemeinschaft ist und die Gebe-
te dort mehr wert sind, als wenn wir alleine beten. Dort finde ich auch meine innere
Ruhe und denke mehr an Allah und an meine Aufgabe als Mensch auf dieser Erde,
mebhr als wenn ich drauflen bin. Da denke ich ans Geldverdienen und an mein Nefis
[Ego, H.0.].«

Wenn er das Wort Moschee hort, dann hat er vor allem zwei Bilder im
Kopf: die Moscheen mit Minaretten in Istanbul und alle anderen Moscheen
in schwer auffindbaren Wohnkomplexen.

»Ich finde es schade, dass wir in Berlin immer noch keine richtige Moschee haben,
die man sofort sieht und wo man eben mehr Platz hat — wie die Kirchen.«

Seiner Uberzeugung nach ist die wichtigste Aufgabe einer Moschee, offen
fiir alle Tiirken zu sein. Er méchte nicht, dass sich die Moschee einer Partei
anschlieRt — und sie darf auch keineswegs ein politisches Bild in der Of
fentlichkeit erzeugen. Auch wiirde er sich dariiber sehr freuen, wenn die

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 187

Moscheen mehr in der deutschen Sprache anbéten — ohne allerdings die
tiirkische Sprache aufzugeben. So wiirden er und andere Jugendliche die
Predigten der Imame besser verstehen kénnen. Er schitzt es nicht, wenn
sich fast alle Moscheen in Hinterhéfen und in kleinen Kellerrdumen befin-
den. Ferner ist er emport, dass viele Orte, die als Moscheen bezeichnet
werden, nicht iiber einen qualifizierten Imam verfligen. Besonders gravie-
rend findet er, dass einige Moscheegemeinden unter den Tiirken nach Par-
teizugehorigkeit zugeordnet werden.

»Hiufig kommen dann nur die sehr alten dahin, wir jingeren dagegen kommen
nur selten. Die Moscheen miissen offen und sofort sehbar sein.«

Er verlangt daher von den Moscheegemeinden, unter keinen Umstinden
parteipolitisch zu agieren und sich von jeglicher Parteipolitik fernzuhalten.
Dass sie politisch agieren, stort ihn nicht, solange in den Moscheegemein-
den keine Polemiken ausgetragen werden. Anstatt gegeneinander zu arbei-
ten, erwartet er von ihnen eine Einigung in islamischen Themen und for-
dert mehr Bauten, die seinem Bild von einer richtigen Moschee entspre-
chen. Auch wiinscht er sich mehr Sauberkeit in den Moscheegemeinden,
vornehmlich in den Sanitirrdumen. Er beklagt zudem, dass er, wenn er in
der Moschee zum Beten geht, jedes Mal nach der Predigt um Spenden ge-
beten wird. Daher erwartet er von den Moscheegemeinden, mit dieser
Spendenpraxis umsichtiger umzugehen und nach anderen Akquisitions-
quellen zu forschen.

Orhan definiert einen guten Imam mit einem angenehmen Charisma
und bewundernswerten Charakter, der predigt, was er selbst praktiziert.
Auch gehore eine ausreichende Kenntnis von den soziokulturellen und
S6konomischen Gegebenheiten in der Gegend, in der dieser Imam lebt und
tatig ist, zu dessen Grundqualifikation. Auf jeden Fall sollten Imame nicht
nach ihren Predigten zu Spenden aufrufen. Dariiber hinaus soll klar zwi-
schen Vorstandsarbeit und der des Imams in den Moscheegemeinden ge-
trennt werden, damit er durch Gemeindefehler nicht in Misskredit gerit.

»Wenn es dazu kommt, dann hort ihm dann keiner mehr zu. Er verliert den Res-
pekt.«

Ob ein Imam auf seine Lebensweise oder -einstellung Einfluss nehmen
kann, hinge von dem Imam selbst ab. Ein Imam, der verstindlich und
wirklichkeitsnah predigt, seine Zuhorer ernst nimmt und {iber seine Arbeit
den Kontakt mit ihnen sucht, hat nach Orhans Erfahrung einen guten und
forderlichen Einfluss.

»Also, wenn ein Imam etwas gut erzihlt, wo ich weif}, dass er das auch selbst prak-
tiziert, dann lebe ich es auch. Ich habe im Ramazan o6fters angefangen, tiglich zu

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | WEGE ZUR INTEGRATION

beten. Dazu hat der Gastimam aus der Tiirkei viel beigetragen. Er war ziemlich jung
und hatte so eine gute Stimme. Er hat uns sehr ernst genommen. Er hat auferhalb
seiner Predigten auch so kleine Gesprichskreise gebildet, wo man ihn fragen konn-
te. Es war vor drei Jahren im Ramazan hier. Es war wirklich eine gute Stimmung.
Leider musste er auch weg. Nach einigen Tagen wurde ich wieder faul und habe
nicht mehr fiinfmal am Tag gebetet.«

5.9 Gulsiim - »Der Islam diszipliniert mich und zugelt
mein Ego.«

Zur Interviewsituation

Die folgende Interviewpartnerin habe ich in der Mensa einer Berliner Uni-
versitit kennengelernt. Sie safl eine Tischreihe weiter mit ihren Kommili-
tonen und unterhielt sich sehr engagiert mit ihnen. Nachdem sich einige
aus dieser Gruppe verabschiedeten, begab ich mich zu ihr. Wir verabrede-
ten uns zum Gesprich, welches wieder in der Mensa stattfand.

5.9.1 Wer ist Gllsim?

Gilsiim, 21 Jahre alt, ist in Berlin geboren. Ihre Eltern stammen aus der
Tiirkei. Sie kamen mit der Vorstellung nach Deutschland, fiir einige Jahre
hier zu arbeiten und dann wieder zuriickzukehren. Mittlerweile haben sie
diese Intention aufgegeben. Giilsiim ist in Berlin sozialisiert und studiert
seit einigen Semestern an einer Berliner Hochschule. Uberdies hat sie die
deutsche Staatsbiirgerschaft.

Seit Kurzem ist sie verheiratet und steckt in ihren Zwischenpriifungen
an der Universitit. Daher fehlt ihr nun die Zeit, mit ihrer besten Freundin
regelmifiig Freizeitbeschiftigungen — wie Kino- und Theaterbesuchen,
Spaziergingen oder gemeinsam zu Hause fernsehen bzw. Musik héren —
nachzugehen. Mit threm Ehemann geht sie dennoch, wenn auch nicht re-
gelmifig, ins Kino oder Theater. Manchmal besucht das Ehepaar kulturel-
le Ausstellungen.

Gilstim begriifit es sehr, wenn Menschen im jugendlichen Alter die
islamischen Regeln befolgen. Daher ist sie der Meinung, dass sich die Ju-
gendlichen durch die Einhaltung der islamischen Grundsitze vor Krimina-
litat, Drogen, Alkohol, Faulheit etc. hiiten kénnen. Dies bediirfe aber einer
rechtzeitigen Einweisung in die religiosen Grundprinzipien durch die El-
tern — und spiter durch die Schulen. Giilsiims Eltern hatten zwar immer
den Wunsch, dass sie sich am Islam orientiert, aber sie selbst beklagt sich
tiber die fehlende Unterstiitzung ihrer Eltern hierfiir.

»Sie haben mir nur gesagt, >Tochter, gehe in die Moschee, lerne den Korans, aber

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 189

selber habe ich dieses Vorbild zu Hause nicht vor den Augen gehabt. Meine Mutter
trigt immer noch kein Kopftuch. Mein Vater betet nicht einmal. Jetzt so langsam
beginnen sie. Sie haben mir nur gesagt: >Mach das und dies!< Selbst haben sie, was
sie mir gesagt haben, eigentlich nicht vorgelebt. Ich glaube, sie haben mir das nur
gesagt, weil sie denken, dass sie als Eltern dieses mir sagen miuissen. Nachgehakt
haben sie nicht, ob ich in die Moschee gegangen bin oder den Koran gelernt habe.
Es war nur meine Eigeninitiative.«

Gleichwohl hat sie weiterhin ein intaktes Verhiltnis zu ihren Eltern. Da sie
zu Hause keine religise Bildung genossen hat, versucht sie seit einigen
Jahren, sich durch Eigenstudium in die islamischen Grundprinzipien ein-
zulesen. Dabei ist ihr aufgefallen, dass sie viele Gebote und Verbote bisher
vernachlissigt hat. Mit viel Engagement versucht sie nun, die verlorene
Zeit nachzuholen, indem sie sich viel Wissen anliest — und es in die Tat
umsetzt. So legte sie sich als einzige in der Familie ein Kopftuch um und
beachtete mit der Zeit auch die anderen islamischen Bekleidungsvorschrif-
ten.

»Ich habe vor einigen Jahren selbst mich entschlossen, ein Kopftuch anzulegen,
weil ich es so richtig finde. Es war mein eigener Wunsch, damit ich das Wohlwollen
Allahs noch mehr erreiche. Dass ich bete, faste oder ein Kopftuch trage — meine El-
tern haben hier keinen Einfluss darauf gehabt.«

Zwar bekriftigt sie, dass sie zu ihren Eltern ein gutes Verhiltnis und vor
ihnen groflen Respekt hat, aber mit einigen Einstellungen ihrer Eltern zum
islamischen Leben nicht einverstanden ist. Bis zu ihrem Wegzug aus dem
Elternhaus kam es zu zeitweise heftigen Auseinandersetzungen um ihr re-
ligiéses Ausleben.

»Sie sagen immer wieder: >Du mit deinem Kopftuch wirst keinen Job finden. Mit
deiner religiosen Haltung, wo du fiinfmal am Tag beten musst, wirst du Probleme
im Alltag und in der Arbeit haben. Thr werdet keine normale Zukunft haben. Thr
werdet wahrscheinlich immer Menschen zweiten oder dritten Ranges sein.< Meine
Eltern werden leider hiufig von Medien gelenkt. Wenn da irgendetwas iiber Islam
steht, dann fangen sie an, mich vollzulabern: >Mach das nicht! Lege dein Kopftuch
ab! Sei doch modern!< Durch diese Medien bekommen sie viele Bedenken und re-
den mir dann ein. Ich glaube aber, dass sie innerlich diese Bedenken nicht teilen.
Trotzdem argumentieren sie gegeniiber mir mit diesen Zeitungsberichten. Und das
finde ich iiberhaupt nicht richtig. Allein, weil ich Politologie studiere und inzwi-
schen weif3, wie Menschen und andere mit Meinungen und so umgehen. Manipula-
tion und Sensation ist hierbei sehr zentral. Leider!«

Mit dem Gedanken an eine Riickkehr hat sie bisher nicht gespielt, aber vol-
lig ausschliefen mochte sie dies nicht. Falls sie nach ithrem Studium eine

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | WEGE ZUR INTEGRATION

angemessene Arbeitsstelle in der Tiirkei erhalten sollte, wire sie bereit,
dorthin zuriickzukehren.

Als eine Muslima war ihr Eindruck von der Situation der Muslime in
Deutschland bis vor dem »11. September, dass es sich als Muslim hier in
Deutschland ohne grofle Probleme und Diskriminierungen leben lisst,
weil die Muslime als Teil dieser Gesellschaft weitgehend anerkannt waren.
Die Situation dnderte sich jedoch nach den Terroranschligen wesentlich
zum Schlechteren.

»Vorher war der Moslem ein Teil der Gesellschaft, und lebte vor sich hin. Jetzt ist
alles, was wir machen, was der Moslem macht, im Vordergrund — und auf alles wird
geachtet und jede Bewegung wird gedeutet. Die Nichtmuslime deuten und beurtei-
len alle Bewegungen, die ein Moslem macht. >Was will er jetzt machen? Was hat er
vor? Wird er jetzt uns in die Luft sprengen?®< Auf alles wird haarscharf geachtet und
alles wird gedeutet und vieles wird auch hineininterpretiert. Es ist wirklich schwieri-
ger geworden. Auch die Umstinde sind schwieriger geworden. Man kann nicht
mehr {iberall beten. Man kann nicht mehr mit Kopftuch unterrichten. Vielleicht
wird es auch in Zukunft so sein, dass man nicht mehr mit dem Kopftuch in die
Schule gehen darf. Bis vor Kurzem war es noch mdoglich, den Arbeitgeber oder den
Dekan oder den Professor zu fragen: >Kann ich hier in der Ecke beten?< oder sKann
man in dem freien Raum eine kleine Gebetsecke einrichten?< Es war moglich. Aber
jetzt haben sie Angst vor dem Image, sie wiirden radikale Moslems oder Organisa-
tionen unterstiitzen. Auch Moslemfreunde trauen sich nicht mehr, offen zu sagen,
dass sie Moslems als Freunde haben; auch sie haben Angst. Ich habe neulich mitbe-
kommen, dass eine Lehrerin eine Schiilerin nicht unterstiitzen wollte, obwohl sie
sie sehr gut kannte. Sie konnte nicht sagen: >Ja, ich kenne sie sehr gut, sie ist nicht
so, sie ist nicht radikal.< Sie hat einfach geschwiegen und die Beschuldigungen
durchgehen lassen. Sie hatte Angst um ihre Karriere. Ich befiirchte, fiir die Zukunft
wird alles schwieriger fiir den Islam und fiir die Muslime hier in Deutschland und
auch in Europa. Ich hoffe aber das Gegenteil.«

Mit ihrer muslimischen Identitit hatte sie weder in ihrer Kindheit noch in
der Schulzeit Schwierigkeiten erfahren. Dies sei ihrer offenen Haltung ge-
schuldet. Eine Erfahrung, die sie wenige Monate nach ihrem Entschluss,
sich ein Kopftuch anzulegen, machte, kann sie bis heute nicht vergessen.

»Ich wollte unbedingt arbeiten und in der Familie mitverdienen und nicht meiner
Familie zu Last fallen. Ich habe mich dann als Kassiererin in verschiedenen Stellen
beworben. Und da habe ich Bewerbungsfotos mit Kopftuch abgegeben. Sie wurden
auch angenommen. Einmal klappte wirklich alles und auch der Filialleiter war von
mir sehr iberzeugt und wollte mich sofort einstellen, bis er seinen Chef angerufen
und gefragt hat, warum bisher noch nichts entschieden worden ist. Dieser Chef sagt
ihm, mit Kopftuch kann man mich nicht einstellen, weil ich mit meinem Kopftuch
die Kunden abschrecken wiirde. Ich war ziemlich traurig. Da hatte ich wirklich das

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | IQI

Gefiihl, wirklich benachteiligt zu sein. Das war traurig. Ich habe mich monatelang
gefragt: >Warum schrecken Menschen, die an dem ganzen Gesicht titowiert sind
oder Piercing haben, nicht ab, aber warum ich mit meinem Kopftuch? Warum aber
ich?< Aber ja, ich kann damit leben, weil ich weif3, warum ich es trage, aber es war
eine Benachteiligung. Ich finde es sehr traurig und unmenschlich. Ist das die hoch
gepriesene Demokratie? Wo sind die Menschen, die sie sonst immer hochhalten?«

Damit der Islam und die Muslime in Deutschland wieder voll anerkannt
werden kénnen, seien in erster Linie die Muslime gefragt. Sie ist der An-
sicht, dass die Muslime beziiglich des Islam viel zu ungebildet sind. Des-
halb werde der »wahre Islam« der Offentlichkeit nicht treffend vermittelt.
Gilstim plidiert dafiir, dass sich Muslime, nachdem sie sich iiber ihren
Glauben aufrichtig gebildet haben, um einen ehrlichen Dialog mit Nicht-
muslimen bemiithen, damit der »wahre Islam« vermittelt werden kann.
Dartiiber hinaus erhofft sie sich, dass der Dialog zwischen der Bundesregie-
rung und den islamischen Gemeinden weiter und stirker ausgebaut wird.

»Die Bundesregierung muss jetzt endlich, nach 50 Jahren, einen Ansprechpartner
finden, im stindigen Austausch stehen und die Muslime mit ihren Organisationen
hier wirklich integrieren, sie willkommen heiflen. Die Bundesregierung ist auch un-
sere Regierung, sie muss auch fiir uns da sein und alles dafiir tun, dass diese Islam-
feindlichkeit in der Gesellschaft, vor allem in den Medien und bei den Politikern,
verschwindet. Die Bundesregierung, der Staat also, muss uns auch richtig und ehr-
lich akzeptieren. Sonst sind sie fiir uns nicht glaubwiirdig, wenn sie {iber Demokra-
tie, Menschenrechte et cetera sprechen.«

5.9.2 Dimensionen der Religiositat
5.9.2.1 Die Dimension des Glaubens

Gilsiim ist davon tiberzeugt, dass es einen einzigen und allmichtigen Gott
gibt. Sie ist sich gewiss, dass so ein Gott existiert, der unabhingig von sei-
nen Geschopfen herrscht.

Der Koran ist fur Gilsiim Gottes Wort und Offenbarung. Zumal Gott
der Schopfer des Universums und der Lebewesen ist — nur er kennt die
Wabhrheit tiber alles. Daher enthilt auch der Koran die Wahrheit und ist der
Islam eine unverginglich giiltige Religion.

Gilstims glaubt an den Tod und an das ewige Leben. Dementspre-
chend erwartet sie nach dem Tod das ewige Leben im Jenseits, wo die
Menschen fiir ihr diesseitiges Leben vor dem einzigen Gott Rechenschaft
ablegen miissen.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.9.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Das innerliche, individuelle Gebet zu Gott hat Giilsiim in ihre Lebenswelt
mittlerweile eingefiigt. Daher kann sie sich ein Leben ohne dieses Gebet,
ohne sich Gott innerlich zuzuwenden, nicht mehr vorstellen.

»Aber die funf tiglichen Gebete haben leider immer noch keine geregelte Bedeu-
tung in meinem Leben, weil sie immer noch nicht richtig bei mir sitzen. Aber ich
werde in Kiirze hoffentlich mit diesen wichtigen fiinf tiglichen Gebeten beginnen.
Denn Gott schenkt uns vieles und lisst uns leben, all diese Taten sind unser Dank
an Allah.«

Das Fasten hingegen fillt ihr nicht schwer, denn seit ihrem 11. Lebensjahr
hilt sie die Fastenzeit im Ramadan regelmifig und unermtidlich ein, auch
weil der Fastenmonat innerhalb und auflerhalb des Familienkreises eine
besondere Stellung einnimmt. Fiir Giilsiim ist der Ramadan ein Festereig-
nis, auf das sie sich jedes Mal aufs Neue freut.

»Denn der Ramadan ist wirklich sehr herzlich und segensreich. [...] Im Ramadan ist
der Dialog unter den Menschen anders, sehr freundlich. Es herrscht viel Freude,
Freundlichkeit und Bereket [Segen, H.O.].«

Die islamische Trauung (Nikah), die sie nach ihrer standesamtlichen Trau-
ung vollzogen hat, ist fiir sie ein Zeichen der »giiltigen und ewigen Ehe«.
Sie lebt im Islam, damit Gott mit ihr zufrieden ist.

»Es macht mir groflen Spaf, etwas zu machen, denn ich werde doppelt belohnt,
einmal von Allah und einmal von den Menschen.«

5.9.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Der Mensch brauche fiir sie deshalb eine Religion oder zumindest den
Glauben an ein hoheres Wesen, damit er sich — gerade wenn er abgeschie-
den lebt — ziigeln kann. Der Islam ermdglicht ihr diesen Glauben. Sie kann
ihr Ego und ihre Triebe durch ihren islamischen Glauben besser kontrol-
lieren und bindigen, da sie tiberzeugt ist, dass Gott sie allerorts sieht und
hort. Auch kann sie sich durch ihren Jenseitsglauben beherrschen.

Giilstim ist mit ihrem Glauben sehr zufrieden, weil sie durch den Islam
eine Richtschnur fiir ihren Alltag hat.

»Als simpelstes Beispiel: Islam gibt mir eine Richtlinie, wie ich zu leben, wie ich
zum Beispiel meinen Mann auswihlen muss, wie ich mich verhalten muss, wonach
ich mein Leben ordnen muss, was fiir mich, fiir meine Seele oder meinen Kérper

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 193

gesund ist. Der Islam gibt auch fiir meine Fragen >Woher?<, >Wie?<, >sWarum?« Ant-
worten. Also der Islam gibt mir eben Sicherheit.«

Deshalb ist fiir sie Gott, der Schépfer auch dieser Religion, der einzig wich-
tige Zufluchtsort, und das nicht nur bei Problemen oder Hindernissen,
sondern auch bei Erfolgen und gliicklichen Situationen.

»Man kann in jeder Situation sich dem Islam und Allah hingeben. Man hat jederzeit
den Schopfer bei sich.«

5.9.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Gilstim schitzt ihr religioses Wissen als rudimentir ein. Doch wenn sie
sich mit ihren muslimischen Freundinnen vergleicht, dann ist sie sehr
froh, dass sie einigermaflen iiber den Islam informiert ist. Sofern sie sich
aber einem Buch mit islamischen Themen widmet, wird ihr bewusst, wie
grof ihr Bildungsmanko ist. Daher ist sie gewillt, in ihrer Freizeit islami-
sche Literatur zu studieren. Sie mochte ihre Religion authentisch erlernen,
um sie dementsprechend darstellen zu kénnen.

»Wo haben wir denn tiberhaupt eine Méglichkeit, Islam so richtig zu lernen? In der
Schule durfte ich es nicht, zu Hause auch nicht, die Eltern wissen selber zu wenig.
Es ist wirklich sehr traurig. Ich mochte gerne meine Religion so richtig kennenler-
nen, damit ich auch im Dialog und wenn ich gefragt werde, auch richtig Antworten
geben kann und nicht immer sagen muss: >Ich weiff es nicht.< oder herumrede.«

Sie hilt die Berichterstattung iiber den Islam und die Muslime fur falsch
und zynisch.

»Ich gucke es aber mit dem Bewusstsein an, dass ich da kein Vertrauen in diese
Sendungen habe, auch wenn es eine tiirkische Sendung ist. In die Medien habe ich
leider kein Vertrauen. Leider stelle ich dann immer wieder fest: >Das war alles Mist
und die Sendung hat unsere Arbeit wieder um einige Jahre zuriickgeworfen und
einige Muslimfreunde haben wir wieder verloren.«< Es ist wirklich zum Heulen, wa-
rum einige Medien das so machen, obwohl sie wissen, dass das, was sie senden,
falsch ist — aber sie machen es trotzdem. Warum? Ich verstehe es wirklich nicht.«

5.9.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiosen Uberzeugungen

Giilstim findet kontinuierliche religicse Erziehung und Bildung sehr wich-
tig, obwohl sie die durch ihre Eltern nicht erfahren hat. Sie hat durch ihr
bisheriges Leben erkannt, dass religiése Erziehung und Bildung ebenso
wichtig und erforderlich sind wie die schulische Bildung. Daher wird sie

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

194 | WEGE ZUR INTEGRATION

sich bemtihen, ihren Kindern dies ausreichend und akkurat zu ermégli-
chen.

»Sie [meine Eltern, H.O.] haben mir zwar immer wieder gesagt, >Gehe in die Mo-
schee, dort ist eine Moschees, aber sie haben mich nicht an die Hand genommen
und dahin gebracht. Und wenn ich jetzt als Erwachsener dariiber nachdenke, dann
sage ich, das hitten sie mit mir machen miussen. Und ich denke, ich werde es mit
meinen Kindern anders machen. Ich werde meine Kinder gerne dorthin bringen,
gerne aus einem Buch ihnen vorlesen, ich werde sie religios aufziehen, aber gleich-
zeitig den richtigen Islam ihnen vermitteln. Hierzu gehért vor allem, dass ich sie
offen und tolerant erziehe.«

Sie ist obendrein gliicklich, dass sie das Verbot des vor- und auflereheli-
chen Geschlechtsverkehrs unausweichlich einhilt.

»Als jemand, der das auch wirklich eingehalten hat, bin ich froh, jetzt sagen zu
kénnen: »>Ich finde es schén, dass der Islam so etwas verbietet.< Ich bin auch froh,
dadurch als eine reine Frau in die Ehe eingegangen zu sein. Ich habe mir einen
Mann ausgesucht, der auch rein ist. Ich habe mir keinen Mann ausgesucht, der se-
xuell viel drauf hat, sondern der eine reine Seele mitbringt, also einen guten Charak-
ter vorweist. Deshalb finde ich dieses Verbot gut und auch forderlich fiir ein Famili-
enleben.«

Fur die Klarstellung der Frage, ob der Islam fiir sie bei der Integration in
diese Gesellschaft ein Hindernis darstelle, vergleicht sie sich mit ihren
nicht muslimischen deutschen Freunden und erkennt, dass sie wesentlich
integrierter ist. Daher versteht sie nicht, was man von ihr und von den
Muslimen auflerdem erwartet.

»Der Islam hindert uns nicht, uns in diese Gesellschaft zu integrieren. Ich studiere
hier, ich beherrsche die Sprache, ich bin hier geboren. Was will die Integration
noch? Was ist denn Integration? Wie weit soll ich mich noch integrieren? Soll ich
mir meine Haare blond firben und blaue Kontaktlinsen aufsetzen? Als Muslim,
denke ich, dass ich schon sehr gut integriert bin. Fiir mich bedeutet Integration das
gesunde Miteinanderleben, den Dialog. Das tue ich auch. Assimilieren lasse ich
mich aber nicht. Als praktizierender Muslim bin ich schon integriert.«

Der Islam und die Demokratie sind fiir Glilsiim keine Gegensitze. Deswe-
gen ist sie nicht der Meinung, dass der Islam antidemokratische Ziige hit-
te. Das Gegenteil ist fiir sie der Fall.

»Ich denke, der Islam ist viel demokratischer als die Demokratie, die wir jetzt haben.
Eine Religion, wo ich frei wihlen und entscheiden kann und frei bin, ist viel demo-
kratischer als die Demokratie jetzt. Ich als eingebiirgerte Deutsche gehe wihlen,

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 195

denke daran, mich selber wihlen zu lassen. Wenn die Zeit als Politologin kommt,
solange ich nicht liigen muss und mich nicht mit Korruption beflecken muss, wiir-
de ich auch Politik machen. Ich habe auch in der Schule als Schulsprecherin Politik
gemacht. Der Islam schrinkt uns nicht ein. [...] Fiir Menschen titig zu sein, ist, als
ob man fiir Gott titig ist.«

Sie weist daraufhin, dass Menschen in bestimmten emotionalen Situatio-
nen anders reagieren, als es die Gesetze oder die Religion erlauben. Men-
schen, die, egal welchen Glaubens oder welcher Abstammung, titlich an-
gegriffen und unterdriickt werden, wiirden leider auch zu Gegengewalt
greifen oder sich gewalttitigen Personen bzw. Gruppierungen anschlieflen.

Um solchen gewalttitigen Gruppierungen oder Personen den Nihrbo-
den zu entziehen, fordert sie, dass alle Menschen gleich behandelt werden.
In diesem Zusammenhang zihlt sie einige Beispiele aus der Geschichte
dafiir auf, dass ein Leben ohne Ausgrenzung, Rassismus und Gewalt zwi-
schen den Religionen und Kulturen moglich ist.

»Also in unserer Religion ist es ja so, dass man alle Menschen gleich behandeln
muss. Es ist eine Pflicht wie die fuinf tiglichen Gebete, alle Menschen gleich zu be-
handeln. Gerade hier haben die Muslime keine Probleme, auch in der Geschichte
sehen wir, dass gerade die Muslime mit Rassismus und Feindschaften anderer Kul-
turen keine Probleme hatten. Muslime kénnen mit farbigen und weiffen Menschen,
mit Christen gut zusammenleben, gerade in der Tiirkei, damals in der Osmani-
schen Zeit, kénnen wir dieses auch sehen. Kirche, Synagoge und Moschee sind ne-
beneinander und iiber Jahrhunderte haben Menschen zusammengelebt. Als damals
die Juden zum Beispiel in Spanien angegriffen und verfolgt wurden, oder durch die
Nazis, hatte die Osmanische Reich beziehungsweise Tiirkei sie herzlich aufgenom-
men und ihnen Schutz angeboten.«

Den zunehmend proklamierten »Juden-Muslime-Streit«, der sich aus dem
sogenannten »Palistina-Israel-Konflikt« speise, kann sie keinesfalls begrei-
fen.

»Normalerweise haben wir als Muslime mit keinem Probleme. Nur wegen des Kon-
fliktes zwischen Israel und Palistina stehen die Muslime im Verruf, mit Juden Pro-
bleme zu haben. Aber dieser Konflikt ist politisch und mitverursacht durch die Eu-
ropder und vor allem durch die Amerikaner. Man méochte diesen Konflikt nicht 16-
sen, damit die Muslime und Juden in Palistina in Feindschaft leben und sich ge-
genseitig téten. Damit verkauft man eben Waffen und so weiter, damit die Muslime
und die Juden auf der Welt immer als Gefahr angezeigt werden konnen. Unterdes-
sen bauen andere ihre Geschifte schon weiter aus und verdienen sich dumm und
diamlich.«

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

196 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.9.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Gilsiim engagiert sich in einigen Kinder- und Jugendprojekten, die unab-
hingig von Einrichtungen und Konfessionen organisiert werden und daher
nicht nur auf muslimische Menschen abzielen. Wenn ihre Zeit es erlaubt,
besucht sie eine Moschee. Hierbei macht sie zwischen Moscheen keinen
Unterschied — wer der Triger der Moscheegemeinde ist, interessiert sie
letztlich nicht. Allerdings ist sie mit den muslimischen Organisationen
kaum zufrieden.

»Viele muslimische Organisationen oder Moscheen sind von ganz alten Leuten be-
sucht. Also, da kommen leider nur Rentner-Tiirken oder Rentner-Araber hin und
das finde ich nicht gut. Und wenn die Moscheen nur von alten Menschen besucht
werden, dann findet kein Dialog nach auflen statt. Deswegen bin auch unzufrieden
und die Moscheen und die muslimischen Organisationen machen zu wenig, also
Aktivititen nach auflen hin. Die treffen sich zum Freitagsgebet, beten und 16sen
sich wieder auf. Kein Mensch aber weif}, was Freitagsgebet ist und warum die Mus-
lime freitags in die Moschee gehen.«

Dass zu jeder Zeit die groferen Organisationen den 6ffentlichen Diskus-
sionsverlauf bestimmen und als Ansprechpartner angenommen werden,
bedeute eine Verdringung der lokalen muslimischen Vereine. Bestimmten
Organisationen sei eigentiimlich, den Islam zu >terrorisierenc.

»Fiir mich kommt El Kaida, Kaplan oder Hizbut-Tahrir nicht infrage, weil sie vor
allem in den Medien den Islam nicht so darstellen, wie er eigentlich ist. Durch sol-
che Organisationen nimmt man den Islam als Gewaltorganisation, Terrororganisa-
tion oder politische Organisation wahr. Islam ist aber Frieden. Sie bringen aber den
Islam und die Muslime mit ihrer guten Arbeit um Jahrhunderte zuriick. Zum Bei-
spiel die Arbeit, die freundschaftlichen Beziehungen, dieser Dialog, die wir Muslime
seit Jahren mit Miithe und Not zustande gebracht haben, werden durch irgendeinen
Terrorakt von Hizbut-Tahrir oder einer anderen Organisation um 20, 30 Jahre zu-
riickgeworfen.«

Die Medien und die Politiker tiberbewerteten solche Gruppierungen, ohne
verstindlich zwischen dem Islam, den Muslimen und solchen Gruppie-
rungen oder Personen zu unterscheiden, und verschafften ihnen damit ein
anhaltendes 6ffentliches mediales Forum.

Bis vor einigen Monaten ging Giilstim einmal wéchentlich in die Mo-
schee, um ihr Kinderprojekt anzubieten. Uber zwei Jahre lang hat sie in
diesem Projekt Kinder betreut, unterhalten und dabei in die deutsche Spra-
che eingefiihrt, bis es ihr zeitlich nicht mehr moglich war. Seither besucht
sie gelegentlich die Moschee.

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 197

»In die Moschee gehe ich mit meinen Freunden oder jetzt mit meinem Ehemann
im Ramadan oder zu den heiligen Nichten. Sonst, wenn ich zeitlich kann; manch-
mal schaffe ich es aber nicht, weil ich an der Uni Vorlesungen habe, die bis 18 oder
20 Uhr gehen. Und dann habe ich Hausaufgaben.«

Sobald sie eine Moschee betritt, fiihlt sie, wie sich ihre Gedanken dndern.

»Hier wollen alle den Segen von Allah und beten zusammen und denken an Allah
und wir alle sind in die Gebete eingebunden. Die Moschee ist ein wunderschéner
Ort. Es ist nicht so, wie das im Moment von einigen dargestellt wird. Geht vorbei
und schaut es euch an! — kann ich nur sagen.«

Mit dem Wort »Moschee« verbindet sie besonders das gemeinschaftliche
Gebet. Jede Moschee figuriert fiir sie eine islamische Instanz, die fur alle
offen steht und sowohl fiir Muslime als auch fiir Nichtmuslime zuginglich
ist.

»Wenn ein Nichtmuslim irgendeine Frage zum Islam hat, dann muss die Tiir der
Moscheen so weit offen sein, dass sie gesehen und erkannt werden: >Aha, dort kann
ich meine Fragen stellen und kompetente Antworten bekommen. Ich kann dort
auch hemmungslos meine Fragen stellen. Dort ist ein kompetenter Ansprechpart-
ner, der Deutsch sprechen kann. «

Von den Moscheegemeinden verlangt sie, tiberwiegend junge und qualifi-
zierte Imame einzustellen, die jedenfalls die deutsche Sprache beherrschen
sollten. Sauberkeit und Stil gehérten zu den Essenzialien einer Moschee.
Parteipolitik wiirde sie aus der Moschee am ehesten verbannen.

Ein Imam ist fiir Gllsiim dann anerkennenswert und kompetent, wenn
er die deutsche Sprache beherrscht und sich mit dem Islam sowie den Le-
benssituationen seiner Umgebung auskennt. Nur so kénnten sie attraktiv
auf Nichtmuslime und muslimische Kinder und Jugendliche wirken. Sie
verlangt, dass die Imame zwischen den Gebetszeiten die Gemeindebesu-
cher mit Bildungsmoglichkeiten versorgen oder fiir Beratung oder zur
Seelsorge bereitstehen.

»Er soll Aktivititen planen und durchfiihren. Vielleicht mit der Gemeinde etwas un-
ternehmen, vielleicht auch nur ein Picknick. Es ist manchmal so todlangweilig, nur
freitags hinzugehen und der Predigt zuzuhoren, und dann gehen sie wieder nach
Hause. Das will kein Jugendlicher mehr sehen. Da muss etwas mehr passieren.
Vielleicht soll er mal sagen: >Okay, heute Nachmittag treffen wir uns zum Fahrrad
fahren.< Es sollte zwar im islamischen Rahmen bleiben, aber die Imame sollten
wirklich mehr aktiv sein und die Moscheen sollten auch zu einem Treffpunkt auf-

gewertet werden.«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

198 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.10 Fadimah - »lch glaube, dass der Islam auf mich
einen positiven Einfluss hat, obwohl ich jetzt
nicht die »grofde« Frau bin, die die islamischen
Gebote und Verbote immer praktiziert.«

Zur Interviewsituation

Fadimah habe ich durch ihre ehemalige Schulfreundin, mit der ich bereits
vorher iiber mein Forschungsvorhaben gesprochen hatte, kennengelernt.
Nach Kontaktaufnahme und Mitteilung meines Anliegens haben wir uns
zu einem Gesprich an einem Samstagnachmittag in einer Cafeteria ihrer
Wabhl getroffen.

5.10.1 Wer ist Fadimah?

Die 18-Jahrige ist in Berlin geboren. Ihre Eltern stammen aus dem Libanon
und leben seit iiber 24 Jahren in Deutschland. Sie verbringt ihre Freizeit
eher zu Hause als unterwegs. Gerne wiirde sie wie frither mit ihren Freun-
den ins Kino oder einfach spazieren gehen, wofiir sie aber weder die Laune
noch das Geld findet. Zu Hause schreibt sie Kurzgeschichten und Gedich-
te. Damit verarbeite sie ihre Fantasien und Traume, die sie nicht verwirkli-
chen kénne.

Vor einem Jahr hat sie die Hauptschule nach jahrelangen Miihen mit
einem erweiterten Hauptschulabschluss verlassen. Bis heute sucht sie ver-
geblich nach einem Ausbildungsplatz als Arzthelferin oder als Kauffrau,
was sie immer mehr entmutigt. Fadimahs Vater ist seit Langem arbeitslos,
worunter die ganze Familie leidet. Sie empfindet ihren Vater mittlerweile
als mut- und perspektivlos. Dass ihr Vater seit einigen Jahren andauernd
laut iiber eine Riickkehr in den Libanon nachdenkt und im Falle eines To-
des unter keinen Umstinden hier begraben werden mochte, stort sie be-
sonders, da sie keinesfalls zuriickzukehren gedenkt. Wenngleich sie ihre
Familie nicht verletzen und schon gar nicht verlassen will, gerit sie haufig
in Konflikt mit ihrem Vater. Besonders erbittert ist sie, wenn der Vater be-
trunken nach Hause kommt, leidet doch die ganze Familie darunter. Frii-
her, als ihr Vater arbeitete, besuchte sie eine private arabische Schule, wo
sie hauptsichlich in die arabische Phonetik und Kultur eingefiihrt wurde.
Dort hat sie auch islamischen Religionsunterricht erhalten. Sie lernte hier,
den Koran zu lesen und einige Pflichtengrundsitze, wie das Gebet, die ri-
tuelle Waschung, die Prophetengeschichte und die Essvorschriften des Is-
lam. Uber vier Jahre hat sie diese Schule am Wochenende und in den
Schulferien auch an den Wochentagen besucht. Bereits nach einigen Jah-
ren habe sie die Leidenschatft fiir diese Schule verloren. Ihr Vater insistier-
te, dass sie diese Schule weiterhin besuche. Doch mithilfe ihrer Mutter hat
sie sich durchgesetzt, auch wenn er monatelang mit diesem Entschluss

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 199

nicht einverstanden schien und tiglich seinen Unmut spiiren lie. Drei
Jahre nach Beginn seiner Arbeitslosigkeit fing Fadimahs Vater an, Alkohol
zu trinken und kam schon bald fast regelmifig betrunken nach Hause.

»Da [in der arabischen Schule, H.O.] hatte ich gelernt, dass Alkoholtrinken im Islam
verboten ist. Als ich meinen Vater darauf aufmerksam machte, war er wiitend auf
mich. Er sagte mir, dass ich mich da raushalten soll und er wisse, was er tut. Ich soll
keinen Mufti spielen.«

Verantwortungsbewusst ertrage ihre Mutter diesen Zustand — der Familie
zuliebe. Fir Geduld und Grofmut ihrer Mutter ist Fadimah dankbar und
bringt ihr groRen Respekt entgegen.

»Meine Mutter ist eine gliubige und gute Frau, die seit Jahren diese Probleme ge-
duldig ertrigt. Sie ist im Glauben fiir mich ein Vorbild, deshalb mache ich auch, was
sie mir sagt, so gerne. Sie passt schon auf, dass ich mich nach den religiosen Gebo-
ten richte. Fiir meinen Vater ist alles egal. Uber Islam redet er kaum. Er mahnt uns
auch, dass wir nicht tibertreiben sollen. Meine Mutter zwingt mich nicht, ich trage
zum Beispiel kein Kopftuch, aber meine Mutter trigt eins.«

Auch wenn man es ihr in der Offentlichkeit nicht ansieht, dass sie eine
Muslima ist, erfihrt sie dennoch zuweilen gewisse Ablehnungen.

»Ich erlebe hiufig bléde Kommentare, obwohl man mich nicht sofort als Muslim
wahrnimmt, denn ich trage ja kein Kopftuch. Aber irgendwie bin ich auch fiir sie
fremd und muslimisch. Ich verstehe manchmal einige nicht, die dann mir sagen:
>Ja, du bist doch Muslim. Warum sind die Muslime in Libanon so?< oder >Talibanl<,
>Palistinal<. Mein Gott! Ich bin hier geboren. Bin ich fiir Libanon zustindig?«

Fadimah versucht, solchen Auerungen auszuweichen, meidet mithin jede
Konfrontation.

»Ich ignoriere meistens solche bléden Vorurteile, denn was soll ich diesen noch
sagen. Sie horen doch nicht zu, sie wollen auch nicht lernen, sie wollen sich nur
bestitigt sehen. Vorurteile sind ziemlich grof. Ich trage kein Kopftuch, aber mich
stort es, was so iiber kopftuchtragende Madchen und Frauen gesagt wird. So belei-
digend und gemein! Ich glaube, dass ich auch aus Protest gegen solche Liigen mir
ein Kopftuch anlegen werde, und falls dann das Kopftuchverbot kommen sollte, erst
recht, weil wir, die wir noch an die Menschenrechte glauben, uns mit den kopftuch-
tragenden Menschen solidarisieren sollten.«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

200 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.10.2 Dimensionen der Religiositat
5.10.2.1 Die Dimension des Glaubens

Dre Existenz Gottes, dem alle Lebewesen und das iibrige Universum ihre
Schopfung verdanken und dem die Menschen {iber ihre Taten im Jenseits
Rechenschaft ablegen werden, ist sie sich sicher. Fadimah versteht den Ko-
ran als Gottes Wort und Offenbarung, daher enthalte er die Wahrheit.

»Nein, warum soll denn Koran und Sunna veraltet sein? Man sollte den Koran rich-
tig lernen. Es gibt einige Menschen, die den Koran falsch interpretieren, die sollte
man ablehnen.«

5.10.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Sie ist davon iiberzeugt, dass jeder Mensch — einerlei, ob gottgldubig oder
nicht — bete und seine Wiinsche duflere.

»Wo soll man sich denn hinwenden, wenn man keinen und keine Unterstiitzung
hat? Also, Beten ist sehr wichtig.«

Thre Mutter ist momentan die einzige in ihrer Familie, die regelmifig be-
tet. Fadimah tut es nur bisweilen.

»Man hat zu solchen Sachen — fiinfmal am Tag beten — keine Lust, man ist eben
faul! Es wire gut, aber die Faulheit l4sst uns keinen Freiraum.«

Der Ramadan bedeutet ihr duferst viel. Zum einen empfinde sie im Ra-
madan Segen und Frieden, weshalb sie seit ihrem siebten Lebensjahr diese
Zeit mit Fasten verbringt. Zum anderen:

»Ich merke, dass auch mein Vater sich zu einem >Engel« verwandelt. Deshalb denke
ich, dass Fasten Menschen zum Guten wendet und nachdenklicher stimmt. Deshalb

finde ich Fasten sehr gut.«

Die Menschen aus ihrer Umgebung und sie selbst sind wihrend dieser
Fastenzeit ausgeprigt friedlich und harmonisch gestimmt.

»Ich liebe Ramadan so sehr, denn im Ramadan sehe ich so viel schéne und gliickli-
che Momente, auch in unserer Familie wird das Leben ganz harmonisch.«

Was sie von einer Trauung nach islamischer Art hilt:

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 201

»Auf jeden Fall sehr positiv, denn es wird von Gott angenommen und gesegnet.
Sonst braucht man nicht zu heiraten, dann kénnte man ja in einer Partnerschaft

leben.«

Selbst wenn sie sich nicht als eine Person ansieht, die den islamischen Re-
geln durchgehend geniigt,»weifl ich, dass der Islam mir hilft, dass ich zum
Beispiel nicht klaue oder liige.«

5.10.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

»Einen Glauben braucht jeder Mensch. Die Religion sollte mir eine Orientierung
geben, mir den Sinn im Leben zeigen, woran man sich halten kann, was man be-
kommt, wenn man es macht, und was man bekommt, wenn ich mich nicht daran
halte. Also einfach die Spielregeln klar benennen, die aber jederzeit giiltig sind und
nicht gedndert werden. Dass die Menschen alle gleich sind und kein Mensch einem
anderen tiberlegen ist, weil er reich oder michtig ist, denke ich, das alles habe ich

im Islam.«

Manchmal wendet sie sich in Notlagen an ihre Mutter mit der Bitte um
Beistand, manchmal spricht sie selbst Bittgebete an Gott aus.

»Sie [die Mutter, H.0.] gibt mir kluge Ratschlige fiir Gebete. Sonst bete ich inner-
lich, mache viele Bittgebete oder bete so einige Worteinheiten, um wieder meine in-
nere Ruhe zuriickzubekommen.«

5.10.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Trotz ihrer Privatschulbildung ist sie mit ihrem Wissen um ihre Religion
nicht zufrieden, sie schitzt es als unzureichend ein. Indes ist sie momen-
tan auch nicht an einer Weiterbildung interessiert, da sie zurzeit im Allge-
meinen vom Lernen nicht begeistert ist.

»Sehr sehr selten, vielleicht so ein Biichlein. Wenn ich sage, ein Buch im Jahr, wire
das vielleicht gar nicht falsch.«

5.10.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Fadimah sieht die vornehmliche Verantwortung fiir eine erfolgreiche Er-
ziehung in erster Linie bei den Eltern. Dass ihre Eltern, vorwiegend ihr Va-
ter, nicht fortwihrend fiir eine religiése Erziehung und Bildung gesorgt
haben sowie auf Erfiillung ihrer Vorbildfunktion bedacht gewesen seien,
fithrt sie zu dem Entschluss, sich ihrerseits unter allen Umstinden fiir eine
angemessene Erziehung und Bildung ihrer Kinder einzusetzen. Sie méch-

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

202 | WEGE ZUR INTEGRATION

te spiter als Mutter alles Mogliche unternehmen, damit ihre Kinder zu
»guten Menschen« heranwachsen. Zu einer einwandfreien Erziehung ge-
hére auch die Unterweisung in die Religion.

Fadimah erblickt in dem islamischen Verbot des vor- und auflereheli-
chen Geschlechtsverkehrs Grundlegendes und wiinscht sich, dass sich alle
Menschen daran halten.

»Ich finde dieses Verbot eigentlich schon wichtig. Das sollte man einhalten; ob es
alle machen, das bezweifele ich. Ich aber halte mich daran.«

Eine Ehe mit einem Nichtmuslim komme nur infrage, wenn er zumindest
an Gott glaubt und uiber einen guten Charakter verfiigt.

Zu einer Integration in diese Gesellschaft gehore, dass man die Gesetze
dieses Landes beachtet und die deutsche Sprache mehr als ausreichend be-
herrscht, damit eine zwischenmenschliche Kommunikation stattfinden
kann. Gegen diese Integrationsfaktoren habe der Islam keinesfalls Ein-
winde.

»Der Koran sagt, dass wir uns weiterbilden sollen und uns an die Gesetze halten sol-
len. Ich finde tiberhaupt nicht, dass Islam uns hindert, uns hier zu integrieren.«

Sie erwdhnt in diesem Zusammenhang, dass der erste Vers, den sie aus
dem Koran auswendig gelernt habe, mit »Lies im Namen Gottes [...J« be-
ginnt. Nicht der Islam sei an ihrer derzeitigen Situation schuld, sondern
ihr eigener Miifliggang und die schlechten Ausgangschancen, die ihr als
einer Frau libanesischer Abstammung in dieser Gesellschaft zuteil wiirden.

Mit einer Assimilation ist sie jedoch nicht einverstanden: »Aber ich
werde meine libanesische Kultur und den Islam behalten, keiner kann das
mir wegnehmen.«

Personen, die ihr religiéses Anliegen mit brachialer Gewalt einfordern
bzw. durchzusetzen trachten, empfiehlt sie, dass sie lernen, was Gott von
einem religiosen Menschen auf dieser Erde erwartet. Fiir sie lautet die
Antwort: »Der Schopfer wiinscht die freiwillige Hingabe eines jeden Men-
schen.« Eine »freiwillige Hingabe« kann nicht durch Zwang und schon gar
nicht durch Gewalt erreicht werden. Aus diesem Grund habe der Islam
Streit, Schligerei, Krieg und T6ten verboten. Folglich kénne eine Bekeh-
rung durch Zwang und Gewalt im Islam keine Legitimation finden.

5.10.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Bis auf die private Schule sind Fadimah keine anderen Organisationen be-
kannt. Mit der »Arabischen Schule« war sie anfangs zufrieden, aber spiter
hatte sie die programmatische Repetition in dieser Schule gestért. Fadimah
ist, aufler im Monat Ramadan, kaum in der Moschee. Dies schreibt sie ih-

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 203

rer derzeitigen Miiligkeit zu. Dessen ungeachtet habe die Moschee in ihrer
Lebenswelt groRes Ansehen. Wenn sie das Wort »Moschee« hort, denkt sie
zunichst an die Gemeinschaft, die zu einem Gebet versammelt ist. Darum
wiinscht sie sich von den Moscheen, dass sie weiterhin der muslimischen
Gemeinschaft in Deutschland einen ruhigen und spirituellen Raum fiir
Gebete bietet.

»Ich wiinsche mir Moscheen, wie sie in Libanon sind. Die sind gut eingerichtet und
luftig und grof8. Die Frauen sollten mehr Platz bekommen und sie sollen da aktiver
sein.«

Obendrein erwartet sie von den Moscheegemeinden, dass sie sich fiir eine
aktive Informationsarbeit um den Islam einsetzen, damit Vorurteilen {iber
den Islam und die Muslime unter den Menschen ein Riegel vorgeschoben
werde. Ferner erwartet sie von den Gemeinden, dass ihre Weiterbildungs-
angebote fiir jedermann bezahlbar sind.

Ein Imam kennzeichne sich mit Weltoffenheit, Herzlichkeit, Unvor-
eingenommenheit und Charakterstirke. Auch differenziere ein guter
Imam in der Moscheegemeinde beispielsweise nicht zwischen sozial
schwachen und starken oder kopftuchtragenden und nicht kopftuchtra-
genden Menschen. Der Imam ist fiir sie dann glaubwiirdig, wenn er vor-
bildlich praktiziert, was er der Gemeinde predigt. Ausnahmslos erwartet sie
von den Imamen, dass sie allzeit ihrer Vorbildfunktion nachkommen und
ihre Predigten oder andere Veranstaltungen angemessen vorbereiten und
dann didaktisch durchfithren. Deutsche Sprachkenntnisse gehorten de fac-
to zu der Grundqualifikation eines Imams.

5.11 Zehra - »Glauben ist fiir mich wichtig, weil ich
dann einen Weg habe, weil ich weif}, was ich
erreichen mochte.«

Zur Interviewsituation

Auf Zehra als Interviewpartnerin hat mich Aische (Kap. 5.3) gebracht. Am
Telefon war sie mit einem Interview nicht einverstanden. Als ich sie nach
dem Grund fragte, sagte sie mir, dass sie nicht hinlinglich befihigt sei, mit
einem Journalisten zu sprechen. Von vielen habe sie gehort, dass die Jour-
nalisten vieles verdrehten und auf den Islam und die Muslime tiberwie-
gend nicht gut zu sprechen seien. Sobald sie horte, dass ich weder ein
Journalist bin noch fiir irgendwelche Befragungsunternehmen arbeite, er-
klirte sich schliellich doch bereit, mit mir ein Interview zu fithren. Das
Gesprich haben wir in threm Stammcafé gefiihrt.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

204 | WEGE ZUR INTEGRATION

5.11.1 Wer ist Zehra?

Zehra, eine 18-jihrige, in Berlin geborene Tiirkin, besucht derzeit eine Be-
rufsschule. Davor hat sie die Gesamtschule lediglich mit einem erweiterten
Hauptschulabschluss absolviert. Im Anschluss an ihre vergebliche Suche
nach einem Ausbildungsplatz hat sie sich entschlossen, ihren Realschulab-
schluss an einer Berufsschule nachzuholen, damit sich ihre Einstiegschan-
cen fiir eine Lehre im kaufménnischen Bereich oder im Gesundheitswesen
erhéhen. Thre der zweiten Generation angehérenden Eltern leben seit iiber
23 Jahren in Deutschland. Zehra kann sich an keinerlei Riickkehrwiinsche
ihrer Eltern erinnern. Die Ttirkei kennt sie kaum.

»Also, ob ich fiir immer in der Tiirkei leben kann, weil ich ja hier geboren und hier
aufgewachsen bin, das weif3 ich nicht. Ob ich mich da anpassen kann? Eigentlich
nicht! Also nicht fiir immer. Gesehen habe ich die Tiirkei seit {iber 15 Jahren sowie-
so nicht.«

Zehra ist derzeit ausschlieflich mit der Schule beschiftigt. Nach Schul-
schluss geht sie mit ihren Freunden meistens gleich in die Biicherei, um
dort die Hausaufgaben zu erledigen oder sich auf die Klassenarbeiten vor-
zubereiten. Daneben muss sie auch gelegentlich ihrem Vater bei der Arbeit
in seinem Lokal aushelfen. Falls dann iiberhaupt noch Zeit bleibt, kommt
sie gerne in ihr Stammecafé, um sich bei einer Tasse Tee oder Milchkaffee
zu unterhalten oder Musik zu horen.

Thr Verhiltnis zu den Eltern ist situationsgebunden. Ihre Eltern hegten
schon immer den Wunsch, dass Zehra studiert und wesentlich weiter-
kommt als sie selbst.

Bei ihr zu Hause kommt es zu einer Auseinandersetzung, wenn ihre
Eltern merken, dass Zehra die islamischen Vorschriften nicht einhilt. Thre
Eltern versuchen sie durch Gespriche von den Vorteilen dieser Gebote zu
tiberzeugen. Mit dieser Vorgehensweise ihrer Eltern ist sie einverstanden.

»Sonst warnen mich meine Eltern, fangen an, mir alles von vorne zu erkliren, wa-
rum man das tun soll und dass es auch gut ist, wenn man das tut, und dass es ei-
gentlich fir mich gut ist. Wenn ich trotzdem mich nicht daran halte, dann wollen
sie wissen, weshalb ich es nicht mache. Und wenn ich einen Grund habe, dann ak-
zeptieren sie es, aber trotzdem mit indirekten Ratschligen oder Gesprichen, dass
ich diese Gebote beziehungsweise Verbote im Islam beachte. Ich finde das sehr gut,
dass sie so verstindnisvoll mit mir umgehen. Also, meine Eltern reden und erzihlen
mir, sonst iiben sie keinen Einfluss auf mich, sei es durch Drohungen oder sonst
was.«

Zehra hat oft das Gefiihl, dass sie als Muslima in dieser Gesellschaft nicht
gleichwertig beachtet und gleichberechtigt anerkannt wird. Nach ihrem

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 205

Entschluss vor drei Jahren, ein Kopftuch anzulegen, wird sie von Diskri-
minierungen regelrecht verfolgt.

»Ich muss hier sagen, dass ich mich selber vor drei Jahren entschieden habe, auch
ein Kopftuch anzulegen, weil ich so langsam den Islam richtig leben méchte. Ich
méochte Allah gefallen und seinen Segen erlangen. Viele sagen heute, dass wir un-
terdriickt werden und wir etwas politisch sagen mochten. Ich kenne so viele Mid-
chen und Frauen und ich kenne mich selber auch. Bisher kam ich nie auf den Ge-
danken, wegen so etwas das Kopftuch anzulegen. Und Zwang? Ja, das gibt es viel-
leicht bei einigen, aber bestimmt ist es nicht hiufig. Bei mir ist Zwang sowieso nicht
da. Mich kann sowieso keiner zwingen. Und vor einigen Tagen habe ich im Koran
gelesen. Dort heifét es auch ungefihr: >Es gibt keinen Zwang im Islam!< Ich habe es
wirklich so langsam satt, dass man immer mit Spriichen wie: >Ja, die Frauen im Is-
lam werden unterdriickt. Total! Und die haben keine Rechtel« ... also immer diese
Vorurteile. Man fiihlt sich da schon alleine, man kann nichts dagegen tun, weil jeder
hat seine Meinung und dufert sie. Keiner ist wie du, keiner versteht dich. Die sehen
dich alle mit anderen Augen und du kannst diesen nichts erzihlen. Sie glauben ei-
nem ja nicht.«

Einige Erlebnisse setzen ihr heute noch sehr zu:

»Ich kann mich an einiges erinnern. In der neunten Klasse, als ich mit dem Kopf-
tuch zum ersten Mal in der Schule erschien, hat meine Lehrerin mein Tuch vom
Kopf abgerissen, weil sie meinte: >Das gehort sich nichtl«

Wegen dieser Missetat hat diese Lehrerin, so Zehra, ihren schulischen
Misserfolg mitverschuldet. Nach der Versetzung der Lehrerin konnte Zeh-
ra bei ihrer neuen Lehrerin befriedigende Noten erzielen, doch zu einem
Realschulabschluss hat es nicht mehr gereicht.

»Ich bekam nur einen erweiterten Hauptschulabschluss. Diese Lehrerin trigt neben
meiner Faulheit auch eine gewisse Schuld daran. Und natiirlich auch die anderen in
der Schule! Weder der Schulleiter noch die anderen Lehrer oder Schiiler meiner
Klasse haben sich um mich wirklich gekiimmert. Keiner wollte dieses Problem
wahrnehmen. Na ja, und jetzt leide ich darunter.«

Ausgrenzende Erfahrungen macht sie vor allem im Ostteil von Berlin. Dort
hort sie besonders oft, dass Passanten {iber sie herziehen und sie begaffen.
Auch auf der Strafle hort sie seit einigen Monaten hiufiger, dass man ihr
nachfeixt. Daher fiihlt sie sich in Kreuzberg am wohlsten, wo ihre Mitmen-
schen sie besser verstehen als anderswo:

»Man glotzt uns an. Wir waren mit der Klasse im Osten in einem Theater. Da waren
viele Deutsche, und wir safen da. Dann habe ich gesehen, wie einige deutsche Mid-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

206 | WEGE ZUR INTEGRATION

chen, die uns gegentiber saflen, im Flur laut unter sich geredet haben: >Ja, hier
stinkt es nach Moslems!< und solche Spriiche. Dann kam es zur Auseinanderset-
zung mit diesen Deutschen. Wir haben ihnen gesagt, sie sollen mit solchen Sprii-
chen aufhoéren, aber sie wurden noch lauter. Darauf kam es zu Streitigkeiten, bis der
Wachdienst eingriff. Danach wurden wir von diesem Theater verwiesen. Also wir
mussten gehen, nicht diese Midchen, obwohl die uns doch beleidigt haben.«

Auch frustrieren sie die bisherigen Erfahrungen bei Behorden:

»Wirklich, ich habe viel erlebt. Es geht uns manchmal sehr schlecht, obwohl wir in
einem freien Land leben. Uns glaubt keiner, wenn wir iiber solche Sachen erzihlen.
Ich hoffe, Sie glauben mir, dass wir solche Probleme haben. Auch wenn man zu
Behorden oder so geht, da redet man mit uns ganz anders. Wir werden so ange-
schrien, und mit den anderen, also Deutschen, redet man ganz héflich und ganz
vorsichtig.«

Dass ihre Religion in dem Land ihrer Geburt und ihrer Personwerdung
nicht geachtet wird, macht Zehra traurig. Sie konne es nicht verstehen, wa-
rum der Islam und die Muslime hier zum grofiten Teil ausgegrenzt wiir-
den, obwohl sie in den 199oer Jahren respektiert wurden. Warum die Er-
eignisse um den »11.September« dieses Bild verzerrt und das Zusammen-
leben der Muslime und Nichtmuslime erschwert haben, warum fiir diese
terroristischen Ereignisse die Muslime und der Islam zur Verantwortung
gezogen werden — all dies ist ihr nicht erklirlich.

»Immer wenn ich Fernsehen gucke, sehe ich, dass man immer uns als Terroristen
darstellt oder den Islam als Gefahr darstellt. Nach dem 11. September hat man auch
einige kopftuchtragende Frauen in Berlin angegriffen. Keiner glaubt das, aber in
Neukélln haben einige deutsche Jugendliche eine kopftuchtragende Frau angegrif-
fen und bespuckt und als Terroristin beschimpft. >Geh nach Afghanistanl<, haben
sie ihr gesagt. Diese Frau kenne ich auch. Eine Frau wird hier in Berlin angegriffen,
ich kann es nicht glauben, aber es ist Tatsache. Nach dem 11. September sind viele
auf der Strafle mir aus dem Weg gegangen. Sie haben mir so richtig gezeigt, dass
ich hier nicht willkommen bin. Sie haben ihre Vorurteile auch offentlich gezeigt, so
nach dem Motto: >Guckt mal! Da ist ein Moslem, Mérder, Terrorist. Sie tragt Kopf-
tuch!< Keiner kam zu mir und hat mich angesprochen. Also ich habe nichts dage-
gen, wenn man zu mir kommt und mich fragt: >Warum trigst du ein Kopftuch?
Warum machst du dies, warum bist du so?< Also es heifdt heute immer so: >Die trigt
Kopftuch, weil bla bla.< Also immer diese Vorurteile.«

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 207

5.11.2 Dimensionen der Religiositat
5.11.2.1 Die Dimension des Glaubens

Zehra glaubt an Gott als den Einzigen und Schopfer aller Geschépfe, der
die Macht iiber alle Lebewesen hat. Daher glaubt sie an die absolute Wahr-
heit der Offenbarungsschriften wie des Korans, den Gott durch seine Ge-
sandten den Menschen offenbart habe. Infolgedessen ist sie davon tiber-
zeugt, dass Gott allwissend und allsehend ist.

»Ich denke nicht daran, weil es mir nicht passt, im Koran etwas zu idndern oder
wegzumachen. Das geht nicht, weil es stimmen muss. Im Koran sieht man viele
Aussagen, die auch wahr werden. Im Koran stehen auch viele Griinde, warum etwas
ein Gebot oder Verbot ist. Zum Beispiel vor der Heirat kein Kontakt zu Minnern,
also es sollte erstmal geheiratet werden. Ich finde, das ist gut, weil man sieht es ja in
Talkshows, wie manche auftreten und labern: >Ja, ich weifl nicht, wessen Kind ich in
meinem Bauch tragel< Oder es gibt Frauen, die alleinerziehend sind, oder AIDS
oder andere Krankheiten haben. Also ich denke, das ist ein Grund. Wenn sich jeder
und jede an das Verbot halten wiirde, denke ich mal, wiirden solche Probleme nicht
auftauchen.«

Weil sie an ein ewiges jenseitiges Leben glaubt, méchte sie den gottlichen
Geboten und Verboten mehr Achtung schenken, auch wenn dies bei ihr
nur zogerlich vorangeht. Jedenfalls mochte sie frither oder spiter den isla-
mischen Regeln kontinuierlich nachgehen.

5.11.2.2 Die Dimension der religiésen Praxis

Zwar hatte Zehra bereits mit zehn Jahren angefangen, die fiinf tiglichen
Gebete regelmifig zu verrichten, aber wihrend ihre Pubertit hat sie damit
aufgehort. Richtig erkliren kann sie sich das nicht.

»Wie gesagt, normalerweise muss man fiinfmal am Tag beten. Aber ehrlich gesagt,
da ich spit von der Schule rauskomme, schaffe ich es nicht immer, puinktlich zu
beten. Ich habe mit zehn angefangen mit diesen Gebeten, so in der Pubertitszeit
habe ich aufgehért mit diesen Gebeten. So Bittgebete habe ich immer gemacht und
mache es weiter.«

Vor drei Jahren, als sie sich entschlossen hatte, ein Kopftuch anzulegen,
hat sie wieder mit dem regelmifligen Gebet begonnen. Sie betet, weil sie
sehr gliicklich ist, dass Gott bisher ihre Bittgebete stindig erfillt habe.

»Ich meine, ich bete, ich bete fiir mich, fiir meine Familie, fiir die armen Menschen
auf dieser Welt. Ich meine, es tut mir auch gut, wenn ich bete [...].«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

208 | WEGE ZUR INTEGRATION

Auch fiir Zehra wire eine Religion ohne Gebete keine Religion:

»Ich meine, die Gebete, die wir als Muslime machen, sind als Dankeschén fiir Gott
zu verstehen. Wir beten eigentlich fiir uns selbst, Allah braucht diese Gebete nicht.«

Zehra empfindet die Fastenpflicht im Ramadan als etwas Besonderes. Un-
gefihr mit zehn Jahren hat sie erstmals gefastet. Sie tut es sehr gern, weil
sie dadurch nachempfinden kann, wie es Menschen ohne Essen ergeht.
Dadurch erlange sie wieder mehr Nachdenklichkeit und wisse beispiels-
weise Nahrungsmittel zu schitzen, auch wenn es nur ein Stiick trockenes
Brot ist.

Eigene Beobachtungen hat sie schon beziiglich der Wirkung einer is-
lamischen Trauung vorgenommen:

»Heute nimmt man die Ehe und Familie nicht mehr so ernst und viele Familien
gehen kaputt. Fiir Islam ist Ehe und Familie etwas Heiliges. Ich mochte auch dieses
so machen. Ich sehe in meiner Klasse, dass viele, die nicht muslimisch sind, keinen
Vater oder keine Mutter haben. Die wachsen entweder in Heimen auf oder nur mit
einem Elternteil — ich finde das sehr schlecht.«

5.11.2.3 Die Dimension der religiésen Erfahrungen

»Glauben ist fiir mich wichtig, weil ich dann einen Weg habe, weil ich weif}, was ich
erreichen mochte. Wenn ich keinen Glauben hitte, dann wiisste ich doch nicht, wa-
rum ich auf dieser Welt bin. Man kann sein Leben nicht geniefRen, man lauft mit
geschlossenen Augen durch die Welt. Mit Glauben weiff man ja, was auf einen zu-
kommt. Dann kann man sich auch gut vorbereiten.«

TIhr Glaube und ihre Gebete zu Gott sind fiir sie ein Zufluchtsort, beson-
ders in schwierigen Situationen oder vor wichtigen Ereignissen, vor allem
bei Priifungen.

»Mit diesen Gebeten wird man motiviert. Man hat Spafl weiterzulernen und weiter-
zuarbeiten.«

5.11.2.4 Die Dimension des religiosen Wissens

Der Schiilerin fillt es schwer, ihre religivsen Kenntnisse einzuschitzen; sie
befasst sich mit ihrer Religion bereits seit drei Jahren. Vorher hatte sie sich
ausschlieflich bei ihren Eltern und in der »Koranschulzeit«, die sie im ach-
ten oder neunten Lebensjahr mit jhrer Freundin fiir einige Wochen ver-
brachte, informiert. Jetzt versucht sie, sich durch Biicher {iber den Islam
weiterzubilden. Sie wiirde sich gerne mit ihrem Glauben ausfiihrlich be-
schiftigen, damit sie ihn auch detailliert kennenlernen kann. Aus diesem

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 209

Grund ist sie an religioser Weiterbildung sehr interessiert und méchte vor
allem den Koran auch in arabischer Sprache lesen und verstehen. Zudem
mochte sie gerne mehr tiber das Leben der Propheten erfahren.

»Ich lese jetzt auch deutsche Biicher tiber Islam, damit ich weif}, wie Begriffe auf
Deutsch heiflen, und ich dann den Islam richtig erkliren kann. Ich méchte weder
meine Religion noch meine Kultur verlieren.«

5.11.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiésen Uberzeugungen

Kinder nach den Prinzipien des Korans zu erziehen, ist fiir Zehra auferor-
dentlich wichtig, weil Kinder eine solide Wertevermittlung und Gottesliebe
erhalten miissten. Wie wichtig eine rechtzeitige islamische Identititsbil-
dung bei Jugendlichen ist, erkldrt sie mit einem Erlebnis:

»Letzte Woche, wir liefen auf der Strafle mit meiner Freundin. Aus Versehen ist sie
gegen einen alten Herrn gestoflen. Sie hat sich entschuldigt und hat den Vortritt
dem alten Mann gelassen — aus Respekt, weil er dlter ist. Der Mann kam zu uns und
meinte, dass er gestern auf einer Versammlung, auf einer Parteimitgliederversamm-
lung denen gesagt hat, dass man die Kinder und Jugendlichen wie die Muslime er-
ziehen soll, also nach dem Islam, weil diese gegeniiber Alteren sehr respektvoll sind.
Und er hat sich auch heute bestitigt gefiihlt. Er meinte zu uns, dass wir so weiter
bleiben sollen, er finde das sehr gut.«

Sie hilt das Verbot des vor- und auflerehelichen Koitus persénlich unter
allen Umstinden ein, obschon sie mehrmals einigen Versuchungen wider-
stehen musste. Sie konnte sich vor diesen Sinnesreizen aufgrund ihres
Glaubens retten. Daher ist sie der Meinung, dass Frommigkeit Menschen
vor unsittlichen Handlungen beschiitze.

»Ich habe bis jetzt nicht gesehen, dass ein Kind, das unehelich war, gliicklich ist.
Wer den Glauben nicht ernst nimmt, macht eben solche Fehler, nimmt die eine und
am nichsten Tag eine andere. Man betriigt, weil man sagt: >Eine reicht fiir mich
nicht.« Man mochte Spafl und die eine wird einem ja langweilig. Ich habe letztens
eine Sendung gesehen, wo man gesagt hat, dass in Deutschland 30 Prozent der
Frauen und 6o Prozent der Minner fremdgehen. Im Islam ist das alles verboten.
Man soll eine heiraten und mit ihr gliicklich werden, nicht auf die duferlichen, son-
dern auf die innerlichen Schonheiten achtgeben. Im Jenseits wird Gott uns im Pa-
radies die ewige Schonheit und Liebe geben, wenn wir auf dieser Erde zusammen-
gelebt haben und uns unsere Fehler vergeben haben.«

Einen nicht muslimischen Mann zu heiraten, will sie gegenwirtig nicht
vollauf ausschlieffen. Selbstverstindlich mochte sie eine Ehe mit einem
Mann schlielen, der mit ihr moglichst viele Gemeinsamkeiten teilt. Da sie

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

210 | WEGE ZUR INTEGRATION

aber auf eine bestimmte Kindererziehung Wert legt, wiirde sie einen mus-
limischen einem nicht muslimischen Ehemann vorziehen. Keinesfalls
hindere der Islam ihre Integration.

»Der Islam hindert mich nicht. Aber die anderen Menschen, die Menschen hier
verhindern das, finde ich. Die wollen es nicht einsehen, dass ein Muslim mit gutem
Willen irgendetwas erreicht. Die meisten wollen das nicht akzeptieren. Ich meine,
das sieht man auch. Man hat keine andere Wahl, aufer sich vor ihnen zuriickzuzie-
hen, wenn man immer abgelehnt wird. Egal, was man sagt, man wird ausgelacht.
Dann denkt man: >Es niitzt gar nichts.< Dann geht man schnell weg. Jetzt mit dem
Kopftuch: Meine Berufsberaterin beim Arbeitsamt, bei der Berufsbesprechung kam
sie zu mir und meinte: >Ja, mit dem Kopftuch schaffst du es ja sowieso nicht. Ver-
giss es! Keiner wird dich nehmen.< Ich habe sie nicht verstanden. >Was ist denn
das?<, habe ich zu mir gesagt. Die andere Frau hatte mir nie gesagt, dass ich mit
dem Kopftuch Probleme haben werden, warum sagt sie jetzt mir so etwas. Ich habe
mich sehr gewundert. Ich meine, die Frau kann mir auch sagen, dass es mit mei-
nem Kopftuch Probleme geben kann, aber was labert sie mich voll mit: >Die Men-
schen fithlen sich bedroht durch dein Kopftuch!< und so. Und dann hat sie auch an-
gefangen zu vergleichen: >Ja, in der Tiirkei kann ich auch nicht mit einem Minirock
rumlaufen oder in der Tiirkei ist auch in Schulen Kopftuchtragen verboten.< Ich
meinte ihr: >Aber ich bin hier geboren und ich lebe hier!« Sie hat dann dariiber nur
gegrinst. Ich habe wirklich grofle Kopfschmerzen bekommen. Ich war so wiitend
und enttduscht. Ich habe keinen einzigen Ausweg von ihr aufgezeigt bekommen, sie
hat mich nur demotiviert.«

Personen, die ihre religiosen Anliegen mit brachialer Gewalt einfordern
bzw. durchzusetzen trachten, begegnet sie mit groRem Widerwillen.

»Also ich sage nur, wir diirfen ja nicht Kriege fithren. Also ich bin gegen Gewalt und
Terror. Es gibt einige, die denken, wenn sie den anderen Angst einjagen, werden sie
mehr Anerkennung und Respekt bekommen. Sie wissen nicht, dass mit Gewalt
nichts erreicht werden kann. Das lernt man auch. Mit Gewalt wird alles noch
schlimmer. Ich bin gegen Gewalt, aber wenn man angegriffen wird, muss man sich
ja auch wehren konnen. Das wissen ja allel«

Denjenigen, die sich auf Gewalt und Zwang fiir den Islam berufen, begeg-
net sie mit Protest.

»Die sind keine Moslems. Die denken, die sind das. Ich denke, dass sie nicht mal
den Koran kennen. [...] Es ist fiir einen Muslim eine grofle Siinde, andere zu verlet-
zen, gar zu téten. Ich denke: >Bitte nur, dass man auch uns willkommen heifit und
uns auch gerecht behandelt! Denn wir sind zwar Muslime, aber wir sind auch Men-
schen.««

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 2II

5.11.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Namentlich kennt Zehra einige muslimische Organisationen, aber inhalt-
lich hat sie sich mit diesen nicht auseinandergesetzt. Daneben hat sie gera-
de nach dem »11. September« iiber diese muslimischen Organisationen in
den Medien allerhand gehért. Dass sie durchweg kritisiert und angegriffen
werden, sei zwar nicht hinnehmbar. Dennoch habe sie kein Verlangen,
sich mit diesen Organisationen niher auseinanderzusetzen, weil sie daftir
weder Zeit noch Interesse habe. Sie frage sich auch nicht, welcher Verein
welche Veranstaltungen anbiete. Falls sie eine Veranstaltung interessiert,
nimmt sie daran teil — egal wo. Zehra macht deutlich, dass die Jugendli-
chen nicht an den Organisationen selbst, sondern an ihrem Programm
und ihren Aktivititen interessiert sind. Personen oder Gruppierungen, die
Menschen gegeneinander aufwiegeln, konne sie nicht akzeptieren.

»Das ist falsch. In meinen Augen sind sie keine Muslime, sondern irgendwelche
Maochtegern, die irgendetwas erreichen wollen, aber es nicht schaffen. Kein Wunder!
Das wird auch keiner schaffen. Ich lehne solche Menschen und Gruppen 100 Pro-
zent ab.«

Zehra wiinscht sich, dass jeder Mensch frei entscheidet, welcher Religion
oder Kultur er angehéren mochte — und dass dafiir miteinander, nicht ge-
geneinander gearbeitet wird.

Zehra ging frither wesentlich 6fter in die Moschee als heute. Momen-
tan findet sie kaum Zeit dazu.

»Aber bei festlichen oder heiligen Tagen wie in Fastenzeit, wo man jeden Abend in
die Moschee geht und dort betet, mache ich das. Oder an dem Tag, wo unser Pro-
phet geboren ist, gehe ich dorthin. Ich gehe mit meiner Familie dorthin oder alleine,
ich gehe dorthin, um zu beten, ich bete fiir uns alle, ich lerne dort meine Religion.«

Thre Assoziationskette zu »Moschee« reicht iiber Friedfertigkeit und Frei-
heit bis zu Ruhe. Dariiber hinaus ist sie mit diesem Wort innerlich ver-
bunden, schon allein beim Héren dieses Wortes fiihlt sie sich zutiefst
wohl.

»Also, wenn ich dieses Wort Camii [Moschee, H.O.] hére, dann bin ich wie neuge-
boren. Man fiihlt sich auch sauber, so unbelastet, als ob der Druck, der auf dir war,
auf einmal weg ist. So ein Gefiihl kriege ich.«

Weil die Moscheen auf Frieden, Freiheit und Ruhe fuften, diirften weder
die Moscheegemeinden noch ihre Besucher die Harmonie stéren, indem
sie zu Lasten anderer fanatisieren. Zehra erwartet demnach von den Mo-

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

212 | WEGE ZUR INTEGRATION

scheegemeinden, dass sie ihre Gebetsstitten fithlbar zur »Quelle der Tole-
ranz und Liebe« umgestalten.

»Die wichtigste Aufgabe ist, dass man die Menschen nicht aufeinander hetzt, nicht
gegen andere Religionen ist und dass man niemanden zwingt, nicht wie ein Dikta-
tor dort ist. Man soll die tyrannische Seite eines Menschen weglassen. Toleranz und
Liebe flireinander sollen immer in den Moscheen sichtbar sein.

Aber die Moscheen bekommen aufler von ihren Besuchern kein Geld. Sie sind
arm, meistens wird immer deshalb Geld gesammelt, fiir Miete, Strom, Wasser oder
fiir einen Teppich. Das nervt manchmal, aber ich verstehe sie schon. Was sollen sie
sonst tun?«

Zur Hilfestellung fiir diese Gemeinden ruft sie nach der Unterstiitzung
des Staates und der Kommunen. Nichtsdestoweniger erwartet Zehra von
den Moscheegemeinden mehr Aktivitit fiir muslimische Jugendliche, vor
allem auf Kinder und Jugendliche zugeschnittene Bildungsprogramme
und Veranstaltungen. Die Moscheegemeinden sollen ferner ihren Aus-
tausch mit den Nichtmuslimen erweitern und Angebote wie ein gemein-
sames Festmahl oder gemeinsame Gebete fiir Frieden etc. — nicht nur im
Ramadan — organisieren.

»Ich wiirde mich freuen, wenn die Moscheen solche Méglichkeiten [Bildungspro-
gramme wie Arabisch, Koranlesen, Prophetengeschichte u.A., H.0.] anbieten wiir-
den. Mehr Bildungsprogramme und fiir nicht muslimische Menschen mehr anbie-
ten.«

Ein guter Imam zeichne sich neben einwandfreiem Wissen um den Islam
sowie die anderen Weltreligionen durch Toleranz und Weltoffenheit aus.

Sie ist sich des Weiteren bewusst, dass Imame sie in guter Hinsicht beein-
flussen kénnen. Dies gelinge ihnen nur, wenn sie ernst genommen wiir-
den. Sonst haben auch sie — wie die Eltern — keine besonderen Einfluss-
moglichkeiten.

»In der Moschee, wenn ich die Imame tiber den Propheten oder iiber Liebe zu Gott
erzihlen hore, weine ich. Es gefillt mir sehr. Man tiberlegt danach zweifach, was
man dann tut. Dass man mit seinen Mitmenschen gut auskommt, damit wir im
Jenseits Gottes Segen bekommen.«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 2I3

5.12 Maryam - »Glaube ist meine innere Polizei.«
Zur Interviewsituation

Maryam habe ich durch mein E-Mail-Rundschreiben kennengelernt. Bis zu
unserem Interviewtermin haben wir uns {iber E-Mails ausgetauscht. An ei-
nem Montagmittag habe ich sie bei ihr zu Hause aufgesucht, um dieses
Interview zu fithren. Ich wurde sehr gastfreundlich empfangen und bewir-
tet.

5.12.1 Wer ist Maryam?

Die 22-jihrige Maryam ist in Berlin geboren. Ihre Eltern kamen aus Tune-
sien mit dem Gedanken, hier zu arbeiten, um Geld zu verdienen. Nach
spitestens zwei bis drei Jahren wollten sie wieder zuriickkehren.

»Aber das hat bei keinem so richtig geklappt. Wir sind inzwischen hier geboren,
aufgewachsen und haben geheiratet, haben Kinder bekommen. Aber unsere Eltern
sind immer noch da. Einige sind leider schon verstorben, sie haben es nicht ge-
schafft. Zurzeit denkt bei uns keiner an die Riickkehr. Meine Eltern wiinschen sich
das zwar, aber die Moglichkeiten verwehren das. Dazu braucht man viel Geld und
Arbeit, und die gibt es weder hier noch in Tunesien.«

Sie selbst wiirde wegen des guten Wetters, der Verwandten und der freund-
lichen Menschen gerne in Tunesien leben, betrachtet es aber als unrealis-
tisch. In ihrer Schulzeit erreichte sie die Allgemeine Hochschulreife. Nach
dem Abitur nahm sie ein Studium zur Grundschullehrerin auf. Zurzeit
studiert sie Mathematik und Grundschulpddagogik. Sie hat vor einigen
Jahren einen Deutschen, der zum Islam konvertiert ist, kennengelernt und
vor einigen Monaten geehelicht. Seit einigen Jahren besitzt sie selbst auch
die deutsche Staatsbiirgerschaft.

Wihrend ihrer Schulzeit hatte sie iiberwiegend nicht muslimische
Freunde, mit denen sie einiges unternahm: Kino- und Theaterbesuche,
spazieren oder einkaufen gehen. Momentan hat sie wegen ihres Studiums
keine Freirdume fiir solche Aktivititen. Mit ihrem Ehemann besucht sie
ihre Verwandten oder Schwiegereltern, die keine Muslime sind. Dorthin
gehen sie gerne und verstehen sich glinzend mit ihnen. Uberdies versucht
sie, mit ihrem Ehemann kulturelle oder gesellige Veranstaltungen in Mo-
scheen oder andernorts zu besuchen. Einige Male im Jahr trifft sie sich mit
ihren alten Schulfreunden, um sich auszutauschen, gemeinsam einen
Film anzuschauen oder Sport zu treiben. In einem Jugendverein ist sie da-
neben ehrenamtlich aktiv. Hier engagiert sie sich fiir die Belange und
Schulprobleme muslimischer und nicht muslimischer Madchen.

Maryam beschreibt ihre Beziehung zu ihren Eltern als »ein recht nor-

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

214 | WEGE ZUR INTEGRATION

males Verhiltnis«. Sie hat zwar mit ihren Geschwistern eine arabische
Schule besucht. Dort haben sie aber keine islamische Bildung erfahren,
sondern wurden lediglich in die arabische Sprache und Grammatik einge-
fithrt. Maryam lernte das Koranlesen und wichtige islamische Grundsitze
von ihren Eltern. Augenblicklich ist sie aber der Meinung, dass ihre Eltern
ihr nicht viel beigebracht hitten.

»Mit acht Jahren habe ich das Kopftuch getragen, aber das war eine reine Selbstini-
tiative. Ich hatte eben Lust, das Kopftuch anzulegen. Ich bin zu meinen Eltern ge-
gangen und sie gefragt, ob ich ein Kopftuch tragen darf. Sie haben mir das freige-
stellt, aber mir gesagt, dass es noch zu frith ist und ich es nicht zu tragen brauche.
Aber ich wollte es. In die Schule bin ich auch mit dem Kopftuch gegangen. Alle
schauten mich merkwiirdig an, aber nach ein, zwei Tagen haben sie sich an mein
Tuch gewohnt.«

Nach einigen Jahren schwand Maryam aber ihre Lust am Kopftuchtragen
und sie wollte es wieder ablegen. Auf Ratschlag der Eltern hat sie sich
nachhaltig mit dem Islam und mit seinen Bekleidungsvorschriften ausein-
andergesetzt, sodass sie diesen Wunsch rasch tiberwunden hat.

»Ich erzihlte es meinen Eltern. Sie meinten: >Warte es mal ab, informiere dich und
lies mehr iiber den Islam! Vielleicht dnderst du deine Meinung. Ja, alhamdulillah
[Gott sei Dank, H.O.], so ist es auch gekommen.«

Auf die offene und lockere Art und Weise ihrer Eltern in Erziehungsfragen
ist sie stolz und betrachtet diese Vorgehensweise als nachahmenswert.
Koérperliche Ziichtigungen hat es in jhrer Familie nie gegeben, auch wenn
sie bedeutende islamische Regeln gelegentlich verletzt habe.

»Meine Eltern sind mit uns sehr locker umgegangen. Sie erklirten uns einiges, hat-
ten viel Geduld mit uns. Ich hatte mich eine Zeitlang auch geschminkt. Meine Mut-
ter war damit nicht einverstanden. Sie sprach mit mir und sagte, dass sie das nicht
als schon betrachtet und der Islam auf die natiirliche Schonheit Wert legt. Obwohl
ich wusste, dass es im Islam nicht so erlaubt ist, habe ich mich weiter geschminkt.
Meine Mutter war sauer und hat mir immer wieder gesagt, dass ich das lassen soll,
sonst werde sie mir meinen Schminkekasten wegnehmen. Dazu kam es aber nie.
Ich habe erst vor Kurzem mit Schminken aufgehért, weil ich den Sinn verstanden
habe. Also meine Eltern haben mich zwar aufgeklirt und manchmal ermahnt, aber
sie haben mich nie geschlagen oder so.«

Maryam hat einige alltigliche Behinderungen und Beleidigungen als Mus-
lima tunesischer Herkunft in Deutschland erlebt. Uber die »schiefen Bli-
cke« mancher Passanten ihr gegentiber ist sie beunruhigt.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 2I§

»Auf der Strafle, in Kaufhiusern und so erlebe ich, dass man mich schief anschaut,
ab und zu erlebe ich auch bléde und komische Bemerkungen, wie »Scheiff Muslim,
scheif} Auslinder! Wirst du von deinen Eltern gezwungen, damit du das Kopftuch
tragst?<, und viele andere Dinge.«

Solche Bemerkungen lisst sie aber nicht unwidersprochen.

»Und wenn ich dann zu solchen Bemerkungen mich duflere, dann sind sie baff,
weil sie denken, ich kann nicht einmal Deutsch, abgesehen davon, dass ich auch
eine deutsche Staatsbiirgerin bin.«

Sie hat wegen ihrer Bekleidungsart, vornehmlich wegen ihres Kopftuchs,
Schwierigkeiten. An einen Vorfall kann sie sich besonders klar erinnern,
der sie noch immer sehr deprimiert, weil sie derartige Reaktionen seitens
gebildeter Menschen nicht erwartete. Seither macht sie vor allem einige der
»gebildeten Menschen«, wie Politiker, Wissenschaftler, Journalisten etc.,
fiir die desolate Lage und die zunehmende Diskriminierung der Muslime
in der Offentlichkeit mitverantwortlich.

»Ich habe in September mein Praktikum in einem Gymnasium in Zehlendorf ge-
macht. Die ersten drei Wochen verliefen sehr gut. Am ersten Tag hatte mein Mentor
einige Bedenken gegen mein Kopftuch. Er fragte mich, ob ich mein Tuch anbehal-
ten mochte, wenn ich im Unterricht hospitiere. Ich bejahte es. Er sagte: >Na gut.< Er
hat danach nichts mehr gesagt. In der vierten Woche habe ich in einer anderen
Klasse mit zwei weiteren Studentinnen hospitiert. Als die Klassenlehrerin mich sah,
guckte sie mich so verwundert an. Spiter, als ich ihr im Gang begegnete, meinte sie
zu mir: »Ja, ich wollte es thnen vor meinen Schiilern nicht sagen. Aber bei mir bitte
nicht mehr hospitieren! Sie tragen ein Kopftuch. Denn ihr Kopftuch ist ein Symbol
fiir Fundamentalismus, ein Symbol fiir den radikalextremistischen Islam, und so
was hat bei mir nichts zu suchen!« Ich war baff. Ich verneinte es und wir kamen in
eine Diskussion. Ich erzihlte ihr, dass ich das Kopftuch wegen meiner religiosen
Auffassung trage. Daher kann und wird mein Tuch fiir gar nichts ein Symbol sein.
Die beiden anderen Studentinnen bekamen dieses Gesprich auch mit und waren
noch verletzter als ich. Sie haben diese Reaktion von dieser Lehrerin nicht verstan-
den. Sie konnten es nicht fassen, wie eine Lehrerin so reden kann. Sie haben ihre
Verwunderung auch der Lehrerin mitgeteilt. Darauf war die Lehrerin {iberhaupt
nicht froh und beendete dann die Diskussion. Und das ereignete sich eben in der
letzten Woche, sodass ich dort gliicklicherweise mein Praktikum beendet habe. Die
Unterstiitzung von den beiden Studentinnen fand ich sehr wertvoll und beschiit-
zend. Ich wiinschte, dass auch andere Nichtmuslime uns gegen Unrecht und Dis-
kriminierung unterstiitzen. Diese Lehrerin sagte mir in diesem Gesprich fast alles,
was so allgemein {iber Islam gesagt wird: >Ja, der Islam unterdriickt die Frauen, Is-
lam ist eben Schwert und Feuer, Islam ...< Fiir mich war diese Lehrerin wirklich ein
Schock, weil das Lehrerkollegium eigentlich ganz nett war und alle anderen, bei de-

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

216 | WEGE ZUR INTEGRATION

nen ich hospitiert habe, mich sehr gemocht haben und von meinen Kompetenzen
iiberzeugt waren. Aber nur diese Lehrerin hat mich nicht wegen meiner Kompeten-
zen, sondern wegen meines Kopftuches beurteilt und ausgeschlossen. Leider wurde
mein Praktikum mit diesem Schock beendet. Bis heute verstehe ich diese blode Dis-
kussion tiber das Kopftuch und allgemein tiber den Islam und Muslime nicht. Wie
kénnen einige iberhaupt sagen, dass mein Kopftuch ein Symbol fiir das und das
ist? Und wie konnen einige iiberhaupt behaupten, im Islam ist Kopftuch nicht vor-
geschrieben? Und tiberhaupt, wie kann man mir und Millionen von Frauen das
Kopftuch verbieten? Ich fasse es nicht. Wie konnen aufgeklirte und gebildete Men-
schen so mit uns umgehen und solche Vorurteile haben? Zumindest miissten diese
Menschen mehr tiber Islam und Muslime wissen.«

Demzufolge ist sie in Bezug auf die Zukunft der Muslime in Deutschland
nicht optimistisch eingestellt. Dennoch ist sie selbst nicht verstummt und
entmutigt, sondern erwartet vielmehr von ihren Glaubensgeschwistern in
dieser Gesellschaft, vorbildlich weiterzuleben, bis der Islam und die Mus-
lime als vertrauenserweckend anerkannt werden.

5.12.2 Dimensionen der Religiositat
5.12.2.1 Die Dimension des Glaubens

Maryam ist sich sicher, dass es einen einzigen Gott gibt. Ihr Gottesglaube
ist sehr stark. Fiir sie ist Gott Erhalter und Beschiitzer der Menschen und
anderer Geschopfe, zugleich gnidig und michtig. Er werde im Jenseits
iiber seine Geschopfe richten. Fiir sie ist Gott allein der wirkliche Eigen-
tumer aller Geschépfe und Gegenstinde. Die Menschen haben von seinem
Reichtum auf dieser Erde einiges geborgt bekommen, so Maryam.

Der Koran sei die uniibertreffliche letzte Offenbarung Gottes und bein-
halte die absolute Wahrheit. Er und die Sunna seien demnach fiir alle Zei-
ten und Menschen bestimmt.

Der Glaube an den Tod, an die Auferstehung und ein ewiges Leben im
Jenseits sind in Maryams Leben zentral. Das Leben hitte in dieser Welt
keine Bedeutung, wenn es kein Jenseits und kein ewiges Leben geben
wiirde.

5.12.2.2 Die Dimension der religiosen Praxis

Das Beten ist fiir Maryam ein unvergleichliches Erlebnis. Sie hat vor zwei
Jahren begonnen, den fiinf tiglichen Gebeten regelmifiig nachzukommen.

»Ein Leben ohne Gebete kann ich mir aus dieser Sicht heute nicht mehr vorstellen,
denn das Gebet ist neben dem Dua [Bittgebete, H.O.] die einzige Verbindung zu
Allah. Wenn man diese nicht einhilt, dann finde ich es als Heuchelei.«

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 2I7

Die funf tiglichen Gebete und die anderen Bittgebete stirken ihre From-
migkeit, daher wiirde sie sich ohne solche Gebete nicht religiés einschit-
zen.

»Ich wiirde heute jedem empfehlen zu beten, das ist wirklich ein gutes und schones
Gefiihl.«

Wesentlich frither, mit zehn Jahren, hat sie mit dem Fasten im Monat Ra-
madan begonnen. Mit den fiinf tiglichen Gebeten hatte sie deshalb
Schwierigkeiten, weil sie zuvor den Sinn des Gebetes nicht verstand, nicht
regelmifig betete oder fastete.

»Wenn man weifd, warum man etwas tut, dann ist man motivierter. Heute kann ich
ohne Gebete, Fasten, Dua nicht. Wenn ich mal zum Beispiel ein Gebet verpasse,
dann fiihle ich mich innerlich sehr unwohl. Das Fasten im Monat Ramadan ist was
Besonderes. Da ist auch viel los. Man fiithlt die Wirme der Menschen und da ist
man anders drauf, irgendwie noch menschlicher als in den anderen Monaten.«

Die islamische Trauung (Nikah) hat sie bereits vollzogen. Eine standesamt-
liche Trauung wird in einigen Monaten folgen. Nikah ist fiir sie deshalb
bedeutend, weil damit die EheschlieRung bekannt wird. Uberdies dient der
Nikah ihr zur Schirfung des Bewusstseins, warum und wozu sie geheiratet
hat, dass diese Heirat ausdriicklich auch fiir das jenseitiges Leben ge-
schlossen wird. Nikah zeige, dass »der Ehemann und die Ehefrau auf die-
ser Erde sich gegenseitig beschiitzen sollen und Hand in Hand arbeiten
sollen, damit sie im Jenseits Segen Allahs fiir ein ewiges Leben im Paradies
bekommenx.

Daraus erschliefit sich Maryam die Bedeutung der islamischen Trau-
ung, die sie den Muslimen empfiehlt. Nikah sei als etwas Verbindliches
anzusehen, durch das der Sinn einer Vermihlung und die Griindung einer
Familie fiithlbarer werden.

5.12.2.3 Die Dimension der religiosen Erfahrungen

Daran, dass der Mensch einen Glauben benétigt, zweifelt sie nicht, da der
Glaube erst den Lebenssinn erklire. Durch den Glauben erfihrt sie, was sie
zu machen und wie sie sich zu verhalten hat. Zudem kénne mit einem
Glauben verniinftig zwischen Gut und Bose unterschieden werden. Durch
ihren festen Glauben an das Jenseits setzt sie sich auf dieser Erde Grenzen.
Auch wenn sie fiir sichallein ist — sie ist sich stets bewusst, fiir all ihre Ta-
ten im Jenseits vor Gott Rechenschaft ablegen zu miissen. Daher betrachtet
sie ihren Glauben als ihre »innere Polizei«. Dieser Glaube schiitzt sie so-
mit vor unsittlichem und abweichendem Verhalten.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

218 | WEGE ZUR INTEGRATION

»Und dieser Glaube ist meine innere Polizei. Das heiflt, wo mich keiner sehen
kann, konnte ich ja alles machen. Aber ich mache es trotzdem nicht, weil ich weif3:
Allah sieht mich immer. Deshalb wiirde ich nie mit diesem Glauben zum Beispiel
klauen, hinter einem Menschen listern und so.«

In kritischen Situationen sind ihr Glaube und ihr Schépfer Trost und Mut,
die ihr ins Bewusstsein rufen, dass das Leben auf dieser Erde endlich ist
und sie ein unendliches und gliickseliges Leben im Jenseits erwartet. Mit
diesen Gedanken kann sie sich vor Depression und Missmut bewahren.

5.12.2.4 Die Dimension des religiésen Wissens

Maryam ist unzufrieden damit, dass sie viele Themenbereiche ihres Glau-
bens nicht einwandfrei beherrscht. Deshalb bemiiht sie sich seit einigen
Jahren nachhaltig, an Bildungsveranstaltungen teilzunehmen. An religio-
ser Weiterbildung ist sie sehr interessiert, beklagt aber die ungeniigenden
Angebote. Zumeist ist sie auf sich allein gestellt und versucht ihre Bil-
dungsmaingel iiber ihre Religion durch Selbststudium zu beheben.

»Ich lese Biicher iiber Islam inzwischen wieder leider unregelmifig. Ich lese zur-
zeit eine Zeitschrift, wo auch vieles iiber Islam steht, da kann man auch sein Wissen
erweitern. Ich kann nicht so lange lesen und nicht ein ganzes Buch zu Ende lesen.
Heute muss ich auch fiir die Uni viel lesen, sodass ich iiber Islam heute immer so
zwischendurch lese.«

Falls sie tiberhaupt nicht weiterweif3, wie sie sich religios verhalten soll,
oder wenn sie auf ihre religiésen Fragen keine Antworten findet, fragt sie
ihren Ehemann oder versucht im Internet oder durch E-Mail-Anfragen an
ihre Freunde Aufklirung zu finden. Sehr hilfreich ist fiir sie auch ihr Frau-
engesprichskreis, in dem die Teilnehmerinnen einander helfen.

5.12.2.5 Die Dimension der Konsequenzen aus religiosen Uberzeugungen

Kindererziehung ist fiir Maryam eine wichtige Aufgabe, der sich die Fami-
lie und dariiber hinaus die Gesellschaft insgesamt zu stellen habe. Mit dem
heutigen Erziehungs- und Bildungsverstindnis ist sie nicht einverstanden,
weil die religiése Komponente meistens ausgeklammert wird. Folglich ver-
langt sie, dass den Kindern die religiosen Grundsitze unverfilscht vermit-
telt werden, damit es nicht zum Werteverfall in der Gesellschaft kommt.
Kinder und Jugendliche wiirden mit jhrem Leben besser zurechtkommen
und vor schlechtem Betragen bewahrt sein, wenn ihnen die Werte, die sich
aus der Religion ableiten, rechtzeitig vermittelt wiirden. Zu diesem Zweck
wird sie ihre Kinder friihzeitig in die religiésen Grundsitze einweisen und
ihnen die islamischen Gebote und Verbote verstindlich ans Herz legen.

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 2I9

»Heute wird das leider immer verdringt. Die wichtigen Werte verlieren! Sie werden
nicht mehr als verbindlich angesehen. Kein Respekt vor Alteren; Freundlichkeit,
Hilfsbereitschaft ist out; Liigen, Hass, Uberheblichkeit ist in. So kann es nicht wei-
tergehen, wird es auch nicht. Mit einem Glauben tut man eben viel Gutes, weil man
ja mit den Gedanken aufwichst: >Ich werde eines Tages sterben und fiir alle meine
Taten werde ich vor Gott Rechenschaft ablegen. Er wird mich belohnen oder bestra-
fen.< Und diesen Gedanken sollten wir auch den Kindern und Jugendlichen vermit-
teln. Ich denke, dass sie mit diesem Gedanken sich noch besser schiitzen kénnen —
vor Drogen, Klauen, Gewalt und so weiter.«

Da heutzutage vorwiegend Eltern und Verwandte dauerhaft an das islami-
sche Verbot des ehelosen Beischlafs erinnerten, verkennen die Jugendli-
chen in Maryams Sicht den Sinn dieses géttlichen Verbots und schrecken
vor solch »grofler Siinde« nicht zuriick. Maryam wiinscht sich deshalb,
dass den Jugendlichen der Sinn dieses Verbots geduldig erliutert wird.

»Man sollte hier den Sinn in den Vordergrund riicken, nicht das Verbot alleine. Vie-
le sehen nur dieses Verbot. Sie denken ja: >Es ist verboten! Das darfst du nicht und
dies darfst du nicht!« Solche Gedanken treiben die Jugendlichen erst dazu. Eins ist
absolut klar: Gott hat nicht aus Spaf dieses uns verboten, dahinter steckt ein grofRer
Sinn. Und wenn man den Sinn versteht, dann wird man sich auch an dieses Verbot

halten, weil man ja selbst davon profitiert.«

Fiir sie war die Ehe nur mit einem Muslim denkbar, weil Ehepaare mehr
Gemeinsamkeiten haben sollten als Unterschiede. Die gleiche Religion ge-
hort fur sie dazu. Wenn die Ehepaare nicht die gleichen Werte und Nor-
men vertriten, dann wiirde es in dieser Ehe, schon allein bei der Kindeser-
ziehung, zu Konfrontationen kommen, die die Harmonie einer Ehe aus-
hohlen wiirden. Thre Integration in diese Gesellschaft behindert nicht der
Islam, sondern einige muslimische und nicht muslimische Menschen aus
ihrer Umgebung. Der Islam fordert ihre Integrationsbereitschaft und un-
terstiitzt sie bei diesem Prozess.

»Wenn man den Islam niher betrachtet, wird man sehen, dass der Islam eine Integ-
ration sogar von Muslimen fordert, denn ein Muslim muss mit der Gesellschaft, mit
seinen Nachbarn und so weiter gut zusammenleben. Er soll mit ihnen gerecht und
freundlich umgehen, er darf sie nicht krinken oder gar verletzen. All die sozialen
Sachen sind im Islam fest verankert. Nur wir, die Menschen, kennen es nicht und
viele Muslime kennen es auch nicht. Dann sagen sie: >Nee! Deutsche, mit denen
wollen wir nicht.«< Das kommt halt nicht vom Islam, sondern aus den Vorstellungen
dieser Menschen, aus ihrer Unwissenheit.«

Seitdem sie sich mit dem Islam intensiv auseinandersetzt, erkennt sie, dass

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

220 | WEGE ZUR INTEGRATION

der Islam ein harmonisches Zusammenleben aller Menschen idealisiert,
was einer Integration in die hiesige Gesellschaft nicht im Wege stehe.

»Der Islam leidet unter der Unwissenheit der Muslime und der Nichtmuslime. Ich
habe es selber auch vor einigen Jahren entdeckt, dass der Islam ein gutes Zusam-
menleben fordert. Ich denke, mit der Zeit, wenn wir alle daraufhin arbeiten, wird es
klappen!«

Dass es im Glauben keinen Zwang und keine Gewalt gibt und geben darf,
war ihr nie anders bekannt. Jedwede Gewaltveriibung, abgesehen von Not-
wehr, verurteilt sie folgerichtig als unislamisch und verwerflich.

Mit einer Klarstellung wendet sie sich an die Gesellschaft:

»Man sieht es ja, die muslimischen Jugendlichen, die ihren Glauben ernst nehmen
und praktizieren, fallen nicht so in der Gesellschaft auf. Keine Kriminalitit, Kérper-
verletzung, Drogen, Alkohol und so weiter! Und das sollte diese Gesellschaft endlich
sehen und anerkennen. Die, die trotz ihres Glaubens das machen, nehmen den Is-
lam nicht ernst, sie heiflen oder bezeichnen sich selbst lediglich muslimisch.«

5.12.2.6 Einstellung und Bindung an Moschee und Imame

Maryam besucht wochentlich ein- bis zweimal einen Verein, der von jun-
gen Minnern und Frauen vor einigen Jahren in Berlin initiiert worden ist.
Hier organisieren sie gemeinsam Bildungs- und soziokulturelle Veranstal-
tungen. Dariiber hinaus ist ihr Wissensstand — bezogen auf andere musli-
mische Organisationen — spirlich, sie mafdt sich nicht an, deren Arbeit zu
beurteilen. Maryam insistiert, dass Menschen in ihrer Urteilsbildung be-
sonnener werden, um andere nicht in Gefahr zu bringen oder ausgegrenzt
zu werden.

»Wiirde ich sie bewerten, ohne einen wirklich zu kennen oder mit ihm gesprochen
zu haben — wie es in dieser Gesellschaft leider tiblich geworden ist —, bildet man
sich seine Meinung. Und diese Meinung ruht nur auf Informationen, die man ent-
weder von da oder dort gehort hat oder auf Medienberichten. Keiner hinterfragt die-
se Informationen. Das ist sehr, sehr gefihrlich, denn ich als Muslima weiff ganz ge-
nau, dass viele, viele Berichte und Informationen iiber den Islam und die Muslime
falsch sind. Ich finde solche Vorgehensweisen unmenschlich und nicht korrekt.«

Durchgehend lehnt sie Gruppierungen und Organisationen strikt ab, die
sich nicht dem Islam geradlinig und glaubwiirdig hingeben. Hinzu kom-
men auch alle, die es auf »Hass und Unruhe« in der Gesellschaft anlegen.
Prinzipiell pflegt sie den Gang zur Moschee. Einen festen Zeitplan tiber
ihre Moscheebesuche hat sie aber nicht. Als ihr Frauengesprichskreis sich

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

5. PERSONENBEZOGENE AUSWERTUNG: DIE ANTWORTEN DER JUGENDLICHEN | 221

in einem Nebenraum einer Moschee getroffen hatte, war sie fast jeden
Freitagabend dort. Heute sind ihre Moscheebesuche spirlicher. Im Monat
Ramadan und zu den verehrten muslimischen Tagen wie Geburtstag oder
Himmelfahrt des Propheten Muhammed bemdiht sie sich, in die Moschee
zu gehen, um am gemeinschaftlichen Gebet teilzunehmen.

Auf die Frage, woran sie zunichst denkt, wenn sie das Wort »Moschee«
hort, antwortet sie mit der Farbe »griin«, Gebet und Frieden. Die Moschee
ist fiir sie Gotteshaus, das allen unverkennbar offen steht. Die ureigene
Aufgabe der Moschee sei die Kommunikation zwischen den Glaubigen, fiir
die Angebote in der deutschen Sprache unentbehrlich seien.

»Jeder muss das Gefiihl haben, willkommen zu sein. Wenn ich aber in eine tiirki-
sche Moschee gehe, verstehe ich nichts; wenn ein Tiirke in eine arabische Moschee
geht, versteht er auch nichts. Das darf nicht sein. Zumindest sollten die Menschen
dort Deutsch anbieten und sprechen, die Landessprache sollte nicht dort die Mo-
schee beherrschen.«

Die Ausrichtung nach der Herkunftssprache und -kultur verursache, dass
sich viele Moscheegemeinden in Deutschland gegriindet hitten, die weder
miteinander kooperieren noch fiir einen Austausch eintreten konnen. Viele
in den Moscheegemeindevorstinden wiesen keine deutsche Sprachkompe-
tenz auf, was wiederum dafiir sorge, dass der Islam, speziell die Lebenswelt
der Muslime, nicht zutreffend reprisentiert werde.

»Ich denke, dass die vieles machen, viele Programme anbieten, helfen ... aber leider
nur von Herkunftssprache getragen. Sie kooperieren auch nicht miteinander, ob-
wohl sie ortlich nicht so weit auseinander liegen. Ich wiinsche mir, dass die auch
einige gemeinsame Programme machen, wie ein grofes Fest fiir alle, auch fur
Nichtmuslime. Denn wir miissen den Islam richtig darstellen. Von Nichtmuslimen
konnen wir es nicht erwarten, nur wiinschen.«

Fiir einen guten Imam sei unerlisslich, dass er tiber ein tiberdurchschnitt-
liches Wissen tiber den Islam und tiber solides Allgemeinwissen verfiige.
Vorziiglich sei ein verheirateter Imam, der die Sorgen und Probleme der
Familien besser analysieren und deuten kann. Erginzend halte er realisti-
sche und verstindliche Predigten. Dass ein Imam ein mustergiiltiges Ver-
halten hat und sich tiber seine Gemeindearbeit aktiv an gesellschaftlichen
Aktivititen beteiligt sowie eine ausreichende Kompetenz der deutschen
Sprache besitzt, miisse selbstverstindlich werden. Mittlerweile erfreut sich
Maryam an der neuen Generation von Imamen in den Moscheen, die stets
gemeinniitzige Aufgaben wahrnehmen. Mit Gliick erfillt sie, dass in man-
chen Moscheegemeinden die Freitagspredigten und andere Veranstaltun-
gen in deutscher Sprache stattfinden. Den erfolgreichen und qualifizierten

15.02.2026, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

222 | WEGE ZUR INTEGRATION

Imamen gebiihre seitens der Moscheegemeinden ein hoheres Verdienst
und seitens der Gesellschaft wiirdige Anerkennung fiir diese integrativen
Bestrebungen.

»Wie ein Pfarrer oder ein Rabbiner fiir ihre positive Haltung und Einflussnahme
auf Jugendliche gelobt und gewiirdigt werden, so sollten auch die Imame gewtirdigt
und gelobt werden. Sie leisten wirklich sehr sinnvolle und gute Arbeit, obwohl sie
keine richtig fundierten Ausbildungsméglichkeiten in dieser Gesellschaft haben. Sie
leisten trotz der mager bezahlten Stelle gute Arbeit. Ich kenne einen Imam, der
mich wirklich positiv beeinflusst hat — leider ist er aber wieder zuriickgekehrt.«

15.02.2028, 00:04:22.


https://doi.org/10.14361/9783839406694-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

