
23SOZIAL wirtschaft 6/2014

 MAGAZIN

ETHIK

Macht, Führung, Sinn

VON UTO MEIER
Prof. Dr. Uto Meier ist Hochschul­
lehrer für Religionspädagogik an 
der Kath. Universität Eichstätt-
Ingolstadt und wissenschaftliches 
Mitglied am Zentrum für ethische 
Bildung in den Streitkräften des 
Militärbischofsamtes. In Lehre 
und Forschung wie Weiterbildung 
beschäftigt er sich neben dem 
Kernfeld religiöser Identitätsbil­
dung mit dem Spezifikum ethi­
scher Verantwortung für authen­
tische Führungskräfte.
www.ku.de/rpf/lehrpersonal/
uto-meier

Das Nachdenken über Ethos und Ethik gewinnt in 
der Sozialwirtschaft zunehmend an Bedeutung. 
Nachdem betriebswirtschaftliches Handeln 
eingeführt und anerkannt ist, stellen sich 
wieder vermehrt Fragen nach dem Sinn und der 
Berechtigung sozialer Dienste und Einrichtungen.

Von Karl Kraus wird erzählt, dass er 
einen Studenten, den er seit Jahren nicht 
mehr gesehen hatte, fragte, was er denn 
nun studiere. Dieser habe stolz geant-
wortet: »Wirtschaftsethik«. Darauf Karl 
Kraus: »Da werden Sie sich entscheiden 
müssen!« (1)

Diese hintersinnige Anekdote macht 
vielleicht deutlich, dass die grundlegen-
den Spannungen im Bereich ökonomi-
schen Erfolgs schon vor hundert Jah-
ren bereits bewusst waren, nämlich die 
schwere Vereinbarkeit von Markt und 
Moral, von Ethik und Ebit, von Geist 
und Geld, oder heute von Umsatz oder 
Umwelt, wie die gängigen Dichotomien 
das Problem derzeit pointiert werden.

Diese Problematik ist keineswegs ge-
nuin für ökonomischen Erfolg indiziert, 
sie trifft auch – in abgewandelter Form – 
den Bereich sozialwirtschaftlichen Er-
folges, näherhin der Frage, welcher Füh-
rungsphilosophie und Führungsethik 
eine Institutionenleitung bedarf, um sich 
»erfolgreich« und gleichzeitig »verant-
wortet« zu verstehen.

Der ethische Blick auf den Erfolg

Mit Peter Ulrich (2) möchte ich den Er-
folgsbegriff erweitern und in einer drei-
wertigen Korrelation aufgehoben sehen 
(3): Als Formel hieße dies programma-
tisch verkürzt: Sinn + Gerechtigkeit + 
Effizienz = integrer Erfolg.

Hier sind selbstredend komplexere 
Fragestellungen noch enthalten, etwa wie 
sich »Wertschöpfung« legitimiert (für 

wen? Mit welcher Berechtigung? Wer ist 
anspruchsberechtigt?), inwieweit Sinn in 
öffentlichen Diskursen hergestellt werden 
kann, und inwiefern nicht auch Effizienz, 
als Funktion einer Überlebensnotwendig-
keit, gewisse Restriktionen mit sich bringt.

Gleichwohl dürfte klar sein, dass al-
lein der Markt (unfraglich als Effizienz-
Garant für Herstellung und Verteilung) 
und seine Gesetze es eben nicht allein 
richten, wie Gammelfleisch und Mäd-
chenhandel, wie Lehman-Pleite und die 
Widersprüche gänzlich unregulierter 
Finanzmärkte hinreichend belegen.

Ethik ist kein Wert unter vielen

Leider muss konstatiert werden, dass in 
der gegenwärtigen akademischen Debat-
te – nicht zuletzt in Unternehmen und 
Institutionen – nicht selten ein Katego-
rienfehler sich etabliert hat, der »Ethik« 
als Werte unter vielen begreift (4), und 
nicht als Maßstab, der alle Werte in eine 
verantwortbare Reihenfolge bringt.

Dahinter verbirgt sich ein nicht klei-
nes philosophisches Problem, dass sich 
gleichsam »das Gute« durch »das Nütz-
liche« ersetzen lasse, eine Position, die 
seit Georg Moore als »naturalistic fal-
lacy« in der Literatur diskutiert wird.

Es ist schlichtweg ein widersprüchli-
ches Verständnis von Ethik (jedenfalls 
in abendländischer Tradition), dass 
moralische Werte in manchen Unter-
nehmensleitbildern als ein Wert neben 
anderen präferiert werden, sozusagen 
neben den Leistungswerten, neben den 

https://doi.org/10.5771/1613-0707-2014-6-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 09:17:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1613-0707-2014-6-23


24 SOZIAL wirtschaft

MAGAZIN 

6/2014

sozialen Werten und neben den Kommu-
nikationswerten möge man auch noch 
ethische Werte beachten.

Es muss nämlich das Prädikat »gut« als 
»funktional gut« (gut für die Gesundheit, 
gut für den Umsatz, gut für das Unter-
nehmenswachstum) gänzlich von einem 
»unbedingt ethisch gut« unterschieden 
werden, denn es kann durchaus umsatz-
gefährdende Kontexte geben, die ethisch 
geboten sind, wo der Marktaustritt ver-
langt werden darf, ja muss.

Dieser utilitaristischen Position ei-
nes  – aus der Volkwirtschaftslehre 
kommenden (Jeremy Bentham und 
John Stuart Mill) – Moralansatzes hängt 
sein »Sitz im Leben« noch an: Es geht 
vermeintlich um Optimierung: »das 
größtmögliche Glück der größtmögli-
chen Zahl« heißt die allseits akzeptier-
te Ethik-Formel: »Diejenige Handlung 
bzw. Handlungsregel ist moralisch rich-
tig, deren Folgen für das Wohlergehen 
aller Betroffenen optimal sind.« (5)

Hier müssen aber Einwände um des 
Menschen willen formuliert werden. 
Das Wohlergehen, der Nutzen aller, ist 
eine abstrakte Verantwortungsinstanz, 
deren wir gegenüber meinen rechen-
schaftspflichtig zu sein. Damit ist ein 
(lange tradiertes) personales Gegenüber 
durch ein Abstraktum ersetzt, dem wir 
nur ein allgemeines Optimieren schul-
den. Es wurde aber vielleicht evident 
(6), dass die Optimierungsstrategie das 
Opfern und die Verzweckung von Men-
schen nicht verhindern kann, ja eher för-
dert, ist doch am Ende die Bilanzierung 
eines Nutzens für viele oft höher.

Wahrscheinlich beruht die derzeit 
hohe Konjunktur des Verantwortungs-
begriffes auch auf seiner klandestinen 
Konnotation, dass Moralität etwas Per-
sönliches ist, denn Verantwortung ist ja 
eine Kategorie des »Face-to-face«, ein 
Gegenbegriff zu den anonymen Mäch-
ten (und Märkten), die alle unsere Über-
zeugung und unser Gewissen gerne kau-
fen und gewinnen und anpassen wollen. 
Verantwortung ist eben ein Begriff des 
menschlichen Dazugehörens, eines Klar-
Werdens im Gespräch-Sein.

Warum »ethikorientierte 
Führung« auch erfolgreicher ist

Seit den Studien von Lawrence Kohlberg 
(7) ist deutlich geworden, dass eine »reife 
Moralität« aus bestimmten – man könnte 
sagen – vormoralischen Bewusstseinsstu-

fen herauswächst, wenn die Kultur des 
Kontextes – das Unternehmen, die Ins-
titution – dies zulässt und fördert. Mit 
Peter Ulrich (8) will ich der Hypothese 
nachgehen, dass ein Unternehmen, eine 
Institution so gut ist, wie das moralische 
Bewusstsein ihrer Teilnehmer, insbeson-
dere ihrer Führungsebene. Und dass diese 
»ethische Kultur« ebenso entwickelbar 
ist wie sie auch immer gefährdet bleibt, 
wenn die »oberste Heeresleitung« ihre 
Grundwerte nicht lebt und einfordert.

Für den Aufbau einer nachhaltigen 
Integritätskultur ist ein substantielles 
»Change-Management« (hier einmal 
anders verstanden), orientiert an mo-
ralischen Prinzipien, wesentlich, die 
tatsächlich (und nicht nur in den ein-
gerahmten »Code of Conducts«, über 
die nicht selten lächelnd die wirklichen 
Deals abgewickelt werden) von überle-
bensrelevanter Bedeutung sind, wie viele 
Studien über die faktischen »Wert-Kul-
turen« von Firmen belegen. (9)

Kontinuierliche Verantwortungsbil-
dung wäre so auch ein Schlüssel zum 
(langfristigen) Erfolg einer Unterneh-
mung wie dem Aufbau einer humanen 
Zivilgesellschaft.

Nicht jeder ist für alles 
verantwortlich – aber alle sind 
für das ihre verantwortlich

Gemeinhin (10) wird der Verantwor-
tungsbegriff in der neueren Debatte in 
einer vierstelligen Relation begriffen:

(1)	 Ein Verantwortungssubjekt (Per-
son, Firma, Institution) ist für ein

(2)	 Verantwortungsobjekt (Handlun-
gen, Aussagen) gegenüber einer

(3)	 Verantwortungsinstanz (Gericht, 
Gewissen, öffentliche Meinung) 
vor einem

(4)	 normativen Hintergrund (Regel-
werk als Kann- oder Soll- oder 
Muss-Regel, Qualität einer sittli-
chen Beziehung, deontologischer 
versus teleologischer Normenbe-
gründung) verantwortlich.

Damit ist allerdings noch nicht das we-
sentliche Moment des zugrunde liegenden 
Handlungsverständnisses geklärt. Denn 
auch Mafia-Mitglieder »verantworten« 
sich, indem sie persönlich für die einzu-
treibenden Schutzgelder haften und vor 
dem »Ehrenrat« ihrer »Ehrenwerten Ge-
sellschaft« sich rechtfertigen müssen. Ohne 

scharfe Klärung der ethischen Legitimität 
des normativen Hintergrundes ist also 
noch nicht viel für eine substantielle ethi-
sche Betrachtung gewonnen, es bliebe bei 
einem problematischen Relativismus, wenn 
der normative Hintergrund nicht aus seiner 
funktionalen Begründung (will sagen: gut 
als nur »gut-für-etwas«) befreit wird.

Zu einem sittlichen Handlungsakt 
gehört immer schon das Wissen um die 
Handlungsfolgen (und ihres Rechts- 
oder Unrechtscharakters) sowie der 
bewusste und freie Vollzug, dessen 
(Langzeit-) Folgen also noch dem Sub-
jekt zuzuschreiben sind.

Und dennoch gilt es zu bedenken, 
dass nicht jeder für alles verantwort-
lich sein kann und darf, allein wegen 
der unterschiedlichen Kompetenzen 
(und damit Einblicksreichweiten), die 
die Vorhersehbarkeit beeinflussen. Und 
natürlich vor der zugewiesenen Macht, 
die unterschiedlichen Entscheidungshö-
hen zur Voraussetzung haben.

Deswegen muss der Verantwortungs-
begriff im Blick auf seine Verantwor-
tungshöhe bedacht werden. Mit einem 
systemischen Blick unterscheidet man 
seit Luhmann eine

a)	 Verantwortungsethische Mikroebene 
unmittelbarer personaler Interakti-
on (individuelle Verantwortlichkeit 
in der konkreten Sacharbeit, als me-
thodischer Sorgfalt, Pflichterfüllung 
gegenüber den Rollenerwartungen, 
z. B. der unmittelbaren Gefahrenver-
meidung wie auch Auftragserfüllung) 
und damit unmittelbarer Verantwor-
tung vor den Zielen der beruflichen 
wie außerberuflichen Verpflichtun-
gen. Die Reinemachefrau in einem 
Altersheim ist nicht für ein proble-
matisches schlechtes Betreuungskon-
zept der Einrichtung zuständig, auch 
wenn sie die technisch-hygienische 
Voraussetzungen für den Betrieb der 
schlechten Einrichtung mitgestaltet.

b)	 Verantwortungsethische Meso-
ebene als die Verantwortung der 
Organisation(sziele), in der das Indivi-
duum steht. Auch ein Arzt kann sich – 
in Forschung und im Vollzug – um 
die Gesundheit eines Folterkandida-
ten kümmern – und damit seinen Job 
»gut« machen –, aber er sollte eben 
gar nicht in der Struktur eines die Per-
sonenwürde verachtenden Regimes 
arbeiten oder sich wissenschaftlich 
vorgängig dazu engagieren.

https://doi.org/10.5771/1613-0707-2014-6-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 09:17:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1613-0707-2014-6-23


25SOZIAL wirtschaft 6/2014

 MAGAZIN

c)	 Verantwortungsethische Makroebe-
ne, die den grundsätzlichen Fragen 
nachgeht, inwieweit beispielsweise 
Wissenschaft sich welchen Zielen 
unterordnen darf (Wissenschaft 
als von Zweck und Verwendung 
unabhängig verstanden, gar blind 
fortschrittsfixiert (ohne die Qualität 
von Fortschritt – und Fortschritt für 
wen? – zu reflektieren); diese Mak-
roebene ist daher als Reflexion der 
(finanziellen wie philosophischen) 
Rahmenbedingungen zu verste-
hen, unter denen beispielsweise 
Sozialwissenschaft sich bestimm-
ten Themenfeldern widmet (Kern-
physik oder Armutsbekämpfung? 
Wirtschaftswissenschaft als Lehre 
von Gewinnmaximierung oder Ge-
meinwohlmaximierung etc.). Letzt-
lich geht es hier um eine Allokati-
onsethik von Ressourcen, denn in 
der heutigen Forschungslandschaft 
wie der Sozialwirtschaft kommt nur 
voran, wer Ressourcen zugewiesen 
bekommt. Und diese Ressourcen-
zuweisungen sind ethisch begrün-
dungspflichtig für Entscheider.

Wenn diese Differenzierung unterschied-
licher Verantwortungsebenen richtig ist, 
gelten eben auch unterschiedliche Ver-
antwortungsgrade: Der Doktorand soll-
te einen Versuch nach Weisung seines 
Doktorvaters ausführen – er kann näm-
lich meist nicht wissen, dass eventuell 
seine Ergebnisse á la longue missbraucht 

werden; der Ordinarius muss sich schon 
intensiver fragen, welche Forschungszie-
le er anstreben kann, wem und wie seine 
Forschung dient und dienlich ist; und 
die Wissenschaftspolitik(er) wie die »sci-
entific community« müssen sich fragen 
lassen, vor welchem Menschenbild und 
vor welchen Wertpräferenzen sie Wis-
senschaft betreiben, wenn sie Milliarden 
in bestimmte Richtungen lenken oder 
Milliarden anderen Zielen vorenthalten.

Alle Ebenen müssen sich aber absolu-
ten Mindeststandards rechtfertigen, die 
nie unterschritten werden dürfen, wie sie 

etwa im Leitziel der Menschenwürde ge-
fasst sind. (11) Damit ist deutlich gewor-
den, dass Verantwortlichkeit jeweilig ist, 
sie kann nicht so einfach vor einem ein-
zigen Organisationsziel legitimiert wer-
den – beispielsweise dem der Profitabilität 
oder nur dem ideal Wünschenswerten – 
sondern sie muss sich über ihren Recht-
fertigungsgrund Gedanken machen.

Ethikorientierung in der 
Sozialwirtschaft: Was ist 
die elementar-essentielle 
Aufgabe einer Einrichtung?
Ich möchte hier für einen moralphiloso-
phischen Ansatz werben, der an die fast 
vergessene Überzeugung erinnern will, 
dass »das Gute das ist, was der Wirk-
lichkeit gerecht wird« (12) oder in alter 
Terminologie: Das Handeln folgt dem 
Sein (agere sequitur esse).

Ethik wäre so zuerst »Wirklichkeits-
aufmerksamkeit« (Spaemann) und keine 
wie auch immer geartete Zweckopti-
mierung und utilitaristische Zielreali-
sierung, etwa in Gestalt der Forderung, 
dass alle sozialen Institutionen letztend-
lich »Profit-Center« sein müssten. Mit 
Robert Spaemann kann man sagen, dass 
Ethik »nichts anderes, als die richtige, 
die wirklichkeitsgemäße Ordnung der 
Sachgesichtspunkte« (13) ist. Es geht 
also um das elementare Sollen, das die 
wesensgemäße (essentielle) Forderung 
einer Sache legitimiert, daher Elemen-
tar-Essentialismus genannt.

Ein Elementar-Essentialismus be-
gründet eine Norm nicht primär mit 
Nutzenoptimierung, sondern mit der 
Verpflichtung aus dem Wesen einer Sa-
che oder Beziehung: Es liegt eben bei-
spielsweise im Wesen des Richters, dass 
er unabhängig Recht spricht; niemand 
käme auf den Gedanken zu fragen, ob 
das Gericht zuerst »rentabel« sein muss; 
und es liegt im Wesen der Kommuni-
kation, dass sie wahrheitsapproximativ 
angelegt ist; und kein verantwortlicher 
Mensch käme auf den Gedanken, zuerst 
zu fragen, ob eine Aussage primär nütz-

lich ist; und das Wesen des Heilungs-
auftrages oder der Leidensminderung 
für den Arzt ist nicht durch irgend ein 
äußeres – grundsätzlich auch Sinnvol-
les – , wie beispielsweise Kostenerspar-
nis bestimmt , sondern eben zuvörderst 
durch den Heilungsauftrag gegenüber 
einem Menschen begründet.

Es lassen sich – nicht zuletzt im Be-
reich der Sozialwirtschaft – nicht wenige 
Segmente identifizieren, die sich eben 
nicht aus »Markttauglichkeit« legitimie-
ren (dürfen), sondern aus »Sinn-Taug-
lichkeit«. Und dafür muss die öffentliche 
Hand Verantwortung tragen.

Selbstredend schließt dies Wirtschaft-
lichkeitsdenken ein, dient ja gerade sorg-
fältig zielgebundene Mittelverwendung 
dem Auftrag einer sozialen Einrichtung. 
Und es ist durchaus kein Sakrileg, wenn 
soziale Einrichtungen ihr Knowhow 
auch einem interessierten Markt zur 
Verfügung stellen. Aber ihre Legitimie-
rung sollte nicht primär aus ihrer Ver-
marktbarkeit abgeleitet werden, wenn 
sie als unaufgebbarer Auftrag für eine 
menschengemäße Sozietät (von der Po-
litik!) definiert wurde.

Und das bedeutet dann für eine ver-
antwortbare Finanzierung, dass die öko-
nomische Basis einer Einrichtung nicht 
primär Marktgesetzen ausgeliefert sein 
darf. Daher ist – gerade im Blick auf das 
starke Wirtschaftlichkeitsgebot für die 
Sozialwirtschaft – sorgfältigst zu klären, 
ob eine Einrichtung als Service-Angebot 
zu verstehen ist, die im Markt bestehen 
kann – oder auch nicht -, oder ob das 
Wesen und die Aufgabe einer Einrich-
tung aus sich heraus geboten, und nicht 
primär aus seiner Markttauglichkeit zu 
legitimieren ist.

Ethikstandards in der 
Personalführung

Aus dem Gesagten ergibt sich, dass Füh-
rungskonzepte in der Sozialwirtschaft 
weniger den Schlagworten einer eindi-
mensionalen Erfolgsphilosophie nach-
laufen sollten, deren Sterne schon länger 
nicht mehr so recht leuchten, wenn von 
Mitarbeitern als Objekte, als Humanka-
pital oder Human resource gesprochen 
wird. In dieser einseitigen Perspektive do-
miniert als Beziehungsmuster ein Mittel-
Zweck-Denken. Hier sind eher individu-
alistische und primär ökonomi(sti)sche 
Werte vorherrschend, die Person wird oft 
nur als Kostenfaktor identifiziert, letzt-

»Die These sei gewagt: Ein Unternehmen 
ist so gut wie das moralische 
Bewusstsein seiner Führungsebene«

https://doi.org/10.5771/1613-0707-2014-6-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 09:17:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1613-0707-2014-6-23


26 SOZIAL wirtschaft

MAGAZIN 

6/2014

lich ist das Endziel Gewinnmaximierung. 
Der Prophet dieser neuen Religion ist be-
kanntlich Milton Friedman.

Anders hingegen ist der Ansatz von 
»ethikorientierter Führung« fundiert, wie 
er etwa von unter anderem von Dieter Frey 
(14) propagiert wird: Mitarbeiter werden 
als Subjekte gesehen, deren legitime Be-
dürfnisse wahrgenommen werden (Auto-
nomie und Entwicklungschancen werden 
respektiert). Beziehung wird hier unter 
Selbstzwecklickeit (nach Kant) verstanden, 
die in transparenter wie kongruenter und 
zielorientierter Kommunikation gelebt 
wird; die legitimen Aufgaben und Visio-
nen dient, aber keineswegs von diesen aus-
schließlich bestimmt ist. Grundrechte und 
Grundpflichten dominieren und Personen 
werden in ihrem Entwicklungspotential 
gesehen. Als Endziel der Mitarbeiterfüh-
rung steht »Sinnstiftung«, die unter geleb-
ter klarer Fairness (operationalisiert auch 
in einer erfolgs- wie bedürfnisbezogenen 
Entlohnung) realisiert wird.

Diese Form sach- wie mitarbeiterbe-
zogener Leadership zeitigt eindeutig – 
und zwar evidenzbasiert (15) – bessere 
Betriebsergebnisse. Sie erweist sich för-
derlich für den (langfristigen) Unterneh-
menserfolg wie für die Berufszufrieden-
heit aller Beteiligten. Die Maxime einer 
»ethischen Führung« lautet so auch: 
Wertschöpfung durch Wertschätzung!

Aus den sozialpsychologischen Er-
kenntnisgewinnen der Arbeitspsycholo-
gie wie auch aus dem langen Gedächt-
nis guter Führungstraditionen etwa der 
Klöster (16) lässt sich resümieren, wie 
ein Erfolg entstehen kann, der nachhal-
tiger und umfassender als kurzfristig 
nur ökonomischer Gewinn ist, denn 
dieser ruht auf Zielen wie Reputation, 
Akzeptanz und Fairness auf wie:

■■ Schätze sehen lernen, nicht Fehler 
suchen!

■■ Win-win-Lösungen anstreben!
■■ Sachebene von Personenebene trennen!
■■ Aufrichtig (kongruent) sich mitteilen!
■■ Feedback: sachorientiert geben, ohne 

Abwertung!
■■ Einbinden, nicht raus stellen!
■■ Verantwortungen eindeutig klären!
■■ Vergeben lernen (»Everyboby needs a 

second chance!)
■■ Mit dem Theologen und Unterneh-

mensberater Ulrich Hemel könnte 
man als Guidelines guter, also ethisch 
basierter Institutionenleitung folgen-
de Standards formulieren (18):

■■ Professionalität als Wertschöpfung
■■ Tue das gut, was du tust! Unterneh-

mungen und Institutionen müssen le-
gitime Bedürfnisse erfüllen und auf-
tragskongruent sein! Gut gemeint ist 
noch nicht gut!

■■ Vertrauen und Wertschätzung: Es gilt 
ein grundsätzliches »Du bist o.k.«: 
Erfülle das in Dich gesetzte Vertrauen 
aus den legitimen (Rollen-) Erwar-
tungen an Dich und gewähre anderen 
Vertrauen und Anerkennung!

■■ Transparente Kommunikation: 
Nur Kongruenz bindet nachhaltig! 
Wahrhaftigkeit ist Voraussetzung 
aller gelingenden Interaktion, aber 
mit unterschiedlicher Zugehörigkeit 
in Diskursorten! Diskretion und 
Offenheit müssen angemessen aus
balanciert sein!

■■ Zielklarheit und Strategie: Transpa-
renter Kurs ist gefordert! Alle Leiten-
den haben die Pflicht, ihren »Kurs« 
zu artikulieren und alle Betroffenen 
das Recht, Kursvorgaben und Ziele 
zu bejahen oder zu befragen.

■■ Persönliche Verantwortung: Zuschrei-
bung. Aus Achtung vor Mitarbeitern 
und im Dienst der Sache muss per-
sönliche Verantwortung gelten, mit 
geklärter Verantwortungsreichweite 
und deutlicher Verantwortungs(ab)
stufung!

■■ Personenwürde: Personalität achten 
ist letzter Maßstab! Die personale 
Würde ist immer zu achten: Kein 
Zweck heiligt die Verletzung des Per-
sonenkerns!

Anschließend soll in einem resümieren-
den Überblick eine ethische Kriteriologie 
entworfen werden, die als Maßstab für 
das gelten kann, was nicht mehr einem 
»Gut für etwas« unterworfen werden, 
sondern als Richtlinie für ein »Gut an 
sich« herangezogen werden kann. Der 
Meier-Pagano-Filter (18) will eine pri-
märe ethische Entscheidungshilfe dar-
stellen, die Führungskräften aus der 
großen abendländischen Tradition eine 
prinzipienbasierte Unterscheidungshilfe 
eröffnet (vgl. Abb.).

Entscheidungsgrundlegungen mit 
diesen Prinzipien werden schwerlich 
noch Handlungen legitimieren, die sich 
unter den Maßstab moralisch begründe-
ter, also ethischer Verantwortung stellen 
wollen.

Implementierung einer 
»ethischen Führungskultur«

Neben den Faktoren einer notwendigen 
Proklamation von entsprechenden Füh-
rungsrichtlinien, neben Multiplikatoren-
Gewinnung und der unbedingten klaren 
und transparenten Führungsauthentizi-
tät der Leitung, braucht es selbstredend 
eine Diagnose vorhandener Integritätslü-
cken, die die Soll-Bruchstellen zwischen 
den drei großen Ebenen einer Unterneh-
menskultur der »Artefacts« (sichtbare 
Strukturen und Zeichen), der »Values« 
(Öffentlich propagierter Werte) und den 
»Basic assumptions« (normative Hinter-
grundannahmen), betreffen, die jede Un-
ternehmenskultur ausmacht. (19)

Der Meier-Pagano-Filter soll eine ethische Entscheidungshilfe sein, mit dem Führungs­
kräften auf dem Hintergrund abendländischer Tradition eine prinzipienbasierte Unter­
scheidungshilfe eröffnet wird.

https://doi.org/10.5771/1613-0707-2014-6-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 09:17:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1613-0707-2014-6-23


27SOZIAL wirtschaft

 MAGAZIN

6/2014

Diese normativen Hintergrundan-
nahmen (»Woran glauben wir wirk-
lich?«) und dem, was gelebte Instituti-
onenkultur ist (»Wie wir wirklich han-
deln und entscheiden!«), müssen erkannt 
und bearbeitet werden. Desgleichen soll-
te die Differenz zwischen dem verein-
barten (und erarbeiteten!) Code of Con-
duct und dem tatsächlichen beruflichen 
Handeln analysiert und gegebenenfalls 
problematisiert werden. Schlussendlich 
sollte dem »Moral point of view« stän-
dig ein Forum gegeben werden, besser 
eine Stelle (den Ethic-Officer), die die 
Einhaltung der »Verfassung« einer Ein-
richtung zu seiner ureigenen (Teil-)Auf-
gabe machen kann.

Dieser Prozess sollte auf individuellen 
Ebenen installiert werden (Moralische 
Urteilsbildung wie Zivilcourage-Anrei-
ze), dieser Prozess braucht aber auch 
organisationale Rahmenbedingungen 
(eine offene Integritätskultur, eine klare 
Anlaufstelle für Dilemma-Situationen) 
und – last baut not least – eine Führung, 
die wirklich eine Kultur der Integrität 
und der Verantwortung als Basis aller 
institutionalen Zielverwirklichung will.

Nur dann macht eine ethische Wei-
terbildung, die Arbeit an einem gelebten 
wie lebbaren Code of conduct und viele 
weitere Engagements für eine Kultur der 
Integrität Sinn. Führung macht eben nur 
dann Sinn, wenn Macht über Führung 
(nach-) sinnt.� n

Bei dem Artikel handelt es sich um die 
überarbeitete Kurzfassung des gleich-
namigen Vortrages auf der ConSozial 
2012.

Anmerkungen

(1)	 Zitiert nach: Uto Meier/Bernhard 
Sill (Hg), Führung.Macht.Sinn. 
Ethos und Ethik für Entscheider 
in Wirtschaft, Gesellschaft und 
Kirche. Regensburg (Pustet Verlag) 
2010, S. 5. In diesem Sammelband 
sind wesentliche Positionen der 
hier nur kurz skizzierbaren Füh-
rungsethik breit diskutiert.

(2)	 Peter Ulrich, Der entzauberte 
Markt. Eine wirtschaftethische 
Orientierung. Freiburg i. Br. 2002. 
Auch: Thomas Maak/Peter Ulrich, 
Integre Unternehmensführung. 
Ethisches Orientierungswissen für 
die Wirtschaftspraxis. Stuttgart 
2007.

(3)	 Vgl. dazu Peter Ulrich 2002, S. 30, 
wo er mit dem Begriff »wirtschaft-
liche Vernunft« bereits wesentliche 
Kategorien der Ethik integriert: 
Sinn und Gerechtigkeit und Effi-
zienz als drei Aspekte eines umfas-
senden Erfolgsverständnisses, das 
er zu einem integrierten Verständ-
nis von »Wertschöpfung« erweitert.

(4)	 Tendenziell etwa bei Wieland, Jo-
sef (2006): Gesellschaftliche Ver-
antwortung der Unternehmen. In: 
Unternehmensethik im Spannungs-
feld der Kulturen und Religionen. 
Stuttgart, S. 2-10 zu beobachten, 
vgl. das Schaubild S. 8.

(5)	 Höffe, Otfried (2003): Einführung 
in die utilitaristische Ethik. Tübin-
gen, 3. Auflage, S. 11.

(6)	 Spaemann 2001: Über die Unmög-
lichkeit einer universalteleologi-
schen Ethik, S. 193-212.

(7)	 Vgl. zur Kohleberg-Theorie: Fritz 
Oser/Wolfgang Althof, Morali-
sche Selbstbestimmung. 4. Auflage 
2001.

(8)	 Thomas Maak/Peter Ulrich, Inte-
gre Unternehmensführung. Ethi-
sches Orientierungswissen für die 
Wirtschaftspraxis. Stuttgart 2007, 
hier Kapitel/Modul 14, Ethische 
Kompetenzbildung, S. 471-493.

(9)	 Vgl. dazu Thomas Maak Peter 
Ulrich, Integre Unternehmensfüh-
rung, a. a. O., hier Kapitel/Modul 
9: Responsible Change & Morali-
sches Lernen, hier besonders Seiten 
327-329 über »Moralische Reife-
grade von Unternehmen«.

(10)	Zusammenfassend: Assländer, Mi-
chael; Grundlagen der Wirtschafts- 
und Unternehmensethik. Marburg 
2011.

(11)	Vgl. dazu: Meier, Uto: Über Gren-
zen und Leitplanken: ethische Ver-
antwortung heute – jenseits zweck-
rationaler Vernunft; elementarmo-
ralische Einwürfe gegen eine Ethik 
der Güterabwägung ; ein Plädoyer 
für eine Rehabilitation des »von 
Natur aus Rechten«. In: Kontakt : 
Informationen zum Religionsunter-
richt im Bistum Augsburg. (2012) 
Heft 4. S. 7-20.

(12)	So Spaemann 1982, S. 91.
(13)	Spaemann 1982, S. 89.
(14)	Vgl. dazu zusammenfassend: Die-

ter Frey u. a., Unternehmenserfolg 
durch ethikorientierter Unterneh-
mens- und Mitarbeiterführung. In: 

Uto Meier/Bernhard Sill (Hg), Füh-
rung.Macht.Sinn. Ethos und Ethik 
für Entscheider in Wirtschaft, Ge-
sellschaft und Kirche. Regensburg 
2010, hier: 637 656.

(15)	Dieter Frey, ebd. Belegt mit sozial-
wissenschaftlichen Evaluierungen, 
vgl. Literatur dazu: 654-656.

(16)	Vgl. dazu: Stefan Kiechle SJ, Mit-
arbeiter führen. Anregungen aus 
den Satzungen des Jesuitenordens. 
In Meier/Sill 2010, S. 501–512. 
Auch: Anselm Bilgri, Wege zum 
Sinn-Erfolg. Die Benediktsregel als 
Richtschnur einer verantwortungs-
bewussten Unternehmensführung. 
In: Meier/Sill 2010, S. 525–536. 
Notger Wolf OSB, Alter Wein in 
neue Schläuche. Moderne Füh-
rungsverantwortung auf der Basis 
der Regel Benedikts von Nursia. In: 
Meier/Sill 2010, S. 379-393.

(17)	Ulrich Hemel, Wirtschaftlichen 
und ethischen Mehrwert schaffen. 
Führen mit werten und Zielen. In: 
Uto Meier/Bernhard Sill (Hg.), 
Zwischen Gewissen und Gewinn. 
Werteorientierte Personalführung 
und Organisationsentwicklung. 
Regensburg 2005, hier: S. 144-156.

(18)	Erstmalig in: Uto Meier: Über 
Grenzen und Leitplanken : ethi-
sche Verantwortung heute – jenseits 
zweckrationaler Vernunft ; elemen-
tarmoralische Einwürfe gegen eine 
Ethik der Güterabwägung ; ein Plä-
doyer für eine Rehabilitation des 
„von Natur aus Rechten“. In: Kon-
takt : Informationen zum Religi-
onsunterricht im Bistum Augsburg. 
(2012) Heft 4. S. 7-20, hier S. 20.

(19)	Edgar H. Schein, Organizational 
Culture and Leadership, Hoboken 
N.Y. 1987, zitiert nach der deut-
schen Ausgabe, Bergisch Gladbach 
2003, hier S. 31.

https://doi.org/10.5771/1613-0707-2014-6-23 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 27.01.2026, 09:17:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/1613-0707-2014-6-23

