Dritter Teil: Die latente Moderne: Ent-deckung
der generativ-destruktiven Asthetik

So vertrackt ist es in der Kunst um
den Fortschritt bestellt. Das Altere
kann das Neuere iiberholen.

TH. W. ADORNO

A. Das Bewegungsgesetz der (De-)Komposition
(Adornos Alban-Berg-Interpretation)

... da Sie doch Einer sind, der nur
auf’s Ganze geht (Gott sei Dank!) ...

ALBAN BERG AN ADORNO

Man kann des Eindrucks nicht sich
erwehren, dafl in musicis die Philoso-
phie weiter sei als die Musik ...
Adornos musikalische Schriften sind
musikalischer als die Musik.

H.-K. METZGER

Adornos Alban-Berg-Interpretation ist keine musikhistorische
Analyse. Sie malt nicht mit Grau in Grau eine alt gewordene Ge-
stalt. Vielmehr grabt sie in der Musik Bergs die Potentiale zukiin-
ftiger Musik aus. Nicht geht es Adorno bet seinen Analysen um
die geschichtliche Einordnung Bergs, sondern ,,beinahe um deren
Gegenteil“ (18, 650). Aber auch nicht geht es ihm bloff um das
Moderne bei Berg. Adorno will vielmehr aufzeigen, ,,worin das
— fast mochte ich sagen: unverwelkliche — Moderne Bergs be-
steht” (18, 651). Mit dieser Analyse antwortet Adorno auf das
Altern der Neuen Musik, damit aber auch auf das ,Ende“ und
den , Tod“ der Kunst im allgemeinen.

In der Berg-Interpretation wird das ,,Unverwelkliche“ nicht

191

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

allein der Moderne, sondern eine Art Bewegungsgesetz der Mu-
sik, ja der Kunst iiberhaupt ent-deckt; durch diese Interpretation
wird die Gestalt der Musik Bergs sichtbar und verjiingt und fiir
die verfahrene Situation am ,,Ende der Kunst® tauglich: Adornos
Vorgehen geradezu ein Musterfall der von ihm geforderten
Lkunstpraktischen Funktion von Asthetik*.

Getrost darf man diese Analyse einen schockierenden avantgar-
distischen Skandal nennen, auch wenn sie bislang kaum wahrge-
nommen, ihr Einfluf auf Kunst und Asthetik am Ende des
20. Jahrhunderts denkbar gering ausgefallen ist. Denn mit diesen
Interpretationen geht Adorno, wie es Berg selbst thm zugemutet,
von thm gefordert hat, ,auf’s Ganze“ — wenn es auch ginzlich
auflerhalb Bergs Erwartungshorizont gelegen haben dirfte, dafs
Adorno anhand seiner — Bergs — Kompositionen auf’s Ganze ge-
hen wiirde.

Adornos Interpretation ist der Faktur der Bergschen Kompo-
sitionen bis ins Detail verpflichtet, geht aber — wie wohl jede ernst
zu nchmende Interpretation — letztlich dartiber hinaus. Sie ist zu-
dem ,selektiv®. Man kann das — mit begrenztem Recht — kritisie-
ren, und ohne weiteres lassen sich andere Interpretationen heran-
zichen, die gerade auf die ,alten Formen® bei Berg abheben. Das
soll hier nicht geschehen. Im Gegenteil: Es geht hier vor allem um
die ,Pointe“ von Adornos Interpretation. Und wenn man hier
tiberhaupt von , Legitimation® sprechen kann, dann letztlich und
vor allem unter Berufung auf eine ,Entwicklungstendenz®
abendlindischer Musik und Kunst.

Vor allem mit seiner Berg-Interpretation, so die hier vertretene
These, ist Adorno — wie H. K. Metzger konstatierte — weiter als
die Musikpraxis, auch weiter als die Musikpraxis der neunziger
Jahre, obgleich diese, wenigstens in ihren besten Gestalten, in
mancher Hinsicht mit Adornos Anliegen kohdriert; in diesem —
recht verstandenen — Sinne ist Adornos asthetisches Denken ,,mu-
sikalischer als die Musik*.

In Punkt I wird eingegangen auf die Aktualitit Bergs fiir ein
asthetisches Denken, das das Verstummen der Moderne ernst
nimmt: In Bergs Kompositionen kann man Adornos Postulat ein-
gelost sehen — zumindest tendenziell eingeldst sehen —, daf} die
Kunst auf ihren ,Untergang® zu antworten habe mit der , Einver-

192

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

leibung® dieses Untergangs. Der Sinn dieser Rede aus der post-
humen , Asthetischen Theorie® wird damit nicht allein konkreti-
siert, sondern doch wohl erst eigentlich verstindlich. In diesem
Zusammenhang ist auch darauf einzugehen, warum fiir Adorno
die bisherige Berg-Interpretation und -Rezeption — dies gilt auch
fir seine eigenen fritheren Versuche — ungentigend ausfiel; zu the-
matisieren ist, daf§ sich Adorno bei seinen lebenslangen Ver-
suchen der Berg-Analyse schliefllich ,ein neuer Begriff von Ana-
lyse* herausgeschalt hat.

Punkt II erortert dann die von Adorno herausgearbeiteten
Charakteristika der Bergschen Komposition. Der Punkt wird un-
tergliedert in die Kapitel: 1. Auflésungstendenz der Musik: Riick-
ruf ins Nichts; 2. Komponieren aus dem Nichts: die Erzeugung
der Gestalt; 3. Musik-Struktur: Gestaltung aus dem Nichts ins
Nichts hinein; mehrschichtiges Héren; Wahrnehmbares/Nicht-
wahrnehmbares.

1. Bergs Aktualitit:
die Antwort auf das Verstummen der Moderne

Schlecht mystisch muten Stellen aus Adornos ,Asthetischer
Theorie” an, in denen davon die Rede 1st, dafl die Kunst Zuflucht
suche ,bei ihrer eigenen Negation®; daff sie tiberleben wolle
»durch ihren Tod“ (7, 503). Die an ihrem Ende angelangte
Kunst*® habe eine neue Qualitdt erlangt: sie verleibe sich ihren
Untergang ein (vgl. 7, 474). Wie allerdings dieses Kunst-Stiick
ins Werk zu setzen ist, bleibt in der ,Asthetischen Theorie®
offen. Die dort bemiithten und vor allem auf Beckett bezogenen
Begriffe, mittels deren dem Auferstehungsglauben der Ruch des
leeren Wahns genommen werden soll, sind nicht weniger kryp-
tisch: ,Nullpunkt®, ,zweite Welt“, ,Nichts“ (7, 52f), ,Stand-
punkt, der keiner mehr ist“, ,unendliche Fille® (7, 371/474).
Noch der - fiir die Austreibung des der Kunst notwendigen ds-
thetischen Scheins verantwortliche — Reduktionismus bewege
»gleichwie in einem Differential sich weiter” (7, 3091).

0 Vel. hierzu BRSTER TEIL, C.I.

193

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese enigmatischen Begriffe und Sitze finden sich nun auch in
Adornos Berg-Interpretation; und durch diese Interpretation erst
wichst thnen Gehalt und Sinn zu. Es lifit sich hier konkret und
differenziert zeigen, was es denn heifit, dafl die Kunst ihren Un-

tergang sich einverleibe. Dabei muff man Adorno nicht einmal
»ein Wemg gegen den Strich lesen“?; es geniigt, die Berg-Inter-
pretation Adornos im Hinblick auf dle These vom , Ende der
Kunst® und der ,Einverleibung® dieses Endes ,auf den Punkt®
zu bringen. Um dies zu sehen, muff man zuallererst, und noch
bevor man sich der Berg-Analyse Adornos inhaltlich zuwenden
kann, sich dariiber klarwerden, daff Adornos Berg-Analysen in
engem Zusammenhang mit seiner Analyse der verstummenden
Moderne, mit der Erérterung der These vom ,,Ende der Kunst®
stehen.

1. Adornos Berg-Analyse:
Im Horizont des Verstummens der Moderne

Adornos Berg- Interpretatlon steht nicht nur im Horizont der
Erérterungen eines moglichen ,Endes von Kunst“ — sie ist durch
diesen Horizont auch forciert worden. ,Krise“, , Altern, ,Ab-

sterben®, , Tod“, ,Untergang® und ,, Ende der Kunst — das heifst

21 Wellmer (1985), 104. Wellmers im Zeichen der Postmoderne erfolgender Ver-
such einer Relonstruktion der Asthetik Adornos aus dem Geist von Habermasens
Theorie des kommunikativen Handelns ist erhellend. Es scheint aber, vor allem
die ,kunstpraktische Funktion der Asthetik® betreffend, erfolgversprechender,
auch interessanter zu sein, der von Adorno gelegten Spur einer, wie im folgenden
zu zeigen ist, nicht mehr auf den einen Form-Sinn verpflichteten Asthetik zu fol-
gen. Hierfiir ist es aber notwendig, sich von der Fixierung auf die ,Asthetische
Theorie“ durch einen lingeren Blick auf die musikasthetischen Schriften zu 16sen.
Im folgenden — so steht zu hoffen — kann gezeigt werden, daf} es hier gar nicht
nétig ist, Adornos ,zentrale Kategorien gleichsam von innen her in Bewegung zu
bringen und aus ihrer dialektischen Starre zu l6sen (Wellmer (1985), 10), da sie
selbst schon in Bewegung sind. Mit Recht hat C. Dahlhaus in seiner Rezension des
Berg-Buches hervorgehoben, daff man den Eindruck gewinne, Adorno sei im Ver-
lauf seiner sich tiber drei Jahrzehnte erstreckenden Berg-Analysen ,empfindlich
geworden gegen ein deutliches Hervortreten der dialektischen Konstruktion, als
sei er, in Angleichung an seinen Gegenstand, Bergs Musik, mehr um Uberginge als
um Antithesen bemitht® (Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 21 vom 25.1.69,
Literaturblatt).

194

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fiir Adorno in musikasthetischer Hinsicht: ,Aleatorik®, die ,dem
dinghaft entfremdeten Zufall sich anheimgebende Musik“ (7,
373), und ,Serialismus®, die totale Quantifizierung der Musik,
haben den ,,Sinn“ der Musik zerstort.

Zu diesem Endpunkt einer hypertrophierenden, integralen, alle
Ausdrucksmomente eliminierenden, damit aber in die leere, froh-
liche Fahrt mathematisierender Manipulationen miindenden Ra-
tionalitit und deren blofler Umkehrung — dem losgelassenen Zu-
fall - ist man gelangt durch eine Einstellung, die alle Tradition als
Heteronomie ahndet, abstrakt negiert und sich dem Zwang zum
Neuen verschreibt, was schliefflich, die Ressourcen sind begrenzt,
in der Erschopfung des Innovationspotentials und im ,,Kanon des
Verbotenen®, im ,Verstummen®“ der Kunst endet.

Dieser dahinsiechenden, todkranken Kunst empfichlt Adorno
Bergs kompositionstechnische Funde, genauer: Bergs durch
Adornos Analysen eruierte kompositionstechnische Funde als
Heilmittel. Ist in der ,,Asthetischen Theorie®, im Kapitel ,Mog-
lichkeit von Kunst heute” wie im Paralipomenon zur Erérterung
der These vom ,,Ende der Kunst® — hier steht die Musik exempla-
risch fiir die Situation von Kunst tiberhaupt —, von ,verdringten
Aufgaben und Moglichkeiten (7, 373), von ,konkret offenen,
vielfach wie unter einem Bann unbegangenen Moglichkeiten (7,
475) die Rede; werden ,uneingeloste ... Aufgaben® auch im Zu-
sammenhang des ,Alterns der Neuen Musik“ (Diss 153) ange-
mahnt, so liegen diese unbegangenen Méglichkeiten fiir Adorno
generell in der atonalen, vor der Ausbildung der Zwolftontechnik
gelegenen Phase der Zweiten Wiener Schule, im besonderen aber
und vorbildhaft in der Musik Alban Bergs — auch dort noch, wo
Berg die Zwolftontechnik adaptiert, ja ansatzweise bereits seriel-
les Verfahren erprobt, diese Techniken aber immer seinem spezifi-
schen Kompositionsduktus eingliedert und nicht umgekehrt sein
Komponieren dem Schema opfert.

Die Berg-Analysen Adornos, insbesondere die der fiinfziger
und sechziger Jahre, nehmen nun immer wieder, verdeckt oder
offen, auf die Situation der leerlaufenden, sich ithrem Tod zunei-
genden Kunst Bezug. Der Aufsatz ,, Ton®, der das Bergbuch eréff-
net, wurde erstmals 1955 publiziert, also ein Jahr nach dem , Al-
tern der Neuen Musik“, Adornos schonungsloser Abrechnung

195

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit der sich an Webern orientierenden und ihm sich als subjekt-
austreibende, materialfetischistische Bastelei darstellenden seriel-
len Kompositionsweise. Dieser Aufsatz, von Adorno 1960 bei
den ,Tagen zeitgenossischer Musik® auch vorgetragen, schliefit
mit einer, bel Adorno durchaus nicht iiblichen, Aufbruchstim-
mung und einer Heroisierung, ja geradezu Apotheose des Mirty-
rers Berg: Alban Berg habe sich ,,der Vergangenheit als Opfer an
die Zukunft dargebracht” (13, 334).

In seinen weiteren Berg-Interpretationen folgt Adorno dem
Entwicklungsprozefl des Komponierens der fiinfziger und sech-
ziger Jahre sehr genau — und je nach Entwicklungsstand und
Aktualititsgrad 1afit er seine Spitzen gegen den aktuellen Kom-
positionsbetrieb los. So heifit es 1956 — die serielle Schule nihert
sich threr Akme -: , Erst heute, da das losgelassene, seines wider-
strebenden Musikstoffes ganz entauflerte Konstruieren ins kunst-
gewerblich Ornamentale oder kunstfremd Stoffliche zuriick-
zuschlagen droht, tritt das Wahrheitsmoment an Bergs schamhaft
lichelnder Bedachtsamkeit ganz hervor ... Je mehr die Pro-
duktion heute jene Dimension des Komponierens, die sprach-
dhnliche, verleugnet, um so exemplarischer werden fiir sie die
Werke Bergs, allen voran die Lyrische Suite fiir Streichquartett.”
(16, 911)

1961, die serielle Kompositionsweise hat ihren Hohepunkt
tiberschritten, konstatiert Adorno eine ,gegenwirtige Krise der
Reihenkomposition® (16, 420), sieht mit diesem Abriicken seine
Diagnosen der fiinfziger Jahre bestitigt und wittert Morgenluft
fiur Bergs kompositionstechnische Funde: Berg ,wird fiirs
gegenwirtige Komponieren fallig“ (16, 414). Explizit propagiert
Adorno Berg nun als die Antwort auf die Frage nach dem Ende
der Kunst, welches beziiglich der Musik fiir thn auch darin be-
steht, dafl im Kompositionsmaterial keinerlei Entwicklung,
Fort-schritt, mehr moglich ist (vgl. Diss 147f): ,Heute erst,
nachdem die pure Evolution des Materials einen Schwellenwert
erreicht hat, sicht kompositorische Phantasie, die aus dem Im-
mergleichen ausbrechen méchte, in jene vertikale Unendlichkeit
(der Bergschen Kompositonstechnik, G.S.) sich gedringt.“ (16,
425) Adorno sieht jetzt eine ,, Korrespondenz zwischen Berg und
dem Geist, der heute sich bildet” (16, 419); das ,,jiingste Bediirt-

196

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nis ... scheint ... genau dem zu korrespondieren, was Berg in
einigen seiner bedeutendsten ... Gebilden vor Augen stand
(16, 4151).

2. Kritik ungeniigender Berg-Interpretation:
Berg als Praemoderner; die Gefahr einer ,falschen Auferste-
hung der Kunst

Mit Adornos Propaglerung von Bergs komposrcorlschen Funden
gehen hartnickig seine Invektiven gegen cine ungeniigende Berg-
Interpretation einher. So wehrt er immer wieder die Meinung ab,
Berg sei Spatromantiker (vgl. z.B. 13, 430). 1961 spricht er sogar
vom ,,Cliché des psychologisch zerfasernden Spatromantikers®
(16, 417), mit dem Berg hartnickig traktiert werde.

Das Entkriften des Vorwurfs, Spatromantiker zu sein, ist fiir
Adorno eine delikate Angelegenheit. Hatte er doch selbst von
»Bergs Affinitit zu Wagner® (13, 329) gesprochen. Noch das
Bergbuch fihrt im Untertitel den Begriff des ,kleinsten Uber-
gangs“; Ubergang aber ist bei Adorno die ,Wagnersche Kunst®
(13, 449; 16, 100). Alban Berg bleibe , zeitlebens ein Wagnerianer
(19, 489). Dartiiber hinaus sind die von Adorno gekniipften Bezie-
hungen zu Mahler — ,Bergs entschiedene Neigung zu Mahler®
(18, 460) — Legion: Nicht nur treffe zu, daff Mahler in mancher
Hinsicht ein ,,Vorbild“ fiir Berg gewesen ist — Berg habe manch-
mal gar ,,offen im Mahlerschen Tonfall geredet® (16, 93). Des wei-
teren wird Bergs Verwandtschaft mit Schubert (z.B. 20.2, 786)
und Schumann (z.B. 16, 89) betont.

Daf diese Affinitdt Bergs zu den genannten Komponisten zwar
in der Tat bestehe, das Eigentliche Bergs aber darauf nicht zu re-
duzieren sei — dafiir wendet Adorno nun einen umfangreichen
advokatorischen Begriffsfonds auf. Berg sei kein umganglich Ge-
mifligter, im , Entscheidenden® sei er ,um nichts nachgiebiger als
Webern und Schénberg selbst (16, 414), ja ,,im Hang zur Liqui-
dation des Themas“ sei er ,radikaler als seine TFreunde“
(16, 4181). Von Bergs ,,Differentialtendenz“ konne man zwar be-
haupten, sie habe im , Tristan® ihr ,fernes Urbild“, tiberbiete die-
ses aber derart, ,daff ein ganz Neues sich verwirklicht® (16, 417).
Den Marsch aus den Drei Orchesterstiicken op. 6 nennt Adorno

197

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sogar ein ,Extrem der Moderne® (16, 425), demgegentiiber We-
bern etwas Traditionelles habe.

Aber diese Verteidigung Bergs dient nicht nur der Ehrenret-
tung des ,,Avantgardisten®. Mehr noch ist sie von alles entschei-
dender Bedeutung fiir Adornos der todkranken Kunst zugedach-
tes Theoriekonzept: Empfiehlt Adorno Berg als Vorbild
kiinftigen Komponierens, so ist dies, falls Berg essentiell Roman-
tiker ist, nichts anderes als die von Adorno bei anderen Gelegen-
heiten gegeifielte Flucht in die Tradition. Diese Flucht in die Tra-
dition, die Wiederaufnahme des ehemals giiltigen, nun aber
ausgebrannten kompositorischen Materials, verbietet sich somit
a priori auch in der Musik. Denn so leer die Kompositionen der
seriellen Schule auch sein mégen: Dem romantischen Ausdruck
widerfihrt auch nach Adorno die Destruktion zu Recht, auch
nach Adorno darf dsthetische Rationalitit nicht gebremst werden,
das romantische Idiom gehort auch fiir ithn zum ,Kanon des
Verbotenen®.?? Die Restitution des romantischen kompositori-
schen Idioms wire nach Adorno gewifl eine ,falsche” Auferste-
hung der darniederliegenden Kunst.

Daher ist es nur konsequent, wenn Adorno all denen, die in
Berg einen Spatromantiker sehen, vorwirft, sie ,seien nicht mitge-
kommen® bei dem, was in Bergs Kompositionen vor sich gehe; sie
hitten ,eine etwas kleinliche Vorstellung vom Modernen®
(16, 415),* sie verwechselten ,die Farben mit der peinture®
(16, 415). Bergs Bedeutung sei fiir die gegenwirtige kompositori-
sche Situation ,kaum nur geschen, geschweige denn fiir andere
Komponisten recht produktiv geworden® (16, 415).

3. Ein neuer Begriff von Analyse

Diesen spezifischen Verblendungszusammenhang sucht Adorno
nun zu durchstoflen mit Analysen, in denen er die Modernitit
Bergs aufzeigen will. Bergs Musik aber ist Adorno so modern, so
neu und andersartig, dafl sie von einer Analyse herkdmmlicher

22 Vgl. ersTER TEIL, C.I.1a ,Konsequenz: integrale Rationalisierung®.

2 Davon diirfte Adorno dann wohl auch seine Berg-Passagen aus der ,Philoso-
phie der neuen Musik® nicht ausnehmen; vgl. z.B. 12, 37f: ,, Wozzek® ist ein Mei-
sterwerk, ein Werk der traditionellen Kunst.“

198

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Manier im Entscheidenden nicht gefafit werden kann. Daher ,hat
ein neuer Begriff von Analyse ihm sich herausgeschalt® (13, 324).

Was nun zeichnet diesen neuen Begriff von Analyse aus? Wo-
durch definiert sich der alte Analysebegriff? Im Umfeld der eben
zitierten, 1968 niedergeschriebenen Passage schweigt sich Ador-
no uber den Inhalt dieser beiden Begriffe von Analyse aus. Doch
wird in dem in derselben Arbeitsphase entstandenen Rundfunk-
vortrag iiber Alban Berg die ,,iibliche musikalische Analyse® (18,
668) dadurch bestimmt, daff sie als ,,selbstverstandlich vorausset-
ze“, dafl es ,der Form® eines Kunstwerkes darum gehe, aus ,ei-
nem Minimalen ein Ganzes aufzubauen®. Dagegen nun wird ,,der
Begriff der Analyse ... einmal bei Berg so sehr sich umzuwenden
haben, wie seine Musik sich umwendete vom Ziel des Ganzen
weg auf das Kleinste, in dem das Ganze verschwindet” (13, 372).

In dieser allgemeinen Bestimmung bleibt der ,neue Begriff
von Analyse dunkel genug. Authellung kann er schliefllich nur
durch Adornos konkrete Analysen selbst erfahren. Doch stehen
auch diese noch unter dem Vorbehalt, dafl sie ,vielfach schwan-
kend“ seien — zwischen Betrachtungen, die ,,der dlteren Form von
Analyse noch verpflichtet” seien, und ,physiognomischen De-
skriptionen, die aufs Entscheidende zielen“ (13, 374).

Im folgenden Punkt sei nun versucht, genau die Aspekte der
Analyse Adornos zu thematisieren, die das ,,Entscheidende®, das
yunverwelklich Moderne* der Musik Bergs zu ent-decken su-
chen. Und diese Analysen Adornos wagen sich in der Tat sehr
weit vor. Mit ihnen hebt er Berg nicht nur iber Webern und
Schénberg hinaus — sie propagieren ,,im Zeitalter des Untergangs
der Kunst“ die Musik Bergs als die Auferstehung der Kunst, der
kein Tod mehr etwas anhaben kann, weil sie sich den Tod schon
einverleibt hat, weil sie ,Leben als Inbegriff von Tod“ ist. Es ist
dies fiir Adorno eine ganz spezifische ,,Dialektik von Leben und
Tod der Kunst: Sind wir — nach dem biblischen Spruch — inmitten
des Lebens vom Tod umfangen, so zeigt die ,nicht linger ana-
chronistische“ Asthetik an der Musik Bergs: In ihrem und durch
ithren Untergang wird die Kunst vom Leben getragen.

199

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

I1.  Konstitution der Bergschen Musik:
Das Ineinander von Gestaltung und Auflosung

Legte man einem in der Kunst und Asthetik des Ostens Bewan-
derten entsprechende Passagen aus Adornos Berg-Interpretatio-
nen vor, ohne ihm Thema und Autor zu nennen — er wahnte sich
wohl in eine dsthetische Abhandlung iiber zenbuddhistisch inspi-
rierte Kiinste wie das No-Schauspiel, die Zen-Malerei oder die
Haiku-Dichtung versetzt. Paradoxe Formulierungen wie ,ge-
formte Gestaltlosigkeit, ,,Anarchie — Chiffre des Gesetzes®, ,,Le-
ben als Inbegriff von Tod“; dsthetische Imperative der Art ,Wirf
weg, damit du gewinnst!“; Verweise auf das Unhorbare, auf ein
unsichtbares/unhérbares Kraftzentrum, das die Gestalt speise; die
Betonung der konstitutiven Funktion des Weggelassenen, des
Schweigens und der Pause; die Abneigung gegen alles dsthetisch
Selbstherrliche und die damit einhergehende Priferierung des
Schwebenden, Verschwindenden, Ubergingigen und eines Infi-
nitesimalprinzips; ja schliefilich (und anfinglich) die stindige
Nennung des , Nichts®, in das alle dsthetische Setzung veschwin-
de und aus der es wieder hervorgehe —: all dies wire ithm nur zu
vertraut.

Erfdhrt er dann, dafl dies das Analysevokabular, und zwar das
an den entscheidenden Stellen eingesetzte Analysevokabular ei-
ner asthetischen Abhandlung iiber westlich atonale Musik ist,
wiirde er das zunichst fiir einen schlechten Scherz, bei zuneh-
mend glaubwiirdiger Versicherung aber fiir eine starke Zumutung
halten. Um diese Zu-mutung, durchaus im Heideggerschen Sinne,
handelt es sich in der Tat bei Adornos Berg-Analyse. Und der
Mut des Rezipierenden als Antwort auf diese Zumutung mufl
wachsen, je jiingeren Datums Adornos Analysen sind, die Ador-
no selbst zu alledem noch ,am wichtigsten® von all seinen Ana-
lysen waren.*

Um diese Zumutung als Zumutung begreiflicher und verstind-
licher zu machen, ja um sie vielleicht dadurch erst als Skandal
sichtbar zu machen (man braucht die Behauptung nicht scheuen,

#+ Vgl. die Vorrede zum Bergbuch: ,,Am wichtigsten in dem Buch ist dem Autor
freilich das, was er eigens dafiir, erst 1968, verfafSte.” (13, 323)

200

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daf in der Zeit, in der Adorno konstatiert, dafd die Avantgarde die
»~Komik gealterter Jugend® ereilt, die dsthetische Analyse, in ei-
nem subtileren, raffinierteren Sinne freilich, schockierend zu wer-
den beginnt), — um also die Zumutung aufzuzeigen, wird das We-
sentliche und Neue der Analysen Adornos in drei Punkte
untergliedert: In einem ersten Punkt ist zu erdrtern, was Adorno
als ,Auflésungstendenz® der Bergschen Musik, ja als ,, Auflésung
ins Nichts“ bezeichnet; ein zweiter Punkt thematisiert das ,Kom-
ponieren aus dem Nichts: die Erzeugung der Gestalt'; und ein
dritter Punkt die Gesamtstruktur dieser Musik, die ,Gestaltung
aus dem Nichts ins Nichts hinein® und die damit zusammenhin-
genden Probleme eines mehrschichtigen (strukturell-atomisti-
schen) Horens.

1. Auflésungstendenz der Musik: Riickruf ins Nichts

Es ist fiir den Leser der Berg-Analysen Adornos (durchaus auch,
oder soll man sagen: erst recht fiir den mit der Musik Bergs sich
vertraut wahnenden) geradezu frappierend, in welchem Ausmafl
und mit welcher Gewichtung Adorno an der Musik Bergs die
»lendenz zur Selbstauflosung” (18, 671 oder z.B. auch 13,
372)*, die ,Kraft der Auflésung und Dissoziation (18, 653),
das ,Entgleiten® (13, 330) und das ,,Chaotische (13, 386) betont.

a. Nicht Substanzen, sondern Funktionen

Immer wieder insistiert Adorno darauf, dafy man es in der Musik
Alban Bergs nicht mit ,festen Elementen® (13, 326), mit ,Verfe-
stigung® (13, 373) zu tun habe. ,Vielleicht erst heute, im ,,Zeit-
alter Becketts und des schneidenden Mifltrauens gegen jegliche
asthetische Selbstsetzung® (18, 668), konne man dies ganz
erkennen.?® Bergs Musik zeichne sich durch ,metaphysische Be-

2 Den Aufweis der ,,Tendenz zur Selbstauflésung® der Musik Bergs bezeichnet
Adorno als das Hauptmotiv auch seines im Jahr seines Ablebens gehaltenen
Rundfunkvortrages ,Alban Berg: Oper und Moderne® (vgl. 18, 671).

2% Damit lifit Adorno Berg an der Aktualitit Becketts partizipieren, an einer Ak-
tualitit, die weder von Schonberg noch Webern erreicht werde (vgl. 18, 668); er
gibt damit aber auch den entscheidenden Hinweis fiir eine Interpretation seiner
kryptischen Beckett-Passagen aus der ,Asthetischen Theorie®.

201

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

scheidenheit” aus — und unvereinbar damit wire, wenn dem ein-
zelnen Element ,ein Sein“ (13, 328) zugesprochen wiirde. Berg
»~widerstrebte wohl die endliche, in sich ruhende Gestalt“ (18,
504). Getragen von der ,unstillbaren Sehnsucht nach dem Amor-
phen, Gestaltlosen®, kann die Musik Bergs das ,,musikalische Et-
was“ (13, 3731), als ,Verdinglichung® (13, 374), als ,,dingliche Ver-
hdrtung® (18, 483), nicht ertragen.

Substanz- und Funktionsbegriff verhelfen Adorno zur sprach-
lichen Artikulation dieses Grundzuges Bergscher Musik. Es wiir-
den hier ,musikalische Substanzen in Funktionen verwandelt®
(13, 409). Adorno redet vom ,funktionalen Prinzip“ (13, 389),
von Bergs ,,Funktionalismus“ (13, 416) und ,funktionalem Den-
ken“ (13, 455) — um darzulegen, daf} es hier nicht um einzelne,
selbstgefallige und selbstherrliche Tongestalten geht, sondern um
tibergingige, sich gegenseitig bestimmende, ineinander ver-
schwindende, sich substantiell entméchtigende.

Diese ,Entsubstantialisierung® bezieht Adorno dann explizit
auf ,,den Klang®, ja er redet gar von der ,, Tugend eines gleichsam
korperlosen Orchesters” (13, 390, vgl. auch 16, 98 und 16, 104).
Ebenso spricht Adorno von ,Entmaterialisierung” (16, 102) und
»Immaterialitait“ des herrschenden Tones (16, 102) bzw. Vorder-
satzes (13, 413).

Versteht sich, daff dies immer nur vergleichsweise gemeint sein
kann — insofern nimlich tiberhaupt noch etwas erklingen, also
sich ,materialisieren” muff, um erklingend sich als ,entmateriali-
siert” zu bekunden.

Und Adorno versiumt es nicht, ,dies alles ... zu konkretisie-
ren“ (16, 101) — etwa durch Vergleich einer Stelle mit spezifisch
Bergscher Instrumentation mit der Instrumentation, wie sie bel
Reger oder selbst bei Debussy ausgefallen wire, nimlich ,,mit
vollen tiefen Streichern und Hornern als Substanz® (16, 101). Bei
Berg dagegen: ,sehr gedeckter Holzbldserklang, ... verdoppelt
durch Streicherpizzicati, die den dichten Bliserton brechen, ohne
ihn irgend aufzufiillen; die Akkordik dazu in gestopften Hornern,
ganz immateriell ... Sogleich dann die charakteristische Technik
des instrumentalen Umschlags; der Klang wird nicht in breiten
Flichen entwickelt, sondern atomisiert, er wechselt dauernd.”
(16, 101)

202

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses charakteristisch Schwebende, Verschwebende bei Berg
konstituiert nach Adorno nicht allein das musikalische Einzel-
ereignis, sondern auch die musikalische Form als ganze.

b. Negative Totalitit; Amorphes, Chaos, Schwebendes

In Bergs Werken treffe man, so Adorno, auf ,etwas hochst Para-
doxes, den ublichen Vorstellungen von Form ganz Entgegenge-
setztes“. Es gehe der Form nicht darum, aus einem Minimalen
»ein Ganzes aufzubauen®. Dagegen hege Bergs Musik ,,den Ver-
dacht des Affirmativen (18, 668). Eher drange es die Musik dazu,
»durch ihren Verlauf, ja durch die grofle Form selbst, sich ... zu-
riickzunehmen® (18, 668). Die ,grofien Bergschen Formen® seien
»auf die Negation ihrer selbst” (13, 329) angelegt. Fiir diese Art
von Form priagt Adorno den Begriff der ,negativen Totalitat (18,
670): Die minimalen Motive wollen nicht zu einem ,,Ganzen von
Macht und Grofle zusammenschiefien® (13, 326), vielmehr wende
Bergs Musik sich vom ,,Ziel des Ganzen weg auf das Kleinste, in
dem das Ganze verschwindet® (13, 372). Virtuell werde ,,der gan-
ze Satz zu seinem eigenen Auflosungsfeld® (13, 372).

Daher rithrt auch der Charakter des ,,Amorphen, Gestaltlosen®
(13, 373), des ,,Chaos“ dieser Musik, der Charakter ,trostlos offe-
ner Unendlichkeit” (13, 325), der den spezifischen ,,Ton“ dieser
Musik bestimmt: ,,Dieser Ton kennt nicht ... die Selbstverherrli-
chung®; diese Musik ,setzt ... niemals sich selber. Alles Insistie-
ren ist ihr fremd.“ (13, 330)

¢. Musikalische Zellteilung; Mikrotechnik

Die nicht affirmative Form sowohl wie das entsubstantialisierte
musikalische Einzelereignis verdanken sich der spezifischen kom-
positorischen Technik der Aufspaltung dessen, womit der Kom-
ponist arbeitet (des ,Materials“), in kleinste Elemente — verdan-
ken sich einer Art ,,Atomisierung® (13, 326) oder auch, aus dem
biologischen Begriffsfonds, ,,Zellteilung® (18, 654). Der Grund ist
einsichtig: Das kompositorische Arbeiten muf} sich dem Setzen
vorgegebener, hingesetzter, also vor der kompositorischen Arbeit
liegender, durch ,Einfall“ oder ,Zitation® gegebener Gestalten,
wie z.B. Themata es sind, verweigern, da sie dem Grundcharakter
der Bergschen Musik, ihrer Auflosungstendenz, kontrir wiren.

203

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Es muf} alles in ,kleinste, motivische Bestandteile aufgeldst ...
sein® (20.2,795), und es darf — zumindest tendenziell — nicht mehr
thematisch gearbeitet werden:*” ,Die thematischen Modelle
schrumpfen: sie reduzieren sich auf minimale Motiveinheiten.”
(13, 393) ,Im Hang zur Liquidation des Themas war ohne Fra-
ge ... Berg radikaler als seine Freunde. (16, 4181)

Explizit analysiert Adorno dieses mikrologische Prinzip an der
Klangfarbe, so z.B. an der Instrumentation von Bergs Frithen
Liedern: Eine ,Geschlossenheit des Klangbildes“ werde nicht
pratendiert; das Hauptmittel der Instrumentation ist der ,instru-
mentale Umschlag: der stetige Wechsel der Farben, die in kleinste
Einheiten aufgeldst sich aneinander fiigen ...« (16, 99).

27 Wie es Adorno etwa bei Hindemiths ,, Konzert-Musik fiir Klavier, Blechbliser
und Harfen“ — einem ,duflersten Gegensatz“ zu Bergs ,Weinarie“ — konstatiert:
»--- €s ist thematische, nicht motivische Konstruktion. Das will sagen: es werden
gewisse thematische Komplexe, etwa im Sinne von Fugenthemen, wiederholt, oh-
ne in ihre kleinsten, motivischen Bestandteile aufgelost zu sein.” (20.2, 795) —
»Themen®, ,Melodien® kénnen dann aber auch bei Berg vorkommen bzw. ,wie-
derkehren®, so z.B. in der ,Lulu®. Sie ist — im Vergleich zum ,Wozzeck® - fiir
Adorno ,Gesangsoper” durch ,die geschwungenen melodischen Linien der Stim-
men® (13, 480). Die Melodien niherten sich sogar ,,dem tiberkommenen Duktus
der Melodiebildung* (13, 480; vel. auch 16, 417, wo Adorno von ,plastischesten
melodischen Einfillen® spricht, itber die Berg verfiigte, wann immer er sie brauch-
te; durch die Bergsche Konzeption eines ,ineinandergewachsenen, triebhaft sich
ausbreitenden Organismus® wiirde aber ,den Einzelgestalten ihre gewohnte Sinn-
falligkeit entzogen® (geschrieben 1961)). Bei Analyse der ,Lyrischen Suite® kon-
statiert Adorno: ,Es gibt ... wieder Themen, oftmals weitausgesponnene ... (13,
454) Und in dem erst 1968 verfafiten ,Epilegomena zum Kammerkonzert®
schreibt Adorno: ,Er erlaubt sich wieder Themen im vorkritischen Sinne ...« (13,
436; Hervorhebung G.S.) Wenn man weiff, mit welch normativem Gehalt der
Begriff der ,Kritik® bei Adorno aufgeladen ist (auch fiir die Kunst gilt ihm (18,
176): ,der kritische Weg ist allein noch offen), dann kann man diese Stelle, mithin
also Adornos Bewertung dieses Vorgangs der ,Riickkehr®, kaum mifiverstehen.
Es wird dem Leser und Interpreten bewufit, daff Adornos Berg-Interpretation von
einem Telos geleitet wird. So kann er zwischen ,Bergischester” Musik (16, 416),
d.h. diesem Telos entsprechender Musik, und Berg-Musik, zwischen einem ,,vor-
sichtigen®, vor sich selbst erschreckenden Berg und einem Berg des ,,organisierten
Chaos“ (16, 418) differenzieren. — Thematisch ,darf* (Bergs) Musik nach diesem
Legitimationsprinzip erst wieder arbeiten, wenn sie die Themen ,.entstehen lifit*
(vgl. hierzu I1.2b dieses Abschnitts). — Irrefiihren lassen darf man sich nicht durch
die Rede Adornos, Bergs Musik sei panthematisch. Denn dem liegt (obgleich er
ypanthematisch® auch als Gegensatz zu ,athematisch* verwendet (vgl. 16, 501))
folgendes Verstindnis zugrunde: Ist alles thematisch —jede Note ist abgeleitet, aus
dem Motivzusammenhang gefolgert (vgl. 16, 416) —, so ist nichts mehr thematisch:
»Totale Thematik schligt um in deren Negation.“ (16, 186; vgl. auch 16, 416-419)

204

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Adorno analysiert die ,minimalen Motiveinheiten (13, 393),
das ,Kleinste“ (18, 656), das ,mikrologische Element seines
Komponierens® (13, 342), auch mit Hilfe der mathematischen Be-
griffe ,infinitesimal“ (13, 373/342) und ,Differential“ (16, 416).
Kraft dieses infinitesimalen Charakters konne dieses ,Kleinste®
weigentlich gar nicht mehr als Element aufgefafit werden® (13,
373). Daher spricht Adorno — symptomatisch fiir den neuen Cha-
rakter von Analyse — von ,tendenziell unendlich kleinen Einhei-
ten® (18, 654).

Am besten geriete diese Musik durch kaum noch oder schon
gar nicht mehr wahrnehmbare kleine Einheiten; angewiesen aber
auf Materialisation, mufl sie sich mit der Tendenz zu diesen ,,un-
endlich kleinen Einheiten“ begniigen.

Damit aber diese kleinsten Einheiten klein bleiben, sich also
nicht plotzlich Teilgestalten bilden und Teilkomplexe verselb-
stindigen, bedarf es des kontinuierlichen kleinsten ,,Ubergangs®
von einer Einheit zur anderen.

d. Ubergang

Das Phianomen des ,,Ubergangs“ in der Musik Bergs war Adorno
immerhin so wichtig, daf} er es in den Titel des Bergbuches auf-
nahm: ,Der Meister des kleinsten Ubergangs*. Dieses komposi-
tionstechnische Moment sicht Adorno schier tiberall am Werk:
Bergs Musik sei ,ein einziger Ubergang“ (13, 355); ,alles ist
Ubergang® (15, 341; vgl. auch 18, 581).%*

»Ubergang® bedeutet zunichst allgemein: ,liickenloses Inein-
ander® (15, 341) und ,stindige Vermittlung® (18, 664), sichernde
Vermittlung: Keine einzelne Gestaltung darf sich aus dem Fluf§
der Musik herausheben, darf nicht — nach Bergs von Adorno
mehrmals tiberlieferter Formulierung — wie ein Nagel aus dem

2 Dafl manches von dem, was Adorno in jiingeren oder auch nicht mehr ganz so
jungen Jahren iiber Berg schrieb, durch die Analysen der spiteren Jahre revidiert
wird, belegt beziiglich der Kategorie des Ubergangs z.B. jene Passage aus der
»Philosophie der neuen Musik, in der es heifit, dafl ,heute ... gerade in der
ernstesten und verantwortlichsten Musik das Mittel des kleinsten Kontrasts ver-
lorengegangen® sei (12, 79); und , kleinster Kontrast® wird hier als ,Mannigfaltig-
keit in den zartesten Ubergingen® (12, 79) verstanden. Merkwiirdig mutet es aber
an, dafl Adorno bereits 1930 das , Prinzip des kleinsten Ubergangs®, , Bergs Infi-
nitesimalprinzip®, hervorgehoben hatte (vgl. 20.2, 785).

205

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Brett herausstechen: ,Der permanente Ubergang weicht jede in
sich verfestigte Gestalt auf.“(13, 393) Jede musikalische Gestalt
ist dem Fluf§ der Komposition unterworfen. Dieses ,liickenlose
Ineinandergepafitsein®, das , Ineinandergefugte und -gefiigte der
Musik, ithr Sprungloses® (13, 429), geht zwar auf Wagner zuriick,
geht aber doch ,weit tiber das hinaus, was Wagner je unter dem
Begriff dachte®; Berg treibt diese Kunst des Ubergangs bis zur
yuniversalen Vermittlung® (13, 429).

Ubergang ist bei Berg, dem Meister der musikalischen Zelltei-
lung und des Kleinsten, ,kleinster Ubergang® (13, 376): minimale
Verinderung der nachfolgenden Gestaltung gegeniiber der vor-
herigen. Das ,Mittel“ des Ubergangs ist das des ,unendlich Klei-
nen“ (18, 477) und kann lokalisiert werden sowohl in der motivi-
schen Struktur als auch in der Klangdimension: Keine Gestalt
steht separiert und fir sich selbst, sondern bildet sich aus klein-
sten Einheiten und wird sofort wieder in diese aufgelost.

In beiden Fillen kann die Technik des ,Restes” Verwendung
finden: Bezieht sich der Ubergang auf die motivische Struktur,
so hilt jedes neue Motiv ein Moment des alten Motivs fest, das
als ,Bindemittel“ der neuen Gestalt an die alte dient. Oftmals
findet sogar ,eine unmerkliche Verwandlung” (16, 99) einer Mo-
tiveinheit in eine andere statt. So auch beim Klang: die Instrumen-
tation ist so eingerichtet, daf§ bei jedem Wechsel Klangsubstanz
aus dem alten Klang in den neuen Klang iibergeht. Berg hat eine
»Vorliebe“ dafiir, Klinge zu verschmelzen; indem er beispielswei-
se den alten Klang bis zum Pianissimo abschwicht und im Pia-
nissimo in eine andere Farbe iiberfiihrt, ,ohne daff der Eintritt der
neuen auffiele® (13, 447; vgl. auch 18, 634) — also ein ,unmerkli-
cher Ubergang von einer Farbe in die andere® (18, 481). ,,... Klin-
ge wechseln, indem Elemente des vorhergehenden Klangs — vor-
her spielende Instrumente oder Gruppen — als ,Rest® bewahrt und
in den folgenden Klang aufgenommen werden, damit der neue
variierte Klang sich unmerklich aus dem vorhergehenden entwik-
kelt.“ (13, 389; vgl. auch 16, 104)

Das ,,dominierende Materialprinzip“ (13, 393) des Ubergangs
ist in Adornos Analyse der Halbtonschritt, , der gerade eben tiber
den bloflen Ton hinausfithrt, ohne doch diesem gegeniiber melo-
disch sich zu profilieren; diesseits noch der Plastik der Interval-

206

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

le ...“ (13, 327). Adorno spricht von ,,chromatisch gleitender ...
Harmonik® (18, 498). Berg sei als einziger unter den Meistern der
neuen Musik ,durch und durch Chromatiker” (13, 327), und die
tiberwiegende Zahl seiner Themen reduziere sich auf Halbton-
schritt (vgl. 13, 327).

Und dennoch heifit ,permanenter Ubergang® bei Berg nicht,
dafl keine exzessiven (Klang-)Kombinationen mdoglich wiren,
sondern heiflt vielmehr, daf er jegliche exzessive Kombination
ymotiviert“ und dafl ,nichts ... einfach gesetzt, alles herbeige-
fithrt* wird (13, 403). Dafl die Kunst des Ubergangs durch solch
jahen Umschlag nicht allein gewahrt, sondern zur hochsten Mei-
sterschaft gefiihrt wird, verdanke sich einer , Technik der Vorbe-
reitung” (13, 402; vgl. hierzu Adornos Konkretisierung: 16, 100,
Fufinote 1).

e. Mustkalischer Todestrieb; Nichts; ,Kapuzinerprinzip® reduktiv
Mit den Begriffen , Todestrieb“ und ,Nichts erreicht Adornos
Intention, die Auflésungstendenzen der Bergschen Musik zu zei-
gen, ihren Fluchtpunkt. Der Begriff ,Nichts“ stellt durchaus
nicht die Ausnahme, gar den ,, Ausrutscher® in Adornos Analysen
dar; vielmehr setzt ithn Adorno an prominenten Stellen seiner
Analyse ein: Dieser Begriff treibt die Momente des Funktionalen,
Nicht-Affirmativen, des Kleinsten und des Ubergangs auf die
Spitze, oder umgekehrt: Diese Momente zeigen sich nun als Mo-
mente des Nichts. Fir Atomismus, Zellteilung und gleitenden
Ubergang ist das Nichts das Gravitationszentrum, das ,,schwarze
Loch® der Bergschen Musik, das alle musikalische Artikulation
anzicht und einsaugt.

So ist der fiir den Bergschen ,Ubergang® dufierst wichtige
Halbtonschritt das materiale Aquivalent des ,Nichtigen®
(13, 327): Er fithre ,gerade eben” iiber den Ton hinaus, ohne sich
diesem gegeniiber melodisch zu profilieren. Die Durchbildung
der Details meine ,fast etwas wie deren Vernichtung, Auf-
hebung® (16, 416). Bergs kompositorischer Geist sei es, der jede
Gestalt ,dem Zero andhnle” (15, 341). Der gesamte organisch wu-
chernde Reichtum von vielen Gebilden Bergs wie die komposito-
rische Kraft, das Diffuse zu binden, erweise sich ,,vom Zentrum
her nur als Mittel, der Idee, daff alles nichts sei, Nachdruck zu

207

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verlethen durch das kontrastierende Aufgebot eines michtigen
musikalischen Daseins ...“; dieses kontrastierende Aufgebot
sversickert ... ins Nichts“ (13, 327).

Nun mag man freilich fragen, welchen Sinn denn diese Rede-
weise habe. Bringt Adorno hier nur sein ,Gefithl“ zum Aus-
druck, das im giinstigsten Falle dann auch das Bergs hitte sein
konnen?2?

Moglich, dafl nicht jeder Musische in der Musik Bergs den spe-
zifisch Bergschen ,,Ton“ hort, den Adorno vernimmt: ,Versenkt
man sich in Bergs Musik, so ist es einem manchmal, als spriche
seine Stimme mit einem aus Zartheit, Nihilismus und Vertrauen
ins Hinfalligste gemischten Klang: nun ja, eigentlich ist alles iiber-
haupt nichts. (13, 326) Aber es zeichnet Adorno eben auch hier
in dieser fiur den Musik-Analytiker doch recht prekiren Lage
aus — man erinnere sich seiner Rede von einem ,neuen Begriff
der Analyse —, dafl er es nicht bei einer vagen Stimmungsbekun-

29 Dieses ,Nichts laf3t sich nach zwei Richtungen verstehen, oder besser: Es lafit
sich verstehen in einem eigentlichen, starken Sinn und in einem metaphorischen,
schwachen Sinn. Die erste Lesart scheint das ,Nichts“ zu ontologisieren und als
Jreal” zu behaupten, die zweite aber wiirde das ,,Nichts“ in einem ,,tendenziellen®
Sinne verstehen, als Bewegung vom definiten Seienden zum aufgel6sten Seienden,
zum Chaos im Sinn der Unordnung. Zweifellos ist bei Adorno vom ,,Nichts® sehr
oft im zweiten Sinne die Rede. Aber damit ist die Verwendung dieses Begriffs bei
ihm nicht ganz erfaflt, vielleicht wird damit sogar der eigentliche Aspekt von
Adornos Analysen unterschlagen, der nicht unbedingt in der Intention Adornos
gelegen haben mufl. Adornos Analyse wiirde dadurch in eine faszinierend-gefihr-
liche Nihe zur Asthetik der zenbuddhistisch inspirierten Kiinste gelangen (und
damit auch in Konkurrenz zu der auf andere Weise zenbuddhistisch legitimierten
Asthetik John Cages treten). Gleichzeitig kann man von diesen zenbuddhistischen
Kiinsten lernen, daff man fiir die starke Lesart nicht den Preis der metaphysischen
Hypostasierung bezahlen mufi, da das ,Nichts“ - recht verstanden — nichts ,,an-
deres® zum ,Etwas® ist; aber das spricht ja auch Adorno aus, wenn er beispiels-
weise vom tiiberkommenen musikalischen Hausrat, den Berg zertriimmere,
schreibt: ,Er ist das Nichts, das vollig in Beziehungen verschwindet; er ist das
Etwas, von dem der isthetische Schein noch in der radikalen Durchkonstruktion
brennend zehrt.“ (13, 417) — Es liflt sich zeigen, daf8 Adornos gesamte Musik-
asthetik — dort vor allem, wo sie genuin philosophisch agiert — im Nichts ihr Zen-
trum hat, dafl sich dieser Nichts-Gedanke aber erstin seiner Berg-Intepretation zu
erfiillen, d.h. zu konkretisieren vermag. Insofern ist Adornos Berg-Interpretation
der Mittel- und Fluchtpunkt seiner Musikasthetik. Zur Bedeutung des Nichts, des
Nichtigen und der Leere in bezug auf Beethoven vgl. z.B. 7, 154f; 12, 77; 13, 49
sowie ,,Beethoven — Philosophie der Musik®“ (Nachgelassene Schriften [,1) 34, 49,
52,75, 82, 84, 115,121, 177, 216, 232, 256. Zur Problematik einer ,Philosophie der
Musik® bei Adorno vgl. Seubold (1996b).

208

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dung beldfit, nicht allein auf den ,Bergschen Ton, auf Ausdruck
und Physiognomik® (13, 373) abhebt, sondern dieses ,zum
Nichts Transzendieren“ (13, 373) immer wieder an besonderen
Kompositionstechniken, an der Faktur der Werke zu analysieren
sucht und hier Bestitigung und Bestirkung fiir den von ihm ver-
nommenen Bergschen ,Ton® findet: ,Vollends unterm analysie-
renden Blick zergeht diese Musik ...“ (13, 326)

Diese analytische Arbeit vollzicht Adorno beim Begriff des
»Nichts“ mit Vorliebe am , Kapuzinerprinzip“, Bergs , Lieblings-
mittel“ (15, 356). Durch dieses werden thematische Gestalten
durch ihre eigene Entwicklung ,ins Nichts zurtickgerufen® (13,
328): Ein Thema wird durch Weglassen jeweils eines Tons in im-
mer kleinere Bestandteile aufgeldst, so dafl es sich mehr und mehr
verktirzt, ,,einem Nichts annihert” (18, 669), so wie im Kinder-
scherz das Wort ,, Kapuziner um je einen Buchstaben verkiirzt
wird: Kapuziner-Apuziner-Puziner... Bergs Entwicklung ,war
wesentlich die zur Vergeistigung jener Manier” (13, 328), in sei-
nen Spatwerken hdtte er sie ,unendlich sublimiert” (18, 669; vgl.
hier auch Adornos Exempel einer solchen Sublimierung).

So will keine musikalische Gestalt ein substantiell Seiendes
sein, eine jegliche ,mochte ... sich liquidieren” (13, 440). Als
Grundzug der Bergschen Musik ergibt sich somit ,ein dynami-
scher Nihilismus® (13, 440). Der ,,Habitus“ dieser Musik sei ,,mit
dem Tode verschworen“ (16, 94); ein ,,musikalischer Todestrieb“
(15, 339; vgl. 13, 371/355) bestimme diese Musik.

2. Komponieren aus dem Nichts: die Erzeugung der Gestalt

Diese Auflosungstendenz der Musik, ihr ,Riickruf ins Nichts®,
ist jedoch nur die eine Seite des Geschehens. Die andere, aber
eigentlich ist sie nicht eine andere, sondern — wesensgemifl — ein
und dieselbe, ist die Erzeugung der musikalischen Gestalt aus
dem Nichts. So, wie die Gestalt sich verliert ins Nichts, so ge-
winnt sie sich auch aus dem Nichts.

Immer wieder betont Adorno, daf} die Auflésungstendenz die-
ser Musik nicht mit Undifferenziertheit bezahlt werden mufi. Das
Gegenteil sei der Fall: Hochste Plastizitdt und distinkte Gestalten
seien der notwendige Gegenpol zur Auflésungstendenz dieser

209

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Musik. Sei zwar alles Ubergang, so miisse doch alles fiir sich
unverziiglich einbekennen, was es ist“ (15, 341). Nicht allein das
yluckenlose Ineinander der Augenblicke“, sondern ebenso
»hochste Plastizitit des in jedem Augenblick Komponierten®
(15, 340) sei von Bergs Komposition angestrebt; trotz ihrer Kon-
trastscheu gliedere sich diese Musik ,distinkt“ (16, 418).27°

a. ,Kapuzinerprinzip“ generativ; das Nichts zum Etwas machen;
die Differenziertheit der Gestalt

Dafl die Auflésungstendenz der Musik Bergs nicht das ganze Ge-
schehen darstellt, sondern nur die eine Seite, findet im Kapuziner-
prinzip sein schonstes Bild. Denn dieses wirkt nicht nur reduzie-
rend ,,ins Nichts hinein®, sondern wirkt auch generativ ,,aus dem
Nichts“ heraus (18, 668): Die Motive werden sukzessiv auf einen
kleinsten Bestandteil reduziert; dann aber bildet sich aus diesem
Rest, nach demselben Prinzip, eine neue Gestalt: die Melodie
breitet sich aus (vgl. 13, 441). Nicht wird die Gestalt als ganze
gegeben, gesetzt, sondern man hort die Gestalt sich bilden, aus
dem ,Rest® der vorherigen Gestalt sich bilden.

Kann die spezifische Faktur der Bergschen Musik die Verding-
lichung der musikalischen Gestalt auch nicht zulassen, so mufl sie
dennoch, um eben dies zeigen zu konnen, ,diese primidre Reak-
tionsweise objektivieren, ... und darum doch wieder das Nichts
zum Etwas machen® (13, 374). Mit der ihr spezifischen Dialektik
verlangt die Musik Bergs ,eine Doppelbewegung® (13, 373). Thr
auflésendes Verfahren bedroht sie zwar mit Gestaltlosigkeit und

20 Doch bleibt, bei aller Betonung der Gestaltdifferenziertheit, Adornos Erorte-
rung der Erzeugungsleistung dieser Musik hinter der Analyse ihres Auflésungs-
charakters zuriick. Gewichtige kompositorische Konstituenzien, wie etwa Bergs
Hang zur Tonalitit, mit dem Adorno interpretatorisch nicht zurechtkommt, Drei-
klangassonanzen, traditionelle Formen wie Rondo, Sonate etc., Leittdnigkeit und
Leitmotivik, werden nicht unter der Perspektive Erzeugung der Gestalt behan-
delt. Adorno sieht in ihnen allein vorgefundene traditionale Elemente; er sieht
nicht — was weitaus treffender und wichtiger wire (und allein so zu rechtfertigen
gegeniiber dem simplen und allzu raschen Griff in den Fundus der traditionellen
Elemente) —, daff auch sie, nachdem sie von Berg zertrimmert wurden, erzeugt
sind aus der Struktur der Komposition — oder zumindest, wo Berg dahinter zu-
rlickbleibt, aus dieser amorphen Struktur erzeugt werden konnten: einer zukiin-
frigen Kunst aufgegeben. Adorno analysiert mit Vorliebe den status pereundi, we-
niger den status nascendi der Musikstruktur.

210

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Undifferenziertheit; aber eben zur Artikulation dieser Auf-
l6sungstendenz ,verlangt sie gesteigerte konstruktive Plastik®:
»Das Undeutliche wird zum Movens von Deutlichkeit“. (13,
373) Beim ,reifen Berg, so Adorno, enthiille ,am Ende“ eine
jegliche Phrase oder Teileinheit thren Formsinn ,,mit vollkomme-
ner Eindeutigkeit (13, 373).

b. Sich dem Stummen, dem Chaos, den Fragmenten entringend
Sind Themen beim ,kritischen® Berg ihres ontisch-substantiellen
Charakters wegen verpént, so sind sie aber doch auch moglich -
als generierte: Sie ,schieflen ... aus den Motiviragmenten ... zu-
sammen“ (13, 426). Berg wahrt seine ,,metaphysische Bescheiden-
heit“ (13, 328) — musikalische Gestalten werden nicht als an sich
seiende behauptet — und mufl trotzdem nicht auf die thematische
Gestalt verzichten: Er zeigt die funktionalen Bestandteile und das
Gesetz ihrer Fiigung.

»Formaufgabe“ der Orchesterstiicke (op. 6) sei es, ,ihre The-
men selbst entstehen zu lassen®. Die Stiicke artikulierten nicht
blof} das, was vorgesetzten Themen geschieht — die Durchfiih-
rung —, sondern ,die gleichsam vorzeitliche Geburt des Themas*®;
die Themen entstiinden aus den Triimmern des , iiberkommenen
musikalischen Hausrats“ (13, 4161).

Auch fiir groflere Formen gilt diese generative Struktur. So hebt
Adorno beim ersten Stiick von Bergs Altenbergliedern auf ein
»Formgesetz“ ab, das Berg hiufiger befolge: ,Kompositionen
werden stetig aus dem Amorphen ... ins Artikulierte geleitet ...«
(13, 403f; vgl. auch 13, 373) ,Besonderer Aufmerksamkeit wert“
sei dabei der Eintritt der Singstimme: der erste Ton erfolgt mit
leicht geschlossenen Lippen, ithr zweiter mit halb offenem Mund;
erst der dritte Ton wird im iblichen Sinn gesungen. Berg
»schimt ... sich gleichsam, die Singstimme anheben zu lassen, als
diirfe Gesang nicht so umstandslos laut werden, muf$ er ihn wie
aus einem vormusikalischen Bereich erst herautholen® (13, 405).

Neben dem Amorphen nennt Adorno auch immer wieder das
Chaos als ,Ursprung® aller formalen Sicherungskiinste (vgl. 13,
386); oder auch das ,,Gerdusch, wie gelegentlich des Priludiums
der Orchesterstiicke, wo eine Schlagzeugeinleitung ,,vom reinen
Gerdusch unmerklich zum bestimmt auffaflbaren Ton® tibergeht

211

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(16, 429). Der ,Sphire des Bruitismus“ gehore der Beginn des
Prialudiums an; denn mit Geriusch setze das Praludium ein und
in blofles Gerdusch zerfalle es ,wie Staub®; ,die Musik dazwi-
schen ist ein Gleichnis dafiir, wie tiberhaupt Musik dem Stummen
sich entringe® (13, 4191).

c¢. Kraftzentrum, die Gestalt zu speisen:

Nichts, Schweigen, Pause, das Weggelassene
Die Bezichung der musikalischen Gestalt zum ,Nichts“ ist in
Adornos Analysen auch bei der Erzeugung der Gestalt essentiell.
Der ganze organisch wuchernde Reichtum vieler Gebilde Bergs
wie auch die disziplinierende Kraft, das Auseinanderfliefende zu
binden, erwiesen sich ,,vom Zentrum her nur als Mittel, der Idee,
daf} alles nichts sei“, Nachdruck zu verleihen: Das ,michtige
musikalische Dasein ... entspringt ... im Nichts® (13, 327).
Adorno redet auch von einem ,unsichtbar eingesenkten Kraft-
zentrum[,] die gegenwirtige Gestalt zu speisen® (13, 417) — ent-
standen durch Zertrimmern des Scheins ,des iiberkommenen
musikalischen Hausrats“, der ,das Nichts“ sei, das vollig in Be-
zichungen verschwinde, und das Etwas, von dem der isthetische
Schein ,brennend zehrt“ (13, 417).

Auch mit der Betonung, dafl bestimmte Téne und Gestalten
,unhorbar®, ,unmerklich® einsetzen, wird von Adorno eine Be-
zichung zum Nichts und zur Genese aus diesem auf unsinnlich-
sinnliche Weise — nichthérend-hérend — nahegelegt (vgl. z.B. 13,
461 und 18, 634).

Als eine Art Zentrum, aus dem sich die Gestalt speist, interpre-
tiert Adorno dann auch die Pausen. Sie sind nicht einfachhin
Nichtseiendes, eine Leere, die man besser mit etwas ausgefillt
hitte; sie sind aber auch nicht einfach nur um der besseren Arti-
kulation des Erklingenden wegen da, sondern sind konstitutiv fir
die musikalische Gestaltung. ,,Hat Musik je und je die Pause in
die Gestalt eingesetzt — Berg hat als erster das Schweigen zum
musikalischen Agens gemacht ...“ (18, 478)

Es verdient festgehalten zu werden, dafl Adorno in seinem letz-
ten Berg-Vortrag betont, dafl man die ,expressive Kraft der Ein-
zelheit” verfehlte, suchte man sie nur im Erklingenden: Berg ha-
be, ,,wie kaum ein Komponist vor thm“, das Schweigen ,,der Kraft

212

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

des Ausdrucks® zugebracht, so z.B. mit der Generalpause im
II1. Akt des Wozzeck. Wo Generalpausen auftriten, seien sie —
gefiillt mit musikalischem Sinn — dem Klang ebenbiirtig. So redet
Adorno auch von ,auskomponiert(en) ... lautlosen Takten* und
von ,auskomponiertem Schweigen® (18, 660).

Nicht unerheblich in dieser Hinsicht ist auch Adornos Feststel-
lung, daf} ,,das Weggelassene® bei Berg gestaltend wirke: Dadurch
werde eine Okonomie bezeugt, ,die allein der tberquellenden
Musiksubstanz Bergs die Verbindlichkeit der Form schenkt® (18,
482). Bergs ,Lyrische Suite“ habe als ,latente Oper® den ,,Cha-
rakter der Begleitung eines in ihr ... ausgesparten Verlaufs“ (13,
453). Und in der Analyse des Violinkonzerts beschreibt Adorno
ein Thema, das sich einem ,ausgesparten” Ton nihere, ,den es
meint, indem es thn verschweigt® (15, 342).%"

3. Musik-Struktur: Gestaltung aus dem Nichts ins Nichts hinein;
mehrschichtiges Horen; Wahrnehmbares/Nichtwahr-nehm-
bares

Es versteht sich, dafl diese beiden fundamentalen Momente der
Musik Bergs — ihre Auflésungstendenz und die Bildung distinkt-
differenzierter Gestalten — nicht zwei separierte ,,Arten® von Mu-
sik, sondern zwei sich wechselweise bedingende Momente dersel-
ben Struktur?? sind. Die Auflésungstendenz dieser Musik greift

1 Dasvon Adorno dem Werk Bergs Abgehorte, hier also der ausgesparte Ton (fis
oder ges), der von f und g umkreist wird, kann durch die Analyse der Partitur
bisweilen nur unzureichend begriindet werden. Dem Beispiel aus dem Violinkon-
zert muf} die notentextliche Begriindung (,,daf} tatsichlich dieses fis oder ges der
Zentralton sei, lifit aus dem Zusammenhang sich folgern, Hervorhebung. G. S.),
versagt bleiben — Dieter de la Motte (1979, 59f) hat darauf aufmerksam gemacht.
Generell meint de la Motte feststellen zu konnen, daff Adornos schépferische
Analyseeinfille beim Héren ,ziindeten® — deren Stimmigkeit er danach, lustlos,
am Notentext zu legitimieren suchte. Doch wird man dies so generell nicht sagen
kénnen; ebenso wird Adorno, der Komponist, auch vom mitkomponierenden
Partiturstudium inspiriert worden sein. De la Mottes These, die partiell zutreflen
mag, spricht aber eher fiir als gegen Adorno: Das von Adorno Analysierte ist
whorbar® — freilich nur den Ohren, die iiber ,Beat® und ,Klassik hinaus noch
anderes héren kénnen bzw. héren zu lernen bereit sind.

2 Der Begriff ,Struktur® ist freilich stark vorbelastet, gepragt auch durch Bezug
zur seriellen Musik (Boulez, Stockhausen) und Webern-Analyse (vgl. z.B. Metz-
ger (1955); vgl. auch, hierzu gegenliufig: H. Kaufmann: Struktur bei Schonberg,

213

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

alle distinkte Gestalt an, braucht diese aber eben, um die Bewe-
gung der Auflésung, die Bewegung zum ,,Nichts“ zu vollzichen.
Da die Musik diese distinkte Gestalt jedoch nicht als substantielle
hypostasieren darf — zu keinem Zeitpunkt hypostasieren darf, mit
anderen Worten: ,,Ubergang® schon immer stattgefunden hat (so
wenigstens gilt es fiir den , kritischen” Berg) —, kann sie die defini-
te Gestalt wiederum nur als entstehende zeigen, nicht — unabhin-
gig vom Produktionsprozefl — als an sich seiende behaupten:
Bergs Musik, die Einzelgestalt sowohl wie die groffe Form, , das
michtige musikalische Dasein®, ,entspringt ... im Nichts“ und
»versickert ... ins Nichts“ (13, 327); Bergs Komponieren ist ,ein
Komponieren aus dem Nichts ins Nichts hinein® (18, 668).

Diese zweifache Gestaltungstendenz — generativ und destruk-
tiv in einem — ist ein ,paradoxales Problem® (15, 341), auffiih-
rungstechnisch keineswegs durch den ,tritben Mittelweg® (15,
339) zwischen den Polen des Chaotischen und durchsichtig Ge-
gliederten zu lésen. Die Bergsche Musik, ,,zwischen Extremen
polarisiert” (13, 373), vollfithrt stets eine ,Doppelbewegung®
(13, 373), ,ein tour de force”, wie Adorno zu betonen nicht miide
wird (vgl. z.B. 18, 655 u. 15, 347), ,.ein Akrobatenkunststiick“ (18,
655), eine ,Quadratur des Zirkels“ (13, 449), ,nahezu prohibitive
Schwierigkeiten® (18, 655) seien in den Weg gelegt.

Um diese ,Doppelbewegung” der Bergschen Musik, die ,,Qua-
dratur des Zirkels®, sprachlich zu artikulieren verwendet Adorno
die paradoxe Formulierung: Man konne hier, zumal beim
jungeren Berg, von ,organisiertem Chaos“ (16, 418) sprechen.
Uberall wolle Berg ,das Gestaltlose als Gestaltloses gestalten®

Figur bei Webern, in: Kaufmann (1969)). Der Begriff wird in dem hier erorterten
Zusammenhang in der urspriinglichen Bedeutung von ,struere” verstanden:
schichten, nebeneinanderlegen, tibereinanderlegen — also ganz in dem Sinne, in
dem Adorno von ,Gewebe® spricht (denn Gewebe konstituiert sich ja aus auf
yverstrickte Weise“ neben- und iibereinandergelegten Fiden). Als korrelativer Be-
eriff dient ,Gestalt“ bzw. ,Figur®: Die Gestalt ist die Konkretisierung der Struk-
tur, aber die Struktur — in der Bergschen Ausprigung — geht in der Gestalt nicht
auf, sie hat tiberschieffende Momente; die Struktur ist nie ,ganz“ wahrnehmbar;
Nichtwahrnehmbares ist fiir sie konstitutiv, und mit einer Struktur sind durch die
damit notwendig einhergehende selektive Wahrnehmung mehrere Gestaldfindun-
gen nicht nur motivisch-thematischer, sondern ebenso harmonischer, rhythmi-
scher und klanglicher Art (sowie der unterschiedlichsten Kombinationen dieser)
méglich. Vgl. zum Begriff der Struktur in der Musik: Kropfinger (1974).

214

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(15, 340). Seine ,Anarchie” sei die ,,Chiffre seines Gesetzes“ (13,
386). Alle Konstruktionskiinste dienten ihm zur ,Selbsterhaltung
der Anarchie“ (13, 353). ,Formen hief§ bei Berg stets kombinie-
ren, auch ubereinanderlegen, Unvereinbares, Disparates synthe-
sieren, es zusammenwachsen lassen: entformen.“ (13, 353) Keine
Interpretation diirfe es bei der ,,addquaten Wiedergabe“ der Ge-
stalten belassen, sondern miisse diese stets zugleich relativieren
(vgl. 15, 341).

Es ist also — tendenziell und idealiter — durchaus nicht so, daf
zum Zeitpunkt t, die Musik formend wirkt und zum Zeitpunke t,
entformend. Wiirde das ,Kapuzinerprinzip®, fir die Mikro-
struktur das anschaulichste Beispiel, zum Zeitpunkt t, nur entfor-
mend und zum Zeitpunkt t, nur formend sein (Kapuziner-Apu-
ziner-Puziner-Uziner-Ziner-Iner-Ner-Er-R-Er-Ner-Iner-Ziner-
Uziner-Puziner-Apuziner-Kapuziner), so wire dies, zumal per-
manent ausgefithrt, eine ,etwas mechanische Manier® (18, 669).
Berg hat sie in seinen Spdtwerken ,unendlich sublimiert” (18,
669) — dadurch z.B., daf} sich die Auflésung des Themas durch
das Kapuzinerprinzip inmitten eines dichten kompositorischen
Gewebes bewegt: Auflosung und Aufbau werden durch andere
Stimmen wverdeckt — und sollen verdeckt werden —, diirfen aber
dennoch von diesen Stimmen nicht zugedeckt werden (vgl. z.B.
18, 669).

Die Struktur: Nichts-Dasein-Nichts (vgl. etwa 13, 327; 13, 355)
oder: Amorphes-Artikuliertes-Amorphes (13, 404) ist Grund-
struktur der Bergschen Musik, auf mehreren Ebenen stindig sich
tiberlappend, iiberlagernd, von ungeheurer, bisweilen kaum mehr
zu er-horender Dichte. Adorno redet hier vom ,,Unausschopfli-
chen®, einem , stetig sich aus sich selbst regenerierenden, sich aus-
schiittenden Reichtum® (16, 427; vgl. auch 18, 645), von einer
sunerschopflichen qualitativen Fille® (13, 348) — ,,unendlich aus-
gearbeitet” (13, 428).

Durch diese Musik-Struktur: die ,Paradoxie des Gewebes, ...
ebenso dicht gesponnen ..., wie die Hand, die es wirkt, das Ge-
wirkte demontiert” (13, 374),>” durch die Expression eines ,Le-

2 Berithrungspunkte mit der gegenwirtigen Kompositionspraxis, um nicht
gleich von analogen Tendenzen zu sprechen, sind da und dort auszumachen, so

215

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bens als Inbegriff von Tod“ (13, 374) sind Komponist, musika-
lische Auffithrungspraxis und Rezipient vor immense Schwierig-
keiten gestellt: Fiir die kiinstlerische Produktion sind die Schwie-
rigkeiten ,nahezu prohibitiv® (18, 655); ,authentische Interpre-
tation® wird moglich nur ,in der Erkenntnis ihrer eigenen
Unmoglichkeit® (15, 339); das Hoéren des Rezipienten aber mufd
zum ,mehrschichtigen, zum ,strukturellen“?* werden, mufl reif
werden fir die ,,volle Freiheit des kombinatorischen Gehors“ (16,
427), des ,spontanen Horens® (16, 430). Gefordert ist ,allseitige
Aktualitat des Horens“ (13, 393).

z.B. mit Helmut Lachenmanns ,kompositorischem Denkansatz® des ,Dialekti-
schen Strukturalismus®. Unter ,Struktur® fithrt Lachenmann aus: , Nicht nur als
Ordnungs- beziehungsweise Organisations-, sondern zugleich als Desorganisati-
ons-Erfahrung: ambivalentes Produkt gleichermafien von Aufbau wie von Zersts-
rung, Konstruktion wie Destruktion...“ (1990, 21). — Zumindest in seinen theore-
tischen Auflerungen kommt auch der Komponist und Dirigent Hans Zender dem
Ansatz Adornos nahe — bei Zender (nomen atque omen) bedingt vor allem durch
die bewuflte Orientierung am Zenbuddhismus. Der Komponist, der ,durch die
Erfahrung des ,Todes der Kunst® hindurchgegangen ist“, kénne ,die Zuordnungen
des ,rohen Seins‘ (ein Begriff von R. Barthes, G. S.) zu strukturellen Ordnungen
und affektiv-darstellenden Beziigen bis zu einem gewissen Grad frei setzen und
auch wieder zuriicknehmen® (Zender (1991), 72). Auch wenn Zender weiterhin
von ,Mehrdeutigkeit und Mehrschichtigkeit®, von einer ,Polyphonie von isthe-
tischem Sinn“ (74) spricht, ja selbst die Begriffe , Konstruktion* und ,,,Informell“
(75) gebraucht, so denkt er diese Beziehungen letztlich doch zu ,dinglich®, zu
yontisch®, als blofles — ,postmodernes” — Nebeneinander: Man kann eben einmal
so und das andere Mal anders. Erniichternd ist auch, daf} er von Adorno beziiglich
dieser Problematik nur die ,,Philosophie der neuen Musik® wahrnimmt, nicht die
Berg-Interpretationen und die anderen musiktheoretischen Erérterungen. Vgl
hierzu das Kapitel ,Orientierung — Komponieren in der Postmoderne®, in:
(1991), 55-77.

74 Val. 15, 245. Der Terminus ,strukturelles Horen* charakterisiert bei Adorno
allerdings generell das adiquate Horen neuer Musik. Von Interesse, hier aber nicht
zu besorgen, wire es, die spezifische Differenz der Musik Bergs, Weberns und
Schonbergs gerade beziiglich der Rezeption zu erarbeiten. In dem Mafle, in dem
sich Adorno bei der Analyse von Bergs Werken ein neuer Begriff von Analyse
auskristallisierte, in dem Mafle hitte er wohl auch einen fiir die Musik Bergs spe-
zifischen Begriff des Horens erarbeiten miissen. Bewufit wird einem dieses De-
siderat vor allem am Begriff des ,mehrschichtigen Horens“. Adorno verwendet
thn dquivok, ohne daff daraus ein hoherer Sinn sich ergibe. Im Zusammenhang mit
Berg wird er im genauen Sinn des Wortes verstanden: Berg hat fiir mehrere
»Schichten“ des Horens komponiert, des bewufiten und des unbewufiten Hérens
(vgl. den weiteren Verlauf des Haupttextes); im generellen Zusammenhang aber
der ,Anweisungen zum Horen neuer Musik® bedeutet ,mehrschichtig” (15, 245)
soviel wie ,mehrdimensional“ und ist zunichst auf die Zeitdimensionen (15, 201/
245), dann aber auf ,simtliche Dimensionen®, auf ,alle ... Elemente“ (15, 245)

216

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Horer ist in einem weitaus hoheren Mafle als bei aller an-
deren ,klassischen® Musik gefordert. Die Musik ist, vergleichs-
weise, nicht schon vorgebildet. Es fehlt der ein-deutige Verlaufs-
Sinn. ,Die Last der Artikulation ist gleichsam dem Hérenden
aufgebiirdet; es bedarf angestrengt differenzierender Wahrneh-
mung, um inmitten des Ineinander und Ubereinander unterschei-
den, den Formverlauf modellieren zu kénnen® (13, 443) — auch
dort noch, wo die Komposition Haupt- und Nebenstimmen un-
terscheidet und die Auffithrung es auch unmiffverstandlich zu ar-
tikulieren vermag.

Aber es gibt nicht nur das horbare ,, Ineinander und Ubereinan-
der — es gibt gar die ,subkutane Auffassung“: Es wird fir
»mehrere Schichten der Wahrnehmung, die bewufite und die un-
bewufite, komponiert” (13, 450).

Dies zu exemplifizieren, analysiert Adorno aus dem Kammer-
konzert den Einsatz der Klavier-Kadenz nach dem Adagio. Um
der Plastizitit des Formverlaufs willen sei ein ,,schroffer Kon-
trast“ zum vierfachen Piano der Geige, mit dem das Adagio
schliefit, notwendig gewesen; daher das dreifache Forte. Anderer-
seits aber hdtte Bergs ,Sorge um sichernde Vermittlungen® den
Kontrast, als gegen die ,,Kunst des Ubergangs“ verstoflend, nicht
ertragen. Er stellte sich also die ,,paradoxe Aufgabe® — ,die Qua-
dratur des Zirkels“ —, den Effekt der Uberraschung mit dem Kon-
tinuum des Stirkegrades zu verbinden. Und Berg hat das ,Un-
mogliche moglich gemacht®: Wihrend gegen Ende des Adagios

bezogen. Das aber ist letztlich ein Unterschied ums Ganze und dokumentiert
Adornos zweideutige Haltung (vgl. RESUMEE UND AUSBLICK, II): Im ersten Falle
(Berg) ist die Differenz nicht aufzuheben, im zweiten aber sollen ,alle ... Elemen-
te einer Komposition durch ihre Unterscheidung hindurch zur Einheit syntheti-
siert werden® (15, 245). Letzteres ist ganz traditionell im Sinne der ,Einheit®
eines — bei allem Divergierenden — letztlich doch ,geschlossenen Kunstwerkes®
gedacht. Ersteres aber sprengt den Begriff der Einheit und der Form. — Zu beach-
ten wire hier freilich auch Adornos ,Ketzerei gegen das sonst von mir Verfochte-
ne“ (18, 699), nimlich die Ketzerei der Rechtfertigung eines ,atomistischen H6-
rens® ,schoner Stellen® (18, 695): Das (strukturelle) Horen des Ganzen geht ,auf
Kosten der Artikulation nach Details“ (18, 696), die damit zu verkiimmern dro-
hen; das aber setzt das ,atomistische Horen® ins Recht. Diese ,, Ketzerei“ gehort
zur grundsitzlichen Antinomie von Adornos Asthetik — der von Einheitund Viel-
heit, Versohnung/Unversohnbarkeit, Schonheit/Erhabenheit. Sie lifit sich im An-
schlufl an Adornos Berg-Analyse angemessener reformulieren (vgl. RESUMEE UND
AUSBLICK, X).

217

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geigen und Bliser sich zurticknehmen, wird das dreifache Forte
des Klaviers dadurch vorbereitet, daff es, vier Takte vor Verstum-
men der anderen Stimmen, unmerklich einsetzt und sich bis zum
Adagio-Ende bereits zum Fortissimo steigert, was sich aber
»gleichsam hinter den Kulissen® zutrdgt, da das Ohr auf das im
»Vordergrund des Horens® bleibende melodische Hauptgesche-
hen von Piccolo und Geige ausgerichtet ist. Damit wird fir ,,die
subkutane Auffassung® der Kontrast gemildert, fiir die bewuflte
Auffassung, die dem Verklingen der Hauptstimmen folgt, bleibt
der Kontrast aber ginzlich bestehen (vgl. 13, 4491 und 16, 100
Anm. 1).

Prinzipiell fillt an Adornos Analysen die Betonung des ,un-
horbar® und ,,unmerklich“ auf. Ubergang st — tendenziell und in
Vollendung — immer ,,unmerklicher Ubergang“ (20.2, 785): ,die
unmerkliche Verwandlung einer Motiveinheit in eine andere®
(16, 99); oder klangtechnisch: Bergs Vorliebe dafiir, ,,Klinge zu
verschmelzen, indem man einen bis zum Pianissimo abschwicht
und im Pianissimo in eine andere Farbe tiberfiihrt, ohne daff der
Eintritt der neuen auffiele (13, 447; vgl. auch 18, 634); ,,... der
Akkord setzt ... unter einem Tutti-Fortissimo unhorbar ein und
gelangt erst durch Subtraktion, durchs Erléschen aller anderen
artikulierten Ereignisse in den Vordergrund. Dabei qualifiziert er
sich doch als lingst Vorhandenes.“ (13, 403)**

So bietet die kompositorische Faktur stets ,,mehr®, als der Ho-
rer zu aktualisieren weif},”® und zwar in einem quantitativen und

75 Dieses unhorbare Einsetzen foppt ja in gewisser Weise den Horer. Beim be-
wufiten Horen des Akkords oder Tons ,hort® der Horer: Der Ton trat schon vor
einiger Zeit ins Sein. Dem Horer wird die Konstitutionsleistung des Schon-frither-
eingesetzt-Habens, nimlich vor der bewufiten Wahrnehmung, abverlangt — und
das erweckt in ihm, subjektiv, den Vorwurf der Unaufmerksamkeit, obgleich den
Horer, objektiv, keine Schuld trifft.

76 Um eine ,Asthetik des Surplus® und des ,Komplexismus®, die ,das Ohr iiber-
fordert, weil es quantitativ zu viele Informationen verarbeiten mufl“, geht es auch
dem Komponisten und Musikologen C.-S. Mahnkop{. Freilich sucht er diese As-
thetik (im Anschluff an Ferneyhough) mit dem Materialstand des Serialismus und
Adornos Programm einer ,musique informelle®, nicht mit Alban Berg und Ador-
nos Berg-Interpretation zu realisieren. Mahnkopfs Plidoyer fiir das ,,Uberdauern
der musikalischen Eigenlogik® ist im Zeitalter des Verschwindens musikalischer
Autonomie und des postmodernen Andienens an den ,,Publikumsgeschmack® zu
begriiffen. Wie er aber den oben (vgl. zZWBITER TEIL, A.III) aufgelisteten Antino-

218

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

qualitativen Sinne: Nicht sind, wie in der herkémmlichen Musik,
eine oder mehrere Gestalten vorgegeben, auf die der Horer zu
achten hitte; dieser mufl vielmehr den Gestaltkomplex aus der
diese Musik stindig durchziehenden Auflésungstendenz konsti-
tuieren und doch zugleich auch die Auflésungstendenz gewahren,
mufl also stindig wechseln zwischen der ,,Ebene der Auflésung
und der der Gestalthindung. Kaum gibt es vorgegebene ,,Horsi-
gnale® (13, 443), die dem Rezipienten diese Aufgabe erleichtern,
kaum noch vorformulierte Sprachgesten, weder ,reine” Atonali-
tat noch ,reine“ Tonalitat: Auch damit wiirde die Struktur zu sehr
in die ,,Gestalt” gebannt, der Musik die prinzipielle ,,Offenheit®,
die ,unendliche” Potentialitit geraubt.

So weit Adornos Alban-Berg-Interpretation.

Anders als in seinem Programm ,Vers une musique informelle®
spielt die Forderung nach einer ,Vershnung®, u.d. h. neuen Syn-
these von fortschrittlichstem Material und traditionalen Aus-
drucks- und Sinncharakteren, kaum eine Rolle. Statt dieser letzt-
lich statischen ,Verschnung® des Programms ,Vers une musique
informelle“ zeichnet sich die Berg-Interpretation Adornos durch
die Erarbeitung der alles beherrschenden Dynamik der Musik
Bergs aus. Bergs Musik bleibt in dieser Interpretation eine Ein-
heitsstiftung im traditionell-organischen Sinne versagt, ihr In-for-
melles kommt nicht mehr zur definitiven Einheit. Die Musik-
Struktur erlaubt zwar die Bildung von Gestalt und Figur, fordert
aber auch unverziiglich wieder deren Ent-bildung in die Struktur.
So wird jede Identititsfindung, u. d. h.: Sinnfindung, sogleich wie-
der irritiert. Diese Irritation ist aber selbst ein sinnvoller Prozef3:
Sie erméglicht eine neue Gestalt- und Sinnfindung.

Es liegt nahe, Gehlens Analysen der modernen Malerei auf ana-
loge Ansitze hin zu befragen. Und es wird sich zeigen, daf} der, im
Gegensatz zu Adorno, als konservativ eingeschitzte Gehlen in
der Malerei eben dieser Aufsprengung der einen Sinngestalt auf
der Spur ist, die Adorno in seiner Berg-Interpretation themati-
siert. Dieser Spur ist nun nachzugehen.

mien, in die sich Adornos Programm verstrickt, entgehen will, ist nicht abzusehen.
Vgl. Mahnkopf (1989).

219

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B. Identitdtsirritationen (Gehlens Bemithungen um
eine Erneuerung der ,,peinture conceptuelle®)

Eine ,Regeneration der modernen Kunst“ (Z-B 202) in der Situa-
tion des Posthistoire — hier ihre Rolle ,,mit Wiirde“ zu spielen —
erhofft sich Gehlen von einer Erneuerung der ,peinture concep-
tuelle®. Dieser Begriff ist heftig kritisiert worden, auch von pro-
minenten Rezensenten.”” Nicht ganz zu Recht, wie es scheint.
Zwar gibt es miflverstindliche Formulierungen der ,peinture
conceptuelle”, die aufhorchen lassen, wie etwa jene von der ,Be-
griffskunst und begriffenen Kunst“ (Z-B 56). Auch ist Gehlens
historische Exemplifizierung, so etwa am Kubismus, kritikwiir-
dig (wenngleich nicht in Génze zu verwerfen). Aber im Grunde
ist diese Konzeption nicht verfehlt, sondern dsthetisch sinnvoll:
Sie geht mit den grundsitzlichen Anliegen einer modernen Male-
rei und Kunst konform. Und zumal nach der nicht gerade gliick-
lichen Entwicklung, die die Malerei seit den sechziger Jahren ge-
nommen hat — Stichwort: postmoderne Beliebigkeit —, scheint
eine ,peinture conceptuelle” nétiger denn je.

Diese Gehlensche Konzeption mifitraut dem sogenannten
Schopferischen und nimmt damit eine typisch moderne, gegen
den Geniebegriff gerichtete Haltung ein (vgl. Z-B 169). Natiirlich
kann auch eine ,Begriffskunst” nicht begriffen werden in dem
Sinne von ,begreifen”, wie er die Hegelsche Asthetik domi-
niert.””® Das hatte aber auch Gehlen nicht gemeint. Der optische

77 Vgl. Gadamer (1967b). Gadamer lobt zwar Gehlens ,ausgezeichnete Analyse
der jiingeren Entwicklung der Malerei® (219), kritisiert aber Gehlens grundlegen-
de Intention: ,Daff es moglich ist ... Zusammenhinge dieser Kunst mit philoso-
phischen Theorien zu untersuchen, ist gar nicht der strittige Punkt, sondern, ob
solche Zusammenhinge in dem behaupteten Sinne bestehen, nimlich in dem Sin-
ne, daf} die Prinzipien das erste sind und daff in einer Art variierender Anwendung
derselben die subjektve Phantasie des Kiinstlers dieselben nachtriglich tiberflu-
te.“ (221) Gadamer muf} aber dann schon beim zweiten Kronzeugen Gehlens,
nimlich bei Klee (was dessen Beziehung zur Gestaltpsychologie betrifft), konze-
dieren: ,Auch Gehlen geht hier nicht so weit, die Gestaltpsychologie geradezu
zum Urheber (fiir Klees kiinstlerisches Schaffen, G. S.) zu machen.“ (222)

78 Zur ,Situation der Asthetik® schreibt Gehlen: ,Es gibt Wissenschaften, die an
der Paradoxie leiden, sich auf Gegenstinde zu beziehen, deren Wesen und Sub-
stanz sich ganz zweifellos dem denkenden Zugriff entzieht.“ (2, 201) ,,Ohne nun

220

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Bereich behilt ein essentielles Eigenrecht, das nicht ins Begriffli-
che ,aufgelost” werden kann.?”” ,Ich meine damit (mit der ,pein-
ture conceptuelle’, G.S.) nicht eine gedankliche Belastung des
Sichtbaren, sondern eine vorrangige Uberlegung, in der erstens
der Daseinsgrund von Malerei oder Plastik tiberhaupt in der heu-
tigen Welt verstehbar gemacht wird, und in der zweitens aus die-
ser Konzeption heraus die Elementardaten, die kiinstlerischen
Elemente definiert und abgeleitet werden.“*® Gehlen will die
»Rolle der kiinstlerischen Intuition und des Spiels der dstheti-
schen Phantasie” (Z-B 75) keineswegs leugnen; aber diese Aspek-
te spielten sich in der Moderne erst auf hohem geistigem Niveau
ab. Der Kinstler soll auch nicht ,iiber das Bild hinausdenken®,
aber doch ,auflerordentlich viel in es hinein“ (Z-B 169).

Und ist nach Gehlen die kommentierende Literatur fir die
»peinture conceptuelle” auch konstitutiver Bestandteil - sie spielt
auf der Rezeptionsseite die Rolle, die auf der Produktionsseite die
gedankliche Konzeption tibernimmt —, so wird doch auch explizit
betont, daff man sich diese Schriften nicht fiir sich und ohne die
Bilder aneignen konne, daf} vielmehr der ,,,Optizismus™ der Bil-
der ,den Gedanken zugleich anstachelt und abweist, aufruft und
weiterschickt” (Z-B 163, Hervorhebung G. S.).

Wire Gehlens ,peinture conceptuelle® tatsichlich eine ,,Ge-
dankenkunst“ in dem Sinne, wie man es thr vorzuwerfen suchte,
so hitte er eine zukiinftige ,,peinture conceptuelle® selbst entwer-
fen konnen. Das aber ist nicht nur faktisch nicht der Fall, sondern
schon der Gedanke daran erscheint unsinnig, wenn man Gehlens
Ausfihrungen diesbeziiglich gelesen hat. Obgleich Gehlen der
Asthetik eine kunstpraktische Funktion abverlangt (vgl. Z-B

den geringsten Einwand gegen die erstaunlich sensiblen und fruchtbaren Metho-
den der Kunstwissenschaft erheben zu wollen, kann man eines sagen: das eigent-
lich Faszinierende, das Kunstwerken zukommen kann, die pulssteigernde, atem-
beraubende Belebung und Begeisterung bleiben unerklirlich.“ (4, 195)

7 Grundsitzlich behauptet Gehlen fiir das 20. Jahrhundert sogar ,eine Art Um-
kehrung® in der Rangordnung der Seelenvermogen. Wahrnehmung und Denken
hitten womoéglich die Plitze vertauscht, jedenfalls sei ,,nicht mehr so ganz sicher,
dafd das Denken als ,hoheres Vermégen® gelten soll“. Genaues Hinsehen werde zu
einer selteneren Leistung als die Bewegung im Begrifflichen und das Vertreten von
Meinungen (vgl. Z-B, 2. Aufl. 225).

2 (1966), 95.

221

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

206), kann von einer ,,Philosophenhybris®, von ,abstrakter” Ge-
dankenakrobatik und ausgereiften denkerischen Konzepten, auf
die man die Kiinstler im optischen Medium verpflichten wolle,
keine Rede sein. Die peinture conceptuelle kann niemals ohne
Kinstler entworfen werden.

Dennoch kann der Asthetiker iiber diese allgemeine Forderung
einer ,peinture conceptuelle® hinausgehen. Gehlen erortert in
seinen ,Zeit-Bildern® Beispiele gegenwirtiger Kunst, die zwar
grofltenteils an der Abwesenheit einer ,peinture conceptuelle®
leiden, die man aber durchaus so verstehen kann, daf man sie auf
eine ,peinture conceptuelle” hin weiterentwickeln oder hierfir
doch zumindest Anregungen von ihnen erhalten kénnte.

Im folgenden werden sechs prinzipielle Méglichkeiten dieser
Art malerischen Produzierens erortert. Gehlens Grundanliegen —
als Negativbild steht die Spannungslosigkeit dekorativ-abstrakter
Malerei im Raum - ist die Restitution von ,Vielschichtigkeit,
Analyse, Spannung und Trennschirfe” (Z-B 169). Und obgleich
diese sechs Moglichkeiten von Gehlen nicht systematisch und im
Zusammenhang erortert werden, sind sie doch alle demselben
Prinzip — der Identitdtsirritation — verpflichtet, das sie bildnerisch
je unterschiedlich thematisieren.

L Identitatswechsel: Tachismus

Gehlen hat mit den feinfarbigen und feinstrukturellen ,,Kochun-
gen“ (Z-B 215) der tachistischen Malerei — der franzésischen Aus-
richtung des abstrakten, auf spontanen Farbaktionen beruhenden
Expressionismus — die ,Erfahrung” gemacht, dafl ,vollstindige
sinnliche Aneignung von irgendetwas in der Welt iiberhaupt un-
moglich ist“ (Z-B 215). Daher schalte der (leicht frustrierte) Re-
zipient fast zwangsliufig von der Detailrezeption auf die Gesamt-
rezeption. Und damit wechsle der Gegenstandseindruck total.
Zwischen beiden Rezeptionsweisen — Detail, Totale — gibt es aber
keine Vermittlung: Das Gebilde ist ,auf sich ausschlieffende Zu-
gdange hin gebaut“, es ;wechselt seine Identitdt” (Z-B 215).

222

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

11, Identitatsunterlaufung: Albers’ psendostereometrische Bil-
der

Albers ,,,pseudosterecometrische’ Bilder”, so Gehlen (gemeint
sind die ,Strukturalen Konstellationen®), gehen aus von den op-
tischen Téduschungen der gestaltpsychologischen ,Kippfiguren®,
die bei lingerem Betrachten in eine gegenldufige Ansicht um-
schlagen und sich danach in ihrer urspriinglichen Gestalt wieder-
herstellen. Albers aber verunsichere diesen Effekt nun selbst noch
einmal, da er die Zeichnung nicht exake linear-stereometrisch auf-
gehen 1afit: ,, Das Auge, das den Linien zu folgen beginnt, wird an
bestimmter Stelle raumunsicher und wie auf Schienen in eine an-
dere Dimension eingespurt, die dann wieder umspringt.“ (Z-B
2151)

111, Identitatszweifel: Bild oder Sache
1. Tapies

Die Bilder von Tapies interpretiert Gehlen mit dem Begriff der
yunbestimmten Spur®: Auf vielen dieser im allgemeinen recht
reizarmen Bilder befinden sich Flecken und Erhebungen, die
beim Betrachter und Interpreten zunichst Ratlosigkeit hervorru-
fen. Vermutungen werden wach, man habe es vielleicht doch nur
mit Sachbeschidigungen zu tun, hervorgerufen durch Transport
etc. Damit solle das Bild ,am Rande unserer Imagination ins
Nichtbild hiniiberspielen, man soll nicht immer sicher sein, ob
man dsthetische Absichten vor sich hat oder sichtbare Spuren all-
taglichen Verschleifles, das Bild stellt sich selbst als sperriges
Transportgut vor® (Z-B 217). Genau dieses ,Medium der Zwei-
deutigkeit aber sei Kennzeichen einer ,Reflexionskunst®
(Z-B 217).

2. Kryptogramm (Klee)

Eine andere Form dieser Zweideutigkeit — Kunstwerk oder
Nichtkunstwerk — erblickt Gehlen in der auf Klee (1921) zuriick-

223

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gehenden Kryptogrammalerei. Das Kryptogramm will , gelesen®
werden und verweigert doch seinen ,Sinn“, seine Semantik; es
bekundet sich damit als Bild (verweigerte Wortbedeutung) und
als Nichtbild (Schrift mit semantischer Bedeutung).!

In diesem Reflexionsfeld — zwischen Bild und Nichtbild — wer-
de aber, so Gehlen, sehr viel (neodadaistischer) Unsinn getrieben.
Die Problemstellung sei sehr subtil, und allzu schnell sei man hier
bei der ,Farce, der Spielerei oder einfach beim Plunder® (Z-B 217)
angelangt. Gehlen vermag letztlich nur die Uberginge von Bild
zu Nichtbild zu akzeptieren, die sich ,innerhalb des Rahmens®
(Z-B 219) vollzichen. Lichtballette, ,Erectile, vernagelte Kla-
vierteile sind ihm ein Graus, und die diesbeziiglichen Raume der
Documenta aus dem Jahre 1964 hitten nach , Entmutigung® ge-
rochen und ,,an eine Pleite gegangene Geisterbahn® erinnert. Hier
lebe weder ,,Grandeur noch Schmelz und Zartheit, sogar nicht
einmal Rohheit“ (Z-B 219).

IV.  Sinn-ldentititszweifel: Tastbilder

Einen anderen Typus von Identitdtsirritation stellen Tastbilder
(B. Schultze) oder Tastobjekte (E. Schumacher) dar. Man briuch-
te fiir sie einen Sinn, der genau zwischen Sehen und Tasten lige.
So werden beide Sinne irritiert (vgl. Z-B 218).

Und wie die bislang vorgestellten Irritationstypen evozieren
auch die Tastbilder die Frage: ,Ist das noch Malerei?“ Sie will
nicht mit einem klaren Nein oder Ja beantwortet werden. Das an
traditionellen Maflstiben ausgerichtete Verdikt ist diesen Bildty-
pen ebenso unangemessen wie kritiklose Affirmation. Die ,0bjek-
tive Unbestimmtheit” (Z-B 218) ist konstitutiv fiir Kunst dieses
Typs. Damit zeichneten sich diese Kunstwerke durch etwas
»Schwereloses (Z-B 218) aus, das unserer eigenen reflektierten
Seelenlage korrespondiere. Damit tiberspielten sie aber auch ihren
»Grundmangel®, das ,prinzipienlose Herumschwimmen® und

1 Zugleich deutet das Kryptogramm auf die ,Wortunfihigkeit* der modernen
Erfahrungen hin und hilt sich zwischen Gegenstindlichkeit (Schrift, die auf etwas
verweist) und Ungegenstindlichkeit (abstraktes Gemalde) auf.

224

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

die ,mangelnde dsthetische Autoritit“ (Z-B 218), die in der Ab-
wesenheit einer ,,peinture conceptuelle” begriindet sei.

V. Identititsforcierung: hyperrealistische Malerei

Auch Gehlens Erorterungen der ,hyperrealistischen Malerei®
(Z-B 45), einer Malerei, die — als ,,Gegenfigur zur abstrakten Ma-
lerei — auf raffiniert pointierter Darstellung des Gegenstandes
basiert, lassen sich als Thematisierung von Identititsirritation fas-
sen (Gehlen nennt Sciltian, Battersby, Hillier, Hobdell - Maler,
die sich letztlich nicht durchgesetzt haben). Schon in der 1. Auf-
lage der ,Zeit-Bilder war ihm die hyperrealistische Malerei
yultramodern® (Z-B 45) und von ,hochster Aktualitit® (Z-B 46),
da sie ,philosophisch genau auf der Spitze des Zeitpfeils“ liege
(Z-B 46). An der Identitdtsirritation, an der Destruktion eines
eindeutigen Bildsinnes hat sie teil durch eine ubersteigerte und
damit verfremdende Gegenstandsdarstellung. Sie stellt die Dinge,
gerade die vertrauten Dinge, bis zur Greifbarkeit dar; doch eben
dieses ,glaubhaft Gebliebene“ wird durch Ubereindringlichkeit
in den Realititszweifel gezogen, so dafl der Rezipient erkennt:
kein (einzeln) Vertrautes in der (allgemeinen) Entfremdung und
Destabilitit, kein Wahres im Falschen — eine Malerei also mit ei-
nem ,bedenklichen philosophischen Hintergedanken® (Z-B
45).22 Sie aktualisiert die ,,Qualitdt des vollkommenen Stillebens:
die ,immobilité pré-explosiv'“ (Z-B 46).

VI.  Identititsspiel: das halbabstrakte Bild

Auf wieder andere Weise wird die Identitat des Bildeindrucks in
Frage gestellt durch das ,halbabstrakte Bild“: ein Bild, bei dem

2 7Zur Realismus-Problematik im Horizont postmoderner Asthetik vgl. auch:
Zimmerli (1987). Zimmerli spricht von einem ,,Meta-Realismus®, einem ,Realis-
mus, der durch die Erfahrung der Unméglichkeit von Realititserfassung hin-
durchgegangen ist ...“ (415{) In diesem Aufsatz findet man auch weitere biblio-
graphische Angaben zu dieser philosophisch wie dsthetisch iiberaus wichtigen
Thematik. Allerdings vermifit man hier den Namen Gehlen.

225

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Zweifel autkommen, ob ein Gegenstand dargestellt ist oder ob es
sich nicht doch um ein abstraktes Gemalde handelt. Das halbab-
strakte Bild ist gewissermafien in einem Zwischen-Reich angesie-
delt — weder den Gegenstandsbereich abbildend noch im blofS
Ungegenstindlichen agierend. Diesem Bildtypus steht Gehlen
sehr aufgeschlossen gegeniiber, die ,Reflexionswirkung® sei hier
stark, und dieser Bildtypus ,kénnte sehr wohl die Zukunft fir
sich haben“ (Z-B 216).

Viele Kuinstler, und zwar ,Namen mit markanten Qualitdtsrin-
gen® (de Staél, Singier, Winter etc.), arbeiteten auf diesem Feld;
vor allem aber Klee habe diese Situation ausgewertet. Ausfithrli-
cher, als Beispiel jingeren Datums, geht Gehlen auf Massons ,,Le
sang des oiseaux“ (1956) ein. Als exemplarisches Werk Klees
nennt er die ,, Invention mit dem Taubenschlag®.?

Die auf fundamentaler Ebene statthabenden Ubereinstimmun-
gen dieser der Identititsirritation verpflichteten Ausfithrungen
Gehlens mit Adornos Thematisierungen der Bergschen Musik-
struktur sind verbliiffend. Wie in Adornos Berg-Interpretation
gibt es nicht mehr den einen vorgegebenen und vom Rezipienten
nachzuvollziehenden Sinn, nicht mehr die eine einheitsstiftende
Form. Vielmehr entzicht das Kunstgebilde sich dieser Art von
Identitit. Sinnidentitit baut sich zwar auf, verliert sich aber wie-
der — um sich neu zu bilden. Der Rezeptionsvorgang generiert ein
permanentes Irritationsgeschehen.

Dennoch reichen Gehlens Reflexionen, was Umfang und Qua-

2 Freilich muff man hier auch, was bei Gehlen nicht der Fall ist, auf die gravie-
rende Differenz dieser beiden Typen von ,halbabstraktem Bild“ achten. Massons
Bild - auf schwachfarbigen griin-braunen Farbfeldern sind Spuren in Ockergelb
und Rot (offenbar das ,Blut® bedeutend) sowie Vogelfedern zu sehen — stellt
offensichtlich, die Titelgebung trigt hierzu Wesentliches bei, den , Niederschlag”
— so Gehlens Interpretation — eines Kampfes dar, der vorher stattgefunden hat; es
stellt nicht den Kampf selbst dar, sondern symbolisiert gewissermaflen — in Nega-
tion des Gegenstandes — dieses Geschehen; mit der Gestalt des Vogels selbst hat
das Dargestellte nicht das geringste zu tun. Anders dagegen bei Klee: Seine ,,halb-
abstrakten® Bilder symbolisieren nicht abstrakt die Gestalt — sie bauen sie auf im
urspriinglichen Sinne. Die meisten dieser Bilder haben nicht nur einen Gegen-
standsbezug, sondern sie arbeiten an der Konstruktion der Gestalt (und damit
auch Destruktion der ,seienden® Gestalt), sie arbeiten an den — so Klee — zur
Gestalt fithrenden ,formenden Kriften®, nicht an den ,Form-Enden® (vgl. hierzu
DRITTER TEIL, C.II).

226

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

litdt betrifft, nicht an die Erorterungen Adornos heran — und frag-
wiirdig bleibt, ob es im Felde der Malerei, die nach klassischer
Bestimmung im Gegensatz zur Musik eine Raum-Kunst ist, iber-
haupt das Spiel von Identititsbrechung und Identititsfindung im
Sinne der von Adorno an der Musik erarbeiteten generativ-de-
struktiven Struktur geben kann. Diese Fragestellung wird die
nun folgende Nachzeichnung, Erérterung und Weiterfithrung
der Heideggerschen Cézanne- und Klee-Interpretation leiten.

C. Ereignis-Enteignis-Kunst
(Heideggers spate kunstphilosophische Wege)

Was geht denn da vor?
Eine Antwort bitte, und zwar
schleunigst!

CI:ZZANNE, LETZTER BRIEF

Fiir die Auseinandersetzung mit der modernen Kunst war Hei-
degger kaum durch eine intensive, sicher nicht durch eine exten-
siv-systematische Erfahrung vorbereitet. Und es handelt sich
nicht bloff um eine Geste des Understatements, wenn er an Kist-
ner schreibt: ,Uber Thre Auslegung der modernen Kunst kann ich
nicht urteilen, weil mir die nétigen Erfahrungen fehlen.* 2

So verwundert es nicht, daf§ die These, Heidegger stehe der
modernen Kunst schlechthin negativ gegeniiber, zu den oft, allzu
oft gehorten Auflerungen seiner Interpreten zihlt.?® Und wie
oben dargelegt werden konnte (vgl. ZzwEITER TEIL, B), sind sie
denn auch nicht zu iibersehen, seine unzureichenden Thematisie-
rungen der Moderne sowie kritischen Thesen zur neuzeitlichen

2 Brief vom 30.7.73, in: Petzet (1986), 121.

25 Exemplarisch fiir die iltere Diskussion: W. Perpeet (1969), 234f (Erstdruck
1963); fiir die neuere Diskussion: W. Oelmiiller, Einleitung zur Diskussion ,, Argu-
mente fiir und gegen die Verwendung des Begriffs dsthetischer Schein I, in:
(1982), 318-322, hier 3211, H. Liibbe, Diskussionsbeitrag zu: W. Oelmiiller, Zu
einem nicht nur dsthetischen Werkbegriff, in: W. Oelmiiller (1983), 210.

227

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kunst im allgemeinen und ,gegenstandlosen im besonderen.
Aber daraus schon eine kategorische Ablehnung zu folgern, das
straft den Anspruch hermencutischer Redlichkeit Liigen. Zu
differenziert ist die zu denkende Sache — gerade hier.

Im folgenden soll durch die Erérterung der Bezichung Heideg-
gers zu zwel mafigeblichen Vertretern moderner Kunst, nimlich
Cézanne und Klee, dem Differenzierungspostulat Gentige ge-
schehen. Und fiir diese Auseinandersetzung mit Cézanne und
Klee war Heidegger, wie sich zeigen wird, durch das Gewahren
der Grenzen traditioneller Asthetik und der »metaphysisch® aus-
gerichteten Kunst vorbereitet, war er disponiert vor allem durch
seine denkerischen Versuche einer Uberwindung der Metaphysik.

1. Cézanne-Interpretation

In einem ersten Schritt wird zundchst die Textbasis der Heideg-
gerschen Interpretation zu sichern (1), in einem zweiten der Ho-
rizont zu eruieren sein, in dem allein die Heideggerschen Texte
addquat zu verstehen sind (2); erst mit dem nun gewonnenen
Standpunkt kann man — weiterfithrend und eingedenk der oben
(zWEITER TEIL, B.I) gefithrten Kritik — Heideggers Auferungen
tiber Cézanne zu interpretieren wagen (3). Am Schluff der Aus-
fithrungen werden dann noch zwei Einwinde zu entkriften ver-
sucht (4).

1. Quellenlage

Ein nicht geringer Teil der Auflerungen Heideggers iiber Cézanne
stammt aus Sekundérquellen. Da diese Quellen jedoch als absolut
zuverldssig gelten diirfen, kann man auch die Heideggerschen
Sentenzen als authentisch bezeichnen, wenn ihnen, nicht autori-
siert, auch ein anderes Gewicht eignet als publizierten Werken.

Zwei wesentliche Apophthegmata sind von Hartmut Buchner
tiberliefert. Sie belegen die auflergewdhnliche Bedeutung, die
Heidegger dem Werk Cézannes zuspricht:

228

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als Heidegger von einem Aufenthalt in der Provence erzihlte und von
der Landschaft und von den Bildern Cézannes sprach: ,Diese Tage in der
Heimat Cézannes wiegen eine ganze Bibliothek philosophischer Biicher
auf. Wenn einer so unmittelbar denken konnte, wie Cézanne malre!”
Und ein anderes Mal: ,Der wundersame Berg, mit dem Cézanne gerun-
gen, miifite Ihnen anch einmal sein wanderndes Licht zeigen. “*

Kaum liele sich ein positiveres Urteil eines Denkers iiber einen
Kiinstler vorstellen. Nicht nur wiegt der Aufenthalt in der Hei-
mat Cézannes fiir Heidegger eine ,ganze Bibliothek philosophi-
scher Biicher” auf; die ,,unmittelbare” Malweise Cézannes erlangt
dartiber hinaus sogar Vorbildcharakter fiir ein Denken, das an der
Zeitist. Die Aufferungen Heideggers beziehen sich —und das muf}
fiir die Interpretation festgehalten werden — insbesondere auf den
s»wundersamen Berg“, Cézannes Bilder der Montagne Sainte-Vic-
toire, welche einen Grofiteil des Cézanneschen (Euvre ausma-
chen. In immer neuen Anlidufen hat Cézanne ,das Motiv", sein
Motiv malerisch zu fassen versucht, mit diesem Berg hat er jahr-
zehntelang ,,gerungen®.

Diese Hochschitzung Cézannes wird auch von all jenen be-
zeugt, die Heidegger auf seinen Provence-Reisen begleitet haben,
so u.a. von Fédier® und Beaufret. Von letzterem ist das folgende
Heidegger-Diktum tiberliefert.

Jai trouvé ici le chemin de Cézanne anquel, de son début jusqw’a sa fin,
mon propre chemin de pensée répond a sa fagon.*

Eine weitere wichtige Quelle fiir ein zureichendes Verstindnis
von Heideggers Cézanne-Interpretation bilden die Erinnerungen
H. W. Petzets, eines Schiilers, Freunds, langjahrigen Begleiters
und Vertrauten Heideggers:

Wenn Heidegger von seinen Reisen in das Land Cézannes zuriickkebrte,
legre er mir mebrfach nicht ohne Dringlichkeit nabe, in einem Buche alle
Bilder des Meisters, auf denen die ,Montagne vorkomme, zu vereinen
und einen Text dazu zu schreiben. Dazu sei allerdings Voraussetzung,

#¢ H. Buchner (1977), 47.

# Vgl. Petzet (1983), 152.

28 1. Beaufret (1977), 11. Dt. Ubersetzung von M. Klebingat (,,Ich habe hier den
Weg Cézannes gefunden, dem mein eigener Weg im Denken von seinem Anbeginn
bis zu seinem Ende auf seine Weise entspricht) in: Neske/Kettering (1988), 247—
252, hier: 249.

229

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dafS ich zuvor selber in die Provence fiibre und mit eigenen Augen die
Montagne Sainte-Victoire sihe. Denn selbst die besten Abbildungen der
Gemdilde und Aquarelle verméchtren doch nicht zu zeigen, was das ,hei-
lige Gebirg® zu sagen habe und was dann der Maler in die Sprache seiner
Bilder verwandelt habe. Von diesem Dialog etwas zu vermitteln, miisse
man beides — Berg und Bilder — selbst gesehen haben.

Er (Heidegger, G.S.) hat die Fabrt dorthin (Provence, G.S.) noch
mebrmals wiederbolt: allevdings weniger auf den Spuren van Gogbhs, als
auf dem Weg zu Cézanne. Die Gespriche iiber Kunst und Kunstwerke
standen von jetzt ab ganz im Licht des Franzosen, der fiir Heidegger
bestimmend wurde. In den Ausstellungen bei Beyeler sab er eine Rethe
von spiten Meisterwerken, ebenso Cézannes Bilder im Basler Kunstmu-
seum, wo damals noch als Lethgabe eine der schonsten Fassungen der
»Montagne St.Victoire“ hing.?®

Zwar wird auch durch diese Quelle deutlich, daff Heidegger die
Malerei Cézannes aufs hochste geschdtzt hat; aber noch fehlt der
maﬁgebhche Fingerzeig, was er an ihr geschitzt hat. Diesen Hin-
weis gibt eine von Heidegger selbst niedergeschriebene Sentenz;
sie findet sich in der René Char gewidmeten Schrift ,,Gedachtes®.
Einer der sieben Abschnitte ist ,,Cézanne® tberschrieben und
lautet:

Das nachdenksam Gelassene, das instindig
Stille der Gestalt des alten Girtners
Vallier, der Unscheinbares pflegre am
chemin des Lauves.

Im Spirwerk des Malers ist die Zwiefalt

von Anwesendem und Anwesenbeit einféiltig
geworden, yrealisiert” und verwunden zugleich,
verwandelt in eine geheimnisvolle Identitit.

Zeigt sich hier ein Pfad, der in ein Zusammen-
gehéren des Dichtens und des Denkens fiibrt?
(13, 223)

Dieser Text gibt einen ersten entscheidenden ,,Wink® fiir Heideg-
gers Cézanne-Verstindnis. Der Sinn der letzten zwei Zeilen ist
auch in Beaufrets Uberlieferung angesprochen: Das Denken, das
der auf technische Beherrschung ausgerichteten Mittel-Zweck-
Rationalitit abschwért, ist mit der Kunst, die sich der Asthetisie-

2 Petzet (1983), 151 und 149.

230

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

rung zu entwinden vermag, demselben verpflichtet: dem Gesche-
hen der Entbergung und Verbergung. Daff hier, wo es doch um
die Malerei Cézannes geht, vom Dichten die Rede ist, ist nur auf
den ersten Blick uberraschend: Der Begriff der Dichtung wird
von Heidegger so weit gefafit, daf$ er nicht nur die Poesie, sondern
alle Kunst umfaflt (vgl. UK 82 1f).

Die ersten vier Zeilen verweisen dagegen auf eines der letzten
Werke Cézannes, das nicht dem Sainte-Victoire-Zyklus angehort:
das Bildnis des (fiir Cézannes Garten am chemin des Lauves zu-
stindigen) Gartners Vallier. Sie gehen beschreibend auf das Por-
trit ein: Valliers Gestalt wird als nachdenksam-gelassen und in-
standig-still charakterisiert, Unscheinbares pflegend. Diese Ziige
der Gestalt Valliers sind fiir Heidegger nicht blof§ akzidentelle
Eigenschaften, sondern — notwendig fiir ein unverstelltes Ankom-
men von Ding und Welt — zeichnen den Menschen als Menschen
aus. Immer wieder werden sie in den — vom Problem der Technik
dominierten — Spdtschriften thematisiert: das nachdenksam Ge-
lassene als freies und besinnliches Begegnen der technischen Welt
- im Gegensatz zur berechnend-kalkulierenden Technik-Obses-
sion; das instindig Stille als Bereitschaft fir die Offenheit des
Seins als solchen — anstelle der Bearbeitung und Beherrschung
des Seienden; die Pflege des Unscheinbaren aber als Bemithung,
gleich einem Girtner auf das zu achten, was nicht im Lirmenden
und Augenfilligen sich zu erkennen gibt, was aber gleichwohl
unser Dasein grundlegend bestimmt. Das Werk 1afft diese Ziige
ins Unverborgene treten, es offenbart sie — und ist somit weit
mehr als blofle Wiedergabe eines Vorhandenen. In der Kunst Cé-
zannes ist, wie in aller groflen Kunst, ein ,,Sich-ins-Werk-Setzen
der Wahrheit“ (qua Unverborgenheit) am Werk.

Das trifft aber fiir jede grofie Kunst zu, nicht nur fiir die Malerei
Cézannes. Das diese Malerei Auszeichnende und, im Vergleich zu
aller bisherigen Kunst, Einmalige sprechen die rdumlich wie be-
deutungsmiflig zentralen vier Zeilen an.

Im Spirwerk des Malers ist die Zwiefalt

von Anwesendem und Anwesenbeit einfiltig
geworden, jrealisiert” und verwunden zugleich,
verwandelt in eine geheimnisvolle Identitir.

231

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

In der sogenannten ,Spdteren Fassung® des Cézanne-Textes
(1974) gibt Heidegger eine wichtige Erlduterung zur ,Verwand-
lung® der ,Zwiefalt” in die , Einfalt“:

Was Cézanne la realisation nennt, ist das Evscheinen des Anwesenden in
der Lichtung des Anwesens —so zwar, daff die Zwiefalt beider verwunden
ist in der Einfalt des reinen Scheinens seiner Bilder. Fiir das Denken ist
dies die Frage nach der Uberwindung der ontologischen Differenz zwi-
schen Sein und Seiendem.”

Was Heidegger unter ,,Spatwerk® versteht, ldfit sich — kunsthisto-
risch gedacht — nicht mit Sicherheit sagen: Vermutlich nicht mehr
das in der ,klassischen Periode® (1883-1895; nach Dorival), son-
dern eher nur das in den letzten 10 bzw. 6 Jahren des Malers Ge-
schaffene — einer Schaffensperiode, die durch Cézannes konti-
nuierlichen fiinfjahrigen, nur durch einen Besuch bei Larguier
unterbrochenen Aufenthalt in Aix geprigt ist. ,Spitzeit® darf
aber, beim Kritiker aller ,Historie“, nicht historisch verstanden
werden. Was Heidegger intendiert, diirfte im folgenden verstind-
lich werden: Nicht die Zasur durch eine Jahreszahl, sondern die
Entwicklung des Malers auf einen Fluchtpunkt hin, von dem her
die Klassifikation ,Spitwerk® Sinn erhdlt und bestimmte Werke
sich als ,,Spatwerke® bezeichnen lassen.?”

Um diese alles entscheidenden Heideggerschen Sitze addquat
verstehen zu kdnnen, ist weiter auszuholen. Es gilt den Grund zu
erarbeiten, auf dem die lakonischen Sitze verstindlich werden.

2. Der Horizont der Kunstinterpretation

»~Anwesendes und Anwesenheit“: Dieses Begriffspaar stellt vor
nicht geringe Probleme; ist doch mit thm der gesamte Heidegger-
sche Denkweg aufs engste verbunden.

Jedes begegnende ,Etwas®, jedes ,Seiende“, ,Anwesende”
steht im Horizont von ,,Seiendheit”, ,Anwesenheit“. Dieser Ho-
rizont bestimmt das Wesen des in Rede stehenden Seienden. Was

20 Jahresgabe der Martin-Heidegger-Gesellschaft 1991. — Zur Problematik der
verwundenen Zwiefalt vgl. auch: Jamme (1991).

1 Zu den Begriffen ,Spatwerk® und ,Spatstil“ vgl. auch: K. Badt (1971), 5f und
231,

232

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

z.B. eine Kirche ,,ist“, wird bestimmt durch ihre jeweilige Anwe-
senheit: Fiir den Kunsthistoriker #st eine Kirche etwas anderes als
fir den Gliubigen, das , Kirchesein® ist bei identischem ,, Etwas®
(das an diesem Ort zu dieser Zeit stehende Gebdude) fiir Kunst-
historiker und Gliubigen ein anderes (vgl. EiM 261).

Analoges gilt fiir die geschichtlichen Epochen: Auch sie basie-
ren letztlich in ihrer Differenz auf der Zwiefalt von Anwesendem
und Anwesenheit. Fiir den mittelalterlichen Menschen ist etwa
das Sein der Pflanze, das Sein der Natur tiberhaupt ein anderes
als fiir den neuzeitlichen. Als Sein des Seienden gilt einmal das
durch einen hochsten Schopfer Geschaffene (wobei das Ge-
schaffene auf diesen Schopfer verweist und ihn reprisentiert),
zum anderen aber das ,natiirliche®, gewissen Gesetzmafligkeiten
unterworfene, beherrschbare Gebilde. Die Bedeutung des Seien-
den, der ,theoretische” als auch ,praktische Umgang mit ihm,
wird durch das jeweilige Sein des Seienden entscheidend geprigt.
Das Sein des Seienden (Seiendheit) ist die Macht, die tiber Bedeu-
tung und Sinn des Seienden entscheidet. Abendlidndische Ge-
schichte konstituiert sich nach Heidegger durch die jeweilige Vor-
herrschaft eines spezifisch ausgerichteten und mafigeblichen, d. h.
das Seiende bestimmenden Seinsbegriffes. Aufgrund dieser jewei-
ligen Seinsauffassung wird der Zugang zum und der Umgang mit
dem Seienden erst moglich; durch den Wandel dieser Auffassung
(durch den Wesenswandel des Seins, der ,Wahrheit“ [Unverbor-
genheit]) Geschichte als Differenzierungsgeschehen erst in Bewe-
gung gebracht.

Seidendes und Seiendheit werden so — ontologisch gedacht —
die bestimmenden Michte des Abendlandes. Niemals aber wird
der Ermoglichungsgrund von Seiendem und Seiendheit bedacht,
niemals die Frage nach der ,Lichtung des Anwesens® selbst, die
Frage nach dem Anwesen-lassen gestellt. Seiendes wird im jewei-
ligen Horizont seiner Seiendheit ,faktisch® hingenommen, be-
dacht und bearbeitet, ohne dafl das Gebungsgeschehen als sol-
ches, das Entstehen von Seiendheit vor den fragenden Blick
kime. Ein urspriingliches und angesichts der technischen Welt
auch notwendiges Denken mifite sich, Heidegger zufolge, auf
dieses Geschehen der Gebung und des Anwesenlassens, miifite
sich auf das Sein in seiner Wahrheit, d.h. das Sein als Sein

233

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

besinnen.?? Die gesamte abendlindische Geschichte hat ihren
Ursprung nicht bedacht. Fiir alle Epochen konstitutiv ist die
»Seinsvergessenheit®, die bei den Griechen ihren Anfang nimmt
und in unserer technischen Zivilisation ihren Gipfel erreicht.?”

An dieser Seinsvergessenheit partizipierte nach Heidegger bis-
lang auch die Kunst. Auch sie nahm das Sein als Seiendheit. Auch
sie stellte ein definites Seiendes (Mensch, Landschaft ...) immer
nur im Horizont von Seiendheit dar, mochte dieser nun roma-
nisch, klassisch, romantisch ... gewesen sein. Niemals themati-
sierte sie das Anwesenlassen selbst, niemals suchte sie die Gebung
von Seiendheit ins Werk zu setzen. Der epochal-geschichtliche
Sinn ihrer Horizonte und der Wandel dieser Horizonte gliedert
sich dem allgemeinen Sinn und Sinnwandel der abenlindischen
Geschichte ein.

Dem Wesenswandel der Wabrbeir entspricht die Wesensgeschichre der
abendlindischen Kunst. (UK 94)

So brachte das Mittelalter mit dem Horizont des Geschaffenseins
eine sakrale, die Neuzeit aber mit dem Horizont der Beherrsch-
barkeit eine profan-anthropozentrische Kunst hervor — war die
Kunst selbst am ,,Aufbau dieser Horizonte beteiligt. Die jewei-
lige Seinsauffassung bestimmt auch in der Kunst sowohl das Was
als das Wie des darzustellenden und hervorzubringenden Seien-
den. Und mag das Was des Dargestellten, mag das Wie der Dar-
stellung durch die Epochen abendlindischer Kunst auch noch so
verschieden sein — thr Gemeinsames und sie elementar Bestim-
mendes ist das Schaffen von Seiendem im Horizont von Seiend-
heit, ohne das Sein als Sein vor den Blick zu bringen. Kunst gibt
sich in Treue dem Seienden hin und hat Interesse nur an dessen
Hebung, ohne sich dem zuzuwenden, was das Seiende als solches

22 Fiir das richtige Verstindnis des Wortes ,Seiendheit®, um vor allem einer Ver-
wechslung mit ,,Sein als Sein® vorzubeugen, sei hier eine mafigebliche Stelle aus
Heideggers Werk zitiert: ,,Als Kennzeichen des Wesens aller Metaphysik kénnen
wir daher den Titel prigen: Sein und Denken, deutlicher: Seiendheit und Denken,
in welcher Fassung sich ausdriickt, daf} das Sein am Leitfaden des Denkens vom
Seienden her auf dieses zu als dessen ,Allgemeinstes® begriffen wird ...“ (N II 78)
2 Val. Seubold (1995).

234

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

doch erst anwesen lifdt, ohne das ins Werk zu setzen, was Seiendes
erst zum Seienden macht. Auch abendlindische Kunst konstitu-
tert sich aus der ,,Zwiefalt von Anwesendem und Anwesenheit®.

3. Cézanne: Die gemalte Uberwindung von Anwesendem und
Anwesenheit

Diese Zwiefalt von Anwesendem und Anwesenheit ist nun nach
Heidegger in Cézannes Spatwerk ,einfdltig geworden, ,realisiert’
und verwunden zugleich, verwandelt in eine geheimnisvolle Iden-
titat”.

Ist die Zwiefalt einfiltig geworden, so bildet das bislang Ge-
trennte zwar eine Einheit; diese ist jedoch nicht als Einerleiheit
mifzuverstehen. Sie ist keine tritbe Undifferenziertheit eines an
sich Differenten. Die Zwiefalt ist ,verwandelt“ und ,verwun-
den“: nicht einfach weggeschoben und als irrig und falsch besei-
tigt, sondern auf ihren Grund gestellt und somit in thn aufgenom-
men. Dieser Grund erst liflt die Zweiheit entspringen und
eroffnet ithren Spielraum. Dieses Geschehen, tiber alle rationale
Konstruktion hinausgehend und durch rechnendes Denken nicht
erklarbar, bleibt geheimnisvoll - obgleich die Zwiefalt , realisiert”
ist. Mit diesem fiir Cézanne zentralen Begriff der ,réalisation” ist
der konkrete kiinstlerische Schaffensvorgang angesprochen. Die-
ser Schaffensvorgang nimmt — nach Cézannes eigenen Erldute-
rungen — seinen Ausgangspunkt bei der émotion und dem tempé-
rament des Kiinstlers, um sich kraft kiinstlerischer théorie zu
yrealisieren®. Cézannes ,réalisation” setzt nach Heidegger die al-
le abendlindische Kunst bestimmende Zwiefalt von Seiendem
und Seiendheit als Einheit ins Werk.

Die Auflerungen Heideggers bleiben freilich kryptisch genug.
Und man wiinscht sich angelegentlich, wenigstens eine dieser Au-
erungen ginge auf die spezifische Faktur der Cézanneschen
Spatwerke ein. Doch ist die Hoffnung bislang nicht erfillt wor-
den — und wird wohl auch nicht mehr durch nachgelassene Schri-
ften erfilllt werden (vgl. oben [ERSTER TEIL, C.I1I; ZWEITER TEIL,
B] die Heideggersche Aversion gegen ,dsthetische® Kriterien).
Der Interpret ist somit gehalten, im Horizont von Heideggers

235

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vorgaben sich selbst um Konkretisierung zu bemiihen. Das sei an
zwel Gemilden aus Cézannes Spatwerk versucht: einem Bildnis
des Girtners Vallier von 1906 (Privatsammlung) und einem Bild
aus dem Montagne-Sainte-Victoire-Zyklus (1904/06, Offentliche
Kunstsammlung Basel, Kunstmuseum).

Schon der erste Blick zeigt, daff man keine Gemilde im tradi-
tionellen Sinne vor sich hat. Der ,,Gegenstand der Darstellung
ist kein abgebildetes und in sich ruhendes, gegen seine Umwelt
klar abgegrenztes, definites Seiendes. Er ist — nach den Kategorien
traditioneller Malerei bemessen — nicht ausgearbeitet: Fiirsich-
seiende und 7 einem Raum dargestellte Gegenstinde sind nicht
gegeben. Was gegeben ist, das sind die ,plans®, die Farbflecken:
kleine belebte Farbflichen von einer uiberaus differenzierten Ab-
stufung und Rhythmik. Ein Graugriin setzt sich gegen ein Dun-
kelgriin und Schwarzgriin ab, ein Hellblau gegen ein Tiefblau, ein
Erdgriin gegen ein Violett, ein kaltes gegen ein warmes Griin, ein
Rot gegen ein Ocker.

Diese plans kénnen hart zusammenstofien oder — was meist der
Fall ist — sich verzahnen, tiberschneiden, tiberlagern und sanft zu-
sammenflieffen; ihr Auftrag kann zart und weich, dtherisch-diinn
und schleierhaft-fein, mild und leise sein; oder aber dicht und un-
durchdringlich, kompakt und fest, massig und massiv. Den Pin-
selstrichen wiederum eignet die ganze durch die Pole vorsichtig-
bedachtsam und leidenschaftlich-erregt definierte Bandbreite. Die
plans aber stehen in innigster Beziehung zueinander, die Inter-
dependenz der Farben ist fiir deren Wesen von duflerster Wichtig-
keit.

Fiir den Betrachter ergibt sich damit, daff die Begrenzung der
plans sich auflost, daff deren Riander vibrieren und fluktuieren,
daf} die Flachen pulsieren und so der Blick von Fliche zu Fliche,
von Farbakkord zu Farbakkord zu wandern gezwungen ist; daff
sich die plans mit den kalten gegen die plans mit den warmen
Farben absetzen und daff mit diesem Temperaturwert der plans
auch deren entsprechender Raumwert sich einstellt, dafl somit
das Auge immer zwischen ,Vorder-“ und ,Hintergrund® zu
springen genotigt ist; dafl das Auge dann wieder den einzig durch
das Farbarrangement der plans erzeugten Licht- und Schatten-
bahnen folgt, um bei einem Komplementirkontrast fasziniert zu

236

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verweilen, um erneut einer anderen Sinnstruktur zu folgen; ja daf§
sogar — der ,,Logik® des Simultankontrastes folgend — ein Blau an
thm selbst ein Orange und ein Griin ein Rot hervorruft.

Das ganze Werk wird so von einer zunechmenden Auflésung
und Entstofflichung bestimmt. Dabei sind fiir die Gesamtkompo-
sition die Farbidquivalente von entscheidender Wichtigkeit: Die
plans missen ins Gleichgewicht kommen, die Relationen miissen
stimmen, eine Farbe darf sich nicht auf Kosten anderer hervor-
dringen, die Farbwertigkeiten miissen ausgewogen sein — harmo-
nieren.

Innerhalb dieser (essentiell zeitlich sich konstituierenden)
Symphonik ist der (essentiell rdumlich sich konstituierenden)
Darstellung das absolute Recht genommen. Diese Dynamik, diese
Rhythmik der plans sprengt jegliche definit-ausgebildete Gegen-
standlichkeit. Und auch der Gegenstandskontur kann sich gegen
die Farbflecken-Struktur nicht mehr halten. Er ist zwar in Form
von sicher gesetzten Linien noch vorhanden, aber nur durchbro-
chen, rudimentir und so im Grunde nicht mehr scheidend und
absondernd, sondern iibersetzend und iiberbriickend, verkettend,
verknotend und verflechtend. Der Girtner Vallier und die Mon-
tagne Sainte-Victoire stehen nicht als exakt umrissenes, begrenzt-
definites Abbild vor uns, sondern beide bilden sich erst aus der
Struktur der plans. Mit Heideggers Worten: Der gemalte Gegen-
stand steht nicht mehr in einem Horizont, Anwesendes ist nicht
mehr in Anwesenheit abgebildet, sondern deren Zwiefalt ist in
der Struktur der plans einfdltig geworden. Seiendes generiert sich
aus den plans. ,Ich nehme rechts, links, hier, dort, iiberall diese
Farbtone, diese Abstufungen, ich mache sie fest, ich bringe sie
zusammen. —— Sie bilden Linien, sie werden Gegenstinde, Felsen,
Biume, ohne dafd ich daran denke.“?*

Heidegger, der die abendlindische Metaphysik zu iberwinden
sucht, indem er nicht mehr Seiendes und Seiendheit denkt, son-

# Fiir diese Interpretation der plans ist der Verfasser Gottlried Boehm und Max
Imdahl verpflichtet. Vgl. Boehm (1981), 18-22; (1988b); (1989), 276—279; Imdahl
(1974), 332-334; (1963); (1983), 209-212; (1987), 109-121; (1972a); (1972b). Im-
dahls Interpretationen verdanken Entscheidendes: Fry (1960).

% Cézanne (1957), 9.

237

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dern das ,Sein als Sein, die ,Lichtung des Anwesens®, das ,,An-
wesen-lassen® oder, wie es in der Erliuterung der ,Spdteren Fas-
sung“ des Cézanne-Textes heifdt, die ,,Uberwindung der ontolo-
gischen Differenz zwischen Sein und Seiendem“?*, gewahrt in
Cézannes Spatwerk einen analogen Vorgang: Nicht mehr das
Darstellen von Anwesendem in seiner Anwesenheit, sondern die
verwundene und verwandelte Zwiefalt, aus der erst das Anwesen-
de sich ,ereignet, um mit einem anderen zentralen Begriff
Heideggers zu reden. ,Was Cézanne la realisation nennt, ist das
Erscheinen des Anwesenden in der Lichtung des Anwesens — so
zwar, dafl die Zwiefalt beider verwunden ist in der Einfalt des
reinen Scheinens seiner Bilder. Fur das Denken ist dies die Frage
nach der Uberwindung der ontologischen Differenz zwischen
Sein und Seiendem.” Das Spatwerk Cézannes kreist fiir Heideg-
ger um dies eine Thema: Zurticknahme der Gegenstinde und ih-
rer Gegenstindlichkeit in den sie erst ermdglichenden Grund
oder, vice versa, die Entstehung von Seiendem, dessen Gebung,
Generierung, Ereignung.

Und die Entwicklungsdynamik des Cézanneschen (Euvre, kri-
stallisiert etwa im Montagne-Zyklus, scheint diese Interpretation
zu unterstiitzen und deutlich zu machen: Den 1882-1890 entstan-
denen Gemilden mit ihrer relativ ausgeprigten Gegenstandlich-

6 Diese Formulierung ist — nicht selten wird dies {ibersehen — typisch fiir die
dritte Phase des Heideggerschen Denkweges, die die fundamentalontologische
und die seinsgeschichtliche Phase ablost (vgl. Heidegger selbst: 15, 344). Der
Kunstwerkaufsatz (1935/36) gehort, der Entstehungszeit und der Art der Thema-
tisierung der Kunst nach, zur zweiten Phase. Es ist daher unzulissig, in diesem
Aufsatz die Artikulation der Heideggerschen Kunstphilosophie schlechthin zu
sehen. — Die drei Stadien des Denkweges thematisiert auch Heideggers Erliute-
rung der ,Spiteren Fassung® (1974). Im Anschlufl an den Satz ,Fiir das Denken ist
dies die Frage nach der Uberwindung der ontologischen Differenz zwischen Sein
und Seiendem® heiflt es: ,Die Uberwindung wird aber nur moglich, wenn die
0.Di. zuvor als solche erfahren und bedacht ist, was wiederum nur geschehen kann
auf dem Grunde der in ,Sein und Zeit* gefragten Seinsfrage (erstes Stadium: die
Frage nach dem ,Sinn von Sein‘, G. S.). Deren Entfaltung verlangt die Erfahrung
des Seinsgeschickes (zweites Stadium: die Frage nach der ,Wahrheit des Seins,
G.S.). Der Einblick in dieses bereitet erst den Gang in das Wegfeld vor, der sich
in das einfache Sagen in der Weise eines Nennens des Vorenthaltenen findet, dem
das Denken ausgesetzt bleibt (drittes Stadium: die Frage nach dem ,Ort und der
Ortschaft des Seins‘ (,Topologie des Seins‘), G. S.).“ Vgl. hierzu 15, 344.

238

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

keit*” folgen die Gegenstindlichkeit immer mehr zuriickneh-
menden Werke von 1890-19002%; die kurz vor dem Tode entstan-
denen Werke (1904-1906)*” aber deuten Gegenstindlichkeit
kaum noch an - gerade noch so viel, wie unbedingt nétig, um
das Ent-stehen ins Werk zu setzen. Daher rithrt vermutlich auch
Heideggers Interesse, alle Bilder iiber die Montagne in einem
Buch zu vereinen.”® Damit erst wird die Entwicklungsdynamik
deutlich, erst so wird Cézannes ,Ringen® um ,réalisation” dieses
Gebungsgeschehens sichtbar.

Durch dieses Ent-stehen sind die Dinge aber nicht festgestellt.
Die spannungsreiche Einheit der plans mit den oben beschrie-
benen Wesensziigen ist verantwortlich dafiir, dafl das einmal Ent-
standene wieder in sich zusammenfillt, sich wieder in die ein-
zelnen plans auflést und nun nur deren chaotische Struktur
vorherrscht — um erneut eine Gestalt zu generieren. Die Gestalt
Valliers ist durchaus nicht festgelegt; sie bildet sich dem verwei-
lenden Betrachter, der durch eigene ,Produktion® die plans in
Bezichung bringen mufl — und dabei gewahrt, daf} er verschiede-
nen ,Bahnen® folgen kann, daf§ im Gemalde durchaus verschie-
dene Beziehungspotentiale liegen. Ahnlich bei der Montagne
Sainte-Victoire: Das Auge setzt bald diese, bald jene plans in Be-
ziehung, folgt bald dieser, bald einer anderen Logik, erzeugt hier
ein Haus, einen Baum, einen Weg, die sich dann auch wieder auf
andere Weise bilden und dabei wieder ein anderes ,,Ausschen
annehmen konnen.

Und bei jedem Vorgang wird offenkundig, daf} eine Gestaltfin-
dung, daff das Hervortreten von Seiendem und Seiendheit ins Un-
verborgene nur dadurch méglich ist, daff andere Gestaltungen
und Seinsweisen verborgen bleiben — norwendig verborgen blei-
ben. Jede Entbergung kann Entbergung nur aufgrund einer zu-
grundeliegenden Verbergung sein. So ist auf bildnerischer Ebene
der urspriingliche Sinn des Gebungs-, und d.h. Wahrheits- und
Seinsgeschehens erfillt, auf den hinzuweisen Heidegger nicht
mide wird: Wabrbeit als Unverborgenbeit (d-MBerq): das Ent-

27 Vgl. Cézanne (1975), Nr. 429-442.
2% Ebd. Nr. 750-759.
2 Ebd. Nr. 760-767.
® Petzet, (1983), 151.

w

239

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bergen im Sichverbergen. Eveignis ist immer auch Entzug, Ent-
e1gnis.>”

Die Bezichung zu Adornos Berg-Interpretation liegt hier, sieht
man von der verschiedenartigen Terminologie ab, nicht nur
nahe — man sicht sich geradezu gezwungen, von einer Struktur-
analogie zu sprechen.

Heidegger geht es bei seiner Cézanne-Interpretation also vor
allem um Auseinandersetzung mit der abendlindischen Ge-
schichte: Um den Vorrang des bislang vernachlissigten Anwesen-
lassens vor der erst aus diesem Anwesenlassen entstehenden
Zwiefalt von Anwesendem und Anwesenheit; um das Insistieren
auf dem Reichtum von Ding und Welt angesichts der metaphysi-
schen (und in der neuzeitlichen Technik kulminierenden) Festle-
gung dieser auf eine bestimmte Gestalt. Heidegger wufSte sich als
den, der aller abendlindischen Metaphysik ihren vergessenen
Grund, die Vernachlissigung ihres Eigentlichen vorhielt; und
Analoges gewahrte er in Cézannes Malerei.*®

% Was bel Badt (1971, 23) das Manko der Spitwerke bezeichnet (,Waren Cé-
zannes frithere Bilder von einem Zerbrechen der Farb-Form-FEinheit bedroht, so
beruht die Nichtvollendung der spiteren darauf, daf es ihm nicht moglich war, die
musikalischen oder architektonischen Strukturen so weit zu entwickeln, daf} in-
nerhalb ihrer die einzelnen Gegenstinde der Bilder konkrete Formen annah-
men®), wird mit Heidegger gerade zum Auszeichnenden dieser Werke. Badts
asthetisches Denken ist a priori und totaliter von der abendlandischen Ein-Form-
Asthetik gepragt (vgl. RESUMEE UND AUSBLICK, III). Deshalb vermag er dem spiten
Cézanne nicht gerecht zu werden.

32 Und tatsichlich ist von Cézanne ein Brief tiberliefert, der belegt, daff Cézanne
selbst diese geschichtliche Auseinandersetzung bewufSt war. Am 23. Januar 1905
schreibt er noch resignativ: ,Mein Alter und meine Gesundheit werden mir nie-
mals erlauben, den Kunsttraum zu verwirklichen, den ich wihrend meines ganzen
Lebens verfolgt habe ... Meiner Ansicht nach setzt man sich nicht an die Stelle der
Vergangenheit, sondern fiigt ihr nur ein neues Glied an.“ (Cézanne (1979), 292f)
Am 15. Oktober 1906 — kurz vor seinem Tode — erofInet er dagegen seinem Sohn:
,Die alten [Maler] kénnen in mir nur einen rival désastreux [unheilvollen, verhin-
gnisvollen Konkurrenten, vernichtenden Rivalen] sehen.“ (313) Der vernichtende
Rivale der alten Maler wire Cézanne nicht durch ,schénere® oder ,bessere® Bil-
der — sind die Werke der Alten doch gerade fiir Cézanne vollendet und nicht zu
iiberbieten. Der ,rival désastreux® wire er dadurch, daff er als erster den Geist und
die Mannigfaltigkeit der Natur darzustellen suchte. ,,Der Louvre ist das Buch, in
dem wir lesen lernen. Doch diirfen wir uns nicht damit begniigen, die schonen
Formeln unserer berithmten Vorginger beizubehalten. Suchen wir, uns von ihnen
zu entfernen, um die schone Natur zu studieren; trachten wir danach, thren Geist
zu erfassen, und bemithen wir uns, uns unserem perséonlichen Temperament ent-

240

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4. Einwiande

a. Philosophie oder Kunst?
Es mag nun vom kritischen Leser der Einwand kommen, daff der
Heideggersche Interpretationsaspekt, sein Vor-griff, mit dem er
das Cézannesche Spitwerk zu verstehen sucht, einzig seinen eige-
nen philosophischen Bemithungen entstammt und damit nur sein
eigenes Denken bestitigt, wenig aber zum Verstindnis der Spit-
werke Cézannes beitrigt.®

Doch betrachtet man nicht die Termini, sondern die Sache als
das Ausschlaggebende, so ist der Interpretationsaspekt ,,Verwin-
dung von Anwesendem und Anwesenheit® weder dem Cézanne-
schen Spitwerk noch Cézannes theoretischen Auflerungen
fremd; dafl ein Philosoph einen Vorgang in der Malerei erkennt,

sprechend auszudriicken ... Der Louvre ist ein gutes Lehrbuch, doch darf er im-
mer nur ein Vermittler sein. Das Wahre und groffartige Studium, das es zu unter-
nehmen gilg, ist das der Mannigfaldgkeit des Naturbildes.“ (294 und 282) Dabei
geht es Cézanne aber nicht um Phantasmagorien und persénliche Zugaben zu
einem objektiven Ansich, nicht um bloff subjektive, ,symbolische* Aufstockung
und Uberhéhung eines ,wirklichen® Gegenstandes. ,Die meinige [Methode], se-
hen Sie, ich habe nie eine andere gehabt, ist der Hafl gegen die Phantasiegebilde.
Ich moéchte erzdumm sein. Meine Methode, mein Gesetzbuch ist Realismus. Aber
ein Realismus, verstehen Sie mich richtig, voll von Grofle, unbewufit. Der Herois-
mus des Wirklichen.“ (1957, 29.) Es geht Cézanne gerade um die Natur als Natur.
An Bernard kritisiert er: ,Wir sind uns dariiber einig, daf§ er ein mit Museums-
erinnerungen verstopfter Intellektueller ist, der aber die Natur nicht gentigend
beobachtet, und das ist der grofle Punkt, nimlich sich von der Schule und von
allen Schulen frei zu machen.” (1979, 309) Cézanne will nur Spiegel sein, getreuer
Spiegel, aber eben Spiegel des ,Geistigen der Natur®, nicht von Seiendem und
Seiendheit. ,Der Kiinstler ist nur ein Aufnahmeorgan, ein Registrierapparat fiir
Sinnesempfindungen, aber, wei§ Gott, ein guter, empfindlicher, komplizierter, be-
sonders im Vergleich zu den anderen Menschen.“ (1957, 9) ,Nach der Natur ma-
len bedeutet aber nicht, das Objekt kopieren, sondern Farbeindriicke realisieren.”
(Zitlert in: Hess (1980), 17.) Daher wollte Cézanne auch ,nicht theoretisch recht
haben, sondern angesichts der Natur® (1979, 285).

3% Heidegger selbst diirfte diese Problematik bedacht haben. H. W. Petzet iiber-
liefert in seinen Erinnerungen (1983, 150), dafl Heidegger Rilkes Brief vom
18. Oktober 1907 grofie Aufmerksamkeit widmete. Hier heif§t es u.a.: ,Es ist gar
nicht die Malerei, die ich studiere ... Es ist die Wendung in dieser Malerei, die ich
erkannte, weil ich sie selbst in meiner Arbeit erreicht hatte oder doch irgendwie
nahe an sie herangekommen war, seit lange wahrscheinlich auf dieses Eine vor-
bereitet, von dem so vieles abhingt. Darum muf} ich vorsichtig sein mit dem Ver-
such, iiber Cézanne zu schreiben, der nun natiirlich viel Verlockung fiir mich hat.“
(Rilke (1983), 48 )

241

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den er selbst mit seinem Denken zu erreichen sucht, kann kein
Einwand gegen diese Erkenntnis sein. Heideggers Auflerungen
zu Cézanne ermangeln der Konkretion, gewifl. Ist es aber, wie
zu hoffen steht, im Vorhergehenden gelungen, diesen Mangel zu
beheben, so wird auch der Einwand ,,Philosophie oder Kunst?“
hinfillig.

Bedenken sollte man auch, daf} es oft gerade der Kiinstler ist,
der solche — ,gewagte” — Interpretation schitzt und sucht. Es ist
ja gerade die ,pro-vozierende“ Interpretation, die der Kiinstler
als Anregung aufnimmt, da sie ein Stiick weit das zu Interpretie-
rende iiber sich hinauszutreiben und so vor Stillstand und Kalte-
tod zu bewahren vermag.** Ein konstitutives Element zukiinfti-
ger, ,nicht linger anachronistischer Asthetik“ (Adorno) wird
sicherlich auch — die Gefahr der Uberformung des Werks immer
vor Augen — der weiterfithrende Aspekt der Interpretation sein.

b. Singularitit Cézannes?

Ein weiterer Einwand gegeniiber Heideggers Cézanne-Interpre-
tation liefle sich wie folgt formulieren: Arbeitet denn nicht alle
moderne Kunst seit dem Impressionismus an der Uberwindung
der Zwiefalt von Anwesendem und Anwesenheit? Vor allem die
Kunst nach Cézanne produziert doch hauptsichlich im gegen-
standslosen Bereich! Warum also ist der Vorbildcharakter der
Kunst auf Cézanne beschrinkt? Warum kann Heidegger ,das
Wegweisende der modernen Kunst“*® vor (Impresionismus) und
nach Cézanne nicht sehen?

Sicherlich kann man bei Heidegger — auch in seinem Verhiltnis
zur Malerei — eine Art ,Moderne-Blindheit konstatieren (vgl.
ZWEITER TEIL, B). Doch sollte man hier zu differenzieren suchen
und sich vor pauschalem Urteil hiiten. Was den Impressionismus
angeht, so darf man die trennende Kluft zum spiten Cézanne

% Oder — nach Goethe: Es ist nicht alles aus dem Kunstwerk, wohl aber 4n dem
Kunstwerk auszuweisen. Vgl. Goethe (1982), Bd. 1, 400. Uber die Interpretation
eines seiner Gedichte urteilt er: ,,Gibt man nun aber dem Erklirer zu, daff er nicht
gerade beschrinkt sein soll, alles, was er vortragt, aus dem Gedicht zu entwickeln,
sondern daf§ er uns Freude macht, wenn er manches verwandte Gute und Schone
an dem Gedicht entwickelt, so darf man diese kleine gehaltreiche Arbeit durchaus
billigen und mit Dank erkennen.*

% Spiegel-Gesprich, in: Neske/Kettering (1988), 81-114, hier: 110.

242

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nicht iibersehen. Gewisse impressionistische Gemilde (man vgl.
etwa: Monet: Impression Sonnenaufgang, 1873; Renoir: La Gre-
noulliere, 1869; Degas: Amme im Jardin de Luxembourg, 1876—
1880) greifen zwar — die Eigenstindigkeit der Farbe betonend und
nicht mehr nur als Eigenschaft des Korpers sehend — die Gegen-
stinde als solche an; sie gelangen aber niemals zum oben analy-
sierten Phinomen des Gebungsgeschehens von Gegenstindlich-
keit aufgrund der Aquivalente der plans. Die Auflésung des
Erscheinungsbildes erfolgt bei diesen impressionistischen Gemil-
den aufgrund einer Fernsicht, also aus subjektiven, bei Cézanne
dagegen aus ,objektiven, bildimmanenten Griinden. Bei den
Impressionisten wird also durch die (ontische) Auflésung des Ge-
genstandes die (ontologische) Gegenstindlichkeit gerade besti-
tigt, wihrend sie Cézanne in die Aquivalente der plans zuriick-
nimmt. Das hat zur Wesensfolge, dafy die Auflésung bei den
Impressionisten iber das atmosphirische Licht erfolgt, bei
Cézanne aber tiber die Struktur der Lokalfarben;** dafl der Im-
pressionismus auf die Linearperspektive angewiesen bleibt, ihr
bei Cézanne aber keine konstitutive Funktion mehr zukommt
(es gibt keinen Raum mehr, 7z dem der Gegenstand ist, keine Fli-
che, auf der die Figur erscheint). Die impressionistischen Gemal-
de bleiben subjektive Stimmungsbilder und Momentaufnahmen
(d.h., der Horizont bleibt, Seiendes wird in Seiendheit darge-
stellt), die Gemilde Cézannes sind dagegen von reiner Sachlich-
keit bestimmt.

Und fiir die Moderne nach Cézanne gilt: Van Gogh, Picasso,
Braque und Klee hat Heidegger jedenfalls geschdtzt — wenn auch
nicht (mit Ausnahme Klees) in dem Mafle wie Cézanne.’” Das,
was sich dann als ,,abstrakte” Kunst herausbildete, hat er freilich
aufs heftigste verworfen und — obwohl ungegenstindlich arbei-
tend — eines metaphysischen Wesens geziehen.”® Und dafiir kann
man ja auch gute Griinde geben. Denn wie fir Heidegger die
Atom- und Elementarteilchenphysiker, obwohl lingst nicht mehr
mit Gegenstinden im traditionellen Sinn beschiftigt, doch nur die

3% Vel. Cézanne (1979), 289: ,Das Licht existiert also nicht fiir den Maler.*
3 Vel. Petzet (1983), 148-159.
% Vel. z.B. SvG 41 und 65 f; Petzet (1983), 154.

243

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

traditionelle Gegenstindlichkeit bestitigen (sie fithren die Gegen-
stinde auf ihre ,Bestand“-Teile zuriick ), so kann man Analoges
auch bei den ,, Abstrakten am Werk sehen: Sie bilden zwar nicht
mehr Seiendes in seiner Seiendheit, arbeiten aber dennoch nicht
wie Cézanne an deren Gebung, sondern experimentieren mit dem
,Elementarmaterial“ Form und Farbe. Dies kann mehr oder we-
niger interessante Ergebnisse zeitigen und das erlebnishungrige
Subjekt cher befriedigen, als es die veraltete gegenstindliche
Kunst vermag, es tragt aber nichts zu dem fiir Heidegger dringen-
den Problem des Anwesenlassens bei, sondern treibt im Gegenteil
die traditionelle Subjekt-Objekt-Polarisierung auf die Spitze.

So markiert das Gros von Cézannes Epigonen schon wieder
den Riickschritt in die Metaphysik.>® Cézanne und Klee bleiben
fiur Heidegger dagegen Wegweiser —auch fiir das zukiinftige Den-
ken. Daf} hier die Kunst — erinnert man sich Hegels These vom
Ende ihrer Relevanz fiir das Bediirfnis des modernen Geistes, des-
sen Anspriichen letztlich nur das wissenschaftliche und philoso-
phische Denken geniigen soll — rehabilitiert wird und zum gleich-
berechtigten Gesprachspartner der Philosophie avanciert, muf§
wohl nicht ausdriicklich hervorgehoben werden.

I1.  Klee-Interpretation

Die ,Kehre®, die von Heidegger in Sachen Kunst und Asthetik
durchschritten, ist nicht weniger scharf, als die von ihm auf an-
deren Gebieten seines Denkens vollzogenen es sind. Dies diirfte
im Cézanne-Kapitel deutlich geworden sein. Dafl sie aber den-
noch weniger deutlich vor Augen liegt, daf} weithin immer noch
der Kunstwerkaufsatz von 1935/36 als die Kunstphilosophie Hei-
deggers gilt: das hat vor allem in der Text- und Editionsgeschichte
seinen Grund.

9 Unter seinen Zeitgenossen ... iberragend grof ist Cézanne fiir Kurt Badt
(1956, 253), sein Werk erscheine ,unvergleichlich“; eine Forsetzung (im Sinne
der Fortschrittslogik) wire ,,unmoglich” gewesen. — Die Einzigartigkeit Cézannes
behauptet auch Th. Wagner: , Cézanne bleibt singuldr. Die Buchhaltung der Mo-
derne mufl auf ihn verzichten.“ (Th. W., Der erste und der letzte Maler, in: FAZ,
30.1.93, Bilder und Zeiten)

244

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Doch wenn man heute ,Neue Wege mit Heidegger“*'® zu ge-
hen sich anschickt, dann wird man auch in Sachen Kunst und As-
thetik nicht mehr umhin kénnen, die Versuche des spiten und
spatesten Heidegger einzubeziehen. Einen kriftigen Schub hin
zu diesen ,neuen Wegen® werden die Gehversuche der Nachge-
borenen durch die nun — zum Teil - veroffentlichten Klee-Noti-
zen aus Heideggers Nachlafl erhalten.? Konnten die unndétig
hochgeschraubten Erwartungen — was den Grad der Aus- und
Durcharbeitung dieser Skizzen betrifft — auch nicht annihernd
erfiillt werden: Heideggers Klee-Notizen bleiben eine Herausfor-
derung fiir jeden Interpreten; und dieser wird — nicht weniger als
im Falle Cézannes — aufgrund des skizzenhaften Stils dieser No-
tate nur um so mehr gefordert. Es wird nun mehr und mehr deut-
lich, daf und warum Klee — neben Cézanne und der ostasiatischen
Kunst®? — einen der drei mafigeblichen Gipfel auf Heideggers
spaten Kunst-Wegen anzeigt.

Mit der Hinwendung zu Klee geht bei Heidegger eine Relati-
vierung der traditionellen — ,metaphysischen® — abendliandischen
Kunst einher — und im Zusammenhang damit auch eine Kritik
seines Kunstwerkaufsatzes von 1935/36. Gegentiber dieser tradi-
tionellen Kunst spricht Heidegger Klee eine Ausnahmestellung
zu, die er der auf Klee folgenden ,abstrakten” Kunst nicht kon-
zediert und sie desselben metaphysischen Wesens zeiht, das er
auch bei der gegenstindlich arbeitenden Kunst in Anschlag
bringt. Dies ist in Punkt 1 darzustellen und aussschliefilich aus
den Klee-Notizen Heideggers zu belegen. In Punkt 2 ist die ei-
gentliche Heideggersche Sichtweise und Interpretation der Kunst
Klees zu thematisieren. Folgende Fluchtpunkte der Heidegger-
schen Interpretation werden besonders herausgearbeitet: Das
»Vorbildliche“ als eine Art Definition des Anliegens bisheriger
Kunst (2.a) — gewonnen aus dem neuen Standpunkt des ,,Urbild-

0 Vol. Poggeler (1992).

3 Vel. hierzu: Seubold (1993a). Alle nicht eigens nachgewiesenen Heidegger-
Zitate dieses Kapitels sind dieser Arbeit entnommen; dariiber hinaus erlaubt sich
der Verfasser, auch auf bislang noch nicht publizierte Klee-Notizen Heideggers
zurlickzugreifen. Dem Nachlaflverwalter, Herrn Dr. Hermann Heidegger, sei
herzlich fiir die Erlaubnis zur Einsicht sowie — dies gilt auch fiir Herrn Prof. Fr.-
W. v. Herrmann und Herrn Dr. H. Tietjen — fiir das Kollationieren gedankt.

32 Zur ostasiatischen Kunst vgl.: Seubold (1996a), Vierter Teil, L.

245

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lichen“ der Kunst Klees (2.b). Dieses Spezifische der Kunst Klees
versucht Heidegger mit den Begriffen ,,Her-vor-bringen®, ,,Bild-
samkeit von Welt“ und ,Sehen“ zu fassen (2.c). Das Neue von
»Produktion® und ,Rezeption” ist in Punkt 2.d ,Nicht Bilder,

sondern Zu-stinde“ zu erortern; ein letzter Punkt thematisiert
»das Sichtbare und das Unsichtbare® (2.¢).

1. Zwischen gewesener und heutiger metaphysischer Kunst:
das Werk Paul Klees; Heideggers Kritik am Kunstwerkaufsatz

In den Klee-Notizen setzt Heidegger fort, was er in den ,,Beitra-
gen zur Philosophie“ (65, 70-73) und den Randbemerkungen
zum Kunstwerkaufsatz (5, 1-74) begonnen hat: Er unterzicht
den Kunstwerkaufsatz einer immanenten, d.h. innerhalb des ei-
nen Denkweges verbleibenden Kritik. Er notiert, daf§ der Kunst-
werkaufsatz ,geschichtlich denke - die gewesenen Werke®.
,Nicht mehr® das ,Erstellen von Welt“ und das ,Herstellen von
Erde®, wie im Kunstwerkaufsatz thematisiert, set der zukiinftigen
Kunst aufgegeben, sondern das ,Erbringen des Verhiltnisses aus
Ereignis der Fuge*.

Dieser ,,Schritt zuriick®, d. h. hier: die Fundierung der tragen-
den Kategorien des Kunstwerkaufsatzes ,Welt“ und ,Erde“ im
»Ereignis®, betrifft aber nicht nur Heideggers ehemaligen kunst-
philosophischen Versuch. Er betrifft die Kunst selbst! Hatte er im
Kunstwerkaufsatz in der abendlindischen Kunst einen Verbiin-
deten im Kampf gegen die Metaphysik gesucht (und gefunden
geglaubt) und sie daher vor den 4sthetisch-metaphysischen Uber-
griffen schiitzen zu missen gemeint, so verdachtigt er jetzt die
Kunst selbst, nicht blof} deren Interpretation und theoretisches
Selbstverstandnis, metaphysischen Wesens zu sein: ,,,Kunst® als
solche metaphysischen Wesens“.*”* Der Grund hierfiir: Heideg-
ger sicht einen Wesenszusammenhang zwischen der abendlindi-

3 Der Verdacht, daf ,Kunst“ metaphysischen Wesens bzw. an die Metaphysik
gebunden ist, wurde von Heidegger auch auflerhalb der Klee-Notizen ausgespro-
chen, so z.B. in einem Brief an Petzet aus dem Jahre 1950: ,,Oder wird Kunst mit
der Metaphysik hinfillig?* (In: Petzet (1983), 161) — Auch fiir Adorno war ja eine
der entscheidenden Fragen, ,,ob und wie Kunst tiberlebe nach dem Sturz der Me-
taphysik, der sie Dasein und Gehalt verdankt“ (7, 506).

246

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen ,,Werk“- bzw. ,Bild“-konzeption und den typischen, in der
griechischen Philosophie begriindeten metaphysischen Bestim-
mungen: ,,Bild - species — e1doc."

Die ,,eldn“ sind das eigentlich Seiende, die nicht durch Schat-
tendasein und Endlichkeit kontaminierten ,Ideen®, den endli-
chen, verginglichen Dingen vorgegeben. ,Eidoc“, Grundbegriff
platonischer Metaphysik, iibersetzt Heidegger mit ,,Ausschen®
(WM 212). Wie sich in diesen ,,£dn“ das ,Seiende als Seiendes®
zeigt, so ist auch die abendlindische ,,Bild“-konzeption — dies der
fiur Heidegger wesentliche Vergleichspunkt — ganz auf das Ausse-
hen des Seienden ausgerichtet. Und auch das ,,Bild“ ist Heidegger,
gleich der ,Idee”, ein ,,vorgegebenes Gegentiber®.

Ebenso wird die abendlindische Werkkonzeption, auf die Hei-
degger im Kunstwerkaufsatz noch so viel gesetzt hatte, in den Sog
des Metaphysik-Verdachts gezogen: ,Werk-€oyov; évépyeia-
Metaphysik?“ ,Reicht der Hinblick auf den Werkcharakter
aus?“ heifit es im Zusammenhang mit dem Kunstwerkaufsatz.
Und: ,,Kénnen noch Werke sein?“

Aber wenn die traditionelle abendlindische Kunst, weil auf
»Seiendes und ,Werke® ausgerichtet, eines metaphysischen We-
sens gezichen wird, mufl dann die ungegenstindlich arbeitende
und zudem den Werkcharakter problematisierende moderne
Kunst nicht die Uberwindung dieser Metaphysik sein? Nach
Heidegger ist sie es — nach den Klee-Notizen zu urteilen — ein-
deutig nicht. Lapidar heifit es nimlich: ,,Heutige Kunst: Surrealis-
mus = Metaphysik; abstrakte Kunst=Metaphysik; gegenstandlose
Kunst=Metaphysik.*

Heidegger gibt in den Klee-Notizen keine Griinde an fiir dieses
generalisierende und eindeutige Verdikt. Doch liffit sich mut-
maflen, dafl er in diesen Strémungen des ,,Gegenstandlosen® nur
die ,abstrakte Negation der gegenstindlichen Kunst sieht: Diese
modernen Kunststromungen bilden zwar nicht mehr Seiendes als
Seiendes ab, sind aber deshalb nicht minder auf ,Ontisches®,
namlich das ,Elementarmaterial“ Form und Farbe fixiert — und
perpetuieren damit nur die metaphysische Ausrichtung in der
Darstellung dessen, was frither blofies ,Mittel“ der Gegenstands-
darstellung war.

Klee wird nun von Heidegger weder der ,,gewesenen®, gegen-

247

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

standlich arbeitenden, noch der ,heutigen®, gegenstandslos pro-
duzierenden Kunst zugeordnet, sondern, von diesen Positionen
her verstanden, in einer Zwischen-Stellung gesehen. Fiir diese
Zwischen-Stellung ist vor allem, obwohl nicht mehr gegenstind-
lich arbeitend, Klees spezifisches Verhiltnis zur gegenstandlichen
Welt, sein ,,gegenstandliches Jawort“*** von Bedeutung. Klee ge-
lingt es nach Heidegger, der gegenstindlich-metaphysischen
Kunst zu entflichen — ohne der ungegenstindlichen, nicht minder
metaphysisch ausgerichteten Kunst zu verfallen.

2. Der Wandel der Kunst

Die traditionelle abendlandische Metaphysik ist, so Heidegger, zu
destruieren, zu iiberwinden, sich selbst zu iiberlassen. Eine Philo-
sophie, der solches zu denken aufgegeben ist, kann nicht mehr
Philosophie bleiben, sich aber auch nicht vom ehemals Gewese-
nen einfach abwenden: Die Philosophie muff zum ,Denken
fortschreiten.® Analoges gilt auch fiir die Kunst. Die Kunst
muf sich ,wandeln®. Immer wieder 1st in den Klee-Notizen von
diesem ,Wandel der Kunst“ die Rede. Immer wieder werden bis-
lang tragende asthetische Kategorien problematisiert: ,Konnen
noch Werke sein? Oder ist die Kunst zu anderem be-stimmt?“

»Kunst“ — Titel wie Inhalt — wird von Heidegger stets neu in
Frage gestellt. Das Wort steht dann — ebenso wie Werk und Bild -
in Anfithrungszeichen. ,Kunst® wird — analog zum Wandel des
LSeins“ zum , 52 — auch ,, Kamst® geschrieben — eine Durch-
streichung, die eine Art ,,Authebung® von Sein und Kunst, die das
Ende der metaphysischen Ausrichtung von Philosophie und
Kunst anzeigen soll. Freilich sieht Heidegger, wie sinnlos bzw.
gefdhrlich es wire, einen solchen Wandel dekretieren zu wollen.
Er fragt sich, ob es Zeichen fiir diesen Wandel gebe, und zum
einen nennt er hier die Herrschaft des ,,Ge-stells“, d.h. des We-
sens der modernen Technik, zum anderen aber auch Klee.

" Paul Klee: Uber die moderne Kunst, (1949), 31; im folgenden zitiert als: UmK.
315 Vegl. den Vortrag ,Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des Denkens®
(ZSD 61-80).

248

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieser Wandel nun in ein ,anderes Hervorbringen® ernétigt
und ermdglicht eine Definition der gewesenen Kunst.

a. Das Vor-bildliche und die Seinsvergessenbert

Klees ,Vom Vorbildlichen zum Urbildlichen® (UmK 47), de-
skriptiver Befund, kunstphilosophischer Imperativ und kiinstleri-
sche Selbstermahnung in einem, war Heidegger so wichtig und
erhellend, daf} er diese Sentenz exzerpierte und in seine Klee-No-
tizen aufnahm. Diese zwei kunst-geschichtlichen Begriffe sind
freilich interpretationsbediirftig.

Nicht zweifelhaft diirfte sein, dafy ,zum* eine Bewegung, eine
geschichtliche Kehre artikuliert; daff also das ,Vorbildliche* und
das ,Urbildliche“ keinesfalls — an die platonischen ,,l0n“ den-
kend — eine Differenzierung ein und desselben Wesens ist. Vor
allem vor der Folie der Heideggerschen Interpretationen zur
abendlindischen Metaphysikgeschichte bekommt das ,,Vorbildli-
che® eine eigene plastische Qualitdt. Das Vorbildliche ist — mit
Klee — zunichst zu verstehen als ,das Sichtbare, als die ,,sichtba-
ren Dinge®, die man ,frither schilderte®.?® Das Vorbildliche ist
das ,vor“ (zeitlich wie rdumlich verstanden) dem Bild Liegende.
Das ,Vorbildliche® ist dann aber nicht allein das der Kunst vorge-
gebene Sichtbare, das die Kunst nur abbildet. Das Vorbildliche ist
in einem urspriinglicheren Sinne das durch die Kunst Gewonnene
und Dargestellte. Denn das Seiende wird erst durch die Kunst,
wie es Aristoteles im Anfang des poetisch-dsthetischen Denkens
aufs trefflichste dargelegt und Hegel am Ende aufs nachdruicklich-
ste bestatigt hat, von allem blof§ Akzidentellen befreit und ins
Wesen, £idog, gesetzt, ins Wesen ge-,bild“-et. Das Vorbildliche
ist das Paradigmatische. Vor-bildlich aber ist die Kunst nach Hei-
degger in einem noch anderen Sinne: Als ,,Sich-ins-Werk-Setzen
der Wahrheit des Seienden® bildet sie Geschichte ,,vor“: Sie ist die
Erofinung des Seienden im Ganzen und griindet damit — so der
Kunstwerkaufsatz — Geschichte.

Dieses Sichtbare und Vorbildliche wird aber nun, da auf einge-
schrinkter Sichtweise beruhend, in den von Heidegger aus Klees

36 Paul Klee: Schopferische Konfession, (1964a), 76 und 78; im Folgenden zitiert
als: SchoKo.

249

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Schriften exzerpierten Stellen als tiberholungsbediirftig erkannt:
»Frither schilderte man Dinge, die auf der Erde zu schen waren,
die man gern sah oder gern geschen hitte. Jetzt wird die Relativi-
tat der sichtbaren Dinge offenbar gemacht und dabei dem Glau-
ben Ausdruck verliehen, dafl das Sichtbare im Verhiltnis zum
Weltganzen nur isoliertes Beispiel ist ...“ (Sch6Ko 781) Das ,,ge-
genwartige Stadium der ... Erscheinungswelt” sei ,zufillig ge-
hemmt, zeitlich und értlich gehemmt ..., begrenzt“ (UmK 45).

Die bisherige Kunst war, wie die bisherige Philosophie, ausge-
richtet auf das ,,0v 1) 3v*, auf die bildnerische Erfassung der Wahr-
heit des Seienden, eben das Vor-bildliche. Und keine Frage: Klees
Kritik des Vorbildlichen der traditionellen Kunst setzt Heidegger
in Analogie zu seiner Kritik der Seinsvergessenheit traditioneller
Philosophie: Der traditionellen Kunst geht es, wie der traditionel-
len Philosophie, nur um das Seiende als Seiendes. Doch mit dem
»Wandel“ von Kunst und Philosophie wird dieser Ansatz tiber-
holt. Heidegger spricht von ,Destruktion® angehiufter, die
urspriingliche Seinserfahrung verdeckender geschichtlicher Inter-
pretationen, Klee von einer im gegenwirtigen Kunstwerk stattha-
benden ,deformatorischen Notwendigkeit“ (UmK 19), von der
».Deformation® der natiirlichen Erscheinungswelt® (UmK 41).
So ist es also nicht verwunderlich, dafl Heidegger in sein hand-
geschriebenes Sachregister zu Klees Vortrag LUber die moderne
Kunst“?” auch ,Deformation im Bildnerischen® aufnimmt. Und
hellhérig ist er, wie die Unterstreichungen in seinem Arbeits-
exemplar zeigen, immer dann geworden, wenn im Text die spe-
zifisch metaphysischen Begriffe ,, Aussehen, ,Bild*, ,,Gebilde®,
,»Gestalt”, List“ auftauchten.

b. Das Ur-bildliche und das Ereignis

Das Urbildliche ist nun nicht — das wire nach Heidegger das
grobste Mifiverstandnis — ein tiefer fundiertes, besser begriindetes
und schoner herausgearbeitetes Seiendes. In Klees Werken, so
Heidegger,*® sei tiberhaupt ,,nichts Anwesendes®, ,kein Gegen-

7 Dem Nachlafiverwalter, Herrn Dr. Hermann Heidegger, sei herzlich fiir die
Erlaubnis zur Einsicht in Heideggers Leseexemplar (Bern-Biimplitz 1949) ge-
dankt.

8 Es geht hier, dies sei noch einmal hervorgehoben, vor allem darum, Heideggers

250

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stand“ dargestellt. Das Bekenntnis zum Urbildlichen geht zu-
nichst von der Einsicht aus, daff im Vergleich zum Sichtbaren
und Vorbildlichen ,andere Wahrheiten latent in der Uberzahl
sind“ (SchoKo 79). Das Urbildliche — das sind die ,formenden
Krifte“, denen sich die sichtbaren, die seienden Dinge, die
sForm-Enden“ (UmK 43), dieses Wort hat Heidegger in seinem
Handexemplar hervorgehoben, verdanken.’” Die formenden
Krifte generieren das Sichtbare.

Das ,Urbildliche“ ist nichts Seiendes, sondern der ,geheime
Grund ..., wo das Urgesetz die Entwicklungen speist (UmK
47). Und Aufgabe der Kunst ist es nun nach Klee, das Ur-bild-
liche, an sich, da bislang nicht beachtet, das Unsichtbare, ,sicht-
bar zu machen“ — und nicht mehr, ,,das Sichtbare wiederzugeben®
(SchoKo 76). Der Kiinstler des 20. Jahrhunderts hat nach Klee
nicht mehr mit den derivativen ,,Form-Enden® sich zu befassen,
sondern muf$, will er dem ihm geschichtlich zugetragenen An-
spruch gerecht werden, im ,,Herz[en] der Schépfung ... wohnen®
(UmK 47) — nicht mehr an der Peripherie, auch nicht mehr, wie es
Klee den Impressionisten zuspricht, ,bei den Wurzelschofllingen,
beim Bodengestriipp der tiglichen Erscheinungen® (UmK 47).320
Der Kiinstler muf nun ,,bis in einige Nihe jenes geheimen Grun-
des dringen, wo das Urgesetz die Entwicklungen speist (UmK
47). Der Kinstler ,gibt ... nicht nur Gesehenes ... wieder®, son-
dern ,macht geheim Erschautes sichtbar® (UmK 49).

oder vielmehr das in der Intention Heideggers liegende Verstindnis des Urbild-
lichen herauszuarbeiten. Dieses war vor allem, wenn nicht ausschliefllich, durch
die von ihm in seine Klee-Notizen aufgenommene Sentenz ,Vom Vorbildlichen
zum Urbildlichen® aus ,UmK® und entsprechende Stellen aus ,Sch6Ko* be-
stimmt. So ist man also gehalten, sich auf diesen Kontext zu beziehen. Fraglich
ist, ob Heidegger den Bericht von Petra Petitpierre (1957) iiber ,,Das Urbildliche®
(vgl. 35) und den Text aus ,Das bildnerische Denken® (Klee (1964b), 432) gekannt
hat. Diese beiden Texte schlieflen nun allerdings ein Verstindnis des ,,Urbildli-
chen® als eines ,Archetypischen® (vgl. Jaffé (1971), 26), und dieses wiederum —
im Gegensatz zum ,, Abstrakten® — als ,Seiendes® verstanden, nicht aus.

3 Heidegger unterstreicht jeweils ,Ende“. Und natiirlich assoziiert man hier
L00w0noc” und ,definitio” — Begrifle, die in Heideggers metaphysikgeschichtli-
chen Erorterungen oft genug thematisiert wurden.

" Die Impressionisten hatten, so Klee, ,,zu ihrer Zeit ... vollig recht” (UmK 47).
Heidegger unterstreicht in diesem Satz ,ihrer* und in dem auf diesen Satz folgen-
den Satz,unser“: ,Unser pochendes Herz aber treibt uns hinab, tief hinunter zum
Urgrund. Es liegt ihm also an der geschichtlichen Differenz.

251

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Und auch hier sieht Heidegger Analogien zu seinem Denken:
Nicht mehr das Seiende in seiner Anwesenheit nur ist zu beden-
ken, sondern daff dieses Anwesende sich einem , Anwesen-las-
sen (ZSD 5) verdankt, daf} es ,gewidhrt, dafl es ,ereignet” ist.
In eben dieses ,, Ereignis®, so notiert Heidegger, sei die Kunst, die
nicht mehr Seiendes, ,Vorbildliches* darstellt, gewiesen: ,Ent-
sprechend dem Denken in die Kehre zur Einkehr in das Ereignis
gewlesen.

Aufgrund dieser Analogien glaubt Heidegger beziiglich eines
»~Wandels der Kunst“ - analog zum Wandel der Philosophie -
auch schreiben zu diirfen: , Die Zeichen hierfiir —! Klee®.

¢. Bildsamkeit von Welt; Her-vor-bringen; ,Sehen®

Den elementaren Zug der Kunst Klees: das Zeigen der ,er-
schauten ... formenden Krifte“ als des den ,sichtbaren ... Form-
Enden® Zugrundeliegenden, sucht Heidegger nun vor allem als
»Her-vor-bringen® und ,Bildsamkeit von Welt“ zu denken.

»Her-vor-bringen® wird von Heidegger verstanden als: ,her®
aus der Verborgenheit, ,vor” in die Unverborgenheit — wobei
doch immer der Bezug zur Verborgenheit gewahrt bleibt. Ding
und Welt werden nicht als gebildete — als faktische — gezeigt, son-
dern die Bildsamkeit selbst wird — im Wechselspiel von Verbor-
genheit und Unverborgenheit — ins Werk zu setzen versucht.
Hierbei ist die Relation zum ,Gegenstindlichen besonders
wichtig, jene spezifische Zwischen-Stellung, die Klee hier ein-
nimmt: arbeitend weder abstrakt — weil damit die gegenstindliche
Welt nur negierend — noch gegenstindlich — weil dadurch die ge-
genstiandliche Welt bloff affirmierend und verabsolutierend.? Bei
diesem Her-vor-bringen, so notiert Heidegger, ,miissen die Ge-
genstiande nicht verschwinden, sondern als solche zuriicktreten in
ein Welten, das aus dem Ereignis zu denken®.

»Miissen nicht“ darf (mufl) man wohl ebenso als ,dtirfen nicht®
lesen: Es muf} im Bild - fiir den Betrachter spielt hier oft der Bild-
titel eine nicht unmafigebliche Rolle - eine gegenstindliche Asso-
ziation gegeben sein, damit das Hervorbringen thematisiert wird.

21 Als ,halbabstraktes Bild“ hatte Gehlen (siehe oben DRITTER TEIL, B.VI) diesen
Bildtypus klassifiziert und beste Zukunftschancen fiir thn prognostiziert.

252

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Denn dieses bleibt sowohl bei gegenstindlich darstellender als
auch bei gegenstandslos (nur mit der Konstellation abstrakter
Form und Farbe) arbeitender Kunst unthematisch.

Und es scheint, als wolle Heidegger auch den von Klee verwen-
deten Begriff ,Zwischenreich®, den Klee selbst in ,UmK® im
»Gegensatz zur ... ganz irdischen Haltung® durch ,Wasser” und
»Atmosphire” exemplifiziert®” und der generell als Sphire des
Schwebens, des Ubergangs und der Verwandlung zu verstehen
ist, fir die Bezeichnung dieser Haltung heranziehen, also gewis-
sermaflen von der ,ontischen“ auf die ,ontologische” Ebene
heben.*? Denn in seinem Exemplar des Vortrages LUber die mo-
derne Kunst“ stellt er den Bezug dieses Begriffs zu einer Passage
auf S. 41 her, in der von der ,Dimension des Gegenstindlichen
und der ,,scheinbar willkiirlichen ,Deformation® der natiirlichen
Erscheinungsform® die Rede ist. ,Zwischen-Reich® wire dem-
nach die Dimension des Ereignens und des Anwesenlassens, des
»Her-vor-bringens®.

Dieses Hervorbringen vollzieht sich im bildnerischen Medium
natiirlich sinnlich — iiber das Sehen. ,Sehen®, den Vollzug des
sachgerechten Sehens, den die Arbeiten Klees dem Betrachter ab-
verlangen, sucht Heidegger — in kantischer Terminologie — niher
zu analysieren: ,,Sehen: (sinnliches) Empfinden/(gegenstindliche)
Wahrnehmung®. Geschieht ein den Arbeiten Klees adiquates Se-
hen, so impliziert es diese zwei Momente — aber nicht im Sinne
einer Schichtung, nicht in statischer, sondern in zeitlicher Form:

2 UmK 33; vgl. auch: (1964b), 467.

3 Esist dies die — freilich entscheidende — Kritik, die Heidegger an Klees Selbst-
interpretationen zu tiben hitte und, so tiberliefert es Petzet, auch geiibt hat. Es ist
hier vor allem der Begriff des ,Kosmischen“ als eines allzu oft blof§ erweitert
Irdischen (Ontischen) — das Kosmische als ,Weltganzes® —, der der Kritik unter-
zogen wird: ,Weiter sagte Heidegger: Klees ,philosophische‘ Bemiithungen um
JAussage geschihen nicht zufillig, nicht nebenbei, sondern notwendig. Da liege
das Schwierige. Dennoch wisse er nicht, was da geschehe: dafy die Kunst sich
wandle. ... daf§ noch nicht klar sei, inwiefern die Selbstinterpretation Klees (,Kos-
misches® etc.) eigentlich ganz das vorstelle, was in seinem Schaffen geschehe.”
(Petzet (1983), 157) — Zum ,Kosmischen“ vgl. insbes.: Huggler (1969). — Uber
das Verhiltnis Theorie-Werk vgl. auch: Triska (1979). Triska gelangt zum Re-
stimee, ,daff die Quadratbilder ... trotz ihres engen Zusammenhanges mit Klees
Theorie nicht als deren starre Anwendung zu sehen sind. Sie sind vielmehr ...
zwar mit seiner Theorie in deutlichem Zusammenhang stehende, in diesem Rah-
men aber dann schopferisch freie Kompositionen. (71)

253

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das ,Sehen® hat sich zu bewegen zwischen einem auf Sinnesda-
ten ausgerichteten sinnlichen Empfinden und einem gegenstands-
klassifizierenden Wahrnehmen. Es darf keinesfalls bei einem
Aspekt des Sehens stehenbleiben.

Angemerkt hatte Heidegger in seinem Exemplar ,,Uber die
moderne Kunst“ auch die Stelle: ,,... Gebilde, die abstrakt Kon-
struktionen heiffen mégen, konkret je nach der Richtung der her-
angelockten vergleichenden Assoziation Namen wie Stern, Vase,
Pflanze, Tier, Kopf oder Mensch annehmen mogen.“ (UmK 35)
Das sachgerechte Sehen der Arbeiten Klees erfordert diesen
Wechsel der Sichtweise — und es erfordert ihn stindig neu. Es sei
dies — eine pointierende und fiir das Verstindnis der Heidegger-
schen Klee-Interpretation iiberaus wichtige Klee-Paraphrase aus
»Uber die moderne Kunst“ (45/47) und der ,Schopferischen
Konfession“ (78) — ,die Freiheit der Beweglichkeit der un-end-
lichen Genesis“.*® Und diese ,Fretheit der Beweglichkeit® sei
»mafigebend“.

2 Vel. Klee selbst: ,,... wie das Reale und das Abstrakte zusammentreffen oder
zusammen auftreten. Ein organischer Zusammenhang und abstrake lesbare Ele-
mente wirken oft zusammen.“ (1964b, 291) Bezeichnet man Klee, wie immer wie-
der geschehen ist, als ,abstrakten” Maler (vgl. z.B.: Mann (1991), 255: ,Mit den
Malern sind bekannte und bewéhrte deutsche Kunsthindler nach New York ge-
kommen: Carl Nierendorf zum Beispiel, der hier der Reprisentant des groflen
,abstrakten® Malers Paul Klee ... ist“) — und natiirlich ist dieser Begrif durch die
sabstrakte Malerei®, etwa eines Kandinsky oder Mondrian, geprigt — so geht nach
Heidegger das Entscheidende verloren. Auch wenn Klee selbst das Wort ,,ab-
strakt® beziiglich seiner Kunst gebrauchte — er verstand es doch in einem anderen
Sinne als dem in der Regel zugrundegelegten: ,,Als Maler abstrakt sein heifit nicht
etwa Abstrahieren von natiirlichen gegenstindlichen Vergleichsméglichkeiten,
sondern beruht, von diesen Vergleichsméglichkeiten unabhingig, auf dem Her-
auslosen bildnerisch reiner Beziehungen.“ (1964b, 72) — In Relation zur abstrakten
Kunst urteilt P. Cherchi (1979, 106) iiber die Aktualitit Klees —und er diirfte unter
diesem Aktualititsaspekt die Zustimmung Heideggers finden: ,Es ist symptoma-
tisch, daf} Klees Werk uns, wihrend selbst die kithnsten Losungen des Abstraktis-
mus alltiglich geworden sind und veralten, weiter Botschaften mit hohem Infor-
mationswert tibermittelt ...*

25 Un-endlich® wird dabei von Heidegger freilich nicht im Sinne ,schlechter”
Unendlichkeit, also endloser Dauer verstanden, sondern im Sinne von: nicht vom
Endlichen, nicht von den ,Form-Enden® bestimmt, diese vielmehr zusammen-
schlieflend und selbst bestimmend. In der Regel wird ,,un-endlich“ von Heidegger
verwendet bei Erorterung des Ge-vierts als des —im Anschluff an Hélderlin (Hold
176) — ,un-endlichen Verhiltnisses von Erde und Himmel, Mensch und Gott®.
wUnendlich® ist bei Klee vor allem durch den Begriff der ,,unendlichen Naturge-
schichte® geprigt und ist insbesondere auf das ,Kosmische® bezogen (vgl. hierzu

254

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das Denken und Schaffen in ,Dimensionen® — der Dimension
der Gestalt, des Gegenstandes, des Inhalts, der Linie, des Hell-
dunkels, der Farbe —, deren Durchlaufen und das Hin- und Her-
gehen zwischen den Dimensionen waren Heidegger so wichtig —
und wohl auch noch so ausbaufihig fiir eine zukiinftige Kunst**
-, dafl er diesen Begriff in das Register seines Exemplars von
»Uber die moderne Kunst“ aufnahm.

Und als wollte Heidegger die Probe aufs Exempel machen, fer-
tigt er eine Skizze des Bildes ,,Heilige, aus einem Fester” an und
stellt die Frage: ,Wenn man den Bildcharakter ausloscht — was zu
,seben’ = Den Bildcharakter ausloschen, das heifdt hier wohl:
Wenn man die gegenstindliche Wahrnehmung ,,Heilige®, , Fen-
ster” — als ,vorgegebenes Gegentiber” — nicht mehr zu beachten
sucht und sich erneut auf das ,sinnliche Empfinden® einlifit.
Hierbei kann es hilfreich sein, das Bild nicht zur Ginze wahrzu-
nehmen. ,,Zwischen Nase und Mund nach unten abdecken®, so
Heideggers Selbstanweisung — die dann, wie wohl jeder, der Hei-
deggers Anweisung folgt, bestitigen kann, zur Frage fihrt
»Noch Antlitz?“ — Es taucht nun vielmehr eine ganz andere ge-
genstandliche Assoziation auf: , Kirche, Schiff.

Zieht man die Bilder heran, deren Titel Heidegger sich in seinen
Aufzeichnungen notiert hat — und von denen man also annehmen
darf, dafl er sie besonders geschdtzt und sich intensiver mit thnen
auseinandergesetzt hat —, und stellt sie zugleich in das Gesamt-
werk Klees zuriick, so 1st es vor allem dieses Moment des Entste-
hens und Sich-Bildens, das hier dominiert.’” Auffallend ist dann,
dafl andere Aspekte — oft von den Interpreten als das Auszeich-

das Kapitel ,,Der Begriff unendlich als kosmisch-irdische Spannung® der ,,Einfiih-
rung® von J. Spiller zu Klee (1970), 13-17), wird aber auch gelegentlich der Erér-
terung des Spektralfarbkreises verwendet (vgl. 1964b, 469).

3% Man bedenke zudem, daf} der Begriff der ,gebrochenen Dimension® die ,frak-
tale Geometrie“ regiert und dafd hier die These aufgestellt wird, Naturgebilde wie
Kiistenlinien oder Bergumrisse ,,sprechen nicht in euklidischer, sondern in frak-
taler Geometrie — seien also weder der eindimensionalen Linge noch der zwei-
dimensionalen Fliche, sondern einem ,Zwischen® (zwischen Eindimensionalitit
und Zweidimensionalitit) zuzuordnen.

% Folgende Titel hat Heidegger notiert: Der Gott des nordlichen Waldes (1922);
Kleine Felsenstadt (1932); Ruhende Sphinx (1934); Biisser (1935); Harmonisierter
Kampf (1937); Gesicht einer Gegend (1938); Ernste Miene (1939); Heilige, aus
einem Fester (1940); Hoher Wichter (1940); Tod und Feuer (1940).

255

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nende der Kunst Klees hingestellt — zuriicktreten oder gar keine
Beachtung finden.*

Wohl in diesem Zusammenhang des Ent-stehens — und nichtals
Selbstzweck — war Heidegger dann auch das spezifisch ,,Gemach-

«

te“ der Werke interessant: Er notiert immer wieder den Mal-
grund, die Art der Farben und die Farbtone; auch stellte er Bezie-
hungen zwischen den einzelnen Gemilden her und fertigte
Skizzen tiber den formalen Aufbau der Werke an.*”

Zu den Bildern ,,Der nordliche Gott® und , Heilige, aus einem
Fenster” notiert Heidegger: ,Je weniger gegenstiandlich gedeutet
— um so erscheinender; bringt die ganze Welt mit sich. Wird das
Gegenstindliche zu massiv, dringt es sich zu stark in den Vorder-
grund, so verwehrt es, dafl das Erscheinen als solches, die Genese,
die Ereignung sichtbar wird. Es braucht aber wiederum gerade
diesen Anstofl des Gegenstiandlichen, um das Erscheinen als sol-
ches ins Bild setzen zu konnen.?® In der Rezension der ,Ausstel-

28 S0 z.B.: ,Humor®, ,Musik“ und ,Kulturkreis des Islam“ (Grohmann (1954),
insbes. 377-382); ,primitive Kunst“ und ,Einfachheit® (Lynton (1964), 28f); das
LKindliche (vgl. zur Erérterung dieser Interpretation: O. K. Werckmeister, Klees
Jindliche* Kunst [hier weitere Literatur dieses Interpretationsaspektes], in:
Werckmeister (1981), 124-178); das (Sexual-),Symbolische® (Gohr (1979)); das
»Symbolische® im allgemeinen (Giedion-Welcker (1954), 47); das ,Humoreske*
und ,Architektonische® (F. Klee (1960a), 152 u. 191{I); die ,kithle Romantik®
(Glaesemer (1987), 13-29); die ,Gestaltpsychologie® (A. Gehlen, in: Z-B 102
113). — Es wird ersichtlich, daf} die Heideggersche Interpretation auf einer anderen
Ebene ansetzt. Sie konkurriert mit diesen Interpretationen aber dort, wo die nach
Heideggerschem Verstindnis schon prinzipiell nichtmetaphysische Kunst Klees
mit typisch metaphysisch-asthetischen Begriffen, wie dem ,Symbolischen®, ins
Reich der Metaphysik zuriickinterpretiert wird. Zu kurz, d.h. ohne zum eigent-
lich Revolutioniren und in die Zukunft Weisenden vorzudringen, diirften auch
Interpretationen greifen, die Klee auf die bildnerische Erprobung von Form-,
Farb-, Bewegungs- und Symbolkonstellationen — also auf das ,Pidagogische Skiz-
zenbuch® — festlegen. Dies alles wire fiir Heidegger — mit Klees Selbstverstindnis
— noch nicht ,Kunst im obersten Kreis®.

29 Und vergessen Sie nicht, die Materie des Malgrundes und des Farbauftrages
zu beachten, denn Klee ist vor allen anderen der sensibelste, der erfindungsreich-
ste, der liebevollste Mal-Handwerker.“ (Georg Schmidt: Ansprache zur Eréff-
nung der Paul-Klee-Ausstellung in Hamburg am 2.12.1956; abgedruckt in:
(1957), 37) Georg Schmidt hatte gegeniiber Heidegger den Wunsch geduflert, er,
Heidegger, moge das Klee-Buch schreiben. Vgl. hierzu: D. Jihnig (1977), 140 und
Petzet (1983), 1581.

3 Bei den Werken ,Kleine Felsenstadt und ,Harmonisierter Kampf* spricht
Heidegger die Beziehung zu Cézanne an, der ja in dieser Hinsicht, also was das
Verhiltnis von Gegenstand und vorgegenstindlichen ,plans“, dem Gewebe der

256

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lung des Modernen Bundes® schreibt Klee — ebenfalls von Hei-
degger exzerpiert —, im Bild herrsche ,ein Zwang bis zur Un-
kenntlichkeit des Gegenstandes, bis zum Vexierbild“*'. Auch
hier wieder typisch die Formulierung ,bis zur“: als duflerste
Grenze zu verstehen, die nicht — die nicht ein fiir allemal, d.h.
ohne wieder errichtet werden zu kénnen — tiberschritten werden
sollte, hiniiber ins Land des Abstrakten.??

Klee selbst spricht von der ,,Berechtigung des gegenstindlichen
Begriffes im Bilde“ (UmK 35), sieht im ,gegenstindlichen Ja-
wort® (UmK 31), Heidegger hatte sich diese und die mit ihr in
Zusammenhang stehenden Stellen in seinem Exemplar ange-
merkt, eine wesentliche Bereicherung des rein Formalen und rein
Farbigen. Und Klees Vortrag LUber die moderne Kunst®, den
Heidegger sehr schitzte und zur Vorbereitung eines Seminars
mit dem Thema ,Wort und Bild“ zu lesen empfahl,® differen-
ziert und korreliert explizit die ,Dimension der bildnerischen
Elementarmittel, wie Linie, Helldunkel und Farbe®, und die ,,Di-
mension des Gegenstandes“ (UmK 35).

d. Nicht Bilder, sondern Zustinde
Bei diesem Her-vor-bringen, fiir das die Zezt wesenskonstitutiv ist
- im Gegensatz wiederum zur traditionellen Bestimmung der

plans angeht, eine Klee dhnliche Stellung einnimmt. -Uber die Beziehung Cé-
zanne-Klee heiflt es auch: ,Was sich in Cézanne vorbereitet und in Klee beginnt:
Hervorbringen!“ — Und auch die ostasiatische (zenbuddhistisch inspirierte) Kunst
wird von Heidegger in den Klee-Notizen erwihnt. Auch hier wird weder abstrakt
gearbeitet noch gegenstindlich im westlichen Sinne. Vielmehr ist das ,Gegen-
stindliche® stets auf das alles gewihrende Nichts bezogen. Dieses Erscheinen aus
dem Nichts ,darzustellen” wird als das Eigentliche der Kunst gesehen. Vgl. hier-
zu: Seubold (1993b) u. (1996a), Vierter Teil, L.

1 Klee (1976), 106 1.

32 Freilich stellt sich dann bei Heideggers Klee-Interpretation die Frage: Warum
die Priferierung der Kunst Klees? Warum nicht die Einbeziehung der modernen
Kunst, bei der ein zumindest hnliches Verhiltnis von abstrakter und gegenstind-
licher Ebene vorliegt. Heidegger wire also — das Problem war ja bereits bei der
Cézanne-Interpretation virulent — genétigt, Klees Bezug zur gegenstindlichen
Sphire zu konkretisieren — oder eben die Exklusivitit Klees aufzugeben. Zu ersten
Versuchen einer Absetzung Klees vom Surrealismus vgl. z.B. Haftmann (1950),
115-119; zum Verhaltnis Klee-Avantgarde im allgemeinen vgl. Temkin (1987) so-
wie Cherchi (1979). Vgl. auch oben prrTTER TEIL, C.1.4.b.

3 Vel. Petzet (1983), 65.

257

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Malerei als Raum-Kunst®™ -, wird fiir Heidegger nun die Bezie-
hung von Dargestelltem und Betrachter bedeutend: ,,Der gemifie
Anblick zu finden®. Gilt dieses Postulat, unspezifisch verstanden,
auch fiir die traditionelle Kunst, so erhilt es bei Klee doch einen
anderen Sinn und erfiille sich auf andere Weise.

»Bilder — im pointierten Sinn als metaphysische, Seiendes in
seinem ,,Ausschen® darstellende Gebilde — sind Heidegger ein
»vorgegebenes Gegeniiber“: Sie sind im Grunde ,fertig®, konsti-
tuiert bevor der Betrachter sie rezipiert. Demgegeniiber symboli-
siert Heidegger die Bezichung zwischen den Gemilden Klees und
dem Betrachter mit den Zeichen ,,—|—“ oder auch ,,«—* — wo-
durch die zwei konstitutiven Komponenten bezeichnet werden
sollen, die in der rechten, alles entscheidenden Weise zusammen-
kommen miissen, damit sich etwas ,ereignet”.

Und in der Tat stellt Heidegger eine Bezichung dieses mit zwei
Pfeilen symbolisierten Geschehens mit dem Grundwort ,Ereig-
nis“ seiner Spitphilosophie her — der Wortbildung und der Sache
nach. So hatte Heidegger, um die Seins- und Ereignisproblematik
recht zu fassen, immer wieder betont, daff man Mensch und Er-
eignis nicht als voneinander getrennt und jeweils fiir sich seiend
verstehen diirfe, sondern daff hier immer schon der Bezug kon-
stitutiv ist und nicht erst im nachhinein hinzutrete (vgl. z.B. SvG
158). Die Symbolik ,—|—, <= gilt also, in dieser Allgemein-
heit, auch fiir das Verhiltnis von Mensch und Sein bzw. Ereignis.
So ist es auch nicht verwunderlich, sondern nur konsequent,
wenn Heidegger das Wort ,,Erblickung® bildet und mit , Ereig-
nis“ in Zusammenhang bringt. Er notiert: ,Wo verbirgt sich bei
Klee das Hochste und Tiefste des Seyns (das Ereignis der Fuge).
Das Schone — Ereignis und Erblickung.“ Wie sich im Ereignis das
Sein mit seinen Sinnbeziigen zuschickt (vgl. ZSD 22), so wird i
der Erblickung ein Sinngehalt manifest, erst in dieser konstituiert
—und nicht vom Betrachter etwas schon Vorgegebenes blof§ nach-
vollzogen. Fiir dieses Sinn-Geschehen schreibt Heidegger auch
»An-Blick“. ,An-Blick“ ist, gemif} der Symbolik ,,—|<—*, nicht
ein einseitiger, nur vom Betrachter ausgehender Vorgang, sondern

3 Vel. Klees Verdikt (,,Gelehrter Wahn“ , Sch6Ko 78) iiber die in Lessings Lao-
koon aufgestellte ,klassische” Bestimmung der Malerei als Raum-Kunst.

258

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ebenso wird der Betrachter vom Werk ,,angeblickt®: , Erblicken —
den Anblick®.” Diese Bezichung sicht Heidegger noch im grie-
chischen ,,8y1g“ festgehalten, das er anlifilich einer Erorterung
von ,Sehen® notiert und das ja sowohl ,Sehen, Erblicken® als
auch ,,Aussehen, Erscheinung” bedeutet.

In diesem Zusammenhang nun geht Heidegger so radikal vor,
dafl er den Bildbegriff verabschieden zu wollen scheint. So notiert
er: ,Nicht Bilder — sondern Zu—stinde®. ,Nicht mehr blof €idoc
und Verkniipfung solcher.“ ,Bild* ist hier gedacht im Sinne des
metaphysischen ,,e1d0¢“: im ,,Aussehen® dargestelltes ,,Seiendes*.
Und diese Notate miissen in Zusammenhang mit dem Notat ge-
lesen werden, dafy ,Bilder” ein ,vorgegebenes Gegeniiber® sind,
daf also fir ,Bilder” die Bezichung von Betrachter und Darge-
stelltem nicht konstitutiv ist, sondern nur akzidentell, dafy zumin-
dest — verglichen mit den Gemilden Klees — diese Beziehung un-
tergeordnet bleibt.**

»Zustinde“ meint dagegen — im Gegensatz zum ,,vorgegebenen
Gegentiber”: Die Betrachter-Bild-Relation ist nicht im Sinne
einer Produkt-Rezipient-Relation zu nehmen. Produkt und Be-
trachter sind hier ,aufgehoben®, das ,Bild“ ist nicht schon
Jertigh, sondern birgt in sich eine zu lesende Textur, die reich
an Lese-Moglichkeiten ist, die vom Betrachter zu aktualisieren
sind — und je neu aktualisiert werden konnen. Diese Potentiale
sind nicht eindeutig auf ihre Aktualisierung hin fixiert, es gibt also
keinen eindeutigen Bild-Sinn, sondern die Zusammen-stinde von
Sinnpotentialen, die von vornherein auf einen ,lesenden, inter-
pretierenden, sinngebenden Betrachter ausgerichtet sind und von
diesem je und je aktualisiert werden missen. Daher das Notat:
»~Maflgebend: die Freiheit der Beweglichkeit der un-endlichen

,Genesis .“*7

% Vgl. Klee, UmK 33: ,Die gegenstindlichen Bilder blicken uns an ...«

9% Vgl. hierzu die ,Erinnerungen® Lothar Schreyers: ,,,Nein!‘ antwortete Paul
Klee sehr ernsthaft. ,Ich {iberschreite weder die Grenzen des Bildbegriffs noch
der Bildkomposition®.“ (1956, 170) Freilich sollte man sich hierdurch nicht irritie-
ren lassen: Es liegen jeweils andere Bildbegriffe zugrunde.

37 Klee formuliert: ,Durch solche Bereicherung der formalen Symphonie (d.h.:
durch das Zusammenstehen der Elemente, um Formen oder Gegenstinde zu bil-
den, G.S.) wachsen die Variationsmoglichkeiten und damit die ideellen Aus-
drucksméglichkeiten ins Ungezahlte.“ (SchoKo 78)

259

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auch diesen Interpretationsaspekt kann man, was Heidegger in
seinen Exzerpten z.T. auch tat, mit Klees theoretischen Auflerun-
gen aus der ,Schopferischen Konfession“ absichern, so etwa mit
folgenden Passagen: ,,... das Kunstwerk ist in erster Linie Gene-
sis, niemals wird es rein als Produkt erlebt. (Heidegger pointiert:
»die Fretheit der Beweglichkeit der un-endlichen Genesis“.) ,,...
des Beschauers wesentliche Tatigkeit ist zeitlich ... Dem gleich
einem weidenden Tier abtastenden Auge des Beschauers sind im
Kunstwerk Wege eingerichtet.“ (SchéKo 78)

e. Das Sichtbare und das Unsichtbare

Aus der ,Schopferischen Konfession® zitiert Heidegger den lapi-
daren Satz: ,, Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder, sondern macht
sichtbar (76) — und fragt ebenso lapidar: ,Was? Das Unsichtbare
und woher und wie dieses bestimmt?“

Das Sichtbare — das sind die Dinge der Erscheinungswelt, auf
die man sich bezieht, tiber die man sich im gemeinschaftlichen
Weltbezug geeinigt, tiber die man sich verstindigt hat, da sie
»vor Augen® liegen. Im Gegensatz dazu soll nun das alles fundie-
rende Unsichtbare, das Ur-bildliche thematisiert werden; dieses
ist sichtbar zu machen.

Die Frage ist nun, wie die Kunst das ,,Unsichtbare ... sichtbar®
machen kann, welcher Sinn hier ,sichtbar zukommt. Denn das
gegebtiber dem ,Vor-bildlichen“ ,Ur-bildliche®, die gegeniiber
den ,Form-Enden“ ,formenden Krifte“ konnen natiirlich nicht
in dem Sinne sichtbar werden, wie der definite Gegenstand es ist.
Dies ,,Urbildliche® bekundet sich ja in den Sinnpotentialen, die
auf den ,eingerichteten Wegen“ durch die ,Tatigkeit des Be-
schauers” aktualisiert werden miissen und je nex — ,,die un-end-
liche Genesis“ — aktualisiert werden konnen. Erst diese Wege ge-
ben allem ,Seienden® das ,,Aussehen® — sie selbst aber konnen
nicht auf ,,Aussehen” festgelegt werden.

Und doch konnen diese Wege nur im bildnerischen Medium,
u.d.h. durch Sichtbares (qua definite Form und Farbe und deren
Relationen) sichtbar werden: Das Sinnliche ist absolut notwendig,
und Sinn-potentiale sind immer in des Wortes ,,Sinn“ doppelter
Bedeutung zu verstehen. Klee selbst spricht diesen Zusammen-
hang in seinem Vortrag von 1924 an. Er betont, dafl ,nicht nur

260

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Geschenes mehr oder weniger temperamentvoll wiedergegeben®
werde, sondern ,,geheim Erschautes® (UmK 49) sichtbar gemacht
wiirde. Das geheim Erschaute ist nach Klee aber ,erst ganz ernst
zu nehmen, wenn es sich mit den passenden bildnerischen Mitteln
restlos zur Gestaltung verbindet® (ebd.). Doch bezeichnender-
weise — und es hingt mit der Frage zusammen: ,,Und woher und
wie dieses bestimmt?“ — klammert Heidegger bei der Lektiire
srestlos® ein.

Die vielen, sich im Bild bekundenden Sinnpotentiale entsprin-
gen nach Heidegger einer Quelle, die selbst nicht zureichend
sichtbar zu machen ist, da diese Quelle mit all threm Reichtum
letztlich nicht zu erschépfen ist. Sie ist nicht nur unsichtbar, sie
ist — so notiert Heidegger im Anschluf} — auch ,,unhérbar® und
yunsagbar (im Aussagen), aber auch und gerade in der eigentli-
chen ...“?*. An anderer Stelle heifit es: ,,Sprache wird Werk —aber
nie die Sage.“*’ Die ,Sage” ist die Quelle der ,Sprache“. Und
diese Quelle des im Bild Sichtbaren bezeichnet Heidegger in den
Klee-Notizen auch als ,Stimme der Stille“ und setzt diese Stimme
in Beziehung zur ,,Sage“. Diese Stimme, so fiigt er erlduternd hin-
zu, sei weder ,Laut® noch ,,Spruch®, sondern ,,das Stimmen als
fiigend-regen(des), einfaltend-entfaltendes, enteignend-ereig-

nen(des) Bergen des Gevierts“.>*

3% Hier fehlt das sinngebende Wort. Heidegger hat es wohl nicht blof} ,verges-
sen®. Vermutlich hat er gesucht — und nicht gefunden. Zu erginzen ist — freilich
nur in einem ersten Anlauf, der sich selbst wieder zuriicknehmen muff — ,Sprache®
oder vielleicht auch ,Sage®.

% Vielleicht gehort es zu den bedeutendsten und faszinierendsten Analogien zwi-
schen dem Heideggerschen Denken und dem bildnerisch-poetischen Schaffen
Klees, daff mit Hilfe des Kleeschen Schaffensprozesses — vom Beginn des Setzens
abstrakter Elemente iiber das ,,Sich-Bilden® der Gestalt bis hin zu dem, was Klee
wdie Bilder taufen® nannte (also die Titelgebung; vgl. Haftmann (1950), 110) — das
Verhiltnis von Sage und Sprache niher und konkreter herausgearbeitet werden
kann. Es ist dies einem zukiinftigen (Kunst-)Denken aufgegeben.

0 Ausgehend von einer schematischen Zeichnung aus Klees Aufsatz ,Wege des
Naturstudiums®, spricht auch Werner Haftmann (1950, z.B. 71/73/88/99) vom
»Geviert” bei Klee (der den Begriff auch selbst gebraucht) — versteht darunter aber
nicht, wie Heidegger, Sterbliche, Unsterbliche, Himmel und Erde, sondern die
Einheit von ,Mensch (Ich) und Ding, Irdischem und Himmlischem (Kosmi-
schem)“. — Zu Heideggers ,Stimme der Stille vgl. auch das Klee-Gedicht ,Eine
Art von Stille leuchtet zum Grund“ (1960, 93). Eine handschriftliche Abschrift
dieses Gedichtes lag, zusammen mit vier weiteren Gedichten Klees, in dem zum
Bestand der Heideggerschen Bibliothek gehérenden Buch: Novalis, Die Lehrlinge

261

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hier st6f8t man auf einen der heikelsten Punkte der Heidegger-
schen Klee-Interpretation. Aber immerhin hitte sich Heidegger
hier wiederum, in Ansitzen, auf Klees theoretische Schriften be-
zichen konnen. Zitiert wurde bereits die Stelle vom ,,geheim Er-
schauten“. In Relation zu diesem ,,geheim® steht die Passage aus
der ,Schopferischen Konfession®, in der Klee ,,hohe Formfragen®
behandelt, die aber noch nicht Kunst ,,im obersten Kreis“ seien.
Denn im obersten Kreis stehe ,hinter der Vieldeutigkeit ein letz-
tes Geheimnis, und das Licht des Intellekts erlischt klaglich“ (79).

So weit Heideggers Interpretation der Kunst Klees.

Von seiner Cézanne-Interpretation hebt sie sich vor allem ab
durch das Zusammenspiel von Kunsterfahrung und Rezeption
der Asthetik Klees, deren elementare Begriffe Heidegger mit sei-
nen eigenen philosophischen Kategorien konfrontiert. Auf fun-
damentaler Ebene aber sind beide Ansitze derselben Intention
verpflichtet: Kritik des die abendlandische Kunst auszeichnenden
Prinzips der ,Darstellung® nicht durch die Propagierung von Ab-
straktion — die vielmehr selbst der ,Metaphysik® gezichen wird —,
sondern durch Riickfithrung der Darstellung auf den Darstellung
erst ermoglichenden Grund. In diesem Sinne geht es Heidegger
nicht mehr um Kunst im traditionellen Sinne, sondern um etwas
»Urspriinglicheres als Kunst“ (vgl. ERSTER TEIL, D.I1.3).

Heideggers Cézanne- und Klee-Interpretation weisen hinsicht-
lich ihrer Fundamentalinterpretamente, des Wechselspiels von
Gebung und Entzug (der Ereignis-Enteignis-Struktur) sowie der
Kritik des einen prisenzmetaphysischen Darstellungssinnnes (ge-
genstiandlicher oder ungegenstindlicher Malerei), deutliche Ana-
logien zu Gehlens Thematisierung des Prinzips der Identitdtsirri-
tation auf. Denn mit ,Vielschichtigkeit und ,Spannung®, mit
dem Umspringen des einen gefundenen Bildsinnes in einen neuen
Sinn wollte ja auch Gehlen der Spannungslosigkeit dekorativ-ab-
strakter Malerei abhelfen.

Dabei geht das von Gehlen thematisierte Prinzip der Identitidts-
irritation, insbesondere natiirlich in der Konkretion durch das
yhalbabstrakte Bild“ Kleescher Provenienz (vgl. DRITTER TEIL,

zu Sais/Paul Klee, 51 Zeichnungen, Bern 1949. Der Urheber der Abschrift war
nicht zu ermitteln.

262

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

B.VI), in Heideggers Thematisierungen auf — diese aber gehen
weit Uiber Gehlens letztlich im Horizont des ,,post-histoire® ver-
bleibendes Anliegen hinaus.** Und wenn Heideggers Interpreta-
tionen an Umfang und Differenziertheit hinter Adornos Berg-
Interpretationen auch zuriickbleiben, so stehen sie, was den sub-
stantiellen Gehalt betrifft, mit diesen doch auf einer Ebene: Kunst
verweigert sich der Darstellung einer prisentischen Sinn- und
Gestalteinheit und arbeitet statt dessen an einer polyvalenten
Grundstruktur. Diese Struktur vermag durchaus Gestalt und Sinn
zu generieren — Gestalt, Sinn und Einheit kénnen sich aber nicht
als ab-solut behaupten, sondern werden von der Struktur wieder
destruiert. Kunst dieser Art ist ein un-endlicher Generierungs-
und Destruierungssprozef3.>*

# Deshalb konnen Gehlens Thematisierungen beziiglich dieses Prinzips im fol-
genden vernachlissigt werden; die Interpretation kann sich diesbeziiglich auf Hei-
degger und Adorno beschrinken. Gehlens Auflerungen zu Cézannes spiten
Landschaftsbildern (Z-B 160) — sie seien nicht nur ,schwer zuginglich“, sondern
gar ,zugemauert” — gehdren durchaus nicht zu seinen besseren und — die Zukunft
der Kunst betreffend — produktiven.
. Adorno ist freilich, was die Malerei betrifft, auf einem Auge blind. Was er
Picasso durchgehen laf}t, das kritisiert er bei Strawinsky aufs heftigste — so z.B.
auch den Klassizismus Strawinskys, der sich ja u.a. an Picassos Klassizismus aus-
gerichtet hatte. Kritisch zu betrachten wire im Zusammenhang dieser Arbeit aber
insbesondere Adornos Behauptung, Bergs Musik-Struktur finde ,,ihre Korrespon-
denz ... erst ganz in der Beschaffenheit mancher wuchernd entgegenstindlichter
Gebilde der jiingsten Malerei und Plastik (13, 374). Nun ist nicht ganz klar, an
wen Adorno 1968 diesbeziiglich gedacht hat. 1961 (vgl. 16, 416) stellt er die Bezie-
hung zum , Tachismus® her und nennt Bernard Schultze, der von ,Gewusel” spre-
che; um dieses Gewusel, so Adorno, sei es auch Berg zu tun. Sieht man in diesem
Hinweis Adornos mehr als ein vordergriindig-aktuelles Aufpolieren von Bergs
Musik — Adorno betont, daff das den Tachismus beherrschende Differentialprin-
zip bei Berg Jahrzehnte vorher angewandt wurde —, so ist die Analogie doch sehr
fragwiirdig. Der Tachismus bietet das Gewusel als Gewusel dar, also in einem
positiv-affirmativen Sinn, wihrend bei Berg das ,, Gewusel“ mehr ist und weniger:
mehr, da aus ihm sich die Gestaltung bildet, weniger aber, weil es nicht als positi-
ver Bestand vorgezeigt wird, sondern sich immer nur in seiner Auflosungstendenz
gibt, dem ,Riickruf ins Nichts“ folgt. — Die Analogie ist — dies sollte sich gezeigt
haben im Vorhergehenden — weitaus angemessener herzustellen zu Cézanne und
zu Klee: Auch hier sind die Differentiale kein positiver Selbstzweck, sondern Ele-
mente, aus denen die Gestalt sich ergibt, als Gestalt sich aber immer wieder in die
Textur der Elemente auflést. Adorno selbst hat in der , Asthetischen Theorie® (7,
426) gemutmafit, dafl die ,Harmonie“ der ,abstrakten und konstruktiven® Kunst
wasthetisch ... im Niedergang sei: ihr ist das Spannungsmoment, die ,Beziehung
.. zum Objekt*, mithin auch dessen Deformation und das Schreckhafte dieser
Deformation, abgeschnitten. (Die Relation zur Musik ist an dieser Stelle zumin-

263

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Damit aber bricht das abendlindische Werk- sowie Produkti-
ons- und Rezeptionsverstindnis um. Der Kunst und Asthetik
wird ein Terrain erschlossen, auf dem sie ihre alten Probleme neu
zu sichten und woméglich zu l6sen vermégen. Der vor-sichtigen
Vermessung dieses neuen Terrains und der Pointierung der Inter-
pretationen Gehlens, Adornos und Heideggers dient der nun fol-
gende Abschnitt.

dest in einem metaphorischen Sinne hergestellt: die , Dissonanz® der peinture
miisse auf die , Konsonanz* des Objekts bezogen bleiben.) Die Beziehung Berg—
Klee wird von Adorno zwar unter interessantem Aspekt, dem der Freiheit gegen-
iiber dem Material und des Untergehens des allgemein Asthetischen im spezifi-
schen Material, hergestellt, bleibt aber zu undifferenziert-allgemein (vgl. O.L.
177). Und auch die Analogie von Bergs Musik zu Cézannes ,réaliser” wird von
Adorno nur beziiglich der Klangfarbe, also der Instrumentation bemerkt, nicht
beziiglich der Kompositionsstruktur als solcher (vgl. 13, 430 u. 18, 481). Adornos
Interpretation der modernen Malerel agiert also nicht durchaus auf dem Niveau
seiner Berg-Interpretation — wie eben auch Heideggers Musikinterpretation nicht
die Hohe seiner Cézanne- und Klee-Interpretation erreicht.

264

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Restimee und Ausblick: Die Impulse generativ-
destruktiver Asthetik fiir die gegenwirtige Kunst-
und Asthetik-Situation

Die Kunst erweitern?

Geh in die Enge der Kunst!
Und setze sie — und

dich mit ihr — frei!

NACH P. CELAN

Es diirfte zu den frappierendsten kiinstlerischen Erfahrungen ge-
horen, dafl anfingliche Intentionen einer gleichsam subkutanen
Verinderung unterliegen: Das Ergebnis des Produktionsprozes-
ses ist ein anderes als das urspriinglich intendierte. Auch dem
Denken ist diese Erfahrung nicht fremd. Nur ist die Veranderung
auf diesem Felde oft noch verborgener, dem Denkenden selbst
bisweilen gar nicht bewuf$t. Solch einer Bewegung — nicht ein zu
Kritisierendes, sondern eine Art Legitimation der Urspriinglich-
keit des Gedankens — war Gehlens, Heideggers und Adornos
Denken ausgesetzt. Sie wurden dadurch in kaum noch zu tiber-
schauende Gefilde getragen, die ein neues dsthetisches Denken
und auch kiinstlerisches Handeln erméglichen: Es sind die Getil-
de einer nicht mehr einsinnigen Asthetik. Im folgenden seien nun,
vor-liufig, d. h. auch: lickenhaft und unzureichend, einige Orien-
tierungsmarken dieser Asthetik erdrtert. Dabei ist, nach einer
Pointierung des Anliegens Adornos, Heideggers und Gehlens
(I), noch einmal auf das jeweils kritische Moment dieser Interpre-
tationen (II/V/XI) sowie der ,postmodernen” Konzeption (VII)
einzugehen.

265

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Die ,latente Moderne®: Geburt der generativ-destruktiven
Asthetik aus der ,Einverletbung® der Sinn-Negation der
Innovationsmoderne

Adorno und Heidegger, dies sollte bislang deutlich geworden
sein, geht es nicht um ein Berg- bzw. Cézanne- oder Klee-Revival.
Ein solches Unterfangen wire sinnlos. Es fehlt durchaus nicht an
Kritik. Beispielsweise werden Bergs traditionale Anleihen und
das zu ontische Selbstverstandis Klees (,,Kosmisches“) moniert.
Doch steht diese Kritik nicht im Vordergrund. Im Vordergrund
steht die Erarbeitung der Struktur dieser Kunst. Durch Konzen-
tration auf diese Struktur und das Vernachldssigen bzw. absichts-
volle Ubergehen anderer Momente und Aspekte (und die hier
vorgelegte Interpretation ,in systematischer Absicht® wollte die-
se Tendenz nicht ausgleichen, sondern verstirken) wird eine Art
generativ-destruktiver Asthetik ent-deckt.

Die generativ-destruktive Asthetik ist also weder ein ohne
exemplarische Kunstwerke gewonnenes Gedankenkonstruke,
noch erschoptt sie sich im Propagieren einer bereits in den Wer-
ken Cézannes, Klees und Bergs vorliegenden Struktur. Gewif§
manifestiert sich hier — wer wollte leugnen, daf die ,, kunstprakti-
sche Funktion® der Asthetik ein gefihrliches Unterfangen ist —
ein prekires Verhiltnis von Asthetik und Kunst. Und mégen
Adornos und Heideggers Interpretationen in manchen Punkten
den selbstgesetzten Anspriichen auch nicht geniigen, in anderen
vage und unrealisiert bleiben — von der grundlegenden Intention
dieser Interpretationen sollte man sich nicht zu behend verab-
schieden.

Deren unschitzbarer Vorteil liegt zundchst darin, daf§ man den
in diesen Interpretationen sich auskristallisierenden Begriff einer
anderen Moderne bzw. anderen Kunst nicht bloff neben der ver-
stummenden Moderne als eine Art ,besserer Kunst zu reklamie-
ren vermag, sondern dafl es guten Sinn macht, diese andere Kunst
unter dem Gesichtspunkt der ,Einverleibung® des Endes der
Kunst zu verstehen. Diese andere Kunst entsteht erst aus der In-
tegration der Sinn-Negation der Moderne. Sie begreift das Ende
der Kunst — die Elimination des Ausdrucks und Sinns — als de-
struktiven Prozefl im jeweiligen Kunstwerk. Sie verabsolutiert,

266

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

yverdinglicht die Negation damit nicht in der Darstellungsver-
weigerung als das neue Positive, sondern fafit die Negation als
konstitutives Moment ihrer eigenen Struktur.

Durch diese Kunst-Struktur kann man, nach dem Tod der
Kunst durch integrale Sinnleere, durch Elimination jeglichen
Ausdrucks und abstrakte Traditionsnegation, der Kunst einen
neuen Sinn geben, ohne deshalb auf billige traditionale Anleihen
zurlickgreifen zu missen: Kunst verfillt nicht der blofien Sinn-
Negation und kehrt doch auch nicht zum tberholten tonalen
und expressiven Komponieren bzw. zur tiberholten figurativen
Malerei zurick; Kunst setzt Ausdruck und Sinn — und sie kann
dies und ,darf“ dies, weil sie diese nicht afhrmativ und als An-
sich-Sein setzt, sondern erzeugt und zerstért durch ihr eigenes
Kompositionsgesetz. Kunst erarbeitet eine ,,Struktur®, ein ,,Ge-
webe“ — Geschichtetes, Nebeneinander- und Ubereinandergeleg-
tes —, liflt aus dieser Struktur die ,Gestalt” und , Figur® entstehen
und nimmt dieses Entstandene wieder in die Struktur zuriick. Sie
destruiert und produziert in einem. Diese Kunst sagt nicht durch
Verweigerung, Ausdruck, Gestalt und Tradition sind nicht mehr
moglich, sondern sie zeigt es iz der und durch die Faktur, in der
Thematisierung der Negation — und gewinnt eben dadurch ihre
Gestalt, thren Ausdruck und Traditionsbezug. Der destruktive
Prozef ist selbst ein Sinngeschehen; er mutiert — als ,Umkeh-
rung® und ,Krebs“ gleichsam — zum generativen Prozefy: Der
Abbau eines Sinnes ist die Ermoglichung des Aufbaus eines
neuen.**

Kunst dieser Art, die auf den Tod der , Fortschrittsmoderne®
antwortet, ist in jedem Falle ,modern® im Sinne von ,auf der

 Diesen generativ-destruktiven (oder de-kom-positorischen, de-kon-strukti-
ven) Prozefl an der Faktur der Werke aufzuzeigen, haben die ,,postmodern-de-
konstruktiven® Asthetiker, hat auch Derrida versiumt. Was bislang an Interpreta-
tionen von ihm vorliegt (vgl. etwa 1986, 1988, 1992a, 1992b, 1993) ist
diesbeziiglich enttiuschend. Es wird kaum auf die spezifische Faktur der Werke
eingegangen. In Derridas Interpretation von Baudelaires Text ,La fausse mon-
nale“ etwa werden die ,semantischen und narrativen Tatsachen® eklatant vernach-
lassigt (vgl. Zima (1994), 80). Derrida funktionalisiert den Text zum Beleg fiir
einen semantischen Sachverhalt, der fiir ihn schon langst geklirt war: dafl es einen
konsistenten Sinn von ,,Gabe“ nicht gibt. In dieser Art Umgang mit Kunst setzt
sich genau der Zug an Heideggers Kunstdenken fort, den es zu iberwinden gilt:
sein sublimer Tkonoklasmus (vgl. ZwEITER TEIL, B).

267

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hohe der Zeit“; nur ist sie eben nicht mehr ausschliefflich dem
eingeschrainkten und zu kurz gefafiten Sinn von ,Fortschritt in
der Materialbeherrschung®, ,Reduktion” und ,Traditionsnega-
tion“ verpflichtet. Adorno sicht sich ja deshalb genotige, Begriffe
wie ,anachronistisch modern®, ,unverwelklich modern®, ,laten-
te Moderne®, ,,wahre Moderne® zu bilden; und Heidegger spricht
von einem ,Wandel der Kunst“, der nun — modo, nach dem Ende
der metaphysischen Kunst — an der Zeit wire.

Doch wird diese latente Moderne bzw. andere Kunst moglich
erst aufgrund eines ,Materials“ — und damit partizipieren Bergs
Kompositionen und Cézannes und Klees Gemalde natiirlich auch
an der Moderne im Sinne des Materialfortschritts —, das nicht
mehr an Tonalitit bzw. Gegenstindlichkeit gebunden, wenn-
gleich — das spielt in Adornos und Heideggers Interpretation ja
eine mafigebliche Rolle — auf diese bezogen bleibt; eines Mate-
rials, das aber auch nicht mehr essentiell durch Zwolftontechnik
bzw. abstrakt-geometrische sowie abstrakt-informelle ,Darstel-
lung® fixiert wird und damit auch keine neue Positivitdt erhilt.
»Form® ist bei Berg, Cézanne und Klee nicht Setzung, Prisenz,
Symbolik, sondern ,negative Totalitit“ (Adorno) bzw. ,Bildsam-
keit“, nicht Gebildetheit (Heidegger).

Damit erlangen Bergs Musik sowie Cézannes und Klees Male-
rei — auch ,,im Verhiltnis zu aller anderen neuen® Musik (Ador-
no), auch im Verhiltnis zu ,Surrealismus®, ,abstrakter und ,ge-
genstandloser Kunst“ (Heidegger) — e radikal Neunes“ (Adorno
13, 373), ein ,ganz anderes ,Element®, ein nicht mehr ,metaphy-
sisches®, der Prisenz und Symbolik verpflichtetes Geprige (Hei-
degger 5, 67).

Man geht kaum zu weit, wenn man mit Adorno in Berg, nicht
in Schonberg, Webern und Cage, wenn man mit Heidegger in
Cézanne und Klee, nicht in Duchamp, Mondrian und Newman,
das eigentlich Moderne und mithin in die Zukunft Weisende be-
griindet sicht.>*

Nicht weniger also ist der ,,nicht mitgekommen® (Adorno), der

# Eine Interpretation exemplarischer Positionen einer generativ-destruktiven
Struktur in Literatur, Architektur und Skulptur hofft der Verfasser in Kiirze vor-
legen zu koénnen — Voraussetzung fiir die systematische Erarbeitung einer genera-
tiv-destruktiven Asthetik.

268

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur die traditionsnegierende Moderne bei Berg, Cézanne und
Klee sieht, als der, der das Romantische und Traditionelle als es-
sentiell bei thnen erachtet. Und doch ist ithre Kunst kein Mittel-
weg, kein blofles Lavieren zwischen diesen beiden Polen. Das
ginge am Entscheidenden vorbei. Thre ,latente” radikale Moderne
besteht in der Kunst einer Gestaltung ,,aus dem Nichts ins Nichts
hinein®, besteht in einer generativ-destruktiven Struktur: Im
»Nullpunkt“ entspringt die ,unendliche Fille“ der ,zweiten
Welt“. Als gemifligt modern bekundet sich diese Kunst nur fir
den, der diese Radikalitit — Gestaltgenese und Gestaltdestruktion;
mehrschichtiges Wahrnehmen; Sensibilitdt fiir das Unsichtbare,
Unhorbare und Unsagbare; Dialektik von Wahrnehmbarem und
Nichtwahrnehmbarem — nicht gewahrt, weder im Sehen und Hé-
ren noch in der Analyse, nur fiir den, der ,der Paradoxie eines
Gewebes nicht gewahr wird, das ebenso dicht gesponnen ist, wie
die Hand, die es wirkt, das Gewirkte demontiert” (Adorno 13,
374).

Und insofern die Kunst heute weder ihre Sinn-Negation als
neue Positivitdt zelebrieren noch ihren Sinn aus dem Fundus der
Tradition lethen kann, als hitte es die ,Fortschrittsmoderne“ —
und das Recht dieser Moderne — nie gegeben, insofern ist die
slatente Moderne“ die ,,wahre Moderne“ (Adorno 13, 374): Das
Eigentliche, das ,Herz“ der Moderne liegt nicht in einer sich
affirmativ gebdrdenden A-Tonalitit oder Un-Gegenstindlichkeit,
nicht in einem blofien Anti- zur tonal ausgerichteten Musik und
gegenstindlich ausgerichteten Kunst; die ,,wahre Moderne® liegt
in der Autlosung der Gestalt #nd in einem auf die Auflésung der
Gestalt bezogenen Hervorbringen der Gestalt.

Nicht auszuschliefien, dafl Adorno und Heidegger damit einer
krankenden, todgeweihten Kunst ein Heilmittel dargeboten ha-
ben; dafl sie damit den Keim legten zur Griindung einer in die
Zukunft weisenden und die metaphysisch-einsinnige Form-In-
halts-Asthetik iiberwindenden neuen Kunstphilosophie.

Die These von der , Erschépfung” und vom ,,Ende der Kunst®
hitte dann einen neuen Sinn. ,Erschopft® und ,,am Ende“ wire
nicht die Kunst, sondern ausschliefilich die auf ein-sinnige Dar-
stellung und vorgegebene Einheit beruhende, der Anwesenheit
verpflichtete Kunst. Die von Gehlen, Adorno und Heidegger so

269

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eindringlich beschriebenen ,duflersten Enden der Sackgasse“
(Gehlen) bilden das Nadelohr, durch das die Kunst gegenwirtig
gehen mufl. Aber eben diese Erschopfung und deren unzurei-
chende Bewaltigungsversuche zwingen die Kunst, ihr Fundament
tiefer zu legen; sie zwingen die Kunst auf den Grund der Generie-
rung, des Anwesen-lassens und der Ent-stechung zuriick.

Erschopfung ist auch als Er-Schopfung zu lesen: das Prifix
»Er-“ nicht im Sinne der Ausschopfung der Moglichkeiten ver-
standen, sondern als Verstirkung und Grund der Schépfung —
ohne doch den Mythos des Genies, schon gar des Genies, das
waus dem Bauch heraus® schaffe, bemiithen zu miissen. Mit
Adorno und Heidegger sollte man sich bemihen, in diesem
»Zwischen-reich® (Klee) ein kaum noch gesehenes Potential zu
erblicken. Goethes ,Niemand kann ich gliicklich preisen, der des
Doppelblicks ermangelt® kann hier als leitendes Motto dienen:
Er-Schopfung mufl als Ende #nd Anfang gelesen werden. In den
Totengesang der ,,Erschépfung” hat man also nicht unisono ein-
zustimmen, sondern polyphon auf ,geheime Doppelschrift®
(Goethe) aufmerksam zu machen.

Der Fortschritt, um den es im gegenwirtigen Stadium der
Kunst geht, ist nicht einer von einem — veralteten — Stil zu einem
anderen — neuen — Stil. Der Fortschritt ist als Fort-Schritt ein
Schritt fort von der letztlich unheilvollen, weil nicht zureichend
reflektierten modern-dsthetischen Fortschrittslogik. Der Fort-
schritt ist auch nicht als Riickschritt in vormals Zeitgemafles (Cé-
zanne, Klee, freie Atonalitit) und damit selbst in der modernen
»Logik des Abbaus“ und der ,,Erschopfung® Stehendes zu verste-
hen. Der Ruckschritt ist ein Riick-Schritt im Sinne des Schrittes
zuriick, namlich in den Grund des Anwesen- und Abwesen-las-
sens. Der Fort-schritt beziehungsweise Riick-Schritt in das ,,Zwi-
schen-Reich® fithrt die Kunst zu komplexen polyvalenten, der
Generierung und Destruierung fahigen Strukturen.

270

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

II.  Noch einmal: Adornos Programm einer ,musique infor-
melle® oder Form als der eine affirmative Sinn

Es scheint nun, als lasse sich, nach Adornos Berg-Analyse, Ador-
nos Programm einer ,musique informelle” besser verstehen, des-
sen Aporien sowohl wie auch — wenn dies nicht zu vermessen ist —
dessen eigentliche Intention. Denn um das ,,Informelle” geht es ja
auch bei Berg: Der Musik bleibt es versagt, die eine definitive
Form zu finden und damit den einen Sinn hervorzukehren. Bergs
Kompositionen sind — nach Adornos Interpretation — weder blo-
e Gestalt-Kompositionen noch blofle, diesseits der Gestalt ver-
harrende Struktur-Kompositionen: Aus den Strukturen bilden
sich Gestalt und Figur, und sie werden durch diese Strukturen
auch wieder ent-bildet. Was zunichst also wie eine Schwiche aus-
sicht — daf§ beim gegenwirtigen Stand der musikalischen Produk-
tivkrafte die definitive Gestaltindung versagt bleiben muf} —, das
miinzt diese Musik um in einen héheren Vorteil: Sie artikuliert
Bewegungsgesetze der Gestaltfindung und des Gestaltentzugs
und zeigt damit die Pluralitit der Gestalten. In der Strukturebene
aber, und damit grundsitzlich, bleibr diese Musik informell.

Das ist in der von Adorno konzipierten ,,musique informelle®
aber nicht der Fall — zumindest wird es in Adornos Konzeption
nicht deutlich genug hervorgekehrt. Mit Adornos Definitionsver-
such — ,,Gemeint ist eine Musik, die alle ihr duflerlich, abstrakt,
starr gegeniiberstehenden Formen abgeworfen hat, die aber, voll-
kommen frei vom heteronom Auferlegten und ihr Fremden, doch
objektiv zwingend im Phidnomen, nicht in diesen auswendigen
Gesetzmifligkeiten sich konstituiert” (16, 496) — gewinnt man
eher den Eindruck, es soll nun eben die eine definitive Form,
damit aber auch der eine definitive allgemeine Sinn, durch den
Nominalismus hindurch aufgebaut werden. Die ,, Auflehnung ge-
gen das musikalische Allgemeine®, so u.a. definiert Adorno den
Nominalismus (16, 496), soll ihrer eigenen Beschranktheit inne-
werden. Das ist korrekt. Nur ist fragwiirdig, ob dies durch ein
neues Allgemeines gewihrleistet werden kann oder auch nur soll-
te — und sei es auch gefunden nicht durch vorgegebene Formen,
wie in der Tradition, sondern konkret gebildet aus dem Phino-
men.

271

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Informelle Musik ist mit Adornos Berg-Analyse nicht dadurch
zu definieren, dafl sie in und aus der informellen Situation die eine
konkrete Form bildet, sondern dafd sie in der Struktur informell
bleibt, aus dieser Struktur aber sehr wohl zur Gestaltung findet.

War der ,alte Begriff von Analyse®, der alten Musik adiquat,
bei Adorno dadurch gekennzeichnet, daff aus dem einzelnen die
eine Form und der eine Sinn des Ganzen aufgewiesen wurden, so
verschwindet im ,neuen Begriff von Analyse® die eine Form, und
damit auch der eine Sinn, im einzelnen. In der generativ-destruk-
tiven Musik gibt es den einen ein-férmigen Sinn nicht mehr; deren
Strukturen sind mehr-sinnig.

Adornos Konzeption der ,musique informelle” aus seinem
Programm ,Vers une musique informelle erfullt den Begriff des
Informellen nicht im eigentlichen Sinne. Informell ist die darin
konzipierte Musik nur insofern, als sie die traditionelle wie
zwolftonige Formgebung verabschiedet; nicht dadurch, dafl sie
auf Einheitsstiftung (im traditionellen, organischen, wenn auch
blof} konstruktiv-organischen Sinn (vgl. ZzWEITER TEIL, A.I1.2.2))
verzichtet. Das Informelle kommt bei ihr zur — idealiter: definiti-
ven — Form(-Einheit). ,Vers une musique informelle“ hilt — bei
aller Kritik am traditionell Organischen und trotz der Einsiche,
daf} dsthetischer Sinn nicht mehr sein darf — an dem einen Sinn
des traditionellen Werkbegriffes fest. Das durfte der eigentliche,
den im zwEITEN TEIL, A.III aufgelisteten Antinomien zugrunde-
liegende unproduktive Widerspruch des Programms sein.>*

Damit ist aber auch Adornos zwiespiltige Position bezeichnet:
einerseits einem radikal Neuen zugewandt, andererseits doch
noch in den alten Formen denkend und die avantgardistische
Auflosung des organischen Werkbegriffes nicht allzu ernst
nehmend.** Seine Musikisthetik steht an einer Wegscheide. In
der Musique-informelle-Konzeption tendiert sie, gerade weil sie
am fortgeschrittensten Materialstand festzuhalten sucht, zur Tra-

5 Dieser Widerspruch liefSe sich auch wie folgt pointieren: ,Das Neue ... wird ...
zur zwangshaften Riickkehr des Alten ...« (MM, 318)

M Adornos Zwiespalt beziiglich des Schonen (der Versdhnung/Einheit) und des
Erhabenen (der Vielheit/dem prinzipiell Differenten, damit aber hoffnungslos
Auseinanderdriftenden und beziehungslos Nebeneinanderstehenden) belegt dies
auf der Ebene der , Asthetischen Theorie®.

272

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dition und zur traditionellen Einheits- und Sinnstiftung; in der
Alban-Berg-Interpretation aber, gerade weil hier der Fortschritt
im Materialbereich eine untergeordnete Rolle spielt, zur Grund-
legung einer zukiinftigen, mehr-sinnigen Kunst und Asthetik.

Um dies addquater sehen zu kénnen, sei mit der nun gewonne-
nen Differenzierung auf die die traditionelle Formgebung bestim-
mende Einheitsstiftung des Werkes kurz eingegangen.

II1. Die Form-(Inhalts-)Asthetik des Abendlandes:
das Bannen in die eine Sinn-Gestalt

Die von Adorno als ,Bewegungsgesetz“ moderner Musik be-
schriebene ,Rationalisierung® — diesen Sachverhalt hatte Heideg-
ger mit der Parallelisierung von Metaphysikgeschichte und
Kunst-Geschichte angesprochen — kann gelesen werden auch als
Fixierung der Kunst auf die eine Form- und Sinngestalt. Diese
Fixierung vollzieht sich tiber Differenzierung und Integration:
das Bannen des Besonderen und tendenziell Divergierenden
(Vielheit) in die eine gestaltete Form (Einheit). Die Entwicklung
der abendlindischen Noten-,Schrift“ — von der griechischen
Buchstaben-Tonschrift iiber die Notationen fiir den liturgischen
Gesang bis zur Einfithrung des Liniensystems mit Terzabstand
der Notenlinien und der Takt- und Tempobezeichnungen, der
Metronomangabe und Auffithrungsdauer — ist hier Bedingung
und beredtes Zeugnis dieses (durchaus als Steigerungsgeschehen
lesbaren) Prozesses.

Doch ist dies ein Vorgang, der nicht allein auf die abend-
lindische Musik zutrifft, sondern, in entsprechend modifizierter
Weise, auch auf die anderen Kiinste und die mit diesen Kiinsten
einhergehende bzw. (wenn man Asthetik nicht nur als philoso-
phische Disziplin, sondern auch als Grundentwurf kiinstlerischer
Praxis versteht) diesen Kiinsten zugrundeliegende Asthetik.
Angefangen von Polyklets ,Kanon“ der Gestalt-Findung und
von Aristoteles’ Mimesis-Bestimmung iiber Diirers ,Dann wahr-
haftig steckt die Kunst in der Natur, wer sie heraus kann reissen,
der hat sie“ bis hin zu Diderots ,asthetischen Aristotelismus® und
Hegels Gestalt-Ideal: Aufgabe der Kunst ist das Prisentieren der

273

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eigentlichen, von allem Zufalligen, d. h. Stérenden, befreiten Sinn-
Gestalt.

Natiirlich gibt es hier, in der bildenden Kunst, neben den reali-
stischen Konzeptionen, bei denen das ,,Bild“ nichts anderes sein
will als das schone Wesen der Dinge, auch die Konzeptionen etwa
religiéser und — in der Moderne — sikularisiert religioser (meist
»ostlich® angehauchter) Kunst, wo das Eigentliche des Bildes
nicht im, sondern ,hinter dem Bild liegt; oder man denke nur
an das Prinzip der ,verborgenen Symbolik® (Panofsky), wo der
Realismus im Grunde nur ein symbolisch aufgeladener Scheinrea-
lismus 1st.** Doch verlassen auch diese Positionen die auf die
Herausarbeitung und Prisentation der einen Sinngestalt zielende
Form-Asthetik nicht. Sie verfestigen diese sogar, da sie es versiu-
men, das Nichtsichtbare als das fiir das Sichtbare Konstitutive —
somit als Struktur von Gebung und Entzug — kunstspezifisch,
d.h. im sinnlichen Medium, zu thematisieren, und das Nichtsicht-
bare als das iiber das Sichtbare Hinausweisende, das Meta-Asthe-
tische, Symbolisch-Geistige, das Sinnliche Tragende und Be-
griindende fassen.**

IV. Das ,Ende der Kunst“ als Vollendung der Form-Asthetik
durch Liguidation des Inbalts

Nun lifit sich die Moderne als das Non plus ultra, die Endstation,
damit aber auch als das Ende dieser Form-Asthetik verstehen: In
der Architektur wird der architektonische Raum mit dem drei-
dimensionalen Raum euklidischer Geometrie identifiziert: Die

# Zur ,Bild“-Konzeption des Abendlandes vgl. auch Kudielka (1989).

8 Natiirlich hat auch die generativ-destruktive (die in-formelle) Asthetik ihre —
noch zu schreibende — Vorgeschichte. Adorno selbst hat ja immer wieder darge-
legt, dafl sich Berg seiner romantischen Traditionslinie (Schubert, Schumann,
Wagner, Mahler) nicht zu schimen brauche. Man muf} sich freilich davor hiiten,
ydesintegrative®, ,polyfokale” und ,atonale” Vorgehensweisen etc. schon an sich
dieser Vorgeschichte zuzurechnen. Denn blofle , Anti“-konzeptionen wurzeln im
selben Grund mit den Konzeptionen, gegen die sie sich wenden. Vorgehensweisen
dieser Art — ihnen fehlt das generative Moment, daher hat bei ihnen auch das
destruktive Moment einen anderen Sinn — gehoren eher zur Vorgeschichte der
Aleatorik, des Anti-Serialismus.

274

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sarchitektonische Kiste“ des Stil-Funktionalismus ist der eine ab-
strakt-gleichférmige, an jedem Punke gleich strukturierte, keiner-
lei Priferenzen und Differenzen zulassende Raum; die serielle
Kompositionsweise will die Komposition von allem Subjektiv-
Ausdrucksmafligen und Zufilligen befreien und die allgemein
giiltige, quantitativ definierte Objektivitdt des Werkes mathema-
tisch garantieren; die abstrakte, insbesodere monochrome Malerei
hat aller inhaltlichen Momente sich begeben; die abstrakte Plastik
ist reine, vom Gegenstand befreite Form.

Und versteht man unter ,Inhalt die qualitativ-differenzierten
Einzelmomente des Kunstwerks und unter Form deren Anord-
nung auf Einheit hin (eine Definition, welche die Inhaltskategorie
auch auf die Musik bzw. die Form-Kategorie auf die monochro-
me Malerei anzuwenden erlaubt), so hat sich aller Inhalt in Form,
haben sich alle qualitativen Momente in Quantitdt, letztlich in die
Eins aufgelost. Moderne Kunst verwirklicht das Projekt abend-
lindischer Rationalisierung weitaus effizienter als die Naturwis-
senschaft.

Leitend in Architektur, Musik und bildender Kunst ist also die
eindeutige und absolute Form-Gestaltung, die sich erst in der in-
haltslosen Leere des geometrischen Raumes und ausdruckslosen
Tones, des rein formalen Elements und der bloflen Farbe erfiillt
(und nur zu verstindlich werden damit die zenbuddhistischen
Legitimationsversuche dieser Leere). Absolute Form-Prisenz be-
deutet damit aber, aus den im ERSTEN TEIL aufgefithrten Griinden,
das Ende, den Tod der Kunst: Es hat sich alles hervorgekehrt; aller
Inhalt ist in die aktuelle Form tbersetzt und damit ,erschopft®.
Dem neuzeitlichen Projekt der Umrechnung aller Qualitdten in
Quantititen gehorcht die moderne Kunst, indem sie, wie es Flau-
bert bereits an deren Anfang forderte, das ,livre sur rien, d. h.:
das Form-Werk ohne Inhalt produziert. Der Form aber bleibt so
nichts mehr zu formen: Sie wird selbst zur Leere. ,Fortschritt®
wird fragwiirdig und unméglich, Avantgarde und Schock werden

lacherlich.

275

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

V. Noch einmal: Heidegger — Uberwindung der Form-(In-
halts-)Asthetik durch antidsthetische Haltung?

Es macht also unter dem Aspekt ,,Prisenz® und , Einheit“ guten
Sinn, wenn Heidegger die abstrakte Kunst im selben Sinne wie die
traditionelle als ,metaphysisch bezeichnet: Sie ist demselben
Einheits- und Formbegriff verpflichtet. Die entscheidende Frage
ist nun aber, wie aus dieser Sackgasse herauszukommen ist: durch
Anti-Asthetik (vgl. ZWEITER TEIL, B) oder mit einer dsthetischen,
d.h. der Autonomie und den an dieser Autonomie gewonnenen
spezifisch dsthetischen Charakteristika verpflichteten Haltung.

Man sollte sich hier zuerst vor Augen halten, was man mit Hei-
degger gewinnt oder vielmehr verliert. Denn Heideggers antids-
thetische Position beruht vor allem auf Verzicht. Nach Heidegger
ist der erste entscheidende Schritt, einen ,der schmerzlichsten
Vorginge® hat er ihn genannt, sich von der ,eingefleischten Vor-
stellung®, Kunst sei eine Kulturerscheinung und eine Domine des
Leistens, Kénnens und Machens, ,,vollig abzulésen® (43, 97; vgl.
auch UK 99); sich abzulésen von ,Erlebnis“ und , Kunstgenuff“
(UK 91), von der Vorstellung, Kunst vollziehe sich als ,,Aus-
druck® und , Eindruck®, ja sich abzulésen von allen herkémmli-
chen dsthetischen Kategorien, auch von den elementaren ,, Inhalt®
und ,Form®, da durch sie der rechte Zugang zum Wesen der
Kunst verstellt werde.

Man fragt sich dann freilich, was da noch bleibt. Doch das,
wovon man sich verabschieden mufi, ist nach Heidegger so kor-
rupt, dafy man nichts davon gebrauchen kann. Auch will Heideg-
ger sein Ziel keineswegs dadurch erreichen, dafy man durch diese
traditionell-dsthetischen Vorstellungen — und mit deren Hilfe —
hindurchgeht. Sein Weg ist so weit und so ,anders“, daf} nichts
davon taugen konnte zur Wegzehrung.**

#* Angesichts dieses radikalen Abschiedes fallt einem weniger die von Heidegger
so sehr geschitzte ,Heimkunft“ Holderlins ein als der ,Aufbruch® des von ithm
nicht beachteten Kafka: ,Ich befahl mein Pferd aus dem Stall zu holen. Der Diener
verstand mich nicht. Ich ging selbst in den Stall, sattelte mein Pferd und bestieg es.
In der Ferne horte ich eine Trompete blasen, ich fragte ihn, was das bedeute. Er
wufSte nichts und hatte nichts gehort. Beim Tore hielt er mich auf und fragte: ,\Wo-
hin reitest du, Herr?* ,Ich weif! es nicht’, sagte ich. ,Nur weg von hier, nur weg von
hier. Immerfort weg von hier, nur so kann ich mein Ziel erreichen.® ,Du kennst

276

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Man mufl sich das klar vor Augen halten: Es gibt bei Heidegger
nur den Weg des Entweder-Oder. Entweder ein Sicheinrichten im
Kunstbetrieb, der vom , Ende der Kunst® zehrt, oder ein radikaler
Abschied — von diesem Betrieb nicht nur, sondern auch von den
grundlegenden Kategorien und Vorstellungen der ,Asthetisie-
rung® (Autonomisierung) der Kunst, die zu ihm fithrten. Und
Heidegger ist bei seinen Interpretationen zu Kunst und Dichtung
sichtlich bemiiht, wenn es ihm — fatalerweise — auch nicht immer
gelingt,®® allen dsthetischen und kunstphilosophischen Katego-
rien der Tradition den Kampf anzusagen — sei es, dafl er sie dchtet,
sei es, dafl er sie aufler acht lifit oder sie flieht.

Natiirlich wird man sich fragen diirfen, ja mussen, ob dstheti-
sche Kategorien wie etwa ,,Inhalt“ und ,Form* hinreichend ge-
eignet sind fir ein adiquates Erfassen dessen, was in einem
Kunstwerk geschicht. Aber das ist hier nicht die entscheidende
Frage. Diese bekundet sich vielmehr darin, ob man das Kunstge-
schehen durch diese Kategorien hindurch sich erschliefit oder
durch ein absichtsvolles Dartiberhinweggehen. Heidegger geht
es ausschliefilich um letzteres, obwohl doch gerade der Ansatz
der ,Destruktion® ersteres nahegelegt hitte.>

Die Gefahr, die daraus erwichst, liegt auf der Hand: Durch-

also dein Ziel?* fragte er. ,Ja‘, antwortete ich; ,ich sagte doch ,Weg-von-hier?, das
ist mein Ziel.* ,Du hast keinen Effvorrat mit, sagte er. ,Ich brauche keinen®, sagte
ich; ,die Reise ist so lang, daff ich verhungern muff, wenn ich auf dem Weg nichts
bekomme. Kein Effvorrat kann mich retten. Es ist ja zum Gliick eine wahrhaft
ungeheure Reise.” (Franz Kafka, Der Aufbruch)

% Bisweilen gebraucht er typisch dsthetische Kategorien sogar zur Charakterisie-
rung des — zukiinftigen! — Denkens. Vgl. z.B. das Kapitel 31 der ,Beitrige: ,Der
Stil des anfinglichen Denkens®. Auch wenn sich Heidegger dagegen verwahrt,
dafl der Stilgedanke ,von der Kunst her ... iibertragen® werde, so bleibt doch,
dafl der ,,,Stil* ... besonders im Felde der Kunst sichtbar ... ist* (65, 69). Vgl.
ebenfalls folgende Stelle —und vor allem das ,grob gesagt® — aus dem von Heideg-
ger autorisierten Protokoll zu ,Zeit und Sein®: ,,... die Frage nimlich, was dem
Denken im Ereignis zu denken aufgegeben und welches entsprechend die gemifie
Weise des Sagens sein konnte. Gefragt ist nicht nur nach der Form des Sagens —
daff nimlich ein Sprechen in Aussagesitzen dem zu Sagenden unangemessen
bleibt — sondern, grob gesagt, nach dem Inhalt.” (ZSD 45).

#¥ Ganz anders dagegen Heideggers Verhiltnis zum Denken in — von der meta-
physischen Sprache geprigten — ,Modellen“. Diese Modelle will er nicht mit ei-
nem Male verabschieden, sondern ,abarbeiten® (ZSD 54). Dies belegt einmal
mehr, dafl Heidegger auf dsthetischem Feld nicht immer auf der Héhe seiner eige-
nen Einsichten ist.

277

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schldgt man den dsthetischen Knoten, statt um ein subtil-langwie-
riges Entknoten sich zu bemtihen; springt man von der gegenwir-
tigen dsthetischen Kunstproduktion und Kunstdiskussion auf ei-
nen ginzlich neuen Grund, so steht man ginzlich leer da.
Verheerender aber noch wire die Gefahr, durch forsches Zuriick-
lassen dsthetischer Kategorien einem Fehlurteil und Selbstwider-
spruch aufzusitzen — wie es Heidegger selbst geschehen ist. So
schitzt Heidegger, wie oben dargelegt (vgl. zwEITER TEIL, B.II),
von der neuen Musik z. B. Strawinskys ,, Psalmensymphonie“ und
»Perséphone® (vgl. 13, 181) — also gewissermaflen den ,klassi-
schen® Fall eines Klassizismus, den er bei Gelegenheit der Erorte-
rung der Kunst im allgemeinen als eine Entscheidung ,,gegen die
Geschichte® (65, 505) kritisiert.*?

Deshalb mufl man sich von Heideggers Versuch einer Uber-
windung der Form-Asthetik durch eine dezidiert antidsthetische
Haltung, d. h. also in dem hier erérterten Zusammenhang vor al-
lem: durch Verzicht auf 4sthetische Beurteilungskriterien wie
»Ausdruck®, ,Form“ und , Inhalt“, verabschieden. Die antidsthe-
tische Haltung ist nicht brauchbar fiir die Lésung der Krise. Hei-
deggers Cézanne- und Klee-Interpretation kann durch eine Kon-
kretisierung mittels spezifisch dsthetischer Kategorien nur
gewinnen, keinesfalls Schaden nehmen.

32 Ausgesprochen wurden diese disjunktiven Optionen von Heidegger auch ge-
legentlich der Erérterung des ,,Endes der Physik® im Seminar von Le Thor (1969).
Das ,Ende der Physik“ wiirde vor die ,folgende Entscheidung stellen:

— entweder sich einem ganz andern Verhaltnis zur Natur zu 6fTnen;

— oder, nachdem die Arbeit der Erforschung abgeschlossen ist, sich in der blo-
en gedankenlosen Ausbeutung der Entdeckung einzurichten® (15, 358). Hier hat
man dasselbe ,,ganz andere Verhiltnis“, das man in der bereits zitierten Randnotiz
Heideggers zum Nachwort des Kunstwerkaufsatzes als ,ganz anderes Element®
kennengelernt hat. Ein in der Tat ,frag-wiirdiges” Vorgehen, das Heidegger hier
im Sinne hat.

278

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VI ,Uberwindung“ der (substantiellen) Form-Asthetik durch
deren Riickfiibrung auf die (funktionale, formgenerierende
und formdestruierende) In-Form-Asthetik

Uber die am Ende angelangte Ein-Form-Asthetik hilft nun auch
die Aleatorik nicht hinaus: Wo sie die Kunst nicht durch Univer-
salisierung des Kunstbegriffs liquidiert, bleibt sie, als bloff ab-
strakte Negation der rationalisierten absoluten Form, der Festle-
gung in die eine, wenn auch ,zufillig9, von Auffithrung zu
Auffihrung variierende Gestalt verpflichtet. Doch auch die post-
moderne Aufrufung der traditionellen und populiren Kunst ver-
sagt hier — sie verfestigt dieses Ende nur, da sie sich in bereits
eroffneten Raumen einrichtet. Allein die an der Musik Bergs und
der Malerei Cézannes und Klees gewonnene generativ-destruk-
tive Asthetik ist es, die iiber das Ende der prisentischen Form-
Asthetik hinauszugelangen vermag. Und wie sie dieses Ende
nicht einfachhin miflachtet, sondern sich ,einverleibt®, so ne-
giert sie auch die Form-Asthetik nicht abstrakt, sondern inte-
griert sie. Diese Kunst flieht durchaus nicht die Gestaltung,
aber sie zeigt das Gestaltete nicht bloff als Pridsentes, sondern
als Erscheinendes, i die Form Gelangendes (In-Form-Asthetik)
und aus der Prisenz auch wieder Verschwindendes (Inform-As-
thetik). Weder negiert sie, wie Heidegger und die Aleatorik, die
asthetischen Prinzipien abendlindisch-moderner Asthetik ab-
strakt (das ,In“ des In-Formellen ist also nicht nur als Vernei-
nung, sondern auch als Richtungstendenz zur Formbildung zu
lesen), noch affirmiert sie diese durch Aufgreifen historischer Ge-
staltungen (wie die Postmodernen). Sie fiihrt sie zuriick — und
relativiert sie, ,,entsubstantialisiert” sie damit — auf die sie bedin-
genden informellen Strukturen. Destruktion und Genese, nicht
Form und Inhalt, sind daher ihre fundamentalen Kategorien.”

3% Obgleich es eine explizite ,Ende-der-Kunst“-Reflexion bei Lyotard nicht gibt,
werden seine dsthetischen Bemithungen gleichwohl geleitet vom Bewuftsein, daf}
die abendlindische Form-Asthetik sich erschépft hat. Lyotards dsthetischer ,Neu-
anfang® (1982, 9), den er an den ,Avantgarden® zu konkretisieren sucht, ist aber
doppelt problematisch, da er auf zwei von Adorno und Heidegger grundlegend
destruierte Begriffe setzt — den der ,Prisenz® und den der ,Materie®. ,Form®, so
Lyotard, ist der grundlegende Begriff einer ,Asthetik des Schonen®, mithin der
abendlindischen Asthetik von Aristoteles iiber Kant hin zum modernen ,Forma-

279

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

VII. Noch einmal: ,Post-Moderne“ und der Riickgriff auf Tradi-
tion und Popularkunst

Der generativ-destruktiven Asthetik ist zu traditioneller und
volkstiimlicher Kunst ein anderes, ein genuineres Verhiltnis mog-
lich als der ,postmodernen® Asthetik. Sie braucht diese weder
affirmativ noch ironisch zu zitieren. Sie muf§ durch diese Zuwen-
dung ihre eigensinnige Struktur auch nicht verlassen. Denn eine

lismus® (1989a, 236f). In dem Moment nun, in dem sich ,die Vorstellung einer
natiirlichen Zusammenstimmung von Materie und Form im Niedergang befin-
det”, kénne es den Kiinsten (vor allem der Malerei und Musik) nur darum gehen,
»sich der Materie zu nihern. Das heifdt sich der Prisenz zu nihern, ohne auf die
Mittel der Darstellung zu rekurrieren.” (238) Lyotard will also — statt abendlin-
disch Materie (Farbe und Ton) unter das Form-Joch zu zwingen — Materie und
Prisenz als solche, in Rein-, kultur® gewissermaflen. Einen Ton, eine Farbe sollen
wir nicht durch Vergleich mit allen anderen Ténen und Farben, sollen wir nicht als
von der ,Form® abhingig rezipieren, sondern wir sollen uns fiir die ,einfallenden
Nuancen verfiigbar ... halten, ... fiir das Timbre empfanglich ... machen® (239).
Nuance und Timbre aber seien als , kaum wahrnehmbare Unterschiede von Ténen
und Klingen® nicht identifizierbar, ihre Materie sei nach der Ordnung des Ver-
standes ,,un-objektivierbar“, somit eigentlich ,,,immateriell**, die Prisenz nicht
»im Sinne des hier und jetzt“ zu verstehen, nicht, ,wie es die Deixen der Darstel-
lung bezeichnen® (2391). Es handle sich vielmehr um eine ,Prisenz in Absenz des
aktiven Geistes (240), um ein ,Sichereignen einer Passion, eines Leidens, auf das
der Geist nicht vorbereitet gewesen sein wird® (241). — Kaum kann man umhin,
dieses dsthetische Programm Lyotards als ,umgekehrten Formalismus“ zu be-
zeichnen. (Nicht umsonst avanciert John Cage, der Anti-Serielle, zu Lyotards
Kronzeugen in musicis.) Als bloffe Anti-Bewegung zum Formalismus bleibt die-
ses Programm damit dem, wogegen es sich wendet, auf fatale und unproduktive
Weise verhaftet. War das Kantische , Erhabene® zwar durch Sprengung der ,,sché-
nen® Form definiert, so blieb diese Sprengung ,gleichwohl aber doch auf Begriffe
... bezogen® (KU, §26), wurde — im Falle des ,Mathematisch-Erhabenen® — die
Totalitit einklagende ,Stimme der Vernunft® (KU, §26) nicht unterdriickt, das
,Gefiihl des Erhabenen® damit nicht diffus. Lyotards Programmskizze ,Nach
dem Erhabenen® (1989a, 231-244) aber verzichtet auf dieses alles. Damit gibt sie
alle Errungenschaften der abendlindischen Asthetik preis, unterbricht den ,, Terror
der Theorie® (1979, 73) auch hier und liefert sich an mehr als fragwiirdige anasthe-
tische Kategorien aus. Uber ,,immaterielle Materie* und ,Prisenz in der Absenz
des Geistes® lifit sich nichts weiter sagen. Denn solch ein Sagen wire auf formale
asthetische Kategorien angewiesen — wiirde also genau das zerstdren, was nach
Lyotard das Auszeichnende der sog. Avantgarden ist. ,Die Materie, von der ich
spreche, ist ,immateriell, ,un-objektivierbar®, weil sie nur ,stattfinden‘ oder vor-
kommen kann, wenn diese (die formkonstituierenden, G.S.) Geistesvermogen
aussetzen.” (1989a, 240) Deshalb kann man nur darauf setzen, daff sich etwas er-
eignet, es kann nicht mehr um das ,,quid“, sondern nur noch um das ,,quod® (240),

280

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

generativ-destruktiv agierende Kunst ist in der Lage, Ausdruck,
Tonalitdt, Gegenstandlichkeit und populire Charaktere von der
Struktur her aufzubauen. Tradition und Volkskunst stiinden so
nicht neben der modern ausgerichteten Kunst und supplierten
diese nicht blof}, sondern bildeten mit ihr einen in sich differenz-
ierten, aus der Struktur generierten Zusammenhang.

Dabher trifft ,, Zitat“, einer der fithrenden Begriffe postmoderner
Asthetik, diesen Zusammenhang nicht: , Zitat® ist zu substantiali-
stisch gedacht und empfunden. Es gibt nicht das — wie auch im-
mer bestimmte — Eigene und daneben das Zitierte. Das wire nur
»Polystilistik“ oder, wie Adorno es formuliert, das ,, Agglomerat
von Stilen®: das Revival des schon Dagewesenen (Tradition) oder
allzu Bekannten (Popularkultur). Das ,Zitierte® mufl so gut in
den generativ-destruktiven Prozef§ verwoben — also destruiert
und neu generiert — sein,** daf§ thm nicht mehr das Plakat vor-

<

nur um das ,,,es gibt*“ (240), ein ,Ereignis“ (243) gehen — genau wie im sogenann-
ten und von Lyotard vorgeblich verabschiedeten ,Formalismus®, wo aller ,In-
halt* unwichtig, nur ,Euphorisation fiir Kunstiibung® (G. Benn) ist. Letztlich
geht es nur noch — kann es nur noch um ,Intensititen® (1978) gehen, um, wenn
méglich, ,hochste ..., extreme ... Intensititen (1982, 15 u. 42). Was uns hier be-
gegnet ist eine, wenn auch interessante und an den sog. ,Avantgarden® (jetzt erst
versteht man recht Cages Fetischismus des absoluten Gerduschs, des ungeformt-
unberiihrt-jungfriulichen Tons) konkretisierte Version von Heideggers irrationa-
lem antidsthetischen Affekt. Die Folge ist eine triibe Mischung aus ,Verzicht® auf
,Sinn“ (1986, 21) und ,Bedeutung® (118), ,mystischer ... Vorstellung® (20), ,in-
tensiven Gefiihlen“ (1984, 159), dem ,,Unbestimmten des Begehrens® (1986, 121),
einer Invokation des ,Erhabenen® und fragwiirdigen zenbuddhistischen Legiti-
mationsversuchen. Vgl. hierzu: Seubold (1996c).

% Das muf} —im gewifd seltenen Extrem — die ,wortliche® oder beinahe wortliche
Zitation nicht ausschlieffen. Als Beispiel kann hier Bergs Zitat des Bach-Chorals
.Es ist genug® aus dem Violinkonzert dienen. Dieses tonale Zitat ist so gut ,,vor-
bereitet* (und das bereits durch die Zwolftonreihe G, B, D, Fis, A, C, E, Gis, H,
Cis, Es, F), dafl es nicht nur als Fremdkorper in der nicht mehr tonalen Strukeur
erscheint. Gerade in dieser Struktur, und aus ihr heraus, wird mit dem Zitat der das
ganze Konzert begleitende Charakter des Unwiederbringlichen, des Abschieds,
der Trauer und leisen Hoflnung jenseits der HofInungslosigkeit bis auf den Grund
empfunden. Hier verschrinkt sich das ,,Andenken eines Engels® — der an Kinder-
lihmung gestorbenen Tochter der Witwe Mahlers, Manon Gropius — mit der mu-
sikgeschichtlichen Situation auf einzigartige Weise. Eine zureichende Interpreta-
tion dieses Konzerts beziiglich der generativ-destruktiven Struktur, insbesondere
die Tonalitdt betreffend, steht noch aus. Adornos Interpretation dieser Stelle mufi-
te hochst ambivalent ausfallen: Als Vertreter der Fortschrittsmoderne konnte er
die Stelle nicht passieren lassen (vgl. 18, 500 u. 13, 349); unter der Perspektive einer
anderen Moderne galt sie ihm fiir gelungen (vgl. 20.2, 8021).

281

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

angetragen wird, auf dem man liest: ,,Ich bin ein Zitat.“ Adorno
verwendet in diesem Zusammenhang mit Vorliebe Begriffe wie
»das zweite Ganze“ (13, 188), ,zweite Bedeutung® (13, 417),
»zweite Musiksprache® (13, 184f), ,zweite Dekonzentration®
(13, 440).

Von daher wird man Adornos implizite Kritik an der postmo-
dernen Vorgehensweise, das Aufgreifen von Tradition und Popu-
larkunst, Inhalt und Expression (vgl. zweITER TEIL, C), nicht zu
mindern, sondern eher noch zu verschirfen haben. Der ,Fehler®
der Postmodernen, die ,falsche® Auferstechung der Kunst, ist es ja
gerade, dafl man — tiber das Zitieren einer konkreten kunstge-
schichtlichen Gestaltung hinaus — wieder generell den direkten
Zugriff auf Gestalt, Sinn und Expression fiir moglich halt. Nattir-
lich geht das, wenn ,,alles geht“. Ist aber der Kuinstler — nicht an-
ders als der Wissenschaftler und Philosoph — nicht nur ein natiir-
liches, sondern ebenso ein geschichtliches Wesen; untersteht er
nicht nur einer natiirlichen Gesetzmifligkeit, der ,Neigung®
(einer ,zweiten Natur® freilich), sondern auch einer - reflektier-
ten — geschichtlichen Konsequenz, die zu verlassen noch immer in
die Regression fiihrte, so ,geht dies nicht mehr” nach der Aus-
drucksvollendung in Romantik und Expressionismus und deren
Negation in der Kunst des 20. Jahrhunderts. Das postmoderne
Komponieren und Malen kann sich nicht eigentlich begriinden,
sondern allenfalls auf das ,Ende“ der Moderne verweisen und
der Meinung sein, dafl es eben ,,danach® (post) ,irgendwie“ (epi-
gonal, gemifligt modern) weitergehen miisse.

Frappierend z.B., daf} ein Komponist von der Authentizitit
eines W. Rihm so ganz ohne Be-Denken von ,Mitteilung des
Kunstwerks®, von ,mitgeteiltem Grundgefithl“ und ,vorausset-
zungslos(em)“ Sprechen reden kann: ,Direkte Rede wire mog-
lich.“** Das sind Worte nicht abseits des Komponierens. Hort
man z. B., was seine von O-Mensch-Pathos nur so triefende Kam-
meroper ,,Jakob Lenz“ (1979) aus dem sachlich dahinflie-enden,
cher im Sul eines Bulletins gehaltenen (und gerade damit, den
Inhalt“ kontrastierend, eine Art un-heimlich ausdruckslosen

5 Rihm (1981a), 63/62/67; vgl. auch Rihm (1981b).

282

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ausdruck schaffenden) Biichnerschen Text macht, so wiirde man
sich von Rihm hier doch mehr Vorsicht wiinschen.*®

Nicht weniger frappierend, daf} ein Maler mit dem programma-
tischen Anspruch eines Markus Liipertz noch einmal das Pro-
gramm einer ,Malerei iber Malerei“ (Werke nach Corot, nach
Maillol etc.) auflegen kann, das doch schon von Picasso so ,,glin-
zend“ durchgefithrt worden war und von Adorno — allerdings
nicht in bezug auf Picasso, sondern in bezug auf Strawinsky
(»Musik tiber Musik“) — entschiedene Kritik erfahren hatte. Man
reibt sich aber auch die Augen, wenn man ansehen muf$, mit wel-
cher Wucht nun die geschichtstrichtigen ,Inhalte”, insbesondere
die des Nationalsozialismus, in die Malerei eingefithrt werden.*”
Und man muf} keine neofaschistischen Tendenzen in politischer
Hinsicht unterstellen — wie geschehen —, um das Gedréhne zu
héren, mit dem diese Bilder von Ausstellung zu Ausstellung
marschieren.*

Generell eignet Liipertz® expressiver Formensprache eine an-
maflend-auftrumpfende Gebirde, der nicht nur die Hemmungen
des Geschmacks fehlen. Und doch 1st auch dies nur eine Art ,,z1-
tierter Ausdruck, eine simulierte Expression. Im Zitatcharakter
artikuliert sich wohl das schlechte Gewissen dieser Malerei.’”
Unter diesem Aspekt vollig zu Recht spricht Lipertz — Strawin-
skys Leidenschaft fiirs Antipathos lifit griiflen — von ,,inhaltsloser,
kalter Malerei“®.

Ist man mit diesen Gemilden — bei den Skulpturen ist die ,, Wir-

356 Konstatiert Danuser am Ende seines Ausblicks ,Moderne, Postmoderne, Neo-
moderne®, die (neomoderne) Postmoderne kénne sich der mit dem Paradigmen-
wechsel vom Struktur- zum Ausdrucksideal heraufbeschworenen Dialektik zwi-
schen Ausdruck und Konstruktion nicht entziehen, sie kénne ,ihre Subjektivitit
nicht linger auf Theorielosigkeit griinden® (1984, 406), so konnte sie an Adornos
Berg- (und Mahler-)Interpretation Entscheidendes lernen. Diese Art ,theoreti-
scher” Grundlegung hitte natiirlich entscheidenden Einfluff auf die Kompositi-
onsweise selbst.

%7 Vgl. z.B. Westwall, 1968, Gesamtmaf$ 200x1250 cm (sic; doch spricht Liipertz
(1986, 98) auch von der ,inneren Grofle der Bilder).

% Hierzu miissen sie freilich — ihrer Mafllosigkeit wegen — zerlegt werden; sie
sind also auf thre Weise fufkrank.

% Ich bin nicht zum Gegenstand zuriickgekehrt.* (M. L., Gesprich mit
H. Klotz, in: Klotz (1984), 32).

W A2.0., 33,

283

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

kung“ noch michtiger — allein, so meint man, im Fiinf-Sekunden-
Takt einen Schlag mit dem hartgummibesetzten Holzhammer
versetzt zu bekommen. Das ist aber nicht zu vergleichen mit
dem Schock, der einst von der Avantgarde ausging. Denn wih-
rend der Hammer sich hebt, ruft ,,es“ bei Lipertz zugleich: ,,Ach-
tung, dies soll dich treffen!® oder: ,Rezipiere jeweils so, dafl du
jederzeit zugleich betroffen sein konntest und nie betroffen bist!“

VIII. ,Offenes” Kunstwerk und ,produktive” Rezeption

Die generativ-destruktive Asthetik fordert — im Vergleich zur
Tradition — ein anderes rezeptives Verhalten und einen anderen
Werkbegriff. Die auf affirmative Form ziclende Einheits- und da-
mit Sinnstiftung konnte nur durch ein ,geschlossenes Kunst-
werk® (Adorno, 7, 236), nur durch die Konzeption ,Bild“ im
Sinne des prisenzmetaphysischen ,,£id0¢“ und ,Werk® im Sinne
von ,&véoyewa (Heidegger) erreicht werden: Es gibt den einen
idealen Sinn, den es herauszubilden und herauszufinden gilt. Da-
mit ist es nun vorbei. Die Frage nach dem einen Sinn, nach der
einen Bedeutung wird in der generativ-destruktiven Asthetik
sinnlos. Es geht tiberhaupt nicht primir um Gestalt und Form,
sondern um Formung und Entformung. Es gibt nicht den Sinn,
sondern Sinnpotentiale, die zu aktualisieren sind.

Natiirlich ist auch der Sinn der traditionellen Kunstwerke nicht
einsinnig in der Bedeutung, daf} der eine Sinn in seinem Wesen
begrifflich aussagbar wire, wie dies z. B. der Asthetiker Hegel be-
hauptete. Auch das traditionelle Kunstwerk lafit sich begrifflich
nicht ausloten — die nachhegelsche Asthetik hat es oft genug dar-
getan. Dennoch gibt es einen idealen Sinn, dessen man sich, an-
naherungsweise, versichern muf}, wenn man ihn auch nie ,ganz®
erreichen kann. Leonardos ,,Abendmahl“ als eine erregte Tisch-
gesellschaft zu begreifen, die sich wegen einer Geldangelegenheit
veruneinigt hat, ist eklatant falsch. Das Gemilde muf} auf den
einen Sinn ,,Abendmahl® hin verstanden werden. Ausgerichtet
auf diesen Sinn, ist das Kunstwerk, was etwa seine Symbolik und
sein formal-figuratives Arrangement betrifft, begrifflich nie ganz
zu ,begreifen”.

284

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Das gilt aber nicht nur fiir die ,,ideelle Kunst®, sondern auch fiir
die ,realistische Kunst“. Alle Landschaftsmalerei etwa ist ausge-
richtet auf einen Sinn, wird getragen von einer Stimmung, sei es
die der Heiterkeit, der Melancholie, der Unendlichkeit oder von
deren Mixtur. Dieser Sinn ist zwar weder aus-zudenken noch bis
auf den Grund zu empfinden, aber doch anniherungsweise zu
erfassen. Bei Cézanne aber wiirde, so vorzugehen, keinen Sinn
ergeben — eben weil die spdteren Bilder des St.-Victoire-Zyklus
nicht auf einen Sinn ausgerichtet sind. Der Berg steht nicht im
Horizont einer Stimmung.

Ein Sinn macht bei einem Kunstwerk generativ-destruktiver
Struktur keinen Sinn. Das Kunstwerk gibt hier Sinnpotentiale
vor, die fiir die Gestalt-Findung zu aktualisieren sind und einer
entsprechenden Konsequenzlogik gemif! je neu und je anders ak-
tualisiert werden konnen: Wenn man ein Kunstwerk ,,offen” (vgl.
Adorno 7, 46/4351/441) nennen darf — ohne es damit, wie bei-
spielsweise in der Aleatorik, sogleich dem verdinglichten Zufall
und der Willkiir auszuliefern —, so ist es das generativ-destruktive.
Es relativiert den einen Sinn und konstituiert dabei eine Art von
Sinnpolyvalenz.>!

% Natiirlich sind die Begriffe ,offen” und ,geschlossen kontextabhingig. So
redet z.B. auch H. Wolfflin von ,geschlossener Form und offener Form® (1956,
145); doch ist diese Diferenzierung bei ihm eine blofle Binnendifferenzierung der
Auffassung, ein Kunstwerk sei etwas ,absolut Geschlossenes® (145). Das Wolff-
linsche Begriffspaar nimmt — differenzierend und erweiternd — Volker Klotz
(1960) fiir die Betrachtung der Form des neueren deutschen Dramas im 18.,
19.und 20. Jahrhundert auf. — Einen anderen Sinn wieder bekommt das ,,offene
Kunstwerk® bei U. Eco: Jedes Kunstwerk, auch das traditionelle, hat eine ,,mehr-
deutige Botschaft“ (1993, 8), und in diesem Sinne ist jedes Kunstwerk ,offen®,
auch das der ,Form* nach ,geschlossene” (30). In den modernen Poetiken werde
diese Offenheit aber zum ausdriicklichen Ziel des Werkes erhoben, und der Rezi-
pierende soll nun im Akt der ,Perzeption der Reiztotalitit ... stindige Neukniip-
fungen von inneren Beziehungen ... entdecken und auswihlen“ (57). Diese Art
Offenheit gipfelt nach Eco, was Musik und bildende Kunst betrifft, in ,Kunst-
werken in Bewegung®, die ,,gekennzeichnet sind durch die Einladung, zusammen
mit threm Hervorbringer das Werk zu machen® (57). Hier nennt Eco Stockhau-
sens Klavierstiick XI (und andere verwandte Stiicke anderer Komponisten), in
dem der Interpret (also der reproduzierende Kiinstler) die Reihenfolge der kom-
ponierten Abschnitte selbst bestimmt, Calders ,Mobiles“, Gebdude mit bewegba-
ren Winden, verinderbare Mobel und eine ,bewegte Malerei, bei der der Be-
trachter durch die Regulation einer sich drehenden Linse (,nach Belieben) an
der ,Erschaffung des isthetischen Objekts® (dem Erzeugen von Farben) beteiligt

285

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Hierbei ist der Rezipient in einem weitaus hoheren, qualitativ
anderen Sinne gefordert als beim geschlossenen Kunstwerk: Er
wird nun in den Strukturprozefy des Werkes hineingezogen, und
es geniigt nicht, dafl er einem vorkonstruierten Gestaltgefiige
nachgeht.”? Der ,,Sinn“ ist gewissermafien eine Ebene tiefer ge-
legt, u.d. h.: nur im Wechselspiel von Struktur- und Gestaltebene

ist (vgl. 421). Uber Stimmigkeit und Sinn dieser Verwendung von ,offen® ist hier
nicht zu rechten. Nur die gravierendste Differenz der ,,Offenheit” dieser von Eco
priferierten Werktypen zum ,,offenenen Kunstwerk® generativ-destruktiver As-
thetik sei hier angefithrt: Eco denkt die Offenheit des ,, Kunstwerks in Bewegung®
— fiir ihn ist es die hochste , Intensititsebene” von Offenheit (57) — duflerlich, em-
pirisch. Fiir den Akt der Wahrnehmung ,,6ffnen® sich Kunstwerke dieses Typs
eigentlich nicht. Im Falle des eben angefithrten Musikstiicks obliegt es allein dem
reproduzierenden Kiinstler, die Reihenfolge der Abschnitte auszuwahlen (aber es
ist ja auch fiir ihn kein Akt der Wahl, sondern der Willkiir), der Rezipient hin-
gegen bekommt ein geschlossenes Resultat vorgesetzt. Im Falle der Architektur
beweglicher Winde und des verinderbaren Industriedesigns (Mobel) kann nach
der Verinderung immer nur der eine Raum bzw. die eine Form rezipiert werden.
Und auch im Falle der Mobiles und der ,bewegten Malerei“ ist die Bewegung
doch recht duflerlich verstanden als Schwingung im Raum (Mobile) oder als suk-
zessives Durchlaufen der Regenbogenskala (Malerei). ,,Offen® als ,Kunstwerk in
Bewegung® ist das Werk bei Eco also vor allem dann, wenn der Rezipient/Repro-
duzent etwas machen kann im Sinne eines konkreten Tuns. Die ,,Offenheit” gen-
erativ-destruktiver Kunst besteht dagegen gerade darin, daf§ das Werk auf der
Strukturebene explizit ausgearbeitet ist, mit hochster Sorgfalt sogar ausgearbeitet
ist, und der Rezipient hier nichts mehr zu ,tun® hat; dafiir aber ist ihm auf der
Ebene der Gestaltfindung, also auf semantischer Ebene, der des Sinns des Kunst-
werks — nicht mehr nur der des (duflerlichen) Arrangements —, die Freiheit der
»Produktion gegeben. — Gliicklicher, weil auf die Semantik des Werkes bezogen,
verwendet Eco den Begriff der Offenheit bei Joyce. Daneben aber auch die Kunst
Brechts als ,offen” zu bezeichnen erweckt erneut Zweifel an der Brauchbarkeit
von Ecos Begriff der ,,Offenheit”. Serielle Kompositionen und informelle Malerei
als ,offen” (im eigentlichen Sinne) zu apostrophieren, das wiirde heute, aus der
Distanz und nach der ,postmodernen” Kehre, wohl niemand mehr in den Sinn
kommen. — Auch bel Adorno sind die Begriffe ,offen® und ,geschlossen® kon-
textabhingig. Redet er gegen die ,konservativ-restaurative Kulturkritik® (O. L.
7), so betont er, daf} ,nur an der Oberfliche ... die groffen Kunstwerke der Ver-
gangenheit geschlossen ... scheinen® (O. L. 11). — Zur Problematik insgesamt vgl.
auch Marx (1983).

%2 Vegl. auch Derridas Modifikation des Werkbegriffs (nicht dessen Verabschie-
dung!) bei der Interpretation von Tschumis Projekt der Folies im Park La Villette.
Die Folies liefen ,nicht auf ,die Abwesenheit des Sinnes hinaus‘“: ,Sie werden
zum Werk, sie bewerkstelligen.“ Derridas Frage ,Wie soll man es denken, das sich
das Werk in dieser Verriicktheit aufrechterhdilt?” (1988, 218) suchte vorliegende
Arbeit fiir die Malerei und Musik zu beantworten. Die Antwort fiir die Architek-
tur hofft der Verfasser, da ihn Derridas Antwort nicht (ginzlich) tiberzeugt, schon
in Kiirze nachreichen zu kénnen.

286

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu erfahren. Der Rezipient muf§ den Sinn in diesem Prozef§ erst
konstituieren, und im Vergleich mit dem traditionellen, geschlos-
senen Kunstwerk wire der Rezipient cher als Produzent denn als
Rezipient zu bestimmen.?

IX. Sensibilisierung fiir das Unsichtbare/Unbérbare und
ostliche Asthetik

Bei diesem ,,produktiven Wahrnehmungsvorgang des ,,offenen”
Kunstwerks spielt das Entzugs-, nicht nur das Gebungsgeschehen
eine essentielle Rolle. Jede Sinnkonstitution wird méglich nur
durch Ausschluf§ anderer Sinnkonstitutionen. Dessen wird der
Rezipient nun im Akt des Wahrnehmens selbst gewahr: Wahr-
nehmbares und Nichtwahrnehmbares, obgleich der Wahrneh-
mung nicht prinzipiell Verschlossenes, Gebung und Entzug geho-
ren zusammen. Jede neue Gestalthindung ist die Verdeckung einer
anderen Gestalt; ohne diese Verdeckung aber kime es nicht zur
Gestalt: Der Entzug nimmt nicht nur, der Entzug gibt; die Ge-
bung aber entzieht hinwiederum auch.

Daher fordert die informelle Asthetik eine neue Wahrneh-
mungssensibilitdit und ein neues, noch kaum erprobtes Analyse-
vokabular. Zu stark sind Sensibilitit und Begrifflichkeit von der
substantialistisch ausgerichteten Form-(Inhalts-)Asthetik ge-
pragt, um das ,Neue“ einer generativ-destruktiv verfahrenden
Kunst addquat erfahren und thematisieren zu kénnen.

Heidegger insistiert darauf, daff das ,Sichtbarmachen® (Klee)
an Grenzen stofit und daff nicht ,alles gezeigt werden kann;

3 In einem ,gewissen®, d.h. weiteren Sinne gilt der Begriff der ,produktiven
Rezeption® — dem Begriff des ,offenen Werkes“ analog — natiirlich auch fiir die
noch traditionell ausgerichtete Kunstrezeption — sei es gegenstindlicher, sei es ab-
strakter Kunst. Im expliziten Sinn sollte er aber nur fiir Phinomene generativ-
destruktiver Art verwendet werden, sonst ginge das Entscheidende verloren,
Differentes wiirde uniformiert. Bockemiihl (1985) verwendet den Begriff im sel-
ben Sinne fiir moderne und traditionelle Malerei. Bezeichnenderweise gewinnt er
seinen Begriff der ,produktiven Anschauung® allein an Werken ,rein“ abstrakt
und ,rein“ gegenstindlich arbeitender Malerei — nicht an einer Malerei (und Mu-
sik), die — entscheidend fiir die generativ-destruktive Asthetik — im ,Zwischen-
reich® agiert.

287

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daf} vielmehr Unsichtbares und Unnennbares stets konstitutiv
bleiben fiir das zu Zeigende und Auszusprechende und daff es
eine eigene Sensibilitdt brauche fiir das Gewahren des ,,Unsicht-
baren® im ,Augenfilligen® (13, 197). Diese Sensibilitdt ist aber
nicht blof} fiir das Asthetische im engeren Sinne, dem kunstphilo-
sophischen, von Bedeutung. Denn in der Sensibilisierung fiir das
Nicht-Prasentische sieht Heidegger auch die wesentliche Aufga-
be der Kunst bei der ,,Uberwindung“ der technischen Weltkon-
stitution (vgl. ERSTER TEIL, D.1.3).%*

Auch Adornos musikpadagogische Bemtihungen um die neue
Musik, insbesondere um die Komplexitdt der Musik des frithen
Berg, legen Wert auf Phinomene dieser Art. Seine Berg-Interpre-
tation weist ja deshalb auch ein fiir die abendlindische Asthetik so
ungewohntes Vokabular auf. Es gemahnt so frappierend an die
ostliche, zenbuddhistisch geprigte Asthetik, wie sie sich im No-
Schauspiel, der Zen-Malerei, der Kalligraphie oder der Haiku-
Dichtung dokumentiert und in deren Theorie und Poetik
reflektiert.’® Paradoxe Formulierungen wie ,,Anarchie — Chiffre
des Gesetzes“ und , geformte Gestaltlosigkeit”; Verweise auf das

4 Vgl. hierzu: Seubold (1986), 283-328. — W. Welsch thematisiert Phinomene
dieser Art mit dem Begriffspaar ,, Asthetik-Anisthetik“ (vgl. 1993, 9-40). Freilich
war der Begrifl , Anisthetik®, den auch Lyotard kennt, durch Marquard (1989)
und Sloterdijk (1987, 126) vorgebildet und vorbelastet. Ungliicklich scheint die
Wahl der Kiinstler und Kunstwerke, mit denen Welsch das Asthetik-Anasthetik-
Verhiltnis zu exemplifizieren sucht. Oft ist in diesen Beispielen der Bezug von
Gebung und Entzug krud verdinglicht, also innerhalb der metaphysischen Sub-
stanzenontologie verbleibend — wie etwa bei Walter de Marias ,Vertikalem Erd-
kilometer®, bei dem nur ein Meter der Erde entragt. Denn fast moéchte man dieses
Werk als Versinnbildlichung der platonischen Ideenlehre begreifen: Das , Eigent-
liche* ist unsichtbar, aber gerade dadurch grofer, erhabener — im Grunde jedoch
nichts anderes als das Sichtbare: eine blofle Vervielfachung des Sichtbaren. Nur ist
der Ideen-,,Himmel“ nun auf die ,Erde® heruntergekommen oder vielmehr: in die
Erd-,Hoéhle“ eingewandert. Heidegger spriche hier von einem ,umgekehrten
Platonismus®, und Hegel wire entziickt ob dieses reinen Falls einer ,symboli-
schen Kunstform®. Nicht auszudenken, wenn einer darauf verfiele, diesen ,Verti-
kalen Erdkilometer® mit einem ,,Kunstwerk in Bewegung® Ecoscher Provenienz
zu verkoppeln: Der ,Rezipient” beriihrt den Startknopf und ,die Sache gerit in
Bewegung. Geriusche (quietschender Betten etc.) konnten hinzutreten und wie-
der verstummen: Syn-An-Asthetik in Vollendung. Was uns da alles vorenthalten
wurde! Was uns da noch bevorstehen kénnte! Kein Ende, nirgendwo!

5 Vel. hierzu: Seubold (1993b).

288

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Unhorbare, auf ein unhorbares Kraftzentrum, das der Gestalt Le-
ben einhauche; der dsthetische Imperativ ,\Wirf weg, damit du ge-
winnst!“ (als Lebensmaxime freilich auch biblischen Ursprungs),
die konstitutive Funktion des Weggelassenen somit; die elemen-
tare Bedeutung des Schweigens und der Pause; generell: die Ab-
neigung gegen alles selbstherrlich Gesetzte und die Bedeutung
einer Art von ,Zwischenreich® — des Schwebenden, Verschwin-
denden, Ubergingigen und Infinitesimalen; ja die fortwihrende
Betonung des ,,Nichts“, aus dem alles hervorgehe und in das alles
verschwinde —: das alles sind typische Charakteristika einer zen-
buddhistisch ausgerichteten Asthetik.

Im Gegensatz zu Heidegger, der das Wesen der ostasiatischen
Kunst eigens zu eruieren suchte,** sind die Konnotationen 6st-
licher Asthetik bei Adorno nicht intendiert. Doch das tut der Be-
deutung dieser Verwandtschaft keinen Abbruch; sie wird damit
nur denkwiirdiger. Es sind nicht billige Anleihen, die Adorno hier
aufnimmt. Deren Kurswert wiirde binnen kurzem schon gegen
Null tendieren. Fiir Cages zenbuddhistische Uberhshung des
von aller abendlindischen Tradition befreiten ,reinen® Tones
(Lyotard sollte sie spater mit dem fragwiirdigen Begriff einer ,,im-
materiellen Materie® legitimieren, vgl. Anm. 353) konnte Adorno
nur achselzuckende Verwunderung aufbringen (vgl. z.B. 16,
509).%” Adornos Notigung zu solch einem Vokabular kommt
aus der Mitte der modernen abendlindischen Musik, aus einem
Modernebegriff, fir den nicht mehr nur Materialbeherrschung,
sondern mehr und mehr das Entzugsgeschehen dominant wird.
Das macht diese Beziehung zur ostasiatischen Asthetik so inter-
essant.

Es scheint, dafy damit das ,,Gesprich® mit der ostasiatischen
Kunst auf neue Weise eroffnet und urspriinglicher gefithrt werden
kann, als es bislang in Kunst und Asthetik méglich war: nicht
durch modisch-eklektische Zitate, aus der Laune getitigt, nicht
durch Japonismen und Chinoiserien, sondern durch einen Ver-

36 Vel. z.B. USpr, 83-155; Buchner (1989), insbes. 173180, 189-192, 211-215.

3 Zur Beziehung Zen-Cage vgl. auch: U. Eco, Zen und der Westen, (1993), 212—
236, hier: 221-224. Lyotard (1986, 120) nennt Cage einen ,,Zen-Sprofiling ... aus
dem Hause Duchamp®.

289

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gleich grundlegender Strukturen — ernétigt durch die Aufspren-
gung des abendlindischen Substanzrasters inmitten des Endsta-
diums abendlindischer Ein-Form-Asthetik.

X.  Reformulierung und konkrete Austragung traditioneller
Antinomien

Es bestehen gute Griinde zur Annahme, dafl die in Heideggers
kunstphilosophischem Denken wie in Adornos dsthetischer
Theorie auftretenden Antinomien, die ja nicht allein die Antino-
mien Adornos und Heideggers sind, sondern weit in die Ge-
schichte der Kunst und Asthetik zuriickreichen, mit einer explizit
in-formellen Kunst und Asthetik reformuliert und, wo nicht ge-
16st, zureichend und konkret ausgetragen werden kénnen. Dies
sei an zwel grundlegenden Antinomien demonstriert: Bei Adorno
ist es die der Einheit/Vielheit, Konstruktion/Mimesis, Schonheit/
Erhabenheit, Versdhnung/Unverséhnbarkeit; bei Heidegger die
Frage, ob der zukiinftigen, nicht mehr metaphysischen Kunst
noch ,Werk“-charakter zuzusprechen 1st.

Mufl man Adornos Asthetik als eine Asthetik der Versshnung
oder des Erhabenen lesen, soll Kunst tiberhaupt Verséhnung und
Schonheit thematisieren oder auf Unverschnbarkeit und Erha-
benheit beharren? — Diese Antinomie ist oft schon bemerkt und
fast ebenso oft schon, ohne rechten Erfolg, zu 16sen versucht wor-
den — was weniger an den Interpreten als an der sperrigen Anti-
nomie liegt.”** Ist diese doch nicht von Adorno erzeugt, sondern

¢ . Das Kunstwerk, das seine immanente Dialektik austrigt, spiegelt sie im Aus-
trag zugleich als geschlichtet vor: das ist das asthetisch Falsche am dsthetischen
Prinzip® (AT, 262). Damit wird Harmonie zum (wenn auch problematischen) is-
thetischen Prinzip erhoben; andererseits enthilt die Asthetische Theorie eine Kri-
tik des Harmonie-Ideals als einer ,Anbiederung an die verwaltete Welt' (AT,
237).“ (Biirger (1990), 134) — In jiingster Zeit hat W. Welsch diese Antinomie auf-
zulSsen versucht. In Absetzung von Wellmer ist fiir Welsch Adornos Asthetik eine
Jimplizite Asthetik des Erhabenen® — zweifellos ein wichtiger und wertvoller in-
terpretatorischer Ansatz. Es laf}¢ sich freilich anhand von Welschs Aufsatz sehr
»schon® studieren, daff man Adorno weder auf das eine noch das andere festlegen
kann, dafl man, sachlich, in der Asthetik das Begriffspaar benétigt, um mit Sinn
das Problematische eines jeglichen Kunstwerkes thematisieren zu konnen. ,Zu-
letzt mufite Adorno sich entscheiden, ob er am philosophischen Versshnungsge-

290

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

geht auf das Problematische des traditionellen Kunstwerkes selbst
zurtick.

Die generativ-destruktiv agierende Kunst macht dieses Pro-
blem, eine Art Sprengsatz abendlindischer Kunst und Asthetik —
»die von keinem Kunstwerk zu schlichtende Divergenz® (7,
180) —, nun explizit zu ithrem Thema, indem sie es gewissermaflen
von einem ,transzendentalen® Problem zu einem ,empirischen®,
zu einem der Faktur des Werkes macht, oder besser: hinaufhebt.
Und sie kann dies, da ihr zwei ,,Ebenen® zur Verfiigung stehen:
die Strukturebene und die Gestaltebene. Die gestaltwerdende
Struktur, in-formell im Sinne von formgenerierend, zielt auf Ein-
heit, Konstruktion, Schonheit und Versdhnung, die informelle
Struktur (im Sinne von gestaltauflésend) auf Vielheit, Mimesis,
Erhabenheit und Unversdhnbarkeit.  Generativ-destruktive
Kunst konstituiert sich aus dieser Beziehung der Einheit auf Viel-
heit, der Schonheit auf Erhabenheit — wihrend die traditionelle
Kunst diese Kategorien nur unter sich aufzuteilen vermochte:
Die eine Art von Kunst war (eher) schén, integrativ und verséhn-
lich, die andere (eher) erhaben und unversohnlich.

Heideggers Thematisierung des Werkbegriffs ist ahnlich ambi-
valent und antinomisch. Einerseits sieht er — vor der Folie des
affirmativen Werkbegriffs, wie er im Kunstwerkaufsatz entwik-
kelt worden war — in der Auflosung des Werkbegriffs durch die
ytechnisch“-gegenstandslose Kunst (vgl. SvG 66) den Verfall der
geschichtebildenden Kunst. Andererseits aber erkennt er z.B. in

danken festhalten oder den Implikationen des Erhabenen folgen wollte. (1989,
186) Dies ist fiir Adornos (informelle) Asthetik keine Alternative, wie Welsch
schliellich doch zugeben mufi: , Auch wenn Adorno spiter noch einmal ,richtiges
Bewufitsein® als ,das fortgeschrittenste Bewufitsein der Widerspriiche im Hori-
zont ihrer moglichen Versshnung® zu definieren versucht ... (197) Aber es ist
auch sachlich keine Alternative, wie Welsch ,wohl® weiff: ,,Ein Ausgriff auf Ein-
heit ist wohl notig, damit im Gegenzug gegen ihn die Divergenz der Impulse sich
iiberhaupt bekunden kann ...“ (195. Es ist wohl davon auszugehen, daf} das ,ge-
gen ihn“ sich nicht auf ,Gegenzug® bezieht, dafl also — dialektisch? — kein zwei-
facher Richtungswechsel vorliegt, sondern sich auf ,, Ausgriff beziehen soll, also
redundant ist.) Diese definitive Lesart Welschs wire kaum ohne die —im Gefolge
Lyotards konzipierte — ,Erhabenen“-Mode erfolgt. Diese Mode vertritt zwar, wie
jede Mode, berechtigte Anliegen gegeniiber vernachlissigten Momenten. Unselig
ist diese Debatte aber dadurch, daf§ sie beide Seiten — das Schone und das Erha-
bene, Einheit und Vielheit etc. — nicht zusammenbringt, sich immer nur von einem
Extrem ins andere wirft.

291

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

den Klee-Notizen, dafy der durchaus metaphysische Charakter
des abendlindischen Werkbegriffes zu tiberwinden wire.

Befriedigend geklirt werden kann diese Antinomie durch die
oben erorterte Konzeption eines ,offenen Kunstwerks“: Am
Werkbegriff ist die Verpflichtung auf prasenzmetaphysische Sinn-
einheit zu destruieren; beizubehalten 1st der Werkcharakter fiir
die informelle Struktur aber insoweit, als diese nicht dem hetero-
nomen Zufall oder der Willkiir des Subjekts ausgeliefert werden
darf, sondern der — nicht mehr ein-fach zu erfillenden — Sinnfor-
derung verpflichtet bleibt.***

XI. Noch einmal: Geblen — Einfriedung der Kunstirritation?

Gehlen hat der ,,Randlage der Kunst auch ein Gutes abgewinnen
koénnen (vgl. ERSTER TEIL, D.1.2). Ein anderer Zustand wire ihm
aber auch gar nicht mehr wiinschenswert. Kunst soll nicht mitten
im Geschehen stehen. Sie soll nicht in die Politik und die gesell-
schaftlichen Verhiltnisse eingreifen wollen. Das besorgen nimlich
die eigens dafiir abgestellten Fachleute. Die Kunst soll bei threm
Leisten bleiben, die Malerei soll sich im Rahmen abspielen. Sie
soll optisch der ,chronischen Reflexion (Z-B 224) sich widmen.
Sie soll den Rezipienten ,mit Daseinsmdchtigkeit verschonen®,
soll sich einer ,weltanschaulichen Neutralisierung® verpflichten
und der ,Freiziigigkeit des Folgenlosen® (Z-B 165) frénen, kurz:
weine Oase der subjektiven Freiheit sein (Z-B 222).

Tut sie es nicht, so beweist sie nur, wie antiquiert sie ist: Sie hat
mit der Entwicklung nicht Schritt halten kénnen, sie fithle sich
noch der ,groflen Schliisselattitiidde® verpflichtet, einem Fossil
aus dem 19. Jahrhundert: von einem Blickpunke her, sei es ein
naturwissenschaftlicher, geisteswissenschaftlicher oder eben
kiinstlerischer, das Ganze tuiberblicken und in dieses Ganze dann
auch noch eingreifen zu wollen. Kiinstler, die sich mit dem Ab-
schied von der ,grofien Schlisselattitiide nicht anfreunden kon-

* Zur Diskussion des Werkbegriffs — sie ist von zentraler Bedeutung fiir den
gegenwirtigen Asthetik-Diskurs — vgl. z.B.: Oelmiiller (1983); Bubner (1989), 9
51 u. 111-116; Biirger (1974), 7680, (1981); Boehm (1988a).

292

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nen, sollten sich an den Wissenschaften orientieren, die in der In-
dustriegesellschaft gerade dadurch auf dem Vormarsch sind, dafs
sie auf die ,grofle Leitbild-Ambition® ebenso verzichten wie auf
den Anspruch, am ,Funktionsmodus des Ganzen etwas zu dn-
dern“ (Z-B 222).

So soll die Malerei zwar irritieren, sie lebt geradezu davon, ,,dafs
sie die chronische Reflexion, die jedermanns Zustand geworden ist,
ins Optische vorschiebt” (Z-B 224), aber sie soll irritieren ,,an ge-
nau umgrenzter, erwarteter Stelle“ (Z-B 224).

Gehlen vertritt also nicht die simple Version einer Therapie, die
die von der Beschleunigung auf gesellschaftlicher Ebene hervor-
gerufenen Orientierungsingste und Schwindelgefithle mit den
Beruhigungen des Antiquitditenmarktes (hier bin ich Mensch, hier
kenn® ich alles schon) kompensieren will. Die Kunst beunruhigt
selbst, aber sie beunruhigt allein auf optischen Exkursionen, nicht
durch politisch-soziale Anspriiche oder an den Nerv reichende
Existentialismen. Und insofern dient sie denn doch der ,,Einrege-
lung in die Verfassung einer Menschheit, die vom Kampf ums
Mitkommen abgewetzt ist, die in der tempobeschleunigten Er-
ledigung den Modus der Kristallisation findet, in der Benommen-
heit von der nichsten Zukunft die Form des ,post-histoire™ (Z-B
165).

Es fragt sich nun, wie stimmig diese Ausfithrungen Gehlens
sind: Bleibt eine Kunst, die die dsthetische Grenze achtet, die also
die ,grofle Schlisselattitiide” abgelegt hat und allein die ihr ge-
nuinen (Form-)Probleme bearbeitet, in diesen Grenzen auch ein-
geschlossen, damit aber ohne jegliche Bedeutung fiir die anderen
Arten des Diskurses und das gesellschaftlich-politische System?
Es konnte ja sein, daf§ die Kunst gerade durch diese Beschrankung
auf immanente Probleme interessant und relevant wird auch fir
andere Bereiche. Sieht man, wie Gehlen, die Ansatzpunkte einer
zukiinftigen Malerei in der Problematisierung von Identitit (vgl.
DRITTER TEIL, B), so beschiftigt sich die Kunst auf ihrem Gebiet
und in der ihr spezifischen Weise mit demselben Problem, das
auch das Problem von Gesellschaft und Individuum unserer heu-
tigen Zeit ist und mehr und mehr werden wird. Denn auch hier,
man denke nur an die Schlagworte ,multikulturelle Gesellschaft®,
ynationale Identitit“ und ,,Uberfremdung®, ,biographische Fle-

293

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

xibilitdt®, liegt ja eine Vielzahl an Sinnangeboten der Lebensge-
staltung vor, die sich gegenseitig irritieren, ja nicht selten auszu-
schlieflen scheinen; auch hier gibt es ja nicht mehr den einfach
vorgegebenen einen Sinnhorizont, den Individuum und Sozial-
verband nur zu fiillen und konkretisieren hitten. Die gesellschaft-
liche Situation verlangt hier eine enorme Flexibilitit, ja ein kon-
tinuierliches Experimentieren. Ein einsinnig festgestelltes Indivi-
duum gerit hier nicht weniger in Bedringnis als ein Sozialgetiige,
das sich nicht stindig auf die neuen Situationen einstellt. In die-
sem Sinne fordern die Verhiltnisse, wie es von einem der fijhren-
den Soziologen Deutschlands lingst auch schriftlich fixiert wor-
den ist, das ,Zerbrechen von Identitat, Ich, Wahrheit, Wirklich-
keit“ (insofern diese ndmlich einsinnig festgestellt waren); und
diese Verhiltnisse fordern im Gegenzug das Erproben, das Er-
probenmiissen (und nicht blof§ Erprobenwollen) des ,Viel-Ich®
und der ,Puppen- und Schmetterlingsexistenz, die ausschlipft
und umschlipft*”, fordern den Umgang mit der ,Identitdts-
unsicherheit” eines ,,plotzlich vereinigten Volkes“ .

Es ist doch sehr fragwiirdig, ob sich hier psychologisch-soziale
Probleme von isthetischen Problemen wie Schwarz und Weif§
scheiden lassen. Auch wenn andere inhaltliche Probleme sich er-
geben — die formalen Probleme bleiben dieselben; ja es konnte
sogar sein, dafl sich diese ,,inhaltlichen® Probleme auf sozial-psy-
chologischem Feld letztlich als formale Probleme entpuppen und
daf} genau hier die Kunst relevant wird, weil sie — wie Gehlen
treffend analysiert — sich von inhaltlichen Problemen entlastet
hat.

Gerade unter dem Aspekt , gesellschaftliche Funktion® hat man
auf Differenzierung grofiten Wert zu legen: Gegen inhaltliche
Vorgaben hegt man in der Tat sogleich den Verdacht der Prosely-
tenmacherei und der weltanschaulichen Ubervorteilung.’” Von

70 Beck (1993), 251 1.

71 W. Thierse, zitiert in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 6.4.94, 1.

72 Wenn in komplexen Gesellschaften eine kollektive Identitit sich bilden wiir-
de, hitte sie die Gestalt einer inhaltlich kaum prajudizierten, von bestimmten Or-
ganisationen unabhingigen Identitit einer Gemeinschaft derer, die ihr identitits-
bezogenes Wissen tiber konkurrierende Identititsprojektionen, also: in kritischer
Erinnerung der Tradition oder angeregt durch Wissenschaft, Philosophie und
Kunst diskursiv und experimentell ausbilden.“ (Habermas (1974), 84)

294

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

solchen inhaltlichen Vorgaben ist Kunst, ,,die zdhlt“ (Adorno), ist
autonome Kunst frei geworden. Thre Probleme sind in der Mo-
derne Form-Probleme. Sie hat sich ,entlastet von diesen inhalt-
lichen Vorgaben. Auch pflegt sie — wie Gehlen konstatiert — die
ymoralische Neutralitit“ (Z-B 222). Kunst dieser Art kann gar
nicht mehr den Anspruch der ,,Groflen Schliisselattitiide” erhe-
ben. Und dennoch kann sie anderes nicht nur berithren, sondern —
als Monade — gar ,,Aspekte” des Ganzen gewihren.

Auch Gehlen kann diese Einsicht einer Uberbriickung der ds-
thetischen Grenze durch deren Einhaltung nicht ganz unterdriik-
ken. Obgleich die moderne, zumal die abstrakte Malerei sich aller
inhaltlich-moralischen Appelle enthilt — sie vermittelt keine
»Aussage —, so bertihrt sie doch das Moralisch-Ethische: ,,Un-
benommen bleibt ithr Anklang an Freiheit und Selbstindigkeit,
ithr Platz an der Seite des Kampfes gegen die Bewufitseins-Ein-
schntirung.“ (Z-B 196) Gerade weil sich die Kunst von inhaldli-
chen Vorgaben frei macht, wichst ihr dieser ,,Anklang“ zu. Daher
geht Gehlens ,,unbenommen® (das sich bezieht auf die Aussage,
dafl das ,moralische Terrain“ der Kunst ,beengt” [Z-B 195] ist)
hier fehl, nicht nur stilistisch, sondern gedanklich — ein Denkfeh-
ler am Ende. Denn verglichen mit dem Appellcharakter gegen-
standlicher Malerei, etwa der Historien- oder Portraitmalerei
(,Sei tapfer!, ,Sei unerschiitterlich!“ etc.), ist das Terrain nicht
nur beengt — es existiert gar nicht! Weil es nicht existiert, kann
sich die moderne Kunst ,,nur® an das Freiheitspathos wenden.*”

Gehlen selbst hat in anderem Zusammenhang, nimlich bei der
Erorterung des Kubismus, dargelegt, dafl sich der Vorgang der
Deformation der Objekte nicht im kunstimmanenten Bereich
hatte halten lassen, da dieses Problem tiber den asthetischen Be-
reich hinauswies: ,, Lief$ sich ein solcher Vorgang geistig eigentlich
im Kunstbezirk halten? Denn der Gedanke ist Scheidewasser und

7 Auch U. Eco erwigt, ob das offene Kunstwerk nicht ein ,pidagogisches In-
strument mit befreiender Funktion® sein kénne; und ,in diesem Falle wiirde das,
was sie (die moderne Kunst, G. S.) tut, iiber den Bereich des Geschmacks und der
asthetischen Strukturen hinausreichen, um sich in einen gréfleren Zusammenhang
einzufiigen und dem heutigen Menschen eine Moglichkeit zur Selbstfindung und
Autonomie zu zeigen® (1993, 153).

295

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Elixier, er ist Tinctura composita, er nimmt alle Zustinde an, im
Festen lafit er sich als Sprengpulver oder Kraftnahrung darstellen.
Konnte man ihn wirklich veranlassen, sich in bloff kunstimma-
nenten Problemstellungen in seiner ganzen Gewalt zu manifestie-
ren?“ (Z-B 82f)

Was damals nicht aufzuhalten war, warum sollte es jetzt auf-
zuhalten sein? Warum sollte man tiberhaupt es authalten wollen?

Asthetische Probleme, gerade wenn sie sich autonom auskri-
stallisieren, konnen in der Tat sehr ,ansteckend” (Z-B 87) sein,
also die Grenze, die ihnen von der Autonomisierung der Kunst
gezogen wurde, tiberwinden. Sie waren es damals. Und sie wer-
den es womdglich auch in Zukunft sein.

XII. Zur praktischen Relevanz generativ-destruktiver Asthetik

Die gegenwirtige Kunst hat nach Adornos, Gehlens und Heideg-
gers ,Ende“-Diagnose keinerlei praktische Funktion mehr. Sie
soll aber — auch dies eine Art ,Einverleibung” des Endes der
Kunst — auch gar keine unmittelbare und spezifische Funktion
mehr haben. Sie soll — und nun wird man sich mit Gehlen und
Adorno von Heidegger zu verabschieden haben — ihre Autono-
mie unter allen Umstinden bewahren. Allein dadurch ist sie be-
fahigt, die soeben thematisierte Antinomie des Werkbegriffes und
die von Einheit/Vielheit, Schonheit/Erhabenheit, kurz: die Iden-
tititsirritation zureichend auszutragen. Dadurch aber, und nicht
durch das Aufgreifen von sozialkritischem Inhalt, gewinnt sie,
damit sollte man sich mit Adorno von der Gehlenschen Position
verabschieden, auch in praktischer Hinsicht eine Bedeutung, die
eine in inhaltlicher Hinsicht sozial ausgerichtete Kunst nie erlan-
gen konnte: Gerade dadurch, daf} sie alle soziale Kritik in ihre
Formprobleme tbersetzt, wird sie ,Modell méglicher Praxis®
(7, 359), ibernimmt sie die ,Statthalterschaft fiir eine kommende
Gesellschaft” (12, 196).

Doch gilt dies nicht fiir alle Kunst, sondern nur fiir die, welche
»die befreite Form“ sucht: ,In der Befreiung der Form, wie alle
genuin neue Kunst sie will, verschliisselt sich vor allem anderen
die Befreiung der Gesellschaft, denn Form, der dsthetische Zu-

296

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sammenhang alles Einzelnen, vertritt im Kunstwerk das soziale
Verhiltnis; darum 1st die befreite Form dem Bestehenden ansto-
ig.“ (7,379) Bestimmen Formprobleme die moderne Kunst zwar
als solche, so macht doch erst eine generativ-destruktiv agierende
Kunst die Form, die Befreiung der Form und die Bildung der
Form explizit zu threm Thema. Denn sie verzichtet ja nicht allein
auf vorgegebene Formschemata — es gibt in ihr nicht einmal die
eine, alles einzelne konkret zur Einheit versammelnde Form.
Form verschwindet im Strukturgewebe und bildet sich aus die-
sem Gewebe.

Auch in der ,multikulturellen Gesellschaft, auch nach Auf-
gabe eines einsinnig gestrickten Ego kann nicht auf , Einheit®,
»Zusammenhang“ verzichtet werden — denn schliefilich darf sich
ja weder die multikulturelle Gesellschaft im Biirgerkrieg auflosen
noch die verfliissigte Ich-Identitdt zur Schizophrenie mutieren.
Wie gelingt diese Vermittlung von Einheit und Vielheit? Wie ver-
meidet man Uniformismus und Totalitarismus einerseits, plurali-
stische Beliebigkeit und Identitdtsverlust andererseits? Eine der-
art im Umbruch sich befindende Gesellschafts- und Ego-Struktur
konnte in einer generativ-destruktiven, genau diesen Zusammen-
hang von Einheit und Einzelnheit thematisierenden Asthetik
wahrhaft ein ,Modell méglicher Praxis“ finden. Gehort zur ,,ge-
schlossenen Gesellschaft” das ,,geschlossene Kunstwerk® (7, 236),
so findet die ,offene® Ich- und Gesellschaftsstruktur im ,,offenen
Werk“ der generativ-destruktiven Asthetik ihr Schema.

Form, Einheit, daran fithrt kein Weg vorbeli, ist unterdriickend.
Zugleich aber auch erméglichend. Und es ist in der Tat der Glaube
nur eine schlechte, aufzugebende Utopie, die einzelnen mimeti-
schen Momente konnten, wie es Adorno im Programm ,,Vers une
musique informelle vorschwebte, im organisch-konstruktiven
Autbau des auf den einen Sinn ausgerichteten Kunstwerkes ver-
sohnt werden. So bleibt nur der Weg, die eine Einheit aufzubre-
chen und zu verflissigen. Das ist gewif} ein immenses Problem.
Und sollte die generativ-destruktive Asthetik auch inneristhe-
tisch gelingen, so besteht die Gefahr, daf} sie mit der Funktion
»Modell zukiinfiger Praxis“ tiberfordert ist. Es fehlt nicht an
Warnungen vor einer Uberforderung der Asthetik, dem ,Wider-
spruch zur weitgehenden Aktualititsbehauptung des Astheti-

297

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen“?*; und man sollte deren gute Griinde, die freilich auch

Adorno schon gekannt hat (vgl. z.B.: Der Artist als Statthalter
[11, 114-126]), nicht ignorieren. Dennoch sollte man sich dieser
Chance nicht vorschnell begeben.””

Verbluffend sind sie ja in jedem Falle, die Analogien der Identi-
tatsirritation in Kunst und Gesellschaft. So 1ifft sich dem oben
dargestellten spezifischen Typus der Identitdtsirritation in der
Malerei (vgl. DRITTER TEIL, B) etwa ein anthropologischer Typus
zuordnen, der mit analogen Problemen zu ,kimpfen® hat: Vom
»ldentititswechsler” (vgl. DRITTER TEIL, B.I), dem es nicht ge-
lingt, eine singulire Handlung mit seinem ,Wesen®, seiner Ge-
samtpersonlichkeit zu vermitteln, bis hin zum ,Hyperrealisten®
(vgl. DRITTER TEIL, B.V), bei dem gerade durch eine hypergenaue
Profilierung seiner Person der Bezug zu sich und zur Wirklichkeit
problematisch wird.

Die generativ-destruktiv agierende Kunst kann in diesem so-
zialen und psychologischen Wandel Schema, Vor-bild sein, gerade
weil sie im eigenen, autonomen, idealen und herrschaftstreien
Raum ihre Antinomien austrigt. Vor allem daher rithrt Adornos —
nicht aufzugebende — Insistenz auf der eigensinnigen Entwick-
lung der Kunst, die Warnung, sich vorschnell sozialen ,Inhalt®

7+ Boehm (1993), 44.

375 Bemerkenswert bleibt in diesem Zusammenhang, dafl die sonst bei Adorno zu
beobachtende und sich bisweilen in den Vordergrund dringende gesellschaftliche
Dechifrierung der Musik bei seiner Berg-Analyse kaum eine Rolle spielt. Darauf
hat C. Dahlhaus wohl als erster aufmerksam gemacht: ,Auffillig ist der Verzicht
auf soziologische Kategorien.” (Erinnerung und Reflexion — Th. W. Adorno iiber
Alban Berg, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 25.1.69, Literaturblatt)
Generell trifft auf Adornos Berg-Analyse nicht zu, was man an Adorno, oft zu
Recht, kritisiert hat: ,Da die Werke letztlich im Dienste der Theorie stehen, um
diejenigen Erkenntnisse zu produzieren, die die Theorie von ihnen fordert, ist vor
der Begegnung mit dem konkreten Werk das Resultat vorentschieden.” (Bubner
(1989), 90; natiirlich war sich Adorno dieser Gefahr bewufit: ,Vorsicht vor zu
bequemen (aus der Gesamtkonzeption meiner Arbeit deduzierten) Antworten.“
(Nachgel. Schriften I.1, 201)) Man kann in Adornos Berg-Analysen eine alles ent-
scheidende Dynamik des Gedankens ausmachen, die Adorno nicht nur ,einen
neuen Begriff von Analyse® abverlangt, sondern ihn weit iiber die abendlindische
Form-Asthetik hinaustreibt. Damit aber ist die Berg-Interpretation ,ideologisch®
am wenigsten von allen Interpretationen Adornos vorbelastet, leistet aber unter
psychologischem, sozialem und soziologischem Aspekt woméglich am meisten.

298

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu besorgen. Damit nidmlich ginge die Kunst ,unter ihren Be-
griff«.s7

Der Asthetik aber, die den Paradigmenwechsel ernst zu neh-
men sucht, fallen neue, bislang noch kaum umrissene Aufgaben
zu: ,Verinderte Asthetik, deren Programm sich desto deutlicher
umreifit, je dringender das Bediirfnis nach ihr zu spiiren ist, be-
trachtete auch nicht mehr, wie die traditionelle, den Begriff der
Kunst als ihr selbstverstindliches Korrelat. Asthetisches Denken
heute miifite, indem es die Kunst denke, tiber sie hinausgehen und
damit auch tiber den geronnenen Gegensatz des Zweckvollen und
Zweckfreien, an dem der Produzierende nicht weniger leidet als
der Betrachter.“ (O. L. 127)

37 Auch fir Karl Heinz Bohrer gilt: ,Je reiner der isthetische Kern erhalten ist,
um so grofler die Strahlkraft nach auflen.” (1993b, 63) Fiir Bohrer liegt das gesell-
schaftsfunktionale Potential aber nicht in der Analogie, sondern in der ,Irrita-
tion®, d.h. ,Dekonstruktion® und ,Subversion® der gesellschaftlich giiltigen, aber
iiberholungsbediirftigen BegrifTe.

299

1:28:49, Access - [ TR


https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5
3

&
;
8

atempol.

W,

P =

i
R

mp—e==< = Too—e

oy ——

| —
T
2.
P —< " -
[ p—
20b.
= =
LK.
T,
K.

Die Takte 125-131 aus dem Allegretto des Violinkonzerts Alban Bergs artikulieren eine
Spielart des ,Kapuzinerprinzips“: Die jeweils letzte Note des variierenden ,,wieneri-
schen® Motivs wird weggelassen. Durch den Wechsel der Hauptstimme (=H 1) zwi-
schen Orchester und imitierender Sologeige wird die Destruktion des Motivs zugleich
verdeckt: Das Motiv stellt sich in die ,,Struktur® zuriick, will aber gleichwohl als eigen-
stindige , Gestalt” gehort werden. © 1936 by Universal Edition A.G. Wien

300

https://dol.org/10.5771/9783405096881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49.



https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

@H-(h) . v

H P ishe | — h
et BT e o
v — — n f rontiee %Lﬂ'_i:‘__ﬁﬂ- ;

301

https://dol.org/10.5771/9783495896881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. [ —



https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Paul Cézanne, La Montagne Sainte-Victoire. 1904/06
Offentliche Kunstsammlung Basel, Kunstmuseum

302

https://dol.org/10.5771/9783495096881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49.



https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

T a2 AlG e qe s e Te;«{.a

Paul Klee (1879-1940): Heilige, aus einem Fenster
Kunstmuseum Bern, Paul-Klee-Stiftung, Bern

303

https://doi.org/10.5771/0783495096881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. i [



https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A.  Das Bewegungsgesetz der (De-)Komposition (Adornos Alban-Berg-Interpretation)
	I.  Bergs Aktualität: die Antwort auf das Verstummen der Moderne
	1.  Adornos Berg-Analyse: Im Horizont des Verstummens der Moderne
	2.  Kritik ungenügender Berg-Interpretation: Berg als Praemoderner; die Gefahr einer „falschen“ Auferstehung der Kunst
	3.  Ein neuer Begriff von Analyse

	II.  Konstitution der Bergschen Musik: Das Ineinander von Gestaltung und Auflösung
	1.  Auflösungstendenz der Musik: Rückruf ins Nichts
	a.  Nicht Substanzen, sondern Funktionen
	b.  Negative Totalität; Amorphes, Chaos, Schwebendes
	c.  Musikalische Zellteilung; Mikrotechnik
	d.  Übergang
	e.  Musikalischer Todestrieb; Nichts; „Kapuzinerprinzip“ reduktiv

	2.  Komponieren aus dem Nichts: die Erzeugung der Gestalt
	a.  „Kapuzinerprinzip“ generativ; das Nichts zum Etwas machen; die Differenziertheit der Gestalt
	b.  Sich dem Stummen, dem Chaos, den Fragmenten entringend
	c.  Kraftzentrum, die Gestalt zu speisen: Nichts, Schweigen, Pause, das Weggelassene

	3.  Musik-Struktur: Gestaltung aus dem Nichts ins Nichts hinein; mehrschichtiges Hören; Wahrnehmbares/ Nichtwahrnehmbares


	B.  Identitätsirritationen (Gehlens Bemühungen um eine Erneuerung der „peinture conceptuelle“)
	I.  Identitätswechsel: Tachismus
	II.  Identitätsunterlaufung: Albers’ pseudostereometrische Bilder
	III.  Identitätszweifel: Bild oder Sache
	1.  Tapies
	2.  Kryptogramm (Klee)

	IV.  Sinn-Identitätszweifel: Tastbilder
	V.  Identitätsforcierung: hyperrealistische Malerei
	VI.  Identitätsspiel: das halbabstrakte Bild

	C.  Ereignis-Enteignis-Kunst (Heideggers späte kunstphilosophische Wege)
	I.  Cezanne-Interpretation
	1.  Quellenlage
	2.  Der Horizont der Interpretation
	3.  Cezanne: Die gemalte Überwindung von Anwesendem und Anwesenheit
	4.  Einwände
	a.  Philosophie oder Kunst?
	b.  Singularität Cezannes?


	II.  Klee-Interpretation
	1.  Zwischen gewesener und heutiger metaphysischer Kunst: das Werk Paul Klees; Heideggers Kritik am Kunstwerkaufsatz
	2.  Der Wandel der Kunst
	a.  Das Vor-bildliche und die Seinsvergessenheit
	b.  Das Ur-bildliche und das Ereignis
	c.  Bildsamkeit von Welt; Her-vor-bringen; „Sehen“
	d.  Nicht Bilder, sondern Zustände
	e.  Das Sichtbare und das Unsichtbare



	Resümee und Ausblick: Die Impulse generativ-destruktiver Ästhetik für die gegenwärtige Kunst- und Ästhetik-Situation
	I.  Die latente Moderne: Geburt der generativ-destruktiven Ästhetik aus der Einverleibung der Sinn-Negation der Innovationsmoderne
	II.  Noch einmal: Adornos Programm einer „musique informelle“ oder Form als der eine affirmative Sinn
	III.  Die Form-(Inhalts-)Ästhetik des Abendlandes: das Bannen in die eine Sinn-Gestalt
	IV.  Das „Ende der Kunst“ als Vollendung der Form-Ästhetik durch Liquidation des Inhalts
	V.  Noch einmal: Heidegger - „Überwindung“ der Form- (Inhalts-)Ästhetik durch antiästhetische Haltung?
	VI.  „Überwindung“ der (substantiellen) Form-Ästhetik durch deren Rückführung auf die (funktionale, formgenerierende und formdestruierende) In-Form-Ästhetik
	VII.  Noch einmal: „Post-Moderne“ und der Rückgriff auf Tradition und Popularkunst
	VIII.  „Offenes“ Kunstwerk und „produktive“ Rezeption
	IX.  Sensibilisierung für das Unsichtbare/Unhörbare und östliche Ästhetik
	X.  Reformulierung und konkrete Austragung traditioneller Antinomien
	XI.  Noch einmal: Gehlen - Einfriedung der Kunstirritation?
	XII.  Zur praktischen Relevanz generativ-destruktiver Ästhetik


