
Dritter Teil: Die latente Moderne: Ent-deckung 
der generativ-destruktiven Ästhetik

So vertrackt ist es in der Kunst um 
den Fortschritt bestellt. Das Ältere 
kann das Neuere überholen.
TH. W. ADORNO

A. Das Bewegungsgesetz der (De-)Komposition 
(Adornos Alban-Berg-Interpretation)

... da Sie doch Einer sind, der nur 
auf’s Ganze geht (Gott sei Dank!) ...
ALBAN BERG AN ADORNO

Man kann des Eindrucks nicht sich 
erwehren, daß in musicis die Philoso­
phie weiter sei als die Musik ... 
Adornos musikalische Schriften sind 
musikalischer als die Musik.
H.-K. METZGER

Adornos Alban-Berg-Interpretation ist keine musikhistorische 
Analyse. Sie malt nicht mit Grau in Grau eine alt gewordene Ge­
stalt. Vielmehr gräbt sie in der Musik Bergs die Potentiale zukün­
ftiger Musik aus. Nicht geht es Adorno bei seinen Analysen um 
die geschichtliche Einordnung Bergs, sondern „beinahe um deren 
Gegenteil“ (18, 650). Aber auch nicht geht es ihm bloß um das 
Moderne bei Berg. Adorno will vielmehr aufzeigen, „worin das 
- fast möchte ich sagen: unverwelkliche - Moderne Bergs be­
steht“ (18, 651). Mit dieser Analyse antwortet Adorno auf das 
Altern der Neuen Musik, damit aber auch auf das „Ende“ und 
den „Tod“ der Kunst im allgemeinen.

In der Berg-Interpretation wird das „Unverwelkliche“ nicht

191

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allein der Moderne, sondern eine Art Bewegungsgesetz der Mu­
sik, ja der Kunst überhaupt ent-deckt; durch diese Interpretation 
wird die Gestalt der Musik Bergs sichtbar und verjüngt und für 
die verfahrene Situation am „Ende der Kunst“ tauglich: Adornos 
Vorgehen geradezu ein Musterfall der von ihm geforderten 
„kunstpraktischen Funktion von Ästhetik“.

Getrost darf man diese Analyse einen schockierenden avantgar­
distischen Skandal nennen, auch wenn sie bislang kaum wahrge­
nommen, ihr Einfluß auf Kunst und Ästhetik am Ende des 
20. Jahrhunderts denkbar gering ausgefallen ist. Denn mit diesen 
Interpretationen geht Adorno, wie es Berg selbst ihm zugemutet, 
von ihm gefordert hat, „auf’s Ganze“ - wenn es auch gänzlich 
außerhalb Bergs Erwartungshorizont gelegen haben dürfte, daß 
Adorno anhand seiner - Bergs - Kompositionen auf’s Ganze ge­
hen würde.

Adornos Interpretation ist der Faktur der Bergschen Kompo­
sitionen bis ins Detail verpflichtet, geht aber - wie wohl jede ernst 
zu nehmende Interpretation - letztlich darüber hinaus. Sie ist zu­
dem „selektiv“. Man kann das - mit begrenztem Recht - kritisie­
ren, und ohne weiteres lassen sich andere Interpretationen heran­
ziehen, die gerade auf die „alten Formen“ bei Berg abheben. Das 
soll hier nicht geschehen. Im Gegenteil: Es geht hier vor allem um 
die „Pointe“ von Adornos Interpretation. Und wenn man hier 
überhaupt von „Legitimation“ sprechen kann, dann letztlich und 
vor allem unter Berufung auf eine „Entwicklungstendenz“ 
abendländischer Musik und Kunst.

Vor allem mit seiner Berg-Interpretation, so die hier vertretene 
These, ist Adorno - wie H. K. Metzger konstatierte - weiter als 
die Musikpraxis, auch weiter als die Musikpraxis der neunziger 
Jahre, obgleich diese, wenigstens in ihren besten Gestalten, in 
mancher Hinsicht mit Adornos Anliegen kohäriert; in diesem - 
recht verstandenen - Sinne ist Adornos ästhetisches Denken „mu­
sikalischer als die Musik“.

In Punkt I wird eingegangen auf die Aktualität Bergs für ein 
ästhetisches Denken, das das Verstummen der Moderne ernst 
nimmt: In Bergs Kompositionen kann man Adornos Postulat ein­
gelöst sehen - zumindest tendenziell eingelöst sehen -, daß die 
Kunst auf ihren „Untergang“ zu antworten habe mit der „Einver-

192

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leibung“ dieses Untergangs. Der Sinn dieser Rede aus der post­
humen „Ästhetischen Theorie“ wird damit nicht allein konkreti­
siert, sondern doch wohl erst eigentlich verständlich. In diesem 
Zusammenhang ist auch darauf einzugehen, warum für Adorno 
die bisherige Berg-Interpretation und -Rezeption - dies gilt auch 
für seine eigenen früheren Versuche - ungenügend ausfiel; zu the­
matisieren ist, daß sich Adorno bei seinen lebenslangen Ver­
suchen der Berg-Analyse schließlich „ein neuer Begriff von Ana­
lyse“ herausgeschält hat.

Punkt II erörtert dann die von Adorno herausgearbeiteten 
Charakteristika der Bergschen Komposition. Der Punkt wird un­
tergliedert in die Kapitel: 1. Auflösungstendenz der Musik: Rück­
ruf ins Nichts; 2. Komponieren aus dem Nichts: die Erzeugung 
der Gestalt; 3. Musik-Struktur: Gestaltung aus dem Nichts ins 
Nichts hinein; mehrschichtiges Hören; Wahrnehmbares/Nicht­
wahrnehmbares.

I. Bergs Aktualität:
die Antwort auf das Verstummen der Moderne

Schlecht mystisch muten Stellen aus Adornos „Ästhetischer 
Theorie“ an, in denen davon die Rede ist, daß die Kunst Zuflucht 
suche „bei ihrer eigenen Negation“; daß sie überleben wolle 
„durch ihren Tod“ (7, 503). Die an ihrem Ende angelangte 
Kunst260 habe eine neue Qualität erlangt: sie verleibe sich ihren 
Untergang ein (vgl. 7, 474). Wie allerdings dieses Kunst-Stück 
ins Werk zu setzen ist, bleibt in der „Ästhetischen Theorie“ 
offen. Die dort bemühten und vor allem auf Beckett bezogenen 
Begriffe, mittels deren dem Auferstehungsglauben der Ruch des 
leeren Wahns genommen werden soll, sind nicht weniger kryp­
tisch: „Nullpunkt“, „zweite Welt“, „Nichts“ (7, 52f), „Stand­
punkt, der keiner mehr ist“, „unendliche Fülle“ (7, 371/474). 
Noch der - für die Austreibung des der Kunst notwendigen äs­
thetischen Scheins verantwortliche - Reduktionismus bewege 
„gleichwie in einem Differential sich weiter“ (7, 309 f).

260 Vgl. hierzu erster teil, C.I.

193

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese enigmatischen Begriffe und Sätze finden sich nun auch in 
Adornos Berg-Interpretation; und durch diese Interpretation erst 
wächst ihnen Gehalt und Sinn zu. Es läßt sich hier konkret und 
differenziert zeigen, was es denn heißt, daß die Kunst ihren Un­
tergang sich einverleibe. Dabei muß man Adorno nicht einmal 
„ein wenig gegen den Strich lesen“261; es genügt, die Berg-Inter­
pretation Adornos im Hinblick auf die These vom „Ende der 
Kunst“ und der „Einverleibung“ dieses Endes „auf den Punkt“ 
zu bringen. Um dies zu sehen, muß man zuallererst, und noch 
bevor man sich der Berg-Analyse Adornos inhaltlich zuwenden 
kann, sich darüber klarwerden, daß Adornos Berg-Analysen in 
engem Zusammenhang mit seiner Analyse der verstummenden 
Moderne, mit der Erörterung der These vom „Ende der Kunst“ 
stehen.

1. Adornos Berg-Analyse:
Im Horizont des Verstummens der Moderne

Adornos Berg-Interpretation steht nicht nur im Horizont der 
Erörterungen eines möglichen „Endes von Kunst“ - sie ist durch 
diesen Horizont auch forciert worden. „Krise“, „Altern“, „Ab­
sterben“, „Tod“, „Untergang“ und „Ende“ der Kunst - das heißt

261 Wellmer (1985), 104. Wellmers im Zeichen der Postmoderne erfolgender Ver­
such einer Rekonstruktion der Ästhetik Adornos aus dem Geist von Habermasens 
Theorie des kommunikativen Handelns ist erhellend. Es scheint aber, vor allem 
die „kunstpraktische Funktion der Ästhetik“ betreffend, erfolgversprechender, 
auch interessanter zu sein, der von Adorno gelegten Spur einer, wie im folgenden 
zu zeigen ist, nicht mehr auf den einen Form-Sinn verpflichteten Ästhetik zu fol­
gen. Hierfür ist es aber notwendig, sich von der Fixierung auf die „Ästhetische 
Theorie“ durch einen längeren Blick auf die musikästhetischen Schriften zu lösen. 
Im folgenden - so steht zu hoffen - kann gezeigt werden, daß es hier gar nicht 
nötig ist, Adornos „zentrale Kategorien gleichsam von innen her in Bewegung zu 
bringen und aus ihrer dialektischen Starre zu lösen“ (Wellmer (1985), 10), da sie 
selbst schon in Bewegung sind. Mit Recht hat C. Dahlhaus in seiner Rezension des 
Berg-Buches hervorgehoben, daß man den Eindruck gewinne, Adorno sei im Ver­
lauf seiner sich über drei Jahrzehnte erstreckenden Berg-Analysen „empfindlich 
geworden gegen ein deutliches Hervortreten der dialektischen Konstruktion, als 
sei er, in Angleichung an seinen Gegenstand, Bergs Musik, mehr um Übergänge als 
um Antithesen bemüht“ (Frankfurter Allgemeine Zeitung Nr. 21 vom 25.1.69, 
Literaturblatt).

194

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für Adorno in musikästhetischer Hinsicht: „Aleatorik“, die „dem 
dinghaft entfremdeten Zufall sich anheimgebende Musik“ (7, 
373), und „Serialismus“, die totale Quantifizierung der Musik, 
haben den „Sinn“ der Musik zerstört.

Zu diesem Endpunkt einer hypertrophierenden, integralen, alle 
Ausdrucksmomente eliminierenden, damit aber in die leere, fröh­
liche Fahrt mathematisierender Manipulationen mündenden Ra­
tionalität und deren bloßer Umkehrung - dem losgelassenen Zu­
fall - ist man gelangt durch eine Einstellung, die alle Tradition als 
Heteronomie ahndet, abstrakt negiert und sich dem Zwang zum 
Neuen verschreibt, was schließlich, die Ressourcen sind begrenzt, 
in der Erschöpfung des Innovationspotentials und im „Kanon des 
Verbotenen“, im „Verstummen“ der Kunst endet.

Dieser dahinsiechenden, todkranken Kunst empfiehlt Adorno 
Bergs kompositionstechnische Funde, genauer: Bergs durch 
Adornos Analysen eruierte kompositionstechnische Funde als 
Heilmittel. Ist in der „Ästhetischen Theorie“, im Kapitel „Mög­
lichkeit von Kunst heute“ wie im Paralipomenon zur Erörterung 
der These vom „Ende der Kunst“ - hier steht die Musik exempla­
risch für die Situation von Kunst überhaupt -, von „verdrängten 
Aufgaben und Möglichkeiten“ (7, 373), von „konkret offenen, 
vielfach wie unter einem Bann unbegangenen Möglichkeiten“ (7, 
475) die Rede; werden „uneingelöste ... Aufgaben“ auch im Zu­
sammenhang des „Alterns der Neuen Musik“ (Diss 153) ange­
mahnt, so liegen diese unbegangenen Möglichkeiten für Adorno 
generell in der atonalen, vor der Ausbildung der Zwölftontechnik 
gelegenen Phase der Zweiten Wiener Schule, im besonderen aber 
und vorbildhaft in der Musik Alban Bergs - auch dort noch, wo 
Berg die Zwölftontechnik adaptiert, ja ansatzweise bereits seriel­
les Verfahren erprobt, diese Techniken aber immer seinem spezifi­
schen Kompositionsduktus eingliedert und nicht umgekehrt sein 
Komponieren dem Schema opfert.

Die Berg-Analysen Adornos, insbesondere die der fünfziger 
und sechziger Jahre, nehmen nun immer wieder, verdeckt oder 
offen, auf die Situation der leerlaufenden, sich ihrem Tod zunei­
genden Kunst Bezug. Der Aufsatz „Ton“, der das Bergbuch eröff­
net, wurde erstmals 1955 publiziert, also ein Jahr nach dem „Al­
tern der Neuen Musik“, Adornos schonungsloser Abrechnung

195

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der sich an Webern orientierenden und ihm sich als subjekt- 
austreibende, materialfetischistische Bastelei darstellenden seriel­
len Kompositionsweise. Dieser Aufsatz, von Adorno I960 bei 
den „Tagen zeitgenössischer Musik“ auch vorgetragen, schließt 
mit einer, bei Adorno durchaus nicht üblichen, Aufbruchstim­
mung und einer Heroisierung, ja geradezu Apotheose des Märty­
rers Berg: Alban Berg habe sich „der Vergangenheit als Opfer an 
die Zukunft dargebracht“ (13, 334).

In seinen weiteren Berg-Interpretationen folgt Adorno dem 
Entwicklungsprozeß des Komponierens der fünfziger und sech­
ziger Jahre sehr genau - und je nach Entwicklungsstand und 
Aktualitätsgrad läßt er seine Spitzen gegen den aktuellen Kom­
positionsbetrieb los. So heißt es 1956 - die serielle Schule nähert 
sich ihrer Akme -: „Erst heute, da das losgelassene, seines wider­
strebenden Musikstoffes ganz entäußerte Konstruieren ins kunst­
gewerblich Ornamentale oder kunstfremd Stoffliche zurück­
zuschlagen droht, tritt das Wahrheitsmoment an Bergs schamhaft 
lächelnder Bedachtsamkeit ganz hervor ... Je mehr die Pro­
duktion heute jene Dimension des Komponierens, die sprach- 
ähnliche, verleugnet, um so exemplarischer werden für sie die 
Werke Bergs, allen voran die Lyrische Suite für Streichquartett.“ 
(16, 91 f)

1961, die serielle Kompositionsweise hat ihren Höhepunkt 
überschritten, konstatiert Adorno eine „gegenwärtige Krise der 
Reihenkomposition“ (16, 420), sieht mit diesem Abrücken seine 
Diagnosen der fünfziger Jahre bestätigt und wittert Morgenluft 
für Bergs kompositionstechnische Funde: Berg „wird fürs 
gegenwärtige Komponieren fällig“ (16, 414). Explizit propagiert 
Adorno Berg nun als die Antwort auf die Frage nach dem Ende 
der Kunst, welches bezüglich der Musik für ihn auch darin be­
steht, daß im Kompositionsmaterial keinerlei Entwicklung, 
Fort-schritt, mehr möglich ist (vgl. Diss 147f): „Heute erst, 
nachdem die pure Evolution des Materials einen Schwellenwert 
erreicht hat, sieht kompositorische Phantasie, die aus dem Im­
mergleichen ausbrechen möchte, in jene vertikale Unendlichkeit 
(der Bergschen Kompositonstechnik, G. S.) sich gedrängt.“ (16, 
425) Adorno sieht jetzt eine „Korrespondenz zwischen Berg und 
dem Geist, der heute sich bildet“ (16, 419); das „jüngste Bedürf­

196

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nis ... scheint ... genau dem zu korrespondieren, was Berg in 
einigen seiner bedeutendsten ... Gebilden vor Augen stand“ 
(16, 415 f).

2. Kritik ungenügender Berg-Interpretation:
Berg als Praemoderner; die Gefahr einer „falschen“ Auferste­
hung der Kunst

Mit Adornos Propagierung von Bergs kompositorischen Funden 
gehen hartnäckig seine Invektiven gegen eine ungenügende Berg­
Interpretation einher. So wehrt er immer wieder die Meinung ab, 
Berg sei Spätromantiker (vgl. z.B. 13, 430). 1961 spricht er sogar 
vom „Gliche des psychologisch zerfasernden Spätromantikers“ 
(16, 417), mit dem Berg hartnäckig traktiert werde.

Das Entkräften des Vorwurfs, Spätromantiker zu sein, ist für 
Adorno eine delikate Angelegenheit. Hatte er doch selbst von 
„Bergs Affinität zu Wagner“ (13, 329) gesprochen. Noch das 
Bergbuch führt im Untertitel den Begriff des „kleinsten Über­
gangs“; Übergang aber ist bei Adorno die „Wagnersche Kunst“ 
(13, 449; 16,100). Alban Berg bleibe „zeitlebens ein Wagnerianer“ 
(19, 489). Darüber hinaus sind die von Adorno geknüpften Bezie­
hungen zu Mahler - „Bergs entschiedene Neigung zu Mahler“ 
(18, 460) - Legion: Nicht nur treffe zu, daß Mahler in mancher 
Hinsicht ein „Vorbild“ für Berg gewesen ist - Berg habe manch­
mal gar „offen im Mahlerschen Tonfall geredet“ (16, 93). Des wei­
teren wird Bergs Verwandtschaft mit Schubert (z. B. 20.2, 786) 
und Schumann (z.B. 16, 89) betont.

Daß diese Affinität Bergs zu den genannten Komponisten zwar 
in der Tat bestehe, das Eigentliche Bergs aber darauf nicht zu re­
duzieren sei - dafür wendet Adorno nun einen umfangreichen 
advokatorischen Begriffsfonds auf. Berg sei kein umgänglich Ge­
mäßigter, im „Entscheidenden“ sei er „um nichts nachgiebiger als 
Webern und Schönberg selbst“ (16, 414), ja „im Hang zur Liqui­
dation des Themas“ sei er „radikaler als seine Freunde“ 
(16, 418 f). Von Bergs „Differentialtendenz“ könne man zwar be­
haupten, sie habe im „Tristan“ ihr „fernes Urbild“, überbiete die­
ses aber derart, „daß ein ganz Neues sich verwirklicht“ (16, 417). 
Den Marsch aus den Drei Orchesterstücken op. 6 nennt Adorno

197

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sogar ein „Extrem der Moderne“ (16, 425), demgegenüber We­
bern etwas Traditionelles habe.

Aber diese Verteidigung Bergs dient nicht nur der Ehrenret­
tung des „Avantgardisten“. Mehr noch ist sie von alles entschei­
dender Bedeutung für Adornos der todkranken Kunst zugedach­
tes Theoriekonzept: Empfiehlt Adorno Berg als Vorbild 
künftigen Komponierens, so ist dies, falls Berg essentiell Roman­
tiker ist, nichts anderes als die von Adorno bei anderen Gelegen­
heiten gegeißelte Flucht in die Tradition. Diese Flucht in die Tra­
dition, die Wiederaufnahme des ehemals gültigen, nun aber 
ausgebrannten kompositorischen Materials, verbietet sich somit 
a priori auch in der Musik. Denn so leer die Kompositionen der 
seriellen Schule auch sein mögen: Dem romantischen Ausdruck 
widerfährt auch nach Adorno die Destruktion zu Recht, auch 
nach Adorno darf ästhetische Rationalität nicht gebremst werden, 
das romantische Idiom gehört auch für ihn zum „Kanon des 
Verbotenen“.262 Die Restitution des romantischen kompositori­
schen Idioms wäre nach Adorno gewiß eine „falsche“ Auferste­
hung der darniederliegenden Kunst.

Daher ist es nur konsequent, wenn Adorno all denen, die in 
Berg einen Spätromantiker sehen, vorwirft, sie „seien nicht mitge­
kommen“ bei dem, was in Bergs Kompositionen vor sich gehe; sie 
hätten „eine etwas kleinliche Vorstellung vom Modernen“ 
(16, 415),263 sie verwechselten „die Farben mit der peinture“ 
(16, 415). Bergs Bedeutung sei für die gegenwärtige kompositori­
sche Situation „kaum nur gesehen, geschweige denn für andere 
Komponisten recht produktiv geworden“ (16, 415).

3. Ein neuer Begriff von Analyse

Diesen spezifischen Verblendungszusammenhang sucht Adorno 
nun zu durchstoßen mit Analysen, in denen er die Modernität 
Bergs aufzeigen will. Bergs Musik aber ist Adorno so modern, so 
neu und andersartig, daß sie von einer Analyse herkömmlicher

262 Vgl. ersterteil, C.I.ta „Konsequenz: integrale Rationalisierung“.
263 Davon dürfte Adorno dann wohl auch seine Berg-Passagen aus der „Philoso­
phie der neuen Musik“ nicht ausnehmen; vgl. z.B. 12, 37f: „,Wozzek‘ ist ein Mei­
sterwerk, ein Werk der traditionellen Kunst.“

198

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Manier im Entscheidenden nicht gefaßt werden kann. Daher „hat 
ein neuer Begriff von Analyse ihm sich herausgeschält“ (13, 324).

Was nun zeichnet diesen neuen Begriff von Analyse aus? Wo­
durch definiert sich der alte Analysebegriff? Im Umfeld der eben 
zitierten, 1968 niedergeschriebenen Passage schweigt sich Ador­
no über den Inhalt dieser beiden Begriffe von Analyse aus. Doch 
wird in dem in derselben Arbeitsphase entstandenen Rundfunk­
vortrag über Alban Berg die „übliche musikalische Analyse“ (18, 
668) dadurch bestimmt, daß sie als „selbstverständlich vorausset­
ze“, daß es „der Form“ eines Kunstwerkes darum gehe, aus „ei­
nem Minimalen ein Ganzes aufzubauen“. Dagegen nun wird „der 
Begriff der Analyse ... einmal bei Berg so sehr sich umzuwenden 
haben, wie seine Musik sich umwendete vom Ziel des Ganzen 
weg auf das Kleinste, in dem das Ganze verschwindet“ (13, 372).

In dieser allgemeinen Bestimmung bleibt der „neue Begriff“ 
von Analyse dunkel genug. Aufhellung kann er schließlich nur 
durch Adornos konkrete Analysen selbst erfahren. Doch stehen 
auch diese noch unter dem Vorbehalt, daß sie „vielfach schwan­
kend“ seien - zwischen Betrachtungen, die „der älteren Form von 
Analyse noch verpflichtet“ seien, und „physiognomischen De­
skriptionen, die aufs Entscheidende zielen“ (13, 374).

Im folgenden Punkt sei nun versucht, genau die Aspekte der 
Analyse Adornos zu thematisieren, die das „Entscheidende“, das 
„unverwelklich Moderne“ der Musik Bergs zu ent-decken su­
chen. Und diese Analysen Adornos wagen sich in der Tat sehr 
weit vor. Mit ihnen hebt er Berg nicht nur über Webern und 
Schönberg hinaus - sie propagieren „im Zeitalter des Untergangs 
der Kunst“ die Musik Bergs als die Auferstehung der Kunst, der 
kein Tod mehr etwas anhaben kann, weil sie sich den Tod schon 
einverleibt hat, weil sie „Leben als Inbegriff von Tod“ ist. Es ist 
dies für Adorno eine ganz spezifische „Dialektik“ von Leben und 
Tod der Kunst: Sind wir - nach dem biblischen Spruch - inmitten 
des Lebens vom Tod umfangen, so zeigt die „nicht länger ana­
chronistische“ Ästhetik an der Musik Bergs: In ihrem und durch 
ihren Untergang wird die Kunst vom Leben getragen.

199

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Konstitution der Bergschen Musik:
Das Ineinander von Gestaltung und Auflösung

Legte man einem in der Kunst und Ästhetik des Ostens Bewan­
derten entsprechende Passagen aus Adornos Berg-Interpretatio­
nen vor, ohne ihm Thema und Autor zu nennen - er wähnte sich 
wohl in eine ästhetische Abhandlung über zenbuddhistisch inspi­
rierte Künste wie das No-Schauspiel, die Zen-Malerei oder die 
Haiku-Dichtung versetzt. Paradoxe Formulierungen wie „ge­
formte Gestaltlosigkeit“, „Anarchie - Chiffre des Gesetzes“, „Le­
ben als Inbegriff von Tod“; ästhetische Imperative der Art „Wirf 
weg, damit du gewinnst!“; Verweise auf das Unhörbare, auf ein 
unsichtbares/unhörbares Kraftzentrum, das die Gestalt speise; die 
Betonung der konstitutiven Funktion des Weggelassenen, des 
Schweigens und der Pause; die Abneigung gegen alles ästhetisch 
Selbstherrliche und die damit einhergehende Präferierung des 
Schwebenden, Verschwindenden, Ubergängigen und eines Infi­
nitesimalprinzips; ja schließlich (und anfänglich) die ständige 
Nennung des „Nichts“, in das alle ästhetische Setzung veschwin- 
de und aus der es wieder hervorgehe -: all dies wäre ihm nur zu 
vertraut.

Erfährt er dann, daß dies das Analysevokabular, und zwar das 
an den entscheidenden Stellen eingesetzte Analysevokabular ei­
ner ästhetischen Abhandlung über westlich atonale Musik ist, 
würde er das zunächst für einen schlechten Scherz, bei zuneh­
mend glaubwürdiger Versicherung aber für eine starke Zumutung 
halten. Um diese Zu-mutung, durchaus im Heideggerschen Sinne, 
handelt es sich in der Tat bei Adornos Berg-Analyse. Und der 
Mut des Rezipierenden als Antwort auf diese Zumutung muß 
wachsen, je jüngeren Datums Adornos Analysen sind, die Ador­
no selbst zu alledem noch „am wichtigsten“ von all seinen Ana­
lysen waren.264

Um diese Zumutung als Zumutung begreiflicher und verständ­
licher zu machen, ja um sie vielleicht dadurch erst als Skandal 
sichtbar zu machen (man braucht die Behauptung nicht scheuen,

264 Vgl. die Vorrede zum Bergbuch: „Am wichtigsten in dem Buch ist dem Autor 
freilich das, was er eigens dafür, erst 1968, verfaßte.“ (13, 323)

200

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß in der Zeit, in der Adorno konstatiert, daß die Avantgarde die 
„Komik gealterter Jugend“ ereilt, die ästhetische Analyse, in ei­
nem subtileren, raffinierteren Sinne freilich, schockierend zu wer­
den beginnt), - um also die Zumutung aufzuzeigen, wird das We­
sentliche und Neue der Analysen Adornos in drei Punkte 
untergliedert: In einem ersten Punkt ist zu erörtern, was Adorno 
als „Auflösungstendenz“ der Bergschen Musik, ja als „Auflösung 
ins Nichts“ bezeichnet; ein zweiter Punkt thematisiert das .Kom­
ponieren aus dem Nichts: die Erzeugung der Gestalt1; und ein 
dritter Punkt die Gesamtstruktur dieser Musik, die .Gestaltung 
aus dem Nichts ins Nichts hinein1 und die damit zusammenhän­
genden Probleme eines mehrschichtigen (strukturell-atomisti- 
schen) Hörens.

1. Auflösungstendenz der Musik: Rückruf ins Nichts

Es ist für den Leser der Berg-Analysen Adornos (durchaus auch, 
oder soll man sagen: erst recht für den mit der Musik Bergs sich 
vertraut wähnenden) geradezu frappierend, in welchem Ausmaß 
und mit welcher Gewichtung Adorno an der Musik Bergs die 
„Tendenz zur Selbstauflösung“ (18, 671 oder z. B. auch 13,
372)265, die „Kraft der Auflösung und Dissoziation“ (18, 653), 
das „Entgleiten“ (13, 330) und das „Chaotische“ (13, 386) betont.

a. Nicht Substanzen, sondern Funktionen
Immer wieder insistiert Adorno darauf, daß man es in der Musik 
Alban Bergs nicht mit „festen Elementen“ (13, 326), mit „Verfe­
stigung“ (13, 373) zu tun habe. „Vielleicht erst heute“, im „Zeit­
alter Becketts und des schneidenden Mißtrauens gegen jegliche 
ästhetische Selbstsetzung“ (18, 668), könne man dies ganz 
erkennen.265 266 Bergs Musik zeichne sich durch „metaphysische Be­

265 Den Aufweis der „Tendenz zur Selbstauflösung“ der Musik Bergs bezeichnet 
Adorno als das Hauptmotiv auch seines im Jahr seines Ablebens gehaltenen 
Rundfunkvortrages „Alban Berg: Oper und Moderne“ (vgl. 18, 671).
266 Damit läßt Adorno Berg an der Aktualität Becketts partizipieren, an einer Ak­
tualität, die weder von Schönberg noch Webern erreicht werde (vgl. 18, 668); er 
gibt damit aber auch den entscheidenden Hinweis für eine Interpretation seiner 
kryptischen Beckett-Passagen aus der „Ästhetischen Theorie“.

201

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scheidenheit“ aus - und unvereinbar damit wäre, wenn dem ein­
zelnen Element „ein Sein“ (13, 328) zugesprochen würde. Berg 
„widerstrebte wohl die endliche, in sich ruhende Gestalt“ (18, 
504). Getragen von der „unstillbaren Sehnsucht nach dem Amor­
phen, Gestaltlosen“, kann die Musik Bergs das „musikalische Et­
was“ (13, 373 f), als „Verdinglichung“ (13, 374), als „dingliche Ver­
härtung“ (18, 483), nicht ertragen.

Substanz- und Funktionsbegriff verhelfen Adorno zur sprach­
lichen Artikulation dieses Grundzuges Bergscher Musik. Es wür­
den hier „musikalische Substanzen in Funktionen verwandelt“ 
(13, 409). Adorno redet vom „funktionalen Prinzip“ (13, 389), 
von Bergs „Funktionalismus“ (13, 416) und „funktionalem Den­
ken“ (13, 455) - um darzulegen, daß es hier nicht um einzelne, 
selbstgefällige und selbstherrliche Tongestalten geht, sondern um 
übergängige, sich gegenseitig bestimmende, ineinander ver­
schwindende, sich substantiell entmächtigende.

Diese „Entsubstantialisierung“ bezieht Adorno dann explizit 
auf „den Klang“, ja er redet gar von der „Tugend eines gleichsam 
körperlosen Orchesters“ (13, 390, vgl. auch 16, 98 und 16, 104). 
Ebenso spricht Adorno von „Entmaterialisierung“ (16, 102) und 
„Immaterialität“ des herrschenden Tones (16, 102) bzw. Vorder­
satzes (13, 413).

Versteht sich, daß dies immer nur vergleichsweise gemeint sein 
kann - insofern nämlich überhaupt noch etwas erklingen, also 
sich „materialisieren“ muß, um erklingend sich als „entmateriali- 
siert“ zu bekunden.

Und Adorno versäumt es nicht, „dies alles ... zu konkretisie­
ren“ (16, 101) - etwa durch Vergleich einer Stelle mit spezifisch 
Bergscher Instrumentation mit der Instrumentation, wie sie bei 
Reger oder selbst bei Debussy ausgefallen wäre, nämlich „mit 
vollen tiefen Streichern und Hörnern als Substanz“ (16, 101). Bei 
Berg dagegen: „sehr gedeckter“ Holzbläserklang, „... verdoppelt 
durch Streicherpizzicati, die den dichten Bläserton brechen, ohne 
ihn irgend aufzufüllen; die Akkordik dazu in gestopften Hörnern, 
ganz immateriell . Sogleich dann die charakteristische Technik 
des instrumentalen Umschlags; der Klang wird nicht in breiten 
Flächen entwickelt, sondern atomisiert, er wechselt dauernd.“ 
(16, 101)

202

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses charakteristisch Schwebende, Verschwebende bei Berg 
konstituiert nach Adorno nicht allein das musikalische Einzel­
ereignis, sondern auch die musikalische Form als ganze.

b. Negative Totalität; Amorphes, Chaos, Schwebendes
In Bergs Werken treffe man, so Adorno, auf „etwas höchst Para­
doxes, den üblichen Vorstellungen von Form ganz Entgegenge­
setztes“. Es gehe der Form nicht darum, aus einem Minimalen 
„ein Ganzes aufzubauen“. Dagegen hege Bergs Musik „den Ver­
dacht des Affirmativen“ (18, 668). Eher dränge es die Musik dazu, 
„durch ihren Verlauf, ja durch die große Form selbst, sich ... zu­
rückzunehmen“ (18, 668). Die „großen Bergschen Formen“ seien 
„auf die Negation ihrer selbst“ (13, 329) angelegt. Für diese Art 
von Form prägt Adorno den Begriff der „negativen Totalität“ (18, 
670): Die minimalen Motive wollen nicht zu einem „Ganzen von 
Macht und Größe zusammenschießen“ (13, 326), vielmehr wende 
Bergs Musik sich vom „Ziel des Ganzen weg auf das Kleinste, in 
dem das Ganze verschwindet“ (13, 372). Virtuell werde „der gan­
ze Satz zu seinem eigenen Auflösungsfeld“ (13, 372).

Daher rührt auch der Charakter des „Amorphen, Gestaltlosen“ 
(13, 373), des „Chaos“ dieser Musik, der Charakter „trostlos offe­
ner Unendlichkeit“ (13, 325), der den spezifischen „Ton“ dieser 
Musik bestimmt: „Dieser Ton kennt nicht ... die Selbstverherrli­
chung“; diese Musik „setzt ... niemals sich selber. Alles Insistie­
ren ist ihr fremd.“ (13, 330)

c. Musikalische Zellteilung; Mikrotechnik
Die nicht affirmative Form sowohl wie das entsubstantialisierte 
musikalische Einzelereignis verdanken sich der spezifischen kom­
positorischen Technik der Aufspaltung dessen, womit der Kom­
ponist arbeitet (des „Materials“), in kleinste Elemente - verdan­
ken sich einer Art „Atomisierung“ (13, 326) oder auch, aus dem 
biologischen Begriffsfonds, „Zellteilung“ (18, 654). Der Grund ist 
einsichtig: Das kompositorische Arbeiten muß sich dem Setzen 
vorgegebener, hingesetzter, also vor der kompositorischen Arbeit 
liegender, durch „Einfall“ oder „Zitation“ gegebener Gestalten, 
wie z. B. Themata es sind, verweigern, da sie dem Grundcharakter 
der Bergschen Musik, ihrer Auflösungstendenz, konträr wären.

203

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es muß alles in „kleinste, motivische Bestandteile aufgelöst ... 
sein“ (20.2, 795), und es darf - zumindest tendenziell - nicht mehr 
thematisch gearbeitet werden:267 „Die thematischen Modelle 
schrumpfen: sie reduzieren sich auf minimale Motiveinheiten.“ 
(13, 393) „Im Hang zur Liquidation des Themas war ohne Fra­
ge ... Berg radikaler als seine Freunde.“ (16, 418 f)

Explizit analysiert Adorno dieses mikrologische Prinzip an der 
Klangfarbe, so z. B. an der Instrumentation von Bergs Frühen 
Liedern: Eine „Geschlossenheit des Klangbildes“ werde nicht 
prätendiert; das Hauptmittel der Instrumentation ist der „instru­
mentale Umschlag: der stetige Wechsel der Farben, die in kleinste 
Einheiten aufgelöst sich aneinander fügen ...“ (16, 99).

267 Wie es Adorno etwa bei Hindemiths „Konzert-Musik für Klavier, Blechbläser 
und Harfen“ - einem „äußersten Gegensatz“ zu Bergs „Weinarie“ - konstatiert: 
„... es ist thematische, nicht motivische Konstruktion. Das will sagen: es werden 
gewisse thematische Komplexe, etwa im Sinne von Fugenthemen, wiederholt, oh­
ne in ihre kleinsten, motivischen Bestandteile aufgelöst zu sein.“ (20.2, 795) - 
„Themen“, „Melodien“ können dann aber auch bei Berg vorkommen bzw. „wie­
derkehren“, so z.B. in der „Lulu“. Sie ist - im Vergleich zum „Wozzeck“ - für 
Adorno „Gesangsoper“ durch „die geschwungenen melodischen Linien der Stim­
men“ (13, 480). Die Melodien näherten sich sogar „dem überkommenen Duktus 
der Melodiebildung“ (13, 480; vgl. auch 16, 417, wo Adorno von „plastischesten 
melodischen Einfällen“ spricht, über die Berg verfügte, wann immer er sie brauch­
te; durch die Bergsche Konzeption eines „ineinandergewachsenen, triebhaft sich 
ausbreitenden Organismus“ würde aber „den Einzelgestalten ihre gewohnte Sinn­
fälligkeit entzogen“ (geschrieben 1961)). Bei Analyse der „Lyrischen Suite“ kon­
statiert Adorno: „Es gibt ... wieder Themen, oftmals weitausgesponnene ... (13, 
454) Und in dem erst 1968 verfaßten „Epilegomena zum Kammerkonzert“ 
schreibt Adorno: „Er erlaubt sich wieder Themen im vorkritischen Sinne ...“ (13, 
436; Hervorhebung G. S.) Wenn man weiß, mit welch normativem Gehalt der 
Begriff der „Kritik“ bei Adorno aufgeladen ist (auch für die Kunst gilt ihm (18, 
176): „der kritische Weg ist allein noch offen“), dann kann man diese Stelle, mithin 
also Adornos Bewertung dieses Vorgangs der „Rückkehr“, kaum mißverstehen. 
Es wird dem Leser und Interpreten bewußt, daß Adornos Berg-Interpretation von 
einem Telos geleitet wird. So kann er zwischen „Bergischester“ Musik (16, 416), 
d.h. diesem Telos entsprechender Musik, und Berg-Musik, zwischen einem „vor­
sichtigen“, vor sich selbst erschreckenden Berg und einem Berg des „organisierten 
Chaos“ (16, 418) differenzieren. - Thematisch „darf“ (Bergs) Musik nach diesem 
Legitimationsprinzip erst wieder arbeiten, wenn sie die Themen „entstehen läßt“ 
(vgl. hierzu II.2b dieses Abschnitts). - Irreführen lassen darf man sich nicht durch 
die Rede Adornos, Bergs Musik sei panthematisch. Denn dem liegt (obgleich er 
„panthematisch“ auch als Gegensatz zu „athematisch“ verwendet (vgl. 16, 501)) 
folgendes Verständnis zugrunde: Ist alles thematisch - jede Note ist abgeleitet, aus 
dem Motivzusammenhang gefolgert (vgl. 16, 416) -, so ist nichts mehr thematisch: 
„Totale Thematik schlägt um in deren Negation.“ (16, 186; vgl. auch 16, 416-419)

204

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Adorno analysiert die „minimalen Motiveinheiten“ (13, 393), 
das „Kleinste“ (18, 656), das „mikrologische Element seines 
Komponierens“ (13, 342), auch mit Hilfe der mathematischen Be­
griffe „infinitesimal“ (13, 373/342) und „Differential“ (16, 416). 
Kraft dieses infinitesimalen Charakters könne dieses „Kleinste“ 
„eigentlich gar nicht mehr als Element aufgefaßt werden“ (13,
373). Daher spricht Adorno - symptomatisch für den neuen Cha­
rakter von Analyse - von „tendenziell unendlich kleinen Einhei­
ten“ (18, 654).

Am besten geriete diese Musik durch kaum noch oder schon 
gar nicht mehr wahrnehmbare kleine Einheiten; angewiesen aber 
auf Materialisation, muß sie sich mit der Tendenz zu diesen „un­
endlich kleinen Einheiten“ begnügen.

Damit aber diese kleinsten Einheiten klein bleiben, sich also 
nicht plötzlich Teilgestalten bilden und Teilkomplexe verselb­
ständigen, bedarf es des kontinuierlichen kleinsten „Übergangs“ 
von einer Einheit zur anderen.

d. Übergang
Das Phänomen des „Übergangs“ in der Musik Bergs war Adorno 
immerhin so wichtig, daß er es in den Titel des Bergbuches auf­
nahm: „Der Meister des kleinsten Übergangs“. Dieses komposi­
tionstechnische Moment sieht Adorno schier überall am Werk: 
Bergs Musik sei „ein einziger Übergang“ (13, 355); „alles ist 
Übergang“ (15, 341; vgl. auch 18, 581).268

„Übergang“ bedeutet zunächst allgemein: „lückenloses Inein­
ander“ (15, 341) und „ständige Vermittlung“ (18, 664), sichernde 
Vermittlung: Keine einzelne Gestaltung darf sich aus dem Fluß 
der Musik herausheben, darf nicht - nach Bergs von Adorno 
mehrmals überlieferter Formulierung - wie ein Nagel aus dem

268 Daß manches von dem, was Adorno in jüngeren oder auch nicht mehr ganz so 
jungen Jahren über Berg schrieb, durch die Analysen der späteren Jahre revidiert 
wird, belegt bezüglich der Kategorie des Übergangs z.B. jene Passage aus der 
„Philosophie der neuen Musik“, in der es heißt, daß „heute ... gerade in der 
ernstesten und verantwortlichsten Musik das Mittel des kleinsten Kontrasts ver­
lorengegangen“ sei (12, 79); und „kleinster Kontrast“ wird hier als „Mannigfaltig­
keit in den zartesten Übergängen“ (12, 79) verstanden. Merkwürdig mutet es aber 
an, daß Adorno bereits 1930 das „Prinzip des kleinsten Übergangs“, „Bergs Infi­
nitesimalprinzip“, hervorgehoben hatte (vgl. 20.2, 785).

205

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brett herausstechen: „Der permanente Übergang weicht jede in 
sich verfestigte Gestalt auf.“(13, 393) Jede musikalische Gestalt 
ist dem Fluß der Komposition unterworfen. Dieses „lückenlose 
Ineinandergepaßtsein“, das „Ineinandergefugte und -gefügte der 
Musik, ihr Sprungloses“ (13, 429), geht zwar auf Wagner zurück, 
geht aber doch „weit über das hinaus, was Wagner je unter dem 
Begriff dachte“; Berg treibt diese Kunst des Übergangs bis zur 
„universalen Vermittlung“ (13, 429).

Übergang ist bei Berg, dem Meister der musikalischen Zelltei­
lung und des Kleinsten, „kleinster Übergang“ (13, 376): minimale 
Veränderung der nachfolgenden Gestaltung gegenüber der vor­
herigen. Das „Mittel“ des Übergangs ist das des „unendlich Klei­
nen“ (18, 477) und kann lokalisiert werden sowohl in der motivi­
schen Struktur als auch in der Klangdimension: Keine Gestalt 
steht separiert und für sich selbst, sondern bildet sich aus klein­
sten Einheiten und wird sofort wieder in diese aufgelöst.

In beiden Fällen kann die Technik des „Restes“ Verwendung 
finden: Bezieht sich der Übergang auf die motivische Struktur, 
so hält jedes neue Motiv ein Moment des alten Motivs fest, das 
als „Bindemittel“ der neuen Gestalt an die alte dient. Oftmals 
findet sogar „eine unmerkliche Verwandlung“ (16, 99) einer Mo­
tiveinheit in eine andere statt. So auch beim Klang: die Instrumen­
tation ist so eingerichtet, daß bei jedem Wechsel Klangsubstanz 
aus dem alten Klang in den neuen Klang übergeht. Berg hat eine 
„Vorliebe“ dafür, Klänge zu verschmelzen; indem er beispielswei­
se den alten Klang bis zum Pianissimo abschwächt und im Pia- 
nissimo in eine andere Farbe überführt, „ohne daß der Eintritt der 
neuen auffiele“ (13, 447; vgl. auch 18, 634) - also ein „unmerkli­
cher Übergang von einer Farbe in die andere“ (18, 481). „... Klän­
ge wechseln, indem Elemente des vorhergehenden Klangs - vor­
her spielende Instrumente oder Gruppen - als ,Rest‘ bewahrt und 
in den folgenden Klang aufgenommen werden, damit der neue 
variierte Klang sich unmerklich aus dem vorhergehenden entwik- 
kelt.“ (13, 389; vgl. auch 16, 104)

Das „dominierende Materialprinzip“ (13, 393) des Übergangs 
ist in Adornos Analyse der Halbtonschritt, „der gerade eben über 
den bloßen Ton hinausführt, ohne doch diesem gegenüber melo­
disch sich zu profilieren; diesseits noch der Plastik der Interval­

206

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


le ...“ (13, 327). Adorno spricht von „chromatisch gleitender ... 
Harmonik“ (18, 498). Berg sei als einziger unter den Meistern der 
neuen Musik „durch und durch Chromatiker“ (13, 327), und die 
überwiegende Zahl seiner Themen reduziere sich auf Halbton­
schritt (vgl. 13, 327).

Und dennoch heißt „permanenter Übergang“ bei Berg nicht, 
daß keine exzessiven (Klang-)Kombinationen möglich wären, 
sondern heißt vielmehr, daß er jegliche exzessive Kombination 
„motiviert“ und daß „nichts ... einfach gesetzt, alles herbeige­
führt“ wird (13, 403). Daß die Kunst des Übergangs durch solch 
jähen Umschlag nicht allein gewahrt, sondern zur höchsten Mei­
sterschaft geführt wird, verdankt sich einer „Technik der Vorbe­
reitung“ (13, 402; vgl. hierzu Adornos Konkretisierung: 16, 100, 
Fußnote 1).

e. Musikalischer Todestrieb; Nichts; „Kapuzinerprinzip“ reduktiv 
Mit den Begriffen „Todestrieb“ und „Nichts“ erreicht Adornos 
Intention, die Auflösungstendenzen der Bergschen Musik zu zei­
gen, ihren Fluchtpunkt. Der Begriff „Nichts“ stellt durchaus 
nicht die Ausnahme, gar den „Ausrutscher“ in Adornos Analysen 
dar; vielmehr setzt ihn Adorno an prominenten Stellen seiner 
Analyse ein: Dieser Begriff treibt die Momente des Funktionalen, 
Nicht-Affirmativen, des Kleinsten und des Übergangs auf die 
Spitze, oder umgekehrt: Diese Momente zeigen sich nun als Mo­
mente des Nichts. Für Atomismus, Zellteilung und gleitenden 
Übergang ist das Nichts das Gravitationszentrum, das „schwarze 
Loch“ der Bergschen Musik, das alle musikalische Artikulation 
anzieht und einsaugt.

So ist der für den Bergschen „Übergang“ äußerst wichtige 
Halbtonschritt das materiale Äquivalent des „Nichtigen“ 
(13, 327): Er führe „gerade eben“ über den Ton hinaus, ohne sich 
diesem gegenüber melodisch zu profilieren. Die Durchbildung 
der Details meine „fast etwas wie deren Vernichtung, Auf­
hebung“ (16, 416). Bergs kompositorischer Geist sei es, der jede 
Gestalt „dem Zero anähnle“ (15, 341). Der gesamte organisch wu­
chernde Reichtum von vielen Gebilden Bergs wie die komposito­
rische Kraft, das Diffuse zu binden, erweise sich „vom Zentrum 
her nur als Mittel, der Idee, daß alles nichts sei, Nachdruck zu

207

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verleihen durch das kontrastierende Aufgebot eines mächtigen 
musikalischen Daseins dieses kontrastierende Aufgebot
„versickert .ins Nichts“ (13, 327).

Nun mag man freilich fragen, welchen Sinn denn diese Rede­
weise habe. Bringt Adorno hier nur sein „Gefühl“ zum Aus­
druck, das im günstigsten Falle dann auch das Bergs hätte sein 
können?269

Möglich, daß nicht jeder Musische in der Musik Bergs den spe­
zifisch Bergschen „Ton“ hört, den Adorno vernimmt: „Versenkt 
man sich in Bergs Musik, so ist es einem manchmal, als spräche 
seine Stimme mit einem aus Zartheit, Nihilismus und Vertrauen 
ins Hinfälligste gemischten Klang: nun ja, eigentlich ist alles über­
haupt nichts.“ (13, 326) Aber es zeichnet Adorno eben auch hier 
in dieser für den Musik-Analytiker doch recht prekären Lage 
aus - man erinnere sich seiner Rede von einem „neuen Begriff“ 
der Analyse -, daß er es nicht bei einer vagen Stimmungsbekun-

269 Dieses „Nichts“ läßt sich nach zwei Richtungen verstehen, oder besser: Es läßt 
sich verstehen in einem eigentlichen, starken Sinn und in einem metaphorischen, 
schwachen Sinn. Die erste Lesart scheint das „Nichts“ zu ontologisieren und als 
„real“ zu behaupten, die zweite aber würde das „Nichts“ in einem „tendenziellen“ 
Sinne verstehen, als Bewegung vom definiten Seienden zum aufgelösten Seienden, 
zum Chaos im Sinn der Unordnung. Zweifellos ist bei Adorno vom „Nichts“ sehr 
oft im zweiten Sinne die Rede. Aber damit ist die Verwendung dieses Begriffs bei 
ihm nicht ganz erfaßt, vielleicht wird damit sogar der eigentliche Aspekt von 
Adornos Analysen unterschlagen, der nicht unbedingt in der Intention Adornos 
gelegen haben muß. Adornos Analyse würde dadurch in eine faszinierend-gefähr­
liche Nähe zur Ästhetik der zenbuddhistisch inspirierten Künste gelangen (und 
damit auch in Konkurrenz zu der auf andere Weise zenbuddhistisch legitimierten 
Ästhetik John Cages treten). Gleichzeitig kann man von diesen zenbuddhistischen 
Künsten lernen, daß man für die starke Lesart nicht den Preis der metaphysischen 
Hypostasierung bezahlen muß, da das „Nichts“ - recht verstanden - nichts „an­
deres“ zum „Etwas“ ist; aber das spricht ja auch Adorno aus, wenn er beispiels­
weise vom überkommenen musikalischen Hausrat, den Berg zertrümmere, 
schreibt: „Er ist das Nichts, das völlig in Beziehungen verschwindet; er ist das 
Etwas, von dem der ästhetische Schein noch in der radikalen Durchkonstruktion 
brennend zehrt.“ (13, 417) - Es läßt sich zeigen, daß Adornos gesamte Musik­
ästhetik - dort vor allem, wo sie genuin philosophisch agiert - im Nichts ihr Zen­
trum hat, daß sich dieser Nichts-Gedanke aber erst in seiner Berg-Intepretation zu 
erfüllen, d.h. zu konkretisieren vermag. Insofern ist Adornos Berg-Interpretation 
der Mittel- und Fluchtpunkt seiner Musikästhetik. Zur Bedeutung des Nichts, des 
Nichtigen und der Leere in bezug auf Beethoven vgl. z.B. 7, 154f; 12, 77; 13, 49 
sowie „Beethoven - Philosophie der Musik“ (Nachgelassene Schriften I,1) 34, 49, 
52, 75, 82, 84,115,121,177, 216, 232, 256. Zur Problematik einer „Philosophie der 
Musik“ bei Adorno vgl. Seubold (1996b).

208

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


düng beläßt, nicht allein auf den „Bergschen Ton, auf Ausdruck 
und Physiognomik“ (13, 373) abhebt, sondern dieses „zum 
Nichts Transzendieren“ (13, 373) immer wieder an besonderen 
Kompositionstechniken, an der Faktur der Werke zu analysieren 
sucht und hier Bestätigung und Bestärkung für den von ihm ver­
nommenen Bergschen „Ton“ findet: „Vollends unterm analysie­
renden Blick zergeht diese Musik ...“ (13, 326)

Diese analytische Arbeit vollzieht Adorno beim Begriff des 
„Nichts“ mit Vorliebe am „Kapuzinerprinzip“, Bergs „Lieblings­
mittel“ (15, 356). Durch dieses werden thematische Gestalten 
durch ihre eigene Entwicklung „ins Nichts zurückgerufen“ (13, 
328): Ein Thema wird durch Weglassen jeweils eines Tons in im­
mer kleinere Bestandteile aufgelöst, so daß es sich mehr und mehr 
verkürzt, „einem Nichts annähert“ (18, 669), so wie im Kinder­
scherz das Wort „Kapuziner“ um je einen Buchstaben verkürzt 
wird: Kapuziner-Apuziner-Puziner... Bergs Entwicklung „war 
wesentlich die zur Vergeistigung jener Manier“ (13, 328), in sei­
nen Spätwerken hätte er sie „unendlich sublimiert“ (18, 669; vgl. 
hier auch Adornos Exempel einer solchen Sublimierung).

So will keine musikalische Gestalt ein substantiell Seiendes 
sein, eine jegliche „möchte ... sich liquidieren“ (13, 440). Als 
Grundzug der Bergschen Musik ergibt sich somit „ein dynami­
scher Nihilismus“ (13, 440). Der „Habitus“ dieser Musik sei „mit 
dem Tode verschworen“ (16, 94); ein „musikalischer Todestrieb“ 
(15, 339; vgl. 13, 371/355) bestimme diese Musik.

2. Komponieren aus dem Nichts: die Erzeugung der Gestalt

Diese Auflösungstendenz der Musik, ihr „Rückruf ins Nichts“, 
ist jedoch nur die eine Seite des Geschehens. Die andere, aber 
eigentlich ist sie nicht eine andere, sondern - wesensgemäß - ein 
und dieselbe, ist die Erzeugung der musikalischen Gestalt aus 
dem Nichts. So, wie die Gestalt sich verliert ins Nichts, so ge­
winnt sie sich auch aus dem Nichts.

Immer wieder betont Adorno, daß die Auflösungstendenz die­
ser Musik nicht mit Undifferenziertheit bezahlt werden muß. Das 
Gegenteil sei der Fall: Höchste Plastizität und distinkte Gestalten 
seien der notwendige Gegenpol zur Auflösungstendenz dieser

209

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Musik. Sei zwar alles Übergang, so müsse doch „alles für sich 
unverzüglich einbekennen, was es ist“ (15, 341). Nicht allein das 
„lückenlose Ineinander der Augenblicke“, sondern ebenso 
„höchste Plastizität des in jedem Augenblick Komponierten“ 
(15, 340) sei von Bergs Komposition angestrebt; trotz ihrer Kon­
trastscheu gliedere sich diese Musik „distinkt“ (16, 418).270

a. „Kapuzinerprinzip“ generativ; das Nichts zum Etwas machen; 
die Differenziertheit der Gestalt

Daß die Auflösungstendenz der Musik Bergs nicht das ganze Ge­
schehen darstellt, sondern nur die eine Seite, findet im Kapuziner­
prinzip sein schönstes Bild. Denn dieses wirkt nicht nur reduzie­
rend „ins Nichts hinein“, sondern wirkt auch generativ „aus dem 
Nichts“ heraus (18, 668): Die Motive werden sukzessiv auf einen 
kleinsten Bestandteil reduziert; dann aber bildet sich aus diesem 
Rest, nach demselben Prinzip, eine neue Gestalt: die Melodie 
breitet sich aus (vgl. 13, 441). Nicht wird die Gestalt als ganze 
gegeben, gesetzt, sondern man hört die Gestalt sich bilden, aus 
dem „Rest“ der vorherigen Gestalt sich bilden.

Kann die spezifische Faktur der Bergschen Musik die Verding­
lichung der musikalischen Gestalt auch nicht zulassen, so muß sie 
dennoch, um eben dies zeigen zu können, „diese primäre Reak­
tionsweise objektivieren, ... und darum doch wieder das Nichts 
zum Etwas machen“ (13, 374). Mit der ihr spezifischen Dialektik 
verlangt die Musik Bergs „eine Doppelbewegung“ (13, 373). Ihr 
auflösendes Verfahren bedroht sie zwar mit Gestaltlosigkeit und

270 Doch bleibt, bei aller Betonung der Gestaltdifferenziertheit, Adornos Erörte­
rung der Erzeugungsleistung dieser Musik hinter der Analyse ihres Auflösungs­
charakters zurück. Gewichtige kompositorische Konstituenzien, wie etwa Bergs 
Hang zur Tonalität, mit dem Adorno interpretatorisch nicht zurechtkommt, Drei­
klangassonanzen, traditionelle Formen wie Rondo, Sonate etc., Leittönigkeit und 
Leitmotivik, werden nicht unter der Perspektive Erzeugung der Gestalt behan­
delt. Adorno sieht in ihnen allein vorgefundene traditionale Elemente; er sieht 
nicht - was weitaus treffender und wichtiger wäre (und allein so zu rechtfertigen 
gegenüber dem simplen und allzu raschen Griff in den Fundus der traditionellen 
Elemente) -, daß auch sie, nachdem sie von Berg zertrümmert wurden, erzeugt 
sind aus der Struktur der Komposition - oder zumindest, wo Berg dahinter zu­
rückbleibt, aus dieser amorphen Struktur erzeugt werden könnten: einer zukün­
ftigen Kunst aufgegeben. Adorno analysiert mit Vorliebe den status pereundi, we­
niger den status nascendi der Musikstruktur.

210

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Undifferenziertheit; aber eben zur Artikulation dieser Auf­
lösungstendenz „verlangt sie gesteigerte konstruktive Plastik“: 
„Das Undeutliche wird zum Movens von Deutlichkeit“. (13, 
373) Beim „reifen Berg“, so Adorno, enthülle „am Ende“ eine 
jegliche Phrase oder Teileinheit ihren Formsinn „mit vollkomme­
ner Eindeutigkeit“ (13, 373).

b. Sich dem Stummen, dem Chaos, den Fragmenten entringend 
Sind Themen beim „kritischen“ Berg ihres ontisch-substantiellen 
Charakters wegen verpönt, so sind sie aber doch auch möglich - 
als generierte: Sie „schießen ... aus den Motivfragmenten ... zu­
sammen“ (13, 426). Berg wahrt seine „metaphysische Bescheiden­
heit“ (13, 328) - musikalische Gestalten werden nicht als an sich 
seiende behauptet - und muß trotzdem nicht auf die thematische 
Gestalt verzichten: Er zeigt die funktionalen Bestandteile und das 
Gesetz ihrer Fügung.

„Formaufgabe“ der Orchesterstücke (op. 6) sei es, „ihre The­
men selbst entstehen zu lassen“. Die Stücke artikulierten nicht 
bloß das, was vorgesetzten Themen geschieht - die Durchfüh­
rung -, sondern „die gleichsam vorzeitliche Geburt des Themas“; 
die Themen entstünden aus den Trümmern des „überkommenen 
musikalischen Hausrats“ (13, 416 f).

Auch für größere Formen gilt diese generative Struktur. So hebt 
Adorno beim ersten Stück von Bergs Altenbergliedern auf ein 
„Formgesetz“ ab, das Berg häufiger befolge: „Kompositionen 
werden stetig aus dem Amorphen . ins Artikulierte geleitet .“ 
(13, 403 f; vgl. auch 13, 373) „Besonderer Aufmerksamkeit wert“ 
sei dabei der Eintritt der Singstimme: der erste Ton erfolgt mit 
leicht geschlossenen Lippen, ihr zweiter mit halb offenem Mund; 
erst der dritte Ton wird im üblichen Sinn gesungen. Berg 
„schämt . sich gleichsam, die Singstimme anheben zu lassen, als 
dürfe Gesang nicht so umstandslos laut werden, muß er ihn wie 
aus einem vormusikalischen Bereich erst heraufholen“ (13, 405).

Neben dem Amorphen nennt Adorno auch immer wieder das 
Chaos als „Ursprung“ aller formalen Sicherungskünste (vgl. 13, 
386); oder auch das „Geräusch“, wie gelegentlich des Präludiums 
der Orchesterstücke, wo eine Schlagzeugeinleitung „vom reinen 
Geräusch unmerklich zum bestimmt auffaßbaren Ton“ übergeht

211

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(16, 429). Der „Sphäre des Bruitismus“ gehöre der Beginn des 
Präludiums an; denn mit Geräusch setze das Präludium ein und 
in bloßes Geräusch zerfalle es „wie Staub“; „die Musik dazwi­
schen ist ein Gleichnis dafür, wie überhaupt Musik dem Stummen 
sich entringe“ (13, 419f).

c. Kraftzentrum, die Gestalt zu speisen:
Nichts, Schweigen, Pause, das Weggelassene 

Die Beziehung der musikalischen Gestalt zum „Nichts“ ist in 
Adornos Analysen auch bei der Erzeugung der Gestalt essentiell. 
Der ganze organisch wuchernde Reichtum vieler Gebilde Bergs 
wie auch die disziplinierende Kraft, das Auseinanderfließende zu 
binden, erwiesen sich „vom Zentrum her nur als Mittel, der Idee, 
daß alles nichts sei“, Nachdruck zu verleihen: Das „mächtige 
musikalische Dasein ... entspringt ... im Nichts“ (13, 327). 
Adorno redet auch von einem „unsichtbar eingesenkten Kraft- 
zentrum[J die gegenwärtige Gestalt zu speisen“ (13, 417) - ent­
standen durch Zertrümmern des Scheins „des überkommenen 
musikalischen Hausrats“, der „das Nichts“ sei, das völlig in Be­
ziehungen verschwinde, und das Etwas, von dem der ästhetische 
Schein „brennend zehrt“ (13, 417).

Auch mit der Betonung, daß bestimmte Töne und Gestalten 
„unhörbar“, „unmerklich“ einsetzen, wird von Adorno eine Be­
ziehung zum Nichts und zur Genese aus diesem auf unsinnlich­
sinnliche Weise - nichthörend-hörend - nahegelegt (vgl. z. B. 13, 
461 und 18, 634).

Als eine Art Zentrum, aus dem sich die Gestalt speist, interpre­
tiert Adorno dann auch die Pausen. Sie sind nicht einfachhin 
Nichtseiendes, eine Leere, die man besser mit etwas ausgefüllt 
hätte; sie sind aber auch nicht einfach nur um der besseren Arti­
kulation des Erklingenden wegen da, sondern sind konstitutiv für 
die musikalische Gestaltung. „Hat Musik je und je die Pause in 
die Gestalt eingesetzt - Berg hat als erster das Schweigen zum 
musikalischen Agens gemacht...“ (18, 478)

Es verdient festgehalten zu werden, daß Adorno in seinem letz­
ten Berg-Vortrag betont, daß man die „expressive Kraft der Ein­
zelheit“ verfehlte, suchte man sie nur im Erklingenden: Berg ha­
be, „wie kaum ein Komponist vor ihm“, das Schweigen „der Kraft

212

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Ausdrucks“ zugebracht, so z. B. mit der Generalpause im
III. Akt des Wozzeck. Wo Generalpausen aufträten, seien sie - 
gefüllt mit musikalischem Sinn - dem Klang ebenbürtig. So redet 
Adorno auch von „auskomponiert(en) ... lautlosen Takten“ und 
von „auskomponiertem Schweigen“ (18, 660).

Nicht unerheblich in dieser Hinsicht ist auch Adornos Feststel­
lung, daß „das Weggelassene“ bei Berg gestaltend wirke: Dadurch 
werde eine Ökonomie bezeugt, „die allein der überquellenden 
Musiksubstanz Bergs die Verbindlichkeit der Form schenkt“ (18, 
482). Bergs „Lyrische Suite“ habe als „latente Oper“ den „Cha­
rakter der Begleitung eines in ihr ... ausgesparten Verlaufs“ (13, 
453). Und in der Analyse des Violinkonzerts beschreibt Adorno 
ein Thema, das sich einem „ausgesparten“ Ton nähere, „den es 
meint, indem es ihn verschweigt“ (15, 342).271

3. Musik-Struktur: Gestaltung aus dem Nichts ins Nichts hinein; 
mehrschichtiges Hören; Wahrnehmbares/Nichtwahr-nehm- 
bares

Es versteht sich, daß diese beiden fundamentalen Momente der 
Musik Bergs - ihre Auflösungstendenz und die Bildung distinkt- 
differenzierter Gestalten - nicht zwei separierte „Arten“ von Mu­
sik, sondern zwei sich wechselweise bedingende Momente dersel­
ben Struktur272 sind. Die Auflösungstendenz dieser Musik greift

271 Das von Adorno dem Werk Bergs Abgehörte, hier also der ausgesparte Ton (fis 
oder ges), der von f und g umkreist wird, kann durch die Analyse der Partitur 
bisweilen nur unzureichend begründet werden. Dem Beispiel aus dem Violinkon­
zert muß die notentextliche Begründung („daß tatsächlich dieses fis oder ges der 
Zentralton sei, läßt aus dem Zusammenhang sich folgern“, Hervorhebung. G. S.), 
versagt bleiben - Dieter de la Motte (1979, 59 f) hat darauf aufmerksam gemacht. 
Generell meint de la Motte feststellen zu können, daß Adornos schöpferische 
Analyseeinfälle beim Hören „zündeten“ - deren Stimmigkeit er danach, lustlos, 
am Notentext zu legitimieren suchte. Doch wird man dies so generell nicht sagen 
können; ebenso wird Adorno, der Komponist, auch vom mitkomponierenden 
Partiturstudium inspiriert worden sein. De la Mottes These, die partiell zutreffen 
mag, spricht aber eher für als gegen Adorno: Das von Adorno Analysierte ist 
„hörbar“ - freilich nur den Ohren, die über „Beat“ und „Klassik“ hinaus noch 
anderes hören können bzw. hören zu lernen bereit sind.
272 Der Begriff „Struktur“ ist freilich stark vorbelastet, geprägt auch durch Bezug 
zur seriellen Musik (Boulez, Stockhausen) und Webern-Analyse (vgl. z.B. Metz­
ger (1955); vgl. auch, hierzu gegenläufig: H. Kaufmann: Struktur bei Schönberg,

213

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alle distinkte Gestalt an, braucht diese aber eben, um die Bewe­
gung der Auflösung, die Bewegung zum „Nichts“ zu vollziehen. 
Da die Musik diese distinkte Gestalt jedoch nicht als substantielle 
hypostasieren darf - zu keinem Zeitpunkt hypostasieren darf, mit 
anderen Worten: „Übergang“ schon immer stattgefunden hat (so 
wenigstens gilt es für den „kritischen“ Berg) -, kann sie die defini­
te Gestalt wiederum nur als entstehende zeigen, nicht - unabhän­
gig vom Produktionsprozeß - als an sich seiende behaupten: 
Bergs Musik, die Einzelgestalt sowohl wie die große Form, „das 
mächtige musikalische Dasein“, „entspringt ... im Nichts“ und 
„versickert ... ins Nichts“ (13, 327); Bergs Komponieren ist „ein 
Komponieren aus dem Nichts ins Nichts hinein“ (18, 668).

Diese zweifache Gestaltungstendenz - generativ und destruk­
tiv in einem - ist ein „paradoxales Problem“ (15, 341), auffüh­
rungstechnisch keineswegs durch den „trüben Mittelweg“ (15, 
339) zwischen den Polen des Chaotischen und durchsichtig Ge­
gliederten zu lösen. Die Bergsche Musik, „zwischen Extremen 
polarisiert“ (13, 373), vollführt stets eine „Doppelbewegung“ 
(13, 373), „ein tour de force“, wie Adorno zu betonen nicht müde 
wird (vgl. z.B. 18, 655 u. 15, 347), „ein Akrobatenkunststück“ (18, 
655), eine „Quadratur des Zirkels“ (13, 449), „nahezu prohibitive 
Schwierigkeiten“ (18, 655) seien in den Weg gelegt.

Um diese „Doppelbewegung“ der Bergschen Musik, die „Qua­
dratur des Zirkels“, sprachlich zu artikulieren verwendet Adorno 
die paradoxe Formulierung: Man könne hier, zumal beim 
jüngeren Berg, von „organisiertem Chaos“ (16, 418) sprechen. 
Überall wolle Berg „das Gestaltlose als Gestaltloses gestalten“

Figur bei Webern, in: Kaufmann (1969)). Der Begriff wird in dem hier erörterten 
Zusammenhang in der ursprünglichen Bedeutung von „struere“ verstanden: 
schichten, nebeneinanderlegen, übereinanderlegen - also ganz in dem Sinne, in 
dem Adorno von „Gewebe“ spricht (denn Gewebe konstituiert sich ja aus auf 
„verstrickte Weise“ neben- und übereinandergelegten Fäden). Als korrelativer Be­
griff dient „Gestalt“ bzw. „Figur“: Die Gestalt ist die Konkretisierung der Struk­
tur, aber die Struktur - in der Bergschen Ausprägung - geht in der Gestalt nicht 
auf, sie hat überschießende Momente; die Struktur ist nie „ganz“ wahrnehmbar; 
Nichtwahrnehmbares ist für sie konstitutiv, und mit einer Struktur sind durch die 
damit notwendig einhergehende selektive Wahrnehmung mehrere Gestaltfindun­
gen nicht nur motivisch-thematischer, sondern ebenso harmonischer, rhythmi­
scher und klanglicher Art (sowie der unterschiedlichsten Kombinationen dieser) 
möglich. Vgl. zum Begriff der Struktur in der Musik: Kropfinger (1974).

214

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(15, 340). Seine „Anarchie“ sei die „Chiffre seines Gesetzes“ (13, 
386). Alle Konstruktionskünste dienten ihm zur „Selbsterhaltung 
der Anarchie“ (13, 353). „Formen hieß bei Berg stets kombinie­
ren, auch übereinanderlegen, Unvereinbares, Disparates synthe- 
sieren, es zusammenwachsen lassen: entformen.“ (13, 353) Keine 
Interpretation dürfe es bei der „adäquaten Wiedergabe“ der Ge­
stalten belassen, sondern müsse diese stets zugleich relativieren 
(vgl. 15, 341).

Es ist also - tendenziell und idealiter - durchaus nicht so, daß 
zum Zeitpunkt t1 die Musik formend wirkt und zum Zeitpunkt t2 
entformend. Würde das „Kapuzinerprinzip“, für die Mikro­
struktur das anschaulichste Beispiel, zum Zeitpunkt t1 nur entfor- 
mend und zum Zeitpunkt t2 nur formend sein (Kapuziner-Apu- 
ziner-Puziner-Uziner-Ziner-Iner-Ner-Er-R-Er-Ner-Iner-Ziner- 
Uziner-Puziner-Apuziner-Kapuziner), so wäre dies, zumal per­
manent ausgeführt, eine „etwas mechanische Manier“ (18, 669). 
Berg hat sie in seinen Spätwerken „unendlich sublimiert“ (18, 
669) - dadurch z. B., daß sich die Auflösung des Themas durch 
das Kapuzinerprinzip inmitten eines dichten kompositorischen 
Gewebes bewegt: Auflösung und Aufbau werden durch andere 
Stimmen verdeckt - und sollen verdeckt werden -, dürfen aber 
dennoch von diesen Stimmen nicht zugedeckt werden (vgl. z. B. 
18, 669).

Die Struktur: Nichts-Dasein-Nichts (vgl. etwa 13, 327; 13, 355) 
oder: Amorphes-Artikuliertes-Amorphes (13, 404) ist Grund­
struktur der Bergschen Musik, auf mehreren Ebenen ständig sich 
überlappend, überlagernd, von ungeheurer, bisweilen kaum mehr 
zu er-hörender Dichte. Adorno redet hier vom „Unausschöpfli- 
chen“, einem „stetig sich aus sich selbst regenerierenden, sich aus­
schüttenden Reichtum“ (16, 427; vgl. auch 18, 645), von einer 
„unerschöpflichen qualitativen Fülle“ (13, 348) - „unendlich aus­
gearbeitet“ (13, 428).

Durch diese Musik-Struktur: die „Paradoxie des Gewebes, ... 
ebenso dicht gesponnen ..., wie die Hand, die es wirkt, das Ge­
wirkte demontiert“ (13, 374),273 durch die Expression eines „Le­

273 Berührungspunkte mit der gegenwärtigen Kompositionspraxis, um nicht 
gleich von analogen Tendenzen zu sprechen, sind da und dort auszumachen, so

215

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bens als Inbegriff von Tod“ (13, 374) sind Komponist, musika­
lische Aufführungspraxis und Rezipient vor immense Schwierig­
keiten gestellt: Für die künstlerische Produktion sind die Schwie­
rigkeiten „nahezu prohibitiv“ (18, 655); „authentische Interpre­
tation“ wird möglich nur „in der Erkenntnis ihrer eigenen 
Unmöglichkeit“ (15, 339); das Hören des Rezipienten aber muß 
zum „mehrschichtigen“, zum „strukturellen“274 werden, muß reif 
werden für die „volle Freiheit des kombinatorischen Gehörs“ (16, 
427), des „spontanen Hörens“ (16, 430). Gefordert ist „allseitige 
Aktualität des Hörens“ (13, 393).

z.B. mit Helmut Lachenmanns „kompositorischem Denkansatz“ des „Dialekti­
schen Strukturalismus“. Unter „Struktur“ führt Lachenmann aus: „Nicht nur als 
Ordnungs- beziehungsweise Organisation-, sondern zugleich als Desorganisati­
ons-Erfahrung: ambivalentes Produkt gleichermaßen von Aufbau wie von Zerstö­
rung, Konstruktion wie Destruktion...“ (1990, 21). - Zumindest in seinen theore­
tischen Äußerungen kommt auch der Komponist und Dirigent Hans Zender dem 
Ansatz Adornos nahe - bei Zender (nomen atque omen) bedingt vor allem durch 
die bewußte Orientierung am Zenbuddhismus. Der Komponist, der „durch die 
Erfahrung des .Todes der Kunst' hindurchgegangen ist“, könne „die Zuordnungen 
des .rohen Seins' (ein Begriff von R. Barthes, G. S.) zu strukturellen Ordnungen 
und affektiv-darstellenden Bezügen bis zu einem gewissen Grad frei setzen und 
auch wieder zurücknehmen“ (Zender (1991), 72). Auch wenn Zender weiterhin 
von „Mehrdeutigkeit und Mehrschichtigkeit“, von einer „Polyphonie von ästhe­
tischem Sinn“ (74) spricht, ja selbst die Begriffe „Konstruktion“ und „.Informell'“ 
(75) gebraucht, so denkt er diese Beziehungen letztlich doch zu „dinglich“, zu 
„ontisch“, als bloßes - „postmodernes“ - Nebeneinander: Man kann eben einmal 
so und das andere Mal anders. Ernüchternd ist auch, daß er von Adorno bezüglich 
dieser Problematik nur die „Philosophie der neuen Musik“ wahrnimmt, nicht die 
Berg-Interpretationen und die anderen musiktheoretischen Erörterungen. Vgl. 
hierzu das Kapitel „Orientierung - Komponieren in der Postmoderne“, in: 
(1991), 55-77.
274 Vgl. 15, 245. Der Terminus „strukturelles Hören“ charakterisiert bei Adorno 
allerdings generell das adäquate Hören neuer Musik. Von Interesse, hier aber nicht 
zu besorgen, wäre es, die spezifische Differenz der Musik Bergs, Weberns und 
Schönbergs gerade bezüglich der Rezeption zu erarbeiten. In dem Maße, in dem 
sich Adorno bei der Analyse von Bergs Werken ein neuer Begriff von Analyse 
auskristallisierte, in dem Maße hätte er wohl auch einen für die Musik Bergs spe­
zifischen Begriff des Hörens erarbeiten müssen. Bewußt wird einem dieses De­
siderat vor allem am Begriff des „mehrschichtigen Hörens“. Adorno verwendet 
ihn äquivok, ohne daß daraus ein höherer Sinn sich ergäbe. Im Zusammenhang mit 
Berg wird er im genauen Sinn des Wortes verstanden: Berg hat für mehrere 
„Schichten“ des Hörens komponiert, des bewußten und des unbewußten Hörens 
(vgl. den weiteren Verlauf des Haupttextes); im generellen Zusammenhang aber 
der „Anweisungen zum Hören neuer Musik“ bedeutet „mehrschichtig“ (15, 245) 
soviel wie „mehrdimensional“ und ist zunächst auf die Zeitdimensionen (15, 201/ 
245), dann aber auf „sämtliche Dimensionen“, auf „alle ... Elemente“ (15, 245)

216

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Hörer ist in einem weitaus höheren Maße als bei aller an­
deren „klassischen“ Musik gefordert. Die Musik ist, vergleichs­
weise, nicht schon vorgebildet. Es fehlt der ein-deutige Verlaufs­
Sinn. „Die Last der Artikulation ist gleichsam dem Hörenden 
aufgebürdet; es bedarf angestrengt differenzierender Wahrneh­
mung, um inmitten des Ineinander und Übereinander unterschei­
den, den Formverlauf modellieren zu können“ (13, 443) - auch 
dort noch, wo die Komposition Haupt- und Nebenstimmen un­
terscheidet und die Aufführung es auch unmißverständlich zu ar­
tikulieren vermag.

Aber es gibt nicht nur das hörbare „Ineinander und Übereinan­
der“ - es gibt gar die „subkutane Auffassung“: Es wird für 
„mehrere Schichten der Wahrnehmung, die bewußte und die un­
bewußte, komponiert“ (13, 450).

Dies zu exemplifizieren, analysiert Adorno aus dem Kammer­
konzert den Einsatz der Klavier-Kadenz nach dem Adagio. Um 
der Plastizität des Formverlaufs willen sei ein „schroffer Kon­
trast“ zum vierfachen Piano der Geige, mit dem das Adagio 
schließt, notwendig gewesen; daher das dreifache Forte. Anderer­
seits aber hätte Bergs „Sorge um sichernde Vermittlungen“ den 
Kontrast, als gegen die „Kunst des Übergangs“ verstoßend, nicht 
ertragen. Er stellte sich also die „paradoxe Aufgabe“ - „die Qua­
dratur des Zirkels“ -, den Effekt der Überraschung mit dem Kon­
tinuum des Stärkegrades zu verbinden. Und Berg hat das „Un­
mögliche möglich gemacht“: Während gegen Ende des Adagios

bezogen. Das aber ist letztlich ein Unterschied ums Ganze und dokumentiert 
Adornos zweideutige Haltung (vgl. Resümee und Ausblick, II): Im ersten Falle 
(Berg) ist die Differenz nicht aufzuheben, im zweiten aber sollen „alle ... Elemen­
te einer Komposition durch ihre Unterscheidung hindurch zur Einheit syntheti­
siert werden“ (15, 245). Letzteres ist ganz traditionell im Sinne der „Einheit“ 
eines - bei allem Divergierenden - letztlich doch „geschlossenen Kunstwerkes“ 
gedacht. Ersteres aber sprengt den Begriff der Einheit und der Form. - Zu beach­
ten wäre hier freilich auch Adornos „Ketzerei gegen das sonst von mir Verfochte­
ne“ (18, 699), nämlich die Ketzerei der Rechtfertigung eines „atomistischen Hö­
rens“ „schöner Stellen“ (18, 695): Das (strukturelle) Hören des Ganzen geht „auf 
Kosten der Artikulation nach Details“ (18, 696), die damit zu verkümmern dro­
hen; das aber setzt das „atomistische Hören“ ins Recht. Diese „Ketzerei“ gehört 
zur grundsätzlichen Antinomie von Adornos Ästhetik - der von Einheit und Viel­
heit, Versöhnung/Unversöhnbarkeit, Schönheit/Erhabenheit. Sie läßt sich im An­
schluß an Adornos Berg-Analyse angemessener reformulieren (vgl. Resümee und 
Ausblick, X).

217

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Geigen und Bläser sich zurücknehmen, wird das dreifache Forte 
des Klaviers dadurch vorbereitet, daß es, vier Takte vor Verstum­
men der anderen Stimmen, unmerklich einsetzt und sich bis zum 
Adagio-Ende bereits zum Fortissimo steigert, was sich aber 
„gleichsam hinter den Kulissen“ zuträgt, da das Ohr auf das im 
„Vordergrund des Hörens“ bleibende melodische Hauptgesche­
hen von Piccolo und Geige ausgerichtet ist. Damit wird für „die 
subkutane Auffassung“ der Kontrast gemildert, für die bewußte 
Auffassung, die dem Verklingen der Hauptstimmen folgt, bleibt 
der Kontrast aber gänzlich bestehen (vgl. 13, 449 f und 16, 100 
Anm. 1).

Prinzipiell fällt an Adornos Analysen die Betonung des „un­
hörbar“ und „unmerklich“ auf. Übergang ist - tendenziell und in 
Vollendung - immer „unmerklicher Übergang“ (20.2, 785): „die 
unmerkliche Verwandlung einer Motiveinheit in eine andere“ 
(16, 99); oder klangtechnisch: Bergs Vorliebe dafür, „Klänge zu 
verschmelzen, indem man einen bis zum Pianissimo abschwächt 
und im Pianissimo in eine andere Farbe überführt, ohne daß der 
Eintritt der neuen auffiele“ (13, 447; vgl. auch 18, 634); „... der 
Akkord setzt ... unter einem Tutti-Fortissimo unhörbar ein und 
gelangt erst durch Subtraktion, durchs Erlöschen aller anderen 
artikulierten Ereignisse in den Vordergrund. Dabei qualifiziert er 
sich doch als längst Vorhandenes.“ (13, 403)275

So bietet die kompositorische Faktur stets „mehr“, als der Hö­
rer zu aktualisieren weiß,276 und zwar in einem quantitativen und

275 Dieses unhörbare Einsetzen foppt ja in gewisser Weise den Hörer. Beim be­
wußten Hören des Akkords oder Tons „hört“ der Hörer: Der Ton trat schon vor 
einiger Zeit ins Sein. Dem Hörer wird die Konstitutionsleistung des Schon-früher- 
eingesetzt-Habens, nämlich vor der bewußten Wahrnehmung, abverlangt - und 
das erweckt in ihm, subjektiv, den Vorwurf der Unaufmerksamkeit, obgleich den 
Hörer, objektiv, keine Schuld trift.
276 Um eine „Ästhetik des Surplus“ und des „Komplexismus“, die „das Ohr über­
fordert, weil es quantitativ zu viele Informationen verarbeiten muß“, geht es auch 
dem Komponisten und Musikologen C.-S. Mahnkopf. Freilich sucht er diese Äs­
thetik (im Anschluß an Ferneyhough) mit dem Materialstand des Serialismus und 
Adornos Programm einer „musique informelle“, nicht mit Alban Berg und Ador­
nos Berg-Interpretation zu realisieren. Mahnkopfs Plädoyer für das „Überdauern 
der musikalischen Eigenlogik“ ist im Zeitalter des Verschwindens musikalischer 
Autonomie und des postmodernen Andienens an den „Publikumsgeschmack“ zu 
begrüßen. Wie er aber den oben (vgl. zweiter teil, A.III) aufgelisteten Antino­

218

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


qualitativen Sinne: Nicht sind, wie in der herkömmlichen Musik, 
eine oder mehrere Gestalten vorgegeben, auf die der Hörer zu 
achten hätte; dieser muß vielmehr den Gestaltkomplex aus der 
diese Musik ständig durchziehenden Auflösungstendenz konsti­
tuieren und doch zugleich auch die Auflösungstendenz gewahren, 
muß also ständig wechseln zwischen der „Ebene“ der Auflösung 
und der der Gestaltfindung. Kaum gibt es vorgegebene „Hörsi­
gnale“ (13, 443), die dem Rezipienten diese Aufgabe erleichtern, 
kaum noch vorformulierte Sprachgesten, weder „reine“ Atonali- 
tät noch „reine“ Tonalität: Auch damit würde die Struktur zu sehr 
in die „Gestalt“ gebannt, der Musik die prinzipielle „Offenheit“, 
die „unendliche“ Potentialität geraubt.

So weit Adornos Alban-Berg-Interpretation.
Anders als in seinem Programm „Vers une musique informelle“ 

spielt die Forderung nach einer „Versöhnung“, u. d. h. neuen Syn­
these von fortschrittlichstem Material und traditionalen Aus­
drucks- und Sinncharakteren, kaum eine Rolle. Statt dieser letzt­
lich statischen „Versöhnung“ des Programms „Vers une musique 
informelle“ zeichnet sich die Berg-Interpretation Adornos durch 
die Erarbeitung der alles beherrschenden Dynamik der Musik 
Bergs aus. Bergs Musik bleibt in dieser Interpretation eine Ein­
heitsstiftung im traditionell-organischen Sinne versagt, ihr In-for- 
melles kommt nicht mehr zur definitiven Einheit. Die Musik­
Struktur erlaubt zwar die Bildung von Gestalt und Figur, fordert 
aber auch unverzüglich wieder deren Ent-bildung in die Struktur. 
So wird jede Identitätsfindung, u. d. h.: Sinnfindung, sogleich wie­
der irritiert. Diese Irritation ist aber selbst ein sinnvoller Prozeß: 
Sie ermöglicht eine neue Gestalt- und Sinnfindung.

Es liegt nahe, Gehlens Analysen der modernen Malerei auf ana­
loge Ansätze hin zu befragen. Und es wird sich zeigen, daß der, im 
Gegensatz zu Adorno, als konservativ eingeschätzte Gehlen in 
der Malerei eben dieser Aufsprengung der einen Sinngestalt auf 
der Spur ist, die Adorno in seiner Berg-Interpretation themati­
siert. Dieser Spur ist nun nachzugehen.

mien, in die sich Adornos Programm verstrickt, entgehen will, ist nicht abzusehen. 
Vgl. Mahnkopf (1989).

219

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B. Identitätsirritationen (Gehlens Bemühungen um 
eine Erneuerung der „peinture conceptuelle“)

Eine „Regeneration der modernen Kunst“ (Z-B 202) in der Situa­
tion des Posthistoire - hier ihre Rolle „mit Würde“ zu spielen - 
erhoft sich Gehlen von einer Erneuerung der „peinture concep­
tuelle“. Dieser Begriff ist heftig kritisiert worden, auch von pro­
minenten Rezensenten.277 Nicht ganz zu Recht, wie es scheint. 
Zwar gibt es mißverständliche Formulierungen der „peinture 
conceptuelle“, die aufhorchen lassen, wie etwa jene von der „Be­
griffskunst und begriffenen Kunst“ (Z-B 56). Auch ist Gehlens 
historische Exemplifizierung, so etwa am Kubismus, kritikwür­
dig (wenngleich nicht in Gänze zu verwerfen). Aber im Grunde 
ist diese Konzeption nicht verfehlt, sondern ästhetisch sinnvoll: 
Sie geht mit den grundsätzlichen Anliegen einer modernen Male­
rei und Kunst konform. Und zumal nach der nicht gerade glück­
lichen Entwicklung, die die Malerei seit den sechziger Jahren ge­
nommen hat - Stichwort: postmoderne Beliebigkeit -, scheint 
eine „peinture conceptuelle“ nötiger denn je.

Diese Gehlensche Konzeption mißtraut dem sogenannten 
Schöpferischen und nimmt damit eine typisch moderne, gegen 
den Geniebegriff gerichtete Haltung ein (vgl. Z-B 169). Natürlich 
kann auch eine „Begriffskunst“ nicht begriffen werden in dem 
Sinne von „begreifen“, wie er die Hegelsche Ästhetik domi­
niert.278 Das hatte aber auch Gehlen nicht gemeint. Der optische

277 Vgl. Gadamer (1967b). Gadamer lobt zwar Gehlens „ausgezeichnete Analyse 
der jüngeren Entwicklung der Malerei“ (219), kritisiert aber Gehlens grundlegen­
de Intention: „Daß es möglich ist ... Zusammenhänge dieser Kunst mit philoso­
phischen Theorien zu untersuchen, ist gar nicht der strittige Punkt, sondern, ob 
solche Zusammenhänge in dem behaupteten Sinne bestehen, nämlich in dem Sin­
ne, daß die Prinzipien das erste sind und daß in einer Art variierender Anwendung 
derselben die subjektive Phantasie des Künstlers dieselben nachträglich überflu­
te.“ (221) Gadamer muß aber dann schon beim zweiten Kronzeugen Gehlens, 
nämlich bei Klee (was dessen Beziehung zur Gestaltpsychologie betrift), konze­
dieren: „Auch Gehlen geht hier nicht so weit, die Gestaltpsychologie geradezu 
zum Urheber (für Klees künstlerisches Schaffen, G. S.) zu machen.“ (222)
278 Zur „Situation der Ästhetik“ schreibt Gehlen: „Es gibt Wissenschaften, die an 
der Paradoxie leiden, sich auf Gegenstände zu beziehen, deren Wesen und Sub­
stanz sich ganz zweifellos dem denkenden Zugriff entzieht.“ (2, 201) „Ohne nun

220

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereich behält ein essentielles Eigenrecht, das nicht ins Begriffli­
che „aufgelöst“ werden kann.279 „Ich meine damit (mit der ,pein- 
ture conceptuelle', G. S.) nicht eine gedankliche Belastung des 
Sichtbaren, sondern eine vorrangige Überlegung, in der erstens 
der Daseinsgrund von Malerei oder Plastik überhaupt in der heu­
tigen Welt verstehbar gemacht wird, und in der zweitens aus die­
ser Konzeption heraus die Elementardaten, die künstlerischen 
Elemente definiert und abgeleitet werden.“280 Gehlen will die 
„Rolle der künstlerischen Intuition und des Spiels der ästheti­
schen Phantasie“ (Z-B 75) keineswegs leugnen; aber diese Aspek­
te spielten sich in der Moderne erst auf hohem geistigem Niveau 
ab. Der Künstler soll auch nicht „über das Bild hinausdenken“, 
aber doch „außerordentlich viel in es hinein“ (Z-B 169).

Und ist nach Gehlen die kommentierende Literatur für die 
„peinture conceptuelle“ auch konstitutiver Bestandteil - sie spielt 
auf der Rezeptionsseite die Rolle, die auf der Produktionsseite die 
gedankliche Konzeption übernimmt -, so wird doch auch explizit 
betont, daß man sich diese Schriften nicht für sich und ohne die 
Bilder aneignen könne, daß vielmehr der ,„Optizismus“‘ der Bil­
der „den Gedanken zugleich anstachelt und abweist, aufruft und 
weiterschickt“ (Z-B 163, Hervorhebung G. S.).

Wäre Gehlens „peinture conceptuelle“ tatsächlich eine „Ge­
dankenkunst“ in dem Sinne, wie man es ihr vorzuwerfen suchte, 
so hätte er eine zukünftige „peinture conceptuelle“ selbst entwer­
fen können. Das aber ist nicht nur faktisch nicht der Fall, sondern 
schon der Gedanke daran erscheint unsinnig, wenn man Gehlens 
Ausführungen diesbezüglich gelesen hat. Obgleich Gehlen der 
Ästhetik eine kunstpraktische Funktion abverlangt (vgl. Z-B

den geringsten Einwand gegen die erstaunlich sensiblen und fruchtbaren Metho­
den der Kunstwissenschaft erheben zu wollen, kann man eines sagen: das eigent­
lich Faszinierende, das Kunstwerken zukommen kann, die pulssteigernde, atem­
beraubende Belebung und Begeisterung bleiben unerklärlich.“ (4, 195)
279 Grundsätzlich behauptet Gehlen für das 20. Jahrhundert sogar „eine Art Um­
kehrung“ in der Rangordnung der Seelenvermögen. Wahrnehmung und Denken 
hätten womöglich die Plätze vertauscht, jedenfalls sei „nicht mehr so ganz sicher, 
daß das Denken als .höheres Vermögen' gelten soll“. Genaues Hinsehen werde zu 
einer selteneren Leistung als die Bewegung im Begrifflichen und das Vertreten von 
Meinungen (vgl. Z-B, 2. Aufl. 225).
280 (1966), 95.

221

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


206), kann von einer „Philosophenhybris“, von „abstrakter“ Ge­
dankenakrobatik und ausgereiften denkerischen Konzepten, auf 
die man die Künstler im optischen Medium verpflichten wolle, 
keine Rede sein. Die peinture conceptuelle kann niemals ohne 
Künstler entworfen werden.

Dennoch kann der Ästhetiker über diese allgemeine Forderung 
einer „peinture conceptuelle“ hinausgehen. Gehlen erörtert in 
seinen „Zeit-Bildern“ Beispiele gegenwärtiger Kunst, die zwar 
größtenteils an der Abwesenheit einer „peinture conceptuelle“ 
leiden, die man aber durchaus so verstehen kann, daß man sie auf 
eine „peinture conceptuelle“ hin weiterentwickeln oder hierfür 
doch zumindest Anregungen von ihnen erhalten könnte.

Im folgenden werden sechs prinzipielle Möglichkeiten dieser 
Art malerischen Produzierens erörtert. Gehlens Grundanliegen - 
als Negativbild steht die Spannungslosigkeit dekorativ-abstrakter 
Malerei im Raum - ist die Restitution von „Vielschichtigkeit, 
Analyse, Spannung und Trennschärfe“ (Z-B 169). Und obgleich 
diese sechs Möglichkeiten von Gehlen nicht systematisch und im 
Zusammenhang erörtert werden, sind sie doch alle demselben 
Prinzip - der Identitätsirritation - verpflichtet, das sie bildnerisch 
je unterschiedlich thematisieren.

I. Identitätswechsel: Tachismus

Gehlen hat mit den feinfarbigen und feinstrukturellen „Kochun­
gen“ (Z-B 215) der tachistischen Malerei - der französischen Aus­
richtung des abstrakten, auf spontanen Farbaktionen beruhenden 
Expressionismus - die „Erfahrung“ gemacht, daß „vollständige 
sinnliche Aneignung von irgendetwas in der Welt überhaupt un­
möglich ist“ (Z-B 215). Daher schalte der (leicht frustrierte) Re­
zipient fast zwangsläufig von der Detailrezeption auf die Gesamt­
rezeption. Und damit wechsle der Gegenstandseindruck total. 
Zwischen beiden Rezeptionsweisen - Detail, Totale - gibt es aber 
keine Vermittlung: Das Gebilde ist „auf sich ausschließende Zu­
gänge hin gebaut“, es „wechselt seine Identität“ (Z-B 215).

222

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Identitätsunterlaufung: Alben’ pseudostereometrische Bil­
der

Albers ,„pseudostereometrische1 Bilder“, so Gehlen (gemeint 
sind die „Strukturalen Konstellationen“), gehen aus von den op­
tischen Täuschungen der gestaltpsychologischen ,Kippfiguren‘, 
die bei längerem Betrachten in eine gegenläufige Ansicht um­
schlagen und sich danach in ihrer ursprünglichen Gestalt wieder­
herstellen. Albers aber verunsichere diesen Effekt nun selbst noch 
einmal, da er die Zeichnung nicht exakt linear-stereometrisch auf­
gehen läßt: „Das Auge, das den Linien zu folgen beginnt, wird an 
bestimmter Stelle raumunsicher und wie auf Schienen in eine an­
dere Dimension eingespurt, die dann wieder umspringt.“ (Z-B 
215 f)

III. Identitätszweifel: Bild oder Sache 

1. Täpies

Die Bilder von Täpies interpretiert Gehlen mit dem Begriff der 
„unbestimmten Spur“: Auf vielen dieser im allgemeinen recht 
reizarmen Bilder befinden sich Flecken und Erhebungen, die 
beim Betrachter und Interpreten zunächst Ratlosigkeit hervorru­
fen. Vermutungen werden wach, man habe es vielleicht doch nur 
mit Sachbeschädigungen zu tun, hervorgerufen durch Transport 
etc. Damit solle das Bild „am Rande unserer Imagination ins 
Nichtbild hinüberspielen, man soll nicht immer sicher sein, ob 
man ästhetische Absichten vor sich hat oder sichtbare Spuren all­
täglichen Verschleißes, das Bild stellt sich selbst als sperriges 
Transportgut vor“ (Z-B 217). Genau dieses „Medium der Zwei­
deutigkeit“ aber sei Kennzeichen einer „Reflexionskunst“ 
(Z-B 217).

2. Kryptogramm (Klee)

Eine andere Form dieser Zweideutigkeit - Kunstwerk oder 
Nichtkunstwerk - erblickt Gehlen in der auf Klee (1921) zurück­

223

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehenden Kryptogrammalerei. Das Kryptogramm will „gelesen“ 
werden und verweigert doch seinen „Sinn“, seine Semantik; es 
bekundet sich damit als Bild (verweigerte Wortbedeutung) und 
als Nichtbild (Schrift mit semantischer Bedeutung).281

In diesem Reflexionsfeld - zwischen Bild und Nichtbild - wer­
de aber, so Gehlen, sehr viel (neodadaistischer) Unsinn getrieben. 
Die Problemstellung sei sehr subtil, und allzu schnell sei man hier 
bei der „Farce, der Spielerei oder einfach beim Plunder“ (Z-B 217) 
angelangt. Gehlen vermag letztlich nur die Übergänge von Bild 
zu Nichtbild zu akzeptieren, die sich „innerhalb des Rahmens“ 
(Z-B 219) vollziehen. Lichtballette, „Erectile“, vernagelte Kla­
vierteile sind ihm ein Graus, und die diesbezüglichen Räume der 
Documenta aus dem Jahre 1964 hätten nach „Entmutigung“ ge­
rochen und „an eine Pleite gegangene Geisterbahn“ erinnert. Hier 
lebe weder „Grandeur noch Schmelz und Zartheit, sogar nicht 
einmal Rohheit“ (Z-B 219).

IV. Sinn-Identitätszweifel: Tastbilder

Einen anderen Typus von Identitätsirritation stellen Tastbilder 
(B. Schultze) oder Tastobjekte (E. Schumacher) dar. Man bräuch- 
te für sie einen Sinn, der genau zwischen Sehen und Tasten läge. 
So werden beide Sinne irritiert (vgl. Z-B 218).

Und wie die bislang vorgestellten Irritationstypen evozieren 
auch die Tastbilder die Frage: „Ist das noch Malerei?“ Sie will 
nicht mit einem klaren Nein oder Ja beantwortet werden. Das an 
traditionellen Maßstäben ausgerichtete Verdikt ist diesen Bildty­
pen ebenso unangemessen wie kritiklose Affirmation. Die „objek­
tive Unbestimmtheit“ (Z-B 218) ist konstitutiv für Kunst dieses 
Typs. Damit zeichneten sich diese Kunstwerke durch etwas 
„Schwereloses“ (Z-B 218) aus, das unserer eigenen reflektierten 
Seelenlage korrespondiere. Damit überspielten sie aber auch ihren 
„Grundmangel“, das „prinzipienlose Herumschwimmen“ und

281 Zugleich deutet das Kryptogramm auf die „Wortunfähigkeit“ der modernen 
Erfahrungen hin und hält sich zwischen Gegenständlichkeit (Schrift, die auf etwas 
verweist) und Ungegenständlichkeit (abstraktes Gemälde) auf.

224

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die „mangelnde ästhetische Autorität“ (Z-B 218), die in der Ab­
wesenheit einer „peinture conceptuelle“ begründet sei.

V Identitätsforcierung: hyperrealistische Malerei

Auch Gehlens Erörterungen der „hyperrealistischen Malerei“ 
(Z-B 45), einer Malerei, die - als „Gegenfigur zur abstrakten Ma­
lerei“ - auf raffiniert pointierter Darstellung des Gegenstandes 
basiert, lassen sich als Thematisierung von Identitätsirritation fas­
sen (Gehlen nennt Sciltian, Battersby, Hillier, Hobdell - Maler, 
die sich letztlich nicht durchgesetzt haben). Schon in der 1. Auf­
lage der „Zeit-Bilder“ war ihm die hyperrealistische Malerei 
„ultramodern“ (Z-B 45) und von „höchster Aktualität“ (Z-B 46), 
da sie „philosophisch genau auf der Spitze des Zeitpfeils“ liege 
(Z-B 46). An der Identitätsirritation, an der Destruktion eines 
eindeutigen Bildsinnes hat sie teil durch eine übersteigerte und 
damit verfremdende Gegenstandsdarstellung. Sie stellt die Dinge, 
gerade die vertrauten Dinge, bis zur Greifbarkeit dar; doch eben 
dieses „glaubhaft Gebliebene“ wird durch Ubereindringlichkeit 
in den Realitätszweifel gezogen, so daß der Rezipient erkennt: 
kein (einzeln) Vertrautes in der (allgemeinen) Entfremdung und 
Destabilität, kein Wahres im Falschen - eine Malerei also mit ei­
nem „bedenklichen philosophischen Hintergedanken“ (Z-B 
45).282 Sie aktualisiert die „Qualität des vollkommenen Stillebens: 
die ,immobilite pre-explosiv“‘ (Z-B 46).

VI. Identitätsspiel: das halbabstrakte Bild

Auf wieder andere Weise wird die Identität des Bildeindrucks in 
Frage gestellt durch das „halbabstrakte Bild“: ein Bild, bei dem

282 Zur Realismus-Problematik im Horizont postmoderner Ästhetik vgl. auch: 
Zimmerli (1987). Zimmerli spricht von einem „Meta-Realismus“, einem „Realis­
mus, der durch die Erfahrung der Unmöglichkeit von Realitätserfassung hin­
durchgegangen ist (415f) In diesem Aufsatz findet man auch weitere biblio­
graphische Angaben zu dieser philosophisch wie ästhetisch überaus wichtigen 
Thematik. Allerdings vermißt man hier den Namen Gehlen.

225

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweifel aufkommen, ob ein Gegenstand dargestellt ist oder ob es 
sich nicht doch um ein abstraktes Gemälde handelt. Das halbab­
strakte Bild ist gewissermaßen in einem Zwischen-Reich angesie­
delt - weder den Gegenstandsbereich abbildend noch im bloß 
Ungegenständlichen agierend. Diesem Bildtypus steht Gehlen 
sehr aufgeschlossen gegenüber, die „Reflexionswirkung“ sei hier 
stark, und dieser Bildtypus „könnte sehr wohl die Zukunft für 
sich haben“ (Z-B 216).

Viele Künstler, und zwar „Namen mit markanten Qualitätsrän­
gen“ (de Stael, Singier, Winter etc.), arbeiteten auf diesem Feld; 
vor allem aber Klee habe diese Situation ausgewertet. Ausführli­
cher, als Beispiel jüngeren Datums, geht Gehlen auf Massons „Le 
sang des oiseaux“ (1956) ein. Als exemplarisches Werk Klees 
nennt er die „Invention mit dem Taubenschlag“.283

Die auf fundamentaler Ebene statthabenden Ubereinstimmun­
gen dieser der Identitätsirritation verpflichteten Ausführungen 
Gehlens mit Adornos Thematisierungen der Bergschen Musik­
struktur sind verblüffend. Wie in Adornos Berg-Interpretation 
gibt es nicht mehr den einen vorgegebenen und vom Rezipienten 
nachzuvollziehenden Sinn, nicht mehr die eine einheitsstiftende 
Form. Vielmehr entzieht das Kunstgebilde sich dieser Art von 
Identität. Sinnidentität baut sich zwar auf, verliert sich aber wie­
der - um sich neu zu bilden. Der Rezeptionsvorgang generiert ein 
permanentes Irritationsgeschehen.

Dennoch reichen Gehlens Reflexionen, was Umfang und Qua­

283 Freilich muß man hier auch, was bei Gehlen nicht der Fall ist, auf die gravie­
rende Differenz dieser beiden Typen von „halbabstraktem Bild“ achten. Massons 
Bild - auf schwachfarbigen grün-braunen Farbfeldern sind Spuren in Ockergelb 
und Rot (offenbar das „Blut“ bedeutend) sowie Vogelfedern zu sehen - stellt 
offensichtlich, die Titelgebung trägt hierzu Wesentliches bei, den „Niederschlag“ 
- so Gehlens Interpretation - eines Kampfes dar, der vorher stattgefunden hat; es 
stellt nicht den Kampf selbst dar, sondern symbolisiert gewissermaßen - in Nega­
tion des Gegenstandes - dieses Geschehen; mit der Gestalt des Vogels selbst hat 
das Dargestellte nicht das geringste zu tun. Anders dagegen bei Klee: Seine „halb­
abstrakten“ Bilder symbolisieren nicht abstrakt die Gestalt - sie bauen sie auf im 
ursprünglichen Sinne. Die meisten dieser Bilder haben nicht nur einen Gegen­
standsbezug, sondern sie arbeiten an der Konstruktion der Gestalt (und damit 
auch Destruktion der „seienden“ Gestalt), sie arbeiten an den - so Klee - zur 
Gestalt führenden „formenden Kräften“, nicht an den „Form-Enden“ (vgl. hierzu 
DRITTER TEIL, C.II).

226

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lität betrift, nicht an die Erörterungen Adornos heran - und frag­
würdig bleibt, ob es im Felde der Malerei, die nach klassischer 
Bestimmung im Gegensatz zur Musik eine Raum-Kunst ist, über­
haupt das Spiel von Identitätsbrechung und Identitätsfindung im 
Sinne der von Adorno an der Musik erarbeiteten generativ-de­
struktiven Struktur geben kann. Diese Fragestellung wird die 
nun folgende Nachzeichnung, Erörterung und Weiterführung 
der Heideggerschen Cezanne- und Klee-Interpretation leiten.

C. Ereignis-Enteignis-Kunst
(Heideggers späte kunstphilosophische Wege)

Was geht denn da vor?
Eine Antwort bitte, und zwar 
schleunigst!
CEZANNE, LETZTER BRIEF

Für die Auseinandersetzung mit der modernen Kunst war Hei­
degger kaum durch eine intensive, sicher nicht durch eine exten­
siv-systematische Erfahrung vorbereitet. Und es handelt sich 
nicht bloß um eine Geste des Understatements, wenn er an Käst­
ner schreibt: „Uber Ihre Auslegung der modernen Kunst kann ich 
nicht urteilen, weil mir die nötigen Erfahrungen fehlen.“284

So verwundert es nicht, daß die These, Heidegger stehe der 
modernen Kunst schlechthin negativ gegenüber, zu den oft, allzu 
oft gehörten Äußerungen seiner Interpreten zählt.285 Und wie 
oben dargelegt werden konnte (vgl. zweiter teil, B), sind sie 
denn auch nicht zu übersehen, seine unzureichenden Thematisie­
rungen der Moderne sowie kritischen Thesen zur neuzeitlichen

284 Brief vom 30.7.73, in: Petzet (1986), 121.
285 Exemplarisch für die ältere Diskussion: W. Perpeet (1969), 234f (Erstdruck 
1963); für die neuere Diskussion: W. Oelmüller, Einleitung zur Diskussion „Argu­
mente für und gegen die Verwendung des Begriffs ästhetischer Schein I“, in: 
(1982), 318-322, hier 321 f, H. Lübbe, Diskussionsbeitrag zu: W. Oelmüller, Zu 
einem nicht nur ästhetischen Werkbegriff, in: W. Oelmüller (1983), 210.

227

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kunst im allgemeinen und „gegenstandlosen“ im besonderen. 
Aber daraus schon eine kategorische Ablehnung zu folgern, das 
straft den Anspruch hermeneutischer Redlichkeit Lügen. Zu 
differenziert ist die zu denkende Sache - gerade hier.

Im folgenden soll durch die Erörterung der Beziehung Heideg­
gers zu zwei maßgeblichen Vertretern moderner Kunst, nämlich 
Cezanne und Klee, dem Differenzierungspostulat Genüge ge­
schehen. Und für diese Auseinandersetzung mit Cezanne und 
Klee war Heidegger, wie sich zeigen wird, durch das Gewahren 
der Grenzen traditioneller Ästhetik und der „metaphysisch“ aus­
gerichteten Kunst vorbereitet, war er disponiert vor allem durch 
seine denkerischen Versuche einer Überwindung der Metaphysik.

I. Cezanne-Interpretation

In einem ersten Schritt wird zunächst die Textbasis der Heideg- 
gerschen Interpretation zu sichern (1), in einem zweiten der Ho­
rizont zu eruieren sein, in dem allein die Heideggerschen Texte 
adäquat zu verstehen sind (2); erst mit dem nun gewonnenen 
Standpunkt kann man - weiterführend und eingedenk der oben 
(zweiter teil, B.I) geführten Kritik - Heideggers Äußerungen 
über Cezanne zu interpretieren wagen (3). Am Schluß der Aus­
führungen werden dann noch zwei Einwände zu entkräften ver­
sucht (4).

1. Quellenlage

Ein nicht geringer Teil der Äußerungen Heideggers über Cezanne 
stammt aus Sekundärquellen. Da diese Quellen jedoch als absolut 
zuverlässig gelten dürfen, kann man auch die Heideggerschen 
Sentenzen als authentisch bezeichnen, wenn ihnen, nicht autori­
siert, auch ein anderes Gewicht eignet als publizierten Werken.

Zwei wesentliche Apophthegmata sind von Hartmut Buchner 
überliefert. Sie belegen die außergewöhnliche Bedeutung, die 
Heidegger dem Werk Cezannes zuspricht:

228

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als Heidegger von einem Aufenthalt in der Provence erzählte und von 
der Landschaft und von den Bildern Cezannes sprach: „Diese Tage in der 
Heimat Cezannes wiegen eine ganze Bibliothek philosophischer Bücher 
auf. Wenn einer so unmittelbar denken könnte, wie Cezanne malte!“ 
Und ein anderes Mal: „Der wundersame Berg, mit dem Cezanne gerun­
gen, müßte Ihnen auch einmal sein wanderndes Licht zeigen.“286

Kaum ließe sich ein positiveres Urteil eines Denkers über einen 
Künstler vorstellen. Nicht nur wiegt der Aufenthalt in der Hei­
mat Cezannes für Heidegger eine „ganze Bibliothek philosophi­
scher Bücher“ auf; die „unmittelbare“ Malweise Cezannes erlangt 
darüber hinaus sogar Vorbildcharakter für ein Denken, das an der 
Zeit ist. Die Äußerungen Heideggers beziehen sich - und das muß 
für die Interpretation festgehalten werden - insbesondere auf den 
„wundersamen Berg“, Cezannes Bilder der Montagne Sainte-Vic- 
toire, welche einen Großteil des Cezanneschen ffiuvre ausma­
chen. In immer neuen Anläufen hat Cezanne „das Motiv“, sein 
Motiv malerisch zu fassen versucht, mit diesem Berg hat er jahr­
zehntelang „gerungen“.

Diese Hochschätzung Cezannes wird auch von all jenen be­
zeugt, die Heidegger auf seinen Provence-Reisen begleitet haben, 
so u. a. von Fedier287 und Beaufret. Von letzterem ist das folgende 
Heidegger-Diktum überliefert.
J’ai trouve ici le chemin de Cezanne auquel, de son debut jusqu’a safin, 
mon propre chemin depensee repond a safagon.288

Eine weitere wichtige Quelle für ein zureichendes Verständnis 
von Heideggers Cezanne-Interpretation bilden die Erinnerungen
H. W. Petzets, eines Schülers, Freunds, langjährigen Begleiters 
und Vertrauten Heideggers:
Wenn Heidegger von seinen Reisen in das Land Cezannes zurückkehrte, 
legte er mir mehrfach nicht ohne Dringlichkeit nahe, in einem Buche alle 
Bilder des Meisters, auf denen die „Montagne“ vorkomme, zu vereinen 
und einen Text dazu zu schreiben. Dazu sei allerdings Voraussetzung,

286 H. Buchner (1977), 47.
287 Vgl. Petzet (1983), 152.
288 J. Beaufret (1977), 11. Dt. Übersetzung von M. Klebingat („Ich habe hier den 
Weg Cezannes gefunden, dem mein eigener Weg im Denken von seinem Anbeginn 
bis zu seinem Ende auf seine Weise entspricht“) in: Neske/Kettering (1988), 247­
252, hier: 249.

229

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß ich zuvor selber in die Provence führe und mit eigenen Augen die 
Montagne Sainte-Victoire sähe. Denn selbst die besten Abbildungen der 
Gemälde und Aquarelle vermöchten doch nicht zu zeigen, was das „hei­
lige Gebirg“ zu sagen habe und was dann der Maler in die Sprache seiner 
Bilder verwandelt habe. Von diesem Dialog etwas zu vermitteln, müsse 
man beides - Berg und Bilder - selbst gesehen haben.

Er (Heidegger, G.S.) hat die Fahrt dorthin (Provence, G.S.) noch 
mehrmals wiederholt: allerdings weniger auf den Spuren van Goghs, als 
auf dem Weg zu Cezanne. Die Gespräche über Kunst und Kunstwerke 
standen von jetzt ab ganz im Licht des Franzosen, der für Heidegger 
bestimmend wurde. In den Ausstellungen bei Beyeler sah er eine Reihe 
von späten Meisterwerken, ebenso Cezannes Bilder im Basler Kunstmu­
seum, wo damals noch als Leihgabe eine der schönsten Fassungen der 
„Montagne St.Victoire“ hing.289

Zwar wird auch durch diese Quelle deutlich, daß Heidegger die 
Malerei Cezannes aufs höchste geschätzt hat; aber noch fehlt der 
maßgebliche Fingerzeig, was er an ihr geschätzt hat. Diesen Hin­
weis gibt eine von Heidegger selbst niedergeschriebene Sentenz; 
sie findet sich in der Rene Char gewidmeten Schrift „Gedachtes“. 
Einer der sieben Abschnitte ist „Cezanne“ überschrieben und 
lautet:
Das nachdenksam Gelassene, das inständig 
Stille der Gestalt des alten Gärtners 
Vallier, der Unscheinbares pflegte am 
chemin des Lauves.

Im Spätwerk des Malers ist die Zwiefalt 
von Anwesendem und Anwesenheit einfältig 
geworden, „realisiert“ und verwunden zugleich, 
verwandelt in eine geheimnisvolle Identität.

Zeigt sich hier ein Pfad, der in ein Zusammen­
gehören des Dichtens und des Denkens führt?
(13, 223)

Dieser Text gibt einen ersten entscheidenden „Wink“ für Heideg­
gers Cezanne-Verständnis. Der Sinn der letzten zwei Zeilen ist 
auch in Beaufrets Überlieferung angesprochen: Das Denken, das 
der auf technische Beherrschung ausgerichteten Mittel-Zweck­
Rationalität abschwört, ist mit der Kunst, die sich der Ästhetisie-

289 Petzet (1983), 151 und 149.

230

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rung zu entwinden vermag, demselben verpflichtet: dem Gesche­
hen der Entbergung und Verbergung. Daß hier, wo es doch um 
die Malerei Cezannes geht, vom Dichten die Rede ist, ist nur auf 
den ersten Blick überraschend: Der Begriff der Dichtung wird 
von Heidegger so weit gefaßt, daß er nicht nur die Poesie, sondern 
alle Kunst umfaßt (vgl. UK 82 ff).

Die ersten vier Zeilen verweisen dagegen auf eines der letzten 
Werke Cezannes, das nicht dem Sainte-Victoire-Zyklus angehört: 
das Bildnis des (für Cezannes Garten am chemin des Lauves zu­
ständigen) Gärtners Vallier. Sie gehen beschreibend auf das Por­
trät ein: Valliers Gestalt wird als nachdenksam-gelassen und in­
ständig-still charakterisiert, Unscheinbares pflegend. Diese Züge 
der Gestalt Valliers sind für Heidegger nicht bloß akzidentelle 
Eigenschaften, sondern - notwendig für ein unverstelltes Ankom­
men von Ding und Welt - zeichnen den Menschen als Menschen 
aus. Immer wieder werden sie in den - vom Problem der Technik 
dominierten - Spätschriften thematisiert: das nachdenksam Ge­
lassene als freies und besinnliches Begegnen der technischen Welt 
- im Gegensatz zur berechnend-kalkulierenden Technik-Obses­
sion; das inständig Stille als Bereitschaft für die Offenheit des 
Seins als solchen - anstelle der Bearbeitung und Beherrschung 
des Seienden; die Pflege des Unscheinbaren aber als Bemühung, 
gleich einem Gärtner auf das zu achten, was nicht im Lärmenden 
und Augenfälligen sich zu erkennen gibt, was aber gleichwohl 
unser Dasein grundlegend bestimmt. Das Werk läßt diese Züge 
ins Unverborgene treten, es offenbart sie - und ist somit weit 
mehr als bloße Wiedergabe eines Vorhandenen. In der Kunst Ce- 
zannes ist, wie in aller großen Kunst, ein „Sich-ins-Werk-Setzen 
der Wahrheit“ (qua Unverborgenheit) am Werk.

Das trift aber für jede große Kunst zu, nicht nur für die Malerei 
Cezannes. Das diese Malerei Auszeichnende und, im Vergleich zu 
aller bisherigen Kunst, Einmalige sprechen die räumlich wie be­
deutungsmäßig zentralen vier Zeilen an.

Im Spätwerk des Malers ist die Zwiefalt 
von Anwesendem und Anwesenheit einfältig 
geworden, „realisiert“ und verwunden zugleich, 
verwandelt in eine geheimnisvolle Identität.

231

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der sogenannten „Späteren Fassung“ des Cezanne-Textes 
(1974) gibt Heidegger eine wichtige Erläuterung zur „Verwand­
lung“ der „Zwiefalt“ in die „Einfalt“:
Was Cezanne la realisation nennt, ist das Erscheinen des Anwesenden in 
der Lichtung des Anwesens - so zwar, daß die Zwiefalt beider verwunden 
ist in der Einfalt des reinen Scheinens seiner Bilder. Für das Denken ist 
dies die Frage nach der Überwindung der ontologischen Differenz zwi­
schen Sein und Seiendem.19

Was Heidegger unter „Spätwerk“ versteht, läßt sich - kunsthisto­
risch gedacht - nicht mit Sicherheit sagen: Vermutlich nicht mehr 
das in der „klassischen Periode“ (1883-1895; nach Dorival), son­
dern eher nur das in den letzten 10 bzw. 6 Jahren des Malers Ge­
schaffene - einer Schaffensperiode, die durch Cezannes konti­
nuierlichen fünfjährigen, nur durch einen Besuch bei Larguier 
unterbrochenen Aufenthalt in Aix geprägt ist. „Spätzeit“ darf 
aber, beim Kritiker aller „Historie“, nicht historisch verstanden 
werden. Was Heidegger intendiert, dürfte im folgenden verständ­
lich werden: Nicht die Zäsur durch eine Jahreszahl, sondern die 
Entwicklung des Malers auf einen Fluchtpunkt hin, von dem her 
die Klassifikation „Spätwerk“ Sinn erhält und bestimmte Werke 
sich als „Spätwerke“ bezeichnen lassen.190 191

Um diese alles entscheidenden Heideggerschen Sätze adäquat 
verstehen zu können, ist weiter auszuholen. Es gilt den Grund zu 
erarbeiten, auf dem die lakonischen Sätze verständlich werden.

1. Der Horizont der Kunstinterpretation

„Anwesendes und Anwesenheit“: Dieses Begriffspaar stellt vor 
nicht geringe Probleme; ist doch mit ihm der gesamte Heidegger- 
sche Denkweg aufs engste verbunden.

Jedes begegnende „Etwas“, jedes „Seiende“, „Anwesende“ 
steht im Horizont von „Seiendheit“, „Anwesenheit“. Dieser Ho­
rizont bestimmt das Wesen des in Rede stehenden Seienden. Was

190 Jahresgabe der Martin-Heidegger-Gesellschaft 1991. - Zur Problematik der 
verwundenen Zwiefalt vgl. auch: Jamme (1991).
191 Zu den Begriffen „Spätwerk“ und „Spätstil“ vgl. auch: K. Badt (1971), 5f und
13 f.

131

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


z. B. eine Kirche „ist“, wird bestimmt durch ihre jeweilige Anwe­
senheit: Für den Kunsthistoriker ist eine Kirche etwas anderes als 
für den Gläubigen, das „Kirchesein“ ist bei identischem „Etwas“ 
(das an diesem Ort zu dieser Zeit stehende Gebäude) für Kunst­
historiker und Gläubigen ein anderes (vgl. EiM 26f).

Analoges gilt für die geschichtlichen Epochen: Auch sie basie­
ren letztlich in ihrer Differenz auf der Zwiefalt von Anwesendem 
und Anwesenheit. Für den mittelalterlichen Menschen ist etwa 
das Sein der Pflanze, das Sein der Natur überhaupt ein anderes 
als für den neuzeitlichen. Als Sein des Seienden gilt einmal das 
durch einen höchsten Schöpfer Geschaffene (wobei das Ge­
schaffene auf diesen Schöpfer verweist und ihn repräsentiert), 
zum anderen aber das „natürliche“, gewissen Gesetzmäßigkeiten 
unterworfene, beherrschbare Gebilde. Die Bedeutung des Seien­
den, der „theoretische“ als auch „praktische“ Umgang mit ihm, 
wird durch das jeweilige Sein des Seienden entscheidend geprägt. 
Das Sein des Seienden (Seiendheit) ist die Macht, die über Bedeu­
tung und Sinn des Seienden entscheidet. Abendländische Ge­
schichte konstituiert sich nach Heidegger durch die jeweilige Vor­
herrschaft eines spezifisch ausgerichteten und maßgeblichen, d. h. 
das Seiende bestimmenden Seinsbegriffes. Aufgrund dieser jewei­
ligen Seinsauffassung wird der Zugang zum und der Umgang mit 
dem Seienden erst möglich; durch den Wandel dieser Auffassung 
(durch den Wesenswandel des Seins, der „Wahrheit“ [Unverbor­
genheit]) Geschichte als Differenzierungsgeschehen erst in Bewe­
gung gebracht.

Seidendes und Seiendheit werden so - ontologisch gedacht - 
die bestimmenden Mächte des Abendlandes. Niemals aber wird 
der Ermöglichungsgrund von Seiendem und Seiendheit bedacht, 
niemals die Frage nach der „Lichtung des Anwesens“ selbst, die 
Frage nach dem Anwesen-lassen gestellt. Seiendes wird im jewei­
ligen Horizont seiner Seiendheit „faktisch“ hingenommen, be­
dacht und bearbeitet, ohne daß das Gebungsgeschehen als sol­
ches, das Entstehen von Seiendheit vor den fragenden Blick 
käme. Ein ursprüngliches und angesichts der technischen Welt 
auch notwendiges Denken müßte sich, Heidegger zufolge, auf 
dieses Geschehen der Gebung und des Anwesenlassens, müßte 
sich auf das Sein in seiner Wahrheit, d. h. das Sein als Sein

233

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besinnen.292 Die gesamte abendländische Geschichte hat ihren 
Ursprung nicht bedacht. Für alle Epochen konstitutiv ist die 
„Seinsvergessenheit“, die bei den Griechen ihren Anfang nimmt 
und in unserer technischen Zivilisation ihren Gipfel erreicht.293

An dieser Seinsvergessenheit partizipierte nach Heidegger bis­
lang auch die Kunst. Auch sie nahm das Sein als Seiendheit. Auch 
sie stellte ein definites Seiendes (Mensch, Landschaft ...) immer 
nur im Horizont von Seiendheit dar, mochte dieser nun roma­
nisch, klassisch, romantisch ... gewesen sein. Niemals themati­
sierte sie das Anwesenlassen selbst, niemals suchte sie die Gebung 
von Seiendheit ins Werk zu setzen. Der epochal-geschichtliche 
Sinn ihrer Horizonte und der Wandel dieser Horizonte gliedert 
sich dem allgemeinen Sinn und Sinnwandel der abenländischen 
Geschichte ein.
Dem Wesenswandel der Wahrheit entspricht die Wesensgeschichte der 
abendländischen Kunst. (UK94)

So brachte das Mittelalter mit dem Horizont des Geschaffenseins 
eine sakrale, die Neuzeit aber mit dem Horizont der Beherrsch­
barkeit eine profan-anthropozentrische Kunst hervor - war die 
Kunst selbst am „Aufbau“ dieser Horizonte beteiligt. Die jewei­
lige Seinsauffassung bestimmt auch in der Kunst sowohl das Was 
als das Wie des darzustellenden und hervorzubringenden Seien­
den. Und mag das Was des Dargestellten, mag das Wie der Dar­
stellung durch die Epochen abendländischer Kunst auch noch so 
verschieden sein - ihr Gemeinsames und sie elementar Bestim­
mendes ist das Schaffen von Seiendem im Horizont von Seiend- 
heit, ohne das Sein als Sein vor den Blick zu bringen. Kunst gibt 
sich in Treue dem Seienden hin und hat Interesse nur an dessen 
Hebung, ohne sich dem zuzuwenden, was das Seiende als solches

292 Für das richtige Verständnis des Wortes „Seiendheit“, um vor allem einer Ver­
wechslung mit „Sein als Sein“ vorzubeugen, sei hier eine maßgebliche Stelle aus 
Heideggers Werk zitiert: „Als Kennzeichen des Wesens aller Metaphysik können 
wir daher den Titel prägen: Sein und Denken, deutlicher: Seiendheit und Denken, 
in welcher Fassung sich ausdrückt, daß das Sein am Leitfaden des Denkens vom 
Seienden her auf dieses zu als dessen .Allgemeinstes' begriffen wird ..." (N II 78)
293 Vgl. Seubold (1995).

234

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


doch erst anwesen läßt, ohne das ins Werk zu setzen, was Seiendes 
erst zum Seienden macht. Auch abendländische Kunst konstitu­
iert sich aus der „Zwiefalt von Anwesendem und Anwesenheit“.

3. Cezanne: Die gemalte Überwindung von Anwesendem und
Anwesenheit

Diese Zwiefalt von Anwesendem und Anwesenheit ist nun nach 
Heidegger in Cezannes Spätwerk „einfältig geworden, ,realisiert‘ 
und verwunden zugleich, verwandelt in eine geheimnisvolle Iden­
tität“.

Ist die Zwiefalt einfältig geworden, so bildet das bislang Ge­
trennte zwar eine Einheit; diese ist jedoch nicht als Einerleiheit 
mißzuverstehen. Sie ist keine trübe Undifferenziertheit eines an 
sich Differenten. Die Zwiefalt ist „verwandelt“ und „verwun­
den“: nicht einfach weggeschoben und als irrig und falsch besei­
tigt, sondern auf ihren Grund gestellt und somit in ihn aufgenom­
men. Dieser Grund erst läßt die Zweiheit entspringen und 
eröffnet ihren Spielraum. Dieses Geschehen, über alle rationale 
Konstruktion hinausgehend und durch rechnendes Denken nicht 
erklärbar, bleibt geheimnisvoll - obgleich die Zwiefalt „realisiert“ 
ist. Mit diesem für Cezanne zentralen Begriff der „realisation“ ist 
der konkrete künstlerische Schaffensvorgang angesprochen. Die­
ser Schaffensvorgang nimmt - nach Cezannes eigenen Erläute­
rungen - seinen Ausgangspunkt bei der emotion und dem tempe­
rament des Künstlers, um sich kraft künstlerischer theorie zu 
„realisieren“. Cezannes „realisation“ setzt nach Heidegger die al­
le abendländische Kunst bestimmende Zwiefalt von Seiendem 
und Seiendheit als Einheit ins Werk.

Die Äußerungen Heideggers bleiben freilich kryptisch genug. 
Und man wünscht sich angelegentlich, wenigstens eine dieser Äu­
ßerungen ginge auf die spezifische Faktur der Cezanneschen 
Spätwerke ein. Doch ist die Hoffnung bislang nicht erfüllt wor­
den - und wird wohl auch nicht mehr durch nachgelassene Schri­
ften erfüllt werden (vgl. oben [erster teil, C.III; zweiter teil, 
B] die Heideggersche Aversion gegen „ästhetische“ Kriterien). 
Der Interpret ist somit gehalten, im Horizont von Heideggers

235

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorgaben sich selbst um Konkretisierung zu bemühen. Das sei an 
zwei Gemälden aus Cezannes Spätwerk versucht: einem Bildnis 
des Gärtners Vallier von 1906 (Privatsammlung) und einem Bild 
aus dem Montagne-Sainte-Victoire-Zyklus (1904/06, Öffentliche 
Kunstsammlung Basel, Kunstmuseum).

Schon der erste Blick zeigt, daß man keine Gemälde im tradi­
tionellen Sinne vor sich hat. Der „Gegenstand“ der Darstellung 
ist kein abgebildetes und in sich ruhendes, gegen seine Umwelt 
klar abgegrenztes, definites Seiendes. Er ist - nach den Kategorien 
traditioneller Malerei bemessen - nicht ausgearbeitet: Fürsich- 
seiende und in einem Raum dargestellte Gegenstände sind nicht 
gegeben. Was gegeben ist, das sind die „plans“, die Farbflecken: 
kleine belebte Farbflächen von einer überaus differenzierten Ab­
stufung und Rhythmik. Ein Graugrün setzt sich gegen ein Dun­
kelgrün und Schwarzgrün ab, ein Hellblau gegen ein Tiefblau, ein 
Erdgrün gegen ein Violett, ein kaltes gegen ein warmes Grün, ein 
Rot gegen ein Ocker.

Diese plans können hart zusammenstoßen oder - was meist der 
Fall ist - sich verzahnen, überschneiden, überlagern und sanft zu­
sammenfließen; ihr Auftrag kann zart und weich, ätherisch-dünn 
und schleierhaft-fein, mild und leise sein; oder aber dicht und un­
durchdringlich, kompakt und fest, massig und massiv. Den Pin­
selstrichen wiederum eignet die ganze durch die Pole vorsichtig­
bedachtsam und leidenschaftlich-erregt definierte Bandbreite. Die 
plans aber stehen in innigster Beziehung zueinander, die Inter­
dependenz der Farben ist für deren Wesen von äußerster Wichtig­
keit.

Für den Betrachter ergibt sich damit, daß die Begrenzung der 
plans sich auflöst, daß deren Ränder vibrieren und fluktuieren, 
daß die Flächen pulsieren und so der Blick von Fläche zu Fläche, 
von Farbakkord zu Farbakkord zu wandern gezwungen ist; daß 
sich die plans mit den kalten gegen die plans mit den warmen 
Farben absetzen und daß mit diesem Temperaturwert der plans 
auch deren entsprechender Raumwert sich einstellt, daß somit 
das Auge immer zwischen „Vorder-“ und „Hintergrund“ zu 
springen genötigt ist; daß das Auge dann wieder den einzig durch 
das Farbarrangement der plans erzeugten Licht- und Schatten­
bahnen folgt, um bei einem Komplementärkontrast fasziniert zu

236

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verweilen, um erneut einer anderen Sinnstruktur zu folgen; ja daß 
sogar - der „Logik“ des Simultankontrastes folgend - ein Blau an 
ihm selbst ein Orange und ein Grün ein Rot hervorruft.294

Das ganze Werk wird so von einer zunehmenden Auflösung 
und Entstofflichung bestimmt. Dabei sind für die Gesamtkompo­
sition die Farbäquivalente von entscheidender Wichtigkeit: Die 
plans müssen ins Gleichgewicht kommen, die Relationen müssen 
stimmen, eine Farbe darf sich nicht auf Kosten anderer hervor­
drängen, die Farbwertigkeiten müssen ausgewogen sein - harmo­
nieren.

Innerhalb dieser (essentiell zeitlich sich konstituierenden) 
Symphonik ist der (essentiell räumlich sich konstituierenden) 
Darstellung das absolute Recht genommen. Diese Dynamik, diese 
Rhythmik der plans sprengt jegliche definit-ausgebildete Gegen­
ständlichkeit. Und auch der Gegenstandskontur kann sich gegen 
die Farbflecken-Struktur nicht mehr halten. Er ist zwar in Form 
von sicher gesetzten Linien noch vorhanden, aber nur durchbro­
chen, rudimentär und so im Grunde nicht mehr scheidend und 
absondernd, sondern übersetzend und überbrückend, verkettend, 
verknotend und verflechtend. Der Gärtner Vallier und die Mon- 
tagne Sainte-Victoire stehen nicht als exakt umrissenes, begrenzt­
definites Abbild vor uns, sondern beide bilden sich erst aus der 
Struktur der plans. Mit Heideggers Worten: Der gemalte Gegen­
stand steht nicht mehr in einem Horizont, Anwesendes ist nicht 
mehr in Anwesenheit abgebildet, sondern deren Zwiefalt ist in 
der Struktur der plans einfältig geworden. Seiendes generiert sich 
aus den plans. „Ich nehme rechts, links, hier, dort, überall diese 
Farbtöne, diese Abstufungen, ich mache sie fest, ich bringe sie 
zusammen. — Sie bilden Linien, sie werden Gegenstände, Felsen, 
Bäume, ohne daß ich daran denke.“295

Heidegger, der die abendländische Metaphysik zu überwinden 
sucht, indem er nicht mehr Seiendes und Seiendheit denkt, son-

294 Für diese Interpretation der plans ist der Verfasser Gottfried Boehm und Max 
Imdahl verpflichtet. Vgl. Boehm (1981), 18-22; (1988b); (1989), 276-279; Imdahl 
(1974), 332-334; (1963); (1983), 209-212; (1987), 109-121; (1972a); (1972b). Im­
dahls Interpretationen verdanken Entscheidendes: Fry (1960).
295 Cezanne (1957), 9.

237

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem das „Sein als Sein“, die „Lichtung des Anwesens“, das „An­
wesen-lassen“ oder, wie es in der Erläuterung der „Späteren Fas­
sung“ des Cezanne-Textes heißt, die „Überwindung der ontolo­
gischen Differenz zwischen Sein und Seiendem“296, gewahrt in 
Cezannes Spätwerk einen analogen Vorgang: Nicht mehr das 
Darstellen von Anwesendem in seiner Anwesenheit, sondern die 
verwundene und verwandelte Zwiefalt, aus der erst das Anwesen­
de sich „ereignet“, um mit einem anderen zentralen Begriff 
Heideggers zu reden. „Was Cezanne la realisation nennt, ist das 
Erscheinen des Anwesenden in der Lichtung des Anwesens - so 
zwar, daß die Zwiefalt beider verwunden ist in der Einfalt des 
reinen Scheinens seiner Bilder. Für das Denken ist dies die Frage 
nach der Überwindung der ontologischen Differenz zwischen 
Sein und Seiendem.“ Das Spätwerk Cezannes kreist für Heideg­
ger um dies eine Thema: Zurücknahme der Gegenstände und ih­
rer Gegenständlichkeit in den sie erst ermöglichenden Grund 
oder, vice versa, die Entstehung von Seiendem, dessen Gebung, 
Generierung, Ereignung.

Und die Entwicklungsdynamik des Cezanneschen ffiuvre, kri­
stallisiert etwa im Montagne-Zyklus, scheint diese Interpretation 
zu unterstützen und deutlich zu machen: Den 1882-1890 entstan­
denen Gemälden mit ihrer relativ ausgeprägten Gegenständlich­

296 Diese Formulierung ist - nicht selten wird dies übersehen - typisch für die 
dritte Phase des Heideggerschen Denkweges, die die fundamentalontologische 
und die seinsgeschichtliche Phase ablöst (vgl. Heidegger selbst: 15, 344). Der 
Kunstwerkaufsatz (1935/36) gehört, der Entstehungszeit und der Art der Thema- 
tisierung der Kunst nach, zur zweiten Phase. Es ist daher unzulässig, in diesem 
Aufsatz die Artikulation der Heideggerschen Kunstphilosophie schlechthin zu 
sehen. - Die drei Stadien des Denkweges thematisiert auch Heideggers Erläute­
rung der „Späteren Fassung“ (1974). Im Anschluß an den Satz „Für das Denken ist 
dies die Frage nach der Überwindung der ontologischen Differenz zwischen Sein 
und Seiendem“ heißt es: „Die Überwindung wird aber nur möglich, wenn die 
o.Di. zuvor als solche erfahren und bedacht ist, was wiederum nur geschehen kann 
auf dem Grunde der in ,Sein und Zeit' gefragten Seinsfrage (erstes Stadium: die 
Frage nach dem ,Sinn von Sein', G. S.). Deren Entfaltung verlangt die Erfahrung 
des Seinsgeschickes (zweites Stadium: die Frage nach der .Wahrheit des Seins', 
G. S.). Der Einblick in dieses bereitet erst den Gang in das Wegfeld vor, der sich 
in das einfache Sagen in der Weise eines Nennens des Vorenthaltenen findet, dem 
das Denken ausgesetzt bleibt (drittes Stadium: die Frage nach dem ,Ort und der 
Ortschaft des Seins' (.Topologie des Seins'), G. S.).“ Vgl. hierzu 15, 344.

238

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit297 folgen die Gegenständlichkeit immer mehr zurückneh­
menden Werke von 1890-1900298; die kurz vor dem Tode entstan­
denen Werke (1904-1906)299 aber deuten Gegenständlichkeit 
kaum noch an - gerade noch so viel, wie unbedingt nötig, um 
das Ent-stehen ins Werk zu setzen. Daher rührt vermutlich auch 
Heideggers Interesse, alle Bilder über die Montagne in einem 
Buch zu vereinen.300 Damit erst wird die Entwicklungsdynamik 
deutlich, erst so wird Cezannes „Ringen“ um „realisation“ dieses 
Gebungsgeschehens sichtbar.

Durch dieses Ent-stehen sind die Dinge aber nicht festgestellt. 
Die spannungsreiche Einheit der plans mit den oben beschrie­
benen Wesenszügen ist verantwortlich dafür, daß das einmal Ent­
standene wieder in sich zusammenfällt, sich wieder in die ein­
zelnen plans auflöst und nun nur deren chaotische Struktur 
vorherrscht - um erneut eine Gestalt zu generieren. Die Gestalt 
Valliers ist durchaus nicht festgelegt; sie bildet sich dem verwei­
lenden Betrachter, der durch eigene „Produktion“ die plans in 
Beziehung bringen muß - und dabei gewahrt, daß er verschiede­
nen „Bahnen“ folgen kann, daß im Gemälde durchaus verschie­
dene Beziehungspotentiale liegen. Ähnlich bei der Montagne 
Sainte-Victoire: Das Auge setzt bald diese, bald jene plans in Be­
ziehung, folgt bald dieser, bald einer anderen Logik, erzeugt hier 
ein Haus, einen Baum, einen Weg, die sich dann auch wieder auf 
andere Weise bilden und dabei wieder ein anderes „Aussehen“ 
annehmen können.

Und bei jedem Vorgang wird offenkundig, daß eine Gestaltfin­
dung, daß das Hervortreten von Seiendem und Seiendheit ins Un­
verborgene nur dadurch möglich ist, daß andere Gestaltungen 
und Seinsweisen verborgen bleiben - notwendig verborgen blei­
ben. Jede Entbergung kann Entbergung nur aufgrund einer zu­
grundeliegenden Verbergung sein. So ist auf bildnerischer Ebene 
der ursprüngliche Sinn des Gebungs-, und d. h. Wahrheits- und 
Seinsgeschehens erfüllt, auf den hinzuweisen Heidegger nicht 
müde wird: Wahrheit als Unverborgenheit (d-X^ffeia): das Ent-

297 Vgl. Cezanne (1975), Nr. 429-442.
298 Ebd. Nr. 750-759.
299 Ebd. Nr. 760-767.
300 Petzet, (1983), 151.

239

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bergen im Sichverbergen. Ereignis ist immer auch Entzug, Ent- 
eignis.301

Die Beziehung zu Adornos Berg-Interpretation liegt hier, sieht 
man von der verschiedenartigen Terminologie ab, nicht nur 
nahe - man sieht sich geradezu gezwungen, von einer Struktur­
analogie zu sprechen.

Heidegger geht es bei seiner Cezanne-Interpretation also vor 
allem um Auseinandersetzung mit der abendländischen Ge­
schichte: Um den Vorrang des bislang vernachlässigten Anwesen­
lassens vor der erst aus diesem Anwesenlassen entstehenden 
Zwiefalt von Anwesendem und Anwesenheit; um das Insistieren 
auf dem Reichtum von Ding und Welt angesichts der metaphysi­
schen (und in der neuzeitlichen Technik kulminierenden) Festle­
gung dieser auf eine bestimmte Gestalt. Heidegger wußte sich als 
den, der aller abendländischen Metaphysik ihren vergessenen 
Grund, die Vernachlässigung ihres Eigentlichen vorhielt; und 
Analoges gewahrte er in Cezannes Malerei.302

301 Was bei Badt (1971, 23) das Manko der Spätwerke bezeichnet („Waren Ce­
zannes frühere Bilder von einem Zerbrechen der Farb-Form-Einheit bedroht, so 
beruht die Nichtvollendung der späteren darauf, daß es ihm nicht möglich war, die 
musikalischen oder architektonischen Strukturen so weit zu entwickeln, daß in­
nerhalb ihrer die einzelnen Gegenstände der Bilder konkrete Formen annah­
men“), wird mit Heidegger gerade zum Auszeichnenden dieser Werke. Badts 
ästhetisches Denken ist a priori und totaliter von der abendländischen Ein-Form- 
Ästhetik geprägt (vgl. Resümee und Ausblick, III). Deshalb vermag er dem späten 
Cezanne nicht gerecht zu werden.
302 Und tatsächlich ist von Cezanne ein Brief überliefert, der belegt, daß Cezanne 
selbst diese geschichtliche Auseinandersetzung bewußt war. Am 23. Januar 1905 
schreibt er noch resignativ: „Mein Alter und meine Gesundheit werden mir nie­
mals erlauben, den Kunsttraum zu verwirklichen, den ich während meines ganzen 
Lebens verfolgt habe ... Meiner Ansicht nach setzt man sich nicht an die Stelle der 
Vergangenheit, sondern fügt ihr nur ein neues Glied an.“ (Cezanne (1979), 292f) 
Am 15. Oktober 1906 - kurz vor seinem Tode - eröffnet er dagegen seinem Sohn: 
„Die alten [Maler] können in mir nur einen rival desastreux [unheilvollen, verhän­
gnisvollen Konkurrenten, vernichtenden Rivalen] sehen.“ (313) Der vernichtende 
Rivale der alten Maler wäre Cezanne nicht durch „schönere“ oder „bessere“ Bil­
der - sind die Werke der Alten doch gerade für Cezanne vollendet und nicht zu 
überbieten. Der „rival desastreux“ wäre er dadurch, daß er als erster den Geist und 
die Mannigfaltigkeit der Natur darzustellen suchte. „Der Louvre ist das Buch, in 
dem wir lesen lernen. Doch dürfen wir uns nicht damit begnügen, die schönen 
Formeln unserer berühmten Vorgänger beizubehalten. Suchen wir, uns von ihnen 
zu entfernen, um die schöne Natur zu studieren; trachten wir danach, ihren Geist 
zu erfassen, und bemühen wir uns, uns unserem persönlichen Temperament ent­

240

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Einwände

a. Philosophie oder Kunst?
Es mag nun vom kritischen Leser der Einwand kommen, daß der 
Heideggersche Interpretationsaspekt, sein Vor-griff, mit dem er 
das Cezannesche Spätwerk zu verstehen sucht, einzig seinen eige­
nen philosophischen Bemühungen entstammt und damit nur sein 
eigenes Denken bestätigt, wenig aber zum Verständnis der Spät­
werke Cezannes beiträgt.303

Doch betrachtet man nicht die Termini, sondern die Sache als 
das Ausschlaggebende, so ist der Interpretationsaspekt „Verwin­
dung von Anwesendem und Anwesenheit“ weder dem Cezanne- 
schen Spätwerk noch Cezannes theoretischen Äußerungen 
fremd; daß ein Philosoph einen Vorgang in der Malerei erkennt,

sprechend auszudrücken ... Der Louvre ist ein gutes Lehrbuch, doch darf er im­
mer nur ein Vermittler sein. Das Wahre und großartige Studium, das es zu unter­
nehmen gilt, ist das der Mannigfaltigkeit des Naturbildes.“ (294 und 282) Dabei 
geht es Cezanne aber nicht um Phantasmagorien und persönliche Zugaben zu 
einem objektiven Ansich, nicht um bloß subjektive, „symbolische“ Aufstockung 
und Überhöhung eines „wirklichen“ Gegenstandes. „Die meinige [Methode], se­
hen Sie, ich habe nie eine andere gehabt, ist der Haß gegen die Phantasiegebilde. 
Ich möchte erzdumm sein. Meine Methode, mein Gesetzbuch ist Realismus. Aber 
ein Realismus, verstehen Sie mich richtig, voll von Größe, unbewußt. Der Herois­
mus des Wirklichen.“ (1957, 29.) Es geht Cezanne gerade um die Natur als Natur. 
An Bernard kritisiert er: „Wir sind uns darüber einig, daß er ein mit Museums­
erinnerungen verstopfter Intellektueller ist, der aber die Natur nicht genügend 
beobachtet, und das ist der große Punkt, nämlich sich von der Schule und von 
allen Schulen frei zu machen.“ (1979, 309) Cezanne will nur Spiegel sein, getreuer 
Spiegel, aber eben Spiegel des „Geistigen der Natur“, nicht von Seiendem und 
Seiendheit. „Der Künstler ist nur ein Aufnahmeorgan, ein Registrierapparat für 
Sinnesempfindungen, aber, weiß Gott, ein guter, empfindlicher, komplizierter, be­
sonders im Vergleich zu den anderen Menschen.“ (1957, 9) „Nach der Natur ma­
len bedeutet aber nicht, das Objekt kopieren, sondern Farbeindrücke realisieren.“ 
(Zitiert in: Hess (1980), 17.) Daher wollte Cezanne auch „nicht theoretisch recht 
haben, sondern angesichts der Natur“ (1979, 285).
303 Heidegger selbst dürfte diese Problematik bedacht haben. H. W. Petzet über­
liefert in seinen Erinnerungen (1983, 150), daß Heidegger Rilkes Brief vom 
18. Oktober 1907 große Aufmerksamkeit widmete. Hier heißt es u. a.: „Es ist gar 
nicht die Malerei, die ich studiere . Es ist die Wendung in dieser Malerei, die ich 
erkannte, weil ich sie selbst in meiner Arbeit erreicht hatte oder doch irgendwie 
nahe an sie herangekommen war, seit lange wahrscheinlich auf dieses Eine vor­
bereitet, von dem so vieles abhängt. Darum muß ich vorsichtig sein mit dem Ver­
such, über Cezanne zu schreiben, der nun natürlich viel Verlockung für mich hat.“ 
(Rilke (1983), 48f)

241

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den er selbst mit seinem Denken zu erreichen sucht, kann kein 
Einwand gegen diese Erkenntnis sein. Heideggers Äußerungen 
zu Cezanne ermangeln der Konkretion, gewiß. Ist es aber, wie 
zu hoffen steht, im Vorhergehenden gelungen, diesen Mangel zu 
beheben, so wird auch der Einwand „Philosophie oder Kunst?“ 
hinfällig.

Bedenken sollte man auch, daß es oft gerade der Künstler ist, 
der solche - „gewagte“ - Interpretation schätzt und sucht. Es ist 
ja gerade die „pro-vozierende“ Interpretation, die der Künstler 
als Anregung aufnimmt, da sie ein Stück weit das zu Interpretie­
rende über sich hinauszutreiben und so vor Stillstand und Kälte­
tod zu bewahren vermag.304 Ein konstitutives Element zukünfti­
ger, „nicht länger anachronistischer Ästhetik“ (Adorno) wird 
sicherlich auch - die Gefahr der Uberformung des Werks immer 
vor Augen - der weiterführende Aspekt der Interpretation sein.

b. Singularität Cezannes?
Ein weiterer Einwand gegenüber Heideggers Cezanne-Interpre- 
tation ließe sich wie folgt formulieren: Arbeitet denn nicht alle 
moderne Kunst seit dem Impressionismus an der Uberwindung 
der Zwiefalt von Anwesendem und Anwesenheit? Vor allem die 
Kunst nach Cezanne produziert doch hauptsächlich im gegen­
standslosen Bereich! Warum also ist der Vorbildcharakter der 
Kunst auf Cezanne beschränkt? Warum kann Heidegger „das 
Wegweisende der modernen Kunst“305 vor (Impresionismus) und 
nach Cezanne nicht sehen?

Sicherlich kann man bei Heidegger - auch in seinem Verhältnis 
zur Malerei - eine Art „Moderne-Blindheit“ konstatieren (vgl. 
zweiter teil, B). Doch sollte man hier zu differenzieren suchen 
und sich vor pauschalem Urteil hüten. Was den Impressionismus 
angeht, so darf man die trennende Kluft zum späten Cezanne

304 Oder - nach Goethe: Es ist nicht alles aus dem Kunstwerk, wohl aber an dem 
Kunstwerk auszuweisen. Vgl. Goethe (1982), Bd. 1, 400. Uber die Interpretation 
eines seiner Gedichte urteilt er: „Gibt man nun aber dem Erklärer zu, daß er nicht 
gerade beschränkt sein soll, alles, was er vorträgt, aus dem Gedicht zu entwickeln, 
sondern daß er uns Freude macht, wenn er manches verwandte Gute und Schöne 
an dem Gedicht entwickelt, so darf man diese kleine gehaltreiche Arbeit durchaus 
billigen und mit Dank erkennen.“
305 Spiegel-Gespräch, in: Neske/Kettering (1988), 81-114, hier: 110.

242

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht übersehen. Gewisse impressionistische Gemälde (man vgl. 
etwa: Monet: Impression Sonnenaufgang, 1873; Renoir: La Gre- 
noulliere, 1869; Degas: Amme im Jardin de Luxembourg, 1876— 
1880) greifen zwar — die Eigenständigkeit der Farbe betonend und 
nicht mehr nur als Eigenschaft des Körpers sehend — die Gegen­
stände als solche an; sie gelangen aber niemals zum oben analy­
sierten Phänomen des Gebungsgeschehens von Gegenständlich­
keit aufgrund der Äquivalente der plans. Die Auflösung des 
Erscheinungsbildes erfolgt bei diesen impressionistischen Gemäl­
den aufgrund einer Fernsicht, also aus subjektiven, bei Cezanne 
dagegen aus „objektiven“, bildimmanenten Gründen. Bei den 
Impressionisten wird also durch die (ontische) Auflösung des Ge­
genstandes die (ontologische) Gegenständlichkeit gerade bestä­
tigt, während sie Cezanne in die Äquivalente der plans zurück­
nimmt. Das hat zur Wesensfolge, daß die Auflösung bei den 
Impressionisten über das atmosphärische Licht erfolgt, bei 
Cezanne aber über die Struktur der Lokalfarben;306 daß der Im­
pressionismus auf die Linearperspektive angewiesen bleibt, ihr 
bei Cezanne aber keine konstitutive Funktion mehr zukommt 
(es gibt keinen Raum mehr, in dem der Gegenstand ist, keine Flä­
che, auf der die Figur erscheint). Die impressionistischen Gemäl­
de bleiben subjektive Stimmungsbilder und Momentaufnahmen 
(d. h., der Horizont bleibt, Seiendes wird in Seiendheit darge­
stellt), die Gemälde Cezannes sind dagegen von reiner Sachlich­
keit bestimmt.

Und für die Moderne nach Cezanne gilt: Van Gogh, Picasso, 
Braque und Klee hat Heidegger jedenfalls geschätzt — wenn auch 
nicht (mit Ausnahme Klees) in dem Maße wie Cezanne.307 Das, 
was sich dann als „abstrakte“ Kunst herausbildete, hat er freilich 
aufs heftigste verworfen und — obwohl ungegenständlich arbei­
tend — eines metaphysischen Wesens geziehen.308 Und dafür kann 
man ja auch gute Gründe geben. Denn wie für Heidegger die 
Atom- und Elementarteilchenphysiker, obwohl längst nicht mehr 
mit Gegenständen im traditionellen Sinn beschäftigt, doch nur die

306 Vgl. Cezanne (1979), 289: „Das Licht existiert also nicht für den Maler.“
307 Vgl. Petzet (1983), 148—159.
308 Vgl. z. B. SvG 41 und 65 f; Petzet (1983), 154.

243

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


traditionelle Gegenständlichkeit bestätigen (sie führen die Gegen­
stände auf ihre „Bestand“-Teile zurück ), so kann man Analoges 
auch bei den „Abstrakten“ am Werk sehen: Sie bilden zwar nicht 
mehr Seiendes in seiner Seiendheit, arbeiten aber dennoch nicht 
wie Cezanne an deren Gebung, sondern experimentieren mit dem 
„Elementarmaterial“ Form und Farbe. Dies kann mehr oder we­
niger interessante Ergebnisse zeitigen und das erlebnishungrige 
Subjekt eher befriedigen, als es die veraltete gegenständliche 
Kunst vermag, es trägt aber nichts zu dem für Heidegger drängen­
den Problem des Anwesenlassens bei, sondern treibt im Gegenteil 
die traditionelle Subjekt-Objekt-Polarisierung auf die Spitze.

So markiert das Gros von Cezannes Epigonen schon wieder 
den Rückschritt in die Metaphysik.309 Cezanne und Klee bleiben 
für Heidegger dagegen Wegweiser - auch für das zukünftige Den­
ken. Daß hier die Kunst - erinnert man sich Hegels These vom 
Ende ihrer Relevanz für das Bedürfnis des modernen Geistes, des­
sen Ansprüchen letztlich nur das wissenschaftliche und philoso­
phische Denken genügen soll - rehabilitiert wird und zum gleich­
berechtigten Gesprächspartner der Philosophie avanciert, muß 
wohl nicht ausdrücklich hervorgehoben werden.

II. Klee-Interpretation

Die „Kehre“, die von Heidegger in Sachen Kunst und Ästhetik 
durchschritten, ist nicht weniger scharf, als die von ihm auf an­
deren Gebieten seines Denkens vollzogenen es sind. Dies dürfte 
im Cezanne-Kapitel deutlich geworden sein. Daß sie aber den­
noch weniger deutlich vor Augen liegt, daß weithin immer noch 
der Kunstwerkaufsatz von 1935/36 als die Kunstphilosophie Hei­
deggers gilt: das hat vor allem in der Text- und Editionsgeschichte 
seinen Grund.

309 „Unter seinen Zeitgenossen ... überragend groß“ ist Cezanne für Kurt Badt 
(1956, 253), sein Werk erscheine „unvergleichlich“; eine Forsetzung (im Sinne 
der Fortschrittslogik) wäre „unmöglich“ gewesen. - Die Einzigartigkeit Cezannes 
behauptet auch Th. Wagner: „Cezanne bleibt singulär. Die Buchhaltung der Mo­
derne muß auf ihn verzichten.“ (Th. W., Der erste und der letzte Maler, in: FAZ, 
30.1.93, Bilder und Zeiten)

244

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


310Doch wenn man heute „Neue Wege mit Heidegger“310 zu ge­
hen sich anschickt, dann wird man auch in Sachen Kunst und Äs­
thetik nicht mehr umhin können, die Versuche des späten und 
spätesten Heidegger einzubeziehen. Einen kräftigen Schub hin 
zu diesen „neuen Wegen“ werden die Gehversuche der Nachge­
borenen durch die nun - zum Teil - veröffentlichten Klee-Noti­
zen aus Heideggers Nachlaß erhalten.311 Konnten die unnötig 
hochgeschraubten Erwartungen - was den Grad der Aus- und 
Durcharbeitung dieser Skizzen betrift - auch nicht annähernd 
erfüllt werden: Heideggers Klee-Notizen bleiben eine Herausfor­
derung für jeden Interpreten; und dieser wird - nicht weniger als 
im Falle Cezannes - aufgrund des skizzenhaften Stils dieser No- 
tate nur um so mehr gefordert. Es wird nun mehr und mehr deut­
lich, daß und warum Klee - neben Cezanne und der ostasiatischen 
Kunst312 - einen der drei maßgeblichen Gipfel auf Heideggers 
späten Kunst-Wegen anzeigt.

Mit der Hinwendung zu Klee geht bei Heidegger eine Relati­
vierung der traditionellen - „metaphysischen“ - abendländischen 
Kunst einher - und im Zusammenhang damit auch eine Kritik 
seines Kunstwerkaufsatzes von 1935/36. Gegenüber dieser tradi­
tionellen Kunst spricht Heidegger Klee eine Ausnahmestellung 
zu, die er der auf Klee folgenden „abstrakten“ Kunst nicht kon­
zediert und sie desselben metaphysischen Wesens zeiht, das er 
auch bei der gegenständlich arbeitenden Kunst in Anschlag 
bringt. Dies ist in Punkt 1 darzustellen und aussschließlich aus 
den Klee-Notizen Heideggers zu belegen. In Punkt 2 ist die ei­
gentliche Heideggersche Sichtweise und Interpretation der Kunst 
Klees zu thematisieren. Folgende Fluchtpunkte der Heidegger- 
schen Interpretation werden besonders herausgearbeitet: Das 
„Vorbildliche“ als eine Art Definition des Anliegens bisheriger 
Kunst (2.a) - gewonnen aus dem neuen Standpunkt des „Urbild-

310 Vgl. Pöggeler (1992).
311 Vgl. hierzu: Seubold (1993a). Alle nicht eigens nachgewiesenen Heidegger­
Zitate dieses Kapitels sind dieser Arbeit entnommen; darüber hinaus erlaubt sich 
der Verfasser, auch auf bislang noch nicht publizierte Klee-Notizen Heideggers 
zurückzugreifen. Dem Nachlaßverwalter, Herrn Dr. Hermann Heidegger, sei 
herzlich für die Erlaubnis zur Einsicht sowie - dies gilt auch für Herrn Prof. Fr.- 
W. v. Herrmann und Herrn Dr. H. Tietjen - für das Kollationieren gedankt.
312 Zur ostasiatischen Kunst vgl.: Seubold (1996a), Vierter Teil, I.

245

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liehen“ der Kunst Klees (2.b). Dieses Spezifische der Kunst Klees 
versucht Heidegger mit den Begriffen „Her-vor-bringen“, „Bild­
samkeit von Welt“ und „Sehen“ zu fassen (2.e). Das Neue von 
„Produktion“ und „Rezeption“ ist in Punkt 2.d „Nicht Bilder, 
sondern Zu-stände“ zu erörtern; ein letzter Punkt thematisiert 
„das Sichtbare und das Unsichtbare“ (2.e).

1. Zwischen gewesener und heutiger metaphysischer Kunst: 
das Werk Paul Klees; Heideggers Kritik am Kunstwerkaufsatz

In den Klee-Notizen setzt Heidegger fort, was er in den „Beiträ­
gen zur Philosophie“ (65, 70-73) und den Randbemerkungen 
zum Kunstwerkaufsatz (5, 1-74) begonnen hat: Er unterzieht 
den Kunstwerkaufsatz einer immanenten, d. h. innerhalb des ei­
nen Denkweges verbleibenden Kritik. Er notiert, daß der Kunst­
werkaufsatz „geschichtlich denke - die gewesenen Werke“. 
„Nicht mehr“ das „Erstellen von Welt“ und das „Herstellen von 
Erde“, wie im Kunstwerkaufsatz thematisiert, sei der zukünftigen 
Kunst aufgegeben, sondern das „Erbringen des Verhältnisses aus 
Ereignis der Fuge“.

Dieser „Schritt zurück“, d. h. hier: die Fundierung der tragen­
den Kategorien des Kunstwerkaufsatzes „Welt“ und „Erde“ im 
„Ereignis“, betrift aber nicht nur Heideggers ehemaligen kunst­
philosophischen Versuch. Er betrift die Kunst selbst! Hatte er im 
Kunstwerkaufsatz in der abendländischen Kunst einen Verbün­
deten im Kampf gegen die Metaphysik gesucht (und gefunden 
geglaubt) und sie daher vor den ästhetisch-metaphysischen Über­
griffen schützen zu müssen gemeint, so verdächtigt er jetzt die 
Kunst selbst, nicht bloß deren Interpretation und theoretisches 
Selbstverständnis, metaphysischen Wesens zu sein: ,„Kunst‘ als 
solche metaphysischen Wesens“.313 Der Grund hierfür: Heideg­
ger sieht einen Wesenszusammenhang zwischen der abendländi-

313 Der Verdacht, daß „Kunst“ metaphysischen Wesens bzw. an die Metaphysik 
gebunden ist, wurde von Heidegger auch außerhalb der Klee-Notizen ausgespro­
chen, so z.B. in einem Brief an Petzet aus dem Jahre 1950: „Oder wird Kunst mit 
der Metaphysik hinfällig?“ (In: Petzet (1983), 161) - Auch für Adorno war ja eine 
der entscheidenden Fragen, „ob und wie Kunst überlebe nach dem Sturz der Me­
taphysik, der sie Dasein und Gehalt verdankt“ (7, 506).

246

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen „Werk“- bzw. „Bild“-konzeption und den typischen, in der 
griechischen Philosophie begründeten metaphysischen Bestim­
mungen: „Bild - speeies - EiSog."

Die „el'ö^“ sind das eigentlich Seiende, die nicht durch Schat­
tendasein und Endlichkeit kontaminierten „Ideen“, den endli­
chen, vergänglichen Dingen vorgegeben. „EiSog“, Grundbegriff 
platonischer Metaphysik, übersetzt Heidegger mit „Aussehen“ 
(WM 212). Wie sich in diesen „el'Sff“ das „Seiende als Seiendes“ 
zeigt, so ist auch die abendländische „Bild“-konzeption- dies der 
für Heidegger wesentliche Vergleichspunkt - ganz auf das Ausse­
hen des Seienden ausgerichtet. Und auch das „Bild“ ist Heidegger, 
gleich der „Idee“, ein „vorgegebenes Gegenüber“.

Ebenso wird die abendländische Werkkonzeption, auf die Hei­
degger im Kunstwerkaufsatz noch so viel gesetzt hatte, in den Sog 
des Metaphysik-Verdachts gezogen: „Werk-egyov; Evegyeia- 
Metaphysik?“ „Reicht der Hinblick auf den Werkcharakter 
aus?“ heißt es im Zusammenhang mit dem Kunstwerkaufsatz. 
Und: „Können noch Werke sein?“

Aber wenn die traditionelle abendländische Kunst, weil auf 
„Seiendes“ und „Werke“ ausgerichtet, eines metaphysischen We­
sens geziehen wird, muß dann die ungegenständlich arbeitende 
und zudem den Werkcharakter problematisierende moderne 
Kunst nicht die Überwindung dieser Metaphysik sein? Nach 
Heidegger ist sie es - nach den Klee-Notizen zu urteilen - ein­
deutig nicht. Lapidar heißt es nämlich: „Heutige Kunst: Surrealis­
mus = Metaphysik; abstrakte Kunst = Metaphysik; gegenstandlose 
Kunst = Metaphysik.“

Heidegger gibt in den Klee-Notizen keine Gründe an für dieses 
generalisierende und eindeutige Verdikt. Doch läßt sich mut­
maßen, daß er in diesen Strömungen des „Gegenstandlosen“ nur 
die „abstrakte“ Negation der gegenständlichen Kunst sieht: Diese 
modernen Kunstströmungen bilden zwar nicht mehr Seiendes als 
Seiendes ab, sind aber deshalb nicht minder auf „Ontisches“, 
nämlich das „Elementarmaterial“ Form und Farbe fixiert - und 
perpetuieren damit nur die metaphysische Ausrichtung in der 
Darstellung dessen, was früher bloßes „Mittel“ der Gegenstands­
darstellung war.

Klee wird nun von Heidegger weder der „gewesenen“, gegen­

247

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ständlich arbeitenden, noch der „heutigen“, gegenstandslos pro­
duzierenden Kunst zugeordnet, sondern, von diesen Positionen 
her verstanden, in einer Zwischen-Stellung gesehen. Für diese 
Zwischen-Stellung ist vor allem, obwohl nicht mehr gegenständ­
lich arbeitend, Klees spezifisches Verhältnis zur gegenständlichen 
Welt, sein „gegenständliches Jawort“314 von Bedeutung. Klee ge­
lingt es nach Heidegger, der gegenständlich-metaphysischen 
Kunst zu entfliehen - ohne der ungegenständlichen, nicht minder 
metaphysisch ausgerichteten Kunst zu verfallen.

2. Der Wandel der Kunst

Die traditionelle abendländische Metaphysik ist, so Heidegger, zu 
destruieren, zu überwinden, sich selbst zu überlassen. Eine Philo­
sophie, der solches zu denken aufgegeben ist, kann nicht mehr 
Philosophie bleiben, sich aber auch nicht vom ehemals Gewese­
nen einfach abwenden: Die Philosophie muß zum „Denken“ 
fortschreiten.315 Analoges gilt auch für die Kunst. Die Kunst 
muß sich „wandeln“. Immer wieder ist in den Klee-Notizen von 
diesem „Wandel der Kunst“ die Rede. Immer wieder werden bis­
lang tragende ästhetische Kategorien problematisiert: „Können 
noch Werke sein? Oder ist die Kunst zu anderem be-stimmt?“ 

„Kunst“ - Titel wie Inhalt - wird von Heidegger stets neu in 
Frage gestellt. Das Wort steht dann - ebenso wie Werk und Bild - 
in Anführungszeichen. „Kunst“ wird - analog zum Wandel des 
„Seins“ zum „Sein“ - auch „Kunst“ geschrieben - eine Durch­
streichung, die eine Art „Aufhebung“ von Sein und Kunst, die das 
Ende der metaphysischen Ausrichtung von Philosophie und 
Kunst anzeigen soll. Freilich sieht Heidegger, wie sinnlos bzw. 
gefährlich es wäre, einen solchen Wandel dekretieren zu wollen. 
Er fragt sich, ob es Zeichen für diesen Wandel gebe, und zum 
einen nennt er hier die Herrschaft des „Ge-stells“, d.h. des We­
sens der modernen Technik, zum anderen aber auch Klee.

314 Paul Klee: Über die moderne Kunst, (1949), 31; im folgenden zitiert als: ÜmK.
315 Vgl. den Vortrag „Das Ende der Philosophie und die Aufgabe des Denkens“ 
(ZSD 61-80).

248

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Wandel nun in ein „anderes Hervorbringen“ ernötigt 
und ermöglicht eine Definition der gewesenen Kunst.

a. Das Vor-bildliche und die Seinsvergessenheit 
Klees „Vom Vorbildlichen zum Urbildlichen“ (UmK 47), de­
skriptiver Befund, kunstphilosophischer Imperativ und künstleri­
sche Selbstermahnung in einem, war Heidegger so wichtig und 
erhellend, daß er diese Sentenz exzerpierte und in seine Klee-No­
tizen aufnahm. Diese zwei kunst-geschichtlichen Begriffe sind 
freilich interpretationsbedürftig.

Nicht zweifelhaft dürfte sein, daß „zum“ eine Bewegung, eine 
geschichtliche Kehre artikuliert; daß also das „Vorbildliche“ und 
das „Urbildliche“ keinesfalls - an die platonischen „el'Sffl“ den­
kend - eine Differenzierung ein und desselben Wesens ist. Vor 
allem vor der Folie der Heideggerschen Interpretationen zur 
abendländischen Metaphysikgeschichte bekommt das „Vorbildli­
che“ eine eigene plastische Qualität. Das Vorbildliche ist - mit 
Klee - zunächst zu verstehen als „das Sichtbare“, als die „sichtba­
ren Dinge“, die man „früher schilderte“.316 Das Vorbildliche ist 
das „vor“ (zeitlich wie räumlich verstanden) dem Bild Liegende. 
Das „Vorbildliche“ ist dann aber nicht allein das der Kunst vorge­
gebene Sichtbare, das die Kunst nur abbildet. Das Vorbildliche ist 
in einem ursprünglicheren Sinne das durch die Kunst Gewonnene 
und Dargestellte. Denn das Seiende wird erst durch die Kunst, 
wie es Aristoteles im Anfang des poetisch-ästhetischen Denkens 
aufs trefflichste dargelegt und Hegel am Ende aufs nachdrücklich­
ste bestätigt hat, von allem bloß Akzidentellen befreit und ins 
Wesen, eiöog, gesetzt, ins Wesen ge-„bild“-et. Das Vorbildliche 
ist das Paradigmatische. Vor-bildlich aber ist die Kunst nach Hei­
degger in einem noch anderen Sinne: Als „Sich-ins-Werk-Setzen 
der Wahrheit des Seienden“ bildet sie Geschichte „vor“: Sie ist die 
Eröffnung des Seienden im Ganzen und gründet damit - so der 
Kunstwerkaufsatz - Geschichte.

Dieses Sichtbare und Vorbildliche wird aber nun, da auf einge­
schränkter Sichtweise beruhend, in den von Heidegger aus Klees

316 Paul Klee: Schöpferische Konfession, (1964a), 76 und 78; im Folgenden zitiert 
als: SchöKo.

249

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schriften exzerpierten Stellen als überholungsbedürftig erkannt: 
„Früher schilderte man Dinge, die auf der Erde zu sehen waren, 
die man gern sah oder gern gesehen hätte. Jetzt wird die Relativi­
tät der sichtbaren Dinge offenbar gemacht und dabei dem Glau­
ben Ausdruck verliehen, daß das Sichtbare im Verhältnis zum 
Weltganzen nur isoliertes Beispiel ist ...“ (SchöKo 78f) Das „ge­
genwärtige Stadium der ... Erscheinungswelt“ sei „zufällig ge­
hemmt, zeitlich und örtlich gehemmt ..., begrenzt“ (UmK 45).

Die bisherige Kunst war, wie die bisherige Philosophie, ausge­
richtet auf das „öv p öv“, auf die bildnerische Erfassung der Wahr­
heit des Seienden, eben das Vor-bildliche. Und keine Frage: Klees 
Kritik des Vorbildlichen der traditionellen Kunst setzt Heidegger 
in Analogie zu seiner Kritik der Seinsvergessenheit traditioneller 
Philosophie: Der traditionellen Kunst geht es, wie der traditionel­
len Philosophie, nur um das Seiende als Seiendes. Doch mit dem 
„Wandel“ von Kunst und Philosophie wird dieser Ansatz über­
holt. Heidegger spricht von „Destruktion“ angehäufter, die 
ursprüngliche Seinserfahrung verdeckender geschichtlicher Inter­
pretationen, Klee von einer im gegenwärtigen Kunstwerk stattha­
benden „deformatorischen Notwendigkeit“ (UmK 19), von der 
„,Deformation‘ der natürlichen Erscheinungswelt“ (UmK 41). 
So ist es also nicht verwunderlich, daß Heidegger in sein hand­
geschriebenes Sachregister zu Klees Vortrag „Uber die moderne 
Kunst“317 auch „Deformation im Bildnerischen“ aufnimmt. Und 
hellhörig ist er, wie die Unterstreichungen in seinem Arbeits­
exemplar zeigen, immer dann geworden, wenn im Text die spe­
zifisch metaphysischen Begriffe „Aussehen“, „Bild“, „Gebilde“, 
„Gestalt“, „ist“ auftauchten.

b. Das Ur-bildliche und das Ereignis
Das Urbildliche ist nun nicht - das wäre nach Heidegger das 
gröbste Mißverständnis - ein tiefer fundiertes, besser begründetes 
und schöner herausgearbeitetes Seiendes. In Klees Werken, so 
Heidegger,318 sei überhaupt „nichts Anwesendes“, „kein Gegen­

317 Dem Nachlaßverwalter, Herrn Dr. Hermann Heidegger, sei herzlich für die 
Erlaubnis zur Einsicht in Heideggers Leseexemplar (Bern-Bümplitz 1949) ge­
dankt.
318 Es geht hier, dies sei noch einmal hervorgehoben, vor allem darum, Heideggers

250

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stand“ dargestellt. Das Bekenntnis zum Urbildlichen geht zu­
nächst von der Einsicht aus, daß im Vergleich zum Sichtbaren 
und Vorbildlichen „andere Wahrheiten latent in der Überzahl 
sind“ (SchöKo 79). Das Urbildliche - das sind die „formenden 
Kräfte“, denen sich die sichtbaren, die seienden Dinge, die 
„Form-Enden“ (ÜmK 43), dieses Wort hat Heidegger in seinem 
Handexemplar hervorgehoben, verdanken.319 Die formenden 
Kräfte generieren das Sichtbare.

Das „Urbildliche“ ist nichts Seiendes, sondern der „geheime 
Grund ..., wo das Urgesetz die Entwicklungen speist“ (ÜmK 
47). Und Aufgabe der Kunst ist es nun nach Klee, das Ur-bild- 
liche, an sich, da bislang nicht beachtet, das Unsichtbare, „sicht­
bar zu machen“ - und nicht mehr, „das Sichtbare wiederzugeben“ 
(SchöKo 76). Der Künstler des 20. Jahrhunderts hat nach Klee 
nicht mehr mit den derivativen „Form-Enden“ sich zu befassen, 
sondern muß, will er dem ihm geschichtlich zugetragenen An­
spruch gerecht werden, im „Herz[en] der Schöpfung ... wohnen“ 
(ÜmK 47) - nicht mehr an der Peripherie, auch nicht mehr, wie es 
Klee den Impressionisten zuspricht, „bei den Wurzelschößlingen, 
beim Bodengestrüpp der täglichen Erscheinungen“ (ÜmK 47).320 
Der Künstler muß nun „bis in einige Nähe jenes geheimen Grun­
des dringen, wo das Urgesetz die Entwicklungen speist“ (ÜmK 
47). Der Künstler „gibt ... nicht nur Gesehenes ... wieder“, son­
dern „macht geheim Erschautes sichtbar“ (ÜmK 49).

oder vielmehr das in der Intention Heideggers liegende Verständnis des Urbild­
lichen herauszuarbeiten. Dieses war vor allem, wenn nicht ausschließlich, durch 
die von ihm in seine Klee-Notizen aufgenommene Sentenz „Vom Vorbildlichen 
zum Urbildlichen“ aus „ÜmK“ und entsprechende Stellen aus „SchöKo“ be­
stimmt. So ist man also gehalten, sich auf diesen Kontext zu beziehen. Fraglich 
ist, ob Heidegger den Bericht von Petra Petitpierre (1957) über „Das Urbildliche“ 
(vgl. 35) und den Text aus „Das bildnerische Denken“ (Klee (1964b), 432) gekannt 
hat. Diese beiden Texte schließen nun allerdings ein Verständnis des „Urbildli­
chen“ als eines „Archetypischen“ (vgl. Jaffe (1971), 26), und dieses wiederum - 
im Gegensatz zum „Abstrakten“ - als „Seiendes“ verstanden, nicht aus.
319 Heidegger unterstreicht jeweils „Ende“. Und natürlich assoziiert man hier 
„OQia^ög“ und „definitio“ - Begriffe, die in Heideggers metaphysikgeschichtli­
chen Erörterungen oft genug thematisiert wurden.
320 Die Impressionisten hatten, so Klee, „zu ihrer Zeit ... völlig recht“ (ÜmK 47). 
Heidegger unterstreicht in diesem Satz „ihrer“ und in dem auf diesen Satz folgen­
den Satz„unser“: „Unser pochendes Herz aber treibt uns hinab, tief hinunter zum 
Urgrund.“ Es liegt ihm also an der geschichtlichen Differenz.

251

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und auch hier sieht Heidegger Analogien zu seinem Denken: 
Nicht mehr das Seiende in seiner Anwesenheit nur ist zu beden­
ken, sondern daß dieses Anwesende sich einem „Anwesen-las­
sen“ (ZSD 5) verdankt, daß es „gewährt“, daß es „ereignet“ ist. 
In eben dieses „Ereignis“, so notiert Heidegger, sei die Kunst, die 
nicht mehr Seiendes, „Vorbildliches“ darstellt, gewiesen: „Ent­
sprechend dem Denken in die Kehre zur Einkehr in das Ereignis 
gewiesen.“

Aufgrund dieser Analogien glaubt Heidegger bezüglich eines 
„Wandels der Kunst“ - analog zum Wandel der Philosophie - 
auch schreiben zu dürfen: „Die Zeichen hierfür -! Klee“.

c. Bildsamkeit von Welt; Her-vor-bringen; „Sehen“
Den elementaren Zug der Kunst Klees: das Zeigen der „er­
schauten ... formenden Kräfte“ als des den „sichtbaren ... Form­
Enden“ Zugrundeliegenden, sucht Heidegger nun vor allem als 
„Her-vor-bringen“ und „Bildsamkeit von Welt“ zu denken.

„Her-vor-bringen“ wird von Heidegger verstanden als: „her“ 
aus der Verborgenheit, „vor“ in die Unverborgenheit - wobei 
doch immer der Bezug zur Verborgenheit gewahrt bleibt. Ding 
und Welt werden nicht als gebildete - als faktische - gezeigt, son­
dern die Bildsamkeit selbst wird - im Wechselspiel von Verbor­
genheit und Unverborgenheit - ins Werk zu setzen versucht. 
Hierbei ist die Relation zum „Gegenständlichen“ besonders 
wichtig, jene spezifische Zwischen-Stellung, die Klee hier ein­
nimmt: arbeitend weder abstrakt - weil damit die gegenständliche 
Welt nur negierend - noch gegenständlich - weil dadurch die ge­
genständliche Welt bloß affirmierend und verabsolutierend.321 Bei 
diesem Her-vor-bringen, so notiert Heidegger, „müssen die Ge­
genstände nicht verschwinden, sondern als solche zurücktreten in 
ein Welten, das aus dem Ereignis zu denken“.

„Müssen nicht“ darf (muß) man wohl ebenso als „dürfen nicht“ 
lesen: Es muß im Bild - für den Betrachter spielt hier oft der Bild­
titel eine nicht unmaßgebliche Rolle - eine gegenständliche Asso­
ziation gegeben sein, damit das Hervorbringen thematisiert wird.

321 Als „halbabstraktes Bild“ hatte Gehlen (siehe oben dritter teil, B.VI) diesen 
Bildtypus klassifiziert und beste Zukunftschancen für ihn prognostiziert.

252

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn dieses bleibt sowohl bei gegenständlich darstellender als 
auch bei gegenstandslos (nur mit der Konstellation abstrakter 
Form und Farbe) arbeitender Kunst unthematisch.

Und es scheint, als wolle Heidegger auch den von Klee verwen­
deten Begriff „Zwischenreich“, den Klee selbst in „UmK“ im 
„Gegensatz zur ... ganz irdischen Haltung“ durch „Wasser“ und 
„Atmosphäre“ exemplifiziert322 und der generell als Sphäre des 
Schwebens, des Ubergangs und der Verwandlung zu verstehen 
ist, für die Bezeichnung dieser Haltung heranziehen, also gewis­
sermaßen von der „ontischen“ auf die „ontologische“ Ebene 
heben.323 Denn in seinem Exemplar des Vortrages „Uber die mo­
derne Kunst“ stellt er den Bezug dieses Begriffs zu einer Passage 
auf S. 41 her, in der von der „Dimension des Gegenständlichen“ 
und der „scheinbar willkürlichen ,Deformation‘ der natürlichen 
Erscheinungsform“ die Rede ist. „Zwischen-Reich“ wäre dem­
nach die Dimension des Ereignens und des Anwesenlassens, des 
„Her-vor-bringens“.

Dieses Hervorbringen vollzieht sich im bildnerischen Medium 
natürlich sinnlich - über das Sehen. „Sehen“, den Vollzug des 
sachgerechten Sehens, den die Arbeiten Klees dem Betrachter ab­
verlangen, sucht Heidegger - in kantischer Terminologie - näher 
zu analysieren: „Sehen: (sinnliches) Empfinden/(gegenständliche) 
Wahrnehmung“. Geschieht ein den Arbeiten Klees adäquates Se­
hen, so impliziert es diese zwei Momente - aber nicht im Sinne 
einer Schichtung, nicht in statischer, sondern in zeitlicher Form:

322 UmK 33; vgl. auch: (1964b), 467.
323 Es ist dies die - freilich entscheidende - Kritik, die Heidegger an Klees Selbst­
interpretationen zu üben hätte und, so überliefert es Petzet, auch geübt hat. Es ist 
hier vor allem der Begriff des „Kosmischen“ als eines allzu oft bloß erweitert 
Irdischen (Ontischen) - das Kosmische als „Weltganzes“ -, der der Kritik unter­
zogen wird: „Weiter sagte Heidegger: Klees .philosophische' Bemühungen um 
.Aussage' geschähen nicht zufällig, nicht nebenbei, sondern notwendig. Da liege 
das Schwierige. Dennoch wisse er nicht, was da geschehe: daß die Kunst sich 
wandte. ... daß noch nicht klar sei, inwiefern die Selbstinterpretation Klees (.Kos­
misches' etc.) eigentlich ganz das vorstelle, was in seinem Schaffen geschehe.“ 
(Petzet (1983), 157) - Zum „Kosmischen“ vgl. insbes.: Huggler (1969). - Uber 
das Verhältnis Theorie-Werk vgl. auch: Triska (1979). Triska gelangt zum Re­
sümee, „daß die Quadratbilder ... trotz ihres engen Zusammenhanges mit Klees 
Theorie nicht als deren starre Anwendung zu sehen sind. Sie sind vielmehr ... 
zwar mit seiner Theorie in deutlichem Zusammenhang stehende, in diesem Rah­
men aber dann schöpferisch freie Kompositionen.“ (71)

253

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das „Sehen“ hat sich zu bewegen zwischen einem auf Sinnesda­
ten ausgerichteten sinnlichen Empfinden und einem gegenstands­
klassifizierenden Wahrnehmen. Es darf keinesfalls bei einem 
Aspekt des Sehens stehenbleiben.324

Angemerkt hatte Heidegger in seinem Exemplar „Uber die 
moderne Kunst“ auch die Stelle: „... Gebilde, die abstrakt Kon­
struktionen heißen mögen, konkret je nach der Richtung der her­
angelockten vergleichenden Assoziation Namen wie Stern, Vase, 
Pflanze, Tier, Kopf oder Mensch annehmen mögen.“ (UmK 35) 
Das sachgerechte Sehen der Arbeiten Klees erfordert diesen 
Wechsel der Sichtweise - und es erfordert ihn ständig neu. Es sei 
dies - eine pointierende und für das Verständnis der Heidegger- 
schen Klee-Interpretation überaus wichtige Klee-Paraphrase aus 
„Uber die moderne Kunst“ (45/47) und der „Schöpferischen 
Konfession“ (78) - „die Freiheit der Beweglichkeit der un-end­
lichen Genesis“.325 Und diese „Freiheit der Beweglichkeit“ sei 
„maßgebend“.

324 Vgl. Klee selbst: „... wie das Reale und das Abstrakte zusammentreffen oder 
zusammen auftreten. Ein organischer Zusammenhang und abstrakt lesbare Ele­
mente wirken oft zusammen.“ (1964b, 291) Bezeichnet man Klee, wie immer wie­
der geschehen ist, als „abstrakten“ Maler (vgl. z. B.: Mann (1991), 255: „Mit den 
Malern sind bekannte und bewährte deutsche Kunsthändler nach New York ge­
kommen: Carl Nierendorf zum Beispiel, der hier der Repräsentant des großen 
.abstrakten' Malers Paul Klee ... ist“) - und natürlich ist dieser Begriff durch die 
„abstrakte Malerei“, etwa eines Kandinsky oder Mondrian, geprägt - so geht nach 
Heidegger das Entscheidende verloren. Auch wenn Klee selbst das Wort „ab­
strakt“ bezüglich seiner Kunst gebrauchte - er verstand es doch in einem anderen 
Sinne als dem in der Regel zugrundegelegten: „Als Maler abstrakt sein heißt nicht 
etwa Abstrahieren von natürlichen gegenständlichen Vergleichsmöglichkeiten, 
sondern beruht, von diesen Vergleichsmöglichkeiten unabhängig, auf dem Her­
auslösen bildnerisch reiner Beziehungen.“ (1964b, 72) - In Relation zur abstrakten 
Kunst urteilt P. Cherchi (1979,106) über die Aktualität Klees - und er dürfte unter 
diesem Aktualitätsaspekt die Zustimmung Heideggers finden: „Es ist symptoma­
tisch, daß Klees Werk uns, während selbst die kühnsten Lösungen des Abstraktis­
mus alltäglich geworden sind und veralten, weiter Botschaften mit hohem Infor­
mationswert übermittelt .“
325 „Un-endlich“ wird dabei von Heidegger freilich nicht im Sinne „schlechter“ 
Unendlichkeit, also endloser Dauer verstanden, sondern im Sinne von: nicht vom 
Endlichen, nicht von den „Form-Enden“ bestimmt, diese vielmehr zusammen­
schließend und selbst bestimmend. In der Regel wird „un-endlich“ von Heidegger 
verwendet bei Erörterung des Ge-vierts als des - im Anschluß an Hölderlin (Höld 
176) - „un-endlichen Verhältnisses von Erde und Himmel, Mensch und Gott“. 
„Unendlich“ ist bei Klee vor allem durch den Begriff der „unendlichen Naturge­
schichte“ geprägt und ist insbesondere auf das „Kosmische“ bezogen (vgl. hierzu

254

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Denken und Schaffen in „Dimensionen“ - der Dimension 
der Gestalt, des Gegenstandes, des Inhalts, der Linie, des Hell­
dunkels, der Farbe -, deren Durchlaufen und das Hin- und Her­
gehen zwischen den Dimensionen waren Heidegger so wichtig - 
und wohl auch noch so ausbaufähig für eine zukünftige Kunst326 
-, daß er diesen Begriff in das Register seines Exemplars von 
„Uber die moderne Kunst“ aufnahm.

Und als wollte Heidegger die Probe aufs Exempel machen, fer­
tigt er eine Skizze des Bildes „Heilige, aus einem Fester“ an und 
stellt die Frage: „Wenn man den Bildcharakter auslöscht - was zu 
,seheri -.“ Den Bildcharakter auslöschen, das heißt hier wohl: 
Wenn man die gegenständliche Wahrnehmung „Heilige“, „Fen­
ster“ - als „vorgegebenes Gegenüber“ - nicht mehr zu beachten 
sucht und sich erneut auf das „sinnliche Empfinden“ einläßt. 
Hierbei kann es hilfreich sein, das Bild nicht zur Gänze wahrzu­
nehmen. „Zwischen Nase und Mund nach unten abdecken“, so 
Heideggers Selbstanweisung - die dann, wie wohl jeder, der Hei­
deggers Anweisung folgt, bestätigen kann, zur Frage führt: 
„Noch Antlitz?“ - Es taucht nun vielmehr eine ganz andere ge­
genständliche Assoziation auf: „Kirche, Schiff“.

Zieht man die Bilder heran, deren Titel Heidegger sich in seinen 
Aufzeichnungen notiert hat - und von denen man also annehmen 
darf, daß er sie besonders geschätzt und sich intensiver mit ihnen 
auseinandergesetzt hat -, und stellt sie zugleich in das Gesamt­
werk Klees zurück, so ist es vor allem dieses Moment des Entste­
hens und Sich-Bildens, das hier dominiert.327 Auffallend ist dann, 
daß andere Aspekte - oft von den Interpreten als das Auszeich­

das Kapitel „Der Begriff unendlich als kosmisch-irdische Spannung“ der „Einfüh­
rung“ von J. Spiller zu Klee (1970), 13-17), wird aber auch gelegentlich der Erör­
terung des Spektralfarbkreises verwendet (vgl. 1964b, 469).
326 Man bedenke zudem, daß der Begriff der „gebrochenen Dimension“ die „frak- 
tale Geometrie“ regiert und daß hier die These aufgestellt wird, Naturgebilde wie 
Küstenlinien oder Bergumrisse „sprechen“ nicht in euklidischer, sondern in frak- 
taler Geometrie - seien also weder der eindimensionalen Länge noch der zwei­
dimensionalen Fläche, sondern einem „Zwischen“ (zwischen Eindimensionalität 
und Zweidimensionalität) zuzuordnen.
327 Folgende Titel hat Heidegger notiert: Der Gott des nördlichen Waldes (1922); 
Kleine Felsenstadt (1932); Ruhende Sphinx (1934); Büsser (1935); Harmonisierter 
Kampf (1937); Gesicht einer Gegend (1938); Ernste Miene (1939); Heilige, aus 
einem Fester (1940); Hoher Wächter (1940); Tod und Feuer (1940).

255

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nende der Kunst Klees hingestellt - zurücktreten oder gar keine 
Beachtung finden.328

Wohl in diesem Zusammenhang des Ent-stehens - und nicht als 
Selbstzweck - war Heidegger dann auch das spezifisch „Gemach­
te“ der Werke interessant: Er notiert immer wieder den Mal­
grund, die Art der Farben und die Farbtöne; auch stellte er Bezie­
hungen zwischen den einzelnen Gemälden her und fertigte 
Skizzen über den formalen Aufbau der Werke an.329

Zu den Bildern „Der nördliche Gott“ und „Heilige, aus einem 
Fenster“ notiert Heidegger: „Je weniger gegenständlich gedeutet
- um so erscheinender; bringt die ganze Welt mit sich.“ Wird das 
Gegenständliche zu massiv, drängt es sich zu stark in den Vorder­
grund, so verwehrt es, daß das Erscheinen als solches, die Genese, 
die Ereignung sichtbar wird. Es braucht aber wiederum gerade 
diesen Anstoß des Gegenständlichen, um das Erscheinen als sol­
ches ins Bild setzen zu können.330 In der Rezension der „Ausstel-

328 So z.B.: „Humor“, „Musik“ und „Kulturkreis des Islam“ (Grohmann (1954), 
insbes. 377-382); „primitive Kunst“ und „Einfachheit“ (Lynton (1964), 28 f); das 
„Kindliche“ (vgl. zur Erörterung dieser Interpretation: O. K. Werckmeister, Klees 
.kindliche' Kunst [hier weitere Literatur dieses Interpretationsaspektes], in: 
Werckmeister (1981), 124-178); das (Sexual-)„Symbolische“ (Gohr (1979)); das 
„Symbolische“ im allgemeinen (Giedion-Welcker (1954), 47); das „Humoreske“ 
und „Architektonische“ (F. Klee (1960a), 152 ff u. 191 ff); die „kühle Romantik“ 
(Glaesemer (1987), 13-29); die „Gestaltpsychologie“ (A. Gehlen, in: Z-B 102­
113). - Es wird ersichtlich, daß die Heideggersche Interpretation auf einer anderen 
Ebene ansetzt. Sie konkurriert mit diesen Interpretationen aber dort, wo die nach 
Heideggerschem Verständnis schon prinzipiell nichtmetaphysische Kunst Klees 
mit typisch metaphysisch-ästhetischen Begriffen, wie dem „Symbolischen“, ins 
Reich der Metaphysik zurückinterpretiert wird. Zu kurz, d. h. ohne zum eigent­
lich Revolutionären und in die Zukunft Weisenden vorzudringen, dürften auch 
Interpretationen greifen, die Klee auf die bildnerische Erprobung von Form-, 
Farb-, Bewegungs- und Symbolkonstellationen - also auf das „Pädagogische Skiz­
zenbuch“ - festlegen. Dies alles wäre für Heidegger - mit Klees Selbstverständnis
- noch nicht „Kunst im obersten Kreis“.
329 „Und vergessen Sie nicht, die Materie des Malgrundes und des Farbauftrages 
zu beachten, denn Klee ist vor allen anderen der sensibelste, der erfindungsreich­
ste, der liebevollste Mal-Handwerker.“ (Georg Schmidt: Ansprache zur Eröff­
nung der Paul-Klee-Ausstellung in Hamburg am 2.12.1956; abgedruckt in: 
(1957), 37) Georg Schmidt hatte gegenüber Heidegger den Wunsch geäußert, er, 
Heidegger, möge das Klee-Buch schreiben. Vgl. hierzu: D. Jähnig (1977), 140 und 
Petzet (1983), 158f.
330 Bei den Werken „Kleine Felsenstadt“ und „Harmonisierter Kampf“ spricht 
Heidegger die Beziehung zu Cezanne an, der ja in dieser Hinsicht, also was das 
Verhältnis von Gegenstand und vorgegenständlichen „plans“, dem Gewebe der

256

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lung des Modernen Bundes“ schreibt Klee - ebenfalls von Hei­
degger exzerpiert -, im Bild herrsche „ein Zwang bis zur Un­
kenntlichkeit des Gegenstandes, bis zum Vexierbild“331. Auch 
hier wieder typisch die Formulierung „bis zur“: als äußerste 
Grenze zu verstehen, die nicht - die nicht ein für allemal, d. h. 
ohne wieder errichtet werden zu können - überschritten werden 
sollte, hinüber ins Land des Abstrakten.332

Klee selbst spricht von der „Berechtigung des gegenständlichen 
Begriffes im Bilde“ (UmK 35), sieht im „gegenständlichen Ja­
wort“ (UmK 31), Heidegger hatte sich diese und die mit ihr in 
Zusammenhang stehenden Stellen in seinem Exemplar ange­
merkt, eine wesentliche Bereicherung des rein Formalen und rein 
Farbigen. Und Klees Vortrag „Uber die moderne Kunst“, den 
Heidegger sehr schätzte und zur Vorbereitung eines Seminars 
mit dem Thema „Wort und Bild“ zu lesen empfahl,333 differen­
ziert und korreliert explizit die „Dimension der bildnerischen 
Elementarmittel, wie Linie, Helldunkel und Farbe“, und die „Di­
mension des Gegenstandes“ (UmK 35).

d. Nicht Bilder, sondern Zustände
Bei diesem Her-vor-bringen, für das die Zeit wesenskonstitutiv ist 
- im Gegensatz wiederum zur traditionellen Bestimmung der

plans angeht, eine Klee ähnliche Stellung einnimmt. -Uber die Beziehung Ce- 
zanne-Klee heißt es auch: „Was sich in Cezanne vorbereitet und in Klee beginnt: 
Hervorbringen!“ - Und auch die ostasiatische (zenbuddhistisch inspirierte) Kunst 
wird von Heidegger in den Klee-Notizen erwähnt. Auch hier wird weder abstrakt 
gearbeitet noch gegenständlich im westlichen Sinne. Vielmehr ist das „Gegen­
ständliche“ stets auf das alles gewährende Nichts bezogen. Dieses Erscheinen aus 
dem Nichts „darzustellen“ wird als das Eigentliche der Kunst gesehen. Vgl. hier­
zu: Seubold (1993b) u. (1996a), Vierter Teil, I.
331 Klee (1976), 106 f.
332 Freilich stellt sich dann bei Heideggers Klee-Interpretation die Frage: Warum 
die Präferierung der Kunst Klees? Warum nicht die Einbeziehung der modernen 
Kunst, bei der ein zumindest ähnliches Verhältnis von abstrakter und gegenständ­
licher Ebene vorliegt. Heidegger wäre also - das Problem war ja bereits bei der 
Cezanne-Interpretation virulent - genötigt, Klees Bezug zur gegenständlichen 
Sphäre zu konkretisieren - oder eben die Exklusivität Klees aufzugeben. Zu ersten 
Versuchen einer Absetzung Klees vom Surrealismus vgl. z.B. Haftmann (1950), 
115-119; zum Verhältnis Klee-Avantgarde im allgemeinen vgl. Temkin (1987) so­
wie Cherchi (1979). Vgl. auch oben dritter teil, C.I.4.b.
333 Vgl. Petzet (1983), 65.

257

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Malerei als Raum-Kunst334 wird für Heidegger nun die Bezie­
hung von Dargestelltem und Betrachter bedeutend: „Der gemäße 
Anblick zu finden“. Gilt dieses Postulat, unspezifisch verstanden, 
auch für die traditionelle Kunst, so erhält es bei Klee doch einen 
anderen Sinn und erfüllt sich auf andere Weise.

„Bilder“ - im pointierten Sinn als metaphysische, Seiendes in 
seinem „Aussehen“ darstellende Gebilde - sind Heidegger ein 
„vorgegebenes Gegenüber“: Sie sind im Grunde „fertig“, konsti­
tuiert bevor der Betrachter sie rezipiert. Demgegenüber symboli­
siert Heidegger die Beziehung zwischen den Gemälden Klees und 
dem Betrachter mit den Zeichen „^|^“ oder auch „<=^“ - wo­
durch die zwei konstitutiven Komponenten bezeichnet werden 
sollen, die in der rechten, alles entscheidenden Weise Zusammen­
kommen müssen, damit sich etwas „ereignet“.

Und in der Tat stellt Heidegger eine Beziehung dieses mit zwei 
Pfeilen symbolisierten Geschehens mit dem Grundwort „Ereig­
nis“ seiner Spätphilosophie her - der Wortbildung und der Sache 
nach. So hatte Heidegger, um die Seins- und Ereignisproblematik 
recht zu fassen, immer wieder betont, daß man Mensch und Er­
eignis nicht als voneinander getrennt und jeweils für sich seiend 
verstehen dürfe, sondern daß hier immer schon der Bezug kon­
stitutiv ist und nicht erst im nachhinein hinzutrete (vgl. z. B. SvG 
158). Die Symbolik „^|^, <=^“ gilt also, in dieser Allgemein­
heit, auch für das Verhältnis von Mensch und Sein bzw. Ereignis. 
So ist es auch nicht verwunderlich, sondern nur konsequent, 
wenn Heidegger das Wort „Erblickung“ bildet und mit „Ereig­
nis“ in Zusammenhang bringt. Er notiert: „Wo verbirgt sich bei 
Klee das Höchste und Tiefste des Seyns (das Ereignis der Fuge). 
Das Schöne - Ereignis und Erblickung.“ Wie sich im Ereignis das 
Sein mit seinen Sinnbezügen zuschickt (vgl. ZSD 22), so wird in 
der Erblickung ein Sinngehalt manifest, erst in dieser konstituiert 
- und nicht vom Betrachter etwas schon Vorgegebenes bloß nach­
vollzogen. Für dieses Sinn-Geschehen schreibt Heidegger auch 
„An-Blick“. „An-Blick“ ist, gemäß der Symbolik „^|^“, nicht 
ein einseitiger, nur vom Betrachter ausgehender Vorgang, sondern

334 Vgl. Klees Verdikt („Gelehrter Wahn“ , SchöKo 78) über die in Lessings Lao- 
koon aufgestellte „klassische“ Bestimmung der Malerei als Raum-Kunst.

258

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ebenso wird der Betrachter vom Werk „angeblickt“: „Erblicken - 
den Anblick“.335 Diese Beziehung sieht Heidegger noch im grie­
chischen „0^15“ festgehalten, das er anläßlich einer Erörterung 
von „Sehen“ notiert und das ja sowohl „Sehen, Erblicken“ als 
auch „Aussehen, Erscheinung“ bedeutet.

In diesem Zusammenhang nun geht Heidegger so radikal vor, 
daß er den Bildbegriff verabschieden zu wollen scheint. So notiert 
er: „Nicht Bilder - sondern Zu-stände“. „Nicht mehr bloß 81S05 

und Verknüpfung solcher.“ „Bild“ ist hier gedacht im Sinne des 
metaphysischen „81S05“: im „Aussehen“ dargestelltes „Seiendes“. 
Und diese Notate müssen in Zusammenhang mit dem Notat ge­
lesen werden, daß „Bilder“ ein „vorgegebenes Gegenüber“ sind, 
daß also für „Bilder“ die Beziehung von Betrachter und Darge­
stelltem nicht konstitutiv ist, sondern nur akzidentell, daß zumin­
dest - verglichen mit den Gemälden Klees - diese Beziehung un­
tergeordnet bleibt.336

„Zustände“ meint dagegen - im Gegensatz zum „vorgegebenen 
Gegenüber“: Die Betrachter-Bild-Relation ist nicht im Sinne 
einer Produkt-Rezipient-Relation zu nehmen. Produkt und Be­
trachter sind hier „aufgehoben“, das „Bild“ ist nicht schon 
„fertig“, sondern birgt in sich eine zu lesende Textur, die reich 
an Lese-Möglichkeiten ist, die vom Betrachter zu aktualisieren 
sind - und je neu aktualisiert werden können. Diese Potentiale 
sind nicht eindeutig auf ihre Aktualisierung hin fixiert, es gibt also 
keinen eindeutigen Bild-Sinn, sondern die Zusammen-stände von 
Sinnpotentialen, die von vornherein auf einen „lesenden“, inter­
pretierenden, sinngebenden Betrachter ausgerichtet sind und von 
diesem je und je aktualisiert werden müssen. Daher das Notat: 
„Maßgebend: die Freiheit der Beweglichkeit der un-endlichen 
,Genesis‘.“337

335 Vgl. Klee, ÜmK 33: „Die gegenständlichen Bilder blicken uns an
336 Vgl. hierzu die „Erinnerungen“ Lothar Schreyers: „,Nein!‘ antwortete Paul 
Klee sehr ernsthaft. ,Ich überschreite weder die Grenzen des Bildbegriffs noch 
der Bildkomposition'.“ (1956, 170) Freilich sollte man sich hierdurch nicht irritie­
ren lassen: Es liegen jeweils andere Bildbegriffe zugrunde.
337 Klee formuliert: „Durch solche Bereicherung der formalen Symphonie (d.h.: 
durch das Zusammenstehen der Elemente, um Formen oder Gegenstände zu bil­
den, G. S.) wachsen die Variationsmöglichkeiten und damit die ideellen Aus­
drucksmöglichkeiten ins Ungezählte.“ (SchöKo 78)

259

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch diesen Interpretationsaspekt kann man, was Heidegger in 
seinen Exzerpten z. T. auch tat, mit Klees theoretischen Äußerun­
gen aus der „Schöpferischen Konfession“ absichern, so etwa mit 
folgenden Passagen: „... das Kunstwerk ist in erster Linie Gene­
sis, niemals wird es rein als Produkt erlebt.“ (Heidegger pointiert: 
„die Freiheit der Beweglichkeit der un-endlichen Genesis“.) „... 
des Beschauers wesentliche Tätigkeit ist zeitlich ... Dem gleich 
einem weidenden Tier abtastenden Auge des Beschauers sind im 
Kunstwerk Wege eingerichtet.“ (SchöKo 78)

e. Das Sichtbare und das Unsichtbare
Aus der „Schöpferischen Konfession“ zitiert Heidegger den lapi­
daren Satz: „Kunst gibt nicht das Sichtbare wieder, sondern macht 
sichtbar“ (76) - und fragt ebenso lapidar: „Was? Das Unsichtbare 
und woher und wie dieses bestimmt?“

Das Sichtbare - das sind die Dinge der Erscheinungswelt, auf 
die man sich bezieht, über die man sich im gemeinschaftlichen 
Weltbezug geeinigt, über die man sich verständigt hat, da sie 
„vor Augen“ liegen. Im Gegensatz dazu soll nun das alles fundie­
rende Unsichtbare, das Ur-bildliche thematisiert werden; dieses 
ist sichtbar zu machen.

Die Frage ist nun, wie die Kunst das „Unsichtbare . sichtbar“ 
machen kann, welcher Sinn hier „sichtbar“ zukommt. Denn das 
gegebüber dem „Vor-bildlichen“ „Ur-bildliche“, die gegenüber 
den „Form-Enden“ „formenden Kräfte“ können natürlich nicht 
in dem Sinne sichtbar werden, wie der definite Gegenstand es ist. 
Dies „Urbildliche“ bekundet sich ja in den Sinnpotentialen, die 
auf den „eingerichteten Wegen“ durch die „Tätigkeit des Be­
schauers“ aktualisiert werden müssen und je neu - „die un-end­
liche Genesis“ - aktualisiert werden können. Erst diese Wege ge­
ben allem „Seienden“ das „Aussehen“ - sie selbst aber können 
nicht auf „Aussehen“ festgelegt werden.

Und doch können diese Wege nur im bildnerischen Medium, 
u.d.h. durch Sichtbares (qua definite Form und Farbe und deren 
Relationen) sichtbar werden: Das Sinnliche ist absolut notwendig, 
und Sinn-potentiale sind immer in des Wortes „Sinn“ doppelter 
Bedeutung zu verstehen. Klee selbst spricht diesen Zusammen­
hang in seinem Vortrag von 1924 an. Er betont, daß „nicht nur

260

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesehenes mehr oder weniger temperamentvoll wiedergegeben“ 
werde, sondern „geheim Erschautes“ (UmK 49) sichtbar gemacht 
würde. Das geheim Erschaute ist nach Klee aber „erst ganz ernst 
zu nehmen, wenn es sich mit den passenden bildnerischen Mitteln 
restlos zur Gestaltung verbindet“ (ebd.). Doch bezeichnender­
weise - und es hängt mit der Frage zusammen: „Und woher und 
wie dieses bestimmt?“ - klammert Heidegger bei der Lektüre 
„restlos“ ein.

Die vielen, sich im Bild bekundenden Sinnpotentiale entsprin­
gen nach Heidegger einer Quelle, die selbst nicht zureichend 
sichtbar zu machen ist, da diese Quelle mit all ihrem Reichtum 
letztlich nicht zu erschöpfen ist. Sie ist nicht nur unsichtbar, sie 
ist - so notiert Heidegger im Anschluß - auch „unhörbar“ und 
„unsagbar (im Aussagen), aber auch und gerade in der eigentli­
chen ...“33S. An anderer Stelle heißt es: „Sprache wird Werk - aber 
nie die Sage.“ 338 339 Die „Sage“ ist die Quelle der „Sprache“. Und 
diese Quelle des im Bild Sichtbaren bezeichnet Heidegger in den 
Klee-Notizen auch als „Stimme der Stille“ und setzt diese Stimme 
in Beziehung zur „Sage“. Diese Stimme, so fügt er erläuternd hin­
zu, sei weder „Laut“ noch „Spruch“, sondern „das Stimmen als 
fügend-regen(des), einfaltend-entfaltendes, enteignend-ereig- 
nen(des) Bergen des Gevierts“.340

338 Hier fehlt das sinngebende Wort. Heidegger hat es wohl nicht bloß „verges­
sen“. Vermutlich hat er gesucht - und nicht gefunden. Zu ergänzen ist - freilich 
nur in einem ersten Anlauf, der sich selbst wieder zurücknehmen muß - „Sprache“ 
oder vielleicht auch „Sage“.
339 Vielleicht gehört es zu den bedeutendsten und faszinierendsten Analogien zwi­
schen dem Heideggerschen Denken und dem bildnerisch-poetischen Schaffen 
Klees, daß mit Hilfe des Kleeschen Schaffensprozesses - vom Beginn des Setzens 
abstrakter Elemente über das „Sich-Bilden“ der Gestalt bis hin zu dem, was Klee 
„die Bilder taufen“ nannte (also die Titelgebung; vgl. Haftmann (1950), 110) - das 
Verhältnis von Sage und Sprache näher und konkreter herausgearbeitet werden 
kann. Es ist dies einem zukünftigen (Kunst-)Denken aufgegeben.
340 Ausgehend von einer schematischen Zeichnung aus Klees Aufsatz „Wege des 
Naturstudiums“, spricht auch Werner Haftmann (1950, z.B. 71/73/88/99) vom 
„Geviert“ bei Klee (der den Begriff auch selbst gebraucht) - versteht darunter aber 
nicht, wie Heidegger, Sterbliche, Unsterbliche, Himmel und Erde, sondern die 
Einheit von „Mensch (Ich) und Ding, Irdischem und Himmlischem (Kosmi­
schem)“. - Zu Heideggers „Stimme der Stille“ vgl. auch das Klee-Gedicht „Eine 
Art von Stille leuchtet zum Grund“ (1960, 93). Eine handschriftliche Abschrift 
dieses Gedichtes lag, zusammen mit vier weiteren Gedichten Klees, in dem zum 
Bestand der Heideggerschen Bibliothek gehörenden Buch: Novalis, Die Lehrlinge

261

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hier stößt man auf einen der heikelsten Punkte der Heidegger- 
schen Klee-Interpretation. Aber immerhin hätte sich Heidegger 
hier wiederum, in Ansätzen, auf Klees theoretische Schriften be­
ziehen können. Zitiert wurde bereits die Stelle vom „geheim Er­
schauten“. In Relation zu diesem „geheim“ steht die Passage aus 
der „Schöpferischen Konfession“, in der Klee „hohe Formfragen“ 
behandelt, die aber noch nicht Kunst „im obersten Kreis“ seien. 
Denn im obersten Kreis stehe „hinter der Vieldeutigkeit ein letz­
tes Geheimnis, und das Licht des Intellekts erlischt kläglich“ (79).

So weit Heideggers Interpretation der Kunst Klees.
Von seiner Cezanne-Interpretation hebt sie sich vor allem ab 

durch das Zusammenspiel von Kunsterfahrung und Rezeption 
der Ästhetik Klees, deren elementare Begriffe Heidegger mit sei­
nen eigenen philosophischen Kategorien konfrontiert. Auf fun­
damentaler Ebene aber sind beide Ansätze derselben Intention 
verpflichtet: Kritik des die abendländische Kunst auszeichnenden 
Prinzips der „Darstellung“ nicht durch die Propagierung von Ab­
straktion - die vielmehr selbst der „Metaphysik“ geziehen wird -, 
sondern durch Rückführung der Darstellung auf den Darstellung 
erst ermöglichenden Grund. In diesem Sinne geht es Heidegger 
nicht mehr um Kunst im traditionellen Sinne, sondern um etwas 
„Ursprünglicheres als Kunst“ (vgl. erster teil, D.II.3).

Heideggers Cezanne- und Klee-Interpretation weisen hinsicht­
lich ihrer Fundamentalinterpretamente, des Wechselspiels von 
Gebung und Entzug (der Ereignis-Enteignis-Struktur) sowie der 
Kritik des einen präsenzmetaphysischen Darstellungssinnnes (ge­
genständlicher oder ungegenständlicher Malerei), deutliche Ana­
logien zu Gehlens Thematisierung des Prinzips der Identitätsirri­
tation auf. Denn mit „Vielschichtigkeit“ und „Spannung“, mit 
dem Umspringen des einen gefundenen Bildsinnes in einen neuen 
Sinn wollte ja auch Gehlen der Spannungslosigkeit dekorativ-ab­
strakter Malerei abhelfen.

Dabei geht das von Gehlen thematisierte Prinzip der Identitäts­
irritation, insbesondere natürlich in der Konkretion durch das 
„halbabstrakte Bild“ Kleescher Provenienz (vgl. dritter teil,

zu Sais/Paul Klee, 51 Zeichnungen, Bern 1949. Der Urheber der Abschrift war 
nicht zu ermitteln.

262

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


B.VI), in Heideggers Thematisierungen auf - diese aber gehen 
weit über Gehlens letztlich im Horizont des „post-histoire“ ver­
bleibendes Anliegen hinaus.341 Und wenn Heideggers Interpreta­
tionen an Umfang und Differenziertheit hinter Adornos Berg­
Interpretationen auch Zurückbleiben, so stehen sie, was den sub­
stantiellen Gehalt betriffi, mit diesen doch auf einer Ebene: Kunst 
verweigert sich der Darstellung einer präsentischen Sinn- und 
Gestalteinheit und arbeitet statt dessen an einer polyvalenten 
Grundstruktur. Diese Struktur vermag durchaus Gestalt und Sinn 
zu generieren - Gestalt, Sinn und Einheit können sich aber nicht 
als ab-solut behaupten, sondern werden von der Struktur wieder 
destruiert. Kunst dieser Art ist ein un-endlicher Generierungs­
und Destruierungssprozeß.342

341 Deshalb können Gehlens Thematisierungen bezüglich dieses Prinzips im fol­
genden vernachlässigt werden; die Interpretation kann sich diesbezüglich auf Hei­
degger und Adorno beschränken. Gehlens Äußerungen zu Cezannes späten 
Landschaftsbildern (Z-B 160) - sie seien nicht nur „schwer zugänglich“, sondern 
gar „zugemauert“ - gehören durchaus nicht zu seinen besseren und - die Zukunft 
der Kunst betreffend - produktiven.
342 Adorno ist freilich, was die Malerei betriffi, auf einem Auge blind. Was er 
Picasso durchgehen läßt, das kritisiert er bei Strawinsky aufs heftigste - so z.B. 
auch den Klassizismus Strawinskys, der sich ja u. a. an Picassos Klassizismus aus­
gerichtet hatte. Kritisch zu betrachten wäre im Zusammenhang dieser Arbeit aber 
insbesondere Adornos Behauptung, Bergs Musik-Struktur finde „ihre Korrespon­
denz ... erst ganz in der Beschaffenheit mancher wuchernd entgegenständlichter 
Gebilde der jüngsten Malerei und Plastik“ (13, 374). Nun ist nicht ganz klar, an 
wen Adorno 1968 diesbezüglich gedacht hat. 1961 (vgl. 16, 416) stellt er die Bezie­
hung zum „Tachismus“ her und nennt Bernard Schultze, der von „Gewusel“ spre­
che; um dieses Gewusel, so Adorno, sei es auch Berg zu tun. Sieht man in diesem 
Hinweis Adornos mehr als ein vordergründig-aktuelles Aufpolieren von Bergs 
Musik - Adorno betont, daß das den Tachismus beherrschende Differentialprin­
zip bei Berg Jahrzehnte vorher angewandt wurde -, so ist die Analogie doch sehr 
fragwürdig. Der Tachismus bietet das Gewusel als Gewusel dar, also in einem 
positiv-affirmativen Sinn, während bei Berg das „Gewusel“ mehr ist und weniger: 
mehr, da aus ihm sich die Gestaltung bildet, weniger aber, weil es nicht als positi­
ver Bestand vorgezeigt wird, sondern sich immer nur in seiner Auflösungstendenz 
gibt, dem „Rückruf ins Nichts“ folgt. - Die Analogie ist - dies sollte sich gezeigt 
haben im Vorhergehenden - weitaus angemessener herzustellen zu Cezanne und 
zu Klee: Auch hier sind die Differentiale kein positiver Selbstzweck, sondern Ele­
mente, aus denen die Gestalt sich ergibt, als Gestalt sich aber immer wieder in die 
Textur der Elemente auflöst. Adorno selbst hat in der „Ästhetischen Theorie“ (7, 
426) gemutmaßt, daß die „Harmonie“ der „abstrakten und konstruktiven“ Kunst 
„ästhetisch .„im Niedergang“ sei: ihr ist das Spannungsmoment, die „Beziehung 
... zum Objekt“, mithin auch dessen Deformation und das Schreckhafte dieser 
Deformation, abgeschnitten. (Die Relation zur Musik ist an dieser Stelle zumin­

263

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Damit aber bricht das abendländische Werk- sowie Produkti­
ons- und Rezeptionsverständnis um. Der Kunst und Ästhetik 
wird ein Terrain erschlossen, auf dem sie ihre alten Probleme neu 
zu sichten und womöglich zu lösen vermögen. Der vor-sichtigen 
Vermessung dieses neuen Terrains und der Pointierung der Inter­
pretationen Gehlens, Adornos und Heideggers dient der nun fol­
gende Abschnitt.

dest in einem metaphorischen Sinne hergestellt: die „Dissonanz“ der peinture 
müsse auf die „Konsonanz“ des Objekts bezogen bleiben.) Die Beziehung Berg­
Klee wird von Adorno zwar unter interessantem Aspekt, dem der Freiheit gegen­
über dem Material und des Untergehens des allgemein Ästhetischen im spezifi­
schen Material, hergestellt, bleibt aber zu undifferenziert-allgemein (vgl. O.L. 
177). Und auch die Analogie von Bergs Musik zu Cezannes „realiser“ wird von 
Adorno nur bezüglich der Klangfarbe, also der Instrumentation bemerkt, nicht 
bezüglich der Kompositionsstruktur als solcher (vgl. 13, 430 u. 18, 481). Adornos 
Interpretation der modernen Malerei agiert also nicht durchaus auf dem Niveau 
seiner Berg-Interpretation - wie eben auch Heideggers Musikinterpretation nicht 
die Höhe seiner Cezanne- und Klee-Interpretation erreicht.

264

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resümee und Ausblick: Die Impulse generativ­
destruktiver Ästhetik für die gegenwärtige Kunst 
und Ästhetik-Situation

Die Kunst erweitern?
Geh in die Enge der Kunst! 
Und setze sie - und 
dich mit ihr - frei!
NACH P. CELAN

Es dürfte zu den frappierendsten künstlerischen Erfahrungen ge­
hören, daß anfängliche Intentionen einer gleichsam subkutanen 
Veränderung unterliegen: Das Ergebnis des Produktionsprozes­
ses ist ein anderes als das ursprünglich intendierte. Auch dem 
Denken ist diese Erfahrung nicht fremd. Nur ist die Veränderung 
auf diesem Felde oft noch verborgener, dem Denkenden selbst 
bisweilen gar nicht bewußt. Solch einer Bewegung - nicht ein zu 
Kritisierendes, sondern eine Art Legitimation der Ursprünglich­
keit des Gedankens - war Gehlens, Heideggers und Adornos 
Denken ausgesetzt. Sie wurden dadurch in kaum noch zu über­
schauende Gefilde getragen, die ein neues ästhetisches Denken 
und auch künstlerisches Handeln ermöglichen: Es sind die Gefil­
de einer nicht mehr einsinnigen Ästhetik. Im folgenden seien nun, 
vor-läufig, d.h. auch: lückenhaft und unzureichend, einige Orien­
tierungsmarken dieser Ästhetik erörtert. Dabei ist, nach einer 
Pointierung des Anliegens Adornos, Heideggers und Gehlens 
(I), noch einmal auf das jeweils kritische Moment dieser Interpre­
tationen (II/V/XI) sowie der „postmodernen“ Konzeption (VII) 
einzugehen.

265

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


I. Die „latente Moderne“: Geburt der generativ-destruktiven
Ästhetik aus der „Einverleibung“ der Sinn-Negation der 
Innovationsmoderne

Adorno und Heidegger, dies sollte bislang deutlich geworden 
sein, geht es nicht um ein Berg- bzw. Cezanne- oder Klee-Revival. 
Ein solches Unterfangen wäre sinnlos. Es fehlt durchaus nicht an 
Kritik. Beispielsweise werden Bergs traditionale Anleihen und 
das zu ontische Selbstverständis Klees („Kosmisches“) moniert. 
Doch steht diese Kritik nicht im Vordergrund. Im Vordergrund 
steht die Erarbeitung der Struktur dieser Kunst. Durch Konzen­
tration auf diese Struktur und das Vernachlässigen bzw. absichts­
volle Übergehen anderer Momente und Aspekte (und die hier 
vorgelegte Interpretation „in systematischer Absicht“ wollte die­
se Tendenz nicht ausgleichen, sondern verstärken) wird eine Art 
generativ-destruktiver Ästhetik ent-deckt.

Die generativ-destruktive Ästhetik ist also weder ein ohne 
exemplarische Kunstwerke gewonnenes Gedankenkonstrukt, 
noch erschöpft sie sich im Propagieren einer bereits in den Wer­
ken Cezannes, Klees und Bergs vorliegenden Struktur. Gewiß 
manifestiert sich hier - wer wollte leugnen, daß die „kunstprakti­
sche Funktion“ der Ästhetik ein gefährliches Unterfangen ist - 
ein prekäres Verhältnis von Ästhetik und Kunst. Und mögen 
Adornos und Heideggers Interpretationen in manchen Punkten 
den selbstgesetzten Ansprüchen auch nicht genügen, in anderen 
vage und unrealisiert bleiben - von der grundlegenden Intention 
dieser Interpretationen sollte man sich nicht zu behend verab­
schieden.

Deren unschätzbarer Vorteil liegt zunächst darin, daß man den 
in diesen Interpretationen sich auskristallisierenden Begriff einer 
anderen Moderne bzw. anderen Kunst nicht bloß neben der ver­
stummenden Moderne als eine Art „besserer“ Kunst zu reklamie­
ren vermag, sondern daß es guten Sinn macht, diese andere Kunst 
unter dem Gesichtspunkt der „Einverleibung“ des Endes der 
Kunst zu verstehen. Diese andere Kunst entsteht erst aus der In­
tegration der Sinn-Negation der Moderne. Sie begreift das Ende 
der Kunst - die Elimination des Ausdrucks und Sinns - als de­
struktiven Prozeß im jeweiligen Kunstwerk. Sie verabsolutiert,

266

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„verdinglicht“ die Negation damit nicht in der Darstellungsver­
weigerung als das neue Positive, sondern faßt die Negation als 
konstitutives Moment ihrer eigenen Struktur.

Durch diese Kunst-Struktur kann man, nach dem Tod der 
Kunst durch integrale Sinnleere, durch Elimination jeglichen 
Ausdrucks und abstrakte Traditionsnegation, der Kunst einen 
neuen Sinn geben, ohne deshalb auf billige traditionale Anleihen 
zurückgreifen zu müssen: Kunst verfällt nicht der bloßen Sinn­
Negation und kehrt doch auch nicht zum überholten tonalen 
und expressiven Komponieren bzw. zur überholten figurativen 
Malerei zurück; Kunst setzt Ausdruck und Sinn - und sie kann 
dies und „darf“ dies, weil sie diese nicht affirmativ und als An- 
sich-Sein setzt, sondern erzeugt und zerstört durch ihr eigenes 
Kompositionsgesetz. Kunst erarbeitet eine „Struktur“, ein „Ge­
webe“ - Geschichtetes, Nebeneinander- und Ubereinandergeleg­
tes -, läßt aus dieser Struktur die „Gestalt“ und „Figur“ entstehen 
und nimmt dieses Entstandene wieder in die Struktur zurück. Sie 
destruiert und produziert in einem. Diese Kunst sagt nicht durch 
Verweigerung, Ausdruck, Gestalt und Tradition sind nicht mehr 
möglich, sondern sie zeigt es in der und durch die Faktur, in der 
Thematisierung der Negation - und gewinnt eben dadurch ihre 
Gestalt, ihren Ausdruck und Traditionsbezug. Der destruktive 
Prozeß ist selbst ein Sinngeschehen; er mutiert - als „Umkeh­
rung“ und „Krebs“ gleichsam - zum generativen Prozeß: Der 
Abbau eines Sinnes ist die Ermöglichung des Aufbaus eines 
neuen.343

Kunst dieser Art, die auf den Tod der „Fortschrittsmoderne“ 
antwortet, ist in jedem Falle „modern“ im Sinne von „auf der

343 Diesen generativ-destruktiven (oder de-kom-positorischen, de-kon-strukti- 
ven) Prozeß an der Faktur der Werke aufzuzeigen, haben die „postmodern-de- 
konstruktiven“ Ästhetiker, hat auch Derrida versäumt. Was bislang an Interpreta­
tionen von ihm vorliegt (vgl. etwa 1986, 1988, 1992a, 1992b, 1993) ist 
diesbezüglich enttäuschend. Es wird kaum auf die spezifische Faktur der Werke 
eingegangen. In Derridas Interpretation von Baudelaires Text „La fausse mon- 
naie“ etwa werden die „semantischen und narrativen Tatsachen“ eklatant vernach­
lässigt (vgl. Zima (1994), 80). Derrida funktionalisiert den Text zum Beleg für 
einen semantischen Sachverhalt, der für ihn schon längst geklärt war: daß es einen 
konsistenten Sinn von „Gabe“ nicht gibt. In dieser Art Umgang mit Kunst setzt 
sich genau der Zug an Heideggers Kunstdenken fort, den es zu überwinden gilt: 
sein sublimer Ikonoklasmus (vgl. zweiter teil, B).

267

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Höhe der Zeit“; nur ist sie eben nicht mehr ausschließlich dem 
eingeschränkten und zu kurz gefaßten Sinn von „Fortschritt in 
der Materialbeherrschung“, „Reduktion“ und „Traditionsnega­
tion“ verpflichtet. Adorno sieht sich ja deshalb genötigt, Begriffe 
wie „anachronistisch modern“, „unverwelklich modern“, „laten­
te Moderne“, „wahre Moderne“ zu bilden; und Heidegger spricht 
von einem „Wandel der Kunst“, der nun - modo, nach dem Ende 
der metaphysischen Kunst - an der Zeit wäre.

Doch wird diese latente Moderne bzw. andere Kunst möglich 
erst aufgrund eines „Materials“ - und damit partizipieren Bergs 
Kompositionen und Cezannes und Klees Gemälde natürlich auch 
an der Moderne im Sinne des Materialfortschritts -, das nicht 
mehr an Tonalität bzw. Gegenständlichkeit gebunden, wenn­
gleich - das spielt in Adornos und Heideggers Interpretation ja 
eine maßgebliche Rolle - auf diese bezogen bleibt; eines Mate­
rials, das aber auch nicht mehr essentiell durch Zwölftontechnik 
bzw. abstrakt-geometrische sowie abstrakt-informelle „Darstel­
lung“ fixiert wird und damit auch keine neue Positivität erhält. 
„Form“ ist bei Berg, Cezanne und Klee nicht Setzung, Präsenz, 
Symbolik, sondern „negative Totalität“ (Adorno) bzw. „Bildsam­
keit“, nicht Gebildetheit (Heidegger).

Damit erlangen Bergs Musik sowie Cezannes und Klees Male­
rei - auch „im Verhältnis zu aller anderen neuen“ Musik (Ador­
no), auch im Verhältnis zu „Surrealismus“, „abstrakter“ und „ge­
genstandloser Kunst“ (Heidegger) - „ein radikal Neues“ (Adorno 
13, 373), ein „ganz anderes ,Element‘“, ein nicht mehr „metaphy­
sisches“, der Präsenz und Symbolik verpflichtetes Gepräge (Hei­
degger 5, 67).

Man geht kaum zu weit, wenn man mit Adorno in Berg, nicht 
in Schönberg, Webern und Cage, wenn man mit Heidegger in 
Cezanne und Klee, nicht in Duchamp, Mondrian und Newman, 
das eigentlich Moderne und mithin in die Zukunft Weisende be­
gründet sieht.344

Nicht weniger also ist der „nicht mitgekommen“ (Adorno), der

344 Eine Interpretation exemplarischer Positionen einer generativ-destruktiven 
Struktur in Literatur, Architektur und Skulptur hoft der Verfasser in Kürze vor­
legen zu können - Voraussetzung für die systematische Erarbeitung einer genera­
tiv-destruktiven Ästhetik.

268

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur die traditionsnegierende Moderne bei Berg, Cezanne und 
Klee sieht, als der, der das Romantische und Traditionelle als es­
sentiell bei ihnen erachtet. Und doch ist ihre Kunst kein Mittel­
weg, kein bloßes Lavieren zwischen diesen beiden Polen. Das 
ginge am Entscheidenden vorbei. Ihre „latente“ radikale Moderne 
besteht in der Kunst einer Gestaltung „aus dem Nichts ins Nichts 
hinein“, besteht in einer generativ-destruktiven Struktur: Im 
„Nullpunkt“ entspringt die „unendliche Fülle“ der „zweiten 
Welt“. Als gemäßigt modern bekundet sich diese Kunst nur für 
den, der diese Radikalität - Gestaltgenese und Gestaltdestruktion; 
mehrschichtiges Wahrnehmen; Sensibilität für das Unsichtbare, 
Unhörbare und Unsagbare; Dialektik von Wahrnehmbarem und 
Nichtwahrnehmbarem - nicht gewahrt, weder im Sehen und Hö­
ren noch in der Analyse, nur für den, der „der Paradoxie eines 
Gewebes nicht gewahr wird, das ebenso dicht gesponnen ist, wie 
die Hand, die es wirkt, das Gewirkte demontiert“ (Adorno 13,
374).

Und insofern die Kunst heute weder ihre Sinn-Negation als 
neue Positivität zelebrieren noch ihren Sinn aus dem Fundus der 
Tradition leihen kann, als hätte es die „Fortschrittsmoderne“ - 
und das Recht dieser Moderne - nie gegeben, insofern ist die 
„latente Moderne“ die „wahre Moderne“ (Adorno 13, 374): Das 
Eigentliche, das „Herz“ der Moderne liegt nicht in einer sich 
affirmativ gebärdenden A-Tonalität oder Un-Gegenständlichkeit, 
nicht in einem bloßen Anti- zur tonal ausgerichteten Musik und 
gegenständlich ausgerichteten Kunst; die „wahre Moderne“ liegt 
in der Auflösung der Gestalt und in einem auf die Auflösung der 
Gestalt bezogenen Hervorbringen der Gestalt.

Nicht auszuschließen, daß Adorno und Heidegger damit einer 
krankenden, todgeweihten Kunst ein Heilmittel dargeboten ha­
ben; daß sie damit den Keim legten zur Gründung einer in die 
Zukunft weisenden und die metaphysisch-einsinnige Form-In- 
halts-Ästhetik überwindenden neuen Kunstphilosophie.

Die These von der „Erschöpfung“ und vom „Ende der Kunst“ 
hätte dann einen neuen Sinn. „Erschöpft“ und „am Ende“ wäre 
nicht die Kunst, sondern ausschließlich die auf ein-sinnige Dar­
stellung und vorgegebene Einheit beruhende, der Anwesenheit 
verpflichtete Kunst. Die von Gehlen, Adorno und Heidegger so

269

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eindringlich beschriebenen „äußersten Enden der Sackgasse“ 
(Gehlen) bilden das Nadelöhr, durch das die Kunst gegenwärtig 
gehen muß. Aber eben diese Erschöpfung und deren unzurei­
chende Bewältigungsversuche zwingen die Kunst, ihr Fundament 
tiefer zu legen; sie zwingen die Kunst auf den Grund der Generie­
rung, des Anwesen-lassens und der Ent-stehung zurück.

Erschöpfung ist auch als Er-Schöpfung zu lesen: das Präfix 
„Er-“ nicht im Sinne der Ausschöpfung der Möglichkeiten ver­
standen, sondern als Verstärkung und Grund der Schöpfung - 
ohne doch den Mythos des Genies, schon gar des Genies, das 
„aus dem Bauch heraus“ schaffe, bemühen zu müssen. Mit 
Adorno und Heidegger sollte man sich bemühen, in diesem 
„Zwischen-reich“ (Klee) ein kaum noch gesehenes Potential zu 
erblicken. Goethes „Niemand kann ich glücklich preisen, der des 
Doppelblicks ermangelt“ kann hier als leitendes Motto dienen: 
Er-Schöpfung muß als Ende und Anfang gelesen werden. In den 
Totengesang der „Erschöpfung“ hat man also nicht unisono ein­
zustimmen, sondern polyphon auf „geheime Doppelschrift“ 
(Goethe) aufmerksam zu machen.

Der Fortschritt, um den es im gegenwärtigen Stadium der 
Kunst geht, ist nicht einer von einem - veralteten - Stil zu einem 
anderen - neuen - Stil. Der Fortschritt ist als Fort-Schritt ein 
Schritt fort von der letztlich unheilvollen, weil nicht zureichend 
reflektierten modern-ästhetischen Fortschrittslogik. Der Fort­
schritt ist auch nicht als Rückschritt in vormals Zeitgemäßes (Ce- 
zanne, Klee, freie Atonalität) und damit selbst in der modernen 
„Logik des Abbaus“ und der „Erschöpfung“ Stehendes zu verste­
hen. Der Rückschritt ist ein Rück-Schritt im Sinne des Schrittes 
zurück, nämlich in den Grund des Anwesen- und Abwesen-las- 
sens. Der Fort-schritt beziehungsweise Rück-Schritt in das „Zwi- 
schen-Reich“ führt die Kunst zu komplexen polyvalenten, der 
Generierung und Destruierung fähigen Strukturen.

270

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


II. Noch einmal: Adornos Programm einer „musique infor­
melle“ oder Form als der eine affirmative Sinn

Es scheint nun, als lasse sich, nach Adornos Berg-Analyse, Ador­
nos Programm einer „musique informelle“ besser verstehen, des­
sen Aporien sowohl wie auch - wenn dies nicht zu vermessen ist - 
dessen eigentliche Intention. Denn um das „Informelle“ geht es ja 
auch bei Berg: Der Musik bleibt es versagt, die eine definitive 
Form zu finden und damit den einen Sinn hervorzukehren. Bergs 
Kompositionen sind - nach Adornos Interpretation - weder blo­
ße Gestalt-Kompositionen noch bloße, diesseits der Gestalt ver­
harrende Struktur-Kompositionen: Aus den Strukturen bilden 
sich Gestalt und Figur, und sie werden durch diese Strukturen 
auch wieder ent-bildet. Was zunächst also wie eine Schwäche aus­
sieht - daß beim gegenwärtigen Stand der musikalischen Produk­
tivkräfte die definitive Gestaltfindung versagt bleiben muß -, das 
münzt diese Musik um in einen höheren Vorteil: Sie artikuliert 
Bewegungsgesetze der Gestaltfindung und des Gestaltentzugs 
und zeigt damit die Pluralität der Gestalten. In der Strukturebene 
aber, und damit grundsätzlich, bleibt diese Musik informell.

Das ist in der von Adorno konzipierten „musique informelle“ 
aber nicht der Fall - zumindest wird es in Adornos Konzeption 
nicht deutlich genug hervorgekehrt. Mit Adornos Definitionsver­
such - „Gemeint ist eine Musik, die alle ihr äußerlich, abstrakt, 
starr gegenüberstehenden Formen abgeworfen hat, die aber, voll­
kommen frei vom heteronom Auferlegten und ihr Fremden, doch 
objektiv zwingend im Phänomen, nicht in diesen auswendigen 
Gesetzmäßigkeiten sich konstituiert“ (16, 496) - gewinnt man 
eher den Eindruck, es soll nun eben die eine definitive Form, 
damit aber auch der eine definitive allgemeine Sinn, durch den 
Nominalismus hindurch aufgebaut werden. Die „Auflehnung ge­
gen das musikalische Allgemeine“, so u. a. definiert Adorno den 
Nominalismus (16, 496), soll ihrer eigenen Beschränktheit inne­
werden. Das ist korrekt. Nur ist fragwürdig, ob dies durch ein 
neues Allgemeines gewährleistet werden kann oder auch nur soll­
te - und sei es auch gefunden nicht durch vorgegebene Formen, 
wie in der Tradition, sondern konkret gebildet aus dem Phäno­
men.

271

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Informelle Musik ist mit Adornos Berg-Analyse nicht dadurch 
zu definieren, daß sie in und aus der informellen Situation die eine 
konkrete Form bildet, sondern daß sie in der Struktur informell 
bleibt, aus dieser Struktur aber sehr wohl zur Gestaltung findet.

War der „alte Begriff von Analyse“, der alten Musik adäquat, 
bei Adorno dadurch gekennzeichnet, daß aus dem einzelnen die 
eine Form und der eine Sinn des Ganzen aufgewiesen wurden, so 
verschwindet im „neuen Begriff von Analyse“ die eine Form, und 
damit auch der eine Sinn, im einzelnen. In der generativ-destruk­
tiven Musik gibt es den einen ein-förmigen Sinn nicht mehr; deren 
Strukturen sind mehr-sinnig.

Adornos Konzeption der „musique informelle“ aus seinem 
Programm „Vers une musique informelle“ erfüllt den Begriff des 
Informellen nicht im eigentlichen Sinne. Informell ist die darin 
konzipierte Musik nur insofern, als sie die traditionelle wie 
zwölftönige Formgebung verabschiedet; nicht dadurch, daß sie 
auf Einheitsstiftung (im traditionellen, organischen, wenn auch 
bloß konstruktiv-organischen Sinn (vgl. zweiter teil, A.II.2.a)) 
verzichtet. Das Informelle kommt bei ihr zur - idealiter: definiti­
ven - Form(-Einheit). „Vers une musique informelle“ hält - bei 
aller Kritik am traditionell Organischen und trotz der Einsicht, 
daß ästhetischer Sinn nicht mehr sein darf - an dem einen Sinn 
des traditionellen Werkbegriffes fest. Das dürfte der eigentliche, 
den im zweiten teil, A.III aufgelisteten Antinomien zugrunde­
liegende unproduktive Widerspruch des Programms sein.345

Damit ist aber auch Adornos zwiespältige Position bezeichnet: 
einerseits einem radikal Neuen zugewandt, andererseits doch 
noch in den alten Formen denkend und die avantgardistische 
Auflösung des organischen Werkbegriffes nicht allzu ernst 
nehmend.346 Seine Musikästhetik steht an einer Wegscheide. In 
der Musique-informelle-Konzeption tendiert sie, gerade weil sie 
am fortgeschrittensten Materialstand festzuhalten sucht, zur Tra­

345 Dieser Widerspruch ließe sich auch wie folgt pointieren: „Das Neue ... wird ... 
zur zwangshaften Rückkehr des Alten (MM, 318)
346 Adornos Zwiespalt bezüglich des Schönen (der Versöhnung/Einheit) und des 
Erhabenen (der Vielheit/dem prinzipiell Differenten, damit aber hoffnungslos 
Auseinanderdriftenden und beziehungslos Nebeneinanderstehenden) belegt dies 
auf der Ebene der „Ästhetischen Theorie“.

272

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dition und zur traditionellen Einheits- und Sinnstiftung; in der 
Alban-Berg-Interpretation aber, gerade weil hier der Fortschritt 
im Materialbereich eine untergeordnete Rolle spielt, zur Grund­
legung einer zukünftigen, mehr-sinnigen Kunst und Ästhetik.

Um dies adäquater sehen zu können, sei mit der nun gewonne­
nen Differenzierung auf die die traditionelle Formgebung bestim­
mende Einheitsstiftung des Werkes kurz eingegangen.

III. Die Form-(Inhalts-)Ästhetik des Abendlandes: 
das Bannen in die eine Sinn-Gestalt

Die von Adorno als „Bewegungsgesetz“ moderner Musik be­
schriebene „Rationalisierung“ - diesen Sachverhalt hatte Heideg­
ger mit der Parallelisierung von Metaphysikgeschichte und 
Kunst-Geschichte angesprochen - kann gelesen werden auch als 
Fixierung der Kunst auf die eine Form- und Sinngestalt. Diese 
Fixierung vollzieht sich über Differenzierung und Integration: 
das Bannen des Besonderen und tendenziell Divergierenden 
(Vielheit) in die eine gestaltete Form (Einheit). Die Entwicklung 
der abendländischen Noten-„Schrift“ - von der griechischen 
Buchstaben-Tonschrift über die Notationen für den liturgischen 
Gesang bis zur Einführung des Liniensystems mit Terzabstand 
der Notenlinien und der Takt- und Tempobezeichnungen, der 
Metronomangabe und Aufführungsdauer - ist hier Bedingung 
und beredtes Zeugnis dieses (durchaus als Steigerungsgeschehen 
lesbaren) Prozesses.

Doch ist dies ein Vorgang, der nicht allein auf die abend­
ländische Musik zutriffi, sondern, in entsprechend modifizierter 
Weise, auch auf die anderen Künste und die mit diesen Künsten 
einhergehende bzw. (wenn man Ästhetik nicht nur als philoso­
phische Disziplin, sondern auch als Grundentwurf künstlerischer 
Praxis versteht) diesen Künsten zugrundeliegende Ästhetik. 
Angefangen von Polyklets „Kanon“ der Gestalt-Findung und 
von Aristoteles’ Mimesis-Bestimmung über Dürers „Dann wahr­
haftig steckt die Kunst in der Natur, wer sie heraus kann reissen, 
der hat sie“ bis hin zu Diderots „ästhetischen Aristotelismus“ und 
Hegels Gestalt-Ideal: Aufgabe der Kunst ist das Präsentieren der

273

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eigentlichen, von allem Zufälligen, d. h. Störenden, befreiten Sinn­
Gestalt.

Natürlich gibt es hier, in der bildenden Kunst, neben den reali­
stischen Konzeptionen, bei denen das „Bild“ nichts anderes sein 
will als das schöne Wesen der Dinge, auch die Konzeptionen etwa 
religiöser und - in der Moderne - säkularisiert religiöser (meist 
„östlich“ angehauchter) Kunst, wo das Eigentliche des Bildes 
nicht im, sondern „hinter“ dem Bild liegt; oder man denke nur 
an das Prinzip der „verborgenen Symbolik“ (Panofsky), wo der 
Realismus im Grunde nur ein symbolisch aufgeladener Scheinrea­
lismus ist.347 Doch verlassen auch diese Positionen die auf die 
Herausarbeitung und Präsentation der einen Sinngestalt zielende 
Form-Ästhetik nicht. Sie verfestigen diese sogar, da sie es versäu­
men, das Nichtsichtbare als das für das Sichtbare Konstitutive - 
somit als Struktur von Gebung und Entzug - kunstspezifisch,
d. h. im sinnlichen Medium, zu thematisieren, und das Nichtsicht­
bare als das über das Sichtbare Hinausweisende, das Meta-Ästhe­
tische, Symbolisch-Geistige, das Sinnliche Tragende und Be­
gründende fassen.348

IV. Das „Ende der Kunst“ als Vollendung der Form-Ästhetik 
durch Liquidation des Inhalts

Nun läßt sich die Moderne als das Non plus ultra, die Endstation, 
damit aber auch als das Ende dieser Form-Ästhetik verstehen: In 
der Architektur wird der architektonische Raum mit dem drei­
dimensionalen Raum euklidischer Geometrie identifiziert: Die

347 Zur „Bild“-Konzeption des Abendlandes vgl. auch Kudielka (1989).
348 Natürlich hat auch die generativ-destruktive (die in-formelle) Ästhetik ihre - 
noch zu schreibende - Vorgeschichte. Adorno selbst hat ja immer wieder darge­
legt, daß sich Berg seiner romantischen Traditionslinie (Schubert, Schumann, 
Wagner, Mahler) nicht zu schämen brauche. Man muß sich freilich davor hüten, 
„desintegrative“, „polyfokale“ und „atonale“ Vorgehensweisen etc. schon an sich 
dieser Vorgeschichte zuzurechnen. Denn bloße „Anti“-konzeptionen wurzeln im 
selben Grund mit den Konzeptionen, gegen die sie sich wenden. Vorgehensweisen 
dieser Art - ihnen fehlt das generative Moment, daher hat bei ihnen auch das 
destruktive Moment einen anderen Sinn - gehören eher zur Vorgeschichte der 
Aleatorik, des Anti-Serialismus.

274

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„architektonische Kiste“ des Stil-Funktionalismus ist der eine ab­
strakt-gleichförmige, an jedem Punkt gleich strukturierte, keiner­
lei Präferenzen und Differenzen zulassende Raum; die serielle 
Kompositionsweise will die Komposition von allem Subjektiv­
Ausdrucksmäßigen und Zufälligen befreien und die allgemein 
gültige, quantitativ definierte Objektivität des Werkes mathema­
tisch garantieren; die abstrakte, insbesodere monochrome Malerei 
hat aller inhaltlichen Momente sich begeben; die abstrakte Plastik 
ist reine, vom Gegenstand befreite Form.

Und versteht man unter „Inhalt“ die qualitativ-differenzierten 
Einzelmomente des Kunstwerks und unter Form deren Anord­
nung auf Einheit hin (eine Definition, welche die Inhaltskategorie 
auch auf die Musik bzw. die Form-Kategorie auf die monochro­
me Malerei anzuwenden erlaubt), so hat sich aller Inhalt in Form, 
haben sich alle qualitativen Momente in Quantität, letztlich in die 
Eins aufgelöst. Moderne Kunst verwirklicht das Projekt abend­
ländischer Rationalisierung weitaus effizienter als die Naturwis­
senschaft.

Leitend in Architektur, Musik und bildender Kunst ist also die 
eindeutige und absolute Form-Gestaltung, die sich erst in der in­
haltslosen Leere des geometrischen Raumes und ausdruckslosen 
Tones, des rein formalen Elements und der bloßen Farbe erfüllt 
(und nur zu verständlich werden damit die zenbuddhistischen 
Legitimationsversuche dieser Leere). Absolute Form-Präsenz be­
deutet damit aber, aus den im ersten teil aufgeführten Gründen, 
das Ende, den Tod der Kunst: Es hat sich alles hervorgekehrt; aller 
Inhalt ist in die aktuelle Form übersetzt und damit „erschöpft“. 
Dem neuzeitlichen Projekt der Umrechnung aller Qualitäten in 
Quantitäten gehorcht die moderne Kunst, indem sie, wie es Flau- 
bert bereits an deren Anfang forderte, das „livre sur rien“, d. h.: 
das Form-Werk ohne Inhalt produziert. Der Form aber bleibt so 
nichts mehr zu formen: Sie wird selbst zur Leere. „Fortschritt“ 
wird fragwürdig und unmöglich, Avantgarde und Schock werden 
lächerlich.

275

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


V Noch einmal: Heidegger - Überwindung der Form-(In- 
halts-)Ästhetik durch antiästhetische Haltung?

Es macht also unter dem Aspekt „Präsenz“ und „Einheit“ guten 
Sinn, wenn Heidegger die abstrakte Kunst im selben Sinne wie die 
traditionelle als „metaphysisch“ bezeichnet: Sie ist demselben 
Einheits- und Formbegriff verpflichtet. Die entscheidende Frage 
ist nun aber, wie aus dieser Sackgasse herauszukommen ist: durch 
Anti-Ästhetik (vgl. zweiter teil, B) oder mit einer ästhetischen, 
d. h. der Autonomie und den an dieser Autonomie gewonnenen 
spezifisch ästhetischen Charakteristika verpflichteten Haltung.

Man sollte sich hier zuerst vor Augen halten, was man mit Hei­
degger gewinnt oder vielmehr verliert. Denn Heideggers antiäs­
thetische Position beruht vor allem auf Verzicht. Nach Heidegger 
ist der erste entscheidende Schritt, einen „der schmerzlichsten 
Vorgänge“ hat er ihn genannt, sich von der „eingefleischten Vor­
stellung“, Kunst sei eine Kulturerscheinung und eine Domäne des 
Leistens, Könnens und Machens, „völlig abzulösen“ (43, 97; vgl. 
auch UK 99); sich abzulösen von „Erlebnis“ und „Kunstgenuß“ 
(UK 91), von der Vorstellung, Kunst vollziehe sich als „Aus­
druck“ und „Eindruck“, ja sich abzulösen von allen herkömmli­
chen ästhetischen Kategorien, auch von den elementaren „Inhalt“ 
und „Form“, da durch sie der rechte Zugang zum Wesen der 
Kunst verstellt werde.

Man fragt sich dann freilich, was da noch bleibt. Doch das, 
wovon man sich verabschieden muß, ist nach Heidegger so kor­
rupt, daß man nichts davon gebrauchen kann. Auch will Heideg­
ger sein Ziel keineswegs dadurch erreichen, daß man durch diese 
traditionell-ästhetischen Vorstellungen - und mit deren Hilfe - 
hindurchgeht. Sein Weg ist so weit und so „anders“, daß nichts 
davon taugen könnte zur Wegzehrung.349

349 Angesichts dieses radikalen Abschiedes fällt einem weniger die von Heidegger 
so sehr geschätzte „Heimkunft“ Hölderlins ein als der „Aufbruch“ des von ihm 
nicht beachteten Kafka: „Ich befahl mein Pferd aus dem Stall zu holen. Der Diener 
verstand mich nicht. Ich ging selbst in den Stall, sattelte mein Pferd und bestieg es. 
In der Ferne hörte ich eine Trompete blasen, ich fragte ihn, was das bedeute. Er 
wußte nichts und hatte nichts gehört. Beim Tore hielt er mich auf und fragte: .Wo­
hin reitest du, Herr?' .Ich weiß es nicht', sagte ich. .Nur weg von hier, nur weg von 
hier. Immerfort weg von hier, nur so kann ich mein Ziel erreichen.' .Du kennst

276

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Man muß sich das klar vor Augen halten: Es gibt bei Heidegger 
nur den Weg des Entweder-Oder. Entweder ein Sicheinrichten im 
Kunstbetrieb, der vom „Ende der Kunst“ zehrt, oder ein radikaler 
Abschied - von diesem Betrieb nicht nur, sondern auch von den 
grundlegenden Kategorien und Vorstellungen der „Ästhetisie- 
rung“ (Autonomisierung) der Kunst, die zu ihm führten. Und 
Heidegger ist bei seinen Interpretationen zu Kunst und Dichtung 
sichtlich bemüht, wenn es ihm - fatalerweise - auch nicht immer 
gelingt,350 allen ästhetischen und kunstphilosophischen Katego­
rien der Tradition den Kampf anzusagen - sei es, daß er sie ächtet, 
sei es, daß er sie außer acht läßt oder sie flieht.

Natürlich wird man sich fragen dürfen, ja müssen, ob ästheti­
sche Kategorien wie etwa „Inhalt“ und „Form“ hinreichend ge­
eignet sind für ein adäquates Erfassen dessen, was in einem 
Kunstwerk geschieht. Aber das ist hier nicht die entscheidende 
Frage. Diese bekundet sich vielmehr darin, ob man das Kunstge­
schehen durch diese Kategorien hindurch sich erschließt oder 
durch ein absichtsvolles Darüberhinweggehen. Heidegger geht 
es ausschließlich um letzteres, obwohl doch gerade der Ansatz 
der „Destruktion“ ersteres nahegelegt hätte.351

Die Gefahr, die daraus erwächst, liegt auf der Hand: Durch­

also dein Ziel?' fragte er. Ja', antwortete ich; ,ich sagte doch ,Weg-von-hier', das 
ist mein Ziel.' ,Du hast keinen Eßvorrat mit', sagte er. ,Ich brauche keinen', sagte 
ich; ,die Reise ist so lang, daß ich verhungern muß, wenn ich auf dem Weg nichts 
bekomme. Kein Eßvorrat kann mich retten. Es ist ja zum Glück eine wahrhaft 
ungeheure Reise.'“ (Franz Kafka, Der Aufbruch)
350 Bisweilen gebraucht er typisch ästhetische Kategorien sogar zur Charakterisie­
rung des - zukünftigen! - Denkens. Vgl. z.B. das Kapitel 31 der „Beiträge“: „Der 
Stil des anfänglichen Denkens“. Auch wenn sich Heidegger dagegen verwahrt, 
daß der Stilgedanke „von der Kunst her ... übertragen“ werde, so bleibt doch, 
daß der „,Stil' ... besonders im Felde der Kunst sichtbar ... ist“ (65, 69). Vgl. 
ebenfalls folgende Stelle - und vor allem das „grob gesagt“ - aus dem von Heideg­
ger autorisierten Protokoll zu „Zeit und Sein“: „... die Frage nämlich, was dem 
Denken im Ereignis zu denken aufgegeben und welches entsprechend die gemäße 
Weise des Sagens sein könnte. Gefragt ist nicht nur nach der Form des Sagens - 
daß nämlich ein Sprechen in Aussagesätzen dem zu Sagenden unangemessen 
bleibt - sondern, grob gesagt, nach dem Inhalt.“ (ZSD 45).
351 Ganz anders dagegen Heideggers Verhältnis zum Denken in - von der meta­
physischen Sprache geprägten - „Modellen“. Diese Modelle will er nicht mit ei­
nem Male verabschieden, sondern „abarbeiten“ (ZSD 54). Dies belegt einmal 
mehr, daß Heidegger auf ästhetischem Feld nicht immer auf der Höhe seiner eige­
nen Einsichten ist.

277

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schlägt man den ästhetischen Knoten, statt um ein subtil-langwie­
riges Entknoten sich zu bemühen; springt man von der gegenwär­
tigen ästhetischen Kunstproduktion und Kunstdiskussion auf ei­
nen gänzlich neuen Grund, so steht man gänzlich leer da. 
Verheerender aber noch wäre die Gefahr, durch forsches Zurück­
lassen ästhetischer Kategorien einem Fehlurteil und Selbstwider­
spruch aufzusitzen - wie es Heidegger selbst geschehen ist. So 
schätzt Heidegger, wie oben dargelegt (vgl. zweiter teil, B.II), 
von der neuen Musik z.B. Strawinskys „Psalmensymphonie“ und 
„Persephone“ (vgl. 13, 181) - also gewissermaßen den „klassi­
schen“ Fall eines Klassizismus, den er bei Gelegenheit der Erörte­
rung der Kunst im allgemeinen als eine Entscheidung „gegen die 
Geschichte“ (65, 505) kritisiert.352

Deshalb muß man sich von Heideggers Versuch einer Über­
windung der Form-Ästhetik durch eine dezidiert antiästhetische 
Haltung, d. h. also in dem hier erörterten Zusammenhang vor al­
lem: durch Verzicht auf ästhetische Beurteilungskriterien wie 
„Ausdruck“, „Form“ und „Inhalt“, verabschieden. Die antiästhe­
tische Haltung ist nicht brauchbar für die Lösung der Krise. Hei­
deggers Cezanne- und Klee-Interpretation kann durch eine Kon­
kretisierung mittels spezifisch ästhetischer Kategorien nur 
gewinnen, keinesfalls Schaden nehmen.

352 Ausgesprochen wurden diese disjunktiven Optionen von Heidegger auch ge­
legentlich der Erörterung des „Endes der Physik“ im Seminar von Le Thor (1969). 
Das „Ende der Physik“ würde vor die „folgende Entscheidung stellen:

- entweder sich einem ganz andern Verhältnis zur Natur zu öffnen;
- oder, nachdem die Arbeit der Erforschung abgeschlossen ist, sich in der blo­

ßen gedankenlosen Ausbeutung der Entdeckung einzurichten“ (15, 358). Hier hat 
man dasselbe „ganz andere Verhältnis“, das man in der bereits zitierten Randnotiz 
Heideggers zum Nachwort des Kunstwerkaufsatzes als „ganz anderes Element“ 
kennengelernt hat. Ein in der Tat „frag-würdiges“ Vorgehen, das Heidegger hier 
im Sinne hat.

278

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VI. „Überwindung“ der (substantiellen) Form-Ästhetik durch 
deren Rückführung auf die (funktionale, formgenerierende 
und formdestruierende) In-Form-Ästhetik

Uber die am Ende angelangte Ein-Form-Ästhetik hilft nun auch 
die Aleatorik nicht hinaus: Wo sie die Kunst nicht durch Univer- 
salisierung des Kunstbegriffs liquidiert, bleibt sie, als bloß ab­
strakte Negation der rationalisierten absoluten Form, der Festle­
gung in die eine, wenn auch „zufällig“, von Aufführung zu 
Aufführung variierende Gestalt verpflichtet. Doch auch die post­
moderne Aufrufung der traditionellen und populären Kunst ver­
sagt hier - sie verfestigt dieses Ende nur, da sie sich in bereits 
eröffneten Räumen einrichtet. Allein die an der Musik Bergs und 
der Malerei Cezannes und Klees gewonnene generativ-destruk­
tive Asthetik ist es, die über das Ende der präsentischen Form- 
Asthetik hinauszugelangen vermag. Und wie sie dieses Ende 
nicht einfachhin mißachtet, sondern sich „einverleibt“, so ne­
giert sie auch die Form-Asthetik nicht abstrakt, sondern inte­
griert sie. Diese Kunst flieht durchaus nicht die Gestaltung, 
aber sie zeigt das Gestaltete nicht bloß als Präsentes, sondern 
als Erscheinendes, in die Form Gelangendes (In-Form-Asthetik) 
und aus der Präsenz auch wieder Verschwindendes (Inform-Äs­
thetik). Weder negiert sie, wie Heidegger und die Aleatorik, die 
ästhetischen Prinzipien abendländisch-moderner Asthetik ab­
strakt (das „In“ des In-Formellen ist also nicht nur als Vernei­
nung, sondern auch als Richtungstendenz zur Formbildung zu 
lesen), noch affirmiert sie diese durch Aufgreifen historischer Ge­
staltungen (wie die Postmodernen). Sie führt sie zurück - und 
relativiert sie, „entsubstantialisiert“ sie damit - auf die sie bedin­
genden informellen Strukturen. Destruktion und Genese, nicht 
Form und Inhalt, sind daher ihre fundamentalen Kategorien.353

353 Obgleich es eine explizite „Ende-der-&nst“-Reflexion bei Lyotard nicht gibt, 
werden seine ästhetischen Bemühungen gleichwohl geleitet vom Bewußtsein, daß 
die abendländische Form-Ästhetik sich erschöpft hat. Lyotards ästhetischer „Neu­
anfang“ (1982, 9), den er an den „Avantgarden“ zu konkretisieren sucht, ist aber 
doppelt problematisch, da er auf zwei von Adorno und Heidegger grundlegend 
destruierte Begriffe setzt - den der „Präsenz“ und den der „Materie“. „Form“, so 
Lyotard, ist der grundlegende Begriff einer „Ästhetik des Schönen“, mithin der 
abendländischen Ästhetik von Aristoteles über Kant hin zum modernen „Forma­

279

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


VII. Noch einmal: „Post-Moderne“ und der Rückgriff auf Tradi­
tion und Popularkunst

Der generativ-destruktiven Ästhetik ist zu traditioneller und 
volkstümlicher Kunst ein anderes, ein genuineres Verhältnis mög­
lich als der „postmodernen“ Ästhetik. Sie braucht diese weder 
affirmativ noch ironisch zu zitieren. Sie muß durch diese Zuwen­
dung ihre eigensinnige Struktur auch nicht verlassen. Denn eine

lismus“ (1989a, 236f). In dem Moment nun, in dem sich „die Vorstellung einer 
natürlichen Zusammenstimmung von Materie und Form im Niedergang befin­
det“, könne es den Künsten (vor allem der Malerei und Musik) nur darum gehen, 
„sich der Materie zu nähern. Das heißt sich der Präsenz zu nähern, ohne auf die 
Mittel der Darstellung zu rekurrieren.“ (238) Lyotard will also - statt abendlän­
disch Materie (Farbe und Ton) unter das Form-Joch zu zwingen - Materie und 
Präsenz als solche, in Rein-„kultur“ gewissermaßen. Einen Ton, eine Farbe sollen 
wir nicht durch Vergleich mit allen anderen Tönen und Farben, sollen wir nicht als 
von der „Form“ abhängig rezipieren, sondern wir sollen uns für die „einfallenden 
Nuancen verfügbar ... halten, ... für das Timbre empfänglich ... machen“ (239). 
Nuance und Timbre aber seien als „kaum wahrnehmbare Unterschiede von Tönen 
und Klängen“ nicht identifizierbar, ihre Materie sei nach der Ordnung des Ver­
standes „un-objektivierbar“, somit eigentlich „.immateriell'“, die Präsenz nicht 
„im Sinne des hier und jetzt“ zu verstehen, nicht, „wie es die Deixen der Darstel­
lung bezeichnen“ (239 f). Es handle sich vielmehr um eine „Präsenz in Absenz des 
aktiven Geistes“ (240), um ein „Sichereignen einer Passion, eines Leidens, auf das 
der Geist nicht vorbereitet gewesen sein wird“ (241). - Kaum kann man umhin, 
dieses ästhetische Programm Lyotards als „umgekehrten Formalismus“ zu be­
zeichnen. (Nicht umsonst avanciert John Cage, der Anti-Serielle, zu Lyotards 
Kronzeugen in musicis.) Als bloße Anti-Bewegung zum Formalismus bleibt die­
ses Programm damit dem, wogegen es sich wendet, auf fatale und unproduktive 
Weise verhaftet. War das Kantische „Erhabene“ zwar durch Sprengung der „schö­
nen“ Form definiert, so blieb diese Sprengung „gleichwohl aber doch auf Begriffe 
... bezogen“ (KU, §26), wurde - im Falle des „Mathematisch-Erhabenen“ - die 
Totalität einklagende „Stimme der Vernunft“ (KU, §26) nicht unterdrückt, das 
„Gefühl des Erhabenen“ damit nicht diffus. Lyotards Programmskizze „Nach 
dem Erhabenen“ (1989a, 231-244) aber verzichtet auf dieses alles. Damit gibt sie 
alle Errungenschaften der abendländischen Ästhetik preis, unterbricht den „Terror 
der Theorie“ (1979, 73) auch hier und liefert sich an mehr als fragwürdige anästhe­
tische Kategorien aus. Über „immaterielle Materie“ und „Präsenz in der Absenz 
des Geistes“ läßt sich nichts weiter sagen. Denn solch ein Sagen wäre auf formale 
ästhetische Kategorien angewiesen - würde also genau das zerstören, was nach 
Lyotard das Auszeichnende der sog. Avantgarden ist. „Die Materie, von der ich 
spreche, ist .immateriell, ,un-objektivierbar', weil sie nur .stattfinden' oder vor­
kommen kann, wenn diese (die formkonstituierenden, G. S.) Geistesvermögen 
aussetzen.“ (1989a, 240) Deshalb kann man nur darauf setzen, daß sich etwas er­
eignet, es kann nicht mehr um das „quid“, sondern nur noch um das „quod“ (240),

280

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


generativ-destruktiv agierende Kunst ist in der Lage, Ausdruck, 
Tonalität, Gegenständlichkeit und populäre Charaktere von der 
Struktur her aufzubauen. Tradition und Volkskunst stünden so 
nicht neben der modern ausgerichteten Kunst und supplierten 
diese nicht bloß, sondern bildeten mit ihr einen in sich differenz­
ierten, aus der Struktur generierten Zusammenhang.

Daher trift „Zitat“, einer der führenden Begriffe postmoderner 
Ästhetik, diesen Zusammenhang nicht: „Zitat“ ist zu substantiali- 
stisch gedacht und empfunden. Es gibt nicht das - wie auch im­
mer bestimmte - Eigene und daneben das Zitierte. Das wäre nur 
„Polystilistik“ oder, wie Adorno es formuliert, das „Agglomerat 
von Stilen“: das Revival des schon Dagewesenen (Tradition) oder 
allzu Bekannten (Popularkultur). Das „Zitierte“ muß so gut in 
den generativ-destruktiven Prozeß verwoben - also destruiert 
und neu generiert - sein,354 daß ihm nicht mehr das Plakat vor­

nur um das „,es gibt'“ (240), ein „Ereignis“ (243) gehen - genau wie im sogenann­
ten und von Lyotard vorgeblich verabschiedeten „Formalismus“, wo aller „In­
halt“ unwichtig, nur „Euphorisation für Kunstübung“ (G. Benn) ist. Letztlich 
geht es nur noch - kann es nur noch um „Intensitäten“ (1978) gehen, um, wenn 
möglich, „höchste ..., extreme ... Intensitäten“ (1982, 15 u. 42). Was uns hier be­
gegnet ist eine, wenn auch interessante und an den sog. „Avantgarden“ (jetzt erst 
versteht man recht Cages Fetischismus des absoluten Geräuschs, des ungeformt- 
unberührt-jungfräulichen Tons) konkretisierte Version von Heideggers irrationa­
lem antiästhetischen Affekt. Die Folge ist eine trübe Mischung aus „Verzicht“ auf 
„Sinn“ (1986, 21) und „Bedeutung“ (118), „mystischer ... Vorstellung“ (20), „in­
tensiven Gefühlen“ (1984, 159), dem „Unbestimmten des Begehrens“ (1986, 121), 
einer Invokation des „Erhabenen“ und fragwürdigen zenbuddhistischen Legiti­
mationsversuchen. Vgl. hierzu: Seubold (1996c).
354 Das muß - im gewiß seltenen Extrem - die „wörtliche“ oder beinahe wörtliche 
Zitation nicht ausschließen. Als Beispiel kann hier Bergs Zitat des Bach-Chorals 
„Es ist genug“ aus dem Violinkonzert dienen. Dieses tonale Zitat ist so gut „vor­
bereitet“ (und das bereits durch die Zwölftonreihe G, B, D, Fis, A, C, E, Gis, H, 
Cis, Es, F), daß es nicht nur als Fremdkörper in der nicht mehr tonalen Struktur 
erscheint. Gerade in dieser Struktur, und aus ihr heraus, wird mit dem Zitat der das 
ganze Konzert begleitende Charakter des Unwiederbringlichen, des Abschieds, 
der Trauer und leisen Hoffnung jenseits der Hoffnungslosigkeit bis auf den Grund 
empfunden. Hier verschränkt sich das „Andenken eines Engels“ - der an Kinder­
lähmung gestorbenen Tochter der Witwe Mahlers, Manon Gropius - mit der mu­
sikgeschichtlichen Situation auf einzigartige Weise. Eine zureichende Interpreta­
tion dieses Konzerts bezüglich der generativ-destruktiven Struktur, insbesondere 
die Tonalität betreffend, steht noch aus. Adornos Interpretation dieser Stelle muß­
te höchst ambivalent ausfallen: Als Vertreter der Fortschrittsmoderne konnte er 
die Stelle nicht passieren lassen (vgl. 18, 500 u. 13,349); unter der Perspektive einer 
anderen Moderne galt sie ihm für gelungen (vgl. 20.2, 802f).

281

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angetragen wird, auf dem man liest: „Ich bin ein Zitat.“ Adorno 
verwendet in diesem Zusammenhang mit Vorliebe Begriffe wie 
„das zweite Ganze“ (13, 188), „zweite Bedeutung“ (13, 417), 
„zweite Musiksprache“ (13, 184f), „zweite Dekonzentration“ 
(l3, 440).

Von daher wird man Adornos implizite Kritik an der postmo­
dernen Vorgehensweise, das Aufgreifen von Tradition und Popu- 
larkunst, Inhalt und Expression (vgl. zweiter teil, C), nicht zu 
mindern, sondern eher noch zu verschärfen haben. Der „Fehler“ 
der Postmodernen, die „falsche“ Auferstehung der Kunst, ist es ja 
gerade, daß man - über das Zitieren einer konkreten kunstge­
schichtlichen Gestaltung hinaus - wieder generell den direkten 
Zugriff auf Gestalt, Sinn und Expression für möglich hält. Natür­
lich geht das, wenn „alles geht“. Ist aber der Künstler - nicht an­
ders als der Wissenschaftler und Philosoph - nicht nur ein natür­
liches, sondern ebenso ein geschichtliches Wesen; untersteht er 
nicht nur einer natürlichen Gesetzmäßigkeit, der „Neigung“ 
(einer „zweiten Natur“ freilich), sondern auch einer - reflektier­
ten - geschichtlichen Konsequenz, die zu verlassen noch immer in 
die Regression führte, so „geht dies nicht mehr“ nach der Aus­
drucksvollendung in Romantik und Expressionismus und deren 
Negation in der Kunst des 20. Jahrhunderts. Das postmoderne 
Komponieren und Malen kann sich nicht eigentlich begründen, 
sondern allenfalls auf das „Ende“ der Moderne verweisen und 
der Meinung sein, daß es eben „danach“ (post) „irgendwie“ (epi­
gonal, gemäßigt modern) weitergehen müsse.

Frappierend z.B., daß ein Komponist von der Authentizität 
eines W. Rihm so ganz ohne Be-Denken von „Mitteilung des 
Kunstwerks“, von „mitgeteiltem Grundgefühl“ und „vorausset- 
zungslos(em)“ Sprechen reden kann: „Direkte Rede wäre mög­
lich.“355 Das sind Worte nicht abseits des Komponierens. Hört 
man z. B., was seine von O-Mensch-Pathos nur so triefende Kam­
meroper „Jakob Lenz“ (1979) aus dem sachlich dahinflie-ßenden, 
eher im Stil eines Bulletins gehaltenen (und gerade damit, den 
„Inhalt“ kontrastierend, eine Art un-heimlich ausdruckslosen

355 Rihm (1981a), 63/62/67; vgl. auch Rihm (1981b).

282

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ausdruck schaffenden) Büchnerschen Text macht, so würde man 
sich von Rihm hier doch mehr Vorsicht wünschen.356

Nicht weniger frappierend, daß ein Maler mit dem programma­
tischen Anspruch eines Markus Lüpertz noch einmal das Pro­
gramm einer „Malerei über Malerei“ (Werke nach Corot, nach 
Maillol etc.) auflegen kann, das doch schon von Picasso so „glän­
zend“ durchgeführt worden war und von Adorno - allerdings 
nicht in bezug auf Picasso, sondern in bezug auf Strawinsky 
(„Musik über Musik“) - entschiedene Kritik erfahren hatte. Man 
reibt sich aber auch die Augen, wenn man ansehen muß, mit wel­
cher Wucht nun die geschichtsträchtigen „Inhalte“, insbesondere 
die des Nationalsozialismus, in die Malerei eingeführt werden.357 

Und man muß keine neofaschistischen Tendenzen in politischer 
Hinsicht unterstellen - wie geschehen -, um das Gedröhne zu 
hören, mit dem diese Bilder von Ausstellung zu Ausstellung 
marschieren.358

Generell eignet Lüpertz1 expressiver Formensprache eine an- 
maßend-auftrumpfende Gebärde, der nicht nur die Hemmungen 
des Geschmacks fehlen. Und doch ist auch dies nur eine Art „zi­
tierter“ Ausdruck, eine simulierte Expression. Im Zitatcharakter 
artikuliert sich wohl das schlechte Gewissen dieser Malerei.359 

Unter diesem Aspekt völlig zu Recht spricht Lüpertz - Strawin- 
skys Leidenschaft fürs Antipathos läßt grüßen - von „inhaltsloser, 
kalter Malerei“ 36°.

Ist man mit diesen Gemälden - bei den Skulpturen ist die „Wir­

356 Konstatiert Danuser am Ende seines Ausblicks „Moderne, Postmoderne, Neo­
moderne“, die (neomoderne) Postmoderne könne sich der mit dem Paradigmen­
wechsel vom Struktur- zum Ausdrucksideal heraufbeschworenen Dialektik zwi­
schen Ausdruck und Konstruktion nicht entziehen, sie könne „ihre Subjektivität 
nicht länger auf Theorielosigkeit gründen“ (1984, 4°6), so könnte sie an Adornos 
Berg- (und Mahler-)Interpretation Entscheidendes lernen. Diese Art „theoreti­
scher“ Grundlegung hätte natürlich entscheidenden Einfluß auf die Kompositi­
onsweise selbst.
357 Vgl. z.B. Westwall, 1968, Gesamtmaß 2°°x125° cm (sic; doch spricht Lüpertz 
(1986, 98) auch von der „inneren Größe“ der Bilder).
358 Hierzu müssen sie freilich - ihrer Maßlosigkeit wegen - zerlegt werden; sie 
sind also auf ihre Weise fußkrank.
359 „Ich bin nicht zum Gegenstand zurückgekehrt.“ (M. L., Gespräch mit 
H. Klotz, in: Klotz (1984), 32).
36° A.a.O.,33.

283

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kung“ noch mächtiger - allein, so meint man, im Fünf-Sekunden­
Takt einen Schlag mit dem hartgummibesetzten Holzhammer 
versetzt zu bekommen. Das ist aber nicht zu vergleichen mit 
dem Schock, der einst von der Avantgarde ausging. Denn wäh­
rend der Hammer sich hebt, ruft „es“ bei Lüpertz zugleich: „Ach­
tung, dies soll dich treffen!“ oder: „Rezipiere jeweils so, daß du 
jederzeit zugleich betroffen sein könntest und nie betroffen bist!“

VIII. „Offenes“ Kunstwerk und „produktive“ Rezeption

Die generativ-destruktive Ästhetik fordert - im Vergleich zur 
Tradition - ein anderes rezeptives Verhalten und einen anderen 
Werkbegriff. Die auf affirmative Form zielende Einheits- und da­
mit Sinnstiftung konnte nur durch ein „geschlossenes Kunst­
werk“ (Adorno, 7, 236), nur durch die Konzeption „Bild“ im 
Sinne des präsenzmetaphysischen „elSog“ und „Werk“ im Sinne 
von „evegyeia“ (Heidegger) erreicht werden: Es gibt den einen 
idealen Sinn, den es herauszubilden und herauszufinden gilt. Da­
mit ist es nun vorbei. Die Frage nach dem einen Sinn, nach der 
einen Bedeutung wird in der generativ-destruktiven Ästhetik 
sinnlos. Es geht überhaupt nicht primär um Gestalt und Form, 
sondern um Formung und Entformung. Es gibt nicht den Sinn, 
sondern Sinnpotentiale, die zu aktualisieren sind.

Natürlich ist auch der Sinn der traditionellen Kunstwerke nicht 
einsinnig in der Bedeutung, daß der eine Sinn in seinem Wesen 
begrifflich aussagbar wäre, wie dies z. B. der Ästhetiker Hegel be­
hauptete. Auch das traditionelle Kunstwerk läßt sich begrifflich 
nicht ausloten - die nachhegelsche Ästhetik hat es oft genug dar­
getan. Dennoch gibt es einen idealen Sinn, dessen man sich, an­
näherungsweise, versichern muß, wenn man ihn auch nie „ganz“ 
erreichen kann. Leonardos „Abendmahl“ als eine erregte Tisch­
gesellschaft zu begreifen, die sich wegen einer Geldangelegenheit 
veruneinigt hat, ist eklatant falsch. Das Gemälde muß auf den 
einen Sinn „Abendmahl“ hin verstanden werden. Ausgerichtet 
auf diesen Sinn, ist das Kunstwerk, was etwa seine Symbolik und 
sein formal-figuratives Arrangement betriffi, begrifflich nie ganz 
zu „begreifen“.

284

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das gilt aber nicht nur für die „ideelle Kunst“, sondern auch für 
die „realistische Kunst“. Alle Landschaftsmalerei etwa ist ausge­
richtet auf einen Sinn, wird getragen von einer Stimmung, sei es 
die der Heiterkeit, der Melancholie, der Unendlichkeit oder von 
deren Mixtur. Dieser Sinn ist zwar weder aus-zudenken noch bis 
auf den Grund zu empfinden, aber doch annäherungsweise zu 
erfassen. Bei Cezanne aber würde, so vorzugehen, keinen Sinn 
ergeben - eben weil die späteren Bilder des St.-Victoire-Zyklus 
nicht auf einen Sinn ausgerichtet sind. Der Berg steht nicht im 
Horizont einer Stimmung.

Ein Sinn macht bei einem Kunstwerk generativ-destruktiver 
Struktur keinen Sinn. Das Kunstwerk gibt hier Sinnpotentiale 
vor, die für die Gestalt-Findung zu aktualisieren sind und einer 
entsprechenden Konsequenzlogik gemäß je neu und je anders ak­
tualisiert werden können: Wenn man ein Kunstwerk „offen“ (vgl. 
Adorno 7, 46/435 f/441) nennen darf - ohne es damit, wie bei­
spielsweise in der Aleatorik, sogleich dem verdinglichten Zufall 
und der Willkür auszuliefern -, so ist es das generativ-destruktive. 
Es relativiert den einen Sinn und konstituiert dabei eine Art von 
Sinnpolyvalenz.361

361 Natürlich sind die Begriffe „offen“ und „geschlossen“ kontextabhängig. So 
redet z.B. auch H. Wölfflin von „geschlossener Form und offener Form“ (1956, 
145); doch ist diese Differenzierung bei ihm eine bloße Binnendifferenzierung der 
Auffassung, ein Kunstwerk sei etwas „absolut Geschlossenes“ (145). Das Wölff- 
linsche Begriffspaar nimmt - differenzierend und erweiternd - Volker Klotz 
(1960) für die Betrachtung der Form des neueren deutschen Dramas im 18., 
19. und 20. Jahrhundert auf. - Einen anderen Sinn wieder bekommt das „offene 
Kunstwerk“ bei U. Eco: Jedes Kunstwerk, auch das traditionelle, hat eine „mehr­
deutige Botschaft“ (1993, 8), und in diesem Sinne ist jedes Kunstwerk „offen“, 
auch das der „Form“ nach „geschlossene“ (30). In den modernen Poetiken werde 
diese Offenheit aber zum ausdrücklichen Ziel des Werkes erhoben, und der Rezi­
pierende soll nun im Akt der „Perzeption der Reiztotalität ... ständige Neuknüp­
fungen von inneren Beziehungen ... entdecken und auswählen“ (57). Diese Art 
Offenheit gipfelt nach Eco, was Musik und bildende Kunst betrift, in „Kunst­
werken in Bewegung“, die „gekennzeichnet sind durch die Einladung, zusammen 
mit ihrem Hervorbringer das Werk zu machen“ (57). Hier nennt Eco Stockhau­
sens Klavierstück XI (und andere verwandte Stücke anderer Komponisten), in 
dem der Interpret (also der reproduzierende Künstler) die Reihenfolge der kom­
ponierten Abschnitte selbst bestimmt, Calders „Mobiles“, Gebäude mit bewegba­
ren Wänden, veränderbare Möbel und eine „bewegte Malerei“, bei der der Be­
trachter durch die Regulation einer sich drehenden Linse („nach Belieben“) an 
der „Erschaffung des ästhetischen Objekts“ (dem Erzeugen von Farben) beteiligt

285

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hierbei ist der Rezipient in einem weitaus höheren, qualitativ 
anderen Sinne gefordert als beim geschlossenen Kunstwerk: Er 
wird nun in den Strukturprozeß des Werkes hineingezogen, und 
es genügt nicht, daß er einem vorkonstruierten Gestaltgefüge 
nachgeht.362 Der „Sinn“ ist gewissermaßen eine Ebene tiefer ge­
legt, u. d. h.: nur im Wechselspiel von Struktur- und Gestaltebene

ist (vgl. 42f). Über Stimmigkeit und Sinn dieser Verwendung von „offen“ ist hier 
nicht zu rechten. Nur die gravierendste Differenz der „Offenheit“ dieser von Eco 
präferierten Werktypen zum „offenenen Kunstwerk“ generativ-destruktiver Äs­
thetik sei hier angeführt: Eco denkt die Offenheit des „Kunstwerks in Bewegung“ 
- für ihn ist es die höchste „Intensitätsebene“ von Offenheit (57) - äußerlich, em­
pirisch. Für den Akt der Wahrnehmung „öffnen“ sich Kunstwerke dieses Typs 
eigentlich nicht. Im Falle des eben angeführten Musikstücks obliegt es allein dem 
reproduzierenden Künstler, die Reihenfolge der Abschnitte auszuwählen (aber es 
ist ja auch für ihn kein Akt der Wahl, sondern der Willkür), der Rezipient hin­
gegen bekommt ein geschlossenes Resultat vorgesetzt. Im Falle der Architektur 
beweglicher Wände und des veränderbaren Industriedesigns (Möbel) kann nach 
der Veränderung immer nur der eine Raum bzw. die eine Form rezipiert werden. 
Und auch im Falle der Mobiles und der „bewegten Malerei“ ist die Bewegung 
doch recht äußerlich verstanden als Schwingung im Raum (Mobile) oder als suk­
zessives Durchlaufen der Regenbogenskala (Malerei). „Offen“ als „Kunstwerk in 
Bewegung“ ist das Werk bei Eco also vor allem dann, wenn der Rezipient/Repro- 
duzent etwas machen kann im Sinne eines konkreten Tuns. Die „Offenheit“ gen­
erativ-destruktiver Kunst besteht dagegen gerade darin, daß das Werk auf der 
Strukturebene explizit ausgearbeitet ist, mit höchster Sorgfalt sogar ausgearbeitet 
ist, und der Rezipient hier nichts mehr zu „tun“ hat; dafür aber ist ihm auf der 
Ebene der Gestaltfindung, also auf semantischer Ebene, der des Sinns des Kunst­
werks - nicht mehr nur der des (äußerlichen) Arrangements -, die Freiheit der 
„Produktion“ gegeben. - Glücklicher, weil auf die Semantik des Werkes bezogen, 
verwendet Eco den Begriff der Offenheit bei Joyce. Daneben aber auch die Kunst 
Brechts als „offen“ zu bezeichnen erweckt erneut Zweifel an der Brauchbarkeit 
von Ecos Begriff der „Offenheit“. Serielle Kompositionen und informelle Malerei 
als „offen“ (im eigentlichen Sinne) zu apostrophieren, das würde heute, aus der 
Distanz und nach der „postmodernen“ Kehre, wohl niemand mehr in den Sinn 
kommen. - Auch bei Adorno sind die Begriffe „offen“ und „geschlossen“ kon­
textabhängig. Redet er gegen die „konservativ-restaurative Kulturkritik“ (O. L. 
7), so betont er, daß „nur an der Oberfläche ... die großen Kunstwerke der Ver­
gangenheit geschlossen ... scheinen“ (O. L. 11). - Zur Problematik insgesamt vgl. 
auch Marx (1983).
362 Vgl. auch Derridas Modifikation des Werkbegriffs (nicht dessen Verabschie­
dung!) bei der Interpretation von Tschumis Projekt der Folies im Park La Villette. 
Die Folies liefen „nicht auf ,die Abwesenheit des Sinnes hinaus'“: „Sie werden 
zum Werk, sie bewerkstelligen.“ Derridas Frage „Wie soll man es denken, das sich 
das Werk in dieser Verrücktheit aufrechterhält}“ (1988, 218) suchte vorliegende 
Arbeit für die Malerei und Musik zu beantworten. Die Antwort für die Architek­
tur hoft der Verfasser, da ihn Derridas Antwort nicht (gänzlich) überzeugt, schon 
in Kürze nachreichen zu können.

286

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu erfahren. Der Rezipient muß den Sinn in diesem Prozeß erst 
konstituieren, und im Vergleich mit dem traditionellen, geschlos­
senen Kunstwerk wäre der Rezipient eher als Produzent denn als 
Rezipient zu bestimmen.363

IX. Sensibilisierung für das Unsichtbare/Unhörbare und 
östliche Ästhetik

Bei diesem „produktiven“ Wahrnehmungsvorgang des „offenen“ 
Kunstwerks spielt das Entzugs-, nicht nur das Gebungsgeschehen 
eine essentielle Rolle. Jede Sinnkonstitution wird möglich nur 
durch Ausschluß anderer Sinnkonstitutionen. Dessen wird der 
Rezipient nun im Akt des Wahrnehmens selbst gewahr: Wahr­
nehmbares und Nichtwahrnehmbares, obgleich der Wahrneh­
mung nicht prinzipiell Verschlossenes, Gebung und Entzug gehö­
ren zusammen. Jede neue Gestaltfindung ist die Verdeckung einer 
anderen Gestalt; ohne diese Verdeckung aber käme es nicht zur 
Gestalt: Der Entzug nimmt nicht nur, der Entzug gibt; die Ge- 
bung aber entzieht hinwiederum auch.

Daher fordert die informelle Ästhetik eine neue Wahrneh­
mungssensibilität und ein neues, noch kaum erprobtes Analyse­
vokabular. Zu stark sind Sensibilität und Begrifflichkeit von der 
substantialistisch ausgerichteten Form-(Inhalts-)Ästhetik ge­
prägt, um das „Neue“ einer generativ-destruktiv verfahrenden 
Kunst adäquat erfahren und thematisieren zu können.

Heidegger insistiert darauf, daß das „Sichtbarmachen“ (Klee) 
an Grenzen stößt und daß nicht „alles“ gezeigt werden kann;

363 In einem „gewissen“, d.h. weiteren Sinne gilt der Begriff der „produktiven 
Rezeption“ - dem Begriff des „offenen Werkes“ analog - natürlich auch für die 
noch traditionell ausgerichtete Kunstrezeption - sei es gegenständlicher, sei es ab­
strakter Kunst. Im expliziten Sinn sollte er aber nur für Phänomene generativ­
destruktiver Art verwendet werden, sonst ginge das Entscheidende verloren, 
Differentes würde uniformiert. Bockemühl (1985) verwendet den Begriff im sel­
ben Sinne für moderne und traditionelle Malerei. Bezeichnenderweise gewinnt er 
seinen Begriff der „produktiven Anschauung“ allein an Werken „rein“ abstrakt 
und „rein“ gegenständlich arbeitender Malerei - nicht an einer Malerei (und Mu­
sik), die - entscheidend für die generativ-destruktive Ästhetik - im „Zwischen­
reich“ agiert.

287

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


daß vielmehr Unsichtbares und Unnennbares stets konstitutiv 
bleiben für das zu Zeigende und Auszusprechende und daß es 
eine eigene Sensibilität brauche für das Gewahren des „Unsicht­
baren“ im „Augenfälligen“ (13, 197). Diese Sensibilität ist aber 
nicht bloß für das Ästhetische im engeren Sinne, dem kunstphilo­
sophischen, von Bedeutung. Denn in der Sensibilisierung für das 
Nicht-Präsentische sieht Heidegger auch die wesentliche Aufga­
be der Kunst bei der „Überwindung“ der technischen Weltkon­
stitution (vgl. ERSTER TEIL, D.I.3).364

Auch Adornos musikpädagogische Bemühungen um die neue 
Musik, insbesondere um die Komplexität der Musik des frühen 
Berg, legen Wert auf Phänomene dieser Art. Seine Berg-Interpre­
tation weist ja deshalb auch ein für die abendländische Ästhetik so 
ungewohntes Vokabular auf. Es gemahnt so frappierend an die 
östliche, zenbuddhistisch geprägte Ästhetik, wie sie sich im No­
Schauspiel, der Zen-Malerei, der Kalligraphie oder der Haiku­
Dichtung dokumentiert und in deren Theorie und Poetik 
reflektiert.365 Paradoxe Formulierungen wie „Anarchie - Chiffre 
des Gesetzes“ und „geformte Gestaltlosigkeit“; Verweise auf das

364 Vgl. hierzu: Seubold (1986), 283-328. - W. Welsch thematisiert Phänomene 
dieser Art mit dem Begriffspaar „Ästhetik-Anästhetik“ (vgl. 1993, 9-40). Freilich 
war der Begriff „Anästhetik“, den auch Lyotard kennt, durch Marquard (1989) 
und Sloterdijk (1987, 126) vorgebildet und vorbelastet. Unglücklich scheint die 
Wahl der Künstler und Kunstwerke, mit denen Welsch das Ästhetik-Anästhetik- 
Verhältnis zu exemplifizieren sucht. Oft ist in diesen Beispielen der Bezug von 
Gebung und Entzug krud verdinglicht, also innerhalb der metaphysischen Sub­
stanzenontologie verbleibend - wie etwa bei Walter de Marias „Vertikalem Erd­
kilometer“, bei dem nur ein Meter der Erde entragt. Denn fast möchte man dieses 
Werk als Versinnbildlichung der platonischen Ideenlehre begreifen: Das „Eigent­
liche“ ist unsichtbar, aber gerade dadurch größer, erhabener - im Grunde jedoch 
nichts anderes als das Sichtbare: eine bloße Vervielfachung des Sichtbaren. Nur ist 
der Ideen-„Himmel“ nun auf die „Erde“ heruntergekommen oder vielmehr: in die 
Erd-„Höhle“ eingewandert. Heidegger spräche hier von einem „umgekehrten 
Platonismus“, und Hegel wäre entzückt ob dieses reinen Falls einer „symboli­
schen Kunstform“. Nicht auszudenken, wenn einer darauf verfiele, diesen „Verti­
kalen Erdkilometer“ mit einem „Kunstwerk in Bewegung“ Ecoscher Provenienz 
zu verkoppeln: Der „Rezipient“ berührt den Startknopf und „die Sache“ gerät in 
Bewegung. Geräusche (quietschender Betten etc.) könnten hinzutreten und wie­
der verstummen: Syn-An-Ästhetik in Vollendung. Was uns da alles vorenthalten 
wurde! Was uns da noch bevorstehen könnte! Kein Ende, nirgendwo!
365 Vgl. hierzu: Seubold (1993b).

288

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unhörbare, auf ein unhörbares Kraftzentrum, das der Gestalt Le­
ben einhauche; der ästhetische Imperativ „Wirf weg, damit du ge­
winnst!“ (als Lebensmaxime freilich auch biblischen Ursprungs), 
die konstitutive Funktion des Weggelassenen somit; die elemen­
tare Bedeutung des Schweigens und der Pause; generell: die Ab­
neigung gegen alles selbstherrlich Gesetzte und die Bedeutung 
einer Art von „Zwischenreich“ - des Schwebenden, Verschwin­
denden, Ubergängigen und Infinitesimalen; ja die fortwährende 
Betonung des „Nichts“, aus dem alles hervorgehe und in das alles 
verschwinde -: das alles sind typische Charakteristika einer zen­
buddhistisch ausgerichteten Ästhetik.

Im Gegensatz zu Heidegger, der das Wesen der ostasiatischen 
Kunst eigens zu eruieren suchte,366 sind die Konnotationen öst­
licher Ästhetik bei Adorno nicht intendiert. Doch das tut der Be­
deutung dieser Verwandtschaft keinen Abbruch; sie wird damit 
nur denkwürdiger. Es sind nicht billige Anleihen, die Adorno hier 
aufnimmt. Deren Kurswert würde binnen kurzem schon gegen 
Null tendieren. Für Cages zenbuddhistische Uberhöhung des 
von aller abendländischen Tradition befreiten „reinen“ Tones 
(Lyotard sollte sie später mit dem fragwürdigen Begriff einer „im­
materiellen Materie“ legitimieren, vgl. Anm. 353) konnte Adorno 
nur achselzuckende Verwunderung aufbringen (vgl. z.B. 16, 
509).367 Adornos Nötigung zu solch einem Vokabular kommt 
aus der Mitte der modernen abendländischen Musik, aus einem 
Modernebegriff, für den nicht mehr nur Materialbeherrschung, 
sondern mehr und mehr das Entzugsgeschehen dominant wird. 
Das macht diese Beziehung zur ostasiatischen Ästhetik so inter­
essant.

Es scheint, daß damit das „Gespräch“ mit der ostasiatischen 
Kunst auf neue Weise eröffnet und ursprünglicher geführt werden 
kann, als es bislang in Kunst und Ästhetik möglich war: nicht 
durch modisch-eklektische Zitate, aus der Laune getätigt, nicht 
durch Japonismen und Chinoiserien, sondern durch einen Ver­

366 Vgl. z.B. USpr, 83-155; Buchner (1989), insbes. 173-180, 189-192, 211-215.
367 Zur Beziehung Zen-Cage vgl. auch: U. Eco, Zen und der Westen, (1993), 212­
236, hier: 221-224. Lyotard (1986, 120) nennt Cage einen „Zen-Sprößling ... aus 
dem Hause Duchamp“.

289

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gleich grundlegender Strukturen - ernötigt durch die Aufspren­
gung des abendländischen Substanzrasters inmitten des Endsta­
diums abendländischer Ein-Form-Ästhetik.

X. Reformulierung und konkrete Austragung traditioneller
Antinomien

Es bestehen gute Gründe zur Annahme, daß die in Heideggers 
kunstphilosophischem Denken wie in Adornos ästhetischer 
Theorie auftretenden Antinomien, die ja nicht allein die Antino­
mien Adornos und Heideggers sind, sondern weit in die Ge­
schichte der Kunst und Ästhetik zurückreichen, mit einer explizit 
in-formellen Kunst und Ästhetik reformuliert und, wo nicht ge­
löst, zureichend und konkret ausgetragen werden können. Dies 
sei an zwei grundlegenden Antinomien demonstriert: Bei Adorno 
ist es die der Einheit/Vielheit, Konstruktion/Mimesis, Schönheit/ 
Erhabenheit, Versöhnung/Unversöhnbarkeit; bei Heidegger die 
Frage, ob der zukünftigen, nicht mehr metaphysischen Kunst 
noch „Werk“-charakter zuzusprechen ist.

Muß man Adornos Ästhetik als eine Ästhetik der Versöhnung 
oder des Erhabenen lesen, soll Kunst überhaupt Versöhnung und 
Schönheit thematisieren oder auf Unversöhnbarkeit und Erha­
benheit beharren? - Diese Antinomie ist oft schon bemerkt und 
fast ebenso oft schon, ohne rechten Erfolg, zu lösen versucht wor­
den - was weniger an den Interpreten als an der sperrigen Anti­
nomie liegt.368 Ist diese doch nicht von Adorno erzeugt, sondern

368 „.Das Kunstwerk, das seine immanente Dialektik austrägt, spiegelt sie im Aus­
trag zugleich als geschlichtet vor: das ist das ästhetisch Falsche am ästhetischen 
Prinzip' (ÄT, 262). Damit wird Harmonie zum (wenn auch problematischen) äs­
thetischen Prinzip erhoben; andererseits enthält die Ästhetische Theorie eine Kri­
tik des Harmonie-Ideals als einer .Anbiederung an die verwaltete Welt' (ÄT, 
237).“ (Bürger (1990), 134) - In jüngster Zeit hat W. Welsch diese Antinomie auf­
zulösen versucht. In Absetzung von Wellmer ist für Welsch Adornos Ästhetik eine 
„implizite Ästhetik des Erhabenen“ - zweifellos ein wichtiger und wertvoller in- 
terpretatorischer Ansatz. Es läßt sich freilich anhand von Welschs Aufsatz sehr 
„schön“ studieren, daß man Adorno weder auf das eine noch das andere festlegen 
kann, daß man, sachlich, in der Ästhetik das Begriffspaar benötigt, um mit Sinn 
das Problematische eines jeglichen Kunstwerkes thematisieren zu können. „Zu­
letzt mußte Adorno sich entscheiden, ob er am philosophischen Versöhnungsge­

290

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geht auf das Problematische des traditionellen Kunstwerkes selbst 
zurück.

Die generativ-destruktiv agierende Kunst macht dieses Pro­
blem, eine Art Sprengsatz abendländischer Kunst und Ästhetik - 
„die von keinem Kunstwerk zu schlichtende Divergenz“ (7, 
180) -, nun explizit zu ihrem Thema, indem sie es gewissermaßen 
von einem „transzendentalen“ Problem zu einem „empirischen“, 
zu einem der Faktur des Werkes macht, oder besser: hinaufhebt. 
Und sie kann dies, da ihr zwei „Ebenen“ zur Verfügung stehen: 
die Strukturebene und die Gestaltebene. Die gestaltwerdende 
Struktur, in-formell im Sinne von formgenerierend, zielt auf Ein­
heit, Konstruktion, Schönheit und Versöhnung, die informelle 
Struktur (im Sinne von gestaltauflösend) auf Vielheit, Mimesis, 
Erhabenheit und Unversöhnbarkeit. Generativ-destruktive 
Kunst konstituiert sich aus dieser Beziehung der Einheit auf Viel­
heit, der Schönheit auf Erhabenheit - während die traditionelle 
Kunst diese Kategorien nur unter sich aufzuteilen vermochte: 
Die eine Art von Kunst war (eher) schön, integrativ und versöhn­
lich, die andere (eher) erhaben und unversöhnlich.

Heideggers Thematisierung des Werkbegriffs ist ähnlich ambi­
valent und antinomisch. Einerseits sieht er - vor der Folie des 
affirmativen Werkbegriffs, wie er im Kunstwerkaufsatz entwik- 
kelt worden war - in der Auflösung des Werkbegriffs durch die 
„technisch“-gegenstandslose Kunst (vgl. SvG 66) den Verfall der 
geschichtebildenden Kunst. Andererseits aber erkennt er z. B. in

danken festhalten oder den Implikationen des Erhabenen folgen wollte.“ (1989, 
186) Dies ist für Adornos (informelle) Ästhetik keine Alternative, wie Welsch 
schließlich doch zugeben muß: „Auch wenn Adorno später noch einmal .richtiges 
Bewußtsein' als .das fortgeschrittenste Bewußtsein der Widersprüche im Hori­
zont ihrer möglichen Versöhnung' zu definieren versucht ..." (197) Aber es ist 
auch sachlich keine Alternative, wie Welsch „wohl“ weiß: „Ein Ausgriff auf Ein­
heit ist wohl nötig, damit im Gegenzug gegen ihn die Divergenz der Impulse sich 
überhaupt bekunden kann ..." (195. Es ist wohl davon auszugehen, daß das „ge­
gen ihn“ sich nicht auf „Gegenzug“ bezieht, daß also - dialektisch? - kein zwei­
facher Richtungswechsel vorliegt, sondern sich auf „Ausgriff“ beziehen soll, also 
redundant ist.) Diese definitive Lesart Welschs wäre kaum ohne die - im Gefolge 
Lyotards konzipierte - „Erhabenen“-Mode erfolgt. Diese Mode vertritt zwar, wie 
jede Mode, berechtigte Anliegen gegenüber vernachlässigten Momenten. Unselig 
ist diese Debatte aber dadurch, daß sie beide Seiten - das Schöne und das Erha­
bene, Einheit und Vielheit etc. - nicht zusammenbringt, sich immer nur von einem 
Extrem ins andere wirft.

291

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Klee-Notizen, daß der durchaus metaphysische Charakter 
des abendländischen Werkbegriffes zu überwinden wäre.

Befriedigend geklärt werden kann diese Antinomie durch die 
oben erörterte Konzeption eines „offenen Kunstwerks“: Am 
Werkbegriff ist die Verpflichtung auf präsenzmetaphysische Sinn­
einheit zu destruieren; beizubehalten ist der Werkcharakter für 
die informelle Struktur aber insoweit, als diese nicht dem hetero­
nomen Zufall oder der Willkür des Subjekts ausgeliefert werden 
darf, sondern der - nicht mehr ein-fach zu erfüllenden - Sinnfor­
derung verpflichtet bleibt.369

XI. Noch einmal: Gehlen - Einfriedung der Kunstirritation?

Gehlen hat der „Randlage“ der Kunst auch ein Gutes abgewinnen 
können (vgl. erster teil, D.I.2). Ein anderer Zustand wäre ihm 
aber auch gar nicht mehr wünschenswert. Kunst soll nicht mitten 
im Geschehen stehen. Sie soll nicht in die Politik und die gesell­
schaftlichen Verhältnisse eingreifen wollen. Das besorgen nämlich 
die eigens dafür abgestellten Fachleute. Die Kunst soll bei ihrem 
Leisten bleiben, die Malerei soll sich im Rahmen abspielen. Sie 
soll optisch der „chronischen Reflexion“ (Z-B 224) sich widmen. 
Sie soll den Rezipienten „mit Daseinsmächtigkeit verschonen“, 
soll sich einer „weltanschaulichen Neutralisierung“ verpflichten 
und der „Freizügigkeit des Folgenlosen“ (Z-B 165) frönen, kurz: 
„eine Oase der subjektiven Freiheit“ sein (Z-B 222).

Tut sie es nicht, so beweist sie nur, wie antiquiert sie ist: Sie hat 
mit der Entwicklung nicht Schritt halten können, sie fühlt sich 
noch der „großen Schlüsselattitüde“ verpflichtet, einem Fossil 
aus dem 19. Jahrhundert: von einem Blickpunkt her, sei es ein 
naturwissenschaftlicher, geisteswissenschaftlicher oder eben 
künstlerischer, das Ganze überblicken und in dieses Ganze dann 
auch noch eingreifen zu wollen. Künstler, die sich mit dem Ab­
schied von der „großen Schlüsselattitüde“ nicht anfreunden kön­

369 Zur Diskussion des Werkbegriffs - sie ist von zentraler Bedeutung für den 
gegenwärtigen Ästhetik-Diskurs - vgl. z.B.: Oelmüller (1983); Bubner (1989), 9­
51 u. 111-116; Bürger (1974), 76-80, (1981); Boehm (1988a).

292

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen, sollten sich an den Wissenschaften orientieren, die in der In­
dustriegesellschaft gerade dadurch auf dem Vormarsch sind, daß 
sie auf die „große Leitbild-Ambition“ ebenso verzichten wie auf 
den Anspruch, am „Funktionsmodus des Ganzen etwas zu än­
dern“ (Z-B 222).

So soll die Malerei zwar irritieren, sie lebt geradezu davon, „daß 
sie die chronische Reflexion, die jedermanns Zustand geworden ist, 
ins Optische vorschiebt“ (Z-B 224), aber sie soll irritieren „an ge­
nau umgrenzter, erwarteter Stelle“ (Z-B 224).

Gehlen vertritt also nicht die simple Version einer Therapie, die 
die von der Beschleunigung auf gesellschaftlicher Ebene hervor­
gerufenen Orientierungsängste und Schwindelgefühle mit den 
Beruhigungen des Antiquitätenmarktes (hier bin ich Mensch, hier 
kenn1 ich alles schon) kompensieren will. Die Kunst beunruhigt 
selbst, aber sie beunruhigt allein auf optischen Exkursionen, nicht 
durch politisch-soziale Ansprüche oder an den Nerv reichende 
Existentialismen. Und insofern dient sie denn doch der „Einrege­
lung in die Verfassung einer Menschheit, die vom Kampf ums 
Mitkommen abgewetzt ist, die in der tempobeschleunigten Er­
ledigung den Modus der Kristallisation findet, in der Benommen­
heit von der nächsten Zukunft die Form des ,post-histoire“‘ (Z-B 
165).

Es fragt sich nun, wie stimmig diese Ausführungen Gehlens 
sind: Bleibt eine Kunst, die die ästhetische Grenze achtet, die also 
die „große Schlüsselattitüde“ abgelegt hat und allein die ihr ge­
nuinen (Form-)Probleme bearbeitet, in diesen Grenzen auch ein­
geschlossen, damit aber ohne jegliche Bedeutung für die anderen 
Arten des Diskurses und das gesellschaftlich-politische System? 
Es könnte ja sein, daß die Kunst gerade durch diese Beschränkung 
auf immanente Probleme interessant und relevant wird auch für 
andere Bereiche. Sieht man, wie Gehlen, die Ansatzpunkte einer 
zukünftigen Malerei in der Problematisierung von Identität (vgl. 
dritter teil, B), so beschäftigt sich die Kunst auf ihrem Gebiet 
und in der ihr spezifischen Weise mit demselben Problem, das 
auch das Problem von Gesellschaft und Individuum unserer heu­
tigen Zeit ist und mehr und mehr werden wird. Denn auch hier, 
man denke nur an die Schlagworte „multikulturelle Gesellschaft“, 
„nationale Identität“ und „Überfremdung“, „biographische Fle­

293

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


xibilität“, liegt ja eine Vielzahl an Sinnangeboten der Lebensge­
staltung vor, die sich gegenseitig irritieren, ja nicht selten auszu­
schließen scheinen; auch hier gibt es ja nicht mehr den einfach 
vorgegebenen einen Sinnhorizont, den Individuum und Sozial­
verband nur zu füllen und konkretisieren hätten. Die gesellschaft­
liche Situation verlangt hier eine enorme Flexibilität, ja ein kon­
tinuierliches Experimentieren. Ein einsinnig festgestelltes Indivi­
duum gerät hier nicht weniger in Bedrängnis als ein Sozialgefüge, 
das sich nicht ständig auf die neuen Situationen einstellt. In die­
sem Sinne fordern die Verhältnisse, wie es von einem der führen­
den Soziologen Deutschlands längst auch schriftlich fixiert wor­
den ist, das „Zerbrechen von Identität, Ich, Wahrheit, Wirklich­
keit“ (insofern diese nämlich einsinnig festgestellt waren); und 
diese Verhältnisse fordern im Gegenzug das Erproben, das Er­
probenmüssen (und nicht bloß Erprobenwollen) des „Viel-Ich“ 
und der „Puppen- und Schmetterlingsexistenz, die ausschlüpft 
und umschlüpft“370, fordern den Umgang mit der „Identitäts­
unsicherheit“ eines „plötzlich vereinigten Volkes“371.

Es ist doch sehr fragwürdig, ob sich hier psychologisch-soziale 
Probleme von ästhetischen Problemen wie Schwarz und Weiß 
scheiden lassen. Auch wenn andere inhaltliche Probleme sich er­
geben - die formalen Probleme bleiben dieselben; ja es könnte 
sogar sein, daß sich diese „inhaltlichen“ Probleme auf sozial-psy­
chologischem Feld letztlich als formale Probleme entpuppen und 
daß genau hier die Kunst relevant wird, weil sie - wie Gehlen 
treffend analysiert - sich von inhaltlichen Problemen entlastet 
hat.

Gerade unter dem Aspekt „gesellschaftliche Funktion“ hat man 
auf Differenzierung größten Wert zu legen: Gegen inhaltliche 
Vorgaben hegt man in der Tat sogleich den Verdacht der Prosely­
tenmacherei und der weltanschaulichen Übervorteilung.372 Von

370 Beck (1993), 251 f.
371 W. Thierse, zitiert in: Frankfurter Allgemeine Zeitung, 6.4.94, 1.
372 „Wenn in komplexen Gesellschaften eine kollektive Identität sich bilden wür­
de, hätte sie die Gestalt einer inhaltlich kaum präjudizierten, von bestimmten Or­
ganisationen unabhängigen Identität einer Gemeinschaft derer, die ihr identitäts­
bezogenes Wissen über konkurrierende Identitätsprojektionen, also: in kritischer 
Erinnerung der Tradition oder angeregt durch Wissenschaft, Philosophie und 
Kunst diskursiv und experimentell ausbilden.“ (Habermas (1974), 84)

294

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


solchen inhaltlichen Vorgaben ist Kunst, „die zählt“ (Adorno), ist 
autonome Kunst frei geworden. Ihre Probleme sind in der Mo­
derne Form-Probleme. Sie hat sich „entlastet“ von diesen inhalt­
lichen Vorgaben. Auch pflegt sie - wie Gehlen konstatiert - die 
„moralische Neutralität“ (Z-B 222). Kunst dieser Art kann gar 
nicht mehr den Anspruch der „Großen Schlüsselattitüde“ erhe­
ben. Und dennoch kann sie anderes nicht nur berühren, sondern - 
als Monade - gar „Aspekte“ des Ganzen gewähren.

Auch Gehlen kann diese Einsicht einer Überbrückung der äs­
thetischen Grenze durch deren Einhaltung nicht ganz unterdrük- 
ken. Obgleich die moderne, zumal die abstrakte Malerei sich aller 
inhaltlich-moralischen Appelle enthält - sie vermittelt keine 
„Aussage“ -, so berührt sie doch das Moralisch-Ethische: „Un­
benommen bleibt ihr Anklang an Freiheit und Selbständigkeit, 
ihr Platz an der Seite des Kampfes gegen die Bewußtseins-Ein­
schnürung.“ (Z-B 196) Gerade weil sich die Kunst von inhaltli­
chen Vorgaben frei macht, wächst ihr dieser „Anklang“ zu. Daher 
geht Gehlens „unbenommen“ (das sich bezieht auf die Aussage, 
daß das „moralische Terrain“ der Kunst „beengt“ [Z-B 195] ist) 
hier fehl, nicht nur stilistisch, sondern gedanklich - ein Denkfeh­
ler am Ende. Denn verglichen mit dem Appellcharakter gegen­
ständlicher Malerei, etwa der Historien- oder Portraitmalerei 
(„Sei tapfer!“, „Sei unerschütterlich!“ etc.), ist das Terrain nicht 
nur beengt - es existiert gar nicht! Weil es nicht existiert, kann 
sich die moderne Kunst „nur“ an das Freiheitspathos wenden.373

Gehlen selbst hat in anderem Zusammenhang, nämlich bei der 
Erörterung des Kubismus, dargelegt, daß sich der Vorgang der 
Deformation der Objekte nicht im kunstimmanenten Bereich 
hatte halten lassen, da dieses Problem über den ästhetischen Be­
reich hinauswies: „Ließ sich ein solcher Vorgang geistig eigentlich 
im Kunstbezirk halten? Denn der Gedanke ist Scheidewasser und

373 Auch U. Eco erwägt, ob das offene Kunstwerk nicht ein „pädagogisches In­
strument mit befreiender Funktion“ sein könne; und „in diesem Falle würde das, 
was sie (die moderne Kunst, G. S.) tut, über den Bereich des Geschmacks und der 
ästhetischen Strukturen hinausreichen, um sich in einen größeren Zusammenhang 
einzufügen und dem heutigen Menschen eine Möglichkeit zur Selbstfindung und 
Autonomie zu zeigen“ (1993, 153).

295

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Elixier, er ist Tinctura composita, er nimmt alle Zustände an, im 
Festen läßt er sich als Sprengpulver oder Kraftnahrung darstellen. 
Konnte man ihn wirklich veranlassen, sich in bloß kunstimma­
nenten Problemstellungen in seiner ganzen Gewalt zu manifestie­
ren?“ (Z-B 82 f)

Was damals nicht aufzuhalten war, warum sollte es jetzt auf­
zuhalten sein? Warum sollte man überhaupt es aufhalten wollen?

Ästhetische Probleme, gerade wenn sie sich autonom auskri­
stallisieren, können in der Tat sehr „ansteckend“ (Z-B 87) sein, 
also die Grenze, die ihnen von der Autonomisierung der Kunst 
gezogen wurde, überwinden. Sie waren es damals. Und sie wer­
den es womöglich auch in Zukunft sein.

XII. Zur praktischen Relevanz generativ-destruktiver Ästhetik

Die gegenwärtige Kunst hat nach Adornos, Gehlens und Heideg­
gers „Ende“-Diagnose keinerlei praktische Funktion mehr. Sie 
soll aber - auch dies eine Art „Einverleibung“ des Endes der 
Kunst - auch gar keine unmittelbare und spezifische Funktion 
mehr haben. Sie soll - und nun wird man sich mit Gehlen und 
Adorno von Heidegger zu verabschieden haben - ihre Autono­
mie unter allen Umständen bewahren. Allein dadurch ist sie be­
fähigt, die soeben thematisierte Antinomie des Werkbegriffes und 
die von Einheit/Vielheit, Schönheit/Erhabenheit, kurz: die Iden­
titätsirritation zureichend auszutragen. Dadurch aber, und nicht 
durch das Aufgreifen von sozialkritischem Inhalt, gewinnt sie, 
damit sollte man sich mit Adorno von der Gehlenschen Position 
verabschieden, auch in praktischer Hinsicht eine Bedeutung, die 
eine in inhaltlicher Hinsicht sozial ausgerichtete Kunst nie erlan­
gen könnte: Gerade dadurch, daß sie alle soziale Kritik in ihre 
Formprobleme übersetzt, wird sie „Modell möglicher Praxis“ 
(7, 359), übernimmt sie die „Statthalterschaft für eine kommende 
Gesellschaft“ (12, 196).

Doch gilt dies nicht für alle Kunst, sondern nur für die, welche 
„die befreite Form“ sucht: „In der Befreiung der Form, wie alle 
genuin neue Kunst sie will, verschlüsselt sich vor allem anderen 
die Befreiung der Gesellschaft, denn Form, der ästhetische Zu­

296

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sammenhang alles Einzelnen, vertritt im Kunstwerk das soziale 
Verhältnis; darum ist die befreite Form dem Bestehenden anstö­
ßig.“ (7, 379) Bestimmen Formprobleme die moderne Kunst zwar 
als solche, so macht doch erst eine generativ-destruktiv agierende 
Kunst die Form, die Befreiung der Form und die Bildung der 
Form explizit zu ihrem Thema. Denn sie verzichtet ja nicht allein 
auf vorgegebene Formschemata - es gibt in ihr nicht einmal die 
eine, alles einzelne konkret zur Einheit versammelnde Form. 
Form verschwindet im Strukturgewebe und bildet sich aus die­
sem Gewebe.

Auch in der „multikulturellen Gesellschaft“, auch nach Auf­
gabe eines einsinnig gestrickten Ego kann nicht auf „Einheit“, 
„Zusammenhang“ verzichtet werden - denn schließlich darf sich 
ja weder die multikulturelle Gesellschaftim Bürgerkrieg auflösen 
noch die verflüssigte Ich-Identität zur Schizophrenie mutieren. 
Wie gelingt diese Vermittlung von Einheit und Vielheit? Wie ver­
meidet man Uniformismus und Totalitarismus einerseits, plurali­
stische Beliebigkeit und Identitätsverlust andererseits? Eine der­
art im Umbruch sich befindende Gesellschafts- und Ego-Struktur 
könnte in einer generativ-destruktiven, genau diesen Zusammen­
hang von Einheit und Einzelnheit thematisierenden Ästhetik 
wahrhaft ein „Modell möglicher Praxis“ finden. Gehört zur „ge­
schlossenen Gesellschaft“ das „geschlossene Kunstwerk“ (7,236), 
so findet die „offene“ Ich- und Gesellschaftsstruktur im „offenen 
Werk“ der generativ-destruktiven Ästhetik ihr Schema.

Form, Einheit, daran führt kein Weg vorbei, ist unterdrückend. 
Zugleich aber auch ermöglichend. Und es ist in der Tat der Glaube 
nur eine schlechte, aufzugebende Utopie, die einzelnen mimeti­
schen Momente könnten, wie es Adorno im Programm „Vers une 
musique informelle“ vorschwebte, im organisch-konstruktiven 
Aufbau des auf den einen Sinn ausgerichteten Kunstwerkes ver­
söhnt werden. So bleibt nur der Weg, die eine Einheit aufzubre­
chen und zu verflüssigen. Das ist gewiß ein immenses Problem. 
Und sollte die generativ-destruktive Ästhetik auch innerästhe­
tisch gelingen, so besteht die Gefahr, daß sie mit der Funktion 
„Modell zukünftiger Praxis“ überfordert ist. Es fehlt nicht an 
Warnungen vor einer Überforderung der Ästhetik, dem „Wider­
spruch zur weitgehenden Aktualitätsbehauptung des Ästheti­

297

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen“374; und man sollte deren gute Gründe, die freilich auch 
Adorno schon gekannt hat (vgl. z.B.: Der Artist als Statthalter 
[11, 114-126]), nicht ignorieren. Dennoch sollte man sieh dieser 
Chance nicht vorschnell begeben.375

Verblüffend sind sie ja in jedem Falle, die Analogien der Identi­
tätsirritation in Kunst und Gesellschaft. So läßt sich dem oben 
dargestellten spezifischen Typus der Identitätsirritation in der 
Malerei (vgl. dritter teil, B) etwa ein anthropologischer Typus 
zuordnen, der mit analogen Problemen zu „kämpfen“ hat: Vom 
„Identitätswechsler“ (vgl. dritter teil, B.I), dem es nicht ge­
lingt, eine singuläre Handlung mit seinem „Wesen“, seiner Ge­
samtpersönlichkeit zu vermitteln, bis hin zum „Hyperrealisten“ 
(vgl. dritter teil, B.V), bei dem gerade durch eine hypergenaue 
Profilierung seiner Person der Bezug zu sich und zur Wirklichkeit 
problematisch wird.

Die generativ-destruktiv agierende Kunst kann in diesem so­
zialen und psychologischen Wandel Schema, Vor-bild sein, gerade 
weil sie im eigenen, autonomen, idealen und herrschaftsfreien 
Raum ihre Antinomien austrägt. Vor allem daher rührt Adornos - 
nicht aufzugebende - Insistenz auf der eigensinnigen Entwick­
lung der Kunst, die Warnung, sich vorschnell sozialen „Inhalt“

374 Boehm (1993), 44.
375 Bemerkenswert bleibt in diesem Zusammenhang, daß die sonst bei Adorno zu 
beobachtende und sich bisweilen in den Vordergrund drängende gesellschaftliche 
Dechiffrierung der Musik bei seiner Berg-Analyse kaum eine Rolle spielt. Darauf 
hat C. Dahlhaus wohl als erster aufmerksam gemacht: „Auffällig ist der Verzicht 
auf soziologische Kategorien.“ (Erinnerung und Reflexion - Th. W. Adorno über 
Alban Berg, in: Frankfurter Allgemeine Zeitung vom 25.1.69, Literaturblatt) 
Generell trift auf Adornos Berg-Analyse nicht zu, was man an Adorno, oft zu 
Recht, kritisiert hat: „Da die Werke letztlich im Dienste der Theorie stehen, um 
diejenigen Erkenntnisse zu produzieren, die die Theorie von ihnen fordert, ist vor 
der Begegnung mit dem konkreten Werk das Resultat vorentschieden.“ (Bubner 
(1989), 90; natürlich war sich Adorno dieser Gefahr bewußt: „Vorsicht vor zu 
bequemen (aus der Gesamtkonzeption meiner Arbeit deduzierten) Antworten.“ 
(Nachgel. Schriften I.1, 201)) Man kann in Adornos Berg-Analysen eine alles ent­
scheidende Dynamik des Gedankens ausmachen, die Adorno nicht nur „einen 
neuen Begriff von Analyse“ abverlangt, sondern ihn weit über die abendländische 
Form-Ästhetik hinaustreibt. Damit aber ist die Berg-Interpretation „ideologisch“ 
am wenigsten von allen Interpretationen Adornos vorbelastet, leistet aber unter 
psychologischem, sozialem und soziologischem Aspekt womöglich am meisten.

298

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu besorgen. Damit nämlich ginge die Kunst „unter ihren Be­
griff“.376

Der Ästhetik aber, die den Paradigmenwechsel ernst zu neh­
men sucht, fallen neue, bislang noch kaum umrissene Aufgaben 
zu: „Veränderte Ästhetik, deren Programm sich desto deutlicher 
umreißt, je dringender das Bedürfnis nach ihr zu spüren ist, be­
trachtete auch nicht mehr, wie die traditionelle, den Begriff der 
Kunst als ihr selbstverständliches Korrelat. Ästhetisches Denken 
heute müßte, indem es die Kunst denkt, über sie hinausgehen und 
damit auch über den geronnenen Gegensatz des Zweckvollen und 
Zweckfreien, an dem der Produzierende nicht weniger leidet als 
der Betrachter.“ (O. L. 127)

376 Auch für Karl Heinz Bohrer gilt: „Je reiner der ästhetische Kern erhalten ist, 
um so größer die Strahlkraft nach außen.“ (1993b, 63) Für Bohrer liegt das gesell­
schaftsfunktionale Potential aber nicht in der Analogie, sondern in der „Irrita­
tion“, d.h. „Dekonstruktion“ und „Subversion“ der gesellschaftlich gültigen, aber 
überholungsbedürftigen Begriffe.

299

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Takte 125-131 aus dem Allegretto des Violinkonzerts Alban Bergs artikulieren eine 
Spielart des „Kapuzinerprinzips“: Die jeweils letzte Note des variierenden „wieneri­
schen“ Motivs wird weggelassen. Durch den Wechsel der Hauptstimme (= H" “|) zwi­
schen Orchester und imitierender Sologeige wird die Destruktion des Motivs zugleich 
verdeckt:Das Motiv stellt sich in die „Struktur“ zurück, will aber gleichwohl als eigen­
ständige „Gestalt“ gehört werden. © 1936 by Universal Edition A. G. Wien

300

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


301

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paul Cezanne, La Montagne Sainte-Victoire. 1904/06 
Öffentliche Kunstsammlung Basel, Kunstmuseum

302

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paul Klee (1879-1940): Heilige, aus einem Fenster
Kunstmuseum Bern, Panl-Klee-Stiliung, Bern

303

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191 - am 22.01.2026, 11:28:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996881-191
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	A.  Das Bewegungsgesetz der (De-)Komposition (Adornos Alban-Berg-Interpretation)
	I.  Bergs Aktualität: die Antwort auf das Verstummen der Moderne
	1.  Adornos Berg-Analyse: Im Horizont des Verstummens der Moderne
	2.  Kritik ungenügender Berg-Interpretation: Berg als Praemoderner; die Gefahr einer „falschen“ Auferstehung der Kunst
	3.  Ein neuer Begriff von Analyse

	II.  Konstitution der Bergschen Musik: Das Ineinander von Gestaltung und Auflösung
	1.  Auflösungstendenz der Musik: Rückruf ins Nichts
	a.  Nicht Substanzen, sondern Funktionen
	b.  Negative Totalität; Amorphes, Chaos, Schwebendes
	c.  Musikalische Zellteilung; Mikrotechnik
	d.  Übergang
	e.  Musikalischer Todestrieb; Nichts; „Kapuzinerprinzip“ reduktiv

	2.  Komponieren aus dem Nichts: die Erzeugung der Gestalt
	a.  „Kapuzinerprinzip“ generativ; das Nichts zum Etwas machen; die Differenziertheit der Gestalt
	b.  Sich dem Stummen, dem Chaos, den Fragmenten entringend
	c.  Kraftzentrum, die Gestalt zu speisen: Nichts, Schweigen, Pause, das Weggelassene

	3.  Musik-Struktur: Gestaltung aus dem Nichts ins Nichts hinein; mehrschichtiges Hören; Wahrnehmbares/ Nichtwahrnehmbares


	B.  Identitätsirritationen (Gehlens Bemühungen um eine Erneuerung der „peinture conceptuelle“)
	I.  Identitätswechsel: Tachismus
	II.  Identitätsunterlaufung: Albers’ pseudostereometrische Bilder
	III.  Identitätszweifel: Bild oder Sache
	1.  Tapies
	2.  Kryptogramm (Klee)

	IV.  Sinn-Identitätszweifel: Tastbilder
	V.  Identitätsforcierung: hyperrealistische Malerei
	VI.  Identitätsspiel: das halbabstrakte Bild

	C.  Ereignis-Enteignis-Kunst (Heideggers späte kunstphilosophische Wege)
	I.  Cezanne-Interpretation
	1.  Quellenlage
	2.  Der Horizont der Interpretation
	3.  Cezanne: Die gemalte Überwindung von Anwesendem und Anwesenheit
	4.  Einwände
	a.  Philosophie oder Kunst?
	b.  Singularität Cezannes?


	II.  Klee-Interpretation
	1.  Zwischen gewesener und heutiger metaphysischer Kunst: das Werk Paul Klees; Heideggers Kritik am Kunstwerkaufsatz
	2.  Der Wandel der Kunst
	a.  Das Vor-bildliche und die Seinsvergessenheit
	b.  Das Ur-bildliche und das Ereignis
	c.  Bildsamkeit von Welt; Her-vor-bringen; „Sehen“
	d.  Nicht Bilder, sondern Zustände
	e.  Das Sichtbare und das Unsichtbare



	Resümee und Ausblick: Die Impulse generativ-destruktiver Ästhetik für die gegenwärtige Kunst- und Ästhetik-Situation
	I.  Die latente Moderne: Geburt der generativ-destruktiven Ästhetik aus der Einverleibung der Sinn-Negation der Innovationsmoderne
	II.  Noch einmal: Adornos Programm einer „musique informelle“ oder Form als der eine affirmative Sinn
	III.  Die Form-(Inhalts-)Ästhetik des Abendlandes: das Bannen in die eine Sinn-Gestalt
	IV.  Das „Ende der Kunst“ als Vollendung der Form-Ästhetik durch Liquidation des Inhalts
	V.  Noch einmal: Heidegger - „Überwindung“ der Form- (Inhalts-)Ästhetik durch antiästhetische Haltung?
	VI.  „Überwindung“ der (substantiellen) Form-Ästhetik durch deren Rückführung auf die (funktionale, formgenerierende und formdestruierende) In-Form-Ästhetik
	VII.  Noch einmal: „Post-Moderne“ und der Rückgriff auf Tradition und Popularkunst
	VIII.  „Offenes“ Kunstwerk und „produktive“ Rezeption
	IX.  Sensibilisierung für das Unsichtbare/Unhörbare und östliche Ästhetik
	X.  Reformulierung und konkrete Austragung traditioneller Antinomien
	XI.  Noch einmal: Gehlen - Einfriedung der Kunstirritation?
	XII.  Zur praktischen Relevanz generativ-destruktiver Ästhetik


