
Las Casas – Max Weber

Severin Schnurrenberger

Studien zu Religion, Philosophie und Recht  l 9

Ein rechtsphilosophischer Vergleich in vier Sätzen

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Studien zu Religion, Philosophie und Recht

herausgegeben von 

Professor Dr. Günter Frankenberg,  
Goethe-Universität Frankfurt am Main
Professor Dr. Michael Moxter,  
Universität Hamburg
Professor Michael A. Rosenthal,  
University of Toronto
Professor Dr. Thomas M. Schmidt,  
Goethe-Universität Frankfurt am Main

Band 9

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein rechtsphilosophischer Vergleich in vier Sätzen

Las Casas – Max Weber

Severin Schnurrenberger

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

1. Auflage 2025

© Severin Schnurrenberger

Publiziert von 
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden 
www.nomos.de

Gesamtherstellung:  
Nomos Verlagsgesellschaft mbH & Co. KG 
Waldseestraße 3 – 5 | 76530 Baden-Baden

ISBN (Print):	 978-3-7560-3068-2 
ISBN (ePDF):	978-3-7489-5410-1

DOI: https://doi.org/10.5771/9783748954101

Dieses Werk ist lizenziert unter einer Creative Commons Namensnennung 
4.0 International Lizenz.

Onlineversion
Nomos eLibrary

Publiziert mit Unterstützung des Schweizerischen Nationalfonds zur Förderung der 
wissenschaftlichen Forschung.

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für meine Eltern

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vorwort und Danksagung

Im Februar 2022 durfte ich an der Professur für Kirchenrecht und Staats­
kirchenrecht sowie am interfakultären Zentrum für Religionsverfassungs­
recht an der Universität Luzern mit der Arbeit an einer Dissertation be­
ginnen. Die Voraussetzungen, um überhaupt eine Promotion in Angriff 
nehmen zu können, wurden weitestgehend von meiner Familie geschaffen. 
Meinen Eltern und Brüdern danke ich daher für die Unterstützung dieses 
Weges von klein auf. Ab 2022 folgten über zwei Jahre erkenntnisreicher Be­
schäftigung mit den Themenfeldern Herrschaft und Recht, deren Ergebnis 
die vorliegende Schrift ist.

Ermöglicht wurde dies durch entsprechende Rahmenbedingungen, vor 
allem aber durch zahlreiche Personen im akademischen Kontext, denen 
ich an dieser Stelle gerne meinen Dank aussprechen möchte. Zuallererst ge­
bührt er Prof. Dr. iur. can. et lic. theol. Adrian Loretan. Er war nicht nur der 
Erstgutachter der vorliegenden Schrift, sondern stand mir bei Unklarheiten 
der Abläufe und Funktionsweisen der akademischen Arbeitswelt stets mit 
Rat zur Verfügung. Für das Zweitgutachten darf ich Prof. Dr. theol. et lic. 
phil. Peter G. Kirchschläger danken.

In diesen zweieinhalb Jahren war ich nicht nur in die Strukturen der 
Theologischen Fakultät und des Zentrums für Religionsverfassungsrecht 
eingebunden, sondern auch in das Interdisziplinäre Forschungsprojekt 
„Swiss Learning Health System“, das für einen institutionalisierten Kontakt 
mit Forschenden aus der ganzen Schweiz und aus verschiedensten wissen­
schaftlichen Disziplinen sorgte. Über 50 Doktorierende, unter anderem 
aus der Gesundheitswissenschaft, Medizin, Ökonomie, Rechtswissenschaf­
ten und Soziologie, sorgten für Einblicke in mir fremde Disziplinen und 
ihren jeweiligen Fachjargon. Für diese Horizonterweiterung danke ich 
den Beteiligten. Für unzählige anregende Gespräche bin ich zudem den 
Mitdoktorierenden an der Theologischen Fakultät und den Kolleg:innen 
des Forschungskolloquiums, mit denen ich jeweils den Stand der Arbeit 
diskutieren durfte, zu Dank verpflichtet. Für den regen und fachlich tiefge­
henden Austausch sowie die Unterstützung bei der Lektüre der lateinischen 
(Rechts-)Texte danke ich allen voran den Mitforschenden an der Professur, 
dem Rechtshistoriker Mike Bacher, MLaw, und der Kirchenrechtswissen­
schaftlerin JProf. Dr. theol. et lic. iur. can. Martina Tollkühn, MA. Ein 
spezieller Dank geht zudem an den Philosophen David Giuseppe Arie 

7

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anzalone, MA, der mir insbesondere in der Thomaslektüre beratend zur 
Seite stand. Schliesslich gebührt auch meinem Lektoren, dem Germanisten, 
Historiker und Theologen Thomas Schaffner, MA, MTh, mein Dank für 
die sorgfältige Erstlektüre des Manuskripts.

Für die Aufnahme in die multidisziplinäre Reihe „Studien zu Religion, 
Philosophie und Recht“ geht mein herzlicher Dank an die vier Herausge­
ber Prof. Dr. Dr. Günter Frankenberg, Prof. Dr. Michael Moxter, Prof. 
Michael A. Rosenthal und Prof. Dr. Thomas M. Schmidt. Die Publikation 
im Open-Access-Format wurde durch den Schweizerischen Nationalfonds 
(SNF) ermöglicht. Da dieser durch Steuergelder finanziert wird, gebührt 
mein Dank für die Veröffentlichung nicht nur ihm, sondern zeitgleich den 
Steuerzahlenden in der Schweiz. Abschliessend möchte ich mich bei den 
Mitarbeitenden des Nomos Verlags für die versierte Betreuung der Publika­
tion bedanken.

   

Severin Schnurrenberger, Luzern, im Januar 2025

Vorwort und Danksagung

8

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Inhaltsverzeichnis

Abkürzungsverzeichnis 17

Ouvertüre 19

Ausgangslage und Zweck der vorliegenden Arbeit1 19
Methode, Vorgehen und Aufbau2 20
Hinweise zur Zitierweise und Sprache3 24

Schriften von Bartolomé de Las Casas3.1 24
Schriften von Max Weber3.2 25
Rechtsquellen3.3 25
Sprachliche Hinweise3.4 26

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, 
Herrschaft und Vernunft 27

Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung4 27
Sozial- und polithistorischer Kontext4.1 27
Geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umgebung4.2 34
Biographische Notizen4.3 39
Bemerkungen zur Las-Casas-Rezeption4.4 44

Phase 1: Tod 1566 bis 19. Jahrhundert4.4.1 45
Phase 2: 19. Jahrhundert bis zweite Hälfte des 
20. Jahrhundert

4.4.2
47

Phase 3: Ende des 20. Jahrhunderts bis heute4.4.3 48
Die Rezeption in der zweiten und dritten Phase (ab 
1800) im deutschsprachigen Raum und Verortung 
der Untersuchung

4.4.4

49
Herrschaft5 53

Herrschaft und Eigentum5.1 53
Herrschaft des Menschen über Dinge (dominium)5.1.1 53

9

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaft von Menschen über Menschen (officium)5.1.2 57
Herrschaftsursprung: Freiheit und Übereinkunft5.2 62

Freiheit (libertas)5.2.1 62
Übereinkunft (consensus)5.2.2 68

Herrschaftszweck: Gemeinwohl5.3 74
Erster Halbschluss5.4 79

Herrschaftsstruktur6 80
Untertanen6.1 81

Freiheit und Konsens6.1.1 81
Untertanentypologie6.1.2 82
Stadtgemeinschaft und Königreich (civitas und 
regnum)

6.1.3
85

Herrscher6.2 87
Wahl und Zustimmung6.2.1 87
Typen der fürstlichen Güter6.2.2 88

Verwalter und Administratoren6.3 93
Interessenlagen6.4 94

Gemeinsames Interesse aller6.4.1 95
Untertaneninteressen6.4.2 96
Herrscherinteressen6.4.3 98
Administratoreninteressen6.4.4 99
Wille der Jurisdiktion und Handlung der 
Administratoren und Untertanen

6.4.5
100

Zweiter Halbschluss6.5 103
Vernünftige Herrschaft7 104

Vernunft7.1 104
Vernunftbegabung des Menschen7.1.1 105
Fehlende Vernunft? Aristotelische und christliche 
Barbaren

7.1.2
109

Vernünftiges Recht7.2 114
Vernünftiges Recht im römischen Kaiserrecht7.2.1 115
Die thomasische Rechtskonzeption7.2.2 120
Zentrale Rechtskategorien in Las Casas’ Schriften7.2.3 124

Verhältnis von weltlichem und kanonischem Recht7.3 134
Die Zuständigkeiten der weltlichen und kirchlichen 
Herrschaften

7.3.1
135

Was in der Kirche angewandt wird, soll auch 
ausserhalb gelten

7.3.2
137

Inhaltsverzeichnis

10

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Quod omnes tangit, debet ab omnibus approbari7.3.3 138
Dritter Halbschluss7.4 145

Legitime Herrschaft und Tyrannei8 146
Legitime Herrschaft als Herrschaft des Gesetzes8.1 146
Tyrannei8.2 149

Tyrannei von Beginn an (tyrannus ex defecto tituli)A) 150
Umwandlung einer legitimen Herrschaft in eine 
Tyrannei (tyrannus quo ad exercitum)

B)
151

Mischformen von legitimer Herrschaft und Tyrannei8.3 152
Vierter Halbschluss8.4 153

Erstes Zwischenspiel9 154

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und 
Ratio 157

Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung10 157
Sozial- und polithistorischer Kontext10.1 157
Geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umgebung10.2 162
Biographische Notizen10.3 165
Bemerkungen zur Weberrezeption10.4 173

Phase 1 (1920–1970): Schlüsselpersonen und 
Schlüsselereignisse

10.4.1
175

Phase 2 (ab 1970): Institutionalisierung10.4.2 178
Phase 3 (seit ca. 2000): Klassikerdämmerung10.4.3 180
Rezeptionsweisen und Selbstverortung10.4.4 181

Macht und Herrschaft11 183
Max Webers Machtdefinitionen11.1 183

Die notwendige Voraussetzung von sozialer 
Beziehung

11.1.1
185

Das Momentum der Chance11.1.2 188
Der subjektive Wille11.1.3 189
Möglichkeit einer Form von Ablehnung und 
Widerstreben

11.1.4
189

Machtmittel bzw. Quellen von Macht11.1.5 190
Amorphismus11.2 191
Differenzierung von Macht und Herrschaft11.3 192
Autorität und Interessenkonstellationen11.4 197

„Herrschaft kraft Interessenkonstellation“11.4.1 198

Inhaltsverzeichnis

11

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Herrschaft kraft Autorität“11.4.2 199
Fünfter Halbschluss11.5 202

Legitimität und Herrschaft12 203
Legitimität und Geltung12.1 204
Typen legitimer Herrschaft12.2 208

Traditionale Herrschaft12.2.1 209
Charismatische Herrschaft12.2.2 212
Legale Herrschaft12.2.3 218

Umformungen von legitimen Herrschaftsprinzipien12.3 223
Tendenzen traditionaler Herrschaft12.3.1 223
Tendenzen in charismatischer Herrschaft12.3.2 225
Tendenzen in legaler Herrschaft12.3.3 226
Spannungen von Alltäglichkeit und 
Ausseralltäglichkeit

12.3.4
228

Demokratische Legitimität und illegitime Herrschaft12.4 229
Sechster Halbschluss12.5 235

Rationales Herrschen durch rationales Recht13 237
Die Zunahme des Rationalen im Okzident13.1 237
Rationalität, Rationalisierung, Rationalismus13.2 239

Zweck- und Wertrationalität der Handlungen13.2.1 240
Formale und materiale Rationalisierung der 
Ordnungen

13.2.2
243

Praktischer und theoretischer Rationalismus der 
Kultur

13.2.3
245

Rationales Recht13.3 250
Recht13.3.1 250
Rationalisierung im Recht13.3.2 252
Material-rationales und formal-rationales Recht13.3.3 253
Rationales Recht in einer Herrschaft rationalen 
Charakters

13.3.4
258

Naturrecht und positives Recht13.3.5 259
Verkürzung der Rationalitätsmuster in der Rezeption13.3.6 263

Die Westkirche realisiert die rationale Herrschaft13.4 267
Der Einfluss des rationalen stoischen Naturrechts13.4.1 270
Die Einflüsse des rationalen römischen Rechts und 
die Entwicklung der bürokratischen Amtsfunktionäre

13.4.2
277

Der Einfluss rationalen germanischen Rechts13.4.3 282

Inhaltsverzeichnis

12

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Einfluss der sich entwickelnden universitären 
Rechtslehre

13.4.4
285

Gründe der okzidentalen Rationalisierung des Rechts13.4.5 287
Siebter Halbschluss13.5 289

Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts14 292
Von der Herrschaft der Person zur rationalen Herrschaft des 
Rechts

14.1
292

Herrschaft des Rechts und ihre rationalen Gefährdungen14.2 295
Achter Halbschluss14.3 299

Zweites Zwischenspiel15 299

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken 303

Las Casas in den Vorlesungen Webers16 303
Las Casas als Gegner der Conquista16.1 305
Las Casas als Vorläufer der Jesuitenreduktionen in Paraguay16.2 306
Las Casas als Gegner der Rassensklaverei16.3 308

Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft17 310
Patrimonialismus und Patrimonialbürokratie17.1 311

Vom Oikos zum Patrimonialstaat17.1.1 312
Der Übergang zur patrimonial-bürokratischen 
Herrschaft

17.1.2
314

Las Casas, der patrimonialbürokratische Beamte17.2 317
Las Casas, der Konquistador und Encomendero17.2.1 317
Las Casas, der Anwalt der Indios17.2.2 319

Las Casas, der Patrimonialkritiker17.3 321
Drittes Zwischenspiel18 324

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas’ und Max Webers 
Rechts- und Herrschaftskonzeptionen 327

Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht19 327
Las Casas’ naturrechtliches Vorgehen – vom Seienden zum 
Sollen

19.1
328

Webers erfahrungswissenschaftliches Vorgehen und 
Werturteilsfreiheit

19.2
328

Verhältnis von Werturteilsfreiheit und Naturrechtsdenken19.3 331
Naturrecht als Kritik am Werturteilsfreiheitspostulat19.3.1 332

Inhaltsverzeichnis

13

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weber als Naturrechtskritiker19.3.2 333
Webers Methodologie als Grundlage für 
Naturrechtskritik

19.3.3
335

Neunter Halbschluss19.4 340
Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe20 341

Normative und deskriptive Traditionslinie des Begriffs20.1 342
Las Casas als Vertreter des normativ-ethischen 
Legitimitätsbegriffs

20.1.1
342

Max Weber als Begründer des empirisch-deskriptiven 
Legitimitätsbegriffs

20.1.2
344

Legitimation als Zustimmung und Legitimität durch 
Einverständnis

20.2
347

Zehnter Halbschluss20.3 350
Herrschaft: Macht und Eigentum21 351
Rechtsverhältnisse22 354

Naturrecht und positives Recht22.1 355
Ohne gedankliche Trennung von Naturrecht und 
positivem Recht keine Gerechtigkeit

22.1.1
356

Die Geschichte der gedanklichen Differenzierung 
von Naturrecht und positivem Recht

22.1.2
357

Neukantianismen22.1.3 362
Kanonisches und profanes Recht22.2 364

Die Entwicklung des kanonisch-rechtlichen 
Korporationsbegriffs

22.2.1
365

Interne und externe Auswirkungen des neuen 
Korporationsbegriffs

22.2.2
368

Die Bedeutung des kanonischen Korporationsbegriffs 
für Las Casas

22.2.3
370

Elfter Halbschluss22.3 371
Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft23 372

Vernunft und die Pluralität der Ratio23.1 372
Herrschaft des Rechts23.2 374
Zwölfter Halbschluss23.3 379

Inhaltsverzeichnis

14

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Coda: Sechs Thesen, sechs Fragen und ein 
wissenschaftstheoretischer Ausklang 381

Sechs Thesen mit sechs normativen Fragen24 381
These 1: Zur Trennung von Sein und Sollen24.1 382
These 2: Zur deskriptiven und normativen Legitimität24.2 382
These 3: Zu den philosophischen Grundlagen von 
Herrschaft

24.3
382

These 4: Zur Trennung von Naturrecht und positivem Recht24.4 383
These 5: Zum Verhältnis von kirchlichem und staatlichem 
Recht

24.5
383

These 6: Zur Rationalität von Herrschaft24.6 383
Wissenschaftstheoretischer Ausklang: Normative und deskriptive 
Ergründung des Rechts 

25
384

Literaturverzeichnis 387

Primärquellen 387
Von Bartolomé de Las Casas 387
Von Max Weber 390
Rechtsquellen sowie Schriften von Päpsten, Königen und Kaisern 394
Weitere Primärliteratur 397

Sekundärliteratur 402

Inhaltsverzeichnis

15

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abkürzungsverzeichnis

Art. Artikel
CICan Corpus Iuris Canonici
CICiv Corpus Iuris Civilis
CIC/1917 Codex Iuris Canonici 1917
CIC/1983 Codex Iuris Canonici 1983
c. Canon im CIC/1983
can. Canon im CIC/1917
Cap./Chap./Kap. Caput/Chapter/Kapitel
durchgearb. durchgearbeitet
erw. erweitert
fol. Folio (Seiten bei älteren Werken)
Hgg. mehrere Herausgeber
LC OC Las Casas, Obras Completas
LC WA Las Casas, Werkauswahl
Lib. Liber (Buch)
MWG Max Weber-Gesamtausgabe
rev. revidiert
Sp. Spalte
übers. übersetzt
vollst. vollständig

17

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ouvertüre

1 Ausgangslage und Zweck der vorliegenden Arbeit

Wer eine Zeitung aufschlägt, begegnet den Phänomenen, denen in der 
vorliegenden Arbeit nachgegangen wird, auf fast jeder Seite. Über sie wird 
in den Artikeln zu Politik, Wahlkampf und Parteien, zu Vorkommnissen 
in Religion und Kirche ebenso berichtet wie in Artikeln über Konflikte 
und Kriege, in den Wirtschaftsmeldungen, in Kommentaren zu Bildung, 
Schulen und Universitäten oder in Beiträgen zu Vereinen und Verbänden. 
Herrschaft und Recht, so scheint es, sind als Konstante im menschlichen 
Zusammenleben omnipräsent. Es überrascht daher nicht, dass über Recht 
und Herrschaft unzählbar viele Abhandlungen und Bücher existieren.

Lange Zeit waren im Okzident die massgebenden Recht ausbildenden 
Herrschaften politische und religiöse Verbände, Staat und Kirche. Sowohl 
der sakral-kirchliche als auch der profan-weltliche Bereich erlebte zwischen 
dem 16. Jahrhundert und dem Ende des 19. Jahrhunderts rapide Verände­
rungen und Umwälzungen, auf welche die heutige Perzeption von Recht 
und Herrschaft mitunter aufbauen. Die primär religiös motivierten Revo­
lutionen im 16. und 17. Jahrhundert und die primär weltlich motivierten 
des 18. Jahrhunderts fanden ihren (vorläufigen) Abschluss in der Konso­
lidierung der sogenannten modernen Nationalstaaten Ende des 19. Jahr­
hunderts. Ökonomisch begleitet von Innovationen und technischem Auf­
schwung und dem Ausformen des modernen Kapitalismus, philosophisch 
und wissenschaftlich mit der Aufklärung und der Naturwissenschaften die 
Scholastik überwindend, markiert diese Periode auch einen Bruch darin, 
wie und mit welchem Inhalt über Recht und Herrschaft nachgedacht wer­
den kann. So lautet, kurz zusammengefasst, zumindest eine weit verbreitete 
Anschauung, die den Hintergrund der hier vorliegenden Untersuchung 
bildet.1 Übergeordnet beschäftigt sich die Untersuchung mit der Frage, 
inwiefern vor der Reformation und nach dem Abschluss der westlichen 

1 Vgl. Habermas, Jürgen, Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 1: Die okzidentale 
Konstellation von Glauben und Wissen, 4. Aufl. Berlin 2020, 21–74; Berman, Harold J., 
Law and Revolution. The Formation of the Western Legal Tradition, Cambridge 1983, 
1–45.

19

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nationalstaatenbildung am Ende 19. Jahrhunderts anders oder ähnlich über 
Recht, Herrschaft und ihre Verbindung nachgedacht wurde.

2 Methode, Vorgehen und Aufbau

Zu diesem Zweck widmet sich die vorliegende Untersuchung dem Denken 
von zwei Personen, die beide jahrzehntelang über Recht und Herrschaft 
nachgedacht haben, und vergleicht das theoretische Ergebnis ihres Den­
kens miteinander. Es ist dabei ausdrücklich nicht eine Untersuchung, in der 
primär das Denken des einen in den Begrifflichkeiten des anderen erläutert 
wird, und auch keine Quellenstudie, sondern ein Vorgehen anderen Typus. 
Die Voraussetzungen zur Auswahl der beiden Denker stellen die folgenden 
fünf Kriterien dar:

1. Der eine sollte möglichst zeitnah vor der Reformation gelebt und/oder 
seine Schriften möglichst unbeeinflusst von dieser verfasst haben.

2. Der oder die zweite sollte möglichst zeitnah nach der Formierung der 
europäischen Nationalstaaten gelebt haben.

3. Es sollte davon ausgegangen werden können, dass der Jüngere der beiden 
geringe oder keine Kenntnisse der rechts- und herrschaftsphilosophi­
schen Schriften des Ersteren hat, um Einflüsse des einen auf den anderen 
möglichst auszuschliessen.

4. Beiden Denkern sollte ein prägender Einfluss konstatiert werden kön­
nen. Orientierung dabei bieten die Kriterien, die einst Karl Jaspers zur 
Bestimmung „Großer Philosophen“ aufstellte.2 Solche Figuren stehen in 
ihrer Zeit, weisen aber über sie hinaus.

5. Beide sollten im Kulturkreis des Westens zu verorten sein. Es wird dem­
gemäss betont ein anderer Ansatz verfolgt als jener der komparativen 

2 Vgl. Jaspers, Karl, Die großen Philosophen. Bd. 1: Die maßgebenden Menschen – Die 
fortzeugenden Gründer des Philosophierens – Aus dem Ursprung denkende Metaphy­
siker, München 1959, 38–40. Jaspers nennt zwei Kriterien, die die Grösse von aussen 
überprüfbar machen (überlieferte Werke; nachweisbarer Einfluss auf das Denken an­
derer), drei Kriterien für die innere Grösse („Sie stehen in der Zeit über der Zeit“; 
Originalität; Unabhängigkeit) innerhalb ihres jeweiligen Werks und drei sachliche Kri­
terien (Wissenschaftlichkeit; Universalität; normative Wirkung bzw. Vorbildhaftigkeit 
der Person).

Ouvertüre

20

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Philosophie, die gerade das Denken unterschiedlicher Kulturkreise mit­
einander vergleichen will.3

Einer der im heutigen wissenschaftlichen Diskurs zentralsten Denker, die 
sich mit Recht und Herrschaft auseinandergesetzt haben, ist Max Weber 
(1864–1920). Als Gelehrter aus dem Zeitalter des wilhelminischen Deutsch­
lands ist er vielen als Vater der modernen Sozialwissenschaften bekannt. 
In Anbetracht des gewaltigen Wissens dieses Mannes stellt sich mitunter 
die Frage, ob es überhaupt möglich ist, einen Denker mit entsprechender 
Wirkmächtigkeit zu finden, dessen Denken Max Weber nicht oder nur 
wenig kannte. Das wird spezifisch zu zeigen sein.

Ein solcher ist Bartolomé de Las Casas (1484–1566), der zur Zeit der 
spanischen Expansion lebte und wirkte. Aufgrund der Tatsache, dass sei­
ne rechts- und herrschaftsphilosophischen Schriften lange Jahrhunderte 
nicht offiziell vertrieben wurden, kann berechtigterweise davon ausgegan­
gen werden, dass er auf das Denken Webers keinen oder nur geringen 
Einfluss ausübte. Als Anwalt der Indios und Urahn der modernen Men­
schenrechte bekannt, hat er jedoch nicht nur als Person, sondern auch als 
Denker weitreichenden Einfluss ausgeübt. Obwohl seine Lebenszeit sich 
mit dem Einsetzen der Reformation überschneidet, kann aufgrund seines 
geographischen Kontextes davon ausgegangen werden, dass sich diese nur 
marginal in seinem Nachdenken über Recht und Herrschaft äussert.

Die vorliegende Arbeit vergleicht die Konzeptionen und Theorien von 
Recht und Herrschaft bei Bartolomé de Las Casas und Max Weber mit­
einander. Die Forschungsfragen für die einzelnen Gebiete lauten entspre­
chend: Was verstehen Bartolomé de Las Casas auf der einen Seite und Max 
Weber auf der anderen unter Recht und Herrschaft, und wie sind diese 
ihnen zufolge miteinander verbunden? Wie ist Bartolomé de Las Casas im 
Denken Webers zu verorten? Inwiefern gleichen und unterscheiden sich die 
Rechts- und Herrschaftskonzeptionen der beiden Denker?

Die Bezeichnung des angestrebten Vergleichs als rechtsphilosophisch ist 
in diesem Kontext in einer breiten Bedeutung und im Bewusstsein des hi­
storischen Kontextes der beiden Denker zu verstehen. Insofern Rechtsphi­
losophie, wie Stephan Kirste schreibt, „die Wissenschaft vom Denken des 
Rechts“4 ist, ist sie innerlich verwandt mit anderen Grundlagendisziplinen 

3 Vgl. zu dieser einführend Paul, Gregor, Einführung in die interkulturelle Philosophie, 
Darmstadt 2008.

4 Kirste, Stephan, Rechtsphilosophie. Einführung, 2. Aufl., Baden-Baden 2020, 28; vgl. 
ferner zu dieser Auffassung von Rechtsphilosophie Raiser, Thomas, Grundlagen der 

2 Methode, Vorgehen und Aufbau

21

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Rechts, insbesondere der Rechtsgeschichte und der Rechtssoziologie. 
Nun nahm aber vor allem Letztere erst mit Max Weber langsam ihre heu­
tige Gestalt an; einem Denker des 16. Jahrhunderts war der Begriff unbe­
kannt. Beide hier behandelten Denker waren darüber hinaus in ihrer jewei­
ligen Zeit Universalgelehrte, insbesondere auch Historiker, und lassen sich 
nicht ohne weiteres abschliessend in das heutige enge Schema wissenschaft­
licher (Sub-)Disziplinen pressen. In diesem Sinne ist denn die vorliegende 
Untersuchung Grundlagenforschung im Bereich Recht und Herrschaft: Sie 
berührt gleichsam unter anderem philosophische, historische und soziolo­
gische Grundlagen der Entwicklung des modernen Rechtsdenkens, der 
Rechtsstaatlichkeit und der Rechtskirchlichkeit.

In der Behandlung des jeweiligen Denkers verfährt die Untersuchung im 
Mixed-Method-Design, indem sein Denken sowohl rational als auch histo­
risch rekonstruiert wird. Sie folgt damit Richard Rorty, der davon ausging, 
dass die beiden Rekonstruktionsmethoden immer gemischt angewandt 
werden.5 Das Denken der beiden wird demgemäss aus ihnen selbst heraus 
rekonstruiert (rationale Rekonstruktion), ohne dabei aber den historischen 
Kontext vollständig ausser Acht zu lassen (historische Rekonstruktion). 
Der Hauptfokus liegt zwar auf der inhaltlichen, rationalen Rekonstruktion, 
aber historische Einwirkungen werden nicht gänzlich ausgeblendet. Neben 
diesen methodologischen Überlegungen im Vorgehen folgt der Aufbau der 
vorliegenden Untersuchung lose dem Aufbau einer symphonischen Kom­
position aus der klassischen Musik. Die Tempi-Angaben deuten an, wie viel 
der denkbaren Sekundärliteratur unerwähnt bleibt.

Die ersten beiden Sätze erarbeiten rational und historisch rekonstruktiv 
das Denken von Bartolomé de Las Casas und Max Weber als je eigenständi­
ge Themata. Da der Fokus nicht auf jeweils einer spezifischen Schrift liegt, 
muss ihnen dabei eine gewisse Kontinuität innerhalb ihres jeweiligen Ge­
samtwerks unterstellt werden. Im Bewusstsein, dass zum einen Kenner des 
einen Denkers nicht zwingend vom Denken des anderen Kenntnisse besit­
zen und dass zum anderen immer in einem bestimmten Kontext gedacht, 
geforscht und geschrieben wird, wird sowohl der Satz über Las Casas’ als 
auch jener über Max Webers Denken jeweils durch eine Kontextualisierung 
in ihrem sozial- und polithistorischen sowie geistes- und wissenschaftshis­
torischen Umfeld eingeführt. In beiden Sätzen schliessen an diese Kon­

Rechtssoziologie, 6., durchgesehene u. erw. Aufl. von ‚Das Lebende Recht‘, Tübingen 
2023 (= UTB, Bd. 2904), 10–15.

5 Vgl. Rorty, Richard, The Historiography of Philosophy, Four Genres, in: Ders., Truth 
and Progress, Cambridge 1998 (= Philosophical Papers, Vol. 3), 247–273.

Ouvertüre

22

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


textualisierungen biographische Notizen und eine knappe Umschreibung 
der Rezeptionsgeschichte des jeweiligen Denkens an. Diese sollen nicht 
nur aufzeigen, inwiefern die beiden tatsächlich die Jaspers’schen Kriterien 
erfüllen, sondern der Leserschaft auch eine Einordnung der vorliegenden 
Abhandlung in die wissenschaftliche Diskussion ermöglichen. Anschlies­
send wendet sich die Untersuchung der Rekonstruktion ihres konkreten 
Denkens über Recht und Herrschaft zu. Dabei wird jeweils zuerst das 
Themenfeld Herrschaft, anschliessend jenes des Rechts und abschliessend 
ihr Zusammenspiel untersucht. Obgleich der Fokus auf einer textnahen 
Rekonstruktion liegt, wird auch Sekundärliteratur partiell berücksichtigt, 
wenn auch ohne Anspruch darauf, diese auch nur annähernd komplett 
zu diskutieren. Schon angesichts der schieren Menge an Sekundärliteratur 
zu beiden Denkern wäre dies auch gar nicht möglich – zumindest, wenn 
beide Denker behandelt werden sollen. Es ist zudem auch nicht der Haupt­
zweck der Arbeit, die gesamten Rezeptionen der beiden nachzukonstruie­
ren. Nach jedem inhaltlichen Kapitel wird in einem Halbschluss das zuvor 
erarbeitete Motiv kondensiert wiedergegeben. Am Ende jedes Satzes ist ein 
Zwischenspiel eingefügt, das die wichtigsten Motive des Satzes im Sinne 
einer Reprise noch einmal zusammenfasst.

In einer Symphonie, egal ob wohlklingend oder kakophon, folgt im 
dritten Satz ein Menuett. Dieses ist als kurzes Tanzstück in anderer Taktart 
durch seine Andersartigkeit charakterisiert. Auch der hier als Menuett be­
zeichnete dritte Satz ist anders, insofern er ein anderes wissenschaftliches 
Interesse verfolgt. Er stellt nicht ein Denken für sich dar, vergleicht aber 
auch nicht. Stattdessen wird in ihm untersucht, inwiefern Las Casas im 
Denken Webers eine Rolle spielte und wie Las Casas in Webers universal­
historisches Denken einzuordnen ist.

Im vierten Satz finden die zwei Konzeptionen von Recht und Herrschaft 
in einem Vergleich zusammen. Anhand konkreter ausgewählter Begrifflich­
keiten und Themenfelder werden das Denken Las Casas’ und jenes Max 
Webers einander gegenübergestellt. Darüber hinaus wird an verschiedenen 
Punkten ein Blick in die weiteren Entwicklungen im 20. Jahrhundert ge­
worfen. Da dieser vierte Satz im Wesentlichen auf den anderen Sätzen 
aufbaut, wurde in ihm darauf verzichtet, ausführlich auf die dort bereits 
verwendete Literatur zu verweisen. Ihm folgt kein Zwischenspiel mehr. 
Stattdessen werden in der Coda, auf der Grundlage des im Vergleich Dar­
gelegten, deskriptive Thesen formuliert und mit Blick auf das Heute norma­
tive Fragen gestellt, bevor in einem Ausklang eine metawissenschaftliche 
These die Untersuchung abschliesst.

2 Methode, Vorgehen und Aufbau

23

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3 Hinweise zur Zitierweise und Sprache

Der Fliesstext ist in deutscher Sprache abgefasst. Fremdsprachige Zitatio­
nen wurden entsprechend übersetzt; wo keine Quelle der Übersetzung 
angegeben ist, stammt die Übersetzung vom Verfasser. Längere englische 
Zitate, also in der Lingua franca der Wissenschaft, werden nicht übersetzt, 
kürzere hingegen schon. Hinzufügungen und Weglassungen in eckigen 
Klammern stammen ebenfalls, wo nicht anders vermerkt, vom Verfasser.

Zitationen der Primärliteratur von Las Casas und Max Weber sowie 
der Rechtsquellen werden zur Erhöhung der Nachvollziehbarkeit in jeder 
Fussnote neu angegeben. Dabei werden sie in abgekürzter Form gemäss 
den folgenden Schemata nachgewiesen:

3.1 Schriften von Bartolomé de Las Casas

Die Schriften von Bartolomé de Las Casas werden in der lateinischen 
oder spanischen Sprache aus den „Obras Completas“6 (LC OC) zitiert, 
die Übersetzungen entstammen in der Regel der deutschsprachigen „Werk­
auswahl“7 (LC WA). Direktzitate im Fliesstext sind bei Erstverwendung zu­
sätzlich in den Anmerkungen in der lateinischen oder spanischen Fassung 
nachgewiesen. Falls sowohl eine lateinische als auch eine spanische Fassung 
vorliegt, wird nur die lateinische Ausgabe als damalige Lingua franca der 
Wissenschaft in der Anmerkung zitiert. Wenn keine Parallelstelle des Fliess­
text-Direktzitats angegeben ist, liegt (noch) keine deutsche Übersetzung 
vor und die Übersetzung stammt vom Verfasser. „Obras Completas“ und 
„Werkauswahl“ werden in Abkürzungen wie folgt zitiert:

Obras 
Completas:

LC OC Bandnum­
mer, Seitenzahl

z. . LC OC 11.1, 132 = 
Las Casas, Obras Completas, 
Bd. 11.1, S. 132.

Werkauswahl: LC WA Bandnum­
mer, Seitenzahl

z. B. LC WA 3/1, 200 = 
Las Casas, Werkauswahl, 
Bd. 3/1, S. 200.

6 Las Casas, Bartolomé de, Obras Completas, 15 Bände, hg. v. Paulino Castañeda Delga­
do, Madrid 1989–1998.

7 Las Casas, Bartolomé de, Werkauswahl, 4 Bände, hg. v. Mariano Delgado, Paderborn 
1994–1997.

Ouvertüre

24

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.2 Schriften von Max Weber

Die Werke Max Webers werden nach der historisch-kritischen „Max 
Weber-Gesamtausgabe“8 (MWG) zitiert. Sie werden mit der mittlerweile 
gängigen Abkürzung nach folgendem Schema zitiert:

Max Weber-Gesamtausgabe: MWG Abteilungsnummer/Band, Seiten­
zahl, z. B. MWG I/22.3, 400 = Max Weber-Gesamtausgabe, Abteilung I, 
Bd. 22.3, S. 400.

3.3 Rechtsquellen

Die Zitation der Rechtsquellen folgt der gängigen Praxis der Rechtswissen­
schaften. Das bedeutet, der Corpus Iuris Canonici (CICan) wird nach 
der Edition Richter/Friedberg9, der Corpus Iuris Civilis (CICiv) nach der 
Edition Krüger et al.10 mit folgenden Abkürzungen zitiert:

– Corpus Iuris Canonici (CICan): Decretum Gratiani = Decretum; Liber 
Extra = X; Liber Sextus = VI; Clementinen = Clem.; Extravagantes = 
Extrav. Ioann. XXII
Übersetzungen: Der Verfasser, es sei denn, es ist anders vermerkt.

– Corpus Iuris Civilis (CICiv): Institutiones = I.; Digesten/Pandekten = 
D.; Codex = C.; Novellen = Nov.
Übersetzungen:
– Institutiones: Knütel, Rolf / Kupisch, Berthold / Lohsse, Sebastian / 

Rüfner, Thomas (Hgg.), Corpus Iuris Civilis. Die Institutionen. Text 
und Übersetzung, 4., überarb. Aufl., Heidelberg 2013 (= UTB 1764).

– Digesten 1–34: Behrends, Okko / Knütel, Rolf / Kupisch, Bert­
hold / Seiler, Hans Hermann (Hgg.), Corpus Iuris Civilis. Text und 
Übersetzung, 4 Bde., Heidelberg 1995–2012.

– Andere: Otto, Carl Eduard / Schilling, Bruno / Sintenis, Carl 
Friedrich Ferdinand (Hgg.), Das Corpus Juris Civilis, 7 Bde., Leipzig 
1830–1833.

8 Weber, Max, Max Weber-Gesamtausgabe, 47 Bände in drei Abteilungen, hg. v. 
Horst Baier, Gangolf Hübinger, M. Rainer Lepsius, Wolfgang J. Mommsen, Wolfgang 
Schluchter und Johannes Winckelmann, Tübingen 1984–2020.

9 Corpus Iuris Canonici, hg. v. Emil Ludwig Richter und Emil Friedberg, 2 Bde., 
Leipzig 1879–1881.

10 Corpus Iuris Civilis, hg. v. Theodor Mommsen und Paul Krüger, 3 Bde., Hildes­
heim 1889.

3 Hinweise zur Zitierweise und Sprache

25

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.4 Sprachliche Hinweise

Ich habe mich bemüht, eine geschlechter- und gendersensible Sprache 
anzuwenden. Allerdings werden die in der Populärliteratur und Alltagsspra­
che gerne genutzten Sterne und Doppelpunkte in der vorliegenden Arbeit 
bereits für die traditionellen Interpunktions-Funktionen benötigt; ständi­
ge Doppelnennungen würden demgegenüber das Manuskript um einiges 
verlängern, ohne inhaltlich wesentliche Mehrwerte beizusteuern. Diese 
Unzulänglichkeiten der gegenwärtigen deutschen Sprachkonventionen be­
rücksichtigend, sind deswegen, wo nicht explizit auf ein Geschlecht spezifi­
ziert wird, alle Geschlechter vom Verfasser mitgemeint. Ansonsten folgt die 
Arbeit unter Berücksichtigung grösstmöglicher sprachlicher Differenziert­
heit, Exaktheit und Lesbarkeit dem „Leitfaden für inklusive Sprache“ von 
Amnesty International Schweiz.11

11 Amnesty International Schweiz, Leitfaden Inklusive Sprache, Stand: 30.11.2021, 
online: https://www.amnesty.ch/de/ueber-amnesty/inklusive-sprache/inklusive-spra
che-uebersicht/leitfaden-inklusive-sprache-de.pdf [23.6.2024].

Ouvertüre

26

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.amnesty.ch/de/ueber-amnesty/inklusive-sprache/inklusive-sprache-uebersicht/leitfaden-inklusive-sprache-de.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.amnesty.ch/de/ueber-amnesty/inklusive-sprache/inklusive-sprache-uebersicht/leitfaden-inklusive-sprache-de.pdf


Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, 
Herrschaft und Vernunft

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

In der vorliegenden Untersuchung ist der erste Satz dem Denken des An­
walts der Indios und des Urahnen der Menschenrechte gewidmet – dem 
Dominikanerjuristen Bartolomé de Las Casas. Bevor sich die Untersuchung 
seiner Rechts- und Herrschaftskonzeption zuwendet, werden in groben Zü­
gen der sozial- und polithistorische Kontext des Denkers dargelegt, worauf 
eine knappe Einbettung in den geistes- und wissenschaftsgeschichtlichen 
Kontext folgt. Erst dann wird eine überblicksartige biographische Skizze 
seines Lebens entworfen, um anschliessend die Rezeption seines Denkens 
und Wirkens über die vergangenen Jahrhunderte darzulegen. Dies ermög­
licht der lesenden Person, sich seinem Denken allmählich anzunähern und 
die vorliegende Arbeit in der Las-Casas-Forschung zu verorten.

4.1 Sozial- und polithistorischer Kontext

Am 14. Oktober 1469 heirateten im Geheimen in Valladolid Isabella I. von 
Kastilien und Ferdinand II. von Aragón. Mit dieser Verbindung wurden 
in Spanien die wirtschaftlichen und politischen Grundlagen für die dar­
auffolgenden historischen Ereignisse gelegt. Mit dem neuen gemeinsamen 
Königreich wurde beispielsweise 1478 als erste und einzige gesamt-iberische 
Institution die Einrichtung der Inquisition möglich. Dank der neuen politi­
schen Einheit konnte auch die Reconquista, die seit 1200 n. Chr. betriebe­
ne Rückeroberung der gesamten Iberischen Halbinsel vom muslimischen 
Kalifat (den Mauren), abgeschlossen werden. Die letzte maurische Stadt 
Granada wurde am 2. Januar 1492 kampflos durch Vertrag übernommen.1 

1 Zur religiösen und politischen Einigung Spaniens im 15. Jh. vgl. den Sammelband Her­
bers, Klaus / Jiménez Calvente, Teresa (Hgg.), Spanien auf dem Weg zum religiösen 
Einheitsstaat (15. Jh.) = España en el camino hacia un estado homogéneo en lo religio­
so (s. XV) = Spain on its way to religious unity (15th c.), Wolfenbüttel/Wiesbaden 
2022 (= Wolfenbütteler Forschungen, Bd. 168). Im „Vertrag von Granada“ (1491/92) 
wurde der muslimischen Bevölkerung zugesichert, unter der neuen (katholischen) 

27

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ganz Iberien war nun Teil der Orbis Christianus, der christlichen Welt. 
Papst Alexander VI. erklärte in der Bulle „Si convenit“ vom 29. Dezember 
1496 Isabella I. und Ferdinand II. zu den Reyes Católicos (dt.: Katholische 
Könige). Noch während der Rückeroberung Granadas schlossen die Katho­
lischen Könige einen Vertrag mit dem genuesischen Seefahrer Christoph 
Kolumbus (Cristóbal Colón), der ihnen einen noch unbekannten Seeweg 
nach Indien versprach. Aufgrund der von anderen europäischen Monarchi­
en entdeckten Handelswege nach Asien drohte die neue spanische Monar­
chie wirtschaftlich ins Hintertreffen und in Abhängigkeiten zu geraten. So 
wurde Columbus vorsorglich mit dem Titel eines Admirals versehen und 
zum Vizekönig der noch herrscherlosen Gebiete ernannt, die er eventuell 
auf seiner Reise entdecken sollte.2

Am Freitag, 12. Oktober 1492, erblickten die Besatzungen der spanischen 
Schiffe Santa María, Pinta und Niña als erste Spanier amerikanisches Land. 
Ihr Admiral Kolumbus notierte über die angetroffenen Einwohner der Insel 
Guanahani3 und seinen beabsichtigen Umgang mit ihnen in sein Tagebuch:

Herrschaft keine wesentlichen Benachteiligungen oder Unterdrückungen zu erfahren. 
Als sich aber zeigte, dass viele der Muslime nicht freiwillig zum Christentum zu 
konvertieren bereit waren, begann die katholische Herrschaft unter Federführung von 
Isabellas Beichtvater Francisco Jiménez de Cisneros damit, Muslime mittels Gewalt 
und Ungleichbehandlung zur Konversion zu zwingen. Von den Muslimen wurde dies 
als Bruch des Vertrags von Granada betrachtet, was 1499–1501 zu Aufständen führte. 
An der Niederringung dieser Unruhen beteiligte sich auch der damals 16-jährige 
Bartolomé de Las Casas (vgl. Eggensperger, Thomas / Engel, Ulrich, Bartolomé 
de las Casas: Dominikaner – Bischof – Verteidiger der Indios, Mainz 1991 (= Topos 
Taschenbücher, Bd. 207), 141; Bordat, Josef, Gerechtigkeit und Wohlwollen. Das 
Völkerrechtskonzept des Bartolomé de Las Casas, Aachen 2006, 67). Die Aufstände 
führten wiederum dazu, dass die den Muslimen im Vertrag garantierten Rechte, insbe­
sondere das Recht auf Ausübung ihrer Religion, nun erst recht aberkannt wurden. 
Cisneros begründete dies auch rechtlich: Er untersuchte ab 1499 die im Vertrag den 
granadischen Muslimen gewährten Sonderrechte und kam zu dem Schluss, dass diese 
dem kanonischen Recht widersprachen. Dieses aber stehe über den Befugnissen der 
Katholischen Könige. Die Katholischen Könige hätten demgemäss im Vertrag von 
Granada über etwas verfügt, worüber sie keine Befugnisse gehabt hätten.

2 Vgl. den Vertrag „Kapitulation von Santa Fé“ vom 17. April 1492 und den Titulo vom 
30. April 1492. Eine deutsche Übersetzung des Vertrages und des Titulo ist abgedruckt 
in: Columbus, Christoph, Dokumente seines Lebens und seiner Reisen, mit 45 zeitge­
nössischen Abbildungen, auf der Grundlage der Ausgabe von Ernst Gerhard Jacob 
(1956) erw., neu hg. u. eingel. von Friedemann Berger, Band 1: 1451 bis 1493, Leip­
zig 1991(= Sammlung Dieterich, Bd. 420), 66–67 („Der Vertrag vom 17. April 1492) 
und 67–70 („Titulo“).

3 Später bei der Abfahrt von Kolumbus „San Salvador“ genannt. Vgl. Columbus, Chris­
toph (Colón, Cristóbal), Schiffstagebuch, übers. aus dem Spanischen v. Roland Erb, 

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

28

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Da sie uns große Freundschaft erwiesen und ich erkannte, daß es Leute 
waren, die sich besser mit Liebe zu unserem heiligen Glauben befreien 
und bekehren würden als mit Gewalt, gab ich einigen von ihnen […] 
allerhand […] Dinge […]. Sie nahmen alles und gaben sehr bereitwillig 
von dem, was sie hatten. Aber mir schien, als seien die Leute sehr arm 
an allem. […] Sie müssen treffliche Diener [Sklaven] sein und von gutem 
Verstand […] und ich glaube, man könnte sie leicht zum Christentum 
bekehren […] Ich [werde] bei meiner Abfahrt von hier sechs Leute für 
Eure Hoheit mitnehmen, auf daß sie die spanische Sprache erlernen.“4

Dieses Zitat zeigt auf, dass ab dem ersten Moment der Begegnung zwischen 
Indios und europäischen Entdeckern auf der Seite der Letzteren eine enor­
me Spannung bestand: Das christliche Ideal der Liebe und der Missionie­
rungs- und Bekehrungsauftrag standen den wirtschaftlichen Interessen und 
einer potenziellen Sklaverei diametral gegenüber. Es sollte nicht bei den 
sechs verschleppten Indios der ersten Reise bleiben.

Auf dem Westweg nach Indien (Westindien) trafen die Spanier auf 
Menschen und Völker, die sich in ihrer Wahrnehmung radikal von ihnen 

mit einem Nachwort von Jürgen Heil, nach der Publicación de la Comisón Nacional 
Cubana de la UNESCO 1961, Leipzig 1980, 12–13 („14. Oktober“).

4 Columbus, Schiffstagebuch, 10–12, hier 11–12 („Donnerstag, 11. Oktober“). Zum 
Schiffstagebuch sind folgende beiden Bemerkungen in Zusammenhang mit Las Casas 
wichtig: 1) Das originale Schiffstagebuch von Columbus ging verloren, einzig die 
Abschrift von Bartolomé de Las Casas überlebte ausschnittweise in seiner „Geschichte 
Westindiens“ („Historia de Las Indias“). Deutschen Übersetzungen liegt meist eine ita­
lienische Übersetzung aus dem 16. Jahrhundert von Las Casas’ Abschrift zugrunde, die 
hier zitierte Übersetzung ist die bisher einzige aus dem spanischen Original (vgl. Heil, 
Jürgen, Das Schiffstagebuch, in: ebd., 88; LC WA 2, 186, Anm. 21 von Mariano Delga­
do). 2) Aufgrund dieser Quellenlage kann berechtigterweise danach gefragt werden, 
inwiefern die Beschreibung der Indios von Columbus als sanftmütige, verstandesfähige 
Wesen, die mittels Liebe und Zuneigung zum Evangelium finden sollen, tatsächlich 
von Columbus stammt und nicht Einschübe von Las Casas sind. Denn während im 
Werk von Las Casas ebensolche Beschreibungen dominieren, zeugt das Handeln von 
Columbus von der gegenteiligen Ansicht. Doch diese Frage muss von Historikern in 
separater Forschung geklärt werden. Neue Technologien der Textanalysen könnten 
hierbei helfen, wie es bereits 1993 begonnen wurde; vgl. Irizarry, Estelle, The two 
authors of Columbus’ “Diary”, in: Computers and the Humanities, Vol. 27/2 (1993), 
85–92. Dagegen könnte allerdings der Brief sprechen, den Columbus am 15. Februar 
1493 an Luis de Santangel schrieb und in dem er festhielt: „Auf diesen Inseln konnte 
ich keine Ungeheuer in Menschengestalt feststellen, wie viele glauben machen wollen, 
sondern fand überall Leute von angenehmem Äußern“ (Columbus, Christoph, Brief 
an Luis de Santangel, den Verwalter der königlichen Privatschatulle, vom 15. Februar 
1493, dt. entnommen aus Ders., Dokumente seines Lebens, Bd. 1, 279–289, 285).

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

29

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterschieden. Für die Europäer waren die Indios Andere, deren gesamter 
Habitus und deren Lebensweisen als Grenzüberschreitungen der von den 
Europäern als universal gültig angenommenen Grundregeln menschlichen 
Daseins wahrgenommen wurden.5 So waren die Indios unter anderem 
weder christlich noch gehörten sie einer „Sekte“6 an, d. h., sie waren auch 
nicht jüdisch oder muslimisch. Auch für die Indios waren die Spanier 
wohl Andere. Wie bereits der erste Geschichtsschreiber Europas, Herodot, 
in seiner „Historia“ versuchte, die Anderen mittels der in seinem Kultur­
kreis verständlichen Konzeptionen einzuordnen, so taten dies auch die 
spanischen Erkunder. Aus Reiseberichten wussten Kolumbus und spätere 
Conquistadores, was für Wesen und Völker ausserhalb Europas zu finden 
seien.7 Die Eingeborenen in Asien, denn dort wähnten sie sich ja, waren 
gemäss den Überlieferungen häufig unzivilisierte Wilde, was sich u. a. in 
deren kannibalischen Angewohnheiten und ihrer unkontrollierten Sexuali­
tät zeige.8 Die Begegnungen mit den Indios lösten Fragen aus: Um was 
für eine Kategorie von Lebewesen handelte es sich bei diesen Anderen 

5 Vgl. dazu Brunstetter, Daniel R., Tensions of Modernity. Las Casas and His Legacy 
in the French Enlightenment, New York / London 2012 (= Routledge Innovations in 
Political Theory, Vol. 44), hier v. a. 1–16, 62–93.

6 Columbus, Schiffstagebuch, 10–12, 12 („Donnerstag, 11. Oktober“).
7 Im Allgemeinen kann hervorgehoben werden, dass die Beschreibung der Indios in 

den Reiseberichten von Columbus und seinen Nachfolgern markante Ähnlichkeiten 
mit den Darstellungen von Einheimischen in früheren Reiseberichten von Asienreisen 
(z. B. Giovanni da Pian del Carpine OFM (1246), Wilhelm von Rubruk (1253/54) und 
Marco Polo (1271–1292)) aufweist. Besonders sei an dieser Stelle die Einflechtung my­
thologischer Elemente betont, wie sie seit der Antike (z. B. Homer) in Reiseberichten 
auftauchen. Dies war vor allem in den sogenannten Reiseberichten von Sir John de 
Mandeville (14. Jh.) der Fall. Vgl. zur Gattung des historischen Reiseberichts: Ette, 
Ottmar, ReiseSchreiben. Potsdamer Vorlesungen zur Reiseliteratur, Berlin 2020, 255–
661, hier v. a. 255–296 („Cristóbal Colón alias Christoph Columbus und der erste 
europäische Blick auf die Neue Welt“).

8 Die Bezeichnung Kannibalismus stammt im Übrigen von Columbus: „Der Admiral 
sagt weiterhin, die Indios auf den Inseln, die sie bisher besucht hätten, lebten in großer 
Furcht vor Carib, und auf einigen Inseln nenne man es Caniba, aber auf der Española 
Carib; und jene müßten verwegene Menschen sein, da sie nach allen diesen Inseln 
führen und alle auffräßen, die sie fangen könnten“ (Columbus, Schiffstagebuch, 59 
(„Sonntag, 13. Januar“)). Die Vorstellung der menschenfressenden Indios verbreitete 
sich – auch aufgrund der Berichte von Amerigo Vespucci – rasch in Europa und 
prägte nachhaltig die europäische Wahrnehmung der Indios. In welchem Tempo sich 
die Ansicht in ganz Europa zu verfestigen wusste, zeigt exemplarisch der bekannte 
St. Galler Globus aus der Mitte des 16. Jh. Neben einer Gruppe Indios in Südamerika 
stehen die Worte: Indigene passim per Indiam nouam sunt antropophagi (dt.: „Die in 
ganz Neu-Indien verstreuten Eingeborenen sind Menschenfresser“).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

30

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im Verhältnis zu ihnen selber? Durften die Indios von den Europäern 
beherrscht werden? Hatte Spanien gar eine Pflicht dazu, über die Indios zu 
herrschen?9

Papst Alexander VI. sprach den Katholischen Königen 1493 die in ihrem 
Namen entdeckten und noch zu entdeckenden Gebiete zu, genauso wie 
einige Jahre zuvor auch die Portugiesen das von ihnen entdeckte Land 
vom Papst zugesprochen erhalten hatten.10 1494 schlossen Spanien und 
Portugal im Beisein Alexanders VI. den Vertrag von Tordesillas, in dem die 
Herrscher die Welt unter sich aufteilten. Mit den Entdeckungsfahrten von 
Amerigo Vespucci, zunächst unter kastilischer, später unter portugiesischer 
Flagge, wurde allmählich klar, dass es sich bei den von Kolumbus entdeck­
ten westindischen Inseln nicht um eine Indien oder Asien vorgelagerte 
Inselgruppe handelte. Stattdessen bemerkte Vespucci, dass es sich um einen 
neuen Kontinent, eine Neue Welt handle.11

Schon vor der päpstlichen Rückendeckung war sich Columbus auf der 
ersten Reise sicher, dass die neu entdeckten Völker Untertanen der spani­
schen Krone seien. So schreibt er am 16. Dezember in seinem Tagebuch: 
„[…] und alle werden Eure [der Katholischen Könige] Untertanen sein, 
denn für die Euren halte ich sie.“12 Die spanischen Siedler suchten nach 
Möglichkeiten, sowohl das entdeckte Land als auch die darauf lebenden In­
dios für die eigenen wirtschaftlichen Interessen zu nutzen. Die Konsequenz 
davon war zuerst die Conquista, anschliessend die Versklavung grosser Tei­
le der indigenen Bevölkerung. Letztere verbat Isabella I. zwar bereits 1496 
zum ersten Mal, was allerdings nicht nur der Gouverneur Westindiens, 
Columbus, ignorierte. Nach seiner Ankunft in Westindien etablierte der auf 
Columbus folgende Gouverneur Nicolás de Ovando als kolonialwirtschaft­

9 Vgl. Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie. 
Antike und Mittelalter, 2., überarb. und erw. Aufl. Tübingen 2006 (= UTB, Bd. 2270), 
342.

10 Vgl. die Bulle von Nikolaus V., Dum diversas: Die kriegerische Verteidigung des 
Glaubens (18. Juni 1452), in: Utz, Arthur / Gräfin von Galen, Brigitta (Hgg.), Die 
katholische Sozialdoktrin in ihrer geschichtlichen Entfaltung. Eine Sammlung päpst­
licher Dokumente vom 15. Jahrhundert bis in die Gegenwart (Originaltexte und 
Übersetzung), Bd. 2, Aachen 1976, 1746–1751; sowie die Erklärung von dems., Roma­
nus Pontifex: Die päpstliche Gewalt als Herrschaftstitel über die Heiden und deren 
Gebiete (8. Januar 1455 (1454)), in: Utz / Galen (Hgg.), Die katholische Sozialdok­
trin, Bd. 3, 2442–2457.

11 Vgl. Vespucci, Amerigo, Mundus Novus / Neue Welt, in: Ders., Mundus Novus / 
Neue Welt und Die vier Seefahrten, mit 7 Karten, lateinisch und deutsch, hg. v. Uwe 
Schwarz, Wiesbaden 2014, 113–143.

12 Columbus, Schiffstagebuch, 41 („Sonntag, 16. Dezember“).

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

31

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liche und -rechtliche Ordnung das System der Encomiendas und Reparti­
mientos.13 Dieses System ähnelte äusserlich dem feudalen Lehenswesen in 
Europa und war doch von diesem verschieden.

Eine Encomienda war ein Gebiet, das einem Spanier zugeteilt wurde, der 
sich dann, so die Idee, um die Bewirtschaftung und die Bewohner des Lan­
des kümmern sollte. Encomendar heisst auf Deutsch so viel wie anvertrau­
en. Die Indios (genannt: Encomendados, die Anvertrauten) sollten jeweils 
für den Encomendero arbeiten und/oder Abgaben entrichten (Tribut). Der 
Encomendero sollte im Gegenzug für das Wohlergehen der Encomendados 
sorgen, sie beschützen und zum christlichen Glauben bringen. Die Reparti­
mientos funktionierten im Grunde nach demselben Prinzip, hier war der 
verantwortliche Leiter aber nicht ein Spanier, sondern die spanische Mon­
archie selbst. Die Arbeitskräfte in den Repartimientos „unterstanden also 
nicht einem bestimmten Encomendero, sondern wurden von offizieller, 
staatlicher Seite kontrolliert.“14

Die rechtliche Grundlage zur Durchsetzung dieses Systems erhielt Ovan­
do von Königin Isabella I. in Form eines königlichen Erlasses 1503. Jeder 
Indiohäuptling wurde verpflichtet, eine bestimmte Anzahl Personen als Ar­
beitskräfte zur Verfügung zu stellen. Die Indios waren gemäss den Bestim­
mungen von Isabella I. freie Personen, die sich hinsichtlich ihres Rechts­
status nicht von den Untertanen in Europa unterschieden. Ihre faktische 
Behandlung ähnelte aber eher jener von Leibeigenen. Die Encomenderos 
setzten die eine Seite ihres Auftrages – nämlich ihr Recht, von den Indios 
wirtschaftliche Leistungen einzufordern – rigoros durch. Der damit einher­
gehenden Verpflichtung, als Encomendero für die Indios zu sorgen, kamen 
sie meist, wenn überhaupt, nur halbherzig nach. Das Encomiendasystem 
war für die spanischen Siedler und Konquistadoren wirtschaftlich äusserst 
lukrativ. Die geschilderte Praxis führte allerdings zu einer rasanten Verklei­
nerung der Indiopopulationen. Nicht nur zur territorialen Vergrösserung, 
sondern auch, um neue Indios als Arbeitskräfte zu bekommen, mussten 
deswegen Eroberungskriege geführt werden. Die Encomenderos erhielten 
immer wieder intellektuelle und politische Rückendeckung von Personen, 
die argumentierten, dass die Indios lediglich menschenähnliche Tiere (so­
genannte Homunculi) seien, ohne Eroberung keine Missionstätigkeit mög­

13 Columbus musste aufgrund seiner Misswirtschaft abgelöst werden. Der Untersu­
chungsrichter Francisco de Bobadilla stellte fest, dass die Klagen von spanischen 
Siedlern gegen Columbus wegen dessen Misswirtschaft zutrafen und Columbus vor 
Gericht gehörte.

14 Eggensperger / Engel, Bartolomé de las Casas, 39.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

32

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich sei und der Papst in den entsprechenden Bullen seine Universalgewalt 
auf die spanischen Könige übertragen habe.15 Es war die Bekämpfung der 
gelebten Praxis dieses Systems und damit auch des Systems selbst, denen 
die Aufmerksamkeit Las Casas’ seit seiner von ihm als Bekehrung bezeich­
neten Neuausrichtung seines Lebens 1514 galt; das machte die Encomiendas 
und Repartimientos zum „Dreh- und Angelpunkt“ seines Engagements.16

Trotz wiederholter Anordnungen seitens der spanischen Herrscher gegen 
die Unterdrückung und grausame Behandlung der Indios führten diese 
Rechtsakte und Anweisungen nicht zu einer faktischen Verbesserung der 
Situation der Indios.17 Die Gesetze zu ihrem Schutz wurden nur sehr spär­
lich umgesetzt, wie das Beispiel der Gesetze von Burgos und der ein Jahr 
später folgenden Gesetze von Valladolid zeigt. Die 35 Gesetze, die im Jahr 
1513 in Burgos erlassen wurden, gelten bis heute als einer der ersten rechtli­
chen Schritte zur Verbesserung der Behandlung der Indios.18 Aber selbst je­
ne wenigen Änderungen, wie beispielsweise das Verbot, Spottnamen für die 
Indios zu verwenden, blieben unbeachtet. Auch die darauffolgenden Geset­
ze von Valladolid (1514) verbesserten die Behandlung der Indios nicht. Die 
umfangreichste Gesetzgebung zu ihrem Schutz waren die Leyes Nuevas von 
1542. An deren Entstehung war Las Casas massgeblich mitbeteiligt. Sie

„betreffen die Neuordnung des Kronrates (Gesetze 1–9), die Neuordnung 
der Audiencias [Appellationsgerichte], Vizekönige und Statthalter (10–

15 Vgl. Specht, Rainer, Die Spanische Spätscholastik im Kontext ihrer Zeit, in: Grunert, 
Frank / Seelmann, Kurt (Hgg.), Die Ordnung der Praxis. Neue Studien zur Spani­
schen Spätscholastik, Tübingen 2001 (= Frühe Neuzeit, Bd. 68), 3–17, 12.

16 Vgl. Eggensperger, Thomas, Einleitung: Die encomienda – Dreh- und Angelpunkt 
der Kritik des Las Casas an der Kolonisierung Westindiens, in: LC WA 3/2, 67–81.

17 Vgl. Schirrmacher, Jonas, Die Politik der Sklaverei. Praxis und Konflikt in Kastilien 
und Spanisch-Amerika im 16. Jahrhundert, Paderborn 2017, 209–350 („Indio-Sklave­
rei in Spanisch-Amerika zwischen 1492 und 1600“). Eine Sammlung der spanischen 
Indiogesetzgebungen wurde 1681 in zwei Bänden veröffentlicht: Recopilación de 
Leyes de los Reynos de las Indias, mandadas imprimir y publicar por la Magestad 
Catolico del Rey Don Carlos Segunda, Madrid 1681. Die wichtigsten Indioschutz­
bestimmungen werden in Bd. 2, Buch 6 in 19 Titeln abgehandelt. Vgl. einleitend 
Gerdts-Rupp, Elisabeth, Die Indianergesetzgebung im spanischen Kolonialreich auf 
Grund der Recopilación de Leyes de los Reynos de las Indias, in: Ibero-amerikani­
sches Archiv, Bd. 14/2–3 (1940), 127–162.

18 „1512 wird die Oberherrschaft des Königs von Spanien über die Indios […] in Burgos 
noch ohne Vorbehalt angenommen; man betont allerdings, daß bekehrte und friedli­
che Indios als Vasallen des Königs im Besitz ihrer Eigentums- und Herrschaftsrechte 
bleiben und daß ihre Versklavung ein Rechtsbruch ist“ (Specht, Die Spanische 
Spätscholastik, 12).

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

33

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19), die Behandlung der Indios, d. h. unter anderem die Befreiung der 
schon versklavten Indios und das Verbot, neue Sklaven zu machen (20–
25), die Neuordnung der Encomiendas mit dem Verbot ihrer Vererbung 
(26–33), die Art und Weise, wie Neuentdeckungen stattfinden sollen (34–
38), die Neuordnung der Tributenfrage (39).“19

Die versuchte Durchsetzung der Leyes führten unter anderem in Peru 1544 
zu Aufständen von Encomenderos. Bereits drei Jahre nach ihrer Inkraftset­
zung wurden sie von Karl V. wieder relativiert und in Teilen aufgehoben. 
Schliesslich bestätigte Philipp II. von Spanien 1556 das Encomienda- und 
Repartimientosystem erneut, womit diese Frage in Spanien als geklärt 
galt.20

4.2 Geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umgebung

Ausgelöst durch die Entdeckung der Neuen Welt, die von Luther angestos­
sene Reformation und den sich ausdehnenden Humanismus, entwickelten 
sich auf der Iberischen Halbinsel und den mit ihr verbundenen Weltge­
genden geistes- und rechtsgeschichtliche Weichenstellungen, die später 
„die Denkvoraussetzungen für die politische Begriffswelt der Moderne“21 

bildeten. Die in dieser Zeit gebildeten Begrifflichkeiten werden später, so 
der Philosoph und Soziologe Habermas, „sowohl für die Wissenschaftsent­
wicklung als auch für die subjektphilosophische Wende in der Erkenntnis­
theorie und den Übergang vom metaphysisch begründeten Naturrecht zum 
Vernunftrecht“22 zentral sein. Von ihnen übernahm beispielsweise Locke 
die beiden Prinzipien für die Legitimation moderner Herrschaftsordnun­
gen: das Gesellschaftsvertragsdenken und die Idee der natürlichen Rechte 
jedes Menschen qua seiner Vernunftbegabung.23 Auch Las Casas stand 
im Dunstkreis jener Denker, die so nachhaltig an der Schwelle zur Moder­
ne standen, und kann zu ihnen gerechnet werden. Es handelte sich bei 
ihnen zur Hauptsache, je nach Fokus und Perspektive, um juristisch argu­

19 Delgado, Mariano, Stein des Anstoßes. Bartolomé de Las Casas als Anwalt der 
Indios, St. Ottilien 2011, 63.

20 Vgl. ebd., 62–70.
21 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 162.
22 Ebd., 764.
23 Vgl. Habermas, Jürgen, Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 2: Vernünftige 

Freiheit. Spuren des Diskurses über Glauben und Wissen, 4. Aufl., Berlin 2020, 186–
187.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

34

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mentierende Theologen oder theologisch argumentierende Juristen,24 die 
überwiegend zum Dominikaner-, Franziskaner- und Jesuitenorden gehör­
ten. Zu der Denkergruppe seitens der Dominikaner werden unter anderen 
Francisco de Vitoria (1492–1546), Dominico de Soto (1494–1560), Domin­
go Báñez (1528–1604) und Melchior Cano (1509–1560) gezählt. Auch Las 
Casas darf als Dominikaner wohl am ehesten ihnen zugerechnet werden. 
Zur Jesuitenlinie gehörten Personen wie Francisco Toledo (1532–1596), Luis 
de Molina (1536–1600), Gabriel Vásquez (1549–1604) und Francisco Suárez 
(1548–1617).25

In der Tradition der Scholastik entdeckten sie in der Arbeit mit aner­
kannten Autoritäten das auf Aristoteles zurückgehende traditionelle Natur­
rechtsdenken neu und schlugen ihre je unterschiedlichen Lösungen als 
Antwort auf die Herausforderungen ihrer Zeit vor. Wechselhaft werden 
sie deswegen unter den Begrifflichkeiten zweite Scholastik, Spätscholastik, 
spanische Spätscholastik, iberische Spätscholastik, spanische Klassiker des 
Naturrechts oder auch Schule von Salamanca subsumiert, wobei keine die­
ser Bezeichnungen die zu ihr gezählten Denker und Denksysteme exakt 
zu fassen vermag und damit jede von ihnen ungenau bleibt.26 So gibt die 
Bezeichnung Spätscholastik Aufschluss über die methodische Verbindung 
zwischen den Denkern, spanische Klassiker des Naturrechts verweist auf 
den alle verbindenden inhaltlichen Schwerpunkt, und Schule von Salaman­
ca fokussiert auf das institutionelle Zentrum der Strömung.

Auch wenn es vermessen ist, bei der Gruppe von einer Schule im enge­
ren Sinne und umso weniger von einer Denkschule, die mit einer bestimm­
ten Universität verbunden ist, zu sprechen, lassen sich aus dem institutio­
nellen Entwicklungszusammenhang der Universität Salamanca doch einige 
Erklärungen für den methodisch und inhaltlich kleinsten gemeinsamen 
Nenner der Denker finden. Seit der Gründung der Universität 1218 als 

24 Vgl. dazu Seelmann, Kurt, Theologie und Jurisprudenz an der Schwelle zur Mo­
derne. Die Geburt des neuzeitlichen Naturrechts in der iberischen Spätscholastik, 
Baden-Baden 1997 (= Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, Rechtstheorie 
und Rechtssoziologie, H. 20).

25 Vgl. Huser, Patrick, Vernunft und Herrschaft. Die kanonischen Rechtsquellen als 
Grundlage natur- und völkerrechtlicher Argumentation im zweiten Prinzip des Trak­
tates „Principia quaedam“ des Bartolomé de Las Casas, Münster 2010 (= Religions­
Recht im Dialog, Bd. 11), 30–37.

26 Vgl. dazu: Huser, Vernunft und Herrschaft, 30, Anm. 21; Jansen, Nils, Theologie, 
Philosophie und Jurisprudenz in der spätscholastischen Lehre von der Restituti­
on. Außervertragliche Ausgleichsansprüche im frühneuzeitlichen Naturrechtsdiskurs, 
Tübingen 2013 (= Grundlagen der Rechtswissenschaft, Bd. 19), 4–23.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

35

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fünfte europäische Universität im moderneren Sinne27 wurde in Salamanca 
nach dem Vorbild Bolognas ein Schwerpunkt auf Rechtswissenschaften 
gelegt. Im 15. Jahrhundert suchte die bolognesisch aufgestellte Universität 
Salamanca verstärkt die Nähe zu den humanistisch und theologisch orien­
tierten Universitäten Paris und Rom.28 Aus diesen Verbindungen ist die 
wissenschaftliche Stossrichtung im 16. Jahrhundert zu erklären: rechtswis­
senschaftlich, theologisch und humanistisch.29 Aufgrund des diskursiven 
Zusammenspiels von Rechtswissenschaften, scholastischer Theologie und 
humanistischer Philosophie und dem freien Jonglieren, Experimentieren 
und Kombinieren von Gedanken aus allen Disziplinen bezeichnet der 
Rechtshistoriker Nils Jansen die damalige Universität von Salamanca als ein 
„frühneuzeitliches Naturrechtslaboratorium“30. Die heute als bedeutendsten 
geltenden Vertreter der Schule von Salamanca sind der Begründer der 
Dominikanerlinie Francisco de Vitoria und der Begründer der Jesuitenlinie 
Francisco Suárez – sie zählen zu den fünf Professoren mit dem heute 
höchsten Human Capital Index in Salamanca von der Universitätsgrün­
dung bis 1800.31

Das Erbe der sogenannten scholastischen Methode ist der Hauptgrund 
für die Bezeichnung Spätscholastik oder zweite Scholastik. Obschon nicht 
klar ist, worin die scholastische Methode zu jener Zeit denn überhaupt 
bestand, lässt sich als kleinster gemeinsamer Nenner die Darlegung und 
Berufung auf Autoritäten (auctoritas), das Untersuchungsziel der Erkennt­
nis der einen richtigen Vernunft (recta ratio) und der Versuch, sich wider­
sprechende Autoritäten mit der richtigen Vernunft in Einklang zu bringen, 

27 Vgl. dazu die neueste empirisch-historische Forschung mit Datensatz bei de la 
Croix, David / Vitale, Mara, A Timeline of Medieval Universities, in: Repertorium 
Eruditorum Totius Europae, Vol. 8 (2022), 1–5. Die in dieser Zeitschrift veröffentlich­
ten Zusammenfassungen und Artikel basieren auf dem Datensatz des EU-geförderten 
Forschungsprojekts „Upper Tail Human Capital and the Rise of the West“, der online 
verfügbar ist: https://shiny-lidam.sipr.ucl.ac.be/scholars/ [24.6.2024].

28 Vgl. Vitale, Mara, Scholars and Literati at the University of Salamanca (1218–1800), 
in: Repertorium Eruditorum Totius Europae, Vol. 7 (2022), 1–10.

29 Vor allem der humanistische Einfluss wird teilweise zu wenig betont. Vgl. dazu Jan­
sen, Theologie, Philosophie und Jurisprudenz, 10–16.

30 Vgl. Ebd.
31 Vgl. Vitale, University of Salamanca, 1–10. Zur Berechnung des hier verwendeten 

Human Capital Index vgl. die beiden Artikel de la Croix, David / Vitale, Mara, 
Scholars and Literati at the University of Bologna (1088–1800), in: Repertorium 
Eruditorum Totius Europae, Vol. 1 (2021), 1–10, 9; Curtis, Matthew / de la Croix, 
David, Measuring Human Capital: from WorldCat Identities to VIAF, in: ebd., Vol. 10 
(2023), 17–22.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

36

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shiny-lidam.sipr.ucl.ac.be/scholars
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shiny-lidam.sipr.ucl.ac.be/scholars


finden. Neben traditionell-klassischen Texten aus der antiken und patristi­
schen Philosophie galt vor allem Thomas von Aquin als Autorität. Die 
Theologie des Aquinaten hatte Vitoria in Salamanca nach Pariser Vorbild 
als Lehrbuch an die Stelle des Sentenzenkommentars von Petrus Lombar­
dus gesetzt.32 Bei Las Casas treten insbesondere Seneca, Cicero und Augus­
tinus neben der durch Thomas von Aquin vermittelten Aristoteleslektüre 
als Autoritäten auf. Rechtlich bedeutend waren die damals allgemein an­
erkannten Rechtssysteme – v. a. das römische Recht, das langobardische 
Lehnsrecht und das kanonische Recht – und die bekannten und europa­
weit anerkannten mittelalterlichen Kommentatoren derselben, wie etwa 
Bartolus von Sassoferrato und Baldus de Ubaldis.33 In Form und Aufbau 
orientierten sich die Spätscholastiker an den hochscholastischen Formen 
Quaestio und Kommentar.34 Anders als die universitären Denker geht Las 
Casas allerdings nur wenig systematisiert und abstrahierend vor. „Es ist 
offensichtlich“, schreibt Patrick Huser, „dass Las Casas, zutiefst geprägt von 
den Erfahrungen in der Neuen Welt, konkrete Ziele verfolgt, während Vito­
ria [wie auch Suárez] aus der sicheren Distanz des angesehenen Gelehrten 
die politischen Zustände analysiert.“35

Bei der Lösung der durchaus weltlichen Probleme ihrer Zeit, etwa der 
Verhältnisbestimmung zwischen christlichen Europäern und nicht-christli­
chen Indigenen, hatten die spanischen Klassiker des Naturrechts aber auch 
ideengeschichtliche Probleme der mittelalterlichen Kontroversen zwischen 
Thomisten, Scotisten und Nominalisten zu verarbeiten.36 Sie besannen sich 
inhaltlich auf das stoisch-christliche Naturrechtsdenken, in dessen Rahmen 
sie praxisbezogen eine Synthese aus voluntaristischen und rationalistischen 
Elementen zu gewinnen suchten. Ihre Grundannahme war ein Menschen-, 
Gesellschafts- und Weltbild, das sich grob wie folgt charakterisieren lässt: 
Der Mensch ist Abbild Gottes (Gen 1), weshalb er frei und vernunftfähig 
ist.37 Als Beispiel für eine systematisierte Natur- und Völkerrechtslehre wird 
im Folgenden die Konzeption von Francisco de Vitoria, dem Begründer der 
Schule von Salamanca, als Teil der spanischen Klassiker des Naturrechts in 
groben Zügen wiedergegeben.

32 Vgl. Jansen, Theologie, Philosophie und Jurisprudenz, 10–16.
33 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 30–52; 62–68.
34 Vgl. Specht, Die Spanische Spätscholastik, 10–11.
35 Huser, Vernunft und Herrschaft, 47.
36 Vgl. Jansen, Theologie, Philosophie und Jurisprudenz, 7.
37 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 32–33.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

37

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


De Vitoria entwickelte eine Unterscheidung des Naturrechts in ein objek­
tives und ein subjektives Naturrecht.38 Das objektive Naturrecht erkannte 
er in der grundlegenden natürlichen Ordnung: Alles Seiende ist auf ein 
Ziel hin ausgerichtet, nämlich auf Gott. Die natürliche Ordnung ist für 
alle verbindlich und kann erkannt werden. Deswegen kann auch erkannt 
werden, wenn jemand dagegen verstösst und ihr zuwiderhandelt. Menschli­
che, positive Gesetze haben ihr Fundament in dieser Ordnung zu verorten. 
Erkannt werden können Prinzipien dieser Ordnung in drei Stufen: Auf der 
ersten Stufe sind Prinzipien direkt ersichtlich und evident, auf der zweiten 
folgen Schlussfolgerungen und Konsequenzen aus den ersten Prinzipien, 
und auf der dritten Stufe werden mittels Vernunftargumenten, d. h. im 
vernunftgeleiteten Diskurs, Prinzipien aus den gewonnenen Erkenntnissen 
der ersten und zweiten Stufe gebildet.39

Daneben kennt Vitoria ein subjektives Naturrecht, in dem Anspruchs­
rechte formuliert sind. Ius meint für Vitoria vor allem Handlungsmacht, 
also das Recht, etwas zu machen oder eben nicht zu machen, soweit es 
das Gesetz erlaubt. Wichtig ist nun, dass Vitoria jeden Menschen als Trä­
ger subjektiver, natürlich gegebener Rechte betrachtet. Das heisst: Jeder 
Mensch hat Anspruch auf seine eigenen Handlungen im Rahmen des Ge­
setzes. Daraus folgt als Konsequenz die Art und Weise von Herrschaft: 
Weil alle Menschen handeln können, können sie sich gemeinsam auf eine 
Verteilung von Eigentumsverhältnissen einigen.40 In der Konklusion davon 
konstituiert Vitoria eine weltweite Kommunikationsgemeinschaft, in der 
auch die Indiovölker der Neuen Welt als gleichberechtigte Diskurspartner 
der europäischen christlichen Völker auftreten können. Vitoria schreibt: 
„Es hat nämlich die ganze Welt, die in gewisser Weise ein einziges Gemein­
wesen bildet, die Vollmacht, Gesetze zu erlassen, die gerecht und angemes­
sen für alle sind; solche liegen im Völkerrecht vor.“41 Das Völkerrecht ist 
damit ein Ausfluss des Naturrechts.

38 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 346–355.
39 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 41–47.
40 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 353–356; Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 

911–916.
41 Vitoria, Francisco de, De potestate civili / Über die politische Gewalt, in: Ders., 

Vorlesungen I: Völkerrecht, Politik, Kirche = Relectiones, Bd. 1, lateinisch-deutsch, 
hg. v. Ulrich Horst, Heinz-Gerhard Justenhoven und Joachim Stüben, Einführung, 
Übersetzung und Anmerkungen von Joachim Stüben, Stuttgart / Berlin / Köln 1997 
(= Theologie und Frieden, Bd. 7), 141–161, hier 156–157.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

38

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.3 Biographische Notizen

Bartolomé de Las Casas42 wurde im November 148443 in Sevilla als Sohn 
eines Kaufmanns geboren. Als er 1493 im Alter von neun Jahren den Einzug 
von Christoph Columbus in Sevilla nach dessen erster Reise mitverfolgte, 
sah der junge Las Casas zum ersten Mal Indios. Sein Vater Pedro de Las Ca­
sas begleitete den Admiral Columbus auf dessen zweiten Reise (1493–1496) 
und brachte seinem Sohn einen Indiosklaven mit.44 In Spanien sammelte 
Las Casas erste militärische Erfahrungen bei der Niederringung der mau­
rischen Aufstände, die von 1499 bis 1501 andauerten.45 150246 schliesslich 
segelten Bartolomé de Las Casas und sein Vater mit dem neu eingesetz­

42 Seit Las Casas’ Tod sind eine Reihe längerer und kürzerer Biographien zu Las Casas 
erschienen. Die hier kurz ausfallenden „biographischen Notizen“ folgen hauptsäch­
lich den Darstellungen von: Awais, Nicole, La mission pacifique des premiers Domi­
nicains en Amérique et de Bartolomé de Las Casas. Un Modèle d’evangélisation?, in: 
Delgado, Mariano / Hodel, Bernard (Hgg.), Huit siècles de mission et de dialogue 
interreligieux dans l’ordre des Prêcheurs, avec la collaboration de Pascal Ortelli, Fri­
bourg 2020 (= Studia Friburgensia, troisème série, vol. 2), 109–135, 129–135 („Annexe 
– Biographie de Las Casas“); Delgado, Mariano, Bartolomé de Las Casas – Weg, 
Werk und Wirkung oder Vom Nutzen mystisch-politischer Nachfolge in Krisenzeiten, 
in: LC WA 1, 11–26; Ders., Stein des Anstoßes; Eggensperger / Engel, Bartolomé 
de las Casas; Clayton, Lawrence A., Bartolomé de las Casas and the conquest of the 
Americas, Sussex 2011; Neumann, Martin, Las Casas. Die unglaubliche Geschichte 
von der Entdeckung der Neuen Welt, Freiburg i. Br. 1990. Eine chronologische 
Zeittafel zu Las Casas’ Leben ist u. a. abgedruckt in Delgado, Stein des Anstoßes, 
187–199; Eggensperger / Engel, Bartolomé de Las Casas, 141–145; LC WA 1, 27–33.

43 Das Geburtsjahr von Las Casas wurde bis in die 1970er-Jahre aufgrund der nicht hin­
terfragten Rezeption der Hypothese des Dominikaners Remesal, der die Lebenszeit 
Las Casas mit 92 Jahren angab, auf das Jahr 1474 gelegt. Inzwischen gilt der 11. No­
vember 1484 als das wahrscheinlichste Geburtsdatum, spätestes Geburtsjahr dürfte 
1485 sein. Vgl. Parish, Helen Rand / Weidman, Harold E., The correct Birthdate of 
Bartolomé de las Casas, in: Hispanic American Historical Review, Vol. 56/3 (1976), 
385–403.

44 Zwei Jahre später ordnete Isabella I. die Rückführung aller Indiosklaven an. Las Casas 
verbrachte so ungefähr 1,5 Jahre mit „seinem“ Indio (vgl. Neumann, Las Casas, 17–
19).

45 Vgl. Eggensperger / Engel, Bartolomé de las Casas, 141; Bordat, Gerechtigkeit und 
Wohlwollen, 67.

46 Über Las Casas’ Jugend ist nicht viel bekannt. Lange wurde davon ausgegangen, er 
habe in Salamanca studiert und eine rechtswissenschaftliche Ausbildung absolviert. 
Beides kann mittlerweile ausgeschlossen werden. „Allenfalls […] hat Las Casas in 
jungen Jahren Latein studiert. Sehr viel wahrscheinlicher hingegen ist, daß er in 
der Bäckerei seines Vaters half “ (Eggensperger / Engel, Bartolomé de las Casas, 
27–28).

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

39

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Gouverneur Nicolás de Ovando nach Santo Domingo auf der Insel 
Hispaniola47. Zum Dank für sein militärisches Engagement erhielt auch 
Bartolomé de Las Casas eine Encomienda zugeteilt. Mit einem Unterbruch 
von 1506 bis 1507, in dem Las Casas in Europa studierte und anschliessend 
in Rom zum Priester geweiht wurde (1507), führte er das Leben eines 
Encomenderos auf Hispaniola. Drei Jahre nach seiner Priesterweihe feierte 
Las Casas bei der Eröffnung einer neuen Goldgiesserei 1510 auf Hispaniola 
Primiz. Als 1512 Diego Velásquez und Pánfilo de Narváez mit der blutge­
tränkten Eroberung Kubas begannen, wurden die Konquistadoren von dem 
Feldkaplan Las Casas betreut. Zum Dank für diese seelsorgerlichen Dien­
ste erhielt Las Casas zusätzlich zu seiner bisherigen auf Hispaniola eine 
zweite Encomienda auf Kuba. Über seine Zeit als „Priester-Encomendero“48 

schreibt er später:

„In dieser Angelegenheit war zu jener Zeit der gute Padre genau so 
verblendet wie alle Laien, die er betreute, davon überzeugt, daß er in der 
Behandlung der Indios ihnen gegenüber immer menschlich, barmherzig 
und gütig war gemäß seiner mitleidenden Natur und auch gemäß seines 
Verständnisses des Gesetzes Gottes.“49

Ab 1510 begann in Las Casas ein Wandlungsprozess einzusetzen, an dessen 
Ende er das wurde, wofür er heute noch bekannt ist: „Anwalt oder univer­
saler Schutzherr der Indios“50. Am vierten Adventssonntag 1511 hielt der 
Dominikaner51 Antonio Montesino in Santo Domingo eine Predigt, in der 

47 Heute: Dominikanische Republik (Ostseite der Insel) und Haiti (Westseite der Insel).
48 Diese Bezeichnung für Las Casas bis 1514 wurde übernommen von Eggensperger / 

Engel, Bartolomé de las Casas, 43.
49 Deutsch zit. n. ebd., 37. Original: LC OC 5, 1892–1893: Pero en aquella materia tan 

ciego estaba por aquel tiempo el buen padre como los seglares todos que tenía por hijos, 
puesto que en el tractamiento [sic] de los indios siempre les fue humano, caritativo 
y pío, por ser de su naturaleza compassivo y también por lo que de la ley de Dios 
entendía.

50 Amt, das Las Casas 1516 von Cisneros erhält (vgl. LC WA 2, 271 = LC OC 5, 2134–
2135).

51 Die Dominikaner waren seit 1510 in Santo Domingo präsent; zu dieser Zeit hatten 
die Franziskaner bereits eine amerikanische Ordensprovinz (1505) gegründet, was 
die Dominikaner erst 1530 nachholen sollten. Mit ihnen ist Las Casas zeitlebens 
verbunden, wohl auch weil sie sich zunächst, wie er, für die Rechtsstellung der Indios 
einsetzten. Ab 1530 bekam diese Einheit der Dominikaner Risse: Der Provinzial der 
damals neu errichteten Provinz Santiago, Domingo de Betanzos, bisher ebenfalls im 
Pro-Indio-Lager, „entdeckte mit einem Mal die Observanz“ und setzte die Vernunft­
fähigkeit der Indios mit jener von Papageien gleich. Auf dem Provinzkapitel 1535 
waren die Dominikaner schliesslich in zwei Lager gespalten. Vgl. Eggensperger, 

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

40

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er die Abschaffung der Indiosklaverei und des Encomiendasystems forder­
te: „Ihr alle [seid] der Grausamkeit und Tyrannei wegen, die ihr gegen 
diese unschuldigen Menschen gebraucht, in Todsünde […] und in ihr lebt 
und sterbt [ihr]“, predigte der Dominikaner zum Johannesevangelium.52 

Die Worte der Predigt dürften auch Las Casas in Concepción de la Vega 
erreicht haben. Persönlicher getroffen hatte ihn jedoch ein Erlebnis 1512: 
Nach der Beichte wurde dem Encomendero Las Casas von einem Domini­
kanerpater die Absolution verweigert. Im Verlauf der Eroberungszüge auf 
Kuba wurde Las Casas zwar immer kritischer, was die militärische Unterjo­
chung der Indios betraf; wie die anderen Konquistadoren hielt er deren 
Unterwerfung aber nicht nur für rechtmässig, sondern gar für eine Pflicht, 
um die nichtchristlichen Indios im Evangelium unterweisen zu können.53

1514 sollte Las Casas als Priester die Eroberung Kubas absegnen. In der 
Vorbereitung auf die Predigt rüttelte ihn vor allem die Auseinandersetzung 
mit einer Stelle aus dem Buch Jesus Sirach 34, 21–27 auf. „Kärgliches Brot 
ist das Leben der Armen, wer es ihnen raubt, ist ein Blutsauger. Den 
Nächsten mordet, wer ihm den Unterhalt wegnimmt, und Blut vergiesst, 
wer einem Lohnarbeiter den Lohn raubt“54, liest Las Casas unter anderem. 
Die Stelle münzt er auf sich selber und die anderen Encomenderos und 
Konquistadoren um – ihm wird bewusst: Er selbst war der Räuber und der 
Mörder. Von nun an setzte sich Las Casas für die Indios und gegen deren 
ungerechte Behandlung durch die spanischen Eroberer ein. Am 15. August 
1514 verkündet er im Rahmen einer Predigt öffentlich, seine Encomiendas 
mitsamt Indios zurückzugeben.55

Ein Jahr darauf kehrt Las Casas mit Antonio Montesino zurück nach 
Spanien, um gegen die Mängel und die Verstösse gegen die Leyes de Burgos 
zu protestieren. 1516 wird er von Kardinal Jiménez de Cisneros, der seit 
dem Tod Ferdinands 1516 ad interim zusammen mit Hadrian von Utrecht 
(dem späteren Papst Hadrian VI.) die spanischen Amtsgeschäfte leitete, 

Thomas, Die Dominikaner in der neuen Welt. Spanische Begegnung vor und mit 
Bartolomé de las Casas, in: Ordenskorrespondenz. Zeitschrift für Fragen des Ordens­
lebens, Bd. 33 (1992), 31–40, Zitat: 38.

52 Die Predigt ist dank Las Casas’ „Geschichte Westindiens“ überliefert (Original: 
LC OC 5, 1761–1765; dt.: LC WA 2, 225–229). Hier auf Deutsch zit. n. LC WA 2, 
226.

53 Siehe oben Anm. 42.
54 Jesus Sirach 34, 25–27.
55 Siehe oben Anm. 42.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

41

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum „Anwalt oder universalen Schutzherrn aller westindischen Indios“56 

ernannt. Von ihm erhält er den Auftrag, gemeinsam mit vier Hieronymi­
ten die Umsetzung der Gesetze in Hispaniola voranzutreiben. Bald schon 
musste Las Casas aber feststellen, dass die Hieronymiten sich mehr für 
die Encomenderos als für die Indios einsetzten. Er reiste zurück nach Valla­
dolid, um deren Absetzung zu fordern. Da Cisneros in der Zwischenzeit 
verstorben war, blieb Las Casas nichts anderes übrig, als auf den Nachfolger 
Ferdinands zu warten. Bis Karl V. rechtmässig eingesetzt werden konnte, 
vergingen allerdings erneut zwei Jahre. In dieser Zeit arbeitete sich Las 
Casas in die rechtlichen Fragen und Probleme der Indiobehandlung ein. 
Zudem entwickelt er ein Konzept, wie eine friedliche und gewaltfreie Mis­
sionierung der Indios praktisch möglich wäre. 1520 gab Kaiser Karl V. 
ihm grünes Licht für die Umsetzung dieser Ideen und stellte ihm und den 
beiden Bettelorden (Franziskaner und Dominikaner) für ihr Experiment 
ein Küstengebiet in Venezuela zur Verfügung. Das Projekt endete allerdings 
in einem blutigen Fiasko, noch bevor es richtig starten konnte: Der in der 
Zwischenzeit zum neuen Gouverneur Westindiens ernannte Rodrigo de 
Figuera gab just jenes Küstengebiet zum Menschenhandel frei.57

Nach diesem Rückschlag trat Las Casas 1522 dem Dominikanerorden bei 
und verschwand vorerst von der öffentlichen Bühne. Er durchlief die übli­
che ordensinterne Ausbildung, nahm seelsorgerische Aufgaben wahr und 
begann mit dem Abfassen seiner „Geschichte Westindiens“. Erst ab 1531 trat 
er wieder öffentlich auf: Mit einem Schreiben an den Indienrat forderte er, 
statt den blutigen Eroberungskrieg gegen die Überreste des Aztekenreichs 
und Pizarros Feldzüge im Inkareich zu unterstützen, endlich die friedliche 
Missionsarbeit, in seinen Augen der eigentliche Auftrag, anzugehen. In der 
Folge verstritt sich Las Casas immer mehr mit dem spanischen Indienrat 
und musste Hispaniola verlassen.58

1536 schiffte sich Las Casas auf bischöfliche Einladung nach Guatemala 
ein: Mit dem interimistischen Gouverneur Alonso Maldonado schloss er 
am 2. Mai 1537 ein Geheimabkommen. In diesem wurde ihm im bisherigen 
Kriegsland Guatemalas59 ein friedliches Missionsexperiment zugestanden. 

56 LC WA 2, 271 = LC OC 5, 2135: procurador o protector universal de todos los indios de 
las Indias […].

57 Siehe oben Anm. 42.
58 Siehe oben Anm. 42.
59 „Um die spezifische Alternative des neuen Projekts zu betonen, wurde die Gegend 

später [1547 durch Prinz Philipp] ‚Verapaz‘, d. h. ‚Wahrer Frieden‘ genannt“ (Eggen­
sperger, Die Dominikaner, 39).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

42

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Insbesondere sollten die Indios dort als freie Bürger behandelt werden. 
Um das Experiment vor den Eingriffen der Konquistadoren und Encomen­
deros zu schützen, wurde es bewusst geheim gehalten. Genau zu solchen 
Eingriffen kam es aber mit dessen Bekanntwerden ab 1540.60 Derweil hielt 
sich Las Casas am Hof in Spanien auf, wo er sich rechtlich für die Indios 
einsetzte, was 1542 zu den Leyes Nuevas führte. Diese wurden von Karl V. 
bestätigt und 1543 in überarbeiteter Version von Prinz Philipp von Spanien 
unterzeichnet. Auf Vorschlag Karls V. sollte Las Casas Bischof von Chiapa 
(Guatemala) werden. In Sevilla empfing er am 30. März 1544 die Bischofs­
weihe. Doch Las Casas blieb nicht lange in Chiapa: Kurz nach der Ankunft 
an seinem Bischofssitz 1545 widerrief Karl V. einige Bestimmungen der 
Leyes Nuevas, weshalb Las Casas bereits Anfang 1546 wieder nach Spanien 
zurückkehrte. 1550 verzichtete er endgültig auf das Bistum, da er die Resi­
denzpflicht nicht wahrnehmen konnte.61

Auf Betreiben Karls V., der die „Indiofrage“ endgültig geklärt haben 
wollte, kam es in den Jahren 1550/51 zur bekannten Auseinandersetzung 
zwischen Las Casas und Juan Gines Sepúlveda vor einer Junta, einer Jury 
aus anerkannten Theologen und Juristen jener Zeit. Im Disput von Valla­
dolid wurde über die Legitimität der Indiosklaverei gestritten, wobei Las 
Casas zugunsten der Indios und gegen das Encomiendasystem, sein Gegen­
disputant Sepúlveda für das bestehende System argumentierte. Letzterer 
sah durch die Lebensführung der Indios deren natürliche Inferiorität gege­
ben, während Las Casas auf der Grundlage derselben Autoritäten genau für 
das Gegenteil argumentierte.62

Von nun an blieb Las Casas in Spanien, wo er sich weiterhin für die 
Rechte der Indios einsetzte, seine bisherigen Schriften sammelte und veröf­
fentlichte und sich der Abfassung und Drucklegung neuer Schriften und 
Traktate widmete. Daneben unterstützte er unter anderem seinen Mitbru­
der Bartolomé Carranza de Marianda, der von der spanischen Inquisition 
aufgrund seines Katechismuskommentars des Protestantismus verdächtigt 
wurde, zudem habe er dem sterbenden Karl V. häretische Ideen mitgege­
ben. 1560 versuchte der mittlerweile 76-jährige Las Casas zu verhindern, 
dass die Encomiendas in Peru weitervererbt werden konnten. Bartolomé de 

60 Vgl. Eggensperger / Engel, Bartolomé de Las Casas, 88–94.
61 Siehe oben Anm. 42.
62 Vgl. die Zusammenfassung des Disputs von Valladolid in Huser, Vernunft und Herr­

schaft, 53–59.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

43

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Las Casas verstirbt am 18. Juli 1566 im Alter von 82 Jahren und wird im 
Dominikanerkonvent in Madrid beigesetzt.63

4.4 Bemerkungen zur Las-Casas-Rezeption

Die Figur des Bartolomé de Las Casas ist eine faszinierende. Kaum ein 
anderer Vertreter der spanischen Spätscholastik hat in den vergangenen 
Jahrhunderten ähnlich viele Literaten, Biographen und Künstler inspiriert 
wie er.64 Auch in der Wissenschaft existieren so viele Werke und Aufsätze 
zu ihm und seinem Wirken, dass sie kaum überschaut werden können. 
Dennoch soll hier ein kurzer Versuch gemacht werden, die Art und Wei­
se der Rezeption über die Jahrhunderte in groben Zügen nachzuzeich­
nen. Es werden drei Phasen der Rezeptionsgeschichte vorgeschlagen, die 
durch Veröffentlichungen der lascasasianischen65 Primärtexte abgesteckt 
werden66: Phase 1: Tod 1566 bis 19. Jahrhundert; Phase 2: 19. Jahrhundert 
bis zweite Hälfte 20. Jahrhundert; Phase 3: 1990 bis heute. Zum Schluss 
folgt eine Kurzdarstellung der Rezeption im deutschsprachigen Raum im 
20. Jahrhundert und eine Verortung der vorliegenden Untersuchung in 
dieser.

63 Siehe oben Anm. 42.
64 Vgl. auf Französisch Giroud, Nicole, Une mosaïque de Fr. Bartolomé de las Casas 

(1484–1566). Histoire de la réception dans l’histoire, la théologie, la société, l’art et 
la littérature, Fribourg 2002 (= Studia Friburgensia, Vol. 93) [372 S.]; auf Englisch 
Friede, Juan / Keen, Benjamin (Ed.), Bartolomé de Las Casas in history. Toward 
an Understanding of the man and his work, Illinois 1971 [632 S.]; Orique, David 
Thomas OP / Roldán-Figueroa, Rady (Ed.), The transatlantic Las Casas. Historical 
trajectories, indigenous cultures, scholastic thought, and reception in history, Lei­
den / Boston 2023 [523 S.]; auf Deutsch Langenhorst, Annegret, Die Entdeckung 
von Las Casas im 20. Jahrhundert – Streifzüge durch die Literatur, in: Dies. / Meier, 
Johannes (Hgg.), Bartolomé de Las Casas. Der Mann – das Werk – die Wirkung, 
Frankfurt 1992, 141–153.

65 Die in der Forschung häufig anzutreffende Bezeichnung „lascasianisch“ ist teilweise 
ideologisch aufgeladen und wird auch für Ideen verwendet, die nicht unmittelbar 
von Las Casas stammen. Daher wird in der vorliegenden Schrift das Adjektiv „lasca­
sasianisch“ statt „lascasianisch“ verwendet. Vgl. zum Wechsel von der Tatsachenebene 
auf die ideologische Ebene mittels der Zuschreibung „lascasianisch“ Gutiérrez, Gus­
tavo, Nachwort: Bartolomé de Las Casas und die Evangelisierung Lateinamerikas, in: 
Eggensperger / Engel, Bartolomé de las Casas, 122–134, 124–125.

66 Grundlage ist die ausführliche Inventarisierung der Ausgaben und Übersetzungen 
des lascasasianischen Schrifttums bis 1980 im spanischsprachigen Band von Pérez 
Fernández, Isacio, Inventario documentado de los escritos de Fray Bartolomé de Las 
Casas, Estudios monográfico vol. 1, Bayamon (Puerto Rico) 1981.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

44

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4.4.1 Phase 1: Tod 1566 bis 19. Jahrhundert

Die Rezeptionsgeschichte von Las Casas’ Ideen, Denken und Schriften ist 
fast durchgehend von politischen Interessen gesteuert. Bereits zu seinen 
Lebzeiten und in den kurz nach seinem Tod herausgegebenen Biographi­
en wird er ambivalent rezipiert und behandelt: Von seinen Feinden als 
tugendloser und geisteskranker Mensch charakterisiert, der lügt, habgie­
rig ist, egozentrisch nur die eigenen Interessen verfolgt und die aufrichti­
gen Bemühungen des spanischen Volkes und der spanischen Krone in 
den Schmutz zieht,67 wird er von seinen Freunden in Spanien geradezu 
zum Helden der Menschlichkeit und zum guten Gewissen Spaniens glorifi­
ziert.68 An dieser ambivalenten Darstellung und Rezeption änderte sich bis 
ins 20. Jahrhundert nicht viel. Je nach politischem Kontext und Interessen 
werden Las Casas und sein Denken anders dargestellt, werden andere Teile 
seines Werkes hervorgehoben und herausgegeben. So verkümmerten lange 
Zeit sowohl Las Casas als Person als auch seine Ideen und Schriften zu 
Instrumenten zweckgesteuerter Narrative.

In Spanien bedurfte es zur Veröffentlichung von Schriften über Angele­
genheiten in Westindien der Genehmigung durch den Indienrat, Zuwider­
handlungen wurden ab 1558 gar mit der Todesstrafe geahndet. Diese Ge­
nehmigung wurde für das hinterlassene Werk von Las Casas nicht erteilt. 
Seine Schriften, in denen er wiederholt über die Gräueltaten der Spanier in 
der Neuen Welt berichtete, galten für jene als Teil der Schwarzen Legende, 
einem propagandistisch aufgeladenen antispanischen und antikatholischen 
Geschichtsbild. 1660 wurde deswegen der „Ganz kurze Bericht über die 
Zerstörung Westindiens“ (fortan auch „Ganz kurzer Bericht“ genannt) in 
den spanischen Index der verbotenen Bücher aufgenommen, da er nichts 
anderes als eine „Beleidigung für Spanien“69 darstelle. So fanden lange Zeit 

67 Vgl. die anonyme „Denkschrift von Yucay (1571)“ (LC WA 3/2, 439–474): „Die Ursa­
che der Täuschung war allein Bartolomé de Las Casas“ (ebd., 440), daraus seien 
„Schäden“ gefolgt und würden noch weitere folgen, „wenn nicht erkannt wird, wie 
falsch die Meinung des Las Casas ist“ (ebd., 447).

68 Vgl. Giroud, Nicole, Une mosaïque, 39–62 („Amis et ennemies“). Zu den frühen und 
glorifizierenden Biographien aus den Federn seiner Mitbrüder des Dominikaneror­
dens vgl. ebd., 135–137 („Les Biographes Dominicains“).

69 So der Zensor der Inquisitionsbehörde von Aragón 1659, zit. n.: Enzensberger, 
Hans Magnus, Las Casas oder Ein Rückblick in die Zukunft, in: Las Casas, Bartolomé 
de, Kurzgefaßter Bericht von der Verwüstung der Westindischen Länder, nach der 
Übersetzung v. Dietrich Wilhelm Andreä (1790, Berlin), hg. v. Hans Magnus Enzens­
berger, Frankfurt 1966 (= Sammlung Insel, Bd. 23), 132–166, hier 136.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

45

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Teile seines Werkes ihren Veröffentlichungs- und Rezeptionsweg über die 
Gegner Spaniens, die ausgewählte Schriften teilweise in Übersetzung, teil­
weise im Original verbreiteten: 1571 wurde das „Traktat über die königliche 
Gewalt“ („De imperatoria vel regia potestate“; fortan auch „Regia Potestate“ 
genannt) im protestantischen Frankfurt zum ersten Mal herausgegeben, 
während im selben Jahr seine Gegner in Peru durch Veröffentlichung 
der „Denkschrift von Yucay“ mit der Demontage des lascasasianischen 
Erbes begannen. Besonders interessant war zu antispanischen und antika­
tholischen Zwecken aber vor allem das historische Werk von Las Casas, 
insbesondere der „Ganz kurze Bericht“, in dem detailliert und pittoresk die 
Gräueltaten der Konquistadoren beschrieben sind.70

„Die Gegner Spaniens [und der katholischen Kirche] in den verschie­
denen historischen Epochen – Holländer, Italiener und Franzosen im 
16. und 17. Jahrhundert, die kreolischen ‚Befreier‘ Lateinamerikas zu 
Beginn und die Vereinigten Staaten am Ende des 19. Jahrhunderts –, aber 
auch so unterschiedliche politische Bewegungen dieses Jahrhunderts wie 
die Nazis [und Sozialisten] einerseits und die Prediger des Antikolonia­
lismus andererseits halbierten das Werk Las Casas’ auf den Kürzesten 
Bericht über die Zerstörung Westindiens und instrumentalisierten es hem­
mungslos für die eigenen Zwecke“71,

fasst Mariano Delgado in der deutschen Werkauswahl einleitend die Re­
zeptionsgeschichte des lascasasianischen Werkes treffend zusammen. Noch 
heute ist der „Ganz kurze Bericht“ die weltweit wohl bekannteste seiner 
Schriften, es sei denn, man zählt das Schiffstagebuch des Kolumbus eben­

70 Zur Verbreitung, Übersetzung und Verzweckung des „Ganz kurzen Berichts“ vgl. 
allgemein Sievernich, Michael, Einleitung: Die Brevísima als Fürstenspiegel, in: 
LC WA 2, 27–62, hier 38–44. Zur antikatholischen Verwendung vgl. Bumas, E. Shas­
kan, The Cannibal Butcher Shop. Protestant Uses of las Casa’s Brevíssima relación in 
Europe and the American Colonies, in: Early American Literature Vol. 35/2 (2000), 
107–136. Noch 2012 liest beispielsweise Diego A. von Vacano das lascasasianische 
Werk bewusst durch die Linse des „Ganz Kurzen Berichts“ und kommt zu dem 
Schluss, Las Casas argumentiere hauptsächlich polemisch und sei überhaupt der 
Ursprung des rassischen Denkens in der Moderne (vgl. Von Vacano, Diego A., 
The Color of Citizenship. Race, Modernity and Latin American/Hispanic Political 
Thought, Oxford 2012, 26–55).

71 Delgado, Las Casas – Weg, Werk und Wirkung, 24. Vgl. zur Instrumentalisierung 
des „Ganz Kurzen Berichts“ durch die Nazis: Miller, Alfred (Hg.), Im Zeichen des 
Kreuzes. Die „Verwüstung Westindiens“, d. h. die Massenausrottung der süd- und 
mittel-amerikanischen Indianer nach der Denkschrift des Bartolomäus de Las Casas, 
Bischofs von Chiapa, von 1542, Leipzig 1936 (= Völkisches Erwachen, H. 6).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

46

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls zu seinen Schriften. 1800 waren nur 19 der lascasasianischen Schriften 
in der Originalsprache publiziert.72

4.4.2 Phase 2: 19. Jahrhundert bis zweite Hälfte des 20. Jahrhundert

Erst im 19. Jahrhundert wurden Las Casas’ Schriften allmählich auch in 
spanischer Sprache ediert: Eine Auswahl seiner kürzeren Schriften, darun­
ter auch „Regia Potestate“, wurde 1822 auf Spanisch (und Französisch) 
von Juan Antonio Llorente in Paris herausgegeben.73 In Spanien selber 
konnte eine grössere Auswahl erst in den 1870er-Jahren veröffentlicht wer­
den: Innerhalb kürzester Zeit publizierte der Madrider Verlag von Miguel 
Ginesta 1875–1876 in fünf Bänden die „Geschichte Westindiens“74, kurz 
darauf folgte 1879 als Doppelband von Antonio María Fabié eine Auswahl 
kürzerer Schriften75. Dieser Wandel in der Behandlung des Werkes des An­
walts der Indios in seinem Geburtsland nach knapp 300 Jahren blieb auch 
im deutschsprachigen Europa nicht ganz unbemerkt. Der Historiker Otto 
Waltz bemerkte 1905 zur spanischen Erstveröffentlichung der „Geschichte 
Westindiens“: „Erst in unseren Tagen siegte das wissenschaftliche Interesse 
über das vermeintliche nationale. […] Sie [die Veröffentlichung] hat der 
Sache Spaniens nicht geschadet, eher genützt. Denn Schlimmeres, als von 
der Habgier und Grausamkeit der Conquistadoren längst bekannt war, 
kam kaum zu Tage.“76 Ohnehin hatten sich zu diesem Zeitpunkt bereits 
Abschriften der „Geschichte Westindiens“ in der Welt verbreitet. Der Eng­
länder Sir Arthur Helps spricht in seinem vierbändigen Werk über die 
spanische Eroberung in Amerika Mitte des 19. Jahrhunderts von vier bis 

72 Vgl. Pérez Fernández, Inventario, 31–794.
73 Llorente, Juan Antonio (Hg.), Coleccion de Las Obras del venerable obispo de 

Chiapa, Don Bartolomé de Las Casas, Defensor de la libertad de los Americanos, 
2 Bde., Paris 1822; Ders. (Hg. u. Übers.), Œuvres de Don Barthélemi de Las Casas, 
Évêque de Chiapa, Défenseur de la liberté des naturels de l’Amérique, 2 Bde., Paris 
1822.

74 Las Casas, Fray Bartolomé de (Obispo de Chiapa), Historia de las Indias, hg. v. 
Fuensanta del Valle, Marqués de la / Sancho Rayón, José, 5 Bde., Madrid 1875–1876.

75 Fabié, Antonio María (Hg.), Vida y escritos de Don Fray Bartolomé de La Casas, 
Obispo de Chiapa, 2 Bde., Madrid 1879.

76 Waltz, Otto, Fr. Bartolomé de las Casas. Eine historische Skizze, Bonn 1905, 28–29. 
Zu Waltz vgl. Drüll, Dagmar, Heidelberger Gelehrtenlexikon 1803–1932, mit einem 
Vorwort v. Bernhard Eitel und Eike Wolgast, 2. Aufl., Wiesbaden 2019, 861–862.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

47

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


fünf Abschriften.77 30 Jahre nach der Veröffentlichung der fünf Bände in 
Spanien brachte der Historiker Manuel Serrano y Sanz im ersten Band 
der „Historiadores de Indias“ die „Apologética historia de las Indias“ zum 
Abdruck.78

Nach diesen Ausgaben wurde es rund um die Veröffentlichung lascasa­
sianischer Schriften und Traktate in Spanien wieder still. Die Spuren der 
spanischsprachigen Ausgaben führten nun über süd- und mittelamerikani­
sches Festland: In Argentinien konnte 1924 die Traktatensammlung von 
1552/53 herausgegeben werden79, in den 1950er-Jahren erfolgte in Mexiko 
die Veröffentlichung der „Geschichte Westindiens“80. 1957 bis 1958 erschie­
nen in Madrid in fünf Bänden die „Obras Escogidos“, die im Wesentlichen 
aber ein Wiederabdruck der bereits publizierten Werke waren.81 Zwischen 
1800 und 1960 wurden 60 Schriften neu in der Originalsprache veröffent­
licht.82

4.4.3 Phase 3: Ende des 20. Jahrhunderts bis heute

Erst elf Jahre nach dem Ende der katholisch-nationalkonservativen Fran­
codiktatur in Spanien wurde ab 1988 das lascasasianische Gesamtwerk in 
einer 15-bändigen Gesamtausgabe Stück für Stück systematisch in Spanisch 
und Latein veröffentlicht, darunter teilweise Schriften, die bis anhin als 
verloren gegolten hatten.83 Mit der Herausgabe sämtlicher Schriften wurde 

77 Vgl. Helps, Arthur, The Spanish Conquest in America, and its relation to the history 
of slavery and to the government of Colonies, 4 Bde., London 1855–1861, hier Bd. 1, 
London 1855, 10, Anm. *.

78 Serrano y Sanz, Manuel, Historiadores de Indias. Tomo 1: Apologética Historia de 
las Indias de Fr. Bartolomé de Las Casas, Madrid 1909 (= Nueva Biblioteca de Autores 
Españoles, Bd. 13).

79 Las Casas, Bartolomé de, Colección de Tratados 1552–1553, con advertencia de 
Emilio Ravignani, Buenos Aires 1924 (= Biblioteca Argentina de Libros Raros Ameri­
canos, Bd. 3).

80 Las Casas, Bartolomé de, Historia de las Indias, 3 Bde., hg. v. Augustín Millares Carlo 
und Lewis Hanke, Mexico City 1951.

81 Las Casas, Bartolomé de, Obras escogidas, ed. Juan Pérez de Tudela, 5 Bde., Madrid 
1957–1958 (= Biblioteca de Autores Españolas (continuación), Bde. 95, 96, 105, 106, 
110).

82 Vgl. Pérez Fernández, Inventario, 31–794.
83 Las Casas, Obras completas. In der Bestandsaufnahme von Isacio Pérez Fernández 

1981 waren von 331 erfassten Schriften bis dahin 219 nicht veröffentlicht, 181 wurden 
als verloren gelistet (vgl. Pérez Fernández, Inventario, 31–794).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

48

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


es allmählich möglich, ein entzerrtes Gesamtbild des Denkens von Las 
Casas zu zeichnen. Las Casas gewann an Popularität, und zunehmend fand 
neben seiner historischen Relevanz sein rechts- und staatsphilosophisches 
Denken Beachtung. Jede Veröffentlichung bisher nicht zugänglicher Schrif­
ten rief neue Auseinandersetzungen mit ihm hervor und trug ein neues 
Mosaiksteinchen zum Gesamtbild von Las Casas und seinem Denken bei.84 

In den nachfolgenden Ausführungen werden, wenn die Entfernung vom 
Primärtext notwendig wird, deswegen hauptsächlich deutsche Rezipienten 
berücksichtigt, die sich bis in die zweite Hälfte des 20. Jahrhunderts eben­
falls vor allem auf den „Ganz kurzen Bericht über die Zerstörung Westindi­
ens“ stützten. Die Las-Casas-Rezeption im deutschsprachigen Raum in der 
zweiten und dritten Phase verdient deswegen spezielle Aufmerksamkeit.

4.4.4 Die Rezeption in der zweiten und dritten Phase (ab 1800) im 
deutschsprachigen Raum und Verortung der Untersuchung

In der als zweiten Phase vorgeschlagenen Zeit war auch im deutschspra­
chigen Raum die Las-Casas-Rezeption zweckgesteuert und basierte haupt­
sächlich auf den Veröffentlichungen seiner Primärliteratur, insbesondere 
auf dem „Ganz kurzen Bericht“: Nachdem bereits die Nationalsozialisten 
(1936)85 und die Kommunisten eine übersetzte Fassung des „Ganz kurzen 
Berichts“ für ihre jeweiligen Zwecke verwendet hatten, wurde der Bericht 
1966 auch in der demokratischen BRD erneut auf Deutsch herausgegeben, 
begleitet von einem Vergleich mit dem damaligen Vietnamkrieg der USA.86 

Aufschlussreich für die jeweiligen Verhältnisse sind die verwendeten Quel­
lentexte: Während der neuen nationalsozialistischen Übersetzung das latei­

84 Vgl. die kurzgefasste Aufzählung der bedeutendsten Las-Casas-Forscher im spani­
schen, englischen, französischen, deutschen, italienischen und japanischen Sprach­
raum im 20. Jahrhundert in Delgado, Las Casas – Weg, Werk und Wirkung, 24.

85 Vgl. Miller, Im Zeichen des Kreuzes. Schon im Inhaltsverzeichnis kommt der anti­
katholische Zweck zum Vorschein: Nach dem Vorwort und der Einleitung folgt das 
Kapitel „Der römische Geist, die Grundlage des amerikanischen Massenmordes“, 
und die „Verwüstung Westindiens“ wird abgeschlossen durch das Kapitel „Las Casas 
letzter Kampf. (Der Sieg des römischen Geistes)“.

86 Las Casas, Bartolomé de, Kurzgefaßter Bericht von der Verwüstung der Westindi­
schen Länder, nach der Übers. v. Dietrich Wilhelm Andreä (1790, Berlin), hg. v. Hans 
Magnus Enzensberger, Frankfurt 1966 (= Sammlung Insel, Bd. 23). Die Übersetzung 
erschien zuerst unter dem Titel „Die Verheerung Westindiens. Beschrieben vom 
Bischof Bartolomäus de las Casas“, übers. v. Dietrich Wilhelm Andreä, Berlin 1790, im 
Christian Friedrich Himburg Verlag.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

49

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nische Manuskript von Frankfurt 1598 zugrunde gelegt wurde87, übersetz­
ten die Kommunisten der DDR aus einer tschechischen Übersetzung der 
lateinischen Fassung aus Heidelberg (1664)88. Die neue Fassung in der BRD 
wiederum ist nicht eine neue Übersetzung, sondern ein Wiederabdruck der 
deutschen Übersetzung aus Berlin (1790). Dies zeigt zum einen, dass auch 
im deutschen Sprachraum des 20. Jahrhunderts Las Casas noch zweckge­
steuert verwendet wurde, und zum anderen, welche Bedeutung dem „Ganz 
kurzen Bericht“ zugemessen wurde.

Im Laufe der zweiten Rezeptionsphase erschienen drei Las-Casas-Bio­
graphien in deutscher Sprache: 1879 von Reinhold Baumstark, 1905 von 
Otto Waltz und 1968 von Benno Biermann. Vor allem die Biographie von 
Baumstark ist aber, wie die Las-Casas-Rezeption im Allgemeinen, noch 
stark von Verzweckungen geprägt: Der zum Katholizismus konvertierte 
Baumstark schreibt seine Las-Casas-Biographie hauptsächlich zur Verteidi­
gung der katholischen Kirche und ist damit auch ein lebendiges Zeugnis 
für die konfessionellen Auseinandersetzungen in der Kulturkampfzeit.89 

Baumstark verfasste seine Biographie noch ohne Kenntnis davon, dass 
mittlerweile auch die „Geschichte Westindiens“ veröffentlicht worden war. 
Mit dieser arbeitete erst der bereits zitierte Historiker Otto Waltz, der in 

87 Vgl. Miller, Alfred, Vorwort, in: Ders., Im Zeichen des Kreuzes, 5–7.
88 Gel, Frantisek (Hg.), Las Casas. Leben und Werk, mit Anm. und einer Lebensbe­

schreibung versehen v. Frantisek Gel und einem Nachwort von J. Plojhar, übers. aus 
dem Tschechischen v. Gerhard Feigel Thomas, Leipzig 1958 (Prag 1954). Von der 
vom tschechischen Übersetzer verwendeten lateinischen Ausgabe (Edition Guilelmi­
ni [Wilhelm] Walter, Heidelberg 1664) existiert ebenfalls in Heidelberg eine deutsche 
Übersetzung aus dem Jahr 1665, wohl vom selben Drucker, wie sich aus dem Vorwort 
schliessen lässt. Die Tatsache, dass die Übersetzer der DDR, statt auf diese deut­
sche Version zurückzugreifen, die tschechische Übersetzung heranzogen, lässt darauf 
schliessen, dass in der DDR die Heidelberger Ausgaben entweder nicht bekannt oder 
nicht zugänglich oder beides waren. Beim Drucker der Heidelberger Ausgaben han­
delt es sich wahrscheinlich um Wilhelm Walter, den Bruder des Universitätsdruckers 
Aegidius Walter; vgl. Reske, Christoph, Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts 
im deutschen Sprachgebiet. Auf der Grundlage des gleichnamigen Werkes von Josef 
Benzing, 2., überarb. und erw. Aufl., Wiesbaden 2015 (= Beiträge zum Buch- und 
Bibliothekswesen, Bd. 51), 392.

89 Vgl. Baumstark, Reinhold, Bartholomäus de las Casas. Bischof von Chiapa, Freiburg 
1879 (= Sammlung historischer Bildnisse, 4. Serie, Bd. 7), 191–194. Baumstark fasst 
am Schluss zusammen: „1. Die katholische Kirche trägt keine Schuld […]. 2. Wenn 
einzelne Diener der Kirche sich dem politischen System der Eroberer beugten, so 
thaten sie es gegen den Geist und Willen der Kirche. 3. Die wahren Vertreter des 
kirchlichen Gedankens, des Christenthums und damit zugleich der Menschlichkeit 
im spanischen Amerika waren die Dominikaner“ (ebd., 194).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

50

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seinem als Büchlein herausgegebenen Vortrag in der Idee „der Unveräus­
serlichkeit der Freiheit“90 eine Verbindung zwischen Rousseau und Las 
Casas sah.91 Der dritte deutsche Biograph, der Missionswissenschaftler und 
Theologe Benno Biermann,92 nahm in der deutschsprachigen Las-Casas-
Forschung für die dritte Phase die Rolle des Pioniers ein. Es waren vor 
allem Theologen und Schriftsteller, die sich vertieft für Las Casas interes­
sierten.93

In der dritten Phase setzte in den 1990er- bis 2010er-Jahren auch im 
deutschsprachigen Raum gewissermassen eine wissenschaftliche Las-Ca­
sas-Blüte ein. Dies mag mitunter auch am 500-Jahr-Jubiläum von Kolum­
bus’ Ankunft auf Guanahani gelegen haben, an die im Jubiläumsjahr 
1992 zahlreiche Feierlichkeiten und Publikationen erinnerten.94 Dank einer 
deutschsprachigen Textauswahl, die eine Gruppe von Las-Casas-Forschern 
rund um den Freiburger (CH) Professor Mariano Delgado in vier Bän­
den bis 1997 erarbeitete, wurden neben dem „Ganz kurzen Bericht“ die 
lascasasianischen Schriften auch Personen zugänglich, die nur marginale 
Spanisch- und/oder Lateinkenntnisse besitzen. Gemeinsam mit den spa­
nisch/lateinischen „Obras Completas“ bildet die Werkauswahl seither die 
Grundlage auch der rechtsphilosophischen Las-Casas-Forschung im deut­
schen Sprachraum.

Parallel zur Erkenntnis, dass die Schule von Salamanca und die spani­
schen Klassiker des Naturrechts eine Scharnierfunktion für die geistige Ent­
wicklung der modernen Gesellschaft einnahmen, wurde auch Las Casas 
in der Forschung vermehrt als Rechtskundiger beider Rechte und als Vor­
denker der modernen Menschen- und Völkerrechtskonzeption gelesen.95 

90 Vgl. Waltz, Fr. Bartolomé de las Casas, 5.
91 Vgl. ebd., 5–8.
92 Vgl. Biermann, Benno, Las Casas und seine Sendung. Das Evangelium und die Rech­

te des Menschen, Mainz 1968 (= Walberberger Studien der Albertus-Magnus-Akade­
mie: Theologische Reihe, Bd. 5). Biermann gab zudem einige kleinere Schriften von 
Las Casas heraus.

93 Vgl. Langenhorst, Annegreth, Zwischen Typos und Ideal – Zur Neuentdeckung von 
Las Casas in Literatur und Theologie der Gegenwart, in: LC WA 3/2, 13–28; sowie 
die französischsprachige Monographie von Giroud, Une mosaïque. Innerhalb des 
theologischen Diskurses wurde Las Casas vor allem im Rahmen der Theologie der 
Befreiung behandelt.

94 So die Vermutung von Grunert, Frank / Seelmann, Kurt, Vorwort, in: Dies. (Hgg.), 
Die Ordnung der Praxis, ix–x.

95 Vgl. die Beiträge im Sammelband ebd., v. a. den Beitrag Hafner, Felix / Loretan, 
Adrian / Spenlé, Christoph, Naturrecht und Menschenrecht. Der Beitrag der Spani­
schen Spätscholastik zur Entwicklung der Menschenrechte, in: ebd., 123–153.

4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung

51

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So fand er zunehmend Eingang in Handbücher der Geschichte der Rechts­
philosophie und der Politikwissenschaft: Ernst-Wolfgang Böckenförde etwa 
widmete ihm in seiner „Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie“ 
(2002, 2006) genauso ein eigenes Kapitel wie der Politikwissenschaftler 
Henning Ottmann in seiner mehrbändigen „Geschichte des politischen 
Denkens“ (2001–2012).96 Neben etlichen Aufsätzen und Artikeln in Sam­
melbänden sind verschiedene Monographien erschienen, die Las Casas 
primär als Rechtsgelehrten und Rechtsphilosophen lesen. Seine rechts- 
und herrschaftsphilosophischen Überlegungen und Argumente wurden 
vor allem in den 2000er-Jahren zu einem beliebten Dissertationsthema 
im deutschsprachigen Raum.97 Diese Monographien vertieften, genauso 
wie die meisten Artikel mit ihrem Fokus auf einzelne Abschnitte des Ge­
samtwerks oder mit der Fokussierung auf ein einzelnes Rechtsgebiet, die 
Auseinandersetzung mit und das Wissen um das rechts- und politikphilo­
sophische Denken von Las Casas. Die vorliegende Schrift muss aufgrund 
des Gesamtforschungsdesigns anders vorgehen und hat das Gesamtwerk 
mit einer Fokussierung auf die Rechts- und Herrschaftskonzeption im 
Allgemeinen in den Blick zu nehmen. In diesem Sinne füllt der folgen­
de Satz eine Forschungslücke zu Las Casas im deutschsprachigen Raum. 
Selbstverständlich sind damit einhergehend Abstriche in der Darstellung 
verbunden. Der lesenden Person wird insbesondere auffallen, dass die wohl 
bekanntesten Werke von Las Casas – der „Ganz kurze Bericht“ und die 
„Geschichte Westindiens“ – nur am Rande in Erscheinung treten. Dies liegt 
daran, dass sie im Vergleich mit seinen anderen Schriften hauptsächlich 
historischer Natur sind, während die vorliegende Arbeit die Rechts- und 
Herrschaftsphilosophie von Las Casas zu erfassen sucht.

96 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 366–378; Ottmann, Henning, Geschichte des poli­
tischen Denkens. Bd. 3.1: Die Neuzeit. Von Machiavelli bis zu den großen Revolutio­
nen, Stuttgart 2006, 113–118.

97 Etwa: Gillner, Matthias, Bartolomé de Las Casas und die Eroberung des indiani­
schen Kontinents. Das friedensethische Profil eines weltgeschichtlichen Umbruchs 
aus der Perspektive eines Anwalts der Unterdrückten, Stuttgart 1997 (= Theologie und 
Frieden, Bd. 12); Eggensperger, Thomas, Der Einfluss des Thomas von Aquin auf 
das politische Denken des Bartolomé de Las Casas im Traktat „De imperatoria vel 
regia potestate“. Eine theologisch-politische Theorie zwischen Mittelalter und Neu­
zeit, Münster 2001 (= Philosophie, Bd. 42); Bordat, Gerechtigkeit und Wohlwollen; 
Huser, Vernunft und Herrschaft.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

52

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Herrschaft

Die Untersuchung nähert sich zuerst im Allgemeinen dem Herrschaftsbe­
griff von Las Casas an. Dazu wird zuerst überprüft, was Las Casas im 
Allgemeinen meint, wenn er von Herrschaft spricht, und inwiefern er 
unterschiedliche Herrschaftstypen unterscheidet. Ausgehend von diesen 
Überlegungen wird geklärt, worin in der lascasasianischen Sichtweise der 
Ursprung einer Herrschaft liegt. Schliesslich wird danach gefragt, weshalb 
überhaupt Herrschaft existiert. Was ist der Zweck von Herrschaft, und 
weshalb errichtet der Mensch Herrschaften?

5.1 Herrschaft und Eigentum

Wie andere Vertreter der spanischen Klassiker des Naturrechts betrachtet 
auch Las Casas Herrschaft (dominium) aus zwei Perspektiven, die beide aus 
dem römischen Recht stammen: Herrschaft des Menschen über Dinge im 
Sinne des Eigentums (dominium rerum) und Herrschaft eines Menschen 
über Menschen als Folge der Überlegenheit des Herrschers über seine 
Subjekte (dominium jurisdictionis). Die beiden Formen von Herrschaft ver­
schmelzen in ihrer Realisierung verschiedentlich miteinander. Der Tübin­
ger Theologe Konrad Summenhart, in Auseinandersetzung mit dem Vitoria 
seine grundlegenden Ansichten ausformen konnte, befand sogar, Recht und 
Eigentum seien ein und dasselbe.98

5.1.1 Herrschaft des Menschen über Dinge (dominium)

Im ersten Prinzip des Traktates über „Einige Rechtsprinzipien zur Behand­
lung der westindischen Frage“ (fortan auch: „Principia Quaedam“ und 
„Rechtsprinzipien“ genannt) definiert Las Casas Herrschaft (dominium) 
zunächst als Besitzen. Er stellt fest, dass der Mensch im Allgemeinen befugt 
sei, die unter ihm stehenden Dinge seiner Umwelt in Besitz zu nehmen. Es 
stehe dem Menschen zu, die nicht-menschliche Natur zu seinen Gunsten zu 
nutzen und über sie zu verfügen. Im ersten Prinzip schreibt er:

98 Vgl. Fitzmaurice, Andrew, Sovereignty, Property and Empire. 1500–2000, Cam­
bridge 2014, 40–51 („The School of Salamanca“); Tierney, Brian, The Idea of Natural 
Rights. Studies on Natural Rights, Natural Law, and Church Law 1150–1625, Cam­
bridge 1997 (= Emory University Studies in Law and Religion, Vol. 5), 255–272.

5 Herrschaft

53

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Die Herrschaft über die Dinge, die niedriger als der Mensch sind, 
kommt allen Menschen auf der Welt, ohne daß irgendeiner – sei er 
gläubig oder ungläubig – ausgeschlossen ist, allgemein aufgrund der gött­
lichen Gerechtigkeit und Anordnung zu, im besonderen aber aufgrund 
des Natur- und Völkerrechts.“99

Herrschaft als Eigentum eines Menschen über Dinge ist als teleologisch 
gerichtet zu verstehen und begründet: Sowohl aus dem göttlichen Recht, 
d. h. den biblischen Schöpfungsberichten und weiteren Stellen des Alten 
Testaments,100 als auch aus der naturrechtlichen Tradition leitet Las Casas 
ab, dass „Gott bei der Erschaffung aller Dinge einem jeden Ding“101 etwas 
zugeteilt habe. Alles Geschaffene ist auf etwas hingeordnet und hat folglich 
etwas, das auf sich als Geschaffenes hingeordnet ist. Zweck dieser Zuord­
nung ist es, das Geschaffene „zu vervollkommenen“102. Deswegen gebühre 
„all jenes, was einer Sache zugeordnet ist, ihr von Rechts wegen“103 auch, 
denn ohne dieses bleibt das andere Geschaffene unvollkommen. In Bezug 
auf die Zuordnung der nicht-menschlichen Natur auf den Menschen hin 
resümiert Las Casas mit Aristoteles: „In einer bestimmten Art sind wir 
das Ziel aller Dinge und nutzen gleichsam für uns alles, was ist.“104 Die 
nicht-menschlichen Dinge der göttlichen Schöpfung sind auf den Nutzen 
des Menschen hingeordnet:

„Und weil aufgrund der göttlichen Vorsehung in der natürlichen Ord­
nung alle unter dem Menschen stehenden Dinge auf den Nutzen des 
Menschen hingeordnet sind, ist es folgerichtig, daß der Mensch die 

99 LC WA 3/1, 41 = LC OC 10, 550: Dominium rerum homine inferiorum competit 
omnibus hominibus de mundo, nullo excluso, fideli vel infideli, ex divina iustitia et 
ordinatione in communi, in particulari vero ex iure naturali et gentium.

100 Las Casas nennt hier zur Begründung u. a. Gen 1,26 + 28 (Gen 1,26: „Lasst uns 
Menschen machen als unser Bild, uns ähnlich! Sie sollen walten über die Fische des 
Meeres, über die Vögel des Himmels, über das Vieh, über die ganze Erde und über 
alle Kriechtiere, die auf der Erde kriechen“) und Ps 115,16 („Der Himmel ist Himmel 
des Herrn, die Erde aber gab er den Menschen“).

101 LC WA 3/1, 41 = LC OC 10, 550: Deus in prima rerum omnium creatione tribuit 
unicuique rei et ordinavit ad illam secundum rationem sue nature et conditionis [...].

102 LC WA 3/1, 41 = LC OC 10, 550: constituunt ipsam vel ad illius perfectionem [...].
103 LC WA 3/1, 42 = LC OC 10, 550: quo fit ut de iustitia debeatur unicuique rei et suum 

esse dicatur omne illud quod ad ipsam ordinatur.
104 LC WA 3/1, 42 = LC OC 10, 552: nos sumus finis quodammodo omnium et utimur 

tanquam propter nos omnibus que sunt. Las Casas bezieht sich hier auf die Nikoma­
chische Ethik II,2: 1103b–1105a.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

54

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


natürliche Herrschaft über diese behauptet und innehat und sie dem 
Menschen der göttlichen Gerechtigkeit gemäß gebühren.“105

Mit der Aussage, dass der Mensch berechtigt sei, „über die Dinge, die 
niedriger als der Mensch sind“106, zu verfügen, deutet Las Casas ein mehr­
stufiges Herrschafts- und Eigentumsverständnis an. Es wird impliziert, dass 
es Dinge gibt, die niedriger als der Mensch sind, aber auch, dass es Dinge 
gibt, die höher als der Mensch sind. In der Begründung der ersten Folge­
rung aus diesem ersten Prinzip im Traktat „Principia Quaedam“ konkreti­
siert Las Casas, worin diese Unterscheidung des Menschen gegenüber der 
nicht-menschlichen Natur besteht: Gott habe „für jedes vernunftbegabte 
Geschöpf ohne Unterschied und allen Völkern zum Dienst die anderen Ge­
schöpfe, die niedriger als der Mensch sind, geschaffen“107. Der Mensch wird 
hier gleichgesetzt mit „vernunftbegabt“.108 Gleichsam wird im selben Atem­
zug betont, dass die nicht-menschlichen Dinge nicht vernunftbegabt seien: 
„Die anderen Geschöpfe“109 seien deswegen „niedriger als der Mensch“110. 
Las Casas betont wiederholt, dass diese Vernunftbegabung dem Menschen 
qua seines Menschseins zukomme und es folglich keine Rolle spiele, welche 
Glaubensüberzeugungen der einzelne Mensch habe. Deswegen folgert er: 
„[Auch] [b]ei den Ungläubigen gibt es gerechterweise eine Herrschaft über 
die Dinge.“111 Denn da alle Menschen grundsätzlich vernunftbegabt seien, 
hatte von Beginn an jeder Mensch dieselben Befugnisse, „sich jener Sache 
nach seinem Belieben“112 zu bemächtigen.

Falls das Einzelindividuum bereits „in Gemeinschaft mit anderen leb­
te“113, gestaltet sich die Herrschaftserrichtung als Prozess der Inbesitznahme 

105 LC WA 3/1, 42 = LC OC 10, 550–552: Et quia ex divina providentia omnia inferiora 
homine naturali ordine in hominis usum ordinantur, consequens ut homo naturale 
dominium super ea obtineat et habeat, et secundum divinam iustitiam homini debe­
antur.

106 LC WA 3/1, 41.
107 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: quia indifferenter pro omni rationali creatura et in 

ministerium cunctis gentibus fecit Deus alias creaturas homine inferiores (ut patet ex 
dictis) [...].

108 Vgl. dazu auch LC WA 2, 376–377.
109 LC WA 3/1, 43.
110 LC WA 3/1, 43.
111 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: apud infideles iuste esse rerum dominia.
112 LC WA 3/1, 42 = LC OC 10, 552: vel quod occupasset illam pro libito suo, si solus 

erat, vel ex communi condicto sive placito, si iam in societate cum aliis erat, vidilicet, 
ut tales res deinceps haberet proprias.

113 LC WA 3/1, 42.

5 Herrschaft

55

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und eines anschliessenden Verfügens über die nicht-menschlichen Dinge 
allerdings etwas komplizierter. In diesem Falle bedürfe es, so Las Casas, 
„einer Übereinkunft oder eines gemeinsamen Beschlusses“114 der Gemein­
schaft. Egal ob derjenige, der Herr über ein Ding werden möchte, alleine 
oder in Gemeinschaft lebt, kommt eine Herrschaft zunächst als Prozess 
der Inbesitznahme des Nicht-Menschlichen durch den Menschen zustande. 
Am Ende dieses Vorgangs ist ein Ding, das auf den Menschen zu seiner 
Vervollkommnung zugeordnet ist, Eigentum des Menschen.

Wenn die nicht-menschlichen Dinge auf den Menschen zu dessen Nut­
zen hingeordnet sind und der Mensch – egal ob es sich um einen Einzel­
menschen oder eine Gemeinschaft handelt – zu seiner Vervollkommnung 
dieser Zuordnung bedarf, bedeutet dies in der Folge allerdings auch: „Wo 
Menschen sind, gibt es Herrschaft.“115

Aus der Ansicht, dass gemäss göttlichem und natürlichem Recht jeder 
Mensch als Herrscher über Besitzer von nicht-menschlichen Dingen wer­
den kann, folgert Las Casas, dass auch niemand jemand anderem etwas 
streitig machen dürfe, das gemäss diesem Prinzip rechtmässig in Besitz 
genommen wurde. Die göttliche Gerechtigkeit zu wahren und zu bewah­
ren sei Aufgabe der menschlichen Gerechtigkeit. Zur Unterstützung in 
dieser Aufgabe sei das Völkerrecht da. Dieses „hilft zu unterscheiden, daß 
Herrschaft in dieser Welt immer zugeteilte und verteilte Herrschaft ist. Es 
gibt nicht eine einzige Herrschaft, sondern immer eine Pluralität von Herr­
schaften.“116 Zur Bewahrung (conservatio) dieser Herrschaftsverhältnisse 
als geschichtete Hierarchie – jedes geschaffene Ding steht zeitgleich über 
und unter einem anderen Geschaffenen – ist jeder Mensch aufgerufen. 
Deswegen darf der Besitz eines anderen diesem auch nicht weggenommen 
werden. Dies würde einen Verstoss gegen die göttliche Ordnungsidee, das 
Naturrecht und das Völkerrecht bedeuten. In solchen Fällen unterscheidet 
Las Casas zwischen Diebstahl und offenem Verstoss. Der offene Verstoss 
läuft gewaltsam ab: „[…] dann begeht er [der Mensch] einen Raub, der 
Gewalt und Zwang einschließt“117. Wenn ohne Gewalt das rechtmässige Ei­
gentum eines anderen übernommen wird, spricht Las Casas von Diebstahl. 
Beides ist ihm zufolge zu verwerfen, denn es widerspricht dem Eigentums­

114 LC WA 3/1, 42.
115 Brieskorn, Norbert, Einleitung: Las Casas’ fundamentale Rechtsprinzipien, in: 

LC WA 3/1, 35–40, hier 37.
116 Ebd.
117 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: si vero aperte et violenter, committit rapinam, que 

quandam violentiam et coactionem importat [...].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

56

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


prinzip der göttlichen Gerechtigkeit durch menschliche Gerechtigkeit und 
der Pflicht, zur Bewahrung derselben beizutragen. Durch offenen Verstoss 
oder Diebstahl einer rechtmässig angeeigneten Sache wird eine Einzelherr­
schaft zu Fall gebracht (da in diesem Falle der Herr wechselt). In der 
zweiten Folgerung schreibt der Dominikaner:

„Keiner Person, weder einer Privat- noch einer öffentlichen Person, ist 
es erlaubt in irgendeiner Weise ohne legitimen Grund irgendeinem Men­
schen […] gegen seinen Willen etwas wegzunehmen, nachdem er schon 
Herr darüber geworden ist.“118

5.1.2 Herrschaft von Menschen über Menschen (officium)

Die nicht vernunftbegabte Schöpfung ist der vernunftbegabten Schöpfung, 
also dem Menschen, zugeordnet. Sie darf, kann und muss deswegen vom 
Menschen in Besitz genommen werden. In der Schrift „Regia Potestate“ 
zeigt Las Casas im ersten Prinzip mit Thomas von Aquin, dass „die ver­
nunftbegabte Natur an sich nicht auf etwas anderes als Ziel hingeordnet 
ist, so auch nicht ein Mensch auf einen anderen Menschen.“119 Wie kann 
es also sein, dass Menschen über Menschen herrschen, wenn sie – anders 
als die nicht-menschlichen Dinge – nicht auf einen anderen Menschen 
hingeordnet sind?

„Die Herrschaft eines Menschen über andere Menschen, wie sie die 
Aufgabe des Beratens und Leitens (officium consulendi et dirigendi), die 
man anders Jurisdiktion nennt, einschließt, stammt vom Natur- und 
Völkerrecht.“120

Herrschaft eines Menschen über Menschen scheint für Las Casas eben­
so naturgegeben notwendig zu sein wie die Herrschaft des Menschen 

118 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: non licet cuicumque private persone quoquomodo, 
nec publice, absque legitima causa, tollere rem suam alicui homini fideli vel infideli 
invito, postquam iam effectus est dominus.

119 LC WA 3/2, 197 = LC OC 12, 34: natura ‚rationalis, quantum est de se, non ordinatur 
ut ad finem ad alium, ut homo ad hominem.‘ Las Casas zitiert hier: Thomas 
v. Aquin, Super Sent., lib. 2 d. 44 q. 1 a. 3 co., lateinisch und englisch, Opera Omnia, 
herausgegeben vom Aquinas Institute, online: https://aquinas.cc/la/en/~Sent.II.D4
4.Q1.A3.SC [24.06.2024].

120 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: Dominium unius hominis super alios homines 
prout importat officium consulendi et dirigendi, quod alias est iurisdictio, est de iure 
naturali et gentium.

5 Herrschaft

57

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://aquinas.cc/la/en/~Sent.II.D44.Q1.A3.SC
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://aquinas.cc/la/en/~Sent.II.D44.Q1.A3.SC


über Dinge. So wie die Herrschaft des Menschen über Dinge natur- und 
völkerrechtlich fundiert wird, sieht Las Casas auch die Herrschaft eines 
Menschen über Menschen zum einen naturrechtlich, zum anderen völker­
rechtlich zugrunde gelegt. Damit führt er in „Principia quaedam“ auch die 
Unterscheidung zwischen Natur- und Völkerrecht ein. Von Natur aus ist 
der Mensch als soziales Wesen zu verstehen, woraus sich die Notwendigkeit 
und das Bedürfnis des Leitungsamtes und der sozialen Ordnung ergibt. 
„Das Völkerrecht hingegen regelt die Einrichtung des Leitungsamtes.“121 Für 
Las Casas ist „klar, daß die Herrschaft des Menschen über den Menschen 
eingeführt oder abgeleitet wurde vom Naturrecht [A] und daß sie vervoll­
kommnet oder bekräftigt oder auch zur Wirklichkeit gebracht wurde durch 
das Völkerrecht [B].“122

(A) Ableitung aus dem Naturrecht

Mit Rückgriff auf die politische Anthropologie des Aristoteles,123 nach wel­
cher der „Mensch allein nicht ausreicht für all das, was zum menschlichen 
Leben notwendig ist“124, geht Las Casas davon aus, dass der Mensch als 
soziales Wesen zu verstehen ist. Der einzelne Mensch ist als geschaffenes 
Wesen ergänzungsbedürftig. Diese Ergänzung findet er nur in der Gemein­
schaft mit anderen Menschen, weshalb der Mensch darum bemüht ist, eine 
solche zu bilden und aufrechtzuerhalten. Wie die nicht-menschlichen Din­

121 Huser, Vernunft und Herrschaft, 75.
122 LC WA 3/1, 45 = LC OC 10, 558: Et sic patet quod dominium hominis super 

hominem fuit inductum seu inclinatum a iure naturali, et perfectum seu etiam confir­
matum sive in actu positum de iure gentium.

123 Las Casas zitiert an dieser Stelle in „Principia Quaedam“ Aristoteles ungenau; die 
Herausgeber der Gesamtausgabe mutmassen, dass er eventuell aus dem Gedächtnis 
heraus zitiert (vgl. LC OC 10, 554, Anm. 16 von Ramón Hernández). Diese Unge­
nauigkeit in der Zitation begegnet dem Leser mehrfach im Gesamtwerk von Las 
Casas, wie Brian Tierney mit Luciano Pereña (Estudio preliminar, in: De regia 
potestate, ed. ders. et al., Madrid 1969, CXLVIII) anmerkt: „Las Casas, he [Luciano 
Pereña] noted, often quoted his authorities at second-hand […]; at times he cited 
sources imprecisely; and sometimes he used texts in a way contrary to their original 
meaning“ (Tierney, The Idea of Natural Rights, 280). Zur politischen Anthropolo­
gie des Aristoteles vgl. einführend den kurzen Kommentar von Höffe, Otfried, 
Aristoteles’ Politische Anthropologie, in: Ders. (Hg.), Aristoteles: Politik, 2., bearb. 
Aufl., Berlin 2011 (= Klassiker auslegen, Bd. 23), 15–27.

124 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554–556: Sed naturale est homini quod sit animal 
sociale, quod ex hoc ostenditur quod unus homo solus non sufficit ad omnia, que sunt 
humane vite necessaria. Dies die Aristoteles-Interpretation durch Las Casas.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

58

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ge auf den Menschen hin ausgerichtet sind, sind die einzelnen Menschen 
auf die Gemeinschaft hin ausgerichtet. „Weil es etwas gibt, was zu dem 
privaten Gut eines jeden führt, muss es auch etwas geben, was zu dem 
Gemeingut vieler führt“125, folgert Las Casas in einem Analogieschluss zum 
ersten Prinzip in „Principia Quaedam“. „Die dem Menschen von Natur aus 
rechtmässig zustehenden Mittel zur Erlangung des ihm ebenso von Natur 
aus eingegebenen Lebens in einer geordneten Gemeinschaft“126 veranlasst 
den Einzelmenschen dazu, sich auf das Gemeinwohl hin auszurichten. Zur 
Gewährleistung des Bewahrens der Gemeinschaft bestellt diese „einen, der 
die menschliche Gemeinschaft lenkt und leitet.“127 Dieser Leiter hat sich vor 
allem um das Wohl des Ganzen (Gemeinwohl) zu kümmern, so dass sich 
der Einzelmensch hauptsächlich um das eigene Wohl kümmern kann.

Aus der naturrechtlichen Tradition128 leitet Las Casas ebenfalls ab, wel­
che Veranlagungen ein Leiter oder Herrscher als Person mitbringen muss, 
um sich für das Gemeinwohl einsetzen zu können. In jeder Menschenmen­
ge, so Las Casas mit Aristoteles129, gäbe es jene, die „natürlicherweise die 
Herren und Leiter der anderen sind“130. Umgekehrt bedeutet dies, dass es 
auch Menschen in der Menge gibt, die „darauf angelegt [sind], jenen zu 
gehorchen und von ihnen gelenkt und geleitet zu werden.“131 Natürliche 
Eignung zum Herrschen besitzen jene, welche „stark im Geiste sind“132, 
während jene, „denen es an Vernunft mangelt“133, natürlicherweise die Un­
tergebenen (oder auch: Sklaven) der anderen sind.

Der aristotelische Gedanke der natürlichen Herren und natürlichen Skla­
ven wurde im 16. Jahrhundert in zwei gegensätzlichen Interpretationslinien 

125 LC WA 3/1, 44 = LC OC 10, 556: Oportet igitur, propter id quod movet ad proprium 
bonum uniuscuiusque, esse aliquid quod moveat ad bonum commune multorum.

126 Huser, Vernunft und Herrschaft, 75.
127 LC WA 3/1, 44 = LC OC 10, 556: Huiusmodi autem est habere aliquem, qui presideat 

et regat totam societatem, quia sine regente vel gubernante societas humana conserva­
ri non potest.

128 LC WA 3/1, 44: „Also stammt die Herrschaft eines einzigen Menschen über andere 
[Menschen] […] vom Naturrecht.“

129 Vgl. Aristoteles, Politik I, 5, 1254a, entnommen aus Ders. Politik, übers. u. hg. v. 
Olof Gigon, München 1973.

130 LC WA 3/1, 44 = LC OC 10, 556: dicit quod vigentes ingenio naturaliter sunt domini 
et rectores aliorum, deficientes vero a ratione naturaliter sunt servi, id est, apti ut 
obediant illis et ab eis regantur et dirigantur ex predicta necessitate vivendi, scilicet, in 
societate; et per consequens, habendi rectorem, et ex aptitudine in aliquibus.

131 LC WA 3/1, 44.
132 LC WA 3/1, 44.
133 LC WA 3/1, 44.

5 Herrschaft

59

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diskutiert, die jeweils konkrete Auswirkungen in der Lebenswirklichkeit 
hatten. Die eine Interpretationslinie – wie sie beispielsweise von Juan Ginés 
de Sepúlveda, Las Casas’ Gegenspieler im Disput von Valladolid,134 vertre­
ten wurde – hat die aristotelischen Aussagen pauschalisierend angewandt; 
in dieser Linie wurden ganze Völker als natürliche Diener bzw. Sklaven 
anderer Völker verstanden. Konkret wurden in dieser Interpretation die 
Indios zu natürlichen Dienern bzw. Sklaven der Spanier. Dies bedeutete 
auch, dass die Spanier nicht nur das Recht, sondern sogar die Pflicht 
hatten, über die Indios zu herrschen.135 Die lascasasianische Interpretation 
auf der anderen Seite betrachtete die aristotelischen Ausführungen zu den 
natürlichen Sklaven und natürlichen Herren als „empirische Menschenty­
pologien“136: In jedem Kollektiv, jeder Menschenmenge, jedem Volk gebe es 
zeitgleich beides – besonders vernunftbegabte und weniger vernunftbegab­
te Menschen. Aus dieser zweiten Interpretationslinie folgt, dass es in jedem 
Volk natürliche Leiter und natürliche Diener gibt.137 Nach der Disputation 
von Valladolid wird Las Casas deswegen „das Konzept des natürlichen 
Sklaven eindeutig auf die deficientes (Schwachsinnigen) festlegen, welche 
nicht über die hinreichende Erkenntnisfähigkeit verfügen, das eigene Le­
ben vernünftig auszurichten und zu ordnen.“138 Die Vernunft wird so für 
Las Casas zum höchsten Kriterium der Besetzung und Ausführung einer 
Leitungsposition.

(B) Realisierung durch das Völkerrecht

Der Mensch strebt nach Gemeinschaft und sozialer Ordnung. Zum Auf­
rechterhalten derselben benötigt die Gemeinschaft wiederum eine Leitung, 
die ihr Amt nach Gerechtigkeit strebend ausübt. Das Leitungsamt ist im 
lascasasianischen Verständnis dienend zur Förderung des Gemeinwohls139 

134 Vgl. die Zusammenfassung des Disputs von Valladolid (1550/51) in: Huser, Ver­
nunft und Herrschaft, 53–59.

135 Den Vertretern dieser Interpretationslinie genügte es aufzuzeigen, dass die Spanier 
(als Volk) über mehr Vernunft als die Indios verfügten (vgl. etwa Gillner, Bartholo­
mé de Las Casas, 150–159).

136 Brieskorn, Einleitung, 36 Anm. 3. Die Formulierung „empirische Menschentypo­
logien“ verwendet im Anschluss an Brieskorn auch Huser, Vernunft und Herr­
schaft, 77.

137 Vgl. Brieskorn, Einleitung, 36 Anm. 3.
138 Huser, Vernunft und Herrschaft, 77.
139 Vgl. ebd.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

60

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auszufüllen, und eine geeignete – d. h. in besonderem Masse vernünftige 
– Leitung findet sich in jeder Gemeinschaft. So folgert Las Casas als völker­
rechtliche Konsequenz, „daß es [auch] bei den Ungläubigen Herrschaft und 
Jurisdiktion über Menschen gibt, insoweit dies die Aufgabe des Beratens 
einschließt.“140

Die Jurisdiktionsgewalt wird dem Leiter mittels Übertragung durch das 
Volk verliehen. Den Ursprung der Herrschaftsgewalt sieht Las Casas im 
Volk, die Jurisdiktion ist gewissermassen Gemeingut. Ist die Übertragung 
vollendet, hat die Leitung das Amt dienend auszufüllen, und es darf dem 
Herrscher – solange dieser die Jurisdiktion zur Bewahrung der Gerechtig­
keit und zur Förderung des Gemeinwohls einsetzt – von anderen nicht 
streitig gemacht werden. Wie die Herrschaft eines Menschen über Dinge, 
wenn diese legitim in seinen Besitz kamen, nicht von jemand anderem 
strittig gemacht werden soll, ist dies auch bei einer Herrschaft eines Men­
schen über Menschen der Fall. Las Casas folgert:

„Es ist keiner Privatperson und ohne legitimen Grund auch keiner öf­
fentlichen Person erlaubt, einen Herrn, König oder Richter, sei er gläubig 
oder ungläubig […], die Herrschaft oder Jurisdiktion, die er innehat und 
über seine Untergebenen ausübt, in irgendeiner Weise wegzunehmen 
oder sich anzueignen oder auch ihn daran zu hindern.“141

Das Völkerrecht hat daher zu garantieren, dass jedes Volk seine eigenen 
Leiter bestellen kann und darf: „[…] die Jurisdiktion, die Leiter oder Köni­
ge, die Kaziken oder tatoanes142 oder mit welchem anderen Namen sie auch 
immer bezeichnet oder genannt werden […].“143

140 LC WA 3/1, 45 = LC OC 10, 560: Apud infideles sunt etiam dominia et iurisdictiones 
super homines in quantum importat officium consulendi.

141 LC WA 3/1, 46 = LC OC 10, 562: non licet cuiquam private persone quoquomodo, 
nec etiam publice sine legitima causa, auferre vel usurpare seu etiam impedire alicui 
domino regi vel iudici fideli vel infideli […] dominium vel iurisdictionem, quam habet 
aut exercet super suos subditos.

142 Bezeichnungen für die mit einem Leitungsamt ausgestatteten Personen in Mittel- 
und Südamerika. Die Bezeichnung Kazike war zunächst für die Karibik registriert 
und von Kolumbus als „Gouverneur der Provinz“ interpretiert worden, wurde spä­
ter aber von den Spaniern auf alle angetroffenen Völker generalisiert. Vgl. Colum­
bus, Schiffstagebuch, 42–43 („17. Dezember“); Schüren, Ute, Kazike, in: Jaeger, 
Friedrich (Hg.), Enzyklopädie der Neuzeit, Bd. 6: Jenseits – Konvikt, Stuttgart 2007, 
530–532.

143 LC WA 3/1, 46 = LC OC 10, 560: Patet igitur quod apud homines infideles vel fideles 
indifferenter, quantum ad ius naturale et gentium attinet, iuste et naturaliter habentur 
dominia unius hominis super alios et iurisdictiones, rectores, vel reges, caciques, vel 

5 Herrschaft

61

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Las Casas bedeutet Herrschaft zunächst zwar Eigentum: Herrschen 
bedeutet besitzen. Allerdings differenziert Las Casas, um was für eine 
Herrschaft es sich hinsichtlich des Beherrschten handelt. Es macht einen 
grossen Unterschied, ob der Mensch als Spezies nicht-menschliche Dinge 
besitzt oder ob ein Mensch über andere Menschen herrscht. Letzteres ist 
stärker begründungspflichtig als Ersteres.

5.2 Herrschaftsursprung: Freiheit und Übereinkunft

Eine Herrschaft eines Menschen über Menschen beginnt für Las Casas wie 
eine Herrschaft des Menschen über Dinge: mit der Freiheit. Anders als bei 
der Errichtung einer Herrschaft eines Menschen über ein nicht-menschli­
ches Ding kommt bei der Herrschaft eines Menschen über Menschen aber 
noch ein zweites Element hinzu: jenes der freien Zustimmung und Wahl 
des Herrschers durch sämtliche Betroffenen. Die Menschen stimmen über­
ein, dass sie eine Herrschaft errichten wollen. Wie Freiheit und Konsens 
zu bestimmen sind und wie sie im Falle einer Herrschaftserrichtung zusam­
menhängen, zeigen die kommenden zwei Kapitel auf.

5.2.1 Freiheit (libertas)

Die notwendige Grundvoraussetzung für Herrschaft bildet, so das lascasa­
sianische Denken, die grundsätzliche Freiheitsvermutung alles Geschaffe­
nen. Da es schliesslich verboten ist, jemandem die Herrschaft über Din­
ge oder die Herrschaft über Menschen wegzunehmen, Herrschaft aber 
empirisch als solche existiert, muss dies heissen, dass alles Geschaffene 
ursprünglich niemandem gehört hat.144 In „Principia quaedam“ stellt Las 
Casas dazu folgendes Prinzip auf:

„Jeder Mensch, jede Sache, jede Jurisdiktion und jede Regierung oder 
Herrschaft sowohl über Dinge wie über Menschen, wovon die vorher­
genannten zwei Prinzipien handeln, sind frei, oder es wird zumindest 

tatoanes, seu quocumque alio nomine censeantur sive appellentur, qui dirigant et 
regant communitates et hominum multitudines atque curam habeant boni communis.

144 In „Regia Potestate“ schreibt Las Casas: „Jedes Land und jedes Gut kam niemandem 
zu, bevor es besetzt wurde […]. Also war jedes Gut vor der Besetzung frei“ (LC WA 
3/2, 199).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

62

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorausgesetzt, daß sie es sind, solange nicht das Gegenteil bewiesen 
wird.“145

Hinsichtlich ihrer konkreten Konsequenzen für die Behandlung durch den 
Menschen differenziert Las Casas allerdings die Freiheit nicht-menschli­
cher Dinge (A) von der Freiheit des Menschen (B).

(A) Freiheit nicht-menschlicher Dinge

Die nicht-menschlichen Dinge, wovon Las Casas bereits im ersten Prinzip 
des Traktates „Principia Quaedam“ sprach, seien ursprünglich frei gewesen. 
Dies blieben sie, bis ein Mensch – auf den die „unbeseelten“ Dinge146 ja aus 
teleologischen Gründen ausgerichtet sind – sie in Besitz nahm.

„Da das Land oder jede Sache, bevor sie in Besitz genommen wurde, zu 
den Gütern von niemandem gehörte, so Institutiones (De rerum divisio­
ne, § Ferae)147 und Digesta (De acquirenda vel amittenda possessione: 
1. Possessio appellata)148, war also jede Sache vor ihrer Inbesitznahme 
frei.“149

Las Casas führt an, dass diese ursprüngliche Freiheit aller Dinge vom Men­
schen weiterhin angenommen werden müsse. Im dritten Prinzip schreibt 
er: „[W]enn jede Sache dem früheren Naturrecht nach ursprünglich frei 
war, sie [dann] immer frei ist oder dies angenommen wird, solange nicht 
bewiesen wird, daß sie unfrei oder lehensweise gegeben ist“150. Es hat dem­
gemäss eine radikale Freiheitsvermutung für die sachlichen Dinge zu gel­

145 LC WA 3/1, 47 = LC OC 10, 562: Omnis homo, omnis res, omnis iurisdictio et omne 
regimen sive dominium tam rerum quam hominum, de quibus predicta duo principia 
loquuntur, sunt vel saltem presumuntur libera, nisi contrarium probetur.

146 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 564: rebus inanimatis [...].
147 CICiv I. 2, 1, 12: „Wilde Tiere, Vögel und Fische, also alle Lebewesen, die es auf dem 

Lande, im Meer oder in der Luft gibt, gelangen, sobald sie von jemandem gefangen 
sind, nach Völkergemeinrecht in dessen Eigentum. Denn was vorher niemandem 
gehörte, steht nach natürlicher Vernunft demjenigen zu, der es sich zuerst aneignet.“

148 CICiv D. 41, 2, 1: „Denn dies wird sofort Dem gehörig, der zuerst deren Besitz 
ergreift.“

149 LC WA 3/1, 49 = LC OC 10, 566: Apparet etiam hac ratione, cum omnis res vel terra, 
antequam occuparetur, in nullius bonis esset, ut Insti. De rebus divinis, § Fere, et 
Digesto, De quirenda possessione, lege 1. Ergo omnis res, ante occupationem, libera 
erat.

150 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 564: cum omnis res de iure naturali primevo originaliter 
libera fuerit, semper libera est vel presumitur, nisi serva vel obligata probetur Auch 

5 Herrschaft

63

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten, solange nicht der Gegenbeweis erbracht wurde. Die unbeseelten Güter, 
die vor ihrer Inbesitznahme naturrechtlich als frei angenommen werden 
müssen, bezeichnet Las Casas im ersten Prinzip von „Regia potestate“ 
als allodial (bona allodialia), wobei er die Umschreibung dieses Begriffs 
dem langobardischen Lehnsrecht entnimmt.151 Damit kommt im lascasasia­
nischen Verständnis zum Ausdruck, dass vor der rechtmässigen Aneignung 
jedes unbeseelte (d. h.: nicht-menschliche) Objekt keinem ausser Gott 
gehörte. Da nun allerdings gleichzeitig alle nicht-menschlichen Güter auf 
den Menschen zu seiner Nutzung hin ausgerichtet sind, kommt „jedem 
beliebigen Menschen das Recht [zu], von jedem Gut Besitz zu ergreifen, 
welches von Beginn an allen gemeinsam war.“152 In der Folge muss davon 
ausgegangen werden, dass „jeder beliebige Besitzer […] als [rechtmäßiger] 
Eigentümer“153 zumindest vermutet werden muss.

Las Casas entwickelte keine eigene Eigentumslehre, sondern übernimmt 
lediglich den Grundsatz der Erstaneignung aus dem römischen Recht154: 
Ein Ding, das von niemandem als das Seine beansprucht wird, gehört 
rechtmässig jenem, der es zuerst besetzt oder für sich beansprucht.155 Da­
zu gehört auch, dass ein Ding, das einst von jemandem als das Seine 
in Anspruch genommen und genutzt wurde, zurück in den Zustand des 
freien Guts (res nullius) versetzt werden kann, falls es nicht mehr vom 
rechtmässigen Besitzer bzw. Herrscher in Anspruch genommen wird und 
aufgegeben wurde (Derelektion). Dazu gehören beispielsweise verlassenes 
und ungenutztes Land oder Kriegsbeute. Der Zustand als res nullius endet 
im Falle einer ersten oder erneuten Besitznahme und Besetzung.156

hier beruft sich Las Casas auf die Institutionen, Digesten, den Codex sowie den 
Kommentar von Baldus de Ubaldis.

151 Vgl. LC WA 3/2, 199–200. Las Casas verweist auf Consuetudines feudorum 2, 53, 11 
& 12.

152 LC WA 3/2, 200 = LC OC 12, 44: Unde homo quilibet concessione divina potestatem 
habuit praeoccupandi possessionem cuiuscumque rei, quae a principio erat communis 
[...].

153 LC WA 3/2, 200 = LC OC 12, 46: Quilibet possessor praesumitur proprietarius. (Die 
Einfügung in der eckigen Klammer entstammt der Übersetzung in der WA.)

154 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 279.
155 CICiv D. 41, 1, 3: „Denn was Niemandem gehört, wird natürlichem Grunde nach 

Dem gehörig, der sich seiner bemächtigt“ (lat.: Quod enim nullius est, id ratione 
naturali occupanti conceditur). Vgl. auch CICiv, I. 2, 1, 12.

156 Zum Einfluss des römisch-rechtlichen Res nullius-Begriffs auf die spanische Spät­
scholastik vgl. Fitzmaurice, Sovereignty, 51–58.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

64

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(B) Freiheit des Menschen

Mit Thomas von Aquin157 und anderen Rechtsgelehrten geht Las Casas 
davon aus, dass sich das vernunftbegabte Geschöpf grundsätzlich – nach 
göttlichem Plan und damit aufgrund des Naturrechts – nicht auf etwas 
anderes Geschaffenes hinordnet. Denn alle Menschen sind von Natur aus 
gleich, und etwas Gleiches ordnet sich nicht auf etwas Gleiches als dessen 
Ziel hin.158 Dies bedeutet folglich, dass sich der Mensch nicht von Natur aus 
auf einen anderen Menschen hinordnet, und damit wäre eine Herrschaft 
eines Menschen über Menschen also im Grunde ausgeschlossen.159

Dass die Freiheit des Menschen zu seinen Eigenschaften per se gehört, 
leitet Las Casas aus dem thomasischen Verständnis des Naturzustandes 
ab: Im Naturzustand (status naturae) habe es – so Thomas von Aquin 
in den Sentenzen – zwar eine weise Ordnung und Leitung, aber keine 
Herrschaft gegeben. Mit dem Sündenfall sei der Naturzustand allerdings 
gebrochen worden – der Mensch wurde fallibel und Herrschaft möglich.160 

Entsprechend sieht Las Casas die Sklaverei161 als „ein[en] akzidentelle[n], 
den Menschen nur zufällig und angelegentlich verbundene[n] Akt“162. Die­
jenigen Eigenschaften, die wesenhaft sind, gehen aber den Akzidentien vor, 
schreibt Las Casas in „Principia quaedam“163 und einige Jahre später in „Re­
gia Potestate“164. Im zweitgenannten Werk fügt Las Casas zur Beweiserbrin­
gung eine weitere Aristotelesinterpretation von Thomas an: „‚Diese sind per 

157 Zur Thomas-Rezeption bei Las Casas vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 61–81, 149–
161.

158 Vgl. LC WA 3/1, 47–48.
159 Der Rechtswissenschaftler Johann Caspar Bluntschli sollte noch 300 Jahre später 

schreiben: „Es wird daher nicht mehr lange dauern, bis das allgemeine Rechtsbe­
wusstsein der Welt die grossen Sätze eines jeden humanen Rechts auch mit völker­
rechtlichen Garantien schützen wird: Es gibt kein Eigenthum des Menschen am 
Menschen. Die Sclaverei ist im Widerspruch mit dem Rechte der menschlichen Natur 
und mit dem Gemeinbewusstsein der Menschheit“ (Bluntschli, Johann Caspar, Das 
moderne Völkerrecht der civilisierten Staten. Als Rechtsbuch dargestellt, Nördlin­
gen 1878, 23).

160 Vgl. Thomas v. Aquin, Super Sent., lib. 2 d. 44 q. 1 a. 3 co.
161 Im „Traktat über die Schätze Perus“ beschreibt Las Casas Sklaverei später wie 

folgt: „Durch die Sklaverei wird jemandem weggenommen, was ihm zuvor gehörte, 
nämlich frei zu handeln und über die eigene Person und den eigenen Besitz nach 
Belieben verfügen zu können“ (LC WA 3/1, 280–281).

162 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 562–564: Servitus autem est accidentalis actus iniunctus 
hominibus a casu et a fortuna.

163 Vgl. LC WA 3/1, 47–48.
164 Vgl. LC WA 3/2, 197.

5 Herrschaft

65

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


accidens, die sich außerhalb des Daseinsgrundes der Gattung befinden. Wir 
sagen, daß etwas per accidens ist, wenn es außerhalb der Absicht der Natur 
steht‘, so der Philosoph (Physica II,5:196b165) und Thomas (STh I-II q.72, 
a.1c166).“167 Frei sei derjenige, „dem der freie Wille eignet, so Aristoteles (Me­
taphysica I,2: 982b)“168. Später sollte Las Casas Freiheit noch akzentuierter 
definieren als „natürliches Vermögen oder Möglichkeit, das zu tun, was 
man tun will, außer dem, was durch Gewalt oder durch das Recht verwehrt 
ist.“169

In dieselbe Richtung deuten auch die Rechtstexte, die Las Casas verwen­
det – beispielsweise das „Decretum Gratiani“ und das römische Recht. 
Unter der Überschrift „Quid sit ius naturale“ wird in Las Casas’ Leseart 
im Decretum „von einer Freiheit aller gesprochen“.170 Mit dieser rigorosen 
primären Freiheitsvermutung geht Las Casas auf die Unfreiheit eines Men­
schen ein: „Die Sklaverei wird nicht vermutet, es sei denn, daß sie bewiesen 

165 Aristoteles, Physik II, 5, 196b, Deutsch entnommen aus Ders., Aristoteles’ Physik. 
Vorlesung über Natur, Erster Halbband: Bücher I–IV, griech.-dt., übers. mit einer 
Einleitung u. mit Anmerkungen hg. v. Hans Günter Zekl, Hamburg 1987 (= Phi­
losophische Bibliothek, Bd. 380): „Unter dem, was geschieht, erfolgen die einen 
(Ereignisse) wegen irgendetwas, die anderen nicht – von den ersteren erfolgen die 
einen gemäß vorsätzlicher Absicht, die anderen nicht nach solcher Absicht, beide 
befinden sich aber unter den Ereignissen wegen etwas. […] ‚Wegen etwas‘ ist alles 
das, was sowohl durch planende Vernunft hervorgebracht sein könnte oder auch 
durch Naturanlage.“

166 Vgl. STh I-II, q. 72 a. 1 co., lat.-dt. entnehmbar aus der Bibliothek der Kirchen­
väter: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1349/sum­
ma-theologiae [06.06.2024].

167 LC WA 3/2, 197 = LC OC 12, 36: ‚ea quae sunt per accidens, sunt extra retionem 
specei. Hoc autem dicimus per accidens esse quod est praeter intentionem naturae‘, ut 
patet 2 Physic.; et sec. Thom. 1.2, q. 72, art. 1, c.

168 LC WA 3/2, 198 = LC OC 12, 38: Est autem considerandum quod ille dicitur liber 
homo qui est sui arbitrii (secundum Aristot. 1 metaph.; l. fin. ff. De lib. Hom. Exhib.).

169 LC WA 3/1, 281 = LC OC 11.1, 192: naturalis facultas, id est, possibilitas eius quod 
cuique facere libet, nisi quod ui aut iure prohibetur. Genau gleich auch Las Casas in 
den „Zwölf Zweifelsfällen“ (vgl. LC WA 3/2, 300).

170 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 562: Nam libertas est ius insitum hominibus de 
necessitate et per se ab exordio rationalis nature, et sic de iure naturali, ut 1a 

distinctione, Ius naturale, ibi: omnium una libertas. Las Casas referiert hier auf 
folgenden Abschnitt des Decretums: Ius naturale est commune omnium nationum, 
eo quod ubique instinctu naturae, non constitutione aliqua habetur, ut uiri et feminae 
coniunctio, liberorum successio et educatio, communis omnium possessio et omnium 
una libertas, acquisitio eorum, quae celo, terra marique capiuntur (CICan Decretum 
D. 1, c. 7; LC OC 10, 562 Anm. 47 gibt fälschlicherweise c. 9 an).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

66

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird“171, so der Dominikaner. Die Beweisführung habe jener zu erbringen, 
der behauptet, Herrscher über jemanden zu sein, d. h. jener, der behauptet, 
dass sich ein Mensch in seinem Besitz befindet. Auch wenn dieser Beweis 
erbracht werden kann, gelte, dass „bloße Nachlässigkeit […] zur Verjährung 
der Sklaverei“172 genüge. Demgegenüber könne die Freiheit, da diese im 
Gegensatz zur Sklaverei nicht akzidentell, sondern per se (wesenhaft) sei, 
„zu keiner Zeit verjähren“173. Freiheit, so Las Casas, sei „ein den Menschen 
von Beginn der vernunftbegabten Natur an mit Notwendigkeit und an sich 
angeborenes Recht“174. Las Casas sieht die Freiheit also nicht nur als ein 
Element der Wesensbestimmung des Menschen, sondern betrachtet sie und 
den freien Willen als ein Recht, das dem Menschen qua Menschsein zukom­
men muss.175 Aus diesem Grund ist jedes Untertanenverhältnis von Seiten 
des Herrschers beweis- und begründungspflichtig. Dass jemand Untertan 
eines anderen sei, könne nur bewiesen werden, „nachdem bewiesen wurde, 
daß er es sein muß“176, definiert Las Casas in „Principia quaedam“ mit 
Baldus de Ubaldis Rechtskommentaren177.

Die naturrechtlich verankerte Freiheitsvermutung, die immer gelten 
muss, es sei denn, dass das Gegenteil bewiesen wird, hat Konsequenzen 
im Völkerrecht. Sie bedeutet, dass nicht nur der einzelne Mensch, son­
dern auch Menschenkollektive frei sind. Die Freiheit „ist kostbarer und 
unschätzbarer als alle anderen Güter, die ein freies Volk haben mag.“178 

171 LC WA 3/2, 199 = LC OC 12, 40: Servitus non praesumitur, nisi probetur.
172 LC WA 3/2, 199 = LC OC 12, 40: Sola negligentia sufficit ad praescriptionem servitu­

tis.
173 LC WA 3/2, 199 = LC OC 12, 40: Libertas nullo tempore praescribi potest.
174 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 562.
175 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 370–373.
176 LC WA 3/1, 48 = LC OC 10, 564: quod nemo est alterius homo vel vassallus [...] nisi 

hoc esse probetur, et probatur esse, probato quod debeat esse [...].
177 Vgl. die Glosse zu Digesten 1, 5, 4 von Baldus de ubaldis, Lectura super prima 

parte Digesti veteris, Venedig 1495, fol. 26vab [zit. n. LC WA 3/1, 48 Anm. 26]: Liber­
tas […] de iure naturali presumitur, nisi contrarium probetur (dt.: „Die Freiheit wird 
gemäss Naturrecht vermutet, solange nicht das Gegenteil bewiesen wird“). CICiv 
C. 3, 34, 1 kommentiert Baldus in Ders., Lectura super tertio libro Codici, Venedig 
1527, fol. 189va: Nec etiam cadit servitus in libero homine nec eius quasipossessio nec 
obligatio inducitur personalis per praescriptionem. Ebd., fol. 190ra: In contrarium. 
Nam omnia praedia originaliter sunt libera et hoc unus quisque debet scire. Sed hoc 
opponitur. Possessio servitutum est contra naturam agrorum. Naturaliter libera sunt. 
Fol. 190va: Non presumitur bona fides nisi probetur titulus.

178 LC WA 3/2, 213 = LC OC 12, 82: Libertas est res preciosior et inaestimabilior cunctis 
opibus quae populus liber habet (l. libertas, De reg. iur.). Las Casas bezieht sich auf 
CICiv D. 50, 17, 106.

5 Herrschaft

67

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Entsprechend ist es einem Volk naturrechtlich nicht gestattet, über ein 
anderes Volk zu herrschen (es sei denn, dass bewiesen werden kann, dass 
das eine über das andere Volk herrschen muss), so wie es einem Menschen 
auch nicht gestattet ist, über andere Menschen ohne entsprechenden Be­
weis zu herrschen. Weiter bedeutet dies, dass nicht nur alle Menschen frei 
sind, sondern dass auch der Vorsteher eines Volkes – ihr Herrscher oder 
ihre Herrschergruppe – ursprünglich frei waren. Denn der Leiter eines 
Kollektivs stammt aus dem Kollektiv selber, war also individuell frei im 
Naturzustand mit dem später hinzutretenden Akzidens des Herrschers.179

5.2.2 Übereinkunft (consensus)

Die Herrschaft über Menschen ist aufgrund der grundsätzlich anderen 
Wesensnatur des Menschen als rationales Wesen anders geartet und be­
gründet als die Herrschaft des Menschen über unbeseelte, nicht vernunft­
begabte Dinge. Die Herrschaft des Menschen über Dinge im Sinne eines 
Eigentumsrechts ist deswegen von der Herrschaft über Menschen, die Las 
Casas Jurisdiktion nennt, zu (unter-)scheiden. Auch diese zweite Form 
von Herrschaft – jene eines Menschen über Menschen – liegt empirisch 
vor und lässt aufgrund der radikalen Freiheitsvermutung Las Casas’ nach 
dem rechtmässigen Zustandekommen derselben fragen. Zentral ist für Las 
Casas aus diesem Grund nicht mehr das dominium an sich, wie es für 
Vitoria war, sondern die „Begründung und Übertragung von Herrschaft“180. 
Denn aufgrund der menschlichen Wesensart der Freiheit ist diese per se 
zu vermuten und Herrschaft von Menschen über Menschen eigentlich 
ausgeschlossen. Das Zustandekommen von Herrschaft hängt gemäss Las 
Casas mit der ebenfalls dem Menschen per se zukommenden Wesensart 
als soziales Wesen zusammen, und der Dominikaner erklärt historisierend, 
dass aus der Freiheit des Volkes die Wahl eines Vorstehers (A) zu dessen 
dienender Leitung hin zum Gemeinwohl zustande gekommen sei. Ursache 
der Herrschaft eines Menschen über Menschen (Jurisdiktion) ist somit das 
Volk, das dem Leiter seine Jurisdiktionsgewalt überträgt (B).

179 Vgl. LC WA 3/1, 49–50.
180 Böckenförde, Geschichte, 373.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

68

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(A) Wahl (electio)

Als die Menschen bemerkten, dass sie einen Leiter brauchten, schreibt Las 
Casas im zweiten Prinzip in „Principia quaedam“, wählten sie „in gemeinsa­
mem Beschluss und in Übereinkunft der ganzen Menschenmenge einen 
oder einige“181 aus der eigenen Menschenmenge zu diesem Amt. Der Aufga­
benkatalog der in gemeinsamem Beschluss gewählten Leitung umfasst die 
Aufgabe, zu leiten, zu regieren und „die Sorge um das Gemeinwohl“182 zu 
tragen.

Mit der Wahl einer oder mehrerer Personen zur Ausübung der Jurisdikti­
on geben die Menschen ihre Freiheit – die ja das fundamentale Recht jedes 
Einzelnen ist – nicht auf.183 Aus dem überlieferten römischen Recht184 zieht 
Las Casas die Ansicht, dass entsprechend dem Naturrecht „das römische 
Volk am Anfang den Kaiser, indem es ihm die ganze Macht überantwor­
tete, ohne sich jedoch seine Freiheit zu nehmen“185, gewählt habe. Die 
Ansicht, dass eine legitime Herrschaft über Menschen historisch in einer 
Wahl seinen Ursprung habe, verallgemeinert er ausgehend vom Beispiel 
Roms auf jede Herrschaft: „Auf der ganzen Erde und in allen Nationen 
hatte eine rechtmäßige Herrschaft oder Jurisdiktion der Könige über Men­
schen immer […] durch die Wahl des Volkes ihren Ursprung.“186 An dieser 
Ansicht sollte Las Casas in all seinen Schriften weiterhin festhalten und 

181 LC WA 3/1, 44–45 = LC OC 10, 556–558: Videntes homines se in communi vivere 
non posse absque rectore, ex communi consensu seu condicto totius multitudinis, 
aliquem vel aliquos elegerunt a principio, qui universam multitudinem dirigerent et 
gubernarent, atque principaliter curam gererent totius boni communis.

182 LC WA 3/1, 45.
183 Vgl. LC WA 3/2, 205–206.
184 Las Casas referiert im nachfolgenden Zitat aus „Principia Quaedam“ auf Stellen in 

den Digesten (CICiv D. 1, 2, 2, § 8 und § 11; 1, 4, 1), den Institutiones (CICiv I. 1, 2, 
6) und dem Codex (CICiv C. 1, 17, 1, § 7). Noch ausführlicher belegt er diese Aussage 
im späteren „Traktat über die Schätze Perus“ (vgl. LC WA 3/1, 287) mit Referenzen 
auf die Digesten (CICiv D. 1, 1, 5; 1, 2, 1, und 2 § 8 und § 11; 1, 4, 1), die Institutiones 
(CICiv I. 1, 2) und die Novellen (CICiv Nov. 73, Praefatio).

185 LC WA 3/1, 45 = LC OC 10, 558: Et hoc modo populus romanus a principio elegit 
imperatorem, concedens ei totam suam potestatem, non tamen ademit sibi suam 
libertatem, et trastulit imperium et iurisdictionem [...].

186 LC WA 3/1, 45 = LC OC 10, 558–560: Hoc dumtaxat modo, scilicet, per populi 
electionem originem habuit quodlibet iustum dominium sive regum iurisdictio super 
homines in toto orbe et in cunctis nationibus; alias iniustum et tirannicum fuit, preter 
illud quod ex speciali Dei ordinatione fuit constitutum seu introductum, ut in populo 
isräelitico […], ubi nihilominus etiam concurrit electio et consensus sive approbatio 
totius populi, cum Dei mandato seu ordinatione [...].

5 Herrschaft

69

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie immer wieder in unterschiedlichen Worten wiederholen: In „Regia 
Potestate“ schreibt er beispielsweise, dass das Volk immer zeitlich und 
natürlicherweise seinen Königen vorgehe.187

Jede legitime Herrschaft eines Menschen über andere Menschen hat 
durch Wahl zustande zu kommen, weil dies die erste Art und Weise war, 
wie Jurisdiktion nach natürlichem Recht zustande kam. Ansonsten ist sie 
nicht rechtmässig und hat darum als ungerechte Tyrannei zu gelten, die 
dem Naturrecht und dem göttlichen Recht entgegenläuft.188 Die einzigen 
Ausnahmen, in denen zunächst auch ohne Wahl eine legitime Herrschaft 
zustande kommen kann, sieht Las Casas in jenen äusserst seltenen Fällen 
gegeben, in denen Könige bzw. Herrscher direkt durch göttliches Eingreifen 
zur Leitung des Volkes eingesetzt wurden. Als Beispiel nennt er die Einset­
zung der Leiter der Israeliten, als diese durch die Wüste zogen, verweist 
also auf die biblischen Exoduserzählungen.189 Aber auch in diesen Fällen 
musste der von Gott eingesetzte Leiter in einem zweiten Schritt durch „eine 
Wahl und Anerkennung oder Zustimmung des gesamten Volkes“190 bestä­
tigt werden. Ohne diese ist auch der göttlich eingesetzte Herr ein Tyrann 
und illegitimer Herrscher. Das göttliche Recht braucht eine Realisierung im 
menschlichen Recht (Völkerrecht). Im späteren „Traktat über die Schätze 
Perus“ (fortan auch „De Thesauris“ genannt) sollte Las Casas dies noch 
einmal verdeutlichen, wenn er schreibt:

„In der Hl. Schrift findet sich jedoch Gottes Weisung, bei der Einsetzung 
eines neuen obersten Fürsten, auch eines Fürsten, den Gott selbst bestellt 
und erwählt hat, müsse von Anfang an die freie Zustimmung, Billigung 
und Annahme durch die Völker gegeben sein, ohne welche selbst die 
göttliche Verfügung hinsichtlich eines obersten Fürsten keine Rechtswir­
kung habe. […] Absichtlich sagen wir: ‚von Anfang an‘, das heißt: noch 
bevor das Reich oder das Fürstentum durch Sukzession übertragen wird; 

187 Vgl. LC WA 3/2, 206: „Der Natur und dem Geschichtsablauf gemäß bestand das 
Volk vor seinen Königen.“

188 Vgl. LC WA 3/1, 45.
189 Vgl. LC WA 3/1, 45.
190 LC WA 3/1, 45 (Original: S. Anm. 186). So Las Casas auch im Traktat über die Zwölf 

Zweifelsfälle, LC WA 3/2, 303: „[…] zur Ernennung eines Königs zwei juridische 
Prozesse zusammenlaufen müssen. Der eine Prozeß verläuft auf der Seite dessen, 
der ernannt werden soll, das heißt, es ist die göttliche Vorsehung, die ihn auswählt, 
so daß die Wahl dem Urteil Gottes vorbehalten bleibt. Der andere Prozeß geschieht 
auf Seiten des Volkes, das heißt, es ist das Volk, welches frei demjenigen zustimmt, 
dem es das Königreich übergibt.“

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

70

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn von Anfang an hat jede Fürstenschaft oder Regentschaft über das 
Volk ihren Ursprung in Konsens und Wahl des Volkes […].“191

Im Verlaufe seines Lebens hat Las Casas die Voraussetzungen der Wahl zur 
legitimen Herrschereinsetzung immer weiter spezifiziert und verdeutlicht. 
Besonders deutlich wird er in seinen späten Jahren im „Traktat über die 
Schätze Perus“. Darin führt er noch einmal aus, dass die Regentenwahl, um 
als rechtmässig gelten zu können, in jedem Fall als freie Wahl durchgeführt 
werden muss, d. h. ohne jeglichen Zwang und ohne jede Unfreiheit.192 

„Wenn also die Zustimmung oder der Konsens nicht die Eigenschaft der 
Freiheit aufweist, so ist es nichts mit jener Wahl.“193 Unter einer freien 
Wahl versteht Las Casas die gleichzeitige Wahrung der individuellen und 
kollektiven Freiheit des wählenden Volkes194, die Freiheit der zu wählenden 
Herrscher195 und im Allgemeinen, dass der Vorgang der Wahl ohne Druck 
und Zwang196 geschieht. Schliesslich habe auch der Rechtskommentator 
Bartolus von Sassoferrato (1313–1357) in seinem Traktat über die Tyrannei 
dargelegt, dass bei der Wahl eines Regenten „unter dem Druck eines Tyran­
nen“197 die Wahl nicht legitim sei.198

191 LC WA 3/1, 287 = LC OC 11.1, 214: Sed in Sacra Scriptura inuenitur ordinatum a 
Deo ut, in datione uel constituione noui et summi principis, a principio celebranda, 
etiam de principe quem Deus signauerat seu elegerat, interueniret consensus liber et 
autoritas et acceptatio uoluntaria populorum, sine qua etiam diuina institutio, de 
principe summo, effectum non sortiebatur. […] Notanter dicimus ‚a principio‘, scilicet, 
antequam regnum uel principatus deferatur per successionem; cum a principio, omnis 
principatus uel regimen populi originem duxerit a consensu et electione populi [...].

192 Vgl. zum Element der Wahl für die Legitimität einer Herrschaft Kap. 7.3.3.
193 LC WA 3/1, 286 = LC OC 11.1, 212: Si ergo adest consensus, sine qualitate libertatis, 

non est illa electio;
194 LC WA 3/1, 286: „Alle, Große wie Kleine, ganze Völker wie Einzelpersonen, müssen 

einberufen werden, und von ihnen allen muss die freie Zustimmung erbeten und 
erlangt werden.“

195 Der oder die Herrscher waren ursprünglich genauso Teil des freien Volkes wie die 
Wählenden.

196 Las Casas führt als Beispiel aus, dass, „wenn ein Tyrann mit einem Heer gegen eine 
freie Stadt vorrückt“ (LC WA 3/1, 286), woraufhin er von der bedrohten Stadt zum 
Regenten gewählt werde, die Wahl nicht legitim sei, da sie unter Druck und Furcht 
geschehen sei.

197 LC WA 3/1, 286 = LC OC 11.1, 212: per tyrannum compulsa [...].
198 Vgl. LC WA 3/1, 286. Dazu Bartolus de Sassoferrato, Tractatus De Tyrannia, 

in: Ders., Opera omnia, Vol. 5, Turin 1584, fol. 120–122. In der Überschrift zum 
14. Punkt schreibt Bartolus: Tyrannus etiam dicitur electus a civitate in rectorem 
per metum, quando civitas habet ius eligendi (dt.: „Tyrann wird auch einer genannt, 

5 Herrschaft

71

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Las Casas war bei der Herrscherwahl eine Mehrheitswahl – d. h. die 
Zustimmung der Mehrheit des Volkes – nicht ausreichend. Um als legitime 
Wahl gelten zu können, muss für Las Casas jeder Einzelne der Wahl des 
Herrschers zustimmen; nur dann kann im lascasasianischen Sinne auch 
davon gesprochen werden, dass das Kollektiv bzw. die Menschenmenge 
der Wahl zustimmt. Eine lediglich durch eine Mehrheit und damit gegen 
den freien Willen einer Minderheit zum Herrscher gewählte Person oder 
gewählter Personenkreis ist in dieser Sichtweise immer per se als tyrannisch 
zu betrachten. Dies unterscheidet Las Casas wesentlich von anderen spani­
schen Klassikern des Naturrechts. Sowohl Francisco de Vitoria als auch 
Francisco Suárez erachten die Zustimmung der Mehrheit zur Wahl für 
ausreichend. Im Gegensatz zu Las Casas scheinen sie „die Vorstellung der 
Zustimmung aller für archaisch-utopisch zu halten“199.

(B) Übertragung (translatio)

Mit der freien Wahl des Herrschers bzw. Leiters einer Gemeinschaft durch 
die zu dieser Gemeinschaft gehörigen Personen wird eine legitime Herr­
schaft konstituiert und rechtskräftig. Wenn die Wahl oder die Zustimmung 
nicht in Freiheit vollzogen wurde, ist die Herrschaft nicht legitim, d. h. eine 
Tyrannei. Doch wieso müssen überhaupt alle zustimmen und gemeinsam 
einen Leiter wählen, selbst wenn dieser von Gott eingesetzt wurde?

Der Grund, weswegen sich dies gemäss Las Casas so vollzogen habe 
und zu vollziehen hat, liegt wiederum in der teleologischen Anthropologie: 
Der Mensch als vernunftbegabtes, freies Wesen ist nicht auf etwas anderes 
Weltliches als sich selbst als Ziel hingeordnet. Folglich hat der Mensch über 
sich selbst die natürliche Vollmacht, „er kann über seine Person und seine 
Güter verfügen, so wie er will“200. Über sämtliche seiner Handlungen und 
sein Eigentum ist er natürlicherweise befähigt und berechtigt, selber zu 
entscheiden. Unter diesem Vorzeichen überrascht es nur wenig, dass bereits 
Las Casas auch in der Ehe für die sexuelle Selbstbestimmung plädierte: 
„Wenn also die Zustimmung oder der Konsens nicht die Eigenschaft der 

der aus Furcht von einer Stadt, die das Wahlrecht hat, zum Leiter gewählt wurde“ 
[Transkription: d. Vf.]).

199 Delgado, Mariano, Die Zustimmung des Volkes in der politischen Theorie von 
Francisco de Vitoria, Bartolomé de las Casas und Francisco Suárez, in: Grunert / 
Seelmann (Hgg.), Die Ordnung der Praxis, 157–181, hier 161.

200 Eggensperger, Der Einfluss, 99.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

72

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit aufweist, so ist es nichts mit jener Wahl; genauso verhält es sich 
beim leiblichen Ehevollzug – dazu Decretales (De sponsalibus: Kap. Quum 
locum und die Glosse zu De electione: Kap. Quisquis).“201

Mit der Wahl und Zustimmung überträgt sowohl der Einzelmensch 
als auch das Kollektiv einige seiner angeborenen Rechte – nämlich die 
Jurisdiktion – auf einen oder mehrere Personen. Damit wird aber nicht 
sein rechtmässig angeeignetes Eigentum über sachliche Güter übertragen. 
Besonders akzentuiert legt Las Casas den antiken frühdemokratischen 
Rechtssatz „Translatio imperii a populo in principem“202 in „Regia Potesta­
te“ zugrunde. Der Historiker und Las-Casas-Spezialist Mariano Delgado 
bezeichnet deswegen „[d]ie Freiheit des Volkes und die Übertragung seiner 
Souveränität an die Könige in freier und mittels Herrschaftsvertrag sank­
tionierter Zustimmung aller Betroffenen“203 gar als den „cantus firmus“204 

des Traktates. Mit der Übertragung mittels Wahl gibt das freie Volk zwar 
die Jurisdiktion an den designierten Herrscher ab, jedoch ebenso wenig 
wie seine Herrschaft über die sachlichen Dinge seine Freiheit. Die lascasa­

201 LC WA 3/1, 286 = LC OC 11.1, 212: Si ergo adest consensus, sine qualitate libertatis, 
non est illa electio; instar matrimonii carnalis, ut in cap. cum locum, et quod ibi nota­
tur de sponsalibus; et Glossa in cap. quisquis, De electione. Las Casas bezieht sich 
auf CICan X, 4, 1, 14 und 1, 6, 43. Mit diesem Nebensatz, der im Rest des Traktates 
nicht mehr thematisiert wird, wendet Las Casas die notwendige Zustimmung aller 
von einem Handlungsakt betroffenen auch auf die Institution Ehe an. Er wendet 
sich damit gegen den Grundsatz Ius in Corpus – einen Grundsatz, der innerkirch­
lich seit Duns Scotus bis zum Zweiten Vatikanischen Konzil rechtlicher Bestandteil 
der Rechtsinstitution Ehe war (Consensus matrimonialis est actus voluntatis quo 
utraque pars tradit et acceptat ius in corpus, perpetuum et exclusivum, in ordine ad 
actus per se aptos ad prolis generationem (can. 1081 § 2 CIC/1917); vgl. zur Geschich­
te der Vergewaltigung im Recht der Kirche den Eintrag Lüdicke, Klaus, Ius in 
corpus, in: Lexikon für Kirchen- und Religionsrecht Online, Leiden 2019, Online: 
https://doi.org/10.30965/9783506786388_0511 [24.6.2024]). Dieser Grundsatz fand 
auch im staatlichen Recht lange Niederschlag: Noch bis in die 1990er-Jahre war 
der Tatbestand der Vergewaltigung rechtlich auch in liberal-demokratischen Staaten 
nur ausserhalb der Ehe denkbar. Vgl. dazu Dackweiler, Regina-Maria, Rechtspoli­
tische Konstruktionen sexueller Verletzungsoffenheit und Verletzungsmächtigkeit: 
Zur Verrechtlichung von Vergewaltigung in der Ehe in der Schweiz und der Bun­
desrepublik Deutschland, in: Koher, Frauke / Pühl, Katharina (Hgg.), Gewalt und 
Geschlecht. Konstruktionen, Positionen, Praxen, Wiesbaden 2003, 43–66; Wetzel, 
Stephan, Die Neuregelung der §§ 177–179 StGB unter besonderer Berücksichtigung 
des ehelichen Bereichs und ausländischer Rechtsordnungen, Frankfurt 1998 (= Eu­
ropäische Hochschulschriften, Reihe 2 Rechtswissenschaft, Bd. 2512).

202 Dt.: „Übertragung der Regierungsgewalt vom Volk an den Fürsten“.
203 Delgado, Die Zustimmung, 167.
204 Ebd.; vgl. auch Eggensperger, Der Einfluss, 96–98.

5 Herrschaft

73

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30965/9783506786388_0511
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.30965/9783506786388_0511


sianische Interpretation der translatio imperii a populo in principem eignet 
sich deswegen nicht zur Begründung absolutistischer Herrschaftsgefüge. 
Zeitgleich mit der Wahl eines Leiters hat das Volk mit diesem einen Gesell­
schaftsvertrag abgeschlossen, in dem festgehalten ist, wie weit die (Bestim­
mungs-)Macht des Herrschers reicht.205 Damit gehorchen die Menschen 
nicht dem Herrscher als Person, „sondern dem Gesetz“.206

Die Herrschaft des Menschen über Menschen beginnt bei der rigoro­
sen anthropologischen Freiheit. In Freiheit übertragen die Menschen per 
allgemeinem Konsens Teile der Jurisdiktionsgewalt einem oder mehreren 
gewählten Menschen.

5.3 Herrschaftszweck: Gemeinwohl

Eine Herrschaft eines Menschen über Menschen ist nie Selbstzweck, son­
dern sie ist auf jene, die sie errichtet haben, ausgerichtet. Wie ist diese 
Ausrichtung für Las Casas philosophisch zu begründen?

Die Jurisdiktion als Herrschaftsgewalt war ursprünglich beim freien 
Volk, das sie mit der freien Wahl auf den Herrscher übertragen hat. Der 
legitime Herrscher habe, so Las Casas, diese Jurisdiktion folglich zuguns­
ten des Volkes einzusetzen und entsprechend auszuüben. Als viertes funda­
mentales Rechtsprinzip stellt Las Casas in „Principia quaedam“ folgenden 
Anspruch an die Leiter bzw. Herrscher:

„Jeder geistliche oder weltliche Leiter einer Menge freier Menschen ist 
verpflichtet, seine Regierung auf das Wohl der Menschenmenge auszu­
richten und diese um ihrer selbst willen zu regieren.“207

Las Casas macht in Bezug auf den Zweck der Herrscherwahl – und damit 
auch in Bezug auf den Zweck der Herrschaft selber – zwischen geistlichem 
und weltlichem Herrscher keinen wesentlichen Unterschied. Sowohl in 
der Kirche wie auch im Staatswesen hat der Herrscher dieselben Verpflich­
tungen: Er muss seine Jurisdiktion für das Wohl des Volkes einsetzen. 
Denn für das ist er überhaupt erst gewählt worden, da der Mensch als 

205 Vgl. Delgado, Die Zustimmung, 167–169.
206 LC WA 3/2, 213 = LC OC 12, 84.: et sic cives manent liberi, nec oboediunt homini, sed 

legi.
207 LC WA 3/1, 52 = LC OC 10, 570: Omnis rector cuiuscumque multitudinis hominum 

liberorum spiritualis vel temporalis obligatur regimen suum ordinare ad bonum 
multitudinis et regere eam propter se ipsam.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

74

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


freies und vernunftbegabtes Wesen „um seiner selbst willen“208 existiert und 
nicht auf etwas anderes hingeordnet ist. Zur Begründung dieses Anspruchs, 
dass sich der legitime Vorsteher einer Menschenmenge an dessen Wohl 
zu orientieren hat, liefert Las Casas im selben Prinzip fünf Vernunftgrün­
de. Ausgehend von der scholastischen Teleologie bezieht er allgemeine 
naturrechtliche Ordnungsprinzipien auf die Herrschaft von Menschen über 
Menschen:

1. Freiheit ist auf sich selber hingeordnet.
Was frei ist, ist nicht auf etwas anderes hingeordnet, sondern genügt sich 
selbst, und gerade das Gegenteil ist der Fall: Anderes (Nicht-Freies) ist 
auf das Freie hingeordnet. Deswegen kann der freie Mensch nicht auf 
die Jurisdiktion hingeordnet sein, sondern die Regierungsgewalt ist auf 
den Menschen hingeordnet.209 „Nun geschieht aber die Regierung einer 
Gemeinschaft freier Menschen wegen der freien Menschen. Also muß sie 
auf das Wohl und den Nutzen dieser hingeordnet werden.“210

2. Die Methode zur Zielerreichung ist vom Ziel her zu denken.
Ganz gemäss aristotelischer Denktradition ist die bestmögliche Ordnung 
einer Sache aus dem Ziel derselben Sache ableitbar. In „Regia Potestate“ 
fasste Las Casas dies in der Wendung zusammen: „Die Richtschnur für 
alles, was auf den Zweck der Regierung hinzuordnen ist, genauso wie 
in anderen Dingen und Geschäften, muß dem Zweck folgen.“211 Der 
Regierende hat darum die Regeln seiner Herrschaftsausübung aus dem 
Ziel der Gemeinschaft abzuleiten, das im Gemeinwohl als Wohl der 
Gemeinschaft besteht.212 „Nun ist aber das Ziel einer jeden versammelten 
Gemeinschaft ihr Wohl“213, weswegen die

„Menschen, die gelenkt werden müssen, dahin gebracht werden [sol­
len], zu tun, was getan werden muß, damit ihre Mängel ergänzt und 
ihre Sitten gebessert werden, damit sie tugendhaft sind und in Frieden 

208 LC WA 3/1, 52 = LC OC 10, 570: Liber est causa sui [...].
209 Vgl. LC WA 3/1, 52; dazu den Kommentar von Huser, Vernunft und Herrschaft, 84.
210 LC WA 3/1, 52 = LC OC 10, 570: Sed regimen cuiuscumque communitatis hominum 

liberorum fit circa homines liberos. Ergo ordinari debet ad bonum et utilitatem 
eorum.

211 LC WA 3/2, 212 = LC OC 12, 82: omnium ordinandorum in finem gubernationis, 
sicut in coeteris rebus vel negotiis, regulam ex fine sumi necesse est [...].

212 Vgl. LC WA 3/1, 52; dazu den Kommentar von Huser, Vernunft und Herrschaft, 85.
213 LC WA 3/1, 52 = LC OC 10, 570: Sed finis uniuscuiusque communitatis congregate 

est bonum ipsius, quod consistit in hoc quod dirigantur homines gubernandi in his 
que agenda sunt, ut suppleantur eorum defectus; corrigantur mores, ut sint virtuosi; 
vivant in pace; defendantur; augeantur; conserventur, et prosperentur per regentes.

5 Herrschaft

75

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


leben, […] damit sie durch ihre Regenten geschützt werden und gedei­
hen.“214

3. Das Einzelne als Teil des Ganzen ist um des Ganzen willen da.
Das Einzelteil eines Ganzen ist auf dieses Ganze hin ausgerichtet, da 
ohne das Einzelne das Ganze nicht sein kann. Die Gemeinschaft ist das 
Ganze einer Menschenmenge. Für den Leiter einer Gemeinschaft leitet 
sich daraus die Doppelfunktion ab, als Einzelteil dem Ganzen zu dienen 
und zugleich das Ganze selber zu lenken.215

„Nun ist aber der Leiter einer Gemeinschaft ein Teil von ihr. Also ist 
der Leiter um ihretwillen, und sein Wohl […] muß auf das Wohl des 
Ganzen hingeordnet sein und nicht umgekehrt, denn das Wohl des 
Volkes ist göttlicher als das Wohl eines einzelnen Menschen […]. Und 
dies wird bekräftigt, weil eben nach diesem Philosophen [Aristoteles] 
(Ethica nicom. VIII,11:1160a) das Königreich nicht wegen des Königs 
besteht, sondern der König wegen des Reichs.“216

4. Der Mensch ist auf sich selber ausgerichtet.
Das letzte Ziel eines freien Einzelmenschen ist immer er selbst. Selbst 
wenn der Einzelne etwas zum Wohl von anderen Menschen machen soll­
te, komme dies letztlich immer auch „seinem eignen Wohl […] zugute“217. 
Wenn der freie Einzelmensch nun also einen Leiter wählt, macht er dies 
in der Erwartung, damit zu seinem eigenen Wohl zu handeln.218 „Die 
Gemeinschaft […] ist die ursprüngliche und wirkende Ursache ihrer Kö­

214 LC WA 3/1, 52. Vgl. dazu auch die ähnliche Formulierung in „Regia Potestate“: 
„Der Zweck eines jeden freien Volkes aber ist das eigene Wohl und auch dessen 
Nutzen; und dies besteht darin, daß die zu regierenden Menschen und die ganze 
Gemeinschaft auf das hingelenkt werden, was [dem Zweck] entsprechend zu tun ist“ 
(LC WA 3/2, 212; Hinzufügung in der WA).

215 Vgl. LC WA 3/1, 52–53; dazu der Kommentar von Huser, Vernunft und Herrschaft, 
85.

216 LC WA 3/1, 52–53 = LC OC 10, 570–572: Sed rector communitatis est pars illius. 
Ergo rector est propter eam, et bonum eius […] ordinari debet ad bonum totius, et 
non e contra, quia bonum gentis divinius est quam bonum unius hominis […]. Et 
confirmatur, quia, secundum eundem Philosophum, 8° Ethicorum, regnum non es 
propter regem, sed rex propter regnum.

217 LC WA 3/1, 53 = LC OC 10, 572: Finis ultimus cuiuscumque agentis vel facientis, in 
quantum est agens vel fatiens, est ipsemet.

218 Vgl. LC WA 3/1, 53.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

76

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nige und Leiter […]. Also sind die Könige oder Leiter der Gemeinschaft 
um des Wohls der Menge willen da und auf diese hingeordnet.“219

5. Was auf etwas anderes hingeordnet ist, unterstützt dieses und schadet 
diesem nicht.
Etwas ist auf etwas anderes hingeordnet, um dieses zu vervollkommnen; 
das eine unterstützt folglich das andere in seiner Entfaltung. Aus einer 
auf das Volk hingeordneten Regierung hat deswegen Wohl und Hilfe 
(bonum et auxilium) für das Volk zu fliessen.220 „Die Könige oder Leiter 
einer versammelten Menge aber sind auf die Sorge und Förderung von 
deren Wohl hingeordnet. Also müssen aus ihnen Wohl und Hilfe hervor­
gehen. So ist eine gerechte und gute Regierung.“221

In der teleologischen Ordnungsvorstellung Las Casas’ ist das letzte Ziel 
von etwas das Ziel aller der vorangehenden Ziele, ähnlich wie das Ganze 
alle seine Teile umfasst. Dafür führt Las Casas einige Beispiele aus ver­
schiedenen Lebensbereichen (Kunst, Medizin etc.) an, wobei das Beispiel 
des Heerführers das wohl ergiebigste ist und von ihm am ausführlichsten 
dargelegt wird: Das Ziel eines Heerführers ist der Sieg über das feindliche 
Heer. Deswegen sind alle Ziele, die seine Offiziere verfolgen, als auf dieses 
Ziel hingeordnete Ziele zu betrachten. Die Teilziele gehen im grossen Ziel 
Sieg auf. Der Heerführer als Verantwortlicher für das Grossziel Sieg kann 
darum den Verantwortlichen für die Teilziele – den Offizieren – Befehle 
erteilen, und diese wiederum ihren Untergebenen, deren noch kleinere 
Teilziele im Teilziel ihres Offiziers aufgehen.222 Und so verhalte es sich in 
jeder Herrschaft, woraus Las Casas auch die Begründung zur Unterschei­
dung zwischen geistlicher und weltlicher Herrschaft zieht: Die geistliche 
und die weltliche Herrschaft haben unterschiedliche Ziele.

Die weltliche Herrschaft, wie Las Casas immer wieder wiederholt und 
wie oben gezeigt, ist auf sich selbst als Ziel hingeordnet und kann folglich 
über sich kein weiteres Ziel als Ordnungsprinzip haben. Der geistliche 
Herrscher – d. h. der Papst – hingegen ist nur Zweit-Agens, denn über 

219 LC WA 3/1, 53 = LC OC 10, 572: Sed communitas vel hominum multitudo est 
causa factiva et originalis regum et rectorum suorum […]. Ergo reges sive rectores 
communitatis sunt propter bonum multitudinis et ad ipsam ordinantur.

220 Vgl. LC WA 3/1, 53; dazu den Kommentar von Huser, Vernunft und Herrschaft, 86.
221 LC WA 3/1, 53 = LC OC 10, 572: Sed reges seu rectores multitudinis congregate 

cuiuscumque sunt ordinati ad curandum et promovendum bonum illius. Ergo debet 
ex eis resultare bonum et auxilium provenire. Sed hoc est regimen iustum et bonum.

222 Vgl. LC WA 3/1, 53–54.

5 Herrschaft

77

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihm steht Gott.223 Der geistliche Leiter ist diesem verpflichtet und hat des­
wegen die Aufgabe, „den ihm anvertrauten Menschen zum ewigen Heile, 
soweit er es vermag, zu verhelfen“224. Da nun aber alles und insbesondere 
die vernunftbegabten Geschöpfe auf Gott als dessen Erstgrund hingeord­
net sind, habe letztlich auch der geistliche Leiter „die Gemeinschaft um 
ihrer selbst willen zu leiten“225. Das Endziel Gott ist gemäss Las Casas 
als deckungsgleich mit der Glückseligkeit (dem aristotelischen Endziel des 
Menschen) zu betrachten.226 Daraus leitet Las Casas ab, dass sich die weltli­
che Herrschaft in Dingen, die das geistliche Wohl angehen, der geistlichen 
Herrschaft zu unterwerfen habe. Er geht allerdings in derselben Schlussfol­
gerung noch weiter: Die weltliche Macht „muß von dieser [der geistlichen 
Macht] die Gesetze und Regeln nehmen, nach denen sie ihre weltliche 
Regierung ausrichtet, um dem geistlichen Ziel angemessen zu sein und 
diejenigen, die zu ihm streben, nicht zu behindern.“227 Davon ausgehend 
folgert Las Casas in Bezug auf das Verhältnis der spanischen Krone zu den 
Indios:

223 Vgl. LC WA 3/1, 53.
224 Brieskorn, Einleitung, 39.
225 LC WA 3/1, 54 = LC OC 10, 576: Ergo omnis spiritualis rector obligatur regimen su­

um ordinare ad bonum multitudinis sibi subiecte, et eam propter seipsam gubernare.
226 Vgl. LC WA 3/1, 56. Die Glückseligkeit (Eudaimonia) ist in der hellenistischen 

antiken Philosophie das Ziel der Lebensführung. Mit der Wiederentdeckung des 
Aristoteles in der Scholastik fand das Eudaimonia-Konzept nach aristotelischer Prä­
gung Eingang in die mittelalterliche Philosophie. Auch Las Casas dürfte dem gefolgt 
sein, wenngleich er an der hier betrachteten Stelle dies nicht spezifisch ausgewiesen 
hat. Aristoteles schreibt über die Eudaimonia als Ziel der Lebensführung in seiner 
Nikomachischen Ethik Folgendes: „Vollkommener nennen wir das um seiner selbst 
willen Erstrebte gegenüber dem um anderer Ziele willen Erstrebten […]; allgemein 
ist das vollkommene Ziel dasjenige, was stets nur an sich und niemals um eines 
anderen willen gesucht wird. Derart dürfte in erster Linie die Glückseligkeit sein. 
Denn diese wünschen wir stets wegen ihrer selbst und niemals wegen eines ande­
ren; Ehre dagegen und Lust und Vernunft und jede Tüchtigkeit wählen wir teils 
wegen ihnen selber […], teils um der Glückseligkeit willen […]. So scheint also die 
Glückseligkeit das vollkommene und selbstgenügsame Gut zu sein und das Endziel 
des Handelns“ (Aristoteles, Nikomachische Ethik I, 5, 1097a–1097b, auf Deutsch 
entnommen aus Ders., Nikomachische Ethik, Griechisch-deutsch, übers. v. Olof 
Gigon, neu hg. v. Rainer Nickel, Sammlung Tusculum, 2. Aufl., Düsseldorf 2007).

227 LC WA 3/1, 56 = LC OC 10, 578: Potestas quecumque temporalis subdi debet potestati 
spirituali in his que ad spiritualem finem pertinent, et illam ab ista oportet sumere 
leges et regulas, quibus regimen suum temporale ordinet, quatenus fini spirituali 
conveniat et, tendentibus ad illum, impedimentum non existat.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

78

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Alle indianischen Nationen und Völker müssen geistlich und weltlich zu 
ihrem Wohl und um ihrer selbst willen gelenkt und geleitet werden, so 
daß […] die Könige Spaniens verpflichtet sind, in jeder Art und Weise 
zu deren geistlichem und weltlichem Nutzen zu handeln und beizutra­
gen.“228

So müssen sich die spanischen Könige zugunsten des Wohls der Indios ein­
setzen. Wenn ein Leiter einer Gemeinschaft sich nicht für das Gemeinwohl 
einsetzt, sondern durch seine Regierung das Gegenteil eintritt – z. B. durch 
Gewaltakte gegen das eigene Volk –, so handelt er „gegen die natürliche 
Ordnung, die Gott den Dingen eingestiftet hat, und so auch gegen das 
Naturrecht“229. Er wäre entsprechend nicht mehr legitimierweise Herrscher 
und Leiter, sondern illegitimerweise, wodurch er sich selbst zum Tyrannen 
machte.

5.4 Erster Halbschluss

Las Casas beschreibt Herrschaft zunächst als Eigentum, und die Errichtung 
einer Herrschaft ist zunächst Inbesitznahme. In ihrer Art und Weise unter­
scheidet sich die Herrschaft des Menschen über nicht-menschliche Dinge 
allerdings stark von der Herrschaft des Menschen über Menschen. Wäh­
rend nicht-menschliche Dinge von Natur aus vom Menschen in Besitz ge­
nommen und beherrscht werden dürfen, darf der Mensch aus naturrecht­
lichen Gründen nicht von anderen Menschen besessen und beherrscht 
werden.

Der Grund liegt in der anders gearteten Wesensnatur: Während der 
Mensch als Ebenbild Gottes mit einer Vernunft ausgestattet ist, ist die 
nicht-menschliche Natur vernunftlos. Der Ursprung einer Herrschaft liegt 
stets in der Freiheit. Alles Geschaffene war ursprünglich frei. Diese radikale 

228 LC WA 3/1, 57 = LC OC 10, 578–580: universe he indiane nationes et populi regende 
et gubernande sunt spiritualiter et temporaliter ad bonum ipsorum et propter se 
ipsos […] obligantur Hispaniarum reges agere et disponere ad omnimodam utilitatem 
spiritualem et temproalem earum. Las Casas legt hier einmal mehr seine Ansicht 
dar, dass die Indios „freie Nationen und Völker“ seien, „die freie Länder bewohnen, 
da sie keinen ihnen oder ihren Ländern und einzelnen Gütern übergeordneten 
Herrn kennen. Dies ist klar, weil es noch bis vor 53 Jahren [1492 bzw. 1493] auf der 
Welt keinerlei Kenntnis von ihnen gab“ (LC WA 3/1, 57).

229 LC WA 3/2, 214 = LC OC 12, 86: quicquid princeps agit in praeiudicium totius regni 
[…], est facere contra ordinem naturalem inditum divinitus rebus, et sic facit contra 
ius naturale.

5 Herrschaft

79

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Freiheit gilt besonders auch für den Menschen – die Freiheit des Menschen 
ist immer zu vermuten; das Gegenteil muss bewiesen werden. Als Teil der 
Schöpfung ist aber auch der Mensch teleologisch bestimmt. Er ist auf die 
Gemeinschaft hin ausgerichtet. Um diese zu leiten, bestellt er deswegen 
in freier Übereinkunft einen Leiter, den die gesamte Gruppe wählt. Die 
Menschen übertragen ihm einen Teil ihrer Rechte, nämlich die Jurisdikti­
onsgewalt, die jener deswegen zum Wohl der Gemeinschaft einsetzen muss. 
Somit ist der Zweck einer Herrschaft das Wohl der Gemeinschaft. Wird die­
ser Zweck nicht erfüllt, handelt es sich um eine natürlichem und göttlichem 
Recht entgegenlaufende Tyrannei.

6 Herrschaftsstruktur

Der Ausgangspunkt der staatspolitischen Schriften von Las Casas ist zu­
nächst jeweils allgemeiner anthropologische Natur – es wird definiert, was 
der Mensch im Unterschied zur nicht-menschlichen Umwelt ist. In seinem 
Kampf gegen die Unterdrückung der Indios kommt er aber nicht umhin 
darzulegen, wie eine Herrschaft von Menschen über Menschen aufgebaut 
ist. Während Herrschen im Sinne von Besitzen nur einen Dualismus be­
nötigt – nämlich einen herrschenden Eigentümer und ein beherrschtes 
Eigentum –, tritt in einer Herrschaft im Sinne von Jurisdiktionsgewalt 
eines Menschen über Menschen ein drittes Element hinzu. So können 
in der zweiten Bedeutung von Herrschaft grob drei unterschiedliche Perso­
nengruppen unterschieden werden: Untertanen, Herrscher und zwischen­
gelagert die Verwalter der Herrschaft.230 Diese drei Elemente konstituieren 
in ihren jeweiligen Relationen zueinander eine Herrschaft von Menschen 
über Menschen, unabhängig davon, ob es sich um eine weltliche oder eine 
geistliche Herrschaft handelt. Aus diesem Grund werden im Folgenden 
diese drei Strukturelemente einer Herrschaft im lascasasianischen Denken 

230 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 96–114. Programmatisch für das lascasasianische 
Denken ist bereits die Reihenfolge seiner Darstellung: Vor dem Herrscher kommen 
die Untertanen; vorgeschoben vor den Untertanen die Menschen (homo). Bereits 
diese Reihenfolge zeigt seine Andersartigkeit gegenüber anderen zeitgenössische 
Ansichten an, am stärksten der Gegensatz wohl zum Machiavellismus (vgl. Machia­
velli, Niccolò, Buch vom Fürsten (= Il Principe), nach A. W. Rehbergers Über­
setzung mit Einleitung und Erläuterung neu herausgegeben von Max Oberbreyer, 
Leipzig 2012, online entnehmbar aus dem Projekt Gutenberg: https://www.guten
berg.org/ebooks/39816 [10.6.2024]; zur Interpretation vgl. Höffe, Otfried (Hg.), 
Niccolò Machiavelli: Der Fürst, Berlin 2012 (= Klassiker auslegen, Bd. 50)).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

80

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gutenberg.org/ebooks/39816
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutenberg.org/ebooks/39816


dargestellt. Wie werden sie von Las Casas charakterisiert? Worin liegt der 
Unterschied zwischen den beherrschten Untertanen, dem Herrscher und 
den Verwaltern? Da es sich bei allen in der praktischen Umsetzung um 
Menschen handelt, ist anschliessend zu klären, woran die einzelnen Grup­
pen interessiert sind. Aus diesen unterschiedlichen Interessenlagen heraus 
ergeben sich bezüglich der Umsetzung der vom Herrscher erteilten Befehle 
durch die Administratoren verschiedene Möglichkeiten.

6.1 Untertanen

Die zahlenmässig grösste Gruppe in einer Herrschaft sind die Untertanen. 
Im lascasasianischen Herrschaftsdenken ist sie zugleich aber auch die wich­
tigste Gruppe, aus der sich die anderen beiden Personengruppen begrün­
den und ableiten lassen. Aus diesem Grund wird im Folgenden zuerst 
geklärt, welche Rolle innerhalb einer Herrschaft den Untertanen zukommt, 
bevor die unterschiedlichen Typen von Untertanen in Las Casas’ Sinne 
herausgearbeitet werden. Schliesslich wird der Frage nachgegangen, wem 
Untertanen denn am ehesten unterstellt sind.

6.1.1 Freiheit und Konsens

Ihren Ursprung findet jede Herrschaft in der anthropologischen Freiheit.231 

Die Jurisdiktion kommt vom Volk und muss deshalb auch zum Wohle des 
Volkes eingesetzt werden. In einer durch Konsens aller zustande gekom­
menen Herrschaft sind Beherrschte dem gewählten legitimen Herrscher 
nur hinsichtlich der Jurisdiktion unterworfen.232 Die gewählten Herrscher 
sind „nicht Gebieter über die Einzelnen selbst, sondern die Einzelnen sind 
subditi oder subiecti nur hinsichtlich der Jurisdiktion“233. Die Veränderung 
des ursprünglichen freien Status des Menschen hin zu einem Status der Un­
freiheit hinsichtlich der Jurisdiktion ist grundsätzlich gegen das Naturrecht 
und die göttliche natürliche Ordnung. Im Traktat über „Das Achte Heilmit­
tel“ („Entre los remedios … El octavo en orden“) schreibt Las Casas:

231 Vgl. ausführlicher Kap. 5.2.1.
232 LC WA 3/2, 200: „Der Kaiser und der König ist nicht Herr über die Güter der 

Einzelnen, sondern nur hinsichtlich der Jurisdiktion.“
233 Eggensperger, Der Einfluss, 99–100, hier 100.

6 Herrschaftsstruktur

81

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Es gibt auf Erden keine Macht, die die Freiheit freier Menschen ohne 
deren eigenes Verschulden einschränken darf, will man nicht gegen die 
Gerechtigkeit verstossen; denn die Freiheit ist das kostbarste und höchste 
Gut aller zeitlichen Güter und wird von allen Geschöpfen als solches 
geliebt […], besonders aber von den vernunftbegabten.“234

Nur wenn unter den Betroffenen Konsens besteht, einer bestimmten Per­
son oder Personengruppe die Jurisdiktion zu übertragen, wird der Status 
der Freiheit hinsichtlich der Jurisdiktion legitim geändert. Der Ablauf der 
Übertragung von Jurisdiktionsgewalt an den Herrscher hat entscheidende 
Konsequenzen für die rechtliche Verortung der Untertanen: Handelt es sich 
legitimerweise um Untertanen oder illegitimerweise? Das heisst: Ist der 
Vorgang, wie ein freier Mensch zum Untertanen eines anderen Menschen 
und damit zum akzidentellen Unfreien wurde, im Einklang mit dem Natur­
recht, durch Zustimmung und Konsens erfolgt oder wider das Naturrecht 
und ohne Einwilligung?

6.1.2 Untertanentypologie

Im „Traktat über die königliche Gewalt“ nimmt Las Casas eine Differen­
zierung verschiedener Untertanenarten vor. In seiner Untersuchung zum 
„Einfluss des Thomas von Aquin auf das politische Denken“ in diesem 
Traktat erkannte Thomas Eggensperger OP eine Art Typologie.235 Aus­
gangspunkt für die verschiedenen Arten von Untertanen ist die jeweilige 
Art und Weise, wie diese einem Herren unterstellt wurden. Las Casas 
benutzte unterschiedliche Bezeichnungen für unterschiedliche Arten von 
Untertanen: subditus (A), subiectus (B), vasallus (C) und servus (D).236

234 LC WA 3/2, 121 = LC OC 10, 327: ningún poder hay sobre la tierra, que sea bastante 
a hacer deterior y menos libre el estado de los libres sin culpa suya, no errante la 
clave de la justicia, como la libertad sea la cosa más preciosa y suprema en todos 
los bienes deste mundo temporales, y tan amada y amiga de todas las criaturas 
sensibles e insensibles, y mucho más de las racionales. Spitz befand deswegen bereits 
der Historiker Otto Waltz 1905: „So erscheint Las Casas und nicht J. J. Rousseau, 
der wohl dafür galt, als Vater des Gedankens der Unveräusserlichkeit der Freiheit“ 
(Waltz, Fr. Bartolomé de las Casas, 12).

235 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 99–105.
236 Vgl. ebd., 103–104.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

82

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


A) Subditus: Der Untertan
Als subditus bezeichnet Las Casas im allgemeinen Sinne alle Untertanen 
eines Herrschers. So verwendet er im „Traktat über die königliche Ge­
walt“ den Begriff sowohl für sich alleine als auch „in Kombination mit 
anderen Bezeichnungen von Untertanen“237.

B) Subiectus: Der Unterworfene
Die Bezeichnung subiectus wählt Las Casas jeweils, wenn er von Un­
tertanen spricht, die betont nicht mittels freier Zustimmung zum Un­
tertanen eines Herren wurden. Ihnen kam das Wesensmerkmal der 
Freiheit zum Teil abhanden, indem sie mittels Gewalt zum beherrschten 
Untertanen des Herrschers wurden. Der subiectus wurde in das Unter­
tanenverhältnis bzw. die Unfreiheit gezwungen, weshalb Las Casas den 
Begriff „meist in Verbindung mit entsprechenden Bezeichnungen wie 
Sklaverei“238 benutzt.

C) Vasallus: Der Gefolgsmann
Bereits in der Merowingerzeit (5. bis 8. Jahrhundert) entwickelte sich 
das Lehenswesen, das im Laufe des Mittelalters immer mehr an Bedeu­
tung gewann.239 Im Lehenswesen schwören sich Vasall und Lehnsherr 
gegenseitig Treue, womit sich der Vasall hinsichtlich der Jurisdiktion 
vertraglich an den Lehnsherren bindet. Für Las Casas’ Verwendung 
des Vasallenbegriffs waren vor allem dessen Unterordnung unter einen 
Herrn und der geleistete Treueeid zentral, durch den ein Lehensver­
hältnis zwischen Lehnsherrn und Lehnsmann (Vasall) überhaupt erst 
zustande kam. In „Regia Potestate“ beschreibt Las Casas den Vasallen 
zunächst als Unfreien. „Der Treueschwur und gleichfalls die Treue“ stel­

237 Ebd., 103.
238 Ebd.
239 „Im Rahmen des Lehnswesens wird als V. (lat. vassus, vasallus) i. Allg. der Lehns­

mann bezeichnet, der vom Lehnsherrn (senior, dominus) das Lehen (beneficium) 
erhielt […]. Lehnsherr und V. schuldeten einander Treue. Hinzu kamen unter­
schiedliche Leistungen beider Seiten: Während der V. zu ‚Rat und Hilfe‘ (consilium 
et auxilium) verpflichtet war, war der Lehnsherr zu ‚Schutz und Schirm‘ des V. 
verpflichtet. In der Regel erhielt der V. ein Lehen, das aus Land, aber auch einem 
Amt bestehen konnte. […] In ihrer ‚klassischen‘ ma. Form war die Beziehung zwi­
schen Herrn und V. mehr als eine rein juristisch-vertragliche Bindung; vielmehr 
sollte sie ein persönliches Vertrauensverhältnis darstellen, eine Freundschaft unter 
Ungleichen (Amicitia)“ (Kühner, Christian, Vasall, in: Enzyklopädie der Neuzeit 
Online, Leiden 2019, online: https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_SIM_371671 
[24.6.2024]).

6 Herrschaftsstruktur

83

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_SIM_371671
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_SIM_371671


le „eine Art Sklaverei“ dar.240 Durch die Bindung mittels Treueschwur 
an den Lehnsherrn lege der Vasall Teile seiner natürlichen Freiheit ab 
und werde zum Unfreien. Las Casas betont, „daß kein Mensch eines an­
deren Vasall oder Getreuer ist, es sei denn, daß dies bewiesen wird“241. 
Trotz dieser freiwillig erfolgten und vertraglich mittels Treuschwurs 
geregelten Unterordnung des Vasallen unter den Herrscher und der Zu­
ordnung der Ziele des Vasallen zu den Zielen des Lehnsherrn verblei­
ben dem Vasallen selbstredend dieselben natürlichen Rechte, die jeder 
freie Mensch hat. Denn er ist nur in Bezug auf die Jurisdiktion dem 
Lehnsherrn unter- und zugeordnet. Der Vasall ist zwar der Untertan 
eines Herrn, zeitgleich aber selbst Herr über andere – „sie haben Gewalt 
über die Untertanen der ihnen anvertrauten Lehen“242.

D) Servus: Der Sklave
Während ein Vasall jemand ist, der sich durch einen freiwilligen Akt in 
ein Abhängigkeitsverhältnis begibt und sich einem Herrn unterordnet, 
und ein subiectus jemand, der durch externe gewaltsame Akte zur Un­
terordnung gezwungen wird, so ist der servus, der Sklave, das Gegenteil 
von jeder anderen Untertanenform. Las Casas hält es nicht für notwen­
dig, den Zustand des servus im „Traktat über die königliche Gewalt“ 
tiefergehend zu definieren. Als akzidenteller Zustand eines Menschen 
ist der Servuszustand nach Las Casas gemäss der Aristotelesinterpreta­
tion des Thomas von Aquin gänzlich unnatürlich.243 „Sklaverei aber 
besteht darin, daß einer gegen die Natur fremder Herrschaft unterwor­
fen wird“244, hält Las Casas im „Traktat über die Schätze Perus“ fest. 
Im früher entstandenen Traktat „Regia Potestate“ liegt der Schwerpunkt 
Las Casas’ vor allem in der Betonung der Freiheit jedes Menschen. Die 
Bezeichnung servus dient ihm dort vor allem zur scharfen Abgrenzung 
von dieser radikalen Freiheit, sozusagen im Sinne einer absoluten Un­
freiheit. Nach Las Casas gibt es nur eine denkbare Möglichkeit, dass der 
Status der Sklaverei legitim sein kann: wenn der Sklavenstatus freiwil­
lig zustande kommt. „Keine Unterwerfung, keine Sklaverei […] wurde 

240 LC WA 3/2, 198 = LC OC 12, 38: Et quia iuramentum fidelitatis, et ipsa fidelitas, est 
quaedam servitus […] constat quod nemo est alterius homo vel vasallus seu fidelis, 
nisi hoc esse probetur; et probatur esse, probato quod debeat esse.

241 LC WA 3/2, 198.
242 Eggensperger, Der Einfluss, 104.
243 Vgl. STh I-II q. 72, a. 1c.
244 LC WA 3/1, 280 = LC OC 11.1, 190: Seruitus, autem, est qua quis dominio alieno 

contra naturam subiicitur;

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

84

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jemals [rechtmäßig] auferlegt, ohne daß das Volk […] freiwillig einer 
solchen […] zustimmte. Vielmehr vereinbarte von Anfang an das Volk 
selbst dies mit seinem Fürsten.“245 Damit betont Las Casas noch einmal 
die Wichtigkeit der freien Vereinbarung zwischen Volk und Herrscher. 
Die Freiheit kann so weit gehen, „dass sie in Konsequenz sogar zur 
freiwilligen Beraubung dieser Freiheit führen kann“246. Es ist anzumer­
ken, dass diese freiwillige Zustimmung zur absoluten Unfreiheit in der 
lascasasianischen Anthropologie als sehr unwahrscheinlich anzusehen 
ist und faktisch nie vorlag. In der Abwehr der Sklaverei sieht Las Casas 
gar den gerechtesten Grund für die Führung eines Krieges.247

6.1.3 Stadtgemeinschaft und Königreich (civitas und regnum)

Die Menschen sind ihren Herrschern hinsichtlich der Jurisdiktion unter­
tan. Die zentrale rechtliche Grösse für die Beherrschten ist die Stadt als 
Gemeinschaftsform, die Las Casas aristotelisch und augustinisch definiert: 
„Augustinus (De civitate Dei XV,8:CCL48/464) bestimmt sie als Menge von 
Menschen, die durch ein Gesellschaftsband verbunden sind, um dadurch 
politisch zusammenzuleben.“248

Die Stadt ist gemäss Aristoteles selbstgenügsam und bildet eine vollkom­
mene Gesellschaft ab. Sie kann ohne den einzelnen Bürger sein, aber der 
einzelne Bürger kann nicht ohne sie sein. So entstanden auch die bürgerli­

245 LC WA 3/2, 205 = LC OC 12, 60: Nulla subjectio, nulla servitus, […] unquam 
impositum fuit, nisi populus qui subiturus illa onera erat, impositioni eiusmodi volun­
tarie consentiret. Immo a principio idem populus ea constituit cum ipso principe 
(Einfügung in der WA).

246 Eggensperger, Der Einfluss, 104.
247 Vgl. LC WA 3/1, 291: „Kann es einen gerechteren Grund zu Kriegsführung geben als 

die Gegenwehr gegen Sklaverei, wie Tullius (Philippica VII) und Vegetius (Epitoma 
Rei Militaris III,10) sagen? Und wer wird daran zweifeln, daß die Kriegskunst die 
wichtigste von allen [Künsten] ist, weil dank ihrer die Freiheit bewahrt, die Würde 
der Provinz gefördert und das Reich erhalten wird?“

248 LC WA 3/2, 210 = LC OC 12, 74: Augustinus (lib. 15, Cap. 8, De civitate Dei) 
definit eam esse hominum multitudinem aliquo societatis vinculo colligatam, iuncta 
hominum multitudine ad politice convivendum, quae cititas dicitur.
Augustinus: „[D]enn eine Stadt setzt ihrem Begriff nach eine größere Menge von 
Menschen voraus, die zusammengehalten wird durch irgendein Genossenschafts­
band […]“ (Augustinus, De civitate Dei/ Zweiundzwanzig Bücher über den Gottes­
staat, 15. Buch, Kap. 8, lateinisch und deutsch entnommen aus der „Bibliothek der 
Kirchenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/zweiundzwa
nzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/427/de-civitate-dei-ccsl [24.6.2024].)

6 Herrschaftsstruktur

85

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/427/de-civitate-dei-ccsl
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/427/de-civitate-dei-ccsl


chen Rechte erst in jenem Augenblick, „als die Städte gegründet und die 
Amtsträger geschaffen werden“249, zeigt sich Las Casas überzeugt. Die Stadt 
hat als Gemeinschaft Gewalt über ihre Bürger, und die einzelnen Bürger 
müssen der Stadt als Gemeinschaft gehorchen. In der Stadt herrscht eine 
Arbeitsteilung, was zur Folge hat, dass der einzelne Bürger auf die Stadt als 
Gemeinschaft stärker angewiesen ist als die Stadt auf den einzelnen Bürger. 
„Der Bürger […] kann das Leben nicht selbstgenügsam ohne Mithilfe und 
Kontakt mit seiner Stadt meistern.“250

Die Stadt wiederum ist ein Teil eines Königreichs und damit grund­
sätzlich auf das Königreich hingeordnet. Denn ein Teil ist immer auf 
das Ganze hingeordnet. Im Vergleich mit der Bindung des Bürgers zur 
Stadt sei die Stadt allerdings viel schwächer an das Königreich gebunden. 
Die Begründung dafür ist eine vierfache: Zum einen gilt für die Bürger 
der Stadt eher die Stadt als ihr Vaterland als das Königreich. Die Stadt 
hingegen kennt kein Vaterland, auch nicht das Königreich. Zweitens ist 
der Bürger auf die Stadt angewiesen, während die selbstgenügsame Stadt 
nicht auf das Königreich angewiesen ist. Drittens sind die negativen Folgen 
der Zerstörung einer Stadt für das Königreich viel gravierender als die 
Folgen für die Stadt, wenn einer oder mehrere ihrer Bürger stirbt. Und 
viertens ist „die Stadt selbst eine Menge von Bürgern, aber diese Menge 
von Bürgern ist naturgemäß mehr der Stadt, dem eigentlichen Vaterland 
und dem Gemeinwesen zugeneigt und verpflichtet als dem Königreich und 
dessen Unversehrtheit.“251 Die Stadt wird damit zur zentralen rechtlichen 
und gemeinschaftlichen Bezugsgrösse für die Untertanen.

Mit der Freiheit als anthropologischer Grundkonstante werden Unfrei­
heit und Untertanenverhältnisse zunächst unwahrscheinlich. Allerdings 
kann der Mensch die Freiheit auch just dafür nutzen, sich in eine partielle 
Unfreiheit zu begeben und einer Person Befugnisse über sich einzuräumen. 
Freiheit und Konsens bleiben jene Elemente, die den Untertanen eigen 

249 LC WA 3/2, 205 = LC OC 12, 60–62: ‚Civilia autem iura tunc esse coeperunt, et cum 
civitates condi et magistratus creari coeperunt’. Las Casas zitiert hier direkt aus den 
Institutionen (CICiv I. 2, 1, 11): civilia enim iura tunc coeperunt, cum et civitates 
condi et magistratus creari et leges scribi coeperunt (dt.: „Zivilrechtsordnungen ent­
standen dagegen erst, als man anfing, Staaten zu gründen, Ämter einzurichten und 
Gesetze niederzuschreiben“).

250 LC WA 3/2, 210 = LC OC 12, 74: Civis autem […] nec potest per se sufficienter vitam 
transigere absque auxilio et communicatione suae civitatis;

251 LC WA 3/2, 210 = LC OC 12, 74: civitas est ipsa civium multitudo, sed ista civium 
multitudo naturaliter magis inclinatur et obligatur civitati et propriae patriae ac eius 
reipublicae quam regno et eius incolumitati.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

86

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind. Die Orientierungsgrösse für den Einzelnen ist die Gemeinschaft, in 
der er lebt und die Las Casas ganz in aristotelischer Tradition Stadtgemein­
schaft nennt.

6.2 Herrscher

Aus der Freiheit des Menschen folgte in Wahl und Übereinkunft die Her­
ausstellung eines oder mehrerer unter ihnen zum Herrscher mit Jurisdik­
tionsgewalt. Während den Untertanen vor allem Freiheit und Konsens 
zufallen, so fallen dem Herrscher die reziproken Elemente zu: Wahl und 
Zustimmung. Las Casas fragte sich: Worin besteht der Unterschied zwi­
schen Untertanen und Herrscher? Worüber verfügen die Herrscher, die 
Untertanen aber nicht?

6.2.1 Wahl und Zustimmung

Die freien Menschen wählen einen oder einige aus der versammelten 
Menge zum Herrscher und statten diese mit Jurisdiktionsgewalt über sie 
aus. Die Legitimationsgrundlage des Herrschers ist somit das Volk.252 Die 
konkrete sprachliche Bezeichnung des Herrschers spielt dabei keine Rolle: 
„[…] die Herrschaft eines Menschen über andere, die Jurisdiktion, die 
Leiter oder Könige, die Kaziken oder tatoanes oder mit welchem anderen 
Namen sie auch immer bezeichnet oder genannt werden“253. Im „Traktat 
über die königliche Gewalt“ verwendet Las Casas konsequenterweise die 
Bezeichnungen princeps, rex und imperator synonym.254 Es gilt, was Las 
Casas bereits in „Principia Quaedam“ zugrunde gelegt hat: „Wir billigen, 
daß der König sei, dem die Spitze der Leitung der menschlichen Angele­
genheiten von der Gesellschaft oder Menschenmenge anvertraut wird, dem 
hl. Thomas (De regim. princ. I,14) gemäß.“255

252 Vgl. Delgado, Die Zustimmung, 161–169.
253 LC WA 3/1, 46.
254 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 105–107.
255 LC WA 3/1, 46 = LC OC 10, 560: Hunc decimus esse regem, cui summa regiminis 

in rebus humanis a tota societate vel multitudine committitur, secundum Sanctum 
Thoman, lib. I, De regimini principum, Cap. 14, verumque precipuus actus regie 
potestatis est iudicare; Vgl. dazu Thomas v. Aquin, De regimini principum ad regem 
Cypri, lib. 1, Cap. 14, p. 17s., lateinisch in der unkritischen Ausgabe aufrufbar im 

6 Herrschaftsstruktur

87

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weil der Herrscher all seine Jurisdiktion, Gewalt und Macht vom Volk 
hat, ist diese begrenzt. Zum einen darf der König nicht ohne die Zustim­
mung des gesamten Volkes etwas anordnen oder machen, das für jenes 
negative Folgen hat. Zum anderen ist von Fall zu Fall zu unterscheiden, 
ob die Anordnungen die Jurisdiktion oder das Eigentumsrecht betreffen; 
nur die Jurisdiktion wurde dem Herrscher vom Volk übertragen. Die Gü­
ter der einzelnen Untertanen unterstehen hingegen nicht dem Willen des 
Herrschers – im Gegenteil: Der Herrscher ist unter anderem deswegen 
mit der Jurisdiktion ausgestattet, um die Güter der Einzelnen zu schützen, 
wobei die Freiheit das höchste dieser Güter ist. Der Herrscher ist durch 
den Willen des Volkes da, nicht das Volk durch den Willen des Herrn. Der 
Herrscher ist für das Volk nur Mittel zum Zweck. Der Zweck besteht darin, 
Wohlstand zu fördern, dem Gemeinwesen zu nützen und das Gemeinwohl 
zu erhalten und zu fördern.256

Wenn Las Casas davon spricht, dass das Volk dem Herrscher Leitungsge­
walt übertragen habe, ist zu spezifizieren, welche Art von Gewalt er meint. 
Der Herrscher hat zwar eine „Zwangsgewalt“257 über seine Untertanen, 
aber diese ist „nicht seine eigene Gewalt, sondern die Gewalt des Geset­
zes“258. Das Gesetz wiederum sei dem Gemeinwohl zu unterwerfen, das 
qua Volk die Wirk- und Zielursache der Herrschaft ist. Die Untertanen 
unterstehen genau genommen nicht dem Herrscher und gehorchen nicht 
diesem, sondern dem Gesetz.259 Dasselbe gilt für den Herrschenden: Auch 
er steht unter den Gesetzen. Er kann legitimerweise nicht nach persönli­
cher Willkür herrschen, sondern seine Befugnisse sind durch die Gesetze 
geregelt.260

6.2.2 Typen der fürstlichen Güter

Ein Herrscher verfügt legitimerweise über vier Arten von Gütern, die im 
Zusammenhang des Regierens von Bedeutung sind. Las Casas legt sie im 

Corpus Thomisticum, online: http://www.corpusthomisticum.org/orp.html#69946 
[24.6.2024].

256 Vgl. LC WA 3/2, 212.
257 LC WA 3/2, 207 = LC OC 12, 66: omnis principatus habet vim coercendi subditum in 

aliquo [...].
258 LC WA 3/2, 207 = LC OC 12, 66: Habet enim super eos potestatem non suam, sed 

legis, subiectam bono communi. Diese Ansicht gewinnt Las Casas von Aristoteles, 
Nikomachische Ethik, V, 3, 1129b.

259 Vgl. auch Eggensperger, Der Einfluss, 105–107.
260 Vgl. LC WA 3/2, 213.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

88

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.corpusthomisticum.org/orp.html#69946
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.corpusthomisticum.org/orp.html#69946


dritten Schluss des „Traktats über die königliche Gewalt“ dar. Prämissen für 
die Handlungsmacht des Herrschers sind Jurisdiktion (A), Fiskalgüter (B), 
Erbgüter (C) und Privatgüter (D).

(A) Jurisdiktion (iurisdictio)

Die erste Art der Güter, die einem Herrscher zukommen, ist die Jurisdikti­
on. Sie ist das eigentliche Gut, das ihn von anderen Menschen in der Civi­
tas unterscheidet. Las Casas definiert die Jurisdiktion unter Rückgriff auf 
das Langobardische Lehnrecht261 als „die bürgerliche und strafrechtliche 
Gewalt, was die unumschränkte und vereinigte Rechtsgewalt umfaßt“262. 
Den Anfang nimmt die Jurisdiktion beim Volk, das die „erste Quelle und 
Ursprung aller Gewalten und Jurisdiktion“263 ist. Der Herrscher besitzt die 
Jurisdiktion nicht als Person, sondern in seiner Funktion als Herrscher. 
Jurisdiktion ist an die Herrscherwürde und das Amt des Herrschers ge­
knüpft. Dies macht die Jurisdiktion, wie Las Casas in „Regia Potestate“ 
ausführt, zu einer „Gewalt des öffentlichen Rechtes“264. Jurisdiktion kann 
deswegen weder als Ganzes noch in Teilen vom Herrscher verkauft, ver­
schenkt oder sonstwie veräussert werden. Sie ist nicht „Handelsware“265, 
wie andere Güter es sind. Denn „niemand kann eine Sache verkaufen oder 
veräußern, über die er nicht die eigentliche Herrschaft hat noch das private 
Verfügungsrecht haben kann.“266 Wenn Jurisdiktion verkauft wird, wird 
„Fremdes oder eine fremde Sache gegen den Willen des entsprechenden 

261 Vgl. Consuetudines feudorum, 2, 55 (56): „Quae sint regalia“, entnehmbar aus: Leh­
mann, Karl (Hg.), Das Langobardische Lehnrecht. Handschriften, Textentwicklung, 
ältester Text und Vulgattext nebst den capituala extraordinaria, Göttingen 1896, 81–
206, 182.

262 LC WA 3/2, 217–218 = LC OC 12, 100: iurisdictio principis, id est, potestas civilis et 
criminalis comprehendens merum et mixtum imperium (tit. Quae sunt regl. in usib. 
feud.).

263 LC WA 3/2, 218 = LC OC 12, 100: Primarius tamen fons et origo omnium potestatum 
et iurisdictionum ipse populus fuit.

264 LC WA 3/2, 220 = LC OC 12, 104: Iurisdictionem Azo definit esse iuris potestatem de 
iure publico introductam cum necessitate iurisdicendi.

265 LC WA 3/2, 220 = LC OC 12, 104: Non est ergo in bonis et patrimonio publico totius 
regni, ideo non est in alicuius etiamprincipis commercio [...].

266 LC WA 3/2, 219 = LC OC 12, 104: nemo potest vendere aut alienare rem, quam in 
suo dominio non habet, nec iure privati esse potest, quod si agit, furtum vel rapinam 
committit (l. inter stipulantem, § sacram, De verb. Oblig. [= CICiv D. 45.1]; l. rem 
alienam, De contrahend. empt. [= CICiv D. 18.1]).

6 Herrschaftsstruktur

89

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eigentümers, das heißt des Volkes“267, verkauft. Der Verkauf ist darum 
nicht rechtens und widerspricht sowohl der Tauschgerechtigkeit als auch 
der austeilenden Gerechtigkeit.268 Jurisdiktion wurde „eingeführt wegen 
der Erfordernis, Recht zu sprechen“269. Der mit Jurisdiktion ausgestattete 
Herrscher ist deswegen zugleich auch von Rechts und Amts wegen Richter.

Die Jurisdiktionsgewalt fliesst vom freien Volk zum von diesem gewähl­
ten Herrscher. Von diesem fliesst sie wiederum zurück zum Volk, indem 
der Herrscher Recht spricht, Gesetze erlässt und seinen Untertanen Befehle 
erteilt oder Privilegien zuspricht. Ist das Volk, das davon betroffen ist, nicht 
einverstanden damit, fliesst wieder eine Art der Gewalt zurück, „beispiels­
weise mittels Beschwerde oder Berufung“270. Die Jurisdiktion fliesst somit 
hin und her zwischen Volk und Herrscher.271

(B) Fiskalgüter (bona fiscalia)

Die zweite Art von Gütern, über die ein Herrscher im Gegensatz zu seinen 
Untertanen verfügt, sind die Fiskalgüter. Als solche bezeichnet Las Casas 
Güter des Gemeinwesens. Die Fiskalgüter sind Eigentum der Menschen­
menge, die mittels Wahl zu Beginn der Herrschaft den Herrscher einsetzte. 
Las Casas verweist beispielhaft auf Einkünfte aus den öffentlichen Wegen, 
Flüssen, Schifffahrtswegen, dem Meer, Häfen, Gold- und Salzminen etc., 
die entweder direkt oder indirekt mittels Zoll und Besteuerungseinnahmen 
die Schatzkammer des Gemeinwesens bzw. Königreichs erweitern.272 Teil 
der Fiskalgüter sind all jene Güter, die nicht einem Herrscher als Person 
gehören, sondern dem Gemeinwesen, wozu Las Casas den Kommentar 
zum langobardischen Lehnrecht273 von Baldus de Ubaldis274 anführt.

Die Verfügungsgewalt über diese Art von Gütern kommt dem Herrscher 
nicht direkt zu, sondern bloss indirekt, weil es nicht seine Güter, sondern 
die Güter der Krone bzw. Königswürde sind – er ist nur „quasi der Herr 

267 LC WA 3/2, 221 = LC OC 12, 110: Ergo Princeps, vendendo iurisdictionem, vendit 
alienum sive rem alienam invito domino, scilicet populo [...].

268 Vgl. LC WA 3/2, 224–225.
269 LC WA 3/2, 220.
270 Eggensperger, Der Einfluss, 110.
271 Vgl. ebd., 110–111.
272 Vgl. LC WA 3/2, 218.
273 Vgl. Consuetudines feudorum, 2, 55 (56).
274 Vgl. Baldus de Ubaldis, In usus feudorum commentaria, Venedig 1580, fol. 23r 

(„De feudis Marchia, Ducatus et Comitatus“).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

90

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dieser fiskalgüterlichen Rechte“275. Die Verfügungsmacht des Herrschers 
über das Gemeineigentum ist unvollkommen276 und der Herrscher wird 
zum blossen Verwalter der Fiskalgüter. Selbst diese Verwalterfunktion ist 
nicht als an seine Person, sondern an das Leitungsamt, in das er gewählt 
wurde, gekoppelt zu verstehen – ist er nicht mehr im Amt, schwindet die 
ohnehin unvollkommene Verfügungsgewalt ganz. Damit verbunden sind 
wiederum Mitbestimmungsrechte des Volkes als eigentlicher Eigentümer. 
Mit dieser Spezifizierung kann Las Casas auch den Befürwortern von 
Veräusserungen der Fiskalgüter entgegentreten, die dem Herrscher unmit­
telbare Verfügungsgewalt über die Schatzkammer einräumen wollen. Diese 
missinterpretieren in Las Casas Augen die Quasi-Herrschaft als De-Facto-
Herrschaft, die deswegen auch de jure gelten soll.277

(C) Erbgüter (bona patrimonialia)

Die dritte Art von Gütern sind ererbte. Erbgüter besitzt der Herrscher 
als Person, genauso wie auch die Untertanen solche als Privatpersonen 
besitzen. Sie unterscheiden sich von den Fiskalgütern dadurch, dass der 
Herrscher über seine Erbgüter nicht nur quasi, sondern auch de jure Herr 
ist – über sie kann er uneingeschränkt verfügen. Las Casas unterscheidet in 
„Regia Potestate“ zwei Arten von Erbgütern: Die erste Art sind jene, die der 
Herrscher von seinen Vorfahren geerbt hat, wie auch ein Untertan von sei­
nen Vorfahren Güter erben kann. Bereits der Vorfahre des Herrschers war 
legitimerweise Besitzer dieser Güter, und durch Regelungen im Erbrecht 
fallen sie dem Herrscher zu. Die zweite Art von Erbgütern sind jene, die der 
Herrscher zu seinen Lebzeiten erwirtschaftet.278

Mit der ersten Art der Erbgüter befasst sich Las Casas nicht weiter, da 
jede Person gemäss Erbrecht erben kann, was ihm seine Vorfahren hinter­
lassen. Problematischer ist die zweite Art von Erbe – bei neu hinzugewon­
nenen Gütern muss geklärt werden, ob diese der Herrscher als Privatperson 
oder als öffentliche Amtsperson erwirtschaftet hat. Ist der Zugewinn als 
öffentlicher Gewinn dem Fiskus zuzurechnen oder fliesst er in die Privat­

275 LC WA 3/2, 218 = LC OC 12, 100: quia iurium huiusmodi fiscalium princeps non est 
dominus, sed administrator seu quasi dominus [...].

276 „Quasi“ bedeutet „unvollkommen“, so die Digesten (CICiv D. 35, 1, 60) gemäss Las 
Casas (LC WA 3/2, 218 = LC OC 12, 102).

277 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 111–112.
278 Vgl. LC WA 3/2, 218–219.

6 Herrschaftsstruktur

91

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kasse des Herrschers? An der Beantwortung dieser Frage hängt die direkte 
Verfügungsgewalt, denn über den Fiskus besitzt der Herrscher nur einge­
schränkte Verfügungsgewalt, über die Privatgüter uneingeschränkte. Was 
sich im Fiskus befindet, wird nicht privat weitervererbt, was im Privatbesitz 
ist, wird gemäss geltendem Erbrecht an die Nachfahren weitergegeben.

Aufgrund seines Herrscheramts ist die Klärung der Frage, in welchen 
Fällen ein Herrscher rein privaten Gewinn und wann er diesen Gewinn 
aufgrund der Verknüpfung seiner Person mit dem Herrscheramt macht, 
nicht immer einfach. Deswegen gibt Las Casas Beispiele, in welchen Fällen 
der Zugewinn dem Herrscher als Privatperson zufällt.279 Dazu gehören 
Erträge aus Strafen für Verratsverbrechen, Verjährungs- oder Ablösungs­
zahlungen, aber auch alle Zugewinne aus Gütern, die „explizit an den Herr­
scher“280 und nicht an den Fiskus abgetreten oder verschenkt wurden. Dies 
ist beispielsweise dann der Fall, wenn aus dem Volk Zahlungen geleistet 
werden, um dem Herrscher ein standesgemässes Leben zu garantieren. Der 
Herrscher kann sein Privatvermögen aber auch erweitern, indem er sich 
besonders eifrig für Zugewinne des Fiskus oder der Herrschaft einsetzt. Im 
damaligen Kontext bedeutet dies für Las Casas vor allem, dass sich der 
Herrscher in einem gerechten Krieg besonders eifrig hervorgetan hat.281 

Thomas Eggensperger fasst wie folgt zusammen: „Wenn der Herrscher mit 
seinem Privatvermögen Geschäfte tätigt (z. B. Verkauf von Privatbesitz 
oder Ankauf neuer Güter), dann geht der Gewinn auch in seine Kasse.“282 

Wenn er allerdings dasselbe mit dem öffentlichen Vermögen macht, haben 
die Gewinne in das öffentliche Vermögen, d. h. den Fiskus, zu fliessen.

(D) Privatgüter (bona singulorum)

Schliesslich hat jede Person in der Herrschaft – ob Untertan oder Herrscher 
– Güter, die privat sind. Der Herrscher hat nur über jene Güter privat 
Herrschaftsstatus inne, die ihm auch privat gehören. Er verfügt „weder zum 
Nutzen noch direkt“283 über das Privateigentum der Untertanen, zumindest 
nicht, solange diese ihm ihre Güter nicht freiwillig übertragen. „In den 

279 Vgl. LC WA 3/2, 218–219.
280 Eggensperger, Der Einfluss, 112.
281 Vgl. ebd.
282 Ebd.
283 LC WA 3/2, 219 = LC OC 12, 104: super [...] bona et res singulorum [...] nihil habet 

princeps agere, nec dominium habet, nec quod utile, nec quod directum [...].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

92

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


privaten Dingen und Gütern hat der Fürst keine Kompetenz“284, es sei 
denn, es handelt sich um seine eigenen (nicht-königlichen) Privatgüter, die 
er nicht aufgrund seines Herrscheramts besitzt, sondern als Mensch.285

6.3 Verwalter und Administratoren

In einer Herrschaft gibt es nach Las Casas nicht nur den Dualismus 
Herrschende und Untertanen, sondern dazwischen verschiedene Formen 
von Administratoren und Verwaltern (magistratus). Sie können als Beamte 
charakterisiert werden.286 Als solche erhalten sie vom Herrscher bestimm­
te Gewalten und Kompetenzen der Jurisdiktion verliehen. Der Herrscher 
überträgt temporal begrenzt seine vom Volk ihm übertragene Jurisdiktions­
gewalt partiell zur Ausführung an einzelne Personen. Im Gegenzug erhalten 
diese, ähnlich wie der Herrscher selbst, Rechtstitel und Zuwendungen aus 
der Staatskasse. Allerdings ist dabei zu beachten, dass diese Zuwendungen 
– wie die Zuwendungen des Königreichs an den König – die Untertanen 
nicht nachhaltig schädigen und in ihren Freiheitsrechten berauben dürfen.

Las Casas unterscheidet zwei verschiedene Arten von Ämtern: solche, 
die Jurisdiktion miteinschliessen, und solche, die keine Jurisdiktionsgewalt 
beinhalten. Zu den ersten gehören beispielsweise Bürgermeister, Provinz­
richter, Gerichtsdiener oder Schatzmeister, zu den zweiten Bedienstete 
des königlichen Hauses wie Majordomus (Hausmeier), Mundschenk oder 
Stallmeister. Während erstere vom Herrscher weder verkauft noch gekauft 
werden dürfen, ist dies bei den zweiten Amtsarten aufgrund der fehlenden 
Jurisdiktion anders. Ämter mit Jurisdiktionsgewalt sind öffentliche, jene 
ohne Jurisdiktionsgewalt nicht-öffentliche Ämter. „Öffentliche Ämter zu 
verkaufen ist Simonie“287, wie es die Kanonisten bezeichnen, „die Legisten“ 
nennen dies „Amtserschleichung“.288

Die Jurisdiktion fliesst also vom Volk mittels Wahl zum Herrscher und 
im Anschluss von diesem partiell zu den Verwaltern des Reiches. Die 
Amtsträger haben damit dieselbe Erst- und Zielursache wie der Herrscher, 

284 LC WA 3/2, 217 = LC OC 12, 98: In rebus et bonis singulorum princeps nihil agere 
potest.

285 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 113.
286 Vgl. ebd., 107–108.
287 LC WA 3/2, 222 = LC OC 12, 112: Vendere officia est symoniacum.
288 LC WA 3/2, 223 = LC OC 12, 116: Quod canonistae vocant symoniacum, legistae 

dicunt ambitum, qui committitur in redemptione pecuniaria officiorum.

6 Herrschaftsstruktur

93

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nämlich das Volk. Sollte ein Herrscher nicht legitimerweise Herrscher sein, 
d. h. nicht durch freie Wahl zu diesem ernannt worden sein, bedeutet dies 
für die zwischengeschalteten Verwalter nichts anderes, als dass auch sie 
nicht-legitime Amtsträger sind. Wie der legitime Herrscher sich in seiner 
Regierungstätigkeit auf das Gemeinwohl der Untertanen fokussieren muss, 
müssen auch die von ihm eingesetzten Beamten dieses in das Zentrum 
ihres Handelns stellen. Ähnliches gilt auch für ihre Kompetenzen, denn 
sie können vom Herrscher nicht mehr Kompetenzen erhalten, als dieser 
wiederum selbst vom Volk zugesprochen bekommen hat. Gleichsam dürfen 
sie ebenso wenig wie ihr Herr den Fiskus oder die öffentlichen Güter als ihr 
Privatvermögen betrachten – was ihnen vom Herrscher gegen Entlöhnung 
zur Verwaltung zugeteilt wurde, dürfen sie nicht veräussern.289 Die Amts­
träger sind zwar dem Herrscher verpflichtet, weil sie von diesem eingesetzt 
wurden und ihre Jurisdiktion unmittelbar von ihm haben; noch stärker 
sind sie aber dem Gemeinwohl verpflichtet, denn das Volk ist die Wirk- 
und Zielursache der Herrschaft. „Herrscher und Amtsträger erscheinen in 
dieser Hinsicht ohne Unterschied“290, konkludiert der Las-Casas-Forscher 
Thomas Eggensperger. Alles, was für den Herrscher gilt, gilt auch für seine 
Beamten.

6.4 Interessenlagen

In einer Herrschaft eines Menschen über Menschen sind alle Struktur­
elemente und Personengruppen menschlich, und demgemäss sind alle 
zunächst gleich. Dies bedeutet auch, dass sowohl Untertanen wie auch 
Herrscher und Administratoren schon aufgrund ihrer Gemeinsamkeit als 
Menschen gewisse Interessen teilen. Daneben haben sie aber aufgrund 
ihrer unterschiedlichen Stellung in einer Herrschaft unterschiedliche Inter­
essenlagen. Sowohl die gemeinsamen als auch die unterschiedlichen Inter­
essenlagen verdienen deswegen vorgestellt zu werden, wobei in lascasasia­
nischer Manier mit den allen gemeinsamen Interessen begonnen werden 
soll. Abschliessend wird dann geklärt, was geschieht, wenn die Interessen 
und der Wille des Herrschers nicht mit jenen seiner Administratoren über­
einstimmen.

289 Vgl. LC WA 3/2, 225: „Was der Fürst per se von Rechts wegen nicht tun kann, kann 
er auch nicht andere zu tun beauftragen.“

290 Eggensperger, Der Einfluss, 108.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

94

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.4.1 Gemeinsames Interesse aller

Die Entwicklung einer Herrschaft ist geprägt von den Interessen der da­
zugehörigen Personen und Personengruppen. Obschon es zwischen den 
Interessen der Untertanen, Herrscher und Administratoren nuancierte Un­
terschiede gibt, haben doch alle in einer Herrschaft befindlichen Personen­
gruppen Interessen, die sie teilen. Das ergibt sich vorrangig daraus, dass sie 
alle Menschen sind. Gemeinsam sind allen drei Gruppen der Herrschaft 
insbesondere das Interesse an der Wahrung und Steigerung der beiden 
zentralen anthropologischen Grundannahmen und Grundbedürfnisse, die 
gemäss Las Casas aus dem Naturrecht stammen: der Freiheit (A) und des 
Gemeinwohls (B). In der „Geschichte Westindiens“ schreibt Las Casas in 
einem Nebensatz mit dem römischen Recht als Autorität: „[…] wenn man 
die Pflicht bedenkt, die kraft des Naturrechts alle Menschen haben, für 
das Gemeinwohl, die Freiheit und Erhaltung ihres Vaterlandes und dessen 
öffentlicher Ordnung zu sorgen wie es sich aus Digesta – De iustitia et iure: 
I. Veluti – ergibt“.291

Zu (A): Freiheitsinteressen
Allen gemeinsam in einer Herrschaft ist das Interesse, dass sowohl dem 
Einzelnen wie auch der Civitas als Gesamtheit die der menschlichen Ver­
nunftnatur von Anfang an eingegebene Freiheit gewahrt bleibt. Las Casas 
zeigt auf, dass dieses Interesse der Bewahrung der Freiheit nicht nur für 
die jeweils eigene Personengruppe gilt, sondern auch für die anderen: So 
sind Untertanen nicht nur daran interessiert, dass sie selber in Denken und 
Handeln frei sind und nicht wie Ware veräussert werden, sondern auch, 
dass die Regierenden in ihrer Regierungstätigkeit frei sind und diese nicht 
unter Zwang oder Fremdeinflüssen anderer ausüben.292 Die Herrschenden 

291 LC WA 2, 190 = LC OC 4, 919: considerada la obligación que de ley natural todos 
los hombres tienen al bien común y a la libertad y conversación de su patria y estado 
público della (como parece por la ley Veluti, párrafo De iustitia et iure (2) Las Casas 
referiert auf Digesten 1, 1, 2: Pomponius libro singulari enchiridii: Veluti erga deum 
religio: ut parentibus et patriae pareamus (dt.: „Pomponius in seinem Handbuch: 
Wie zum Beispiel die Verehrung Gottes; dass wir den Eltern und dem Gemeinwesen 
gehorchen“).

292 Besonders deutlich im zweiten Prinzip von „Principia quaedam“: „Es liegt nämlich 
im Interesse der Untergebenen, einen eigenen und natürlichen Herrn aus dem 
eignen Vaterland und aus ihrem Volk zu haben, und daß ihr Herr frei ist und 
frei die Untergebenen regieren und für den Nutzen ihres Staates sorgen kann“ 
(LC WA 3/1, 47 = LC OC 10, 562). Eine ähnliche Ansicht vertrat noch der 300 Jahre 

6 Herrschaftsstruktur

95

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf der anderen Seite sind ihrerseits daran interessiert, dass ihre Unterta­
nen nicht einem anderen Herrscher unterstellt sind, sondern nur unter sei­
ner Jurisdiktion stehen. Sowohl Herrscher als auch Untertanen sind daran 
interessiert, dass sie im Fall der Unterwerfung unter einen anderen Herr­
scher zusammengerufen werden und ihre Zustimmung eingeholt wird.293

Zu (B): Gemeinwohlinteressen
Wie Las Casas mit der thomasischen Aristotelesinterpretation gezeigt hat, 
ist der Mensch sich selbst zunächst genug, d. h., seine Interessen sind 
zunächst einmal auf das eigene persönliche Wohl hin ausgerichtet. Nach 
der Formierung einer Civitas bzw. Gemeinschaft ändert sich dies grundle­
gend: Als soziales Wesen möchte der vernünftige Einzelmensch, dass die 
Gemeinschaft, zu der er gehört, als Ganzes gestärkt wird. Noch immer ist 
er zwar primär am persönlichen Wohl interessiert, doch geht dieses zumin­
dest teilweise im Gemeinwohl auf. In dieser Dichotomie der Interessenaus­
richtung – auf sich selber und zugleich auf das Gemeinwohl – befinden 
sich im lascasasianischen Denken alle Personen in einer Herrschaft. Zu 
diesem Interesse zugunsten des Gemeinwohls gehört auch, dass sowohl 
Untertanen und Vasallen wie auch die Regierenden daran interessiert sind, 
dass ihre Herrschaft gegenüber den anderen Herrschaften eine möglichst 
hohe Reputation geniesst und die Herrschaft „prächtiger und glanzvoller 
gegenüber den anderen Nationen hervortreten“294 kann.

Neben diesen gemeinsamen Interessen haben Untertanen, Herrscher 
und Administratoren zusätzlich jeweils anders nuancierte Interessenlagen, 
die aus ihrer jeweiligen Position in der Herrschaft resultieren.

6.4.2 Untertaneninteressen

Die Untertanen sind zusätzlich zu den oben genannten Interessen zunächst 
vor allem daran interessiert, dass der Herrscher nichts gegen die ihm durch 
die Wahl zugesprochenen Pflichten und Kompetenzen anordnet und dass 
er nicht zum Tyrannen mutiert. Denn die Pflicht des Regenten ist schliess­

nach Las Casas lehrende Rechtsphilosoph Bluntschli: „Im Völkerrecht aber wird 
angenommen, der Sta[a]t selbst sei alle Zeit frei und willensfähig, wenn nur seine 
Vertreter persönlich frei sind“ (Bluntschli, Das moderne Völkerrecht, 236).

293 Vgl. LC WA 3/1, 285.
294 LC WA 3/2, 240 = LC OC 12, 170: et sic verius regnum illustrius et famosius apud 

alias nationes reddetur [...].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

96

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lich das Gemeinwohl und der Schutz der Freiheit der Untertanen. Der 
Herrscher soll nicht nur von Letzteren ohne Zwang gewählt sein, sondern 
auch ihr Regent bleiben – ausser sie, die Untertanen, setzen ihn ab. Dies ge­
schieht etwa dann, wenn sich der einst sorgsame Herr als Tyrann erwiese. 
Es liegt im Interesse der Untertanen, dass sie „einen starken und aufs beste 
mit königlicher Würde ausgestatteten Herrn“295 haben. Die Untertanen sind 
zudem daran interessiert, so regiert zu werden, dass sie ihren eigenen 
Nutzen daraus erhalten und ihr Wohlstand und ihre Rechte gesteigert und 
nicht geschmälert werden.

An einem aufgezwungenen Herrscherwechsel hin zu einem Herrn, der 
nicht aus den eigenen Reihen stammt und nicht von ihnen gewählt ist, 
sind sie nicht interessiert. Denn ein fremder Herr ordnet eher Nachteiliges 
für die Untertanen an als einer, der „aus dem eignen Vaterland und aus 
ihrem Volk“296 stammt. Die Tendenz zur Tyrannei ist bei einem fremden 
Herrscher grundsätzlich stärker ausgeprägt als bei einem Herrscher, der aus 
der eigenen Civitas entspringt, betont Las Casas in „De Thesauris“.297 Auch 
sind die Untertanen daran interessiert, nicht mehreren Herren gleichzeitig 
gehorchen zu müssen. Dabei gilt es zu beachten, dass bei zwei Herrschern 
zumindest einer der beiden nicht legitim ist, denn das Volk würde in 
einer freien Wahl nicht einen zweiten Herrn zum Herrscher machen.298 

Dies hat zur Folge, dass die Untertanen daran interessiert sind, dass nicht 
nur ihr Herrscher nicht ausgetauscht wird – d. h., dass sie nicht an eine 
andere Herrschaft veräussert werden –, sondern auch, „daß ihr Herr frei sei 
und sich keinem anderen unterwerfe, damit sie nicht gezwungen werden, 
mehrere Herren zu haben“299.

295 LC WA 3/2, 246 = LC OC 12, 188: quia interest subditorum vel vasallorum habere 
dominum magnum, maxime dotatum regali dignitate (arg. In Auth. De defens. Civit 
§ 1, in fin.; et l. foeminae, ff. De senat.). Las Casas verweist auf die Novellae (CICiv 
Nov. c. 3, 2, 15) und die Digesten (CICiv D. 9, 1, 8).

296 LC WA 3/1, 47.
297 Vgl. LC WA 3/1, 285: „So wie dem Herrn daran liegt, daß ihm die Untergebenen 

nicht vertauscht werden, liegt dem Untergebenen daran, daß sein Herr nicht ausges­
tauscht wird und er sich nicht einem Fremden unterwerfen muß […] denn solche 
Herren pflegen keine große Zuneigung zu ihren Untertanen zu haben und sich 
wenig um sie zu sorgen.“

298 Vgl. LC WA 3/1, 282–286.
299 LC WA 3/1, 285 = LC OC 11.1, 204: Subditorum autem interest ut eorum dominus sit 

liber et alteri non se subiicere, ne cogantur plures dominos habere.

6 Herrschaftsstruktur

97

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.4.3 Herrscherinteressen

Eine Regierung möchte zunächst vor allem die faktische Regierung bleiben. 
Der freie, weltliche Herrscher möchte nicht eines anderen Untertan oder 
Vasall werden, da er sonst „in gewisser Weise zum Sklaven“300 würde. Er 
wäre nicht mehr frei und würde an Gewalt, Herrschaft, Macht und Wohl­
stand einbüssen.301 Gerade das Gegenteil ist der Fall: Könige etwa wollen 
ihre Königreiche vergrössern, was nicht nur dem Wohlstand der Unterta­
nen zugutekommt, sondern natürlich auch ihnen selbst.302 Aus diesem 
Grundinteresse heraus ergibt sich, dass die Herrscher an einer möglichst 
positiven Reputation interessiert sind, sowohl bei ihren Untertanen als 
auch bei Regierenden und Untertanen anderer Herrschaften. Seine königli­
che Würde soll allen möglichst hoch gelten – ein standesgemässes Leben 
des Herrschers und seiner Familienangehörigen dient diesem Ziel.303

Herrscher sind daran interessiert, dass ihnen ihre Untertanen nicht ver­
tauscht werden durch andere Untertanen. Schliesslich wurde ihnen von 
ihrem Volk die Jurisdiktionsgewalt übertragen und nicht von einem ande­
ren Volk. Diesem würden sie lediglich als Tyrannen gelten – denn aus der 
Perspektive dieses anderen Volkes hätten sie den Herrschertitel und die 
Jurisdiktion gegen das natürliche Gesetz an sich gerissen oder erhalten. 
Der Herrscher würde zum illegitimen Tyrannen, weshalb solche Übertra­
gungen immer unrechtmässig und ungültig sind. Aus demselben Grund 
liegt es nicht nur im Interesse der Untertanen, durch die freie Wahl eine 
legitime Regierung einzusetzen, sondern auch im Interesse des Herrschers, 
dass er legitimerweise der Herrschende ist.304 Im „Traktat über die zwölf 
Zweifelsfälle“ („Doce Dudas“) schreibt Las Casas:

„Es ist tyrannisch, ungerecht und gottlos, derart über freie Menschen 
zu herrschen, daß ihre eigentlichen, laut Naturrecht und Völkerrecht 

300 LC WA 3/1, 285 = LC OC 11.1, 202: quia dominus temporalis liber existens, nulli 
subiectus, fit seruus quodammodo.

301 Vgl. LC WA 3/1, 285.
302 Dazu zitiert Las Casas Johannes de Terra Rubea (= Jean de Terre Rouge), der 

ca. 1420 gegen burgundische Rebellen anschrieb und die Praxis der männlichen 
Vererbungslinie des französischen Thrones nicht als eine Tradition, sondern als 
Teil des öffentlichen Rechts sah. Vgl. LC WA 3/2, 238: „Es ist Sache nämlich jedes 
Königs, das Königreich zu vergrößern, das fremde zu verkleinern“ (Johannes de 
Terre Rubea, Contra rebelles suorum regum, Lyon 1526, fol. 14).

303 Vgl. LC WA 3/2, 245–246.
304 Vgl. LC WA 3/1, 285–286.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

98

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


legitimen Herrscher ihrer Staatsform, ihrer Würde, Jurisdiktion und 
Herrschaft sowie ihrer Vasallen und Untertanen beraubt werden.“305

Der legitime Leiter einer Menschenmenge leitet mit dem Gemeinwohl im 
Blick. Alle seine Handlungen als Leiter dieser Menschenmenge richtet er 
darauf aus; es liegt in seinem Interesse, dass seine Untergebenen seinen An­
weisungen und Befehlen folgen und ihn nicht behindern. Ansonsten kann 
er dieses Ziel nicht erreichen. Das gilt nicht nur für die weltlichen Leiter, 
sondern auch für die geistlichen in Bezug auf ihre Aufgabe, Menschen zum 
Heil zu leiten. Sie sind daran interessiert, dass ihren Anweisungen Folge 
geleistet wird.306 Um für das Wohl der Gemeinschaft die passenden Ent­
scheidungen treffen zu können, hat die Regierung ein Interesse daran, von 
ihren Beratern korrekt beraten zu werden. Dazu sind Berater zu bestellen, 
die nicht ihre Eigeninteressen vertreten, sondern dem Herrscher berichten, 
was faktisch ist, und zu jenem raten, was dem Gemeinwohl dient.

6.4.4 Administratoreninteressen

Die Legitimität der Beamten, Verwalter, Administratoren und Stellvertreter 
fusst auf der Legitimität des Herrschers. Ist der Herrscher illegitim, werden 
auch sie illegitim, denn sie haben ihre Befugnisse direkt vom Herrscher 
erhalten. Deswegen liegt es im Interesse der Beamten, dass die Herrschaft 
eine legitime Herrschaft und nicht eine illegitime ist. Genauso hängt auch 
das Ansehen der Beamten am Ansehen der Herrscher – wenn die Reputati­
on der Herrscher sinkt, sinkt auch die Reputation seiner Verwalter. Es liegt 
daher im Interesse der Verwalter, ihre Herrscher bestmöglich in ihrem Re­
gieren zugunsten des Gemeinwohls zu unterstützen. Zeitgleich sind die Ad­
ministratoren daran interessiert, für ihre Aufgaben entsprechend entlohnt 
zu werden.307

305 LC WA 3/2, 319 = LC OC 11.2, 91: aquella manera de governar hombres libres es 
tyránica, injusta e impía, que priva de sus estados, dignidad, jurisdicción y señoríos, 
y de sus vassallos y súbditos, a los que son verdaderos y legítimos señores de derecho 
natural y de las gentes.

306 Vgl. LC WA 3/2, 290–294.
307 Vgl. zu den Administratoren bzw. Beamten auch Eggensperger, Der Einfluss, 107–

108.

6 Herrschaftsstruktur

99

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


6.4.5 Wille der Jurisdiktion und Handlung der Administratoren und 
Untertanen

Die Interessenlagen von Herrscher, Administratoren und Untertanen haben 
das Potenzial auseinanderzudriften, was sich in den konkreten Handlun­
gen der jeweiligen Einzelpersonen zeigt. Der Herrscher kann beginnen, 
sein Handeln stärker an den eigenen Interessen als an jenen der Gemein­
schaft zu orientieren, und wird dadurch allmählich zu einem illegitimen 
Tyrannen, der seinen auferlegten Pflichten und Aufgaben nicht mehr nach­
kommt. Dies kann allerdings korrigiert werden, wozu es einige Bürger 
braucht, die besonders wohlhabend sind und beim Herrscher hohes Anse­
hen geniessen.308 Schwerer wiegt der zweite Fall des Auseinanderdriftens: 
Die Einzelinteressen der Administratoren und/oder Untertanen beginnen 
sich in ihren Handlungen gegensätzlich zum Gesamtinteresse zu positio­
nieren, das vom legitimen und gerechten Herrscher verkörpert und ver­
bindlich erlassen wird.309

Ein gerechter und legitimer Herrscher verfolgt das Gesamtinteresse – 
das Gemeinwohl. Besonders wenn ein solcher Herrscher von seinen Vasal­
len getrennt ist, tendieren diese dazu, den Willen des Herrschers hinter 
das Eigeninteresse zurücktreten zu lassen. Indem sie die Anweisungen des 
Herrschers bewusst missachten, schmälern sie in der Folge nicht nur des­
sen Reputation, sondern missachten ebenfalls den Urgrund, weshalb sie 
überhaupt ein bestimmtes Amt bekleiden: das Gemeinwohl des Volkes. 
Diese Ansicht gewinnt Las Casas aus der Eroberung der Neuen Welt durch 
Spanien, was er in seinen Schriften immer wieder beschreibt und was 
gleichzeitig den Grund für sein aktivistisches Engagement darstellt. Im 
Folgenden werden die lascasasianischen empirischen Beobachtungen dazu 
kurz anhand der „30 Rechtssätze“ dargelegt, die Las Casas als eine Art Zu­
sammenfassung bzw. Abstract der ausführlicheren Schrift zur „Begründung 
der kaiserlichen Gewalt“ für die Katholischen Könige konzipiert hat.310

308 Vgl. LC WA 3/2, 241.
309 Als Beispiel hierfür ein Ausschnitt aus dem „Traktat über die zwölf Zweifelsfälle“: 

„Folglich scheint es ja wohl wahr zu sein, daß die encomiendas und repartimentos 
immer gegen den Willen, die Anordnung und den Befehl der Könige Kastiliens 
verstoßen haben, weil sie tyrannisch und vernichtend für jene Völker waren; die 
Tyrannen haben sie mit List und Tücke unter Mißachtung und Unverschämtheit im 
Ungehorsam gegen die Befehle und Instruktionen ihres Königs ausgenutzt und sich 
mit den encomiendas stark gemacht. Besagte encomiendas waren aber keineswegs 
auch gegen den Willen der Statthalter und Beamten“ (LC WA 3/2, 370).

310 Vgl. LC WA 3/1, 181–192, insb. 181.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

100

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Las Casas führt aus, dass die von ihm immer wieder beobachteten Gräu­
eltaten der Spanier in Westindien311 entgegen den Anweisungen der spani­
schen Könige begangen wurden. Besonders die gelebte Praxis des Encomi­
enda- und Repartimento-Systems liegen ihm so schwer auf, dass er sie als 
teuflischer als des Teufels mögliche Erfindungen beschreibt.312 Diese Taten 
seien „von ihrem tyrannischen Anbeginn an niemals auf Befehl der Könige 
von Kastilien erfolgt“313, sondern gerade gegen die ausdrücklichen Befehle 
der Katholischen Könige. Die Könige von Kastilien und Léon hatten von 
Papst Alexander VI. in der Bulle „Inter caetera“ 1493 die Oberhoheit über 
Westindien erhalten in der Absicht, dass den dortigen Indios der Glaube 
an Jesus Christus gepredigt werde.314 Damit sei der Zweck dieser „Teilung 
und Belehnung […] mehr zum Wohl und Nutzen der Ungläubigen als der 
christlichen Fürsten“315. Diese Missionsaufgabe müsse allerdings in der Art 
und Weise geschehen, wie es selbst durch Jesus Christus vorgelebt worden 
sei, d. h. „friedfertig, liebevoll und nachgiebig, mildtätig und anlockend, 
durch Sanftheit, Bescheidenheit und gutes Beispiel“316, niemals aber mittels 
Gewalt und Krieg317. In den seltenen Fällen, in denen die spanischen Köni­
ge selber Gewalt und Krieg als Mittel angeordnet hätten, sei dies „aufgrund 
der ganz falschen und bösartigen heimlichen Meldungen“ der Konquista­
doren geschehen, die damit ihre materiellen Eigeninteressen nach Sklaven 
zu befriedigen gesucht hätten.318 „Denn eine solche böse, tyrannische, ver­
heerende und weite Gebiete entvölkernde Regierung […] verträgt sich nicht 

311 Ausführlich beschrieben in seiner „Geschichte Westindiens“ (LC WA 2, 139–324) 
und im „Ganz kurzen Bericht“ (LC WA 2, 25–138).

312 Vgl. LC WA 3/1, 189 (Rechtssatz Nr. 28).
313 LC WA 3/1, 189 (Rechtssatz Nr. 29) = LC OC 10, 212: Las dichas encomiendas y 

repartimiento de hombres que se hace y ha hecho, según dije, como si fueran bestias, 
nunca fue mandado hacer desde su tiránico principio por los reyes de Castilla, ni tal 
pensamiento tuvieron.

314 Die Bulle von Alexander VI., „Inter Caetera“ vom 3. Mai 1493 ist lateinisch und 
deutsch einzusehen in: Utz / Galen (Hgg.), Die katholische Sozialdoktrin, Bd. 3, 
2458–2465.

315 LC WA 3/1, 184 (Rechtssatz Nr. 8) = LC OC 10, 206: Por manera que más es la dicha 
división y encomienda para el bien y utilidad de los infieles que no de los cristianos 
príncipes.

316 LC WA 3/1, 187 (Rechtssatz Nr. 22) = LC OC 10, 210: Conviene a saber: pacífica y 
amorosa y dulce, caritativa y allectivamente, por mansedumbre y humildad y buenos 
ejemplos […].

317 Vgl. LC WA 3/1, 187–188 (Rechtssatz Nr. 23).
318 LC WA 3/1, 188 (Rechtssatz Nr. 25) = LC OC 10, 211: fue por las falsísimas e inicuas 

informaciones subrepticias, que los tiranos, por robar y hacer esclavos y hacerse ricos 
de la sangre de los indios, a los reyes hacían.

6 Herrschaftsstruktur

101

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit der Rechtschaffenheit und Gerechtigkeit katholischer Christen, nicht 
einmal, wenn es ungläubige Völker wären, denen gegenüber sie staatsmän­
nische Gründe hätten.“319

Konsequenterweise unterscheidet Las Casas in seiner testamentarischen 
Spätschrift „Über die Schätze Perus“ begrifflich zwischen den Katholischen 
Königen und den tyrannischen Spaniern. Nun mag man Las Casas vor­
werfen, dass er selbstverständlich den spanischen Königen, um überhaupt 
Gehör zu finden, kein unchristliches oder moralisch schlechtes Verhalten 
vorwerfen darf, d. h., dass er diese strikte Unterscheidung zwischen dem 
tyrannischen Handeln der Spanier und den moralisch erhabenen Anwei­
sungen der spanischen Könige aus Eigeninteresse so stark betont. Diese 
Ansicht ist allerdings insofern zu relativieren, als Vorkommnisse der von 
ihm beschriebenen Art historisch dokumentiert und nachweisbar sind. 
Nicht nur haben die Katholischen Könige immer wieder die Indiosklaverei 
untersagt und zum Schutz der Indios Gesetze erlassen, die nicht oder nur 
marginal in Westindien umgesetzt wurden, sondern den Konquistadoren 
teilweise direkt Anweisungen erteilt, kriegerische Auseinandersetzungen zu 
unterlassen. Diese wurden jedoch nicht immer eingehalten. So ist etwa 
bekannt, dass Karl V. Hernán Cortés die Schenkung von Indigenen an 
Spanier in seinem Gefolge verboten hatte; Cortés ignorierte das und gab 
den Befehl, keine Encomiendas mehr einzurichten, nicht an die übrigen 
Spanier weiter.320

Gemeinsam ist Untertanen, Herrscher und Administratoren die Einhal­
tung der anthropologischen Wesensmerkmale, vor allem der Freiheit. Alle 
wollen so weit wie möglich frei sein. Daneben haben die in einer Herr­
schaft befindlichen Personen sowohl aufgrund ihrer Stellung als auch als 
Privatpersonen verschiedene Interessen. Vor allem wenn die privaten Inter­
essen von Herrschern und/oder ihren Administratoren überhandnehmen, 
widersprechen sie den Interessen der jeweils anderen Gruppierungen in 

319 LC WA 3/1, 190 (Rechtssatz Nr. 29) = LC OC 10, 212: Porque no se compadece 
tal gobernación inicua, tiránica, vastativa y despoblativa de tan grandes reinos, […] 
con la rectitud y justicia de ningunos que sean católicos cristianos, ni aunque fuesen 
gentiles infieles, con que tuviesen alguna razón de reyes.

320 Auf diese Cortés-Episode bezieht sich Las Casas in den „Zwölf Zweifelsfällen“. Las 
Casas zitiert den Unterlassungsbefehl an Cortés (1523) im Wortlaut (LC WA 3/2, 
368–369) und schliesst mit den Worten: „[A]ber der Tyrann [Cortés] hat sich 
ja nicht darum gekümmert, was ihm befohlen wurde, sondern hat das erste und 
beste für sich genommen und den Rest an die anderen Tyrannen [Konquistadoren] 
aufgeteilt, welche mit ihm jene Königreiche tyrannisierten.“

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

102

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Herrschaft, vor allem den Freiheits- und Wohlstandsinteressen der 
Untertanen.

6.5 Zweiter Halbschluss

Eine Herrschaft eines Menschen über Menschen wird für Las Casas durch 
die drei Elemente Untertanen, Herrscher und Verwalter bzw. Beamte be­
stimmt. Die Untertanen wählen zu Beginn jemanden aus ihren Reihen zum 
Leiter ihrer Gemeinschaft und übertragen ihm die Ausübung der Jurisdikti­
onsgewalt. Las Casas unterscheidet vier Typen von Untertanen: Wenn er 
Untertanen im Allgemeinen meint, spricht er von subditi. Subiecti wurden 
durch Gewalt einer Herrschaft unterworfen, Vasallen nutzten ihre Freiheit 
dafür, sich freiwillig an einen Herrscher zu binden. Die servi (Sklaven) 
schliesslich sind das vollkommene Gegenteil des freien Menschen.

Nur wenn die Herrscher mittels freier Wahl und im Konsens Jurisdiktion 
übertragen bekommen, besitzen sie Legitimät. Die Untertanen gehorchen 
nicht dem Herrscher als Person, sondern dem Gesetz, unter dem auch der 
Herrscher steht. Der Herrscher hat vier Güter: Jurisdiktion, Fiskalgüter, 
Erbgüter und Privatgüter. Las Casas votiert für eine strikte Trennung von 
Amt und Person: Es gilt immer zu unterscheiden, wann die Gemeingüter 
betroffen sind und wann die Privatgüter des Herrschers. Die Gemeingüter, 
die der Gemeinschaft als Ganzes gehören, verwaltet der Herrscher nur – 
so die Jurisdiktion, die Fiskalgüter und Teile der Erbgüter. Über sie darf 
er nicht nach persönlicher Willkür verfügen. Nur über seine Privatgüter 
hat er unumschränkte Verfügungsmacht. Privatgüter hat im Übrigen nicht 
nur der Herrscher legitimerweise, sondern alle Menschen. Da die Legiti­
mität der Verwalter und Administratoren direkt von der Legitimität des 
Herrschers abhängt, sind auch sie dem Gemeinwohl verpflichtet.

Allen drei Gruppen gemeinsam ist zunächst das Interesse, dass sie wei­
terhin frei sind und die Herrschaft als legitime Herrschaft in freier Wahl 
und Zustimmung zustande gekommen ist. Zudem sind alle in der Herr­
schaft daran interessiert, dass die Reputation des Herrschaftsverbandes bei 
anderen Herrschern hoch eingeschätzt wird. Die Untertanen sind beson­
ders daran interessiert, nicht mehr leisten zu müssen, als sie dies mit dem 
Herrscher vereinbart haben. Unter anderem deswegen möchten sie nicht 
einen anderen Herrscher als den von ihnen eingesetzten. Gleichsam ist 
auch der Herrscher daran interessiert, jene Untertanen zu regieren, die ihn 
gewählt haben. Die Beamten wiederum sind zwar daran interessiert, dass 

6 Herrschaftsstruktur

103

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Legitimität der Herrscher nicht schwindet. Allerdings missachten sie 
zeitweilen deren Anordnungen und geben ihren wirtschaftlichen Privatin­
teressen Vorrang vor dem Gemeinwohl, vor allem, wenn sich der Herrscher 
räumlich weit weg befindet. Dies war etwa bei den spanischen Konquista­
doren und Encomenderos der Fall – sie handelten teilweise bewusst gegen 
die Anweisungen ihrer Herrscher.

7 Vernünftige Herrschaft

Der Mensch ist frei und wie alles Geschaffene auf etwas hingeordnet. Als 
Ebenbild Gottes kann er mittels Vernunft erkennen und sein ebenfalls an­
thropologisches Bedürfnis nach Gemeinschaftlichkeit gemäss vernünftigen 
Kriterien organisieren. Aus diesem Grund wendet sich die Untersuchung 
im Folgenden der Vernunft des Menschen und dessen Begründung zu, 
um im Anschluss aufzuzeigen, nach welchen vernünftigen Massstäben der 
Mensch sich organisieren soll. Mit der Organisation des Zusammenlebens 
in menschlicher Gemeinschaft kommt auch das Recht in den Blick: Wenn 
der Mensch vernünftig ist, hat er auch ein vernünftiges Rechtssystem 
auszubilden. Welche Rechtsvorstellungen beeinflussen Las Casas’ Denken 
und mit welchem Rechtsverständnis argumentiert er? Abschliessend wird 
dargelegt, wie sich im lascasasianischen Sinne kirchliches und weltliches 
Rechtsdenken zueinander zu verhalten haben.

7.1 Vernunft

Über allen Überlegungen und Beweisführungen von Las Casas mit Blick 
auf die Indios schweben die anthropologischen Grundannahmen, die er 
aus dem stoisch-christlichen Naturrechtsdenken zieht: Freiheit, Finalität 
und Vernunft.321 Der Mensch ist nicht ohne Grund frei und als einziges von 
Gott geschaffenes Wesen auf nichts anderes Geschaffenes hingeordnet als 
auf sich selbst, sondern weil er das einzige von Gott geschaffene Wesen ist, 
das vernunftbegabt ist. Doch was versteht Las Casas unter einem vernunft­
begabten Geschöpf ? Was macht den Menschen vernunftbegabt? Gibt es 
nicht auch nicht-vernünftige Menschen?

321 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 63–66.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

104

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7.1.1 Vernunftbegabung des Menschen

In seiner „Kurzen apologetischen Geschichte“ („Apologética Historia 
Sumaria“) bestimmt Las Casas die Vernunftbegabung des Menschen mit 
Rekurs auf die Schöpfungstheologie (Genesiserzählungen) und den in der 
naturrechtlichen Traditionslinie von Aristoteles stehenden Stoiker Cicero 
(„De Legibus“322). Las Casas definiert:

„Alle Völker der Welt bestehen ja aus Menschen und für alle Menschen 
und jeden einzelnen gibt es nur eine Definition, und diese ist, daß sie 
vernunftbegabte Lebewesen sind; alle haben einen eigenen Verstand und 
Willen und Entscheidungsfreiheit, weil sie nach dem Ebenbild Gottes 
geschaffen sind. Alle Menschen haben fünf äußere und vier innere Sinne 
und werden von deren gleichen Zwecken angetrieben; alle haben die 
natürlichen oder samenartigen Prinzipien, um die Wissenschaften und 
die Dinge, die sie nicht kennen, zu verstehen, zu studieren und zu erken­
nen, und das gilt nicht nur für Menschen mit tugendhaften Neigungen, 
sondern ist auch bei jenen zu finden, die ihrer verderbten Sitten wegen 
böse sind […].“323

Gott ist vernünftig, und da der Mensch als einziges Lebewesen der Schöp­
fung als Ebenbild Gottes von diesem geschaffen worden ist, ist er folg­
lich ebenso vernunftbegabt – eine Eigenschaft, welche die ganze restliche 
Schöpfung nicht teilt, weil sie eben nicht als Ebenbild Gottes geschaffen 
wurde.324 Die Vernunft wird zum Proprium des Menschen, was ihr einen 

322 Vgl. Cicero, Marcus Tullius, De Legibus – Paradoxa Stoicorum I, 27, entnommen 
aus Ders., De Legibus – Paradoxa Stoicorum / Über die Gesetze – Stoische Parado­
xien, lateinisch und deutsch, hg., übers. u. erläutert v. Rainer Nickel, Sammlung 
Tusculum, 3. Aufl., München/Zürich 2004.

323 LC WA 2, 376–377 = LC OC 7, 536: porque todas las naciones del mundo son 
hombres y de todos los hombres y de cada uno dellos es una no más la definición, 
y ésta es que son racionales; todos tienen su entendimiento y su voluntad y su libre 
albedrío como sean formados a la imagen y semejanza de Dios. Todos los hombres 
tienen sus cinco sentidos exteriores y sus cuatro interiores y se mueven por los mismos 
objectos dellos; todos tienen los principios naturales o simientes para entender y 
para aprender y saber las sciencias y cosas que no saben, y esto no sólo en los bien 
inclinados, pero también se halla en los que por depravadas costumbres son malos 
[…].

324 Die Imago-Dei-Theologie und vor allem die Folgen dieses Menschenbildes dienten 
seit der Vorantike bis heute auch zur Begründung rechtlicher und ethischer Ansprü­
che sowie von Macht- und Herrschaftsverhältnissen. Während in der ägyptischen 
und mesopotamischen Herrschaftsideologie die Ebenbildlichkeit Gottes nur dem 

7 Vernünftige Herrschaft

105

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Stellenwert als der Freiheit einräumt.325 Zwar sind auch alle Men­
schen frei; die Eigenschaft der Freiheit kommt aber zunächst nicht nur 
dem Menschen, sondern auch der restlichen Schöpfung zu. Aufgrund der 
Gottesebenbildlichkeit des Menschen kommt die Eigenschaft der Freiheit 
aber der nicht-menschlichen Natur wieder abhanden: Mit der Schaffung 
des vernunftbegabten Wesens Mensch ordnet sich die nicht vernunftbegab­
te restliche Schöpfung auf diesen hin.

Las Casas erkennt die Vernunftbegabung des Menschen mit Cicero in 
dessen grundsätzlich vorhandener Wissenschafts-, Verständnis-, Studier- 
und Erkenntnispotenzialität. Aufgrund seines Menschseins wohnt diese 
Potenzialität jedem Menschen inne. Allerdings behauptet Las Casas damit 
nicht, dass jeder Mensch dieses Potenzial aktualisiert habe und somit 
von aussen bei jedem Menschen dessen Vernunftbegabung im gleichen 
Ausmass erkennbar sei. Er geht gar noch weiter und betont, dass hin und 
wieder auch Menschen zu beobachten seien, die „nicht in der Lage“ seien, 
„sich selbst und einige oder viele andere zu beherrschen.“326 Das heisst, es 
gibt in ganz seltenen Fällen auch Menschen, die nicht vernunftbegabt sind, 
denn die Ausstattung mit Vernunft ist die Voraussetzung dafür, nicht auf 
anderes als sich selbst als Ziel ausgerichtet zu sein. Derartige Menschen 
seien aber äusserst selten und, in den Worten von Mariano Delgado, „eine 
Art ‚Betriebsunfall‘“327. Die Regel ist hingegen die Ausstattung des Men­
schen mit Vernunft, Abweichungen davon bestätigen diese Regel im Grun­
de nur.328 Sie sind so selten, dass sie immer nur auf einzelne Menschen 

König (Pharao) zukam und dieser damit als über Menschen herrschaftsberechtigt 
galt, wird in der jüdisch-christlichen Tradition dem Menschen als Menschen zu­
nächst lediglich eine Herrschaftsberechtigung über die nicht-menschliche Umwelt 
zugesprochen. „Damit ist wenigstens implizit die Universalität der Gottebenbildlich­
keit ausgesagt, die keine Über- oder Unterordnung von Menschen im Allgemeinen 
[…] zulässt“ (Langenfeld, Aaron, Zur Frage nach der Ansprechbarkeit des Men­
schen für Gott, in: Ders. / Lerch, Magnus, Theologische Anthropologie, Stuttgart 
2018 (= Grundwissen Theologie, Uni-Taschenbücher, Bd. 4757), 145–166, hier 153).

325 Der Vorrang der Vernunft vor der Freiheit bzw. dem Willen unterscheidet die spani­
schen Klassiker des Naturrechts wesentlich von der voluntaristischen Strömung in 
der Rechtsphilosophie, die mit dem Scotismus besonders im 14. und 15. Jahrhundert 
prägend war. Die vernunftbestimmte Richtung sollte im 16. Jahrhundert, u. a. durch 
Las Casas, auch eine praktische Wirkung erzielen. Vgl. Böckenförde, Geschichte, 
274–276.

326 LC WA 2, 378 = LC OC 7, 538: que no sea capaz de doctrina y de ser puesto debajo de 
ley e orden y regimiento, y él a sí mismo y a otros pocos o muchos pueda y sepa regir.

327 LC WA 2, 379, Anm. 32 von Mariano Delgado.
328 Vgl. LC WA 2, 378–379.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

106

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zutreffen können; dass ein ganzes Volk davon betroffen sein könnte, ist un­
möglich.329 Da ein Volk aus einer Menge von Menschen besteht und diese 
wiederum einen Leiter gewählt haben, lässt sich die Vernunftfähigkeit nicht 
nur Einzelpersonen, sondern auch Kollektiven zuschreiben. Demgemäss ist 
denn bei Völkern die Vernunft graduell stärker oder schwächer ausgeprägt 
und umgesetzt.

Damit die Vernunft aus ihrer Potenzialität heraustreten kann, braucht 
der Mensch Führer und Lehrer, die ihn darin unterrichten, unterstützen 
und anleiten, die Vernunft praktisch umzusetzen. Auch dies betrifft im 
lascasasianischen Verständnis nicht nur die Vernunftfähigkeit von Indivi­
duen, sondern ebenso jene von Kollektiven: Alle Individuen und Völker 
haben „es nötig, anfangs von anderen, die vor uns geboren wurden, ge­
führt und unterstützt zu werden“330. Die Ausbildung von vernunftgeleiteten 
Handlungen benötigt allerdings viel mehr Zeit und Mühe als sinnliche und 
animalische Handlungen, wie sie z. B. das Essen und Trinken darstellen. 
Die letztgenannten eignen dem Menschen, wie den restlichen Geschöpfen, 
von Geburt auf. Für sie ist keine spezielle Ausbildung notwendig. Thomas 
von Aquin, einer der Hauptautoritäten für Las Casas, führte dazu in sei­
ner Summe der Theologie aus: „Im Menschen ist die sinnliche und die 
vernünftige Natur. Und weil der Mensch vermittelst der Thätigkeit der 
Sinne zur Thätigkeit der Vernunft kommt, insoweit durch die Sinne der 
Gegenstand für das vernünftige Erkennen vorbereitet wird; deshalb […] 
folgen vielmehr der sinnlichen Neigung wie der vernünftigen Regel.“331

Die Vernunftfähigkeit entfaltet im lascasasianischen Denken eine egali­
sierende Wirkung sowohl auf der Ebene der Individuen als auch auf der 
Ebene von Gesellschaftlichkeit: „So gibt es denn ein einziges Menschenge­
schlecht, und alle Menschen sind, was ihre Schöpfung und die natürlichen 
Bedingungen betrifft, einander ähnlich und niemand wird bereits unter­

329 Vgl. LC WA 2, 378–379.
330 LC WA 2, 377 = LC OC 7, 537: y así todos tenemos necesidad de a los principios ser de 

otros que nacieron primero guiados y ayudados.
331 STh I-II, q. 71, a. 2., ad 3., deutsch und lateinisch aus der „Bibliothek der Kirchenvä­

ter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1342
/summa-theologiae [24.6.2024]. Las Casas zitiert zwar diese konkrete Thomas-Stelle 
nicht, es scheint aber naheliegend, dass er sie zumindest kannte, schliesslich zitierte 
er andere Stellen derselben Quaestio in anderen Schriften, etwa: q. 71 a. 1c in 
„Principia Quaedam“ (LC WA 3/1, 48) oder q. 71, a. 5c in „Regia Potestate“ (LC WA 
3/2, 197).

7 Vernünftige Herrschaft

107

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1342/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1342/summa-theologiae


richtet geboren.“332 Kapitel 48 der „Kurzen apologetischen Geschichte“ 
wird vom Herausgeber der deutschsprachigen Werkauswahl mit der zwar 
nicht von Las Casas stammenden333, aber treffenden Überschrift „Von der 
Einheit des Menschengeschlechts“334 versehen. Aus Verstand und Willen 
schliesslich ergibt sich die Entscheidungsfreiheit, weshalb wiederum alle 
Völker und alle Menschen „die innere Kraft und Befähigung oder Eignung 
und den natürlichen Hang zum Guten [haben], um in Ordnung, Vernunft, 
Gesetzen, Tugend und allem Guten unterwiesen, für sie gewonnen und zu 
ihnen geführt zu werden“335.

Alle Menschen sind grundsätzlich vernunftbegabt; alle Völker waren 
ursprünglich nicht vernünftig geordnet, d. h., die Vernunft war nicht aktua­
lisiert; sie ändern dies aber später. Auf der Ebene der Völker kann allenfalls 
ein Unterschied festgestellt werden, wie weit die den Menschen innewoh­
nende Vernunft mithilfe eines Lehrers aktualisiert wurde. Auf der Ebene 
der Individuen kann es äusserst selten vorkommen, dass als Abweichung 
eine Person nicht lernfähig ist, womit dann dieser Einzelperson attestiert 
werden kann, nicht vernunftbegabt zu sein.

332 LC WA 2, 377 = LC OC 7, 537: Así que todo linaje de los hombres es uno y todos los 
hombres, cuanto a su creación y a las cosas naturales, son semejantes y ninguno nace 
enseñado;

333 Las Casas überschrieb die einzelnen Abschnitte und Kapitel in der „Kurzen apolo­
getischen Geschichte“ meist nicht, fügte aber Platzhalter für Zusammenfassungen 
ein. Das heisst, (fast) alle Überschriften stammen von Editoren. Unter diesen wiede­
rum gibt es zwei Strömungen: jene, die den Platzhaltern gemäss zusammenfassende 
(längere) Überschriften einfügen im Versuch, Las Casas’ Stil zu imitieren, und 
jene, die eigene Titel einsetzen. Zur ersten Herausgebergruppe gehören u. a. die 
Herausgeber der Erstausgabe, Serrano und Sanz (1909), dann auch Juan Pérez de 
Tudela und Emilio Lopez Oto („Obras escogidas de Fray Bartolome de las Casas“, 
Bde. 3–4, 1958; sie haben die Überschriften der Serrano/Sanz-Ausgabe übernom­
men) sowie die Herausgeber der „Obras Completas“ (Bde. 6–8, 1992); zur zweiten 
Gruppe zählen Edmundo O’Gorman (1967) und der Herausgeber der deutschen 
Werkauswahl Mariano Delgado (Bd. 2, 1995). Vgl. Abril Castelló, Vidal / Angel 
Barreda, Jesús / Ares Queja, Berta / Abril Stoffels, Miguel J., Presentación: 
Nuestra edición, in: LC OC 6, 11–14, 13 („5. Titulos“).

334 LC WA 2, 376. Der Las-Casas-Kenner Mariano Delgado sieht in diesem Kapitel das 
„‚Manifest‘ […] in Sachen Einheit des Menschengeschlechts und Menschenwürde“ 
(ebd.) im lascasasianischen Gesamtwerk. Die Überschrift stammt von ebendiesem.

335 LC WA 2, 377 = LC OC 7, 537: Todas las naciones del mundo tienen entendimiento y 
voluntad y lo que de ambas a dos estas potencias en el hombre resulta, que es el libre 
albedrío, y, por consiguiente, todas tienen virtud y habilidad o capacidad e a lo bueno 
inclinación natural para ser doctrinadas, persuadidas y atraídas a orden y razón y a 
leyes y a la virtud y a toda bondad.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

108

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


7.1.2 Fehlende Vernunft? Aristotelische und christliche Barbaren

Der Nachweis dafür, dass alle Menschen grundsätzlich vernunftbegabt sind 
und nicht vernunftbegabte Individuen die äusserst seltene Ausnahme dar­
stellen, ist für Las Casas’ Einsatz für die Rechte der Indios von besonderer 
Bedeutung. Denn ebenso wie die nicht vernunftbegabte Schöpfung im 
Allgemeinen auf den vernunftbegabten Menschen hingeordnet ist, gilt dies 
auch für nicht vernunftbegabte Menschen. Sie sind kongruent mit dem 
aristotelischen Konstrukt des natürlichen Sklaven und werden deswegen 
Barbaren genannt. Die Vertreter der spanischen Klassiker des Naturrechts 
legen aus diesem Grund Wert darauf, dass die natürlichen Sklaven zwar 
theoretisch denkbar seien, der empirische Nachweis dafür aber noch nie 
erbracht werden konnte. Las Casas’ Ziel war bekanntermassen die Gleich­
behandlung der Indios, weshalb er eine Darlegung für notwendig erachtete, 
welche Menschen und Völker aus welchem Grund als Barbaren galten.336 

Denn die Gegenseite argumentierte damit, dass die Indios eben als Bar­
baren nicht vernunftbegabt seien und deswegen den Spaniern zu dienen 
hätten.

Fussend auf der damals gebräuchlichen Begriffsverwendung entwirft Las 
Casas in der „Kurzen apologetischen Geschichte“ eine Barbarentypologie. 
Er kommt dabei zum Ergebnis, dass es vier verschiedene Arten von Barba­
ren gebe. Allen davon wird attestiert, nicht oder weniger vernunftbegabt zu 
sein als Nicht-Barbaren, was sie legitimerweise zu Sklaven macht. Drei von 
diesen Typen leitet Las Casas von Aristoteles ab, der vierte wurde erst mit 
der Etablierung des Christentums geboren.337 Die vier Barbarentypen sind:

1. Qua Handeln gegen das Naturrecht: „der grausame und inhumane 
Mensch“338

In seiner Politik schildere Aristoteles339, dass der vernunft- und gesetz­
geleitete Mensch das „vorzüglichste und beste Lebewesen“340 sei, zeit­
gleich aber auch, dass der Mensch durch Zuwiderhandlung gegen die 
natürliche Vernunft und Ordnung zum schlimmsten und wildesten aller 

336 Vgl. LC WA 2, 495, Kommentar von Mariano Delgado.
337 Vgl. LC WA 2, 496–512. Vgl. dazu auch Tierney, The Idea of Natural Rights, 277–

278.
338 Gillner, Bartolomé de Las Casas, 160.
339 Vgl. Aristoteles, Politik I, 2, 1253a.
340 LC WA 2, 496 = LC OC 8, 1576: y desto dice el Philósopho en [el] libro 1°, capítulo 2° 

de República, que así como el hombre reglado por razón y por ley es el más excelente y 
bueno de los animales (eckige Klammern im Original).

7 Vernünftige Herrschaft

109

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebewesen werden könne. Die Zuschreibung Barbar oder barbarisch 
wird für ebenjene Menschen verwendet, d. h. „für alles Fremde, Wilde, 
Ordnungswidrige, Maßlose, jede Entartung der Vernunft, des Rechts, der 
guten Sitten und der Menschenliebe oder auch für irgendeine verworre­
ne oder übereilte, unsinnige, ungestüme oder unvernünftige Ansicht“341. 
Solche Barbaren sind in allen Völkern zu finden, wie Las Casas klarzu­
stellen nicht müde wird. So beschreibt er in seinen historischen Werken 
ausführlich die barbarischen Akte der Spanier in der Neuen Welt.342 

Auch Spanier wären also Barbaren dieses Typus.343

2. Qua Sprachdifferenzen: „der Fremde“344

Der zweite aristotelische Barbarentypus bezeichnet jene Menschen und 
Völker, „die keine Schriftsprache kennen, die zu ihrer Sprache gehört“345. 
Das Gegenbeispiel zu diesen wären etwa die Spanier, die mit der latei­
nischen Schriftsprache über Entsprechendes verfügen.346 Allerdings be­
zeichnen sich Menschen, die einander sprachlich nicht verstehen, auch 
gegenseitig als Barbaren. Deswegen haben die Griechen alle Nicht-Grie­
chen Barbaren genannt.347 In Bezug auf die Indios und Spanier im 
16. Jahrhundert lässt sich folgern, dass aus der Perspektive der Spanier 
selbstverständlich die Indios mit ihrer andersgearteten, fremden Sprache 
als Barbaren bezeichnet werden müssen; aus Perspektive der Indios sind 
aber die Spanier Barbaren, da sie ebenfalls eine den Indios fremde und 

341 LC WA 2, 496 = LC OC 8, 1576: por cualquiera extrañez, ferocidad, desorden, 
exorbitancia, degeneración de razón, de justicia y de buenas costumbres y de humana 
benignidad, o también por alguna opinión confusa o acelerada, furiosa, tumultuosa o 
fuera de razón.

342 Vgl. etwa den „Ganz kurzen Bericht über die Zerstörung Westindiens“, in: LC WA 2, 
63–138. Las Casas verwendet daher auch immer wieder die Bezeichnung „spanische 
Barbaren“.

343 Vgl. LC WA 2, 510–512.
344 Gillner, Bartolomé de Las Casas, 161.
345 LC WA 2, 497 = LC OC 8, 1577: y en ésta son aquellos que carecen de literal locución 

que responda a su lenguaje, como responde a la nuestra la lengua latina;
346 Vgl. LC WA 2, 497. Anders gemäss Las Casas die Engländer, die in diesem Sinne 

Barbaren seien (vgl. LC WA 2, 512).
347 Der französische Linguist Emile Benveniste (1993) vertritt gar die Ansicht, dass 

Sklaven im gesamten indoeuropäischen Raum notwendigerweise Fremde waren, 
was sich auch in der Bezeichnung für dieselben gezeigt habe, die aus einer jeweils 
anderen Sprache entlehnt worden sei (vgl. Benveniste, Emile, Indoeuropäische 
Institutionen. Wortschatz, Geschichte, Funktionen, aus dem Französischen von 
Wolfram Bayer, Dieter Hornig und Katharina Menke, hg. und mit einem Nachwort 
zur deutschen Ausgabe versehen von Stefan Zimmer, Frankfurt / New York / Paris 
1993, 280–286).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

110

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unverständliche Sprache sprechen.348 Zur Stützung dieser Ansicht kann 
Las Casas auch auf die Verwendung des Barbarenbegriffs durch Paulus 
zurückgreifen, der im 1. Korintherbrief schrieb: „Wenn ich nun den Sinn 
der Sprache nicht kenne, bin ich für den Sprecher ein Fremder, wie der 
Sprecher für mich.“349

3. Qua fehlender Vernunftbegabung: Der grausame Wilde
Die einzigen Barbaren, die im absoluten und strikten Sinne als solche 
bezeichnet werden können, sind jene, die gänzlich gegen und ohne jegli­
che Vernunft leben. Sie leben allein und nicht in Gemeinschaft, kennen 
keine Gesetze und Regeln, keine Ordnung und kümmern sich nicht um 
Freundschaften oder überhaupt um andere Menschen. Mit anderen Wor­
ten: Sie leben kaum anders als wilde Tiere. Diese Art von Barbaren sind 
die „‘wild men’ of medieval legend“350, wie Brian Tierney es ausdrückt. 
Laut Las Casas ist dies jene Art von Barbaren, die am ehesten mit der 
aristotelischen Kategorie der natürlichen Sklaven übereinstimmt.351 In 
der lascasasianischen Perspektive sind allerdings auch solche nicht ver­
nunftfähige Menschen nicht ohne Rechte. So wird sogar vernunftlosen 
Tieren das natürliche Recht auf Selbstverteidigung zuerkannt.352 Zudem 
seien solche Menschen äusserst selten anzutreffen.353 Dies mag auch 
daran liegen, dass solch niedrige Kreaturen, wie sie die aristotelischen 
natürlichen Sklaven darstellen, kaum als Menschen bezeichnet werden 
können.354

348 Vgl. LC WA 2, 497–499.
349 1 Kor 14,11. Vgl. auch Gillner, Bartholomé de Las Casas, 161–163.
350 Tierney, The Idea of Natural Rights, 277. Der ‚wilde Mann‘ als haariger Einzelgän­

ger, irgendwo zwischen Mensch und Tier, war das ganze Mittelalter hindurch ein 
Faszinosum in Erzählungen, der Idee nach hat er aber die ganze Gesellschaftsge­
schichte des Westens begleitet. Vgl. dazu Bernheimer, Richard, Wild Men in the 
Middle Ages. A study in art, sentiment, and demonology, Cambridge 1952; zur 
Darstellung in der Kunst ferner Husband, Timothy / Gilmore-House, Gloria, The 
wild man. Medieval Myth and Symbolism, New York 1980.

351 Vgl. LC WA 2, 500–501.
352 Vgl. LC WA 2, 218.
353 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 277.
354 Vgl. Tierney, Brian, Aristotle and the American Indians – Again: Two Critical 

Discussions (1990), in: Ders., Rights, Laws and Infallibility in Medieval Thought, 
New York 1997 (= Variorum Collected Studies Series, Vol. 578), 295–322, hier 306.

7 Vernünftige Herrschaft

111

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Qua Unglaube: „der nicht-christliche Mensch“355

Die vierte Art von Barbaren – und damit fügt Las Casas den aristoteli­
schen Kategorien eine „christliche“356 hinzu – sind Ungläubige. Ihnen 
fehlt der christliche Glaube, was sie zu Barbaren macht, „so vernünfti­
ge und kluge Philosophen und Staatsmänner sie auch sein mögen“357. 
Wenn aber alle Nicht-Christen als Barbaren gelten, dann müssten auch 
die römischen und griechischen Gelehrten, von denen die Bezeichnung 
Barbar ja überhaupt erst stammt, ebenfalls barbarisch sein.358 Zudem 
macht es für Las Casas einen Unterschied, ob sich Nicht-Christen fried­
fertig verhalten oder gegen das Christentum in den Kampf ziehen, d. h. 
den christlichen Glauben aktiv mit Gewalt bekämpfen.359 Letztere sind 
tatsächlich barbarisch. Allerdings sind auch Christen, die mit Gewalt auf 
andere Menschen losgehen, barbarisch – nämlich Barbaren des ersten 
Typus.360 Auch Christen können Barbaren des ersten und zweiten Typus 
sein.361

Die Typen 1, 2 und 4 sind lediglich Barbaren secundum quid, d. h., sie sind 
nicht Barbaren im engeren Sinne, sondern nur aufgrund eines bestimm­
ten Mangels: aufgrund fehlenden Glaubens (Typus 4), fehlenden Sprach- 
und Schriftgebrauchs (Typus 2) oder aufgrund einzelner grausamen und 
sittenlosen Handlungen (Typus 1).362 Sie können deswegen nicht als kon­
gruent mit dem natürlichen Sklaven von Aristoteles bezeichnet werden. Ein 
Barbar im engeren Sinne ist nur derjenige des dritten Typus. Da solche 
Barbaren aufgrund der Vernunftlosigkeit allerdings keine Gemeinschaften 
bilden, sind Völker, die eine Gesellschaftsordnung entwickeln, folglich nie 
als Kollektiv Barbaren im Sinne des natürlichen Sklaven. Dies hat für Las 
Casas und andere Denker der spanischen Naturrechtstradition die Konse­
quenz, dass auch die neu entdeckten Völker nicht barbarischer sein können 

355 Gillner, Bartolomé de Las Casas, 167.
356 LC WA 2, 502. Die Überschrift stammt nicht von Las Casas, sondern vom Überset­

zer und Herausgeber der Werkauswahl Mariano Delgado.
357 LC WA 2, 502 = LC OC 8, 1583: todos los infieles, por muy sabios y prudentes 

philósophos y políticos que sean.
358 Einige Las-Casas-Forscher sehen darin deswegen einen „verdeckte[n] Seitenhieb 

auf Sepúlveda“, wie es Matthias Gillner formulierte. Denn den grossen Philosophen 
und die Autoritätsperson Aristoteles als Barbar zu bezeichnen, „erscheint nicht nur 
jedem Renaissance-Humanisten grotesk“ (Gillner, Bartolomé de las Casas, 167).

359 Vgl. LC WA 2, 510–512.
360 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 277–278.
361 Vgl. LC WA 2, 510.
362 Vgl. LC WA 2, 510.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

112

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als andere,363 sondern gleichfalls vernunftbegabt sind.364 So schreibt denn 
auch Francisco de Vitoria: „Sie [sind] nicht in Wirklichkeit wahnsinnig 
[d. h. vernunftlos] […], sondern [verfügen] in ihrer Weise über Vernunftge­
brauch.“365 Denn die Indios besitzen ja ebenfalls bereits politische Systeme 
und leben in Gemeinschaft. Der Verweis, dass es sich um Barbaren des 
vierten Typus handelt, macht deren Herrschaft nicht illegitim, wie bereits 
Thomas von Aquin angedeutet habe: „Wie aber die Gnade die Natur nicht 
zerstört, so das göttliche Recht nicht das menschliche. Also der Unterschied 
von ‚gläubig‘ und ‚ungläubig‘ hebt an und für sich die Herrschaft Ungläubi­
ger über Gläubige nicht auf.“366

Jeder Mensch ist gleichermassen vernunftbegabt. Diese Vernunftbega­
bung ist jedoch nicht bei allen Menschen gleichermassen nach aussen 
sichtbar, denn die Menschen brauchen einen Lehrer oder Leiter, der sie 
in der praktischen Umsetzung ihrer Vernunftbegabung anleitet. So gibt 

363 „Die Indios sind nicht ‚barbarischer‘ als wir, wenn man vom Christentum absieht“ 
(LC WA 2, 510), so die Überschrift zum Epilog vom Übersetzer und Herausgeber 
Mariano Delgado.

364 Diese Einschätzung in Bezug auf die Vernunftbegabung der Indios vertrat auch 
Papst Paul III., der 1537 zunächst im Breve „Veritas ipsa“ vom 2. Mai an Kardinal 
Juan de Tavera und einen Monat später in der Bulle „Sublimis Deus“ festhielt, dass 
auch die Indios „als wirkliche Menschen“ fähig seien, „im Glauben unterwiesen 
zu werden“, und deswegen nicht „wie Tiere“ versklavt werden dürften. Damit wird 
den Indios implizit Vernunftbegabung zugesprochen (vgl. auch Eggensperger, 
Thomas, Bartolomé de Las Casas und Tomás de Berlanga. Dominikanisches Enga­
gement für die Rechte der Völker und der Indios, in: Delgado / Hodel (Hgg.), Huit 
siècles, 137–151, hier 148–149). Vgl. die Bulle von Paul III., „Sublimis Deus“, in der 
deutschen Übers. n. Jakob Baumgartner (1971), in: Sievernich, Michael / Camps, 
Arnulf / Müller, Andreas / Senner, Walter (Hgg.), Conquista und Evangelisation. 
Fünfhundert Jahre Orden in Lateinamerika, Mainz 1992, 475–476 (Zitate: 475.). Lat. 
abgedruckt in: Metzler, Josef (Hg.), America Pontificia: Primi Saeculi Evangeliza­
tionis 1493–1592. Documenta Pontificia ex registris et minutis praesertim in Archivo 
Secreto Vaticano existentibus, Bd. 1, Città del Vaticano 1991 (= Collectanea Archivi 
Vaticani 27/1 = Pontificio comtato di scienze storiche: Atti e Documenti 3/1), 364–
366; Paul III., „Veritas Ipsa“, lat. u. dt. abgedruckt in Utz / Galen, Die Sozialdoktrin, 
Bd. 1, 380–381.

365 De Vitoria, De Indis, 1, 15: Non sunt amentes, sed habent pro suo modo usum 
rationis (zit. n. Ders., Vorlesungen II (Relectiones): Völkerrecht, Politik, Kirche, 
lat.-dt., Einf., Übers. u. Anm. v. Joachim Stüben, hg. v. Ulrich Horst, Heinz-Gerhard 
Justenhoven und Joachim Stüben, Stuttgart 1997 (= Theologie und Frieden, Bd. 8), 
370–540, hier 402–403).

366 STh II-II q. 10, a. 10 co., lateinisch und deutsch entnommen aus der „Bibliothek der 
Kirchenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-the
ologie/1757/summa-theologiae [7.6.2024]; vgl. zudem Delgado, Die Zustimmung, 
158.

7 Vernünftige Herrschaft

113

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1757/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1757/summa-theologiae


es vier verschiedene Typen von weniger vernunftbegabten Menschen, die 
gemeinhin als Barbaren bezeichnet werden. Der einzige Typus, der aller­
dings tatsächlich nicht vernunftbegabt ist, ist zugleich jener, für den der 
empirische Nachweis noch nie gefunden werden konnte; er bleibt Theorie. 
Der absolut nicht-vernünftige Mensch bildet zudem keine Gemeinschaften 
aus, weswegen alle Völker gleichermassen vernunftgeleitet und barbarisch 
sind.

7.2 Vernünftiges Recht

Zweck einer Herrschaft ist im lascasasianischen Verständnis die Förderung 
und Wahrung des Gemeinwohls. Die natürlichen Veranlagungen und Inter­
essen des Menschen müssen mittels Herrschaft geschützt und gefördert 
werden. Wenn die Vernunftfähigkeit dem Menschen als Individuum und 
als Kollektiv qua seines Menschseins attestiert werden muss, von verein­
zelten potenziellen Ausnahmen abgesehen, so muss auch eine Herrschaft 
nicht nur nach vernünftigen Gesichtspunkten zustande kommen, sondern 
auch im alltäglichen Herrschaftsbetrieb der Vernunft gemäss ablaufen. Die 
Vernunft ist nicht nur für individuelle Handlungen, sondern auch für die 
Ordnung einer Gesellschaft die entscheidende Orientierungsgrösse: Wenn 
der einzelne Mensch vernunftbegabt ist, so hat er mit anderen Menschen 
ebenfalls nach vernünftigen Kriterien in vernünftigen Ordnungen zusam­
menzuleben. An dieser Stelle lohnt es sich noch einmal in den Blick zu neh­
men, weshalb der Mensch überhaupt mit Vernunft ausgestattet ist: „[A]lle 
[Menschen] haben einen eigenen Verstand und Willen und Entscheidungs­
freiheit, weil sie nach dem Ebenbild Gottes geschaffen sind.“367 Der Grund 
für die Vernunft, den Verstand, den Willen und die Entscheidungsfreiheit 
liegt in der Gottesebenbildlichkeit des Menschen. Entsprechend sollte auch 
die menschliche Gesellschaftsordnung nach Vernunftprinzipien gestaltet 
werden, die über die sinnliche Natur hinausgehen. Dies verlangt nach 
einem vernünftigen Recht, das die Menschen in ihrer Sozialität nach ver­
nünftigen – und damit gerechten – Prinzipien ordnet.368

Der Mensch soll sich also nach vernünftigen Kriterien organisieren. 
Las Casas als Kenner beider Rechte zeigt sich dabei beeinflusst vom römi­
schen Rechtsdenken und der thomasisch-scholastischen Rechtskonzeption. 

367 LC WA 2, 377 = LC OC 7, 536: todos tienen su entendimiento y su voluntad y su libre 
albedrío como sean formados a la imagen y semejanza de Dios.

368 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 65–66.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

114

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von diesen ausgehend wird im Folgenden herauskristallisiert, mit welchen 
Rechtsvorstellungen Las Casas in seinem Denken argumentiert hat und in­
wiefern sich diese vom römisch-rechtlichen und thomasischen Verständnis 
unterscheiden.

7.2.1 Vernünftiges Recht im römischen Kaiserrecht

Las Casas und seinen Zeitgenossen lag eine solche vernünftige Ordnung, 
oder zumindest die Anleitung, wie eine vernünftige Gesellschaftsordnung 
zustande kommen und aufrechterhalten werden kann, in schriftlicher Form 
vor. Im überlieferten römischen Recht zeigt sich die rechte Vernunft (rec­
ta ratio) als niedergeschriebene Vernunft (ratio scripta).369 Das römische 
Recht nahm damit „für die spanischen Klassiker des Naturrechts die Funk­
tion der praktischen Vernunft ein.“370 Mit dem römischen Recht war es 
möglich, logische Zusammenhänge zwischen den Handlungen sowohl ein­
zelner Individuen als auch korporativer Kollektive zu zeichnen und diese 
Handlungen zu beurteilen.371

Zu Las Casas’ Zeit verstand man unter dem römischen Recht den „Cor­
pus Iuris (Civilis)“372, der im Auftrag des byzantinischen (oströmischen) 
Kaisers Justinian zusammengestellt worden war. Obschon im Frühmittelal­
ter die Kenntnis der römischen Rechtswissenschaft markant zurückging, 
trug die Westkirche den römischen Rechtsgedanken weiter.373 Die Westkir­
che begann mit dem Verfassen eigener Rechtsbücher, wobei sie sich am 
römischen Recht orientierte und Anleihen aus diesem nahm – die Geburts­
stunde des kanonischen Rechts.374 Das kanonische Recht wurde so im 

369 Vgl. Brieskorn, Norbert, Las Casas und das römische Recht, in: LC WA 3/1, 13–32, 
hier 13–14.

370 Huser, Vernunft und Herrschaft, 39.
371 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 16–21.
372 Bestehend aus dem Rechtslehrbuch „Institutiones“, dem 4652 Gesetze umfassenden 

„Codex“, den rechtlichen Grundsatzentscheidungen des 2. und 3. Jh. in den „Diges­
ten“ bzw. „Pandekten“ sowie dem Kaiserrecht nach 534 in den „Novellen“.

373 Ecclesia vivit lege romana (dt.: „Die Kirche lebt nach den römischen Gesetzen“) 
lautet der Grundsatz im Frühmittelalter zur Organisation der Kirche, wie er bei­
spielsweise von den ribuarischen Franken im 7. Jh. in der Lex Ribuaria festgehalten 
wurde (vgl. Thier, Andreas, Ecclesia vivit lege Romana, in: Cordes, Albrecht et al. 
(Hgg.), Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte, Bd. 1, Lieferung 5, 2., 
völlig überarb. und erw. Aufl., Berlin 2004 ff., Sp. 1176–1177).

374 Das sog. „Corpus Iuris Canonici“ besteht seit 1582 aus dem „Decretum Gratiani“ 
und den Rechtsbüchern „Liber Extra“, „Liber Sextus“, „Clementinen“ und „Extrava­

7 Vernünftige Herrschaft

115

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Laufe des Mittelalters zu einer ganz spezifischen Anwendung des römischen 
Rechts. Das kirchliche und das weltliche Recht waren als „verschiedene 
Akzentsetzungen und Aspekte des einen und selben Rechtsdenkens“375 

miteinander kompatibel und konnten in Dialog miteinander treten. Las 
Casas selber dürfte dabei eher vom kanonischen auf das römische Recht 
geschlossen haben als umgekehrt, gab es doch ungleich mehr kanonistische 
Kommentierungen des römischen Rechts als legistische Kommentierungen 
des kanonischen Rechts.376 Sein Verständnis vom römischen Recht dürfte 
über allgemeine Beicht- und Rechtssummen, Rechtssummen zum „Liber 
Extra“ und „Liber Sextus“, Rechtsregelverzeichnisse der beiden kanonisti­
schen Rechtsbücher und zugehörige Glossen sowie über das justinianische 
Rechtslehrbuch („Institutiones“) zustande gekommen sein.377

Für Las Casas und die spanischen Klassiker des Naturrechts gab das 
römische Recht als verschriftlichte Vernunft das Naturrecht genauso wie­
der wie das aus diesem abgeleiteten Völkerrecht (ius gentium). Daneben 
begründete das römische Recht für Las Casas und seine Zeitgenossen „die 
Notwendigkeit des ius civile (bürgerliches Recht)“378, dem Gegenüber des 
ius gentium.379 Die Autorität, die dem römischen Recht zur Zeit des Las Ca­
sas zukam, entsprang einer Vielzahl von Gründen: Zum einen überzeugte 
es neben seiner historischen Bedeutung durch seine rechtsphilosophische 
Fundierung, die sich in der Ausgeglichenheit seiner Rechtsantworten zeigte 
(aequitas). Zum anderen – und dieses Argument war zur Zeit von Las 

ganten“. Zur Zeit von Las Casas sah dies anders aus; die Extravaganten beispiels­
weise erlangten erst zu seinen Lebzeiten allmählich Autorität, weshalb Las Casas 
weitaus weniger auf die Extravaganten zurückgreift als auf die anderen Bücher. Vgl. 
zur Geschichte und Zusammensetzung des Corpus Iuris Canonici Schmoeckel, 
Mathias, Kanonisches Recht. Geschichte und Inhalt des Corpus Iuris Canonici, 
Kurzlehrbücher für das juristische Studium, München 2020, 149–182, zu den Extra­
vaganten 180–182.

375 Brieskorn, Las Casas, 14.
376 Vgl. neben Brieskorn, Las Casas, v. a. Pennington Jr., Kenneth J., Bartolomé de 

Las Casas and the Tradition of Medieval Law, in: Church History, Vol. 39/2 (1970), 
149–161. Pennington vertritt gar die Position, dass Las Casas die Theologie lediglich 
als Supplement zu seinen juristischen Argumentationen verwendete. Brian Tierney 
wies darauf hin, dass dieser Artikel von Pennington Jr. in der späteren Las-Casas-Li­
teratur nicht die ihm gebührende Aufmerksamkeit erhielt (vgl. Tierney, The Idea of 
Natural Rights, 280 Anm. 114).

377 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 21–26; Pennington Jr., Bartolomé de Las Casas.
378 Huser, Vernunft und Herrschaft, 38
379 Das ius civile, so Las Casas mit CICiv I. 2, 1, 11, sei mit der Gründung von Städten 

und der Schaffung von Ämtern notwendig geworden (vgl. LC WA 3/2, 205).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

116

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Casas kaum zu überbieten – steht hinter dem römischen Recht kein gerin­
gerer als der Kaiser persönlich. Das römische Recht zog seine Legitimität, 
Geltungskraft und Autorität direkt aus der Legitimität und Autorität seines 
Erlassers: Eine höhere Instanz als den Kaiser gab es auf der Erde nicht.380

Daneben hatte es für Las Casas aber auch einen ganz pragmatischen 
Nutzen, mit dem römischen Recht anstelle anderer Rechtssysteme zu argu­
mentieren: Es war das Rechtssystem eines inzwischen untergegangenen 
Imperiums. Dies machte es ungefährlich, sich darauf zu berufen. Man 
geriet nicht in den Verdacht der Parteinahme zugunsten eines aktuellen 
politischen Herrschers.381 Anders als in der heutigen Wahrnehmung wur­
de das römische Recht zu Las Casas’ Zeit nicht als das Ergebnis eines 
langen gesellschaftlichen Prozesses mit seinen jeweiligen historischen Kon­
textualisierungen betrachtet, sondern war „der unhinterfragte Bezugspunkt, 
von dem her auch die Hauptadressaten, nämlich die königlichen Räte 
und andere Funktionäre, ihre Gutachten verfassen und Entscheidungen 
treffen“382 mussten. Als Kaiserrecht und verschriftlichtes Naturrecht steht 
das römische Recht allezeit über jedwedem menschengemachten Recht.383 

„Die Anwendung und Anwendungskraft der ratio [im römischen Recht] 
kann gar nicht storniert werden. Es handelt sich […] um ein ‚Durchrationa­
lisierungsprogramm‘.“384

Nun stellte aber genau die hohe Stellung des römischen Rechts zunächst 
eine Herausforderung für Las Casas’ Ziele der (politischen) Gleichstellung 
dar: Denn als Recht des römischen Imperiums stützte es eine straff hierar­
chische und zentralistische Gesellschaftsordnung und bejahte die Sklaverei. 
Las Casas musste für seine Argumentation im römischen Recht Argumente 
finden, die dem im untergegangenen Imperium gelebten Recht widerspra­
chen. Dies gelang ihm, indem er Kontroversen mit dem Recht vermied und 
sich eigene Argumentationsketten aus dem reichhaltigen römischen Recht 
zusammenbaute.385

Hier nur zwei konkrete Beispiele römisch-rechtlichen Denkens und sei­
nes Einflusses auf das Denken und Argumentieren von Las Casas:386

380 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 14–16.
381 Eine ähnliche Funktion also, wie sie zuweilen auch die lateinische Sprache als tote 

Sprache bis in das 20. Jahrhundert hinein erfüllte.
382 Brieskorn, Las Casas, 31.
383 Vgl. ebd., 13–32; Huser, Vernunft und Herrschaft, 107–167.
384 Brieskorn, Las Casas, 31.
385 Vgl. ebd., 30–32.
386 Zu den nachfolgenden beiden Punkten vgl. ebd., 18–20.

7 Vernünftige Herrschaft

117

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Die drei Maximen der Gerechtigkeit:
Im römischen Recht – und in seinen in der Wahrnehmung des 16. Jahr­
hunderts im Laufe der Jahrhunderte herauskristallisierten und verfeiner­
ten Vernunftsätzen – sind von Ulpian drei Maximen der Gerechtigkeit 
niedergeschrieben.387 Sie zitiert Las Casas im „Traktat über die zwölf 
Zweifelsfälle“: „Laut den Rechtsgelehrten gibt es nun aber drei Gebote 
der Gerechtigkeit: erstens: ‚anständig und tugendhaft leben‘; zweitens: 
‚niemandem Böses oder Leid zufügen‘; drittens: ‚jedem das Seine ge­
ben‘.“388 Gegen alle diese drei Gebote haben die Spanier gemäss Las 
Casas in Westindien verstossen.389

Auf die drei Gebote der Gerechtigkeit nimmt Las Casas immer wie­
der auch einzeln in seinen Schriften Bezug. In „Das achte Heilmittel“ 
schreibt er beispielsweise zur Begründung gegen Doppelabgaben mit 
dem zweiten Gerechtigkeitsgebot: „Daß es wider die Gerechtigkeit ist, 
erhellt aus einer der Vorschriften, die die Gerechtigkeit enthält: ‚Das 
Recht anderer nicht verletzen‘, so Digesta (De iustitia et iure: 1. Iusti­
tia).“390 Mit dem ersten Gebot begründet er im „Traktat über die zwölf 
Zweifelsfälle“, dass Ehre nur jenen zukommen soll, die selber aktiv eh­
renhaft und barmherzig gegenüber anderen handeln.391 Das dritte Gebot 
der Gerechtigkeit führt er beispielsweise im Traktat über die einzige Art 
der Berufung zur Argumentation gegen den Krieg gegen die Indios an.392 

Im „Traktat über die Indiosklaverei“ („Tratado sobre los indios que se han 
hecho esclavos“) beschreibt Las Casas das dritte Gebot als Grundlage für 
ein friedliches Gemeinschaftsleben:

387 CICiv D. 1, 1, 10: „Gerechtigkeit ist der unwandelbare und dauerhafte Wille, jedem 
sein Recht zu gewähren. 1. Die Gebote des Rechts sind folgende: Ehrenhaft leben 
[honeste vivere], niemanden verletzen [alterum non laedere], jedem das Seine ge­
währen [suum cuique tribuere]. 2. Rechtswissenschaft ist die Kenntnis von den 
göttlichen und den menschlichen Dingen, das Wissen vom Rechten und Unrechten 
[iusti atque iniusti scientia].“

388 LC WA 3/2, 339 = LC OC 11.2, 114: Item, según los juristas, los preceptos de la justicia 
son tres: El primero, bivir honesta y virtuosamente. El 2°, a ninguno hazer mal ni 
daño. El 3°, dar a cada uno lo suyo.

389 Vgl. LC WA 3/2, 340.
390 LC WA 3/2, 118 = LC OC 10, 324: Que sea contra justicia, paresce porque uno de los 

preceptos, que contiene la justicia, es: Alium non ledere, Digesto, De iustitia et iure, 
ley Iustitia.

391 LC WA 3/2, 299: „Denn auch wenn diese Verpflichtung dem Naturrecht entstammt, 
verhält es sich mit ihr indes wie mit der gegenseitigen Verpflichtung, die ja auch in 
der natürlichen Gleichheit wurzelt und uns sagt, daß wir denen danken und Gutes 
tun sollen, die uns dergleichen tun.“

392 Vgl. LC WA 1, 310.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

118

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Da der Friede die geordnete Eintracht der Menschen ist und die 
geordnete Eintracht unter den Menschen sich, wie Thomas an der 
soeben genannten Stelle ausführt [STh I-II q. 99, a. 2 + 3], nur wahren 
läßt, wenn jedem das Seine gegeben wird, worin eben die Gerechtig­
keit besteht (deshalb sagt Jes 32,17: ‚das Werk der Gerechtigkeit wird 
Friede sein‘) […]“.393

Im „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft“394 

schliesslich sollte Las Casas das Gebot Jedem das Seine sogar heranzie­
hen, um zu zeigen, dass, was der christlichen Religion und der Gottesver­
ehrung diene, gegenüber dem Profanen Vorrang habe – so wird nicht 
nur der Mensch, sondern auch Gott in diesen Gerechtigkeitsgrundsatz 
miteinbezogen395: „‚Am stärksten ist der Grund, der zugunsten der Reli­
gion wirkt‘, wie es in Digesta (De religiosis et sumptibus funerum: 1. Sunt 
personae) heißt […].“396

2. Subjektive Anspruchsrechte:
Im römischen Recht sind bereits erste Hinweise dafür erkennbar, was 
später als unverlierbare subjektive Anspruchsrechte und unverlierbare 
Pflichten bekannt wurde.397 Dazu rekurrierte Las Casas beispielsweise im 
„Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft“398 auf 
die Digesten 48, 22, 3:

„Wenn der Vater sich vergeht, kann er den Kindern rechtens nichts 
wegnehmen, ausser dem, was von ihm als Erbe auf sie zu kommen 
hätte, wenn sie ihm ohne Testament nachfolgen würden. Das aber, was 
nicht vom Vater, sondern vom Stamm oder vom Staatswesen oder aus 
der Natur der Dinge den Kindern zugeteilt wird, verbleibt ihnen und 
geht ihnen nicht durch Vergehen verloren.“399

393 LC WA 3/1, 109 = LC OC 10, 267: Cum igitur pax sit ordinata concordia hominum, 
ordinata vero concordia tunc inter homines dumtaxat servetur, secundum sanctum 
Thomam, ubi inmediate supra, quando unicuique quod suum est redditur, quod est 
iustitie; propter quod dicitur Esa. 32: opus iustitie pax, ut supra dictum est.

394 Eigentlich: „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft und 
des universalen Fürstenamts der Könige von Kastilien und León über Westindien“ 
(„Tratado comprobatorio del imperio soberano …“). Fortan abgekürzt.

395 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 18.
396 LC WA 3/1, 245 = LC OC 10, 480: Potissima enim est ratio que pro religione facit, 

dice la ley Sunt persone, in Digesto, De religione et sumptibus funerum [= CICiv D. 11, 
7, 43]; (Hervorhebungen aus LC OC 10 getilgt).

397 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 20.
398 Vgl. LC WA 3/1, 226.
399 CICiv D. 48, 22, 3, zit. n. LC WA 3/1, 226. Lat. Original (CICiv D. 48, 22, 3): 

Eum, qui civitatem amitteret, nihil aliud iuris adimere liberis, nisi quod ab ipso 

7 Vernünftige Herrschaft

119

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weitere Beispiele wären das Recht auf politische Selbstbestimmung, das 
Recht auf Widerstand und Selbstverteidigung oder auch die Pflicht zum 
Einsatz zugunsten von Unterdrückten.400

7.2.2 Die thomasische Rechtskonzeption

Im Allgemeinen muss davon ausgegangen werden, dass auch Las Casas 
seinen Überlegungen die scholastisch-thomasische Vierteilung des Rechts 
bzw. Gesetzes401 zugrunde legte: das ewige Gesetz (lex aeterna), das natürli­
che Gesetz (lex naturalis), das menschliche Gesetz (lex humana) und das 
verschriftlichte göttliche Gesetz (lex divina).402 Die Verbindungen zwischen 
diesen sind wichtig für das Rechtsverständnis aller spanischen Spätscholas­
tiker, die das thomasische Erbe weiterentwickelten. Besonders bezüglich 
des Naturrechtsverständnisses gehen die spanischen Spätscholastiker und 
Las Casas über dasjenige des Aquinaten hinaus.403 Thomas von Aquin 
selber gewann sein Naturrechtsverständnis u. a. von Gratian und aus dem 
römischen Recht.404 Denn das christliche Naturrecht hatte „das von den 
scholastisch gebildeten Juristen angeeignete römische Recht im göttlichen 
Recht fundiert“405. Dies spiegelt sich auch in Las Casas’ Schriften wider, 
der seine Naturrechtsvorstellung v. a. inhaltlich nicht nur auf Thomas von 
Aquin abstellte.

perventurum esset ad eos, si intestatus in civitate moreretur: hoc est hereditatem eius 
et libertos et si quid aliud in hoc genere reperiri potest. Quae vero non a patre, sed 
a genere, a civitate, a rerum natura tribuerentur, ea manere eis incolumia. Itaque et 
fratres fratribus fore legitimos heredes et adgnatorum tutelas et hereditates habituros: 
non enim haec patrem, sed maiores eius eis dedisse.

400 Vgl. Brieskorn, Las Casas, 20.
401 Die im Laufe des Mittelalters und der frühen Neuzeit immer stärkere Unterschei­

dung zwischen lex (Gesetz) und ius (Recht) konnte sich mit der Zeit durchsetzen. 
Zu dieser historischen Differenzierungsentwicklung vgl. den Sammelband Fidora, 
Alexander / Lutz-Bachmann, Matthias / Wagner, Andreas (Hgg.), Lex und ius. 
Beiträge zur Grundlegung des Rechts in der Philosophie des Mittelalters und der 
Frühen Neuzeit, Stuttgart 2010 (= Politische Philosophie und Rechtstheorie des 
Mittelalters und der Neuzeit. Texte und Untersuchungen, Reihe II, Bd. 1).

402 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 233–242.
403 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, hier v. a. 61–81.
404 Vgl. dazu Grabmann, Martin, Das Naturrecht der Scholastik von Gratian bis 

Thomas von Aquin. Nach den gedruckten und ungedruckten Quellen dargestellt, 
in: Archiv für Rechts- und Wirtschaftsphilosophie, Vol. 16/1 (1922/23), 12–53.

405 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 747.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

120

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der thomasischen Auffassung wird die lex aeterna als Ordnungsplan 
Gottes für die Welt gesehen.406 Sie ist nicht als Gesetz mit einzelnen Ge­
boten zu betrachten, sondern als die zu erkennende göttliche Vernunft 
schlechthin.407 In dieser Ordnung gehen alle anderen Ordnungen auf.408 

Mit der lex aeterna zusammenhängend, aber nicht kongruent, ist die lex 
divina. Beide haben den Ursprung bei Gott. Während die lex aeterna aber 
als göttliche ratio ohne klar ausformulierte Gebote arbeitet, umfasst die lex 
divina konkrete Anordnungen und Gebote Gottes, verschriftlicht festgehal­
ten im Alten und im Neuen Testament.409

Diesen göttlichen Ordnungsplan kann der Mensch aufgrund seiner Ver­
nunftbegabung erkennen und in seiner konkreten Gesellschaftsordnung 
abbilden. Als lex naturalis bestimmt Thomas von Aquin „das Gesetz in der 
Natur und Vernunft der Menschen“410 als Abbild des göttlichen Ordnungs­
plans. Thomas teilt im Wesentlichen die in der klassischen Interpretation 
des römischen Rechts eingeführte Unterscheidung zwischen Naturrecht 
(ius naturale) und Naturgesetz (lex naturalis). Beim Naturrecht handelt 
es sich demgemäss um Bestimmungen, welche die gesamte Schöpfung be­
treffen, während das Naturgesetz Bestimmungen enthält, die allein dem 

406 Anders Francisco Suárez, für den die lex aeterna nicht für die ganze Schöpfung gilt, 
sondern nur für den Menschen, da nur dieser als vernünftiges und freies Wesen 
zu moralischen Handlungen fähig sei: „Insoweit jedoch das ewige Gesetz auf mora­
lische und politische Weise die verstandesfähigen Geschöpfe lenkt, kommt ihm das 
Wesen des Gesetzes im eigentlichen Sinne zu […]. Folglich bezieht es sich in seiner 
eigentlichen Bezeichnung als Gesetz nicht auf unverständige Geschöpfe“ (Suárez, 
Francisco, De Legibus ac Deo Legislatore – Über die Gesetze und Gott den Ge­
setzgeber. Liber Secundus / Zweites Buch, Lateinisch-Deutsch, hg., eingeleitet u. 
übersetzt v. Oliver Bach, Norbert Brieskorn und Gideon Stiening, Stuttgart-Bad 
Cannstatt 2016 (= Politische Philosophie und Rechtstheorie des Mittelalters und 
der Neuzeit. Texte und Untersuchungen Reihe I, Bd. 9), 37 („De legibus, Liber 
Secundus, Caput 2.13)). Vgl. zusammenfassend auch Dies., Einleitung, in: ebd., xi–
xxxvi, hier xvi–xx.

407 Vgl. STh I-II q. 93 a. 1 co.: Lex aeterna nihil alius est quam ratio divinae sapientiae, 
secundum quod est directiva omnium actuum et motionum (dt.: „Das ewige Gesetz 
[lex aeterna] ist nichts anderes als der Ordnungsplan [ratio] der göttlichen Weisheit, 
insofern als sie alle Akte und Bewegungen lenkt“; deutsch zit. n. Böckenförde, Ge­
schichte, 234; lateinisch entnommen aus der „Bibliothek der Kirchenväter“, online: 
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1505/summa-the
ologiae [24.6.2024]).

408 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 234–235.
409 Vgl. ebd.
410 Ebd., 234.

7 Vernünftige Herrschaft

121

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1505/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1505/summa-theologiae


Vernunftwesen Mensch zukommen.411 Das erste Gebot, auf dem sämtliche 
anderen Gebote der lex naturalis gründen, lautet: „Das Gute ist zu tun 
und zu erstreben, das Böse ist zu meiden.“412 Mit der Vernunft kann der 
Mensch erkennen, was „Recht und Unrecht, Gut und Böse“413 ist, und er 
nimmt so gleichsam Anteil an der göttlichen Vernunft.414 Das Gute ist in 
die Tat umzusetzen, das Schlechte zu unterlassen.415 Das Naturgesetz ist 
damit nicht nur auf den Rechtsbereich beschränkt, sondern umfasst „den 
Gesamtbereich ethisch-sittlichen Verhaltens“416.

Die vierte Kategorie ist schliesslich die lex humana, das menschliche Ge­
setz. Das menschliche Gesetz umfasst das in der konkreten menschlichen 
Gemeinschaft geltende Recht. Dieses ordnet das Zusammenleben der Men­
schen in der Gemeinschaft. Das entscheidende normative Kriterium für 
die Geltung menschlicher Gesetze ist die Gerechtigkeit.417 Bereits Augusti­
nus418 bemerkte in den Worten des Aquinaten: „‚es scheine das ein Gesetz 
nicht zu sein, was nicht gerecht ist.‘“419 Zwischen menschlichem Recht 
und Naturrecht besteht insofern ein Zusammenhang, als Letzteres auf das 
menschliche Recht einwirkt, indem es „eine normative Grundausrichtung 

411 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 72–73, Anm. 76.
412 STh I-II q. 94 a. 2 co.: Hoc est ergo primum praeceptum legis, quod bonum est facien­

dum et prosequendum, et malum vitandum (lateinisch und deutsch entnommen aus 
der „Bibliothek der Kirchenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compa
re/summe-der-theologie/1514/summa-theologiae [7.6.2024]).

413 Huser, Vernunft und Herrschaft, 37.
414 Vgl. STh I-II q. 91 a. 2 co., lateinisch und deutsch entnommen aus der „Bibliothek 

der Kirchenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-t
heologie/1494/summa-theologiae [24.6.2024].

415 Vgl. STh I-II q. 94 a. 2 co.
416 Böckenförde, Geschichte, 241.
417 Zum Gerechtigkeitsverständnis von Thomas v. Aquin vgl. STh II-II, q. 61, lateinisch 

und deutsch entnehmbar aus der Bibliothek der Kirchenväter, online: https://bkv
.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/2138/summa-theologiae 
[10.6.2024].

418 Gemeint: Augustinus, De libero arbitrio voluntatis, 1.5.11.33: Num istas leges inius­
tas vel potius nullas dicere audebimus? Nam lex mihi esse non videtur, quae iusta 
non fuerit (dt. „Wagen wir es etwa zu sagen, diese Gesetze seien ungerecht, oder 
vielmehr sie seien gar keine Gesetze? Denn ein ungerechtes Gesetz scheint mir gar 
kein Gesetz zu sein“; Ders., De libero arbitrio – Der freie Wille, zweisprachige Aus­
gabe, eingel., übers. u. hg. v. Johannes Brachtendorf, Paderborn 2006 (= Augustinus, 
Omnia/Werke, Bd. 9), 86–87).

419 STh I-II q. 95 a. 2 co.: Respondeo dicendum quod, sicut Augustinus dicit, in I de Lib. 
Arb., non videtur esse lex, quae iusta non fuerit (deutsch und lateinisch entnommen 
aus der „Bibliothek der Kirchenväter“: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/
summe-der-theologie/1522/summa-theologiae [24.6.2024]).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

122

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1514/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1494/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/2138/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1522/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1514/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1494/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/2138/summa-theologiae
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1522/summa-theologiae


und ein entsprechendes Prinzip für die Gewinnung konkreter ethisch-sitt­
licher wie auch rechtlicher Ansprüche und Gebote durch die praktische 
Vernunft“420 zur Verfügung stellt. Das Naturrecht ist zwar nicht als ein 
dem menschlichen Gesetz übergeordnetes Recht zu verstehen, denn das 
menschliche Gesetz kann auch aus menschlichen Massstäben hervorgehen, 
dennoch bildet es für die Geltungsgründe des menschlichen Rechts die 
Orientierungsgrösse. Insofern das Gerechte das der Vernunft gemässe ist 
und „die erste Regel der Vernunft das Naturgesetz“421 ist, gibt das Natur­
gesetz bzw. Naturrecht vor, was gerecht ist und was nicht. „Wenngleich 
auf eigenen Festlegungen und Entscheidungen beruhend, erscheint die lex 
humana insofern als vernunftgemäßes, natur-richtiges Recht und hat […] 
Anteil an der lex naturalis.“422 So gibt es nach Thomas zwei unterschiedli­
che Arten menschlicher Gesetze, die sich im Wesentlichen durch die Quelle 
ihrer Geltungskraft unterscheiden: Bestimmungen (determinationes) und 
Folgesätze (conclusiones).423 Folgesätze folgen direkt aus dem Naturrecht 
und ziehen damit ihre Geltungskraft sowohl aus dem Naturrecht wie auch 
aus menschlichem Recht. Bestimmungen hingegen folgen stärker den Logi­
ken des menschlichen Gesetzes. Sie erhalten ihre Geltung nur „aus dem 
menschlichen Gesetz“424.

Zum positiven menschlichen Recht gehören sowohl das Zivilrecht (ius 
civile) als auch das Völkerrecht (ius gentium), wobei Bestimmungen des 
Völkerrechts näher am Naturrecht stehen.425 Auf diese Rechtskonzeptionen 
bauen die spanischen Spätscholastiker – und mit ihnen Las Casas – auf. 
Die bekannte Thomas-Definition von Gesetz und Recht lautet: „Das Gesetz 
ist nichts Anderes als eine Anordnung der Vernunft im Hinblick auf das 
Gemeingut, erlassen und öffentlich bekannt gegeben von dem, der die 

420 Böckenförde, Geschichte, 242. Zur Unterscheidung der natürlichen und der prak­
tischen Vernunft im Denken des Thomas v. Aquin vgl. Habermas, Auch eine Ge­
schichte, Bd. 1, 694–758.

421 STh I-II q. 95 a. 2 co: Rationis autem prima regula est lex naturae, ut ex supradictis 
patet (lateinisch entnommen aus der „Bibliothek der Kirchenväter“, online: https://
bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1522/summa-theologiae 
[7.6.2024]).

422 Böckenförde, Geschichte, 242.
423 Vgl. ebd.; STh I-II q. 95 a. 2 co.
424 Böckenförde, Geschichte, 242; vgl. STh I-II q. 95 a. 2 co.
425 Vgl. STh II-II q. 95 a. 4. Auf diese Thomasstelle verweist auch Las Casas in „Regia 

Potestate“. Vgl. allgemeiner auch Utz, Arthur Fridolin, Kommentar, in: Die Deut­
sche Thomas-Ausgabe, Bd. 18: Recht und Gerechtigkeit, Reprint Berlin 2022 (1953), 
423–561, 445–450.

7 Vernünftige Herrschaft

123

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1522/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1522/summa-theologiae


Sorge für die Gemeinschaft innehat.“426 Wie eng an dieser Gesetzesbestim­
mung Las Casas argumentiert hat, wird im nächsten Kapitel klar.

7.2.3 Zentrale Rechtskategorien in Las Casas’ Schriften

Die scholastische Vorstellung des Rechts schlägt sich nicht nur in der mit­
telalterlichen Rechtskonzeption im Allgemeinen nieder, sondern findet sich 
auch bei Las Casas implizit wieder.427 Anders aber als etwa Vitoria oder 
Suárez hat Las Casas nicht eine systematisch ausformulierte Rechtstheorie 
entwickelt, sondern formulierte diese in Reibung mit den beobachteten 
und teilweise miterlebten Vorgänge in der Neuen Welt Stück für Stück 
aus.428 So begründet Las Casas in seinen Schriften seine Forderungen nach 
einer Gleichbehandlung der Indios mit göttlicher Ordnung bzw. ewigem 
Gesetz (A), göttlichem Recht (B), Naturrecht (C) und menschlichem Recht 
bzw. Völkerrecht (D). Die Rechtskategorien unterscheiden sich allerdings in 
einigen Details sowohl von der scholastisch-thomasischen wie auch von der 
mittelalterlich-kanonistischen Rechtskonzeption. Im Folgenden werden die 
oben genannten Rechtskategorien im lascasasianischen Sinne aufgeschlüs­
selt.

(A) Göttliche Ordnung bzw. ewiges Gesetz (lex aeterna)

Wie Thomas von Aquin geht auch Las Casas von einer gerechten, vernünf­
tigen und von Gott gestifteten Ordnung der Welt aus, die es zu erkennen 
und nach der es zu trachten gilt. Es gibt eine „natürliche Ordnung, die Gott 
den Dingen eingestiftet hat“429. Diese gilt es zu erkennen und umzusetzen. 
„Niemandem ist es erlaubt, die göttliche Ordnung und das Natur- und Völ­

426 STh I-II q. 90 a. 4 co.: Et sic ex quatuor praedictis potest colligi definitio legis, quae 
nihil est aliud quam quaedam rationis ordinatio ad bonum commune, ab eo qui 
curam communitatis habet, promulgata (lateinisch entnommen aus der Bibliothek 
der Kirchenväter, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der
-theologie/1490/summa-theologiae [24.6.2024]). Übersetzung von Böckenförde, 
Geschichte, 244, Anm. 65.

427 Vgl. Eggensperger, Der Einfluss, 160–161. Die expliziten Verweise sind hingegen 
rarer gesät (vgl. ebd.).

428 Vgl. Böckenförde, Geschichte, 369–370.
429 LC WA 3/2, 214 = LC OC 12, 86: quicquid [...] est facere contra ordinem naturalem 

inditum divinitus rebus, et sic facit contra ius naturale.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

124

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1490/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/1490/summa-theologiae


kerrecht zu verletzen“430, schreibt Las Casas in seinen „Rechtsprinzipien“ 
zum Thema des Diebstahls und Raubs. Die göttliche Ordnung spielt aller­
dings im Vergleich zu den restlichen Rechtskategorien kaum eine Rolle in 
Las Casas’ Argumentation. Er scheint es für sinnvoller zu erachten, mit den 
fassbareren Begriffen göttliches Recht, Naturrecht, menschliches Recht und 
Völkerrecht zu argumentieren.

(B) Göttliches Recht (ius divinum)

Das göttliche Recht ist für Las Casas jenes Recht, das in der Bibel niederge­
schrieben vorliegt. Im „Traktat über die Königliche Gewalt“ schreibt Las 
Casas: „Die Heilige Schrift, und damit das göttliche Gesetz, pflegt nicht 
an einer Stelle etwas zu billigen, was sie an einer anderen verwirft.“431 

Allerdings unterteilt er die scholastische Idee des göttlichen Rechts als aus 
der Bibel ableitbares Recht detaillierter, nämlich in das göttliche Recht 
aus dem Alten Testament (das „alte göttliche Recht“432) und das göttliche 
Recht aus dem Neuen Testament (d. h. „evangelisches Recht“ im Sinne 
eines Rechts aus den Evangelien433). Für Las Casas macht es einen Unter­
schied, ob eine Ansicht nur in einem der beiden göttlichen Rechte oder 
ob sie in beiden fusst. So ist es beispielsweise von Bedeutung, dass der 
von den Konquistadoren geführte Krieg „gegen das göttliche Recht beider 
Testamente“434 verstösst und nicht nur gegen eines von beiden. „Las Casas 
führt in seiner Argumentation zur Verdeutlichung entsprechende Schrift­
stellen an“435, schreibt Thomas Eggensperger bezüglich der Verwendung 
göttlichen Rechts zur Argumentation in „Regia Potestate“. Diese Aussage 
gilt nicht nur für das von Eggensperger untersuchte Traktat, sondern im 
Allgemeinen für das Verständnis und den Umgang Las Casas’ mit dem 
göttlichen Recht als in der Heiligen Schrift niedergeschriebenem Recht. In 
Kapitel 6 des „Traktats über die Schätze Perus“, einer für das zweifache Ver­
ständnis des göttlichen Rechts besonders klaren Stelle im lascasasianischen 

430 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: quia nemini licet [...] nec violare ordinationem 
divinam, vel ius naturale nec gentium.

431 LC WA 3/2, 248 = LC OC 12, 194: quod divina scriptura, et sic lex divina, non 
consuevit approbare in uno loco quod reprobat in alio.

432 Vgl. LC WA 1, 306.
433 Vgl. LC WA 1, 306–309; LC WA 3/1, 243.
434 LC WA 1, 309 = LC OC 2, 494: Unde patet bellum huiusmodi esse temerarium, quia 

contra omne ius naturale, divinum utriusque Testamenti et ius humanum.
435 Eggensperger, Der Einfluss, 167.

7 Vernünftige Herrschaft

125

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werk, schreibt Las Casas: „Bei den Ungläubigen gibt es aus Natur- und Völ­
kerrecht königliche Herrschaft, Jurisdiktion, Stand und Würde, durch bei­
derlei göttliches Recht, insbesondere durchs evangelische, bestätigt.“436 Im 
Anschluss437 führt Las Casas Stellen zunächst aus dem Alten Testament438 

und patristischer Exegeten desselben439 an, um daraufhin Stellen aus dem 
Neuen Testament440 anzuführen, inkl. entsprechender patristischer und 
scholastischer Exegeten441.

In Bezug auf Herrschaft kommt für Las Casas dem göttlichen Recht, vor 
allem demjenigen aus dem Neuen Testament, eine bestätigende Funktion 
zu. Das göttliche Recht kann eine Herrschaft nicht begründen, sondern 
nur bestätigen. Die Begründung für diese Sicht findet sich rechtlich im 
Naturrecht und im Völkerrecht. Las Casas schliesst sich dem thomasischen 
Verständnis an, dass die (göttliche) Gnade die Natur nicht bricht,442 wenn 
er beispielsweise im „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen 
Herrschaft“ schreibt: „[D]ie Gnade zerstört oder mindert nicht, sondern 
belebt, verdeutlicht und vervollkommnet das Naturgesetz, wie das theolo­
gische Axiom besagt“443. Dies ist nur konsequent, denn eines der Ziele 
von Las Casas war ja gerade aufzuzeigen, dass auch Nichtchristen legitime 
Herrschaften errichten.

436 LC WA 3/1, 277 = LC OC 11.1, 74–76: ‚Quod cum dominia et iuridictiones, status 
et dignitates regales sint apud infideles de iure gentium et naturali, et confirmata 
per utrumque ius diuinum, precipue per euangelicum, manifestum [...]‘. Ähnlich klar 
auch der zehnte Rechtssatz der 30 Rechtssätze: „Unter den Ungläubigen […] gibt 
es wahre Herren, Könige und Fürsten, und Herrschaft, Würde und Vorrang […] 
kommen ihnen aus dem Naturrecht und aus dem Völkerrecht zu […] und vom 
göttlichen Recht des Evangeliums bestätigt wird“ (LC WA 3/1, 184).

437 Vgl. LC OC 11.1, 76–88.
438 Las Casas zitiert: Gen 10 + 14; Num 33; Ez 26; Dan 2; Ps 148; Bar 1.
439 Las Casas zitiert v. a. Augustinus.
440 Las Casas zitiert: Röm 13; Mt 22; 1 Tim 6,1; Tit 3; 1 Tim 2; 1 Pe 2; Röm 3.
441 Las Casas zitiert: Augustinus; Thomas v. Aquin; Christostomus.
442 Vgl. etwa STh I, q. 1., a. 8 ad 2; I, q. 2, a. 2 ad 1.
443 LC WA 3/1, 232 = LC OC 10, 459: pues la gracia no destruye ni empeora, sino aviva y 

hace tener mayor claridad y perficiona la ley de natura (como es máxima en teología) 
[…]. Auf eine ähnliche Weise zieht Las Casas auch in anderen Schriften ethische 
Konsequenzen aus dem scholastischen Axiom. Hier sei nur beispielhaft auf eine 
weitere Stelle verwiesen: In den „Zwölf Zweifelsfällen“ schreibt Las Casas: „Denn 
Gott zerstört sein Werk nicht, will sagen, er hebt das Naturrecht nicht auf, das er 
von Anfang an so geordnet und unwandelbar eingerichtet hat“ (LC WA 3/2, 303).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

126

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(C) Naturrecht (ius naturale)

Die Definition des Naturrechts, des wohl zentralsten Rechtssystems in Las 
Casas’ Argumentationen, übernimmt Las Casas von Thomas von Aquin. So 
heisst es im „Traktat über die Schätze Perus“:

„Wie gemäss dem Heiligen Thomas in seiner Summe der Theologie I-II, 
q. 96 a. 4 und q. 95 a. 2 und 3: ‚Es gibt aber ein natürliches Gesetz in uns: 
eine gewisse Teilhabe am ewigen Gesetz lenkt die Menschen auf eine 
so beschaffene Erkenntnis, durch die sie zum angemessenen Handeln in 
ihren eigenen Handlungen hingelenkt werden.‘“444

Die Bestimmungen dessen, was genau zum Naturrecht gehört, gewinnt 
Las Casas dann allerdings nicht nur von Thomas und den etablierten 
philosophischen und theologischen Autoritäten seiner Zeit wie Aristoteles, 
Augustinus und Cicero, sondern insbesondere aus juristischen Quellen, aus 
dem zur verschriftlichten Vernunft geronnenen römischen Recht, dessen 
Kommentatoren und dem auf diesem aufbauenden kanonischen Recht.445 

Mit den universalistisch angelegten Naturrechtstraditionen der Antike ar­
gumentierte im Übrigen nicht nur Las Casas, sondern ebenso seine Zeitge­
nossen mit gegenteiligen sowie ähnlichen Ansichten.

In der Ausarbeitung seiner Traktate und Schriften ging Las Casas – 
wie auch andere von ihm teilweise zitierten Vertreter seiner Zeit446 – 
über das mittelalterliche und vor allem thomasische und gratianische Na­
turrechtsverständnis hinaus. Das Naturrecht lieferte den „Maßstab und die 
Grundlage des Ansatzes von Las Casas und bestimmt auch die weiteren 
genannten Varianten von Recht“447. Aus dem Naturrecht fliessen gemäss 
Las Casas die menschliche Freiheit und menschliche Würde ebenso wie an­
thropologische Anspruchsrechte gegenüber der nicht-menschlichen Natur. 

444 LC OC 11.1, 90: De quo S. Thomas 1.2 q. 96 a. 4 et q. 95 a. 2 et 3 in corpore 
questionis: ‚Est autem lex naturalis in nobis quaedam participatio legis eterne que 
talem conceptionem hominibus indidit qua dirigi possent ad conuenientter agendum 
in actionibus propriis‘ (Übersetzung mit Beirat v. Martina Tollkühn).

445 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 280–281.
446 Zum Beispiel Francisco de Vitoria und Dominico de Soto, auf die sich Las Casas 

im „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft“ bezieht (vgl. 
LC WA 3/1, 213).

447 Eggensperger, Der Einfluss, 164. Eggensperger nimmt hier zwar aufgrund seines 
Forschungsgegenstandes nur Bezug auf die weiteren Rechtsvarianten im Traktat 
„De imperatoria vel regia potestate“, die Aussage lässt sich allerdings auf die anderen 
lascasasianischen Texte verallgemeinern, wie im Folgenden klar werden wird.

7 Vernünftige Herrschaft

127

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unter Naturrecht versteht Las Casas, kurz gesagt, alles, was den Menschen 
als Menschen ausmacht – denn all dies ist auch sein Recht. So ist die 
menschliche Freiheit nicht nur eine Beschreibung des Menschen, sondern 
auch zeitgleich ein einzuhaltendes (subjektives) Recht. Gleichsam stammt 
auch „die Herrschaft eines einzigen Menschen über andere, insoweit die 
Aufgabe des Beratens und Leitens sie einschließt, vom Naturrecht“448.

Das Naturrecht, so Las Casas mit dem kanonischen Recht in seinen 
„Rechtsprinzipien“, sei jenes Recht, das „allen Nationen gemeinsam“449

sei. Das Naturrecht kann also universelle Gültigkeit einfordern. Zu den 
naturrechtlichen Bestimmungen gehört all jenes, was den Menschen, egal 
wo und in welcher Herrschaftsform auf der Welt diese sich befinden, ge­
meinsam ist. Neben den politischen und sozialen Rechten gehören dazu 
auch Institutionen gemeinschaftlichen Lebens wie die Ehe.450 In ihm sind 
vernünftige Anspruchsrechte und Pflichten definiert, aus dem Naturrecht 
fliesst insbesondere die Pflicht, „für das Gemeinwohl, die Freiheit und 
Erhaltung ihres Vaterlandes und dessen öffentlicher Ordnung zu sorgen wie 
es sich aus Digesta – De iustitia et iure: I. Veluti – ergibt.“451

Im lascasasianischen Denken kommt dem Naturrecht aufgrund seines 
universalen Geltungsanspruchs eine prominente Stellung zu: Wichtiger als 
die beiden göttlichen Rechte, wichtiger auch als die übergeordnete Schöp­
fungsordnung und wichtiger als das Völkerrecht oder das Zivilrecht war 
für Las Casas’ Einsatz zugunsten der unterdrückten Indios das Argumentie­
ren mit dem Naturrecht. Dieser Vorzug des Naturrechts vor den anderen 
Rechtssystemen zeigt sich auch an der Verwendung der expliziten Nennun­
gen von göttlichem Recht und Völkerrecht: Wenn Las Casas explizit auf 
das göttliche Recht und/oder das Völkerrecht Bezug nimmt, nennt er häufig 
im selben Atemzug das Naturrecht. Wesentlich häufiger, als göttliches Recht 
und Völkerrecht alleine explizit benannt werden, wird das Naturrecht allein­
stehend zur Begründung der Argumentation verwendet. Hier nur je zwei 

448 LC WA 3/1, 44 = LC OC 10, 556: Ergo dominium unius hominis super alios, in 
quantum importat officium consulendi et dirigendi, est de iure naturali.

449 LC WA 3/1, 46 = LC OC 10, 560: ius naturale et ius gentium est commune omnibus 
hominibus et apud omnes generale, ut 1a distinctione, Cap. Ius naturale, ubi dicitur: 
ius naturale est commune omnium nationum, et ca. Ius gentium dicit hec: idem ius 
gentium appelletur, quia eo iure omnes fere gentes utuntur. Las Casas zitiert an dieser 
Stelle aus dem Decretum Gratiani zum Naturrecht und zum Völkerrecht (CICan 
Decretum D. 1, c. 7 (Naturrecht) und c. 9 (Völkerrecht)).

450 Vgl. LC WA 2, 186.
451 LC WA 2, 190 = LC OC 4, 919: considerada la obligación que de ley natural todos 

los hombres tienen al bien común y a la libertad y conservación de su patria y estado 
público della (como parece por la ley Veluti, párrafo De iustitia et iure (2) […].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

128

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beispiele, bewusst aus jeweils unterschiedlichen Traktaten gewählt, für die 
Nutzung des Naturrechts mit dem Völkerrecht und dem göttlichen Recht 
unter Ausschluss des jeweils anderen:

• Gemeinsame Nennung von Naturrecht und Völkerrecht:
Im zweiten Prinzip von „Principia Quaedam“ verweist Las Casas auf 
die Begründung für eine Herrschaft aus dem Natur- und Völkerrecht: 
„Die Herrschaft eines Menschen über andere Menschen […] stammt 
vom Natur- und Völkerrecht.“452 Ähnlich auch im zehnten Rechtssatz 
der „30 Rechtssätze“453 und im „Traktat zur Begründung der souveränen 
kaiserlichen Herrschaft“, in dem er schreibt:

„Die Wahl der Könige und derer, die freie Menschen und Völker 
regieren sollen, ist Sache just derer, die regiert werden sollen, und 
zwar kraft natürlichen und kraft Völkerrechts, unterwerfen sie sich 
doch dem Gewählten aus eigener Zustimmung, die ein Willensakt ist, 
der auf keine Weise […] erzwungen werden darf […].“454

• Gemeinsame Nennung von Naturrecht und göttlichem Recht:
Im „Traktat über die Indiosklaverei“ spricht Las Casas von der Pflicht, 
sich für die Unterdrückten einzusetzen. Diese Pflicht wiege besonders 
stark für die Bischöfe. Er schreibt: „Alle Menschen sind kraft natürlichen 
und göttlichen Rechts verpflichtet, soweit sie können, den Not, Unrecht 
und Unterdrückung Leidenden zu Hilfe zu kommen.“455 Alle Menschen 
sind froh, wenn ihnen in ihrer Not Unterstützung zukommt. Bischöfe 
sind aber noch einmal stärker gefordert, weil für sie als Verantwortliche 
für die Verbreitung des christlichen Glaubens die jesuanische Goldene 
Regel besonders gilt.456 Mit dem Naturrecht und dem göttlichen Recht 
lassen sich aber auch anerkannte Rechtsautoritäten korrigieren. In „Re­
gia Potestate“ zeigt Las Casas einen Irrtum des Kanonisten und Kardi­
nals Hostiensis auf und begründet seine Beweisführung mit den Worten: 

452 LC WA 3/1, 43 = LC OC 10, 554: Dominium unius hominis super alios homines […] 
est de iure naturali et gentium.

453 Vgl. LC WA 3/1, 184.
454 LC WA 3/1, 226 = LC OC 10, 447: la elección de los reyes e de quien hobiere de regir 

los hombres y pueblos libres, pertenece a los mismos que han de ser regidos, de ley 
natural y derecho de las gentes, sometiéndose ellos mismos al elegido por su proprio 
consentimiento, que es acto voluntad, que en ninguna manera puede ser (como fue 
dicho arriba) forzada, comoquiera que los hombres todos al principio nasciesen a 
fuesen libres, y todas las otras cosas también […].

455 LC WA 3/1, 105 = LC OC 10, 262: omnes homines obligantur iure nature et divino 
subvenire, in quantum possunt, iniuriam et oppresionem passis vel patientibus.

456 Vgl. LC WA 3/1, 305.

7 Vernünftige Herrschaft

129

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„[S]o wie er [Hostiensis] auch an anderer Stelle […] völlig gegen die 
Vernunft, das Naturrecht und das göttliche Recht geirrt hat“.457

(D) Völkerrecht (ius gentium) bzw. menschliches Recht (ius humana)

Las Casas verwendet zur Untermauerung seiner Argumentation, wenn er 
sich auf Herrschaften bezieht, neben dem Naturrecht häufig das Völker­
recht (ius gentium). In den „30 Rechtssätzen“ schreibt er beispielsweise, 
dass es auch bei Nichtchristen „wahre Herren, Könige und Fürsten, und 
Herrschaft, Würde und Vorrang von Königen“ gebe, welche „ihnen aus 
dem Naturrecht und aus dem Völkerrecht zu[kommen]“458. Bestätigt werde 
dies aus dem göttlichen Recht, so Las Casas. Die starke Betonung des 
Völkerrechts unterstreicht die besondere Nähe Las Casas’ zum römischen 
Rechtsdenken459: Das römische Recht, das „als juristischer Niederschlag 
der höheren naturrechtlichen Ordnung die Grundprinzipien menschlichen 
Seins reflektiert“460, gibt Las Casas nicht nur den Inhalt des Naturrechts 
vor, sondern auch das aus diesem gebildete Völkerrecht und begründete für 
Las Casas die Notwendigkeit des zivilen Rechts.461 Wie das Naturrecht ein 
Recht sei, das allen zukomme, so gelte dies auch für das Völkerrecht: „Eben 
dies wird Völkerrecht genannt, weil sich dieses Rechts beinahe alle Völker 
bedienen.“462 Das Völkerrecht als Recht zwischen den Völkern sollte sich 
erst später etablieren, vorderhand gilt für Las Casas noch die Definition 
aus dem römischen Recht, nach dem das Völkerrecht jene Bestimmungen 

457 LC WA 3/2, 203 = LC OC 12, 54: Si intellexit, inquam, Hostiensis secundum praedic­
ta, magnus error suus fuit loquens contra sententiam omnium doctorum, sicut alias 
maxime erravit contra rationem et etiam ius naturale et divinum [...].

458 LC WA 3/1, 184 = LC OC 10, 206: Entre los infieles que tienen reinos apartados 
[…] hay verdaderos señores, reyes y príncipes, y el señorío y dignidad y priminencia 
real les compete de derecho natural y de derecho de las gentes […] confirmado per el 
derecho divino evangélico.

459 Vgl. Brieskorn, Las Casas.
460 Huser, Vernunft und Herrschaft, 99.
461 Vgl. zum zivilen Recht bei Las Casas LC WA 3/1, 225–228, 225: „weil ziviles Recht 

jenes heisst, ‚das ein Gemeinwesen oder ein Volk sich selbst als Recht setzt und 
das also des Volkes oder Gemeinwesens selbst ist und ziviles Recht heißt es, weil es 
Gesetz der civitas oder des Volkes ist […] das nach Codex […] gemeindliches Recht 
genannt wird“ (LC WA 3/1, 225).

462 LC WA 3/1, 46 = LC OC 10, 560: idem ius gentium appelletur, quia eo iure omnes fere 
gentes utuntur. Las Casas zitiert, wie beim Naturrecht, aus dem Decretum Gratiani 
(CICan Decretum D. 1, C. 9).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

130

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umfasst, die bei fast allen Völkern anzutreffen sind. Las Casas stimmt in 
dieser Ansicht mit Isidor von Sevilla und dem Decretum Gratiani überein, 
wie er im „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft“ 
explizit macht.463 Das zivile Recht hingegen ist bei Las Casas – wie im 
römischen Recht – plural zu verstehen als jenes Recht, das sich die Völker 
und Gemeinschaften je selber gegeben haben.464

Es fällt auf, dass Las Casas in den seltenen Fällen, in denen er den 
Oberbegriff ius humana verwendet und nicht auf das ius gentium oder 
ius civile spezifiziert, dieses inhaltlich eher mit völkerrechtlichen denn 
zivilrechtlichen Bestimmungen und Grundsätzen füllt. Er gebraucht die 
Bezeichnung menschliches Recht im Vergleich selten, und wenn, verwendet 
er sie inhaltlich nahe an seinem Völkerrechtsbegriff. Es geht Las Casas eher 
um die „Rechte des menschlichen Zusammenlebens“465, wie er im „Traktat 
über die einzige Art der Berufung“ mit Cicero formuliert, wozu auch das 
Zusammenleben unterschiedlicher Völker gehört. In Kapitel 41 des „Trak­
tats über die Schätze Perus“ wird dies dem Leser vor Augen geführt, indem 
Las Casas schreibt:

„Es war und ist, sage ich, niemals die Absicht des Stellvertreters Christi, 
daß unsere Könige alle göttlichen, natürlichen und menschlichen Rech­
te übertreten […]; vielmehr sollten sie in ihrem gesamten Verhalten 
gegenüber jenen Völkern die Ordnung des natürlichen, göttlichen und 
menschlichen Rechts aufs genaueste einhalten, also sowohl bei der Ent­
sendung ihrer Botschafter in die Länder jener Welt als auch bei deren 
Betreten, bei der Erklärung der Zielursache ihres Kommens, beim Aufruf 
zur gemeinsamen Anhörung, vor allem aber beim Warten auf die Zu­
stimmung jener Könige und Völker […], damit alles rite ac recte geschehe 
[…].“466

463 Vgl. LC WA 3/1, 231.
464 Vgl. LC WA 3/1, 225–226. Las Casas führt hier zur Begründung Stellen aus Codex 

(CICiv C. 8, 48, 1), den Digesten (CICiv D. 1, 1, 11) und aus den Institutionen (CICiv 
I. 1, 2, 2) an: „Und so gab es viele verschiedene zivile Rechte, wie ausdrücklich gesagt 
in Digesta (De iustitia et iure: 1. Pluribus modis) und Institutiones (De iure naturale, 
gentium et civile: 1. Sed ius quidem civile), wo das Recht der Athener und das der 
Römer unterschieden wird“ (LC WA 3/1, 226).

465 LC WA 1, 321 = LC OC 2, 524: Si quis autem voluerit sibi plus usurpare, violabit ius 
humanae societatis.

466 LC WA 3/1, 308–309 = LC OC 11.1, 450: Non fuit, inquam, nec unquam erit inten­
tionis Uicarii Christi quod Reges nostri omnia iura, diuina, naturalia et humana 
transgrederentur [… ] nisi ut in omnibus que circa gentes illas agenda sibi erant, 
uidelicet, applicatione nuntiorum suorum ad terras et orbem illum, in eorum ingres­

7 Vernünftige Herrschaft

131

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wenn Las Casas das menschliche Recht eher mit Inhalten aus dem ius 
gentium denn mit Inhalten aus dem ius civile füllt, kombiniert mit der 
Tatsache, dass er auch Nichtchristen dieselben natürlichen Rechte wie den 
Christen zuspricht, so bedeutet dies: In der Verwendung von Las Casas 
ähnelt bereits die Bezeichnung menschliches Recht (lat.: ius humana, span.: 
derecho humano) inhaltlich eher dem heutigen Begriff Menschenrecht denn 
dem thomasischen Verständnis.467 Entsprechend übersetzt die deutschspra­
chige Werkauswahl die Pluralform derechos humanos mit Menschenrechte 
und nicht mit menschliche Rechte.468

Das Völkerrecht leitet sich direkt aus dem Naturrecht, seinen Prinzipien 
und aus der Vernunft ab. So definiert Las Casas mit Thomas von Aquin 
das Völkerrecht im „Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen 
Herrschaft“ wie folgt:

„Und so heißt es denn, daß das Völkerrecht dem Menschen natürlich sei, 
weil es aus der Vernunft und aus dem Naturgesetz erfließt und ebenso 
Kraft und Verbindlichkeit hat wie das Naturrecht, weil es eben aus ge­
meinsamen Schlußfolgerungen stammt, die sich wiederum unmittelbar 

su, in significatione cause finalis sui aduentus et sic in uocatione seu citatione ad 
audiendum, potissimum in consensu expectando illorum regum et populorum et in 
apprehensione possessionis regnorum illorum, et exercitii regie siue imperatorie iuris­
dictionis, ordinem naturalis et diuini ac humani iuris seruarent ad unguem, quatenus 
rete ac recte omnia fierent […]. Weitere Stellen in der Verwendung menschlichen 
Rechts mit Inhalten des Naturrechts und Völkerrechts (Auswahl; Inhaltliche Zu­
sammenfassungen in Klammern durch d. Vf.): LC WA 1, 305–306 (Die Conquista 
verstösst gegen natürliches, göttliches und menschliches Recht); WA 3/1, 309 (Die 
Bezahlung des Lohns für Missionare und Prediger ist natürlichen und göttlichen, 
aber auch menschlichen Rechts); LC WA 3/1, 313 (Die Mutter eines Halbwaisen 
muss die Kosten für die Suche nach einer Adoptivmutter kraft natürlichen und 
menschlichen Rechts selber tragen); LC WA 3/1, 315 (Die spanischen Könige müs­
sen kraft göttlichen, natürlichen und menschlichen Rechts die von ihren Beamten 
und Untertanen verursachten Schäden wiedergutmachen).

467 Vgl. dazu ausführlich: Perez Luño, Antonio-Enrique, Demokratie und Menschen­
rechte bei Bartolomé de Las Casas, in: Ders. (Hg.), Die klassische spanische Na­
turrechtslehre in fünf Jahrhunderten, Berlin 1994 (= Schriften zur Rechtstheorie, 
Bd. 165), 163–209; Hafner / Loretan / Spenlé, Naturrecht und Menschenrecht. 
Michael Sievernich und andere sehen bei Las Casas gar die erstmalige Verwendung 
des Begriffs Menschenrecht (vgl. Sievernich, Michael, Einleitung: Las Casas und 
die Sklavenfrage, in: LC WA 3/1, 61–66).

468 Vgl. LC WA 3/1, 82.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

132

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aus dem Naturrecht und aus seinen Prinzipien ergeben; gemäß der Lehre 
des hl. Thomas (STh I-II q. 95, a. 4c ad 1um; STh II-II q. 52, a. 3).“469

Interessanterweise kritisiert Thomas von Aquin in der von Las Casas zitier­
ten Stelle STh I-II q. 95 a. 4 exakt jene Stelle in Isidors Werk, die etwas 
später Las Casas zur Begründung der Universalität des Völkerrechts heran­
zieht.470

Wie es zwei Arten von göttlichem Recht gibt, so gibt es für Las Ca­
sas auch zwei Arten des Völkerrechts: das primäre und das sekundäre 
Völkerrecht. Die Unterscheidung der beiden Völkerrechtssysteme ist theo­
logisch-historisch zu verstehen und eine Konsequenz aus Las Casas’ Natur­
zustandsprämissen. Das primäre Völkerrecht ist jenes, das historisch dem 
sekundären Völkerrecht vorgeht.471

Im primären Völkerrecht ist all jenes gefasst, was die Menschen zuerst als 
vernunftbegabte, freie Geschöpfe entwickelten und anerkannten, vor allem 
„die gemeinsame Freiheit aller, sowohl der Dinge wie der Menschen“472. 
Zum primären Völkerrecht gehört auch all jenes, was die Menschen, „bald 
nachdem die Menschen zu existieren begonnen haben“, hervorbrachten, 
nämlich „Treue und Verträge zu wahren, die gemeinsame Freiheit aller und 
ähnliches.“473

Zum sekundären Völkerrecht hingegen gehören jene Ordnungssysteme 
und Rechtsgrundsätze, die nach der Zunahme der „Schlechtigkeit der Men­
schen“474 von diesen geschaffen wurde: „Sklaverei, Kriege, Gefangenschaft 

469 LC WA 3/1, 231 = LC OC 10, 455: Y así el derecho de las gentes se dice ser al 
hombre natural, porque se deriva de la razón y ley natural, e tiene la fuerza y vigor 
quel derecho natural, porque es de aquellas conclusiones comunes, que se derivan del 
derecho natural inmediatamente, como de sus principios, según enseña Sancto Tomás, 
1a 2e, cuestión 95, art. 4, in corpore et ad 1, et 2a 2e, cuestión 52, art. 3.

470 Isidor von Sevilla nahm eine Einteilung der menschlichen Gesetze vor und be­
stimmte das Völkerrecht als jenes Recht, von dem fast alle Völker Gebrauch 
machen, und als Naturrecht jenes, das allen Völkern gemeinsam ist (vgl. CICan. 
Decretum D. 1, C. 7 und C. 9).

471 Vgl. auch Huser, Vernunft und Herrschaft, 99–100.
472 LC WA 3/1, 50 = LC OC 10, 566: Ergo ex primevo iure fuit tan rerum quam 

hominum una omnium libertas. Ea namque sunt de iure gentium primevo, que ab 
exordio rationalis creature et, mox ut homines esse ceperunt, producta sunt in esse, ut 
sunt fidem et pacta servare, et omnium una libertas et similia. Et hoc appellatur ius 
gentium primevum.

473 LC WA 3/1, 50.
474 LC WA 3/1, 50 = LC OC 10, 566: Alia vero que ab exordio creature rationalis 

producta non sunt in esse, sed fuerunt statuta postea, excrescente hominum malitia, ut 
servitutes, bella, captivitates et huiusmodi, hoc vocatur ius gentium secundarium.

7 Vernünftige Herrschaft

133

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und solches“475 wurden mit dem Ziel der Schadensbegrenzung rechtlich 
näher umrissen. So wurde beispielsweise die „Knechtschaft oder auch Ver­
pflichtung sowohl der Dinge wie der Menschen und auch der Treueeid 
des Menschen zu einem Menschen“476 eingeführt. Auch die Prinzipien 
des gerechten Krieges gehören dazu.477 „[E]s ist sozusagen die historische 
Schadensbegrenzung des primären, von der menschlichen Freiheit her den­
kenden Völkerrechts“478, fasst Patrick Huser zusammen.

Las Casas knüpft an die Rechtsvorstellungen aus der Scholastik und aus 
dem römischen Recht an, das ihm wohl durch die Kanonistik vermittelt 
wurde. Diese brachte ihm zeitgleich auch aristotelische Ideen näher. So 
argumentiert Las Casas, wie schon Thomas von Aquin, mit dem ewigen 
Gesetz, dem göttlichen Recht aus dem Alten und dem Neuen Testament, 
dem Naturrecht als jenem Recht, das allen Menschen gemeinsam ist, und 
dem Völkerrecht als jenem Recht, das bei fast allen Völkern gilt. Wenn 
Las Casas von menschlichem Recht spricht und nicht spezifisch vom Völ­
kerrecht oder vom bürgerlichen Recht, lädt er dieses zumeist mit eher völ­
kerrechtlichen denn mit zivilrechtlichen Inhalten auf. In Kombination mit 
seiner radikalen Freiheitsvermutung für alle Menschen entwickelt er ein 
dem modernen Menschenrechtsbegriff nahestehendes subjektives Rechts­
verständnis.

7.3 Verhältnis von weltlichem und kanonischem Recht

Die beiden wichtigsten Rechtssysteme ausbildenden Herrschaftsgebilde, 
welche die Umsetzung und Einhaltung ihres Rechts geboten, waren zur 
Zeit von Las Casas die weltlichen, politischen Herrschaften und die kirchli­
che, hierokratische Autorität. Deren Interessen und ihr Verhältnis zueinan­
der bestimmten, wann für wen welches Rechtssystem galt. Wie stehen nun 
aber weltliche und geistliche Herrschaft zueinander und welchen Einfluss 

475 LC WA 3/1, 50.
476 LC WA 3/1, 50.
477 Zur Argumentation des Las Casas zum gerechten Krieg vgl. Gillner, Bartolomé 

de Las Casas, 207–254. Mit dem Nachweis eines gerechten Krieges ist noch im 
16. Jahrhundert die Bedingung erfüllt, legitimerweise über die Verlierer desselben 
Krieges zu herrschen und deren Bevölkerung zu versklaven. Aus diesem Grund 
hatte Las Casas sich darum bemüht, aufzuzeigen, dass die Eroberung der neuen 
Überseegebiete nicht die Merkmale eines gerechten Krieges aufwiesen und folglich 
die Herrschaft der Spanier über die Indios als illegitim zu betrachten sei.

478 Huser, Vernunft und Herrschaft, 99.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

134

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat dieses Verhältnis für Las Casas im Hinblick auf den Geltungsanspruch 
der Rechtsordnungen? Dazu wird zunächst geklärt, welche Herrschaft ge­
mäss Las Casas wofür und für wen zuständig ist. Es wird sich zeigen, dass 
Las Casas als Rechtsgelehrter beider Rechte verschiedentlich die Geltung 
kanonisch-rechtlicher Prinzipien in den weltlichen Herrschaftsgebieten 
einforderte. Dies wird anhand des kanonischen Rechtsprinzips „Quod om­
nes tangit, debet ab omnibus approbari“ in Las Casas’ Schriften illustriert.

7.3.1 Die Zuständigkeiten der weltlichen und kirchlichen Herrschaften

Im Verhältnis von kirchlicher und politischer Autorität plädiert Las Casas 
dafür, die jeweiligen Kompetenzen aufgrund ihrer Ziele im Blick zu behal­
ten: So habe der geistliche Herrscher für das Seelenheil zu sorgen, der welt­
liche Herrscher für das weltliche Wohl. Auf dieser Basis war für Las Casas 
klar, dass der Papst den Katholischen Königen die Herrschaft in Westindien 
nicht im vollen Sinne übertragen habe, sondern nur im Hinblick auf das 
seelisch-geistliche Wohl der Indios. Die Indios sollen zwar zum christlichen 
Glauben gebracht werden, aber im Einklang mit den Forderungen des 
göttlichen, des natürlichen und des Völkerrechts. Davon handelt das „Trak­
tat über die Indiosklaverei“, das zwischen 1547 und 1552 entstanden sein 
dürfte.479 Das grundlegende Ziel des Traktates war es, aufzuzeigen, dass die 
damals geltenden rechtlichen Bedingungen für die Versklavung im Falle der 
Indiosklaverei nicht erfüllt seien. Dazu wiederum musste Las Casas nach­
weisen, dass die spanischen Eroberungskriege die Kriterien eines gerechten 
Krieges nicht erfüllten und die von Indioherrschern abgekauften Indios vor 
dem Handel keine Sklaven waren.480

In den Korollaren dieses Traktates erinnert Las Casas zum einen die 
weltlichen Herrscher an ihre Verpflichtungen, für das weltliche Wohl ihrer 
Untertanen und die Gerechtigkeit zu sorgen. Zum anderen zeigt er auf, 
dass auch die Indios grundsätzlich freie Menschen sind.481 Die kirchlichen 
Leitungspersonen erinnert Las Casas an ihre Aufgabe und ihr Ziel, sich 
um das Seelenheil der ihnen anvertrauten Personen zu kümmern, zu denen 
in geistlichen Dingen auch die weltlichen Herrscher gehören. Die geistli­
chen Leiter und Priester sind es, so die lascasasianische Interpretation des 

479 Vgl. Sievernich, Las Casas und die Sklavenfrage, 62–63.
480 Vgl. ebd., 63–65.
481 Vgl. ebd.

7 Vernünftige Herrschaft

135

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Decretum Gratiani, die am Schluss gegenüber Gott Rechenschaft ablegen 
müssten für die Herrscher und Menschen.482 Die Bischöfe haben deswegen 
schon aus Eigeninteresse die Pflicht, die weltlichen Herrscher immer wie­
der daran zu erinnern, dass sich die weltlichen Gesetze in geistlichen Be­
langen an den kirchlichen Regelungen zu orientieren haben. „Wann immer 
leibliche und seelische Not oder Nutzen ihrer Untertanen es erfordert“483, 
haben die Bischöfe und Priester auf die weltlichen Herrscher einzuwirken. 
Zur seelischen Not gehöre eben auch die Sklaverei, denn durch diese drohe 
den Spaniern und ihren Herrschern „die Gefahr des geistlichen Todes 
und der ewigen Verdammnis“484. Wenn eine Angelegenheit nicht in den Be­
reich des weltlichen, sondern in den Bereich des seelischen Wohlergehens 
gehört, muss sich der weltliche Herrscher dem geistlichen, das weltliche 
Recht dem kanonischen beugen. Die christlichen Könige, schreibt Las Ca­
sas an den königlichen Indienrat, sollen „die kirchlichen und geistlichen 
Diener unterstützen, schützen, unterhalten und verteidigen“485. Diese Hin­
ordnung und Orientierung des weltlichen am geistlichen Herrscher hat 
ein politphilosophisches System im Hintergrund: Während in weltlichen 
Angelegenheiten der weltliche Herrscher der erste Agens ohne einen ande­
ren legitimen Herrscher über sich ist, ist der oberste geistliche Leiter – 
der Papst – in der Auffassung nach Las Casas lediglich an zweiter Stelle. 
Über dem Papst steht immer noch Gott als Erst-Agens. In seinem Sinne 
hat der Papst zu handeln. Ursprung der Jurisdiktionsgewalt des weltlichen 
Herrschers ist das Volk, Ursprung der päpstlichen Jurisdiktion aber ist 
Gott, der eine Vernunftordnung vorsieht.486 Las Casas folgert in seinen 
„Rechtsprinzipien“:

„Jede weltliche Macht muß sich in den Dingen, die sich auf das geistliche 
Ziel beziehen, der geistlichen Macht unterwerfen. Sie muß von dieser die 

482 Las Casas (LC WA 3/1, 110) zitiert beispielsweise CICan Decretum D. 96, c. 10 mit 
den Worten: „Im Decretum D. 96 (c. Duo sunt) heißt es, je größer die Aufgabe der 
Priester sei, desto genauere Rechenschaft würden sie vor dem göttlichen Gericht 
über die Könige und die Gesetze der Menschen geben müssen.“

483 LC WA 3/1, 111 = LC OC 10, 269: quoties necessitas vel utilitas subditorum expetierit 
corporum et animarum.

484 LC WA 3/1, 111 = LC OC 10, 269: Quia ibi intervenit spiritualis mortis damnum et 
eterne damnationis opprimentium, scilicet, hispanorum, cum sint semper in peccato 
mortali [...].

485 LC WA 3/1, 183 = LC OC 10, 205: muy necesarios los reyes cristianos en la Iglesia, 
para que con su brazo y fuerzas reales y riquezas temporales ayuden, amparen, 
conserven y defiendan los ministros ecclesiásticos y espirituales […].

486 Vgl. Huser, Vernunft und Herrschaft, 84–93.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

136

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesetze und Regeln nehmen, nach denen sie ihre weltliche Regierung 
ausrichtet, um dem geistlichen Ziel angemessen zu sein und diejenigen, 
die zu ihm streben, nicht zu behindern.“487

Wenn gezeigt werden kann, dass eine bestimmte Angelegenheit nicht bloss 
den weltlichen Bereich, sondern auch den geistlich-seelischen Bereich der 
Menschen tangiert, müssen die geistlichen Regeln angewandt werden.

7.3.2 Was in der Kirche angewandt wird, soll auch ausserhalb gelten

Verstärkt seit dem 11./12. Jahrhundert haben sich in der Kirche Verfahrens- 
und Organisationsregeln entwickelt, die dem Individuum mehr Mitsprache 
garantierten als jene, die im weltlichen Bereich ausformuliert waren. Die 
Geltung dieser Prinzipien beginnt Las Casas in seinem Kampf zugunsten 
der Indios nun auch von den weltlichen Herrschern einzufordern. Das, was 
in der Kirche zu gelten habe, soll auch ausserhalb der Kirche gelten. Im 
„Traktat über die königliche Gewalt“ vergleicht Las Casas den weltlichen 
Fürsten direkt mit dem Bischof: Da ein Bischof Kirchengüter nicht veräus­
sern dürfe, dürfe auch ein Fürst die Fiskalgüter nicht veräussern.488 Wie 
die Kirchengüter nicht dem Bischof, sondern der Kirche als mystischem 
Leib Christi gehören, gehören die Fiskalgüter nicht dem Fürsten, sondern 
dem Königreich als mystischem Leib des Königs.489 Las Casas’ Forderun­
gen sind einerseits an jene adressiert, die Machtausübung über die Indios 
für sich reklamieren (Spanier), andererseits an jene, die Machtausübung 
über die Indios anderen zusprechen (kirchliche Autoritäten490). Von den 
kirchlichen Organisationsprinzipien soll, so Las Casas, darauf geschlossen 
werden, was auch in den weltlichen Instituten angewendet werden soll: 
„Indem man von den kirchlichen auf die weltlichen Bestallungen schließt, 

487 LC WA 3/1, 56 = LC OC 10, 578: Postestas quecumque temporalis subdi debet 
potestati spirituali in his que ad spiritualem finem pertinent, et illam ab ista oportet 
sumere leges et regulas, quibus regimen suum tendentibus ad illum, impedimentum 
non existat.

488 Vgl. LC WA 3/2, 228. Las Casas führt rechtliche Begründungen aus dem kanoni­
schen und dem römischen Recht an, so Codex 1, 2, 10 (CICiv C. 1, 2, 10), Extrava­
ganten (CICan Extrav. Ioann. XXII 3, 1, 4) und Novellen (CICiv Nov. c. 2, 1, 7).

489 Vgl. LC WA 3/2, 232–234.
490 Vgl. die Bullen von Alexander VI. im Jahr nach der europäischen Erstbetretung 

Westindiens (1493): „Inter caetera“, „Eximiae devotionis“, „Piis fidelium“, „Dudum 
siquidem“ (alle lat. abgedruckt in: Metzler (Hg.), America Pontificia, 71–91).

7 Vernünftige Herrschaft

137

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


was ein gutes Argument ist, da es von Hieronymus im Decretum (C. 8, q. 1, 
c. Licet ergo) gebraucht wird und die Kirche es noch an vielen anderen 
Stellen einsetzt.“491

Im Folgenden wird mit dem Prinzip „Quod omnes tangit debet ab omni­
bus approbari“ (kurz: Quod-omnes-tangit-Prinzip) eines jener kanonischen 
Rechtsprinzipien, die Las Casas immer wieder auch für die weltliche Herr­
schaft einfordert, überblickshaft dargestellt.

7.3.3 Quod omnes tangit, debet ab omnibus approbari

Der Rechtsgrundsatz „Quod omnes tangit, debet ab omnibus approbrari“ 
(dt.: „Was alle angeht, muss auch von allen gebilligt werden“)492 war zur 
Zeit von Las Casas dank dem kanonischen Recht weitherum bekannt. Zum 
ersten Mal verwendete Las Casas diese Rechtsregel aus dem kanonischen 
Recht in einer Denkschrift, die er wohl um 1543 herum verfasst haben dürf­
te.493 Um Rechtssicherheit zu schaffen und das Verhältnis der spanischen 
zur indigenen Jurisdiktion legitim zu bestimmen,

„sollen sie alle zusammenrufen, damit sie aus eigenem Willen und in 
aller Freiheit (denn es betrifft alle, und um der Unterwerfung unter 
E. M. willen dürfen sie nicht dessen beraubt werden, was ihnen nach 
dem natürlichen Gesetz zukommt, nämlich der Freiheit und eigener 
Zustimmung) der Art von weltlicher Gewalt und Regierung zustimmen 
mögen […].“494

Die Rechtsregel Quod omnes tangit war ursprünglich eine Bestimmung 
des römischen Privatrechts. Sie kam in jenen Fällen zur Anwendung, in 
denen sich mehrere Personen die gemeinsame Sorge um eine Sache teil­
ten. Im klassischen und wohl auch ursprünglichen Sinne ging es um die 

491 LC WA 3/1, 288 = LC OC 11.1, 230: Per argumentum ab institutionibus ecclesiasticis 
ad seculares; quod est bonum argumentum, quia eo utitur Hiernoymus, in d. c. licet, 
8, q. 1, et in multis aliis locis eo Ecclesia usa est.

492 CICan VI 5, 12, 29.
493 Vgl. LC WA 3/1, 402, Anm. 42 von Mariano Delgado. Auf diese Denkschrift seien 

fünf zusätzliche Gesetze in den Leyes Nuevas zugunsten der Indios zurückzuführen.
494 LC WA 3/1, 404 = LC OC 13, 135: pueblos llamándolos a todos que consientan de 

su propria voluntad y con libertad pues a todos toca y no pueden ser privados de lo 
que de ley natural les compete que es la libertad y propio consentimiento porque se 
subjecten a vuestra magestad sobre la manera del regimiento y governación temporal 
[…].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

138

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vormundschaft über eine unmündige Person (tutela) und die Verwaltung 
ihres Vermögens. In diesem Fall, so die römisch-rechtliche Regel im Codex 
Justinians,495 sollten alle von einer Änderung betroffenen Tutoren zustim­
men müssen. Ursprünglich beschränkte sich die Bestimmung wohl auf die 
Beendigung der gemeinsamen Verwaltung.496

Im 13. Jahrhundert wurde die Regelung von Kanonisten – v. a. von den 
Juristenpäpsten Innozenz III.497 und Bonifaz VIII.498 – aufgegriffen, mit 
anderen Bestimmungen des römischen Rechts kombiniert und so zu einer 
neuen Bedeutung umgeformt.499 Das Ergebnis davon war, dass die Maxime 
der Zustimmung aller von einem Entscheid Betroffenen von den Kanonis­
ten auf zweifache Weise angewandt wurde: als eine Verfahrensregel als Teil 
privatrechtlicher Bestimmungen und als „allgemeines Prinzip der Beratung 
und Übereinkunft der Beteiligten“500, womit das Quod-omnes-tangit-Prin­
zip in die Nähe dessen rückt, was heute als öffentliches Recht bezeichnet 
wird.501 Die Maxime diente den Kanonisten sowohl zur Regelung konkreter 
Verhältnisbestimmungen unterschiedlicher kirchlicher Hierarchiestufen502 

495 Vgl. CICiv C. 5, 59, 5, 2.
496 Vgl. Condorelli, Orazio, Quod omnes tangit, debet ab omnibus approbari, in: 

Jørn Øyrehagen Sunde (Ed.), Constitutionalism before 1789. Constitutional arrange­
mentes from the High Middle Ages to the French Revolution, Oslo 2014 (= Nye 
Perspektiver på Grunnloven 1814–2014, Bd. 6), 60–77, hier 60.

497 Innozenz III. dürfte in seinem Studium in Bologna die Regelung kennengelernt 
haben. Vgl. Congar, Yves M.-J., Quod omnes tangit, ab omnibus tractari debet 
(1958), in: Rausch, Heinz (Hg.), Die geschichtlichen Grundlagen der modernen 
Volksvertretung. Die Entwicklung von den mittelalterlichen Korporationen zu den 
modernen Parlamenten. Bd. 1: Allgemeine Fragen und europäischer Überblick, 
Darmstadt 1980 (= Wege der Forschung, Bd. 196), 115–182, hier 116–117.

498 In der Amtszeit von Bonifaz VIII. wurde das Prinzip 1298 in den Kanon der Rechts­
regeln am Ende des „Liber Sextus“ aufgenommen (CICan VI, 5, 12, 29).

499 Vgl. Post, Gaines, Studies in Medieval Legal Thought. Public Law and the State, 
1100–1322, Princeton 1964, 163–238, hier 168–180; Congar, Quod omnes, 115–182; 
etwas fokussierter und an konkreten Beispielen Condorelli, Quod omnes, 60–77. 
In der Las-Casas-Lektüre begegnen der Leserschaft einige dieser Stellen. So argu­
mentiert er beispielsweise in „Regia Potestate“ § 4.5: „‚Was allen nutzen soll‘, aber 
auch schaden kann, ‚ist mit der Zustimmung aller zu tun‘, so Codex [11, 59, 7 § 2]. 
Deshalb ist in einer solchen Angelegenheit die Zustimmung aller freien Menschen 
einzuholen. Also mußte das ganze Volk zusammengerufen werden“ (LC WA 3/2, 
206).

500 Congar, Quod omnes, 117.
501 Vgl. ebd., 116–117.
502 Innozenz III. begründete mit diesem Prinzip (CICan X, 1, 23, 7), dass zur Ernen­

nung eines Landdekans sowohl der Bischof als auch der Archdiakon zustimmen 
müssen (vgl. Post, Studies, 171).

7 Vernünftige Herrschaft

139

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als auch als Orientierungsmaxime für Good Governance der Kirche. Das 
Prinzip wurde in der kirchlichen Selbstorganisation auf allen Ebenen ange­
wandt, typischerweise aber bei Wahlen in kirchlichen Korporationen.503 

Durch den Dialog zwischen Legisten und Kanonisten, der vor allem in 
glossatorischen Schriften intensiv betrieben wurde, fand die Maxime auch 
Eingang in das weltliche Recht.504 So gewann die Maxime im Anschluss an 
die kirchliche Rezeption zunehmend auch im politischen Bereich an Ein­
fluss. Zu Beginn des 14. Jahrhunderts war sie bereits zu solcher Bekanntheit 
gelangt, dass Könige in ganz Europa regelmässig ihre Adligen, Kleriker und 
Bürger zur Beratung zusammenriefen mit der Begründung, dass das, was 
alle betreffe, von allen goutiert werden müsse.505 Im Rahmen des Konzilia­
rismus und Parlamentarismus nahm die Rechtsregel mehr und mehr den 
Charakter eines leitenden Verfassungsprinzips an und avancierte sowohl im 
kirchlichen wie auch im politischen Bereich zu einem als allgemein gültig 
anerkannten Grundsatz.506 Mit dem Quod-omnes-tangit-Prinzip argumen­
tierten, um nur einige Beispiele aus der praktischen Philosophie jener Zeit 
zu nennen, Marsilius von Padua (der Berater Ludwigs des Bayern)507, 
Wilhelm von Ockham, Johannes Gerson, Alvarus Pelagius und Nikolaus 
von Kues. Letzterer schreibt in Bezug auf den Gesetzgebungsakt: „Was alle 
angeht, muß von allen gebilligt werden, und eine allgemeine Regel kann 
nur durch die Zustimmung aller, oder zumindest der Mehrheit, zustande 
kommen.“508

503 Vgl. Condorelli, Quod omnes, 60–77.
504 Darauf hat Jasmin Hauck aufmerksam gemacht: vgl. Hauck, Jasmin, Quod omnes 

tangit debet ab omnibus approbari – Eine Rechtsregel im Dialog der beiden Rechte, 
in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte – Kanonistische Abteilung, 
Bd. 99/1 (2013), 398–417. Die Geschichte der Quod-omnes-tangit-Regelung kann so 
gleichsam als Beispiel dafür gelesen werden, was dieser Dialog alles hervorgebracht 
hat.

505 Vgl. Pennington Jr., Bartolomé de Las Casas, 157; zur Rezeption als politischer 
Grundsatz im 14. Jh. vgl. Morongiu, Antonio, Das Prinzip der Demokratie und der 
Zustimmung (quod omnes tangit, ab omnibus approbari debet) im 14. Jahrhundert 
(1962), in: Rausch (Hg.), Die geschichtlichen Grundlagen, 183–211.

506 Vgl. Congar, Quod omnes, 160–161.
507 So z. B. in Marsilius v. Padua, Defensor Pacis I, 12 § 7, entnommen aus Ders., 

Defensor Pacis – Verteidiger des Friedens, lateinisch u. deutsch, übers., bearbeitet 
u. kommentiert v. Horst Kusch, neu eingeleitet u. hg. v. Jürgen Miethke, Darmstadt 
2017 (= Ausgewählte Quellen zur Geschichte des Mittelalters. Freiherr-vom-Stein-
Gedächtnisausgabe, Bd. 50), 126–127.

508 Cusanus, Nikolaus, De concordantia catholica III, Proemium, Nr. 276, deutsch 
zit. n. Congar, Quod omnes, 159; lateinisch entnehmbar aus dem Cusanus-Portal, 

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

140

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Las Casas verwendete alle drei Formen (Verfahrensregel, Beratungsprin­
zip, Verfassungsprinzip) des mittelalterlichen Einsatzes des Quod-omnes-
tangit-Prinzips zur Argumentation in seinen späteren Traktaten. Neben 
der expliziten Zitation in der bereits erwähnten Denkschrift nimmt er 
allerdings auf die Regelung aus dem „Liber Sextus“ nur in den beiden 
später abgefassten Traktaten über die „Zwölf Zweifelsfälle“ und über „die 
Schätze Perus“ direkt Bezug.509 Dennoch ist Orazio Condorelli zuzustim­
men, der Las Casas nicht nur hinsichtlich spezifischer Traktate, sondern 
im Allgemeinen in die Traditionslinie dieses Prinzips stellt.510 Ähnliche 
Formulierungen tauchen fast schon gebetsmühlenartig immer wieder bei 
Las Casas auf. Sehr deutlich wird das beispielsweise in „Regia Potestate“, 
wo er in § 4.5 die Überschrift wählt: „Was allen nutzen oder schaden kann, 
erfordert die Zustimmung aller.“511

In den „Zwölf Zweifelsfällen“ wie auch im „Traktat über die Schätze 
Perus“ versucht Las Casas mit dem Prinzip zu begründen, „daß diejenigen, 
welche (von der Einwilligung in eine neue Jurisdiktion) betroffen sind“512, 
diesem Jurisdiktionswechsel zustimmen müssen. „Denn im Recht heißt 
es, daß alle von der Sache Betroffenen herbeizitiert werden müssen, und 
in den Rechtsregeln folgt: ‚Alle müssen zustimmen oder ablehnen‘.“513 Im 
„Traktat über die Schätze Perus“ beschreibt Las Casas, wie er diese Regel 
konkret versteht: Die Zustimmung muss von jenen eingeholt werden, die 

online: http://www.cusanus-portal.de/content/werke.php?id=DeConcCath_274 
[24.6.2024].

509 In der Sekundärliteratur ist v. a. die Verwendung im „Traktat über die Schätze Perus“ 
bereits gut herausgearbeitet worden. Zu nennen in diesem Zusammenhang sind 
etwa Condorelli, Quod omnes, 70–73; Tierney, The Idea of Natural Rights, 284–
285; Huser, Vernunft und Herrschaft, 97, Anm. 217; LC WA 3/1, 283–284, Anm. 26 
von Mariano Delgado.

510 Vgl. Condorelli, Quod omnes, 70–73. Das Prinzip des freien Konsenses ist gewis­
sermassen ein Dauerthema in Las Casas’ Argumentation und begegnet einem in all 
seinen Schriften immer wieder in verschiedenen Formulierungen. Zu dieser Ansicht 
gelangte u. a. auch Bryan Tierney in seinen Untersuchungen (vgl. Tierney, The 
Idea of Natural Rights, 283).

511 LC WA 3/2, 205 = LC OC 12, 60: Quod omnibus est profuturum et nocere potest, 
omnium consensu requiritur.

512 LC WA 3/2, 301 = LC OC 11.2, 66: Ergo necesse est ut omnes quibus prejudicatur 
simul et libere consentiant, ut in cap. cum omnes, De constiutionibus, et in Regula 
‚Quod omnes tangit‘, De regulis iuris, Lib. VI: ergo ad hoc quod rite ac recte, incliti 
Reges nostri sumi Indiarum principatus justam possessionem orbis prefati, etc…

513 LC WA 3/2, 302 = LC OC 11.2, 68: Quia notum est in iure, citandos fore omnes 
quoscumque negotium tangit principaliter, ut in regula iuris: ‚et ab omnibus debet 
approbari vel repprobari‘ [...].

7 Vernünftige Herrschaft

141

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.cusanus-portal.de/content/werke.php?id=DeConcCath_274
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.cusanus-portal.de/content/werke.php?id=DeConcCath_274


negative Konsequenzen der Änderung erdulden müssten und in ihren 
bisherigen Rechten beschränkt würden.514 Diese Ansicht untermauert er 
mit einem Digesten-Kommentar von Baldus de Ubaldis, in dem dieser 
für das Recht auf Gerichtsanhörung von jenen plädiert, die durch eine 
Adoption geschädigt würden.515 Daneben, und dies scheint für Las Casas 
noch wichtiger zu sein, da er sie im Gegensatz zum Balduskommentar 
sowohl im „Traktat über die Schätze Perus“ als auch im „Traktat über 
die zwölf Zweifelsfälle“ anführt, bezieht er sich auf eine andere Stelle im 
kanonischen Recht: Im Dekret „Cum Omnes“516 hatten Innozenz III. und 
an ihn anschliessend andere Kommentatoren unterschieden, ob jemand 
als Individualperson oder als korporative Gemeinschaft (in corpore) Eigen­
tumsrechte und Interessen an einer Sache besitzt. Die Frage bezieht sich 
auf Chorherrenstifte: In einem Chorherrenstift können sowohl das Stift 
als Kollegiat Eigentum als auch die einzelnen Chorherren alleine oder 
gemeinsam Privateigentum halten. Im ersten Fall – jenem des korporativen 
Besitzens – sei ein Mehrheitsbeschluss ausreichend, im zweiten Fall müsse 
jedoch jedes einzelne Mitglied, dessen Besitz betroffen ist, einer Änderung 
oder Veräusserung zustimmen. Von dort ausgehend führt Las Casas im 
„Traktat über die Schätze Perus“ weitere Beispiele aus der Alltagsorganisati­
on an, bevor er rhetorisch festhält:

„Wenn selbst bei der Einräumung des Brunnenrechts alle Rechtsinhaber 
zusammenzurufen sind und ebenso bei der Bestätigung einer Adoption, 
wo es um eine Rechtsbeeinträchtigung für die einzelnen und um ein Prä­
judiz für jeden geht: um wieviel mehr müssen sie dann einberufen und 
muß von Großen und Kleinen die Zustimmung eingeholt werden, wenn 
den Rechten aller ein so weit gehender Eintrag getan wird, büßen doch 
die bestehenden freien Völker und Fürsten […], Fürsten wie Untertanen, 

514 Vgl. LC WA 3/1, 283–284.
515 CICiv D. 1, 7, 39: Nam ita divus marcus eutychiano rescripsit: ‚quod desideras an 

impetrare debeas, aestimabunt iudices adhibitis etiam his, qui contra dicent, id est 
qui laederentur confirmatione adoptionis‘ (dt.: „Denn der vergöttlichte Kaiser Mark 
Aurel hat den Eutychianus wie folgt beschieden: ‚Ob du mit dem durchdringen 
wirst, was du verlangst, darüber werden die Richter unter Hinzuziehung auch derer 
entscheiden, die dir widersprechen werden, das heisst, die durch eine Bestätigung 
der Adoption benachteiligt würden‘“). Vgl. dazu auch den Kommentar von Baldus 
de Ubaldis, Commentaria super Digestum, Vol. 1/1, Lyon 1585, fol. 47rv. (Lex 
XXXIX, „Na ita diuus“), zit. in der Interpretation von Las Casas: „Ihnen ist kraft 
natürlichen, göttlichen und menschlichen Rechts Vollmacht gegeben, zuzustimmen 
oder zu widersprechen“ (WA 3/1, 284).

516 CICan X 1, 2, 6.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

142

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Große wie Kleine ihre geliebte Freiheit ein und werden zum Gehorsam 
und zur Unterwerfung auf Dauer […] verpflichtet!“517

Durch den Herrschaftswechsel würden die Indios sowohl als Individuen 
wie auch als Volk in ihren Rechten und in ihrem materiellen Wohlbefinden 
geschädigt – sie müssten deswegen alle dem Herrschaftswechsel zustim­
men. Ein Majoritätsbeschluss reicht auf solcher Ebene nicht aus.

„Wann immer ein freier Mensch und erst recht ein freies Volk oder 
Gemeinwesen sich verpflichtet sieht, eine Belastung auf sich zu nehmen 
[…] und zumal wenn es, ganz allgemein, um eine Beeinträchtigung für 
viele geht, müssen alle, die die Sache angeht, zusammengerufen und um 
ihre freie Zustimmung ersucht werden […].“518

Die Regierung betrifft sowohl das Kollektiv als auch die einzelnen Indivi­
duen, da die Freiheit aller davon betroffen ist.

Mit dem Quod-omnes-tangit-Prinzip verknüpft Las Casas im weiteren 
Verlauf des „Traktats über die Schätze Perus“ geschickt andere Regelungen. 
Ein weiteres Beispiel einer kanonisch-rechtlichen Regelung, die Las Casas 
nun auch im weltlichen Recht zugunsten der Indios einfordert und mit dem 
Quod-omnes-tangit-Prinzip verknüpft, entstammt der kirchlichen Wahl- 
und Ernennungspraxis. Las Casas führt zur argumentativen Unterstützung 
die Unterscheidung zwischen einem Recht an einer Sache (ius ad rem) 
und einem Recht in einer Sache (ius in re) ein. Ziel an dieser Stelle ist es, 
zu zeigen, dass der Papst mit der Konzessionsbulle „Inter caetera“ (1493) 
die spanische Herrschaft in Neuindien nur sehr begrenzt legitimierte. Las 
Casas führt aus, dass Prälaten (z. B. ein Bischof oder ein Abt) bei der Wahl 
in ein Amt zunächst lediglich ein Recht auf das Amt erhielten.519 Die mit 
dem Amt einhergehenden Rechte tatsächlich ausüben durfte der gewählte 
Prälat allerdings nach der Ernennung vorerst noch nicht; erst nach der 

517 LC WA 3/1, 285 = LC OC 11.1, 200–202: Nam si, in concedendo haustum aque, 
uocandi sunt omnes qui ius habent; et in confirmatione adoptionis, eo quod detrahi­
tur iuri uniuscuiusque uel singulorum, et tractatur de singulorum preiudicio, ut in 
iuribus preallegatis; quam fortiori ratione uocandi essent, et ab eis magnis et paruis, 
uoluntarium consensum expetendum; quorum omnium iuri adeo detrahitur [...] reges 
principes et subditi, magni et parui, perdant suam amabilem libertatem, obligentur ad 
obedientiam [...].

518 LC WA 3/1, 282 = LC OC 11.1, 196: Quandocunque homo liber et, fortius, liber popu­
lus uel communitas habet obligari ad aliquod onus subeundum […] et generaliter 
quando tractatur de preiudicio potissime multorum, oportet omnes quos res tangit 
uocari et consensum liberum ab eis obtineri [...].

519 Vgl. LC WA 3/1, 288–292.

7 Vernünftige Herrschaft

143

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bestätigung der Wahl kam ihm das Recht in der Sache (ius in re) zu.520 

Genauso habe der Papst in der Bulle den Katholischen Königen lediglich 
ein Recht auf das Herrscheramt in Westindien gegeben – nicht aber das 
Recht in der Sache. Dieses könne der Papst den spanischen Königen nicht 
geben, da die Jurisdiktion schliesslich vom Volk gegeben und bestätigt 
werden müsse. Gleich so also, wie für die Einsetzung eines Bischofs in der 
mittelalterlichen Kirche die Einsetzung durch den Papst nicht ausreichte, 
sondern dieser Entscheid durch freie Wahl oder zumindest Zustimmung al­
ler Betroffenen in der Diözese bestätigt werden muss, geht es nun ebenfalls 
den spanischen Herrschern: Wenn auch ein Bischof erst mit der Zustim­
mung der Gläubigen in der Diözese legitimerweise Bischof wird, so hat 
die Bestimmung „Quod omnes tangit debet ab omnibus approbari“ erst 
recht für die Herrschaft über ein ganzes Volk zu gelten.521 „Und weil diese 
rechtliche Ordnung nur in der Provinz Verapaz (Guatemala) eingehalten 
worden ist, ist Las Casas der Meinung, daß das übertragene ius ad rem nur 
in dieser winzigen Region zu einem legitimen ius in re umgewandelt wur­
de“522. Ein Wechsel des Herrschers benötigt immer die Zustimmung des 
ganzen Volkes. Für Las Casas gilt dies nicht nur für die Entstehung einer 
Herrschaft eines Menschen über Menschen, sondern auch beim Wechsel 
der Herrschaftsspitze. Dabei betrifft es analog zu den kirchlichen auch 
weltliche Herrschende:

„Wenn der Bischof den Leuten nicht gegen ihren Willen gegeben werden 
darf […], dann darf noch viel weniger einem freien, fremden, heidni­
schen oder ungläubigen Volke, das seine eigenen, natürlichen Könige hat 
[…], ein weltlicher Regent oder König gegeben werden […].“523

Las Casas ist der Ansicht, dass sich der weltliche Herrscher um das weltli­
che Wohl, der geistliche Herrscher um das seelische Wohl zu kümmern 
hat. Da häufig auch das seelische Wohl im weltlichen Herrschen tangiert 

520 Historisch ausführlicher zur Unterscheidung ius ad rem und ius in re vgl. Landau, 
Peter, Zum Ursprung des ‚ius ad rem‘ in der Kanonistik, in: Ders. (Hg.), Europäi­
sche Rechtsgeschichte und kanonisches Recht im Mittelalter. Ausgewählte Aufsätze 
aus den Jahren 1967 bis 2006 mit Addenda des Autors und Register versehen, 
Badenweiler 2013, 829–851.

521 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 283–284.
522 Delgado, Mariano, Universalmonarchie, translatio imperii und Volkssouveranität 

bei Las Casas oder Das prozeßhafte Entstehen einer politischen Theorie zwischen 
Mittelalter und Neuzeit, in: LC WA 3/1, 161–179, hier 173.

523 LC WA 3/1, 289 = LC OC 11.1, 232: Si ergo episcopus dari non debet inuitis populis 
[…] longe minus rector uel rex temporalis populo libero, extraneo, gentili et infideli, 
proprios habenti et naturales reges [...].

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

144

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird, haben weltliche Herrscher Prinzipien aus dem kanonischen Recht 
anzuwenden. In diesem fanden sich zur lascasasianischen Zeit Mitsprache- 
und Partizipationsrechte wieder, wie sie im weltlichen Herrschaftsbereich 
nicht denkbar waren.

7.4 Dritter Halbschluss

Der Mensch unterscheidet sich von der restlichen Schöpfung durch seine 
Vernunftausstattung. Las Casas schliesst an die aristotelische Argumentati­
on an, gemäss der zum Herrschen Vernunftbegabung gehört. Das nicht 
vernunftbegabte Geschöpf wird vom vernunftbegabten beherrscht, so Aris­
toteles. Las Casas zeigt auf, dass nicht vernunftbegabte Menschen zwar in 
der Theorie denkbar sind, in der Realität aber noch nie gefunden werden 
konnten. Zudem wären auch nicht vernunftbegabte Menschen nicht ohne 
Rechte, denn auch Tiere sind nicht rechtlos.

Wenn jeder Mensch grundsätzlich vernunftbegabt ist, hat er sich in der 
Gemeinschaft nach vernünftigen Regeln zu organisieren. Las Casas baut 
seine Überlegungen aus dem vernünftigen Recht des römischen Rechts 
und der scholastisch-thomasischen Vierteilung des Rechts auf: lex aeternae, 
lex divinum, lex naturalis und lex humana. Die für Las Casas zentralen 
Rechtskategorien waren die göttliche Ordnung bzw. das ewige Gesetz, das 
göttliche Recht des Alten und des Neuen Testaments, das Naturrecht und 
das primäre und sekundäre Völkerrecht bzw. menschliche Recht. Das Na­
turrecht unterscheidet sich von dem aus ihm abgeleiteten Völkerrecht da­
durch, dass es überall gilt, während das Völkerrecht lediglich jene Bestim­
mungen enthält, die bei fast allen Völkern anzutreffen sind. Dies entspricht 
sowohl der römisch-rechtlichen wie auch der kanonischen Bestimmung.

Aus dem Fundus des mittelalterlichen kanonischen Rechts nimmt Las 
Casas in seinem Kampf zugunsten der Indios Forderungen nach mehr 
Selbst- und Mitbestimmung auf und fordert dessen Einhaltung nun auch 
vom weltlichen Herrscher ein. Besonders exemplarisch dafür ist das 
Rechtsprinzip „Quod omnes tangit, debet ab omnnibus approbari“, das 
Las Casas mit anderen Rechtsprinzipien wie etwa der Unterscheidung zwi­
schen ius ad rem und ius in re verknüpft und für die Indios einfordert.

7 Vernünftige Herrschaft

145

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


8 Legitime Herrschaft und Tyrannei

In Las Casas’ Schriften können grundsätzlich zwei Typen von Herrschaft 
eines Menschen über Menschen ausgemacht werden: Eine Herrschaft kann 
entweder legitim oder tyrannisch sein. Eine legitime Herrschaft ist dabei 
stets auch rechtens, vernünftig und gerecht, eine Tyrannei als nicht-legitime 
Herrschaftsform hingegen ist immer gegen die Vernunft, Gerechtigkeit und 
das Recht. Nachfolgend wird aufgrund der immensen Bedeutung der typo­
logischen Herrschaftsdichotomie für die Bewertung einer Herrschaft im 
lascasasianischen Denken klarer umrissen, was unter legitimer Herrschaft 
und was unter einer Tyrannei zu verstehen ist. Abschliessend, und damit 
endet die Untersuchung des lascasasianischen Rechts- und Herrschaftsver­
ständnisses, wird dargelegt, inwiefern Tyrannei und legitime Herrschaft 
zeitgleich vorzukommen vermögen.

8.1 Legitime Herrschaft als Herrschaft des Gesetzes

Die Eigenschaft der Legitimität kommt einer Herrschaft aufgrund der Be­
rücksichtigung des Rechts zu. Eine Herrschaft muss sowohl gemäss dem 
Recht zustande gekommen sein als auch bei der Ausübung der Jurisdikti­
onsgewalt dem Recht und den Gesetzen folgen. Allerdings fordert Las Ca­
sas nicht bloss die Einhaltung des positiven – das heisst des vom Herrscher 
erlassenen –Rechts ein, sondern bindet diese an andere bekannte und allge­
mein anerkannte Rechtssysteme. Die menschlichen Gesetze haben sich am 
Naturrecht, Völkerrecht und göttlichen Recht zu messen. Wenn diese alle 
beachtet werden, so ist eine legitime Herrschaft zeitgleich auch gerecht und 
vernünftig. Schliesslich kann der Mensch mit seiner Vernunft die rechtlich 
richtigen Vorgaben erfassen und umsetzen, was zur Gerechtigkeit führt.524

Den Gesetzen und dem Recht sind nicht nur die Untertanen unterwor­
fen, sondern auch die vom Volk eingesetzten Leiter und Herrscher. Dies 
rührt daher, dass das Volk naturrechtlich der eigentliche Jurisdiktionsinha­
ber ist und der Herrscher lediglich der sekundäre. Die Bürger sind nicht 
die Untertanen des Herrschers als Person, sondern Untertanen der Herr­
schaft als eines selbst gewählten Systems. Schliesslich waren sie es, die den 
Herrscher eingesetzt und ihm seine Kompetenzen zugewiesen hatten. Die 

524 Noch einmal Augustinus in den Worten von Thomas: „‚es scheine das ein Gesetz 
nicht zu sein, was nicht gerecht ist‘“ (STh I-II q. 95 a. 2).

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

146

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Untertanen gehorchen folglich eigentlich nicht dem Herrscher, sondern 
den Gesetzen.

So ist etwa in einer gerechten, legitim zustande gekommenen und ge­
führten Herrschaft das Privat- und Gemeineigentum voneinander getrennt. 
Dies ist insbesondere für das Handeln der Herrschenden und ihrer Admi­
nistratoren wichtig: Sie dürfen mit dem Gemeineigentum nicht auf die 
gleiche Art und Weise umspringen wie mit ihrem Privateigentum. Allen 
gemeinsam gehörendes Eigentum ist zugunsten aller einzusetzen, während 
es Sache des Willens der Einzelnen ist, mit ihrem Privateigentum zu ver­
fahren, wie auch immer der Einzelne es für angemessen empfindet.525 

Die Voraussetzung dafür wiederum ist die aus dem Naturrecht abgeleitete 
Trennung von Jurisdiktion und Eigentum. Der Herrschende hat weder 
Verfügungsvollmacht über seine Untertanen abseits dessen, was bei der 
Etablierung der Herrschaft vereinbart wurde, noch hat er Zugriff auf das 
private Eigentum seiner Untertanen. In Privatangelegenheiten – wozu auch 
das Privateigentum gehört – hat der Herrschende schlicht nie Befehls- 
und Verfügungsgewalt, würden doch sonst die Untertanen zu Sklaven, was 
gegen die menschliche Natur wäre, entspricht dieser doch die Freiheit. 
Deswegen ist es Las Casas zufolge höchst unwahrscheinlich, dass die Unter­
tanen dem Herrschenden bei der Errichtung der Herrschaft so weite Befug­
nisse eingeräumt haben, dass sie selber zu Unfreien degradiert werden.526 

Der Herrscher ist nur der Herr über seine Untertanen, soweit dies die Juris­
diktion betrifft. „In den privaten Dingen und Gütern hat der Fürst keine 
Kompetenz.“527 Der Herrscher kann insbesondere seine Untertanen nicht 
veräussern, auch nicht, wenn er lediglich die Jurisdiktion einem anderen 
überträgt und nicht die Person als Sache verkauft. Ein Volk ohne dessen 
freie Zustimmung einem anderen Herrscher zu unterstellen, widerspricht 
nach Las Casas dem Naturrecht.528

Der legitime Herrscher, gewählt und eingesetzt vom versammelten freien 
Volk, hat von diesem die Jurisdiktion und damit Teile der Freiheit der 
einzelnen Personen übertragen erhalten. Das Gemeineigentum und die 

525 Vgl. LC WA 3/2, 207–208. Im „Traktat über die zwölf Zweifelsfälle“ schreibt Las 
Casas: „Denn es kann ja auch jeder Privatmann, der sein Eigentum veräußern will, 
aufgrund eben dieser natürlichen Vernunft die Bestimmungen und Konditionen 
festlegen, welche ihm gut scheinen, sofern sie vernünftig sind“ (LC WA 3/2, 308).

526 Vgl. LC WA 3/2, 206–207.
527 LC WA 3/2, 217 = LC OC 12, 98: In rebus et bonis singulorum princeps nihil agere 

potest.
528 Vgl. LC WA 3/2, 217.

8 Legitime Herrschaft und Tyrannei

147

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erhaltenen Kompetenzen und Gewalten gehören den Herrschenden und 
ihren Administratoren allerdings nicht, sondern das Volk als Ganzes bleibt 
deren Eigentümer. Die Herrscher selbst sind lediglich die Verwalter der 
Gemeingüter und der Jurisdiktion.529 Das Mittel, das der Herrscher zur 
Verwaltung anwendet, ist das Gesetz. Die Herrscher haben, so Las Casas’ 
naturrechtliche Überzeugung, diese Güter derart zu verwalten, dass aus der 
Regierungstätigkeit Positives für das Volk als eigentlichen Inhaber fliesst. 
Wenn die Handlungen des Herrschers negative Auswirkungen für das Volk 
haben, so handelt der Herrscher gegen die göttliche Ordnung und damit 
auch gegen das Recht. In der Folge wäre er nicht mehr legitimerweise Herr­
scher, sondern Tyrann. Ziel der Verwaltungstätigkeit durch den Herrscher 
und die Administratoren ist also wiederum das Gemeinwohl (bonum com­
mune). Die Regierenden sind selber in einem gewissen Sinne Untertanen – 
wie die Untertanen müssen auch sie dem Gesetz gehorchen. Das zentrale 
Argument dafür gewinnt Las Casas aus dem römischen Recht. „Von daher 
‚herrscht‘ er nicht im eigentlichen Sinne, sondern verwaltet das Volk durch 
die Gesetze, so Codex (De legibus: 1. Digna vox).“530

Für Las Casas ist es unerheblich, um was für ein konkretes Herrschafts­
gebilde es sich handelt – der legitime Herrscher „irgendeiner Gemeinschaft, 
wie hochgestellt auch immer er sein mag“, kann lediglich in Übereinstim­
mung mit den politischen Gesetzen handeln.531 Er ist nicht befugt, nach 
eigenem Ermessen und Gutdünken willkürlich zu handeln und Gesetze zu 
erlassen, sondern nur im Rahmen des vom Volk erlaubten und vom Natur­
recht gebilligten. Dadurch wird der legitime Herrscher selber folgerichtig 

529 Ein Schluss, den Las Casas aus dem Sentenzenkommentar des Thomas von Aquin 
zieht (vgl. dazu Eggensperger, Der Einfluss, 151).

530 LC WA 3/2, 213 = LC OC 12, 84: Quia rex vel princeps non imperat subditis ut 
homo, sed sicut minister legis. Unde non dominatur, sed administrat populum per 
leges (l. digna vox, C. De legibus). Im Corpus Iuris Civilis ist zu lesen (CICiv, C. 1, 
14, 4): Digna vox maiestate regnantis legibus aligatum se principem profiteri: adeo 
de auctoritate iuris nostra pendet auctoritas. Et re vera maius imperio est submittere 
legibus principatum. Et oraculo praesentis edicti quod nobis licere non patimur indi­
camus (dt.: „Der Majestät eines Herrschers ist der Ausspruch würdig, wodurch sich 
derselbe an die Gesetze gebunden erklärt und deshalb hängt von dem Ansehn des 
Rechtes Unser eignes ab. Und wirklich deutet es mehr Grösse an, die Gewalt des 
Herrschers dem Gesetze unterzuordnen, als (unbegrenzt) zu herrschen.“)

531 LC WA 3/2, 213 = LC OC 12, 84: Item quilibet rector, rex vel princeps, cuiuscumque 
regni vel cummunitatis, quamtumcumque sit supremus, non habet libertatem aut 
potestatem imperandi civibus prout vult et secundum libitum suae voluntatis, sed 
solum secundum leges politicas.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

148

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu einem „Diener des Gesetzes“532, eine Folgerung aus dem römischen 
Recht.533

Wenn der einzelne Untergebene nicht dem Herrscher als Person, son­
dern nur dem Gesetz zu gehorchen hat, stellt sich die Frage, ob nicht 
umgekehrt der Herrscher eigentlich dem einzelnen Untertanen unterstellt 
ist. Dies ist in Las Casas’ Sinne zu verneinen: Zum einen hat der Herr­
scher seine Verfügungsgewalten nicht von einem Einzelnen, sondern vom 
gesammten Volk übertragen erhalten; zum anderen gehorcht der Herrscher, 
so wenig wie der Untertan dem Herrscher als Person gehorcht, nicht den 
Personen im Volk, sondern dem Gesetz. Der legitime Herrscher macht, was 
ihm im Gesellschaftsvertrag vom Volk zu tun übertragen wurde. „Der Fürst 
kann von den Untertanen nichts fordern, es sei denn, daß er [oder seine 
Vorgänger] diesbezüglich mit dem Volk eine Vereinbarung getroffen hat.“534

8.2 Tyrannei

Eine Tyrannei wendet sich im Gegensatz zu einer legitimen Herrschaft 
gegen die rechtlichen Bestimmungen aus dem Natur- und Völkerrecht 
und damit auch gegen die Gerechtigkeit, Vernunft und göttliche Ordnung. 
Die Missachtung natur- und völkerrechtlicher Grundsätze wird zu Unge­
rechtigkeiten führen, wie sie Las Casas in den Taten der Spanier im neu 
entdeckten Westindien ausmacht. Beispiele und Schilderungen für solche 
Herrschaftsausübungen finden sich in fast allen Schriften des Dominika­
ner-Juristen. Seine historischen Abhandlungen können durchwegs als Bei­
spielsammlung dafür gelesen werden, was nicht-legitim und tyrannisch 
sei.535 Es gibt zwei unterschiedliche Gründe, weswegen eine Tyrannei kon­
statiert werden muss: entweder, weil (A) die Herrschaft von ihrem Beginn 

532 LC WA 3/2, 213 = LC OC 12, 84: Princeps imperat subditis sicut minister legis.
533 Vgl. CICiv. C. 1, 14, 4.
534 LC WA 3/2, 205 = LC OC 12, 60: Princeps non potest petere quicquam a subditis, nisi 

de quibus cum populo convenit.
535 Die historischen Schriften lassen sich, so Mariano Delgado, in zwei Themenblöcke 

einteilen: „[D]ie Historia zeigt die Untaten der Spanier nach der Entdeckung, die 
Apologética die ‚gute Regierung‘ der Indios in der vorspanischen Zeit, an die die 
anzustrebende Evangelisierung anknüpfen sollte“ (LC WA 2, 512, Anm. 36 von Ma­
riano Delgado). Vgl. zur Diskussion von Las Casas als Historiker König, Hans-Joa­
chim, Bartolomé de Las Casas der Historiker: Objektiver Betrachter oder bewußter 
Verleumder? Historiker oder Apologet?, in: LC WA 2, 15–24.

8 Legitime Herrschaft und Tyrannei

149

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an eine Tyrannei war, oder, weil (B) die legitime Herrschaft im Laufe ihres 
Bestehens zur Tyrannei wurde.536

A) Tyrannei von Beginn an (tyrannus ex defecto tituli)

Eine Herrschaft kann von ihrem Beginn an bereits tyrannisch sein. Dies 
ist dann der Fall, wenn der Herrscher oder das Herrscherkollektiv nicht 
gemäss den Vorgaben aus dem Natur- und Völkerrecht zu ihrem Herrscher­
titel gelangt ist. Wenn gezeigt werden kann, dass die Herrschenden von 
Anfang an keinen legitimen Herrschertitel und Herrschaftsanspruch stellen 
konnten, kann auch die daraus erwachsene Herrschaft nicht legitim sein. 
Gemäss dieser Ansicht ist eine Herrschaft, die nicht mittels freier Wahl 
und Zustimmung des ganzen Volkes errichtet wurde, wie es das Naturrecht 
vorsieht, eine Tyrannei.537 In den „Zwölf Zweifelsfällen“ schreibt Las Casas:

„Es ist tyrannisch, ungerecht und gottlos, derart über freie Menschen 
zu herrschen, daß ihre eigentlichen, laut Naturrecht und Völkerrecht 
legitimen Herrscher ihrer Staatsform, ihrer Würde, Jurisdiktion und 
Herrschaft sowie ihrer Vasallen und Untertanen beraubt werden.“538

Auch wenn das Volk nicht frei von Zwang der Herrschaft zustimmte, ist 
die Wahl als illegitim zu betrachten. Wenn ein Volk unter Zwang, Furcht 
und Drohung dazu gebracht wird, zuzustimmen, ist eine Herrschaft ebenso 
tyrannisch zustande gekommen, wie wenn gar keine Wahl stattgefunden 
hätte.539 Mit dieser Argumentation zeigt Las Casas auf, dass Spanien von 

536 Vgl. zu den folgenden beiden Punkten: Delgado, Mariano, Das Recht der Völ­
ker und der Menschen nach Bartolomé de Las Casas, in: Kaufmann, Matthias / 
Schnepf, Robert (Hgg.), Politische Metaphysik. Die Entstehung moderner Rechts­
konzeptionen in der Spanischen Scholastik, Frankfurt a. M. 2007 (= Treffpunkt 
Philosophie, Bd. 8), 177–204.

537 In diesem Sinne wäre für Las Casas eine Demokratie, die mittels Majoritätsprinzips 
die Regierenden wählt, das, wovor später Tocqueville nach seiner Amerikareise 
warnen wird: eine Tyrannei der Mehrheit.

538 LC WA 3/2, 319 = LC OC 11.2, 91: aquella manera de governar hombres libres es 
tyránica, injusta e impía, que priva de sus estados, dignidad, jurisdicción y señoríos, 
y de sus vassallos y súbditos, a los que son verdaderos y legítimos señores de derecho 
natural y de las gentes.

539 Beispielhaft hier nur eine Stelle aus dem „Ganz kurzen Bericht“ betreffend Neuspa­
nien: „Und mögen jene Völker oder irgendein anderes Volk der Welt sich auch 
durch die erwähnten Ängste und Drohungen bewegen lassen, die Herrschaft eines 
fremden Königs anzuerkennen und ihm zu gehorchen, so übersehen doch diese 

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

150

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anfang an keine legitime Herrschaft in Westindien hatte. Genau gleich ar­
gumentierte allerdings auch Las Casas’ Gegnerschaft, die behaupteten, dass 
vor der Ankunft der christlichen Spanier in Westindien niemals legitime 
Herrschaften bestanden hätten. Die Konsequenz dieser zweiten Ansicht wä­
re, dass durch die Konquistadoren Tyranneien beendet worden wären, was 
auch die Conquista zu einem gerechten Krieg machen und den Einsatz von 
Gewalt rechtfertigen würde. Sehr deutlich argumentierte in dieser Linie der 
Vizekönig von Peru, der in der „Denkschrift von Yucai“ als Antwort auf 
Las Casas ausführte, wie sich der Inkaherrscher Túpac Inka mit Gewalt 
zum Herrscher aufgeschwungen und alle Herren in Peru selbstherrlich und 
ohne jegliche Zustimmung der Völker eingesetzt habe.540

B) Umwandlung einer legitimen Herrschaft in eine Tyrannei (tyrannus quo 
ad exercitum)

Eine an sich legitim zustande gekommene Herrschaft, in der die Herr­
schenden legitime Herrschaftstitel besitzen, kann im Laufe der Zeit illegi­
tim werden und zur Tyrannei verkommen. Dies ist dann der Fall, wenn 
die Regierung nicht mehr zugunsten des Ursprungs der ihr verliehenen 
Jurisdiktion, dem Volk, sondern zu deren Nachteil handelt. In diesen 
Fällen übertritt der Herrscher seine zu Beginn der Herrschaft vom Volk 
übertragen erhaltenen Kompetenzen. Die Freiheit des Volkes und der Ein­
zelmenschen wird unterdrückt.541 Empirisch äussert sich dies darin, dass 
der Tyrann willkürlich über die Untertanen herrscht. Er ist gewalttätig 
und seine Handlungen sind nicht oder nur schwer vorhersehbar. Seine 
Herrschaftshandlungen sind nicht auf das Wohl aller ausgerichtet, sondern 
allein auf sein eigenes Wohl und seinen Machterhalt – eine Ansicht, die 
Las Casas von Aristoteles gewinnt.542 Las Casas betont, dass die spanische 

verblendeten, von Gier und teuflischer Habsucht betäubten, entarteten und gänzlich 
haltlosen Männer, daß sie hierdurch nicht den geringsten Anschein des Rechts 
erwerben, weil es sich in Wahrheit um Ängste und Schrecken handelt, so daß nach 
natürlichem, menschlichem und göttlichem Recht alles Haschen nach Wind ist, was 
sie unternehmen, damit dies Gültigkeit erlangt“ (LC WA 2, 92).

540 Vgl. Anonymus, Die Denkschrift von Yucay, übersetzt in: LC WA 3/2, 439–474, hier 
454–464.

541 Las Casas begründet dies u. a. mit dem Thomas-Kommentar zum 2. Korintherbrief, 
also mit dem göttlichen Gesetz (vgl. dazu Eggensperger, Der Einfluss, 152–153).

542 Vgl. LC WA 3/1, 55. Las Casas interpretiert Aristoteles, Nikomachische Ethik 
VIII, 12, 1160b, wo dieser die Tyrannis als Ausartung der Monarchie beschreibt, wie 

8 Legitime Herrschaft und Tyrannei

151

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaft über die Indios nicht nur von Anfang an nicht legitim zustande 
kam, sondern auch, dass die Spanier ihre Herrschaft tyrannisch ausübten. 
Als Beispiel hier nur eine Stelle aus dem „Traktat über die zwölf Zweifelsfäl­
le“, an der dies verdeutlicht wird:

„Jene Herrschaftsform ist ungerecht, tyrannisch und verabscheuenswert, 
in der alle Untertanen, Groß oder Klein, Männer wie Frauen, Kinder wie 
Alte, eigentliche Herrscher wie ihre Untertanen und Sklaven ohne Unter­
schied der härtesten, bittersten und dauerhaften Knechtschaft unterwor­
fen werden und für ihre Unterdrücker sämtliche Arbeiten und niedrige 
Dienste ausführen müssen. Nun funktionieren aber die encomiendas 
und repartimientos genau so mit den obgenannten Folgen. Also sind sie 
tyrannisch, und insofern ist auch jene Regierungsform tyrannisch und 
äußerst ruchlos.“543

8.3 Mischformen von legitimer Herrschaft und Tyrannei

Zwischen den Formen der Tyrannei und einer legitimen Herrschaft beste­
hen verschiedentlich Bezüge. Zum einen kann eine Herrschaft in manchen 
Teilen legitim, in anderen tyrannisch sein. Als Beispiel dafür lässt sich 
in Las Casas’ Schriften Rom ausmachen: Zwar errichtete zu Beginn das 
versammelte römische Volk in Übereinstimmung mit dem Naturrecht und 
in freier Willensäusserung seine Herrschaft, indem es dem römischen Herr­
scher die Jurisdiktion übertrug; diese naturrechtliche Legitimität blieb auch 
so für das ursprüngliche Herrschaftsgebiet, das römische Volk.544 Die im 
Laufe der Geschichte neu hinzugekommenen Herrschaftsgebiete allerdings 
seien zunächst römische Tyrannei gewesen, da sie meist mit Gewalt erobert 

folgt: „Ein König nämlich ordnet sein Amt und seine Regierung auf das Wohl des 
Volkes hin, dem er vorsteht, indem er Satzungen und Gesetze zu dessen Nutzen 
erläßt. Der Tyrann dagegen ordnet seine Regierung nur auf seinen eignen Nutzen 
hin“ (LC WA 3/1, 55).

543 LC WA 3/2, 319 = LC OC 11.2, 91: aquel govierno es injusto, tyránico y abominable 
que de todos los súbditos, así grandes como chicos, hombres y mugeres, mozos y 
viejos, señores naturales y sus súbditos y siervos, indifferentemente, son puestos en 
duríssima y amarga y perpetua servidumbre, y en todos los trabajos y servicios viles 
que se offrecen a los que los opprimen. Pues, estas encomiendas y repartimientos son 
desta manera, y causan lo susodicho; luego son tyránicas, y tal modo de governar es 
tyránico, eniquíssimo.

544 Vgl. LC WA 3/1, 45, 231.

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

152

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


worden seien.545 Usurpatoren, so Las Casas’ aristotelische Ansicht, sind 
immer Tyrannen.546 Genauso verhält es sich auch mit der spanischen Herr­
schaft: In Spanien ist sie legitim, in Westindien tyrannisch.

Eine weitere Schwierigkeit, auf die Las Casas hinweist, ist, dass das 
Volk in einer Tyrannei dazu neigt, dieser scheinbar zuzustimmen. Leicht 
entsteht der Eindruck, als ob es gar keine Tyrannei sei, da der Herrscher 
ja mit Zustimmung des Volkes zu regieren und das Volk ganz zufrieden 
zu sein scheint. Der Grund dafür liegt darin, dass das Volk in einer tyran­
nischen Herrschaft derart unterdrückt wird und unter Furcht leben muss, 
dass es sich nicht getraut, aktiv zu widersprechen oder auch nur passiv 
nicht zuzustimmen:

„Es scheint gemäß den Gesetzen547 eine sichere oder doch zumindest 
wahrscheinliche Vermutung, daß Menschen, die unter der Unterdrü­
ckung einer Tyrannei leben, immer berechtigterweise Furcht haben; 
folglich läuft alles, was die Tyrannen mit ihnen anstellen und was sie 
nicht aus der Tyrannei befreit, ihrem Willen zuwider, obwohl sie in Wort 
und Tat scheinbar zustimmen.“548

8.4 Vierter Halbschluss

Für Las Casas ist eine Herrschaft dann legitim, wenn sie rechtens ist. 
Damit meint Las Casas aber nicht eine simple Einhaltung menschlicher 
Gesetze, sondern die Einhaltung von Bestimmungen natur- und völker­
rechtlicher Art. Insbesondere muss die Herrschaft nicht nur mittels der 
freien Zustimmung aller zustande gekommen sein, sondern der Herrscher 
als Verwalter des Gemeingutes mit dem Instrument der Gesetzsetzung hat 
sich am Natur- und Völkerrecht zu orientieren. So steht in einer legitimen 
Herrschaft nicht der Herrscher als Person an oberster Stelle, sondern das 
Gesetz. Die Orientierung am Natur- und Völkerrecht macht eine legitime 

545 Vgl. LC WA 3/1, 187, 195.
546 Vgl. LC WA 3/1, 219–220.
547 Las Casas zitiert anschliessend CICiv D., 50, 17, 66 (zit. n. Las Casas (LC OC 11.2, 

172): Nihil enim consensui tam contrarium qui bone fidei iudicia sustinet quam vis 
aut metus que comprobare contra bonos mores est) und verweist auf CICiv D., 5, 1, 2.

548 LC WA 3/2, 388 = LC OC 11.2, 172: cierta o probable presumpción es, según los 
derechos, que los que biven oppressos debaxo de tyranía siempre tienen justo miedo, 
y por consiguiente a quanto cerca dellos por los tyranos se haze, della no los libra, 
siempre repugna su voluntad, puesto que por obras o por palabras parezca que 
consienten en aquello.

8 Legitime Herrschaft und Tyrannei

153

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaft vernünftig und gerecht. Das Gegenteil der legitimen Herrschaft 
ist die Tyrannei. Sie ist nicht legitim und kann auf zwei Weisen zustande 
kommen: entweder, indem die Herrschaft von Beginn an nicht gemäss dem 
Naturrecht, sondern durch Gewalt und Zwang errichtet wurde, oder, indem 
sie zwar ursprünglich legitim war, der Herrscher in seinen Handlungen 
aber den Gesellschaftsvertrag, das Natur- und das Völkerrecht gebrochen 
hat. Der Herrscher ist in diesem Fall meist gewalttätig und verliert den 
Zweck der Herrschaft – für das Gemeinwohl zu sorgen – aus den Augen 
zugunsten des persönlichen Herrscherwohls.

Ein Herrscher kann in einigen Teilen seines Herrschaftsgebietes legitim 
sein, in anderen aber illegitim und tyrannisch. Letzteres gilt für jede ge­
walttätige Unterwerfung fremder Völker. Zudem kann es bei genügend 
Zwang, Druck und Gewalt auch so erscheinen, als ob ein Volk dem Herr­
scher zustimmen würde, weil es sich nicht getraut, anders zu handeln. Das 
macht eine Herrschaft aber noch lange nicht legitim; eine Zustimmung 
unter Zwang, Gewalt und Furcht ist dasselbe wie keine Zustimmung.

9 Erstes Zwischenspiel

Bartolomé de Las Casas entwickelte sein Rechts- und Herrschaftsverständ­
nis ausgehend vom Erlebnis der ungerechten Behandlung der Indigenen im 
Zuge der spanischen Eroberung der Neuen Welt. Unter einer Herrschaft 
versteht er zunächst ein bestimmtes Eigentum. Der Mensch ist als Mensch 
befugt, die nicht-menschlichen Dinge in seinen Besitz zu nehmen. Diese 
waren vor der Inbesitznahme frei, sind aber auf den Menschen als ver­
nunftbegabtes Geschöpf hingeordnet. Die Herrschaft eines Menschen über 
Menschen hingegen ist eigentlich ungewöhnlich, da ein vernunftbegabtes 
Geschöpf, wie es der Mensch als einziges ist, sich eigentlich nicht auf 
ein anderes hinordnet. Eine Herrschaft eines Menschen über Menschen 
ist denn auch weniger Eigentum als vielmehr eine Übertragung von be­
schränkter Jurisdiktion einer Menge an Menschen auf andere Menschen 
mit dem Ziel, das Gemeinwohl und die Individualinteressen zu stärken, zu 
beschützen und zu fördern.

Eine Herrschaft besteht aus den drei Strukturelementen Untertanen, 
Herrscher und Administratoren. Die Untertanen wählen in Freiheit und 
Konsens einen oder einige unter ihnen zum Herrscher und statten ihn 
mit Jurisdiktionsgewalt über sie aus. Die Befugnisse des so gemäss dem 
Naturrecht eingesetzten Herrschers reichen aber nur so weit, wie sie ihm 

Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft

154

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vom Volk übertragen wurden. So hat der Herrscher insbesondere in priva­
ten Belangen keine Bestimmungsgewalt über die einzelnen Bürger. Genau 
dasselbe trifft auch auf die Administratoren zu. Las Casas plädiert in diesem 
Sinne bereits im 16. Jahrhundert für eine strikte Trennung zwischen Privat- 
und Gemeineigentum. Da die Herrscher nicht die eigentlichen Inhaber und 
Ursprung der Jurisdiktion sind, gehorchen die Untertanen eigentlich auch 
nicht dem Herrscher, sondern dem Gesetz. Diesem ist im Übrigen auch der 
Herrscher unterworfen; wenn er gegen es handelt, wird er illegitim.

Aus der Freiheit und der Finalität folgt die Herrschaft. Die dritte anthro­
pologische Konstante ist die Vernunft, die Las Casas jedem Menschen und 
jedem Volk attestiert. Weil die Menschen Vernunftwesen sind, können sie 
auch in vernünftigen Ordnungen zusammenleben. Diese werden rechtlich 
bestimmt, wobei Las Casas stark vom römischen Recht und thomasischen 
Rechtsverständnis geleitet ist. Die zentralsten Rechtskategorien sind für ihn 
jedoch das Naturrecht und das Völkerrecht: Ob eine Herrschaft gemäss Na­
tur- und Völkerrecht zustande gekommen und ausgeübt wird, determiniert 
für ihn, ob es sich um eine legitime Herrschaft oder um dessen Gegen­
teil, eine Tyrannei, handelt. Eine legitime Herrschaft ist immer vernünftig 
und gerecht, während eine Tyrannei immer unvernünftig, ungerecht und 
gewaltsam ist.

Las Casas schliesst sich der Ansicht an, dass kanonisches Recht auch von 
den Herrschern beachtet werden muss. So fordert er von diesen etwa ein, 
dass das, was alle betrifft, auch von allen gebilligt werden muss. Er macht 
sich in diesem Sinne auf der Basis kanonischen Rechts aus dem Mittelalter 
für eine radikale demokratische Ordnung stark.

9 Erstes Zwischenspiel

155

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und 
Ratio

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

Bevor sich die Untersuchung nun dem konkreten Denken von Max Weber 
zuwendet, scheint es sinnvoll, eine kurze Einführung in Webers Leben und 
Lebenskontext zu geben. Als eine Einführung ist das Nachfolgende denn 
auch zu verstehen: Zu jedem der hier angerissenen Themenblöcke besteht 
eine breit gefächerte Literatur, so dass hier nicht mehr als ein Überblick 
möglich und notwendig ist. Vor der Einführung in Max Webers Leben wird 
sein Lebenskontext sozial- und polithistorisch eingebettet und das damali­
ge geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umfeld einführend vorgestellt. 
Nach der kurz umrissenen Biographie Webers wird aufgezeigt, wie nach 
dessen Tod seine Rezeption Fahrt aufnahm und aus Weber ein Klassiker 
konstituiert wurde, als der er heute gilt. Angesichts der umfangreichen 
Literatur zu Weber und seinem Werk wird abschliessend dargelegt, wie die 
vorliegende Untersuchung innerhalb jener zu verorten ist.

10.1 Sozial- und polithistorischer Kontext

Max Webers Lebenszeit war die Zeit des unter Preussen geeinten Deut­
schen Kaiserreichs und der Konstituierung der Weimarer Republik.1 Als 
König Wilhelm I. 1871 zum Kaiser des nun geeinten Deutschen Reichs er­
hoben wurde, war Max Weber sieben Jahre alt und wohnte seit drei Jahren 
mit seinen Eltern und Geschwistern in Berlin. In der künftigen Kaiserstadt 
hielt der Vater eine Beamtenstelle in der Stadtverwaltung inne.2 Nachdem 
die Einigung der deutschen Kleinstaaten den Liberal-Bürgerlichen nach der 
Märzrevolution 1848 in der Frankfurter Nationalversammlung noch miss­

1 Die folgenden Ausführungen haben nicht den Anspruch, eine vollständige Darstellung 
der Zeit des Deutschen Kaiserreiches und der beginnenden Weimarer Republik zu 
sein, sondern dienen einzig der historischen Orientierung, um auf Person und Lebens­
umstände Max Webers hinzuführen.

2 Vgl. Weber, Marianne, Max Weber: Ein Lebensbild. Mit 11 Tafeln und 2 Faksimiles, 
Tübingen 1926, 33–68.

157

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungen war, gelang sie als aristokratische Revolution von oben nach dem 
Deutsch-Französischen Krieg 1870–1871. In der von Otto von Bismarck 
geprägten Vereinigung der deutschen Monarchien und republikanisch or­
ganisierten Hansestädte wurde der König von Preussen in der Folge zum 
Deutschen Kaiser.3 Das Deutsche Kaiserreich, formal als Bundesstaat mit 
dem preussischen König als Präsident konstituiert4, verwandelte sich schon 
bald in eine Reichsmonarchie. Zur Etablierung der neuen politischen 
Ordnung und Stärkung des Nationalgefühls gehörten im ersten Jahrzehnt 
auch entsprechende innenpolitische Konflikte unter Bismarcks Führung 
gegen wahrgenommene Abweichler, wie die „Präventivkriege“5 gegen die 
Katholische Kirche im Kulturkampf und gegen die Sozialisten mit dem 
Bismarck’schen Sozialistengesetz.6 Der Reichstag, das Parlament des Deut­
schen Kaiserreichs, war geprägt von den parteipolitischen Richtungen der 
National- und Linksliberalen, Konservativen, katholischem Zentrum und 
Sozialdemokratie. Jede dieser parteipolitischen Ausrichtungen wurde aus 
einem jeweils eigenen sozialmoralischen Milieu gespeist.7 Max Webers Fa­
milie gehörte der Bismarck unterstützenden nationalliberalen Partei an.

Als der Nach-Nachfolger von Wilhelm I., dessen Enkel Wilhelm II., 
1888 den preussischen Thron bestieg, war das Deutsche Reich längst kein 
Bundesstaat mehr, sondern eine monarchische Nation mit imperialem Ex­

3 Art. 11 der Bismarck-Verfassung (16. April 1871): „Das Präsidium des Bundes steht 
dem Könige von Preußen zu, welcher den Namen Deutscher Kaiser führt“ (online 
eingesehen auf der Webseite der Julius-Maximilians-Universität Würzburg: https://ww
w.jura.uni-wuerzburg.de/lehrstuehle/muenkler/verfassungsdokumente-von-der-magn
a-carta-bis-ins-20-jahrhundert/bismarck-verfassung-1871/ [24.6.2024].)

4 Vgl. die Bismarck-Verfassung: Der Kaiser präsidierte den Bund (Art. 11), das oberste 
Staatsorgan war der Bundesrat, bestehend aus Vertretern aller Bundesstaaten (Art. 6–
10), der Bundesrat wird vom Reichskanzler präsidiert, der wiederum vom Bundesprä­
sidenten (Kaiser) bestimmt wird usw.

5 So die Bezeichnung für den Kulturkampf und die Sozialistengesetzgebung von Ull­
rich, Volker, Die nervöse Großmacht 1871–1918. Aufstieg und Untergang des deut­
schen Kaiserreichs, erw. Neuausgabe, Frankfurt 2013, 45–73.

6 Vgl. ebd.
7 Vgl. Lepsius, M. Rainer, Parteiensystem und Sozialstruktur. Zum Problem der Demo­

kratisierung der deutschen Gesellschaft (1966), in: Ders., Demokratie in Deutschland. 
Soziologisch-historische Konstellationsanalysen. Ausgewählte Aufsätze, Göttingen 1993 
(= Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft, Bd. 100), 25–50. Zu dieser Auffassung 
der Vorstrukturiertheit der Parteien vgl. auch Hübinger, Gangolf, „Sozialmoralisches 
Milieu“. Ein Grundbegriff der deutschen Geschichte, in: Sigmund, Steffen / Albert, 
Gert / Bienfait, Agathe / Stachura, Mateusz (Hgg.), Soziale Konstellation und histo­
rische Perspektive. Festschrift für M. Rainer Lepsius, Studien zum Weber-Paradigma, 
Wiesbaden 2008, 207–227.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

158

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jura.uni-wuerzburg.de/lehrstuehle/muenkler/verfassungsdokumente-von-der-magna-carta-bis-ins-20-jahrhundert/bismarck-verfassung-1871
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jura.uni-wuerzburg.de/lehrstuehle/muenkler/verfassungsdokumente-von-der-magna-carta-bis-ins-20-jahrhundert/bismarck-verfassung-1871


pansionsdrang. Bereits in den 1880er-Jahren begann unter Bismarck der 
Erwerb deutscher Kolonien. Dieses Weltmachtstreben wurde mit der Amts­
einsetzung von Wilhelm II. noch gesteigert. Der damalige Staatssekretär 
des Auswärtigen Amtes und künftige Reichskanzler Bernhard von Bülow 
formulierte in einer Reichstagsdebatte am 6. Dezember 1897 das Ziel der 
deutschen Kolonial- und Expansionspolitik, wie es klarer nicht hätte for­
muliert werden können: „Mit einem Worte: wir wollen niemand in den 
Schatten stellen, aber wir verlangen auch unseren Platz an der Sonne.“8 Das 
Deutsche Reich wollte von den Weltmächten als gleichwertig angesehen 
und behandelt werden. Dieses Bedürfnis nach Anerkennung als Weltmacht 
zeigte sich auch am formulierten Ziel des deutschen Flottenausbaus unter 
Wilhelm II. und seinem Admiral Alfred von Tirpitz ab Mitte der 1890er-
Jahre. Das Ziel der Vergrösserung der kaiserlichen Marine war damals 
nicht, auch tatsächlich in einem Krieg eingesetzt zu werden, sondern den 
europäischen Weltmächten die Ebenbürtigkeit des Deutschen Reiches zu 
demonstrieren.9 Die kaiserlichen Bestrebungen zur Reichsvergrösserung 
wurden in der Bevölkerung vorrangig von der ökonomisch-sozialen Mit­
telschicht und dem Bürgertum getragen, zu dem sich auch Max Weber 
zählte.10 Stellvertretend für das bürgerliche Weltmachtstreben in jener Zeit 
wird deswegen häufig aus der Freiburger Antrittsrede Max Webers von 1895 
zitiert, „die zugleich auch die Abstiegsängste des Bürgertums einfängt“11: 
Gemäss Max Weber war

„die Einigung Deutschlands ein Jugendstreich […], den die Nation auf 
ihre alten Tage beging und seiner Kostspieligkeit halber besser unterlas­
sen hätte, wenn sie der Abschluß und nicht der Ausgangspunkt einer 
deutschen Weltmachtpolitik sein sollte. Das Drohende unserer Situation 

8 Freiherr von Bülow, Bernhard, Rede an der Reichstagsversammlung vom 6. De­
zember 1897 zur „Ersten Berathung des Entwurfs eines Gesetzes betreffend die deut­
sche Flotte“, in: Stenographische Berichte über die Verhandlungen des Reichstags. 
IX. Legislaturperiode V. Session 1897/98, Erster Band: Von der Eröffnungssitzung am 
30. November 1897 bis zur 30. Sitzung am 1. Februar, Berlin 1898, 60–61, hier 60.

9 Der Admiral Tirpitz schrieb auch nach dem Ersten Weltkrieg noch in seinen „Erin­
nerungen“: „[W]ir mußten [in den 1890er-Jahren] an allgemeiner Macht zunehmen, 
d. h. bündnisfähig mit Weltmächten werden. Bündniswert aber besaß und gab nur 
eine Schlachtflotte“ (Tirpitz, Alfred von, Erinnerungen, Leipzig 1919, 80)

10 „Ich bin ein Mitglied der bürgerlichen Klassen, fühle mich als solches und bin 
erzogen in ihren Anschauungen und Idealen“, stellte sich Weber 1895 in Freiburg vor 
(MWG I/4.2, 568).

11 Freytag, Nils, Das Wilhelminische Kaiserreich 1890–1914, Paderborn 2018 (= UTB 
2892 = Seminarbuch Geschichte, Bd. 7), 219.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

159

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


aber ist: daß die bürgerlichen Klassen als Träger der Machtinteressen 
der Nation zu verwelken scheinen und noch keine Anzeichen dafür 
vorhanden sind, daß die Arbeiterschaft reif zu werden beginnt, an ihre 
Stelle zu treten.“12

Wie in Grossbritannien und Frankreich war die Belle Époque auch 
im Deutschen Kaiserreich geprägt durch wirtschaftlich-technischen Fort­
schrittsglauben und in dessen Folge durch wirtschaftlichen Aufschwung 
und zeitgleich patriarchal-konservative Gesellschaftsideale, wie sie etwa 
Max Webers Vater als „typischer Repräsentant des traditionalistischen, in­
nerlich erstarrten Nationalliberalismus der Bismarckzeit“13 verkörpert hat­
te. Trotz oder gerade wegen dieser ökonomischen Prosperität bahnte sich 
bereits im Frieden der 1900er-Jahre aussenpolitischer Konflikt an, der mit 
dem ökonomischen und politischen Wettbewerb der Grossmächte zumin­
dest zusammenhing. Der amerikanische Historiker Henry Adams hatte bei 
einem Parisaufenthalt 1897 mit Blick auf die Problematik deutscher Expan­
sion im europäischen Kontext aus amerikanischer Perspektive analysiert:

„In my own opinion, the center of the readjustment, if readjustment is 
to be, lies in Germany […]. [S]ince 1865, Germany has been the great 
disturbing element of the world, and until its expansive force is decidedly 
exhausted, I see neither political nor economical equilibrium possible. 
Russia can expand without bursting anything. Germany cannot.“14

Zudem hatten sich verschiedene Bündnisse gebildet, was im Kriegsfall 
zwischen zwei Nationen stets das Potenzial einer Kettenreaktion mit sich 
bringt. In der Belle Époque bildeten sich die beiden Bündnisblöcke Drei­
bund, bestehend aus dem Deutschen Reich, Österreich-Ungarn und Italien, 
und Triple Entente, bestehend aus Frankreich, Vereinigtes Königreich und 
Russland, aus. Die von Adams vorausgesagte Explosion wurde im Juni 1914 
mit dem Attentat von Sarajevo auf den Erben Österreich-Ungarns durch 
serbische Nationalisten in Gang gesetzt. Es folgte am 28. Juli die Kriegs­
erklärung der Donaumonarchie an Serbien, das wiederum mit Russland 
– und damit der Entente – verbündet war, weshalb wiederum das mit 

12 MWG I/4.2, 571–572.
13 Mommsen, Wolfgang J., Max Weber und die deutsche Politik 1890–1920, 2., überar­

beitete u. erw. Aufl., Tübingen 1974, 458.
14 Adams, Henry, Letter to Brooks Adams (Paris, Friday 11 June 1897), in: Ford, Wort­

hington Chauncey (Ed.), Letters of Henry Adams, Vol. 2: 1892–1918, Boston / New 
York 1938, 129–130, hier 129.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

160

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Österreich-Ungarn verbündete Deutsche Reich in den Krieg eintrat. Aus 
der Perspektive Adams glich das Attentat von Sarajevo am 28. Juni 1914 
dem Anzünden und Fallenlassen eines Streichholzes direkt neben dem von 
Russland und Frankreich eingezwängten „Pulverlager Deutschland“15, das 
deswegen explodierte und den Flächenbrand des Ersten Weltkrieges (1914–
1918) in Gang setzte. Die Bündnisverhältnisse veränderten sich im Laufe 
des Ersten Weltkrieges, so dass anstelle des Dreibundes die Mittelmächte 
bestehend aus dem Deutschen Reich, Österreich-Ungarn und dem Osma­
nischen Reich gegen die um Italien bereicherte Entente Krieg führte, auf 
dessen Verlauf hier nicht weiter eingegangen werden kann.

Zentral ist an dieser Stelle vornehmlich die Entwicklung der Mehrheits­
sicht der deutschen Bevölkerung zum Krieg, da diese im Grossen und Gan­
zen auch die Einstellung Max Webers widerspiegelt: Gespeist aus einem 
überhöhten Selbst- und Sendungsbewusstsein war der Krieg anfänglich 
mit einer Kriegseuphorie in der Bevölkerung ideologisch breit abgestützt. 
Diese anfängliche Begeisterung vom August 1914 ging allerdings mit dem 
immer länger dauernden Krieg verloren, womit auch das Vertrauen der 
Bevölkerung in Wilhelm II. sank. So war denn auch Max Weber zu Beginn 
ein vehementer Befürworter des Krieges, den auch er als gerechten Vertei­
digungskrieg sah,16 seine Einstellung wandelte sich allerdings bereits ab 
1915. Hatte Weber schon vorher Kritik an Wilhelm II. geübt, setzte er sich 
nun für eine demokratische Neuordnung Deutschlands ohne Monarchen 
und erst recht ohne Wilhelm II. ein.17 Die Unbeliebtheit Wilhelms II. in 
der breiten Bevölkerung zeigt sich nach Kriegsende exemplarisch etwa am 
neuen Gassenhauertext des Kaiser-Wilhelm-Marsches, mit dem in der Wei­

15 1901 schreibt Adams aus St. Petersburg in die Heimat: „All the same, the politics of 
eastern Europe are a big affair, awfully complicated, and liable to more convulsion 
than I see likely elsewhere. Germany, from this point of view, becomes a powder-ma­
gazine. All her neighbours are in terror for fear she will explode, and, sooner or later, 
explode she must“ (Adams, Henry, Letter to John Hay (St. Petersburg, 26 August 
1901), in: Ford (Ed.), Letters of Henry Adams, Vol. 2, 343–345, hier 344).

16 „Alle sind so ganz erfüllt in dem Bewußtsein, daß wir gerecht und mit reinem 
Gewissen in diesen Krieg ziehen, daß es ein heiliger Verteidigungskrieg ist“, schreibt 
Marianne Weber an ihre Schwiegermutter am 4. August 1914 (Weber, Marianne, 
Brief an Helene Weber vom 4. August 1914, Bestand Max Weber-Schäfer, Deponat 
BSB München, Ana 446, hier zit. n. MWG II/8, 13).

17 Am 16. Juli 1917 schreibt Weber an Hans Ehrenberg: „Die Staatsform ist mir völlig 
Wurst, wenn nur Politiker und nicht dilettierende Fatzkes wie Wilhelm II. und 
seinesgleichen das Land regieren […]. Ich sehe jetzt keinen anderen Weg als rück­
sichtslose Parlamentarisierung quand même, um diese Leute ‚kaltzustellen‘“ (MWG 
II/9, 707–709, hier 708).

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

161

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


marer Republik an die „gute alte Zeit“ gedacht wurde: „Wir wollen unseren 
alten Kaiser Wilhelm wiederhaben, aber den mit dem Bart, mit dem langen 
Bart.“18 Mit der Hinzufügung „den mit dem Bart“ wird klargemacht, dass 
Wilhelm I. gemeint ist und nicht Wilhelm II., der lediglich einen Schnurr­
bart trug.

Als der Krieg von den Entente-Mächten 1918 gewonnen wurde und 
diese den Mittelmächten im Versailler Vertrag am 28. Juni 1919 die Bedin­
gungen ihrer Kapitulation diktieren konnten, musste sich das Deutsche 
Reich neu konstituieren. Schon seit Kriegsende im Herbst 1918 begannen in 
Deutschland heftige Diskussionen um seine Neuordnung, an dessen Ende 
die Verfassung der Weimarer Republik von 1919 stand. Mit der Weimarer 
Verfassung wurde aus dem deutschen Kaiserreich eine demokratische Re­
publik. An den Diskussionen um die Neuordnung und künftige Verfassung 
Deutschlands beteiligte sich auch Max Weber intensiv.19

10.2 Geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umgebung

Wissenschaftshistorisch war das Gebiet des heutigen Deutschlands im 
19. Jahrhundert geprägt von den Bildungsidealen Wilhelm von Humboldts 
und von neuhumanistischen Universitätsideen. Diese fanden in der Grün­
dung der Universität Berlin 1810 ihren institutionellen Niederschlag und 
umfassten Aspekte wie Einheit von Forschung und Lehre, deren Unab­
hängigkeit vor äusseren Einflüssen, die Fokussierung auf Bildung statt 
(Berufs-)Ausbildung und die Einheit der Wissenschaften unter dem Pri­
mat der philosophischen Fakultät. Das Humboldt’sche Bildungsideal ging 
jedoch über den universitären Bereich hinaus: Es sah nicht nur Freiheit 
und Einheit von universitärer Lehre und Forschung vor, sondern betonte 
ebenso scharf die Notwendigkeit lebenslanger individueller Bildung. Trotz 
Kritiken und wissenschaftspolitischen Rückschlägen im Laufe des 19. Jahr­
hunderts war auch das Umfeld Max Webers noch immer die Zeit der 

18 Der Text unbekannter Herkunft wurde zum Fehrbelliner Reitermarsch gesungen, 
der 1893 vom preussischen Hofmusiker Richard Henrion komponiert wurde. Mit 
diesem Zitat beginnt und endet auch der Dokumentarfilm zu den Hohenzollern von 
1967, in dem die Nachkommen Wilhelms selber mitwirkten: Vicas, Victor (Regie), 
Les Hohenzoller / Die Hohenzollern, deutsch (Gregor von Rezorri) / französisch 
(Dominique Eudes), (Erben des Ruhms – Namen, die die Welt bewegten / Les 
Descendants – Les grands Noms d’Histoire Episode 9), Coty & Co. / Inter West Film 
[TV: NDR/RB/SFB II am 4.6.1967].

19 Vgl. Mommsen, Max Weber, 356–415.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

162

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Humboldt’schen Universitätsidee und in dessen Folge einer immer stärker 
werdenden Ausdifferenzierung der Wissenschaften.20 Nur hatten sich die 
vormals kleinen Universitäten in der Zwischenzeit zu Massenuniversitäten 
entwickelt, eine Entwicklung, die mit einer Popularisierung von Wissen 
und Wissenschaft21 einherging.

Die fortschreitende Ausdifferenzierung der wissenschaftlichen Diszipli­
nen, die Popularisierung der Wissenschaften und die Entwicklung der 
Massenuniversitäten führten auch dazu, dass in immer mehr unterschied­
lichen Denkstilen gearbeitet und gedacht wurde. Dies galt nicht nur für 
die immer bedeutender werdenden Naturwissenschaften, sondern auch 
für ältere geisteswissenschaftliche Disziplinen, wie Philosophie, Theologie, 
Geschichte oder Recht.22 Aus den innerdisziplinären Pluralitäten der Denk­
stile resultierten Kontroversen innerhalb der jeweiligen wissenschaftlichen 
Disziplinen. Für Webers wissenschaftliches Rechts- und Herrschaftsdenken 
entscheidend waren vor allem zwei miteinander verknüpfte Kontroversen, 
die hier kurz hervorgehoben werden sollen. Von diesen wurde die eine 
primär innerhalb der Philosophie und die andere primär innerhalb der 
Rechtswissenschaften geführt.23

Der philosophische Diskurs während dem gesamten Jahrhundert war 
vor allem von zwei Denkern geprägt, an denen man sich entweder zu­
stimmend oder kritisch bis ablehnend orientierte: vom 1804 verstorbenen 
Immanuel Kant und vom 1834 verstorbenen Georg Wilhelm Friedrich He­
gel. Während das Denken Hegels über die kritische Auseinandersetzung 
der sogenannten Junghegelianer mit ihm vor allem auf den Vormärz und 
die wissenschaftlichen Grundlagen des Sozialismus (v. a. den historischen 
Materialismus Marx und Engels)24 einwirkte, gewann Kants Denken insbe­

20 Vgl. aus systemtheoretischer Sicht Stichweh, Rudolf, Wissenschaft, Universität, Pro­
fessionen. Soziologische Analysen, 2. Aufl., Bonn 2014, 15–45.

21 Zur Popularisierung von Wissenschaft im 19. Jahrhundert vgl. Daum, Andreas W., 
Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhundert. Bürgerliche Kultur, naturwissen­
schaftliche Bildung und die deutsche Öffentlichkeit, 1848–1914, 2., erg. Aufl., Mün­
chen 2002; Samida, Stefanie (Hg.), Inszenierte Wissenschaft. Zur Popularisierung 
von Wissen im 19. Jahrhundert, Bielefeld 2011 (= Histoire, Bd. 21).

22 Vgl. aus systemtheoretischer Sicht Stichweh, Wissenschaft, 15–45.
23 Vgl. Kaesler, Dirk, Max Weber: Preuße, Denker, Muttersohn. Eine Biographie, Mün­

chen 2014, 294–295, 551–556.
24 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 624–667. Schon Lenin betonte wieder­

holt die Bedeutung Hegels für die Entwicklung des wissenschaftlichen Sozialismus; 
so schrieb er z. B.: „[…] berufen wir uns auf die Meinung Ludwig Feuerbachs, der, 
wie man weiß […], Materialist war und über den Marx und Engels bekanntlich vom 
Idealismus Hegels zu ihrer materialistischen Philosophie gekommen sind“ (Lenin, 

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

163

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sondere in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts wieder an Aktualität. 
Im späten 19. Jahrhundert spaltete sich die kantianische Strömung in un­
terschiedliche Neukantianismen auf.25 Die zwei wichtigsten unter diesen 
waren die Marburger Stossrichtung (v. a. Herman Cohen und Paul Natorp) 
und der südwestdeutsche Neukantianismus, zu dem vor allem Wilhelm 
Windelband, dessen Schüler Heinrich Rickert und Emil Lask gehörten. 
Zu Webers Zeiten fanden sich die neukantianischen Denker in einer Kon­
troverse mit späten Ausläufern der Junghegelianer wieder, den Vertretern 
des Neoidealismus unter der Führung Wilhelm Diltheys und Edmund 
Husserls. „Diese Diskussion ging im Kern um die Bestimmung des Wis­
senschaftscharakters der Geschichtsschreibung und auch um den Konflikt 
zwischen den immer wichtiger werdenden Naturwissenschaften und den 
[…] sich bedroht fühlenden Geisteswissenschaften.“26 Dementsprechend 
fanden vor allem in geisteswissenschaftlichen Disziplinen Kontroversen um 
verschiedene Historismen statt. In der Nationalökonomie stritten sich etwa 
historische und theoretische Nationalökonomen im älteren nationalökono­
mischen Methodenstreit.27 In der Rechtswissenschaft bahnten sich nach 
der Etablierung der historischen Rechtsschule durch Friedrich Carl von 
Savigny Spannungen zwischen dem romanistischen Zweig und der germa­
nistischen Richtung an. Zur zweiten gehörten im Nachgang an dessen Be­
gründer Karl Friedrich Eichhorn auch Webers Lehrer Otto von Gierke und 
Rudolf von Gneist.28 Weber zeigte sich von beiden Richtungen beeinflusst29 

Wladimir Iljitsch, Materialismus und Empiriokritizismus. Kritische Bemerkungen 
über eine reaktionäre Philosophie (1909), hg. vom Institut für Marxismus-Leninis­
mus beim ZK der KPdSU, 7. Aufl., Berlin 1975 (= Lenin Werke, Bd. 14), 76).

25 Vgl. Noras, Andrzej J., Geschichte des Neukantianismus, übers. v. Tomasz Kubalica, 
Berlin / Bern / Brüssel / New York / Oxford / Warschau / Wien 2020 (= Polish Con­
temporary Philosophy and Philosophical Humanities Vol. 19), 169–202.

26 Kaesler, Max Weber: Preuße, Denker, Muttersohn, 551.
27 Im sog. älteren Methodenstreit der Nationalökonomie diskutierten vor allem Gustav 

Schmoller und Carl Menger, während der jüngere Methodenstreit vor allem zwischen 
Gustav Schmoller und Max Weber ausgetragen wurde. Vgl. dazu Backhaus, Jürgen / 
Hansen, Reginald, Methodenstreit in der Nationalökonomie, in: Journal for General 
Philosophy of Science / Zeitschrift für allgemeine Wissenschaftstheorie, Vol. 31/2 
(2000), 307–336.

28 Diese Kontroverse ist mittlerweile mit dem Bedeutungsverlust der Germanistischen 
Schule innerhalb der Rechtsgeschichte am Abklingen. In anderen Disziplinen, wie 
etwa der Soziologie, wird hingegen die Germanistische Richtung noch immer stark 
beachtet und rezipiert.

29 Vgl. etwa am Beispiel von Webers Dissertation Dilcher, Gerhard, Von der Rechts­
geschichte zur Soziologie: Max Webers Auseinandersetzung mit der Historischen 
Rechtsschule, in: Juristenzeitung, Vol. 62/3 (2007), 105–112.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

164

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– so rezipierte er in seiner Arbeit sowohl Romanisten bzw. Pandektisten 
wie den Vorkämpfer der Interessen- und Begriffsjurisprudenz Rudolf von 
Ihering als auch Germanisten wie Gierke. In der Rechtsphilosophie und 
Rechtstheorie fanden ausserdem Kontroversen zwischen einem immer stär­
ker werdenden Rechtspositivismus, sowohl einem normativen (etwa: Hans 
Kelsen) als auch einem soziologischen (etwa: Eugen Ehrlich), und natur­
rechtlichen Ideen statt. Auch in dieser Kontroverse kann Max Weber als 
von beiden Seiten beeinflusst betrachtet werden. Während Weber den wohl 
bekanntesten normativen Rechtspositivisten Kelsen nur marginal rezipier­
te, widmete er seine Aufmerksamkeit bis zu seinem Tod dem Neukantianer 
Rudolf Stammler.30 Weber kritisierte sowohl Stammlers Verständnis der 
geschichtsphilosophischen Theorie und Methode als auch dessen rechts­
theoretische Auffassung, dass es zwar richtiges und unrichtiges Recht geben 
könne, nicht aber gesetzliches Unrecht.31

10.3 Biographische Notizen

Maximilian Carl Emil Weber32 kam am 21. April 1864 als ältestes von 
acht Kindern des nationalliberalen Politikers Dr. iur. Max Weber sen. und 

30 Vgl. Gephart, Werner / Hermes, Siegfried, Einleitung, in: MWG I/22.3, 1–133, 17–23.
31 Vgl. v. a. MWG I/7, 487–571, 577–617; MWG II/5, 690–691. Webers Kritik gilt vor 

allem dem Inhalt der beiden Werke: Stammler, Rudolf, Wirtschaft und Recht nach 
der materialistischen Geschichtsauffassung. Eine sozialphilosophische Untersuchung, 
2., verbesserte Aufl., Leipzig 1906 (1. Aufl. 1896); Ders., Die Lehre von dem richtigen 
Rechte, Berlin 1902.

32 Seit Webers Tod sind eine Vielzahl von biographischen Monographien erschienen, 
beginnend mit jener seiner Ehefrau Marianne Weber (1926). An dieser Stelle sei 
nur auf einige wenige verwiesen (nach Ersterscheinungsjahr geordnet): Weber, 
Marianne, Max Weber [719 S.]; Jaspers, Karl, Max Weber. Deutsches Wesen im 
politischen Denken, im Forschen und Philosophieren, Oldenburg 1932 (spätere Aufl.: 
Max Weber. Politiker, Forscher, Philosoph, München 1958) [89 S.]; Kaesler, Dirk 
(Hg.), Max Weber. Sein Werk und seine Wirkung, München 1972 [366 S.]; Fügen, 
Hans Norbert, Max Weber mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Hamburg 
1985 [156 S.]; Sukale, Michael, Max Weber – Leidenschaft und Disziplin. Leben, 
Werk, Zeitgenossen, Tübingen 2002 [642 S.]; Radkau, Joachim, Max Weber. Die 
Leidenschaft des Denkens, München 2005 [1008 S.]; Kaesler, Max Weber: Preuße, 
Denker, Muttersohn [1007 S.]; Lepsius, M. Rainer, Max Weber und seine Kreise. 
Essays, Tübingen 2016 [324 S.]; Kaube, Jürgen, Max Weber. Ein Leben zwischen den 
Epochen, Berlin 2014 [496 S.]; Hübinger, Gangolf, Max Weber. Stationen und Im­
pulse einer intellektuellen Biographie, Tübingen 2019 [419 S.]; Müller, Hans-Peter, 
Max Weber. Eine Spurensuche, Berlin 2020 (= stw 2317) [484 S.]. Der Umfang dieser 

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

165

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Helene Weber geb. Fallenstein33 auf die Welt. Beide Eltern entstammten 
einer Linie von Kaufmannsfamilien,34 wobei die Familie väterlicherseits 
eher dem deutschen Besitzbürgertum, jene mütterlicherseits eher dem kul­
turprotestantischen Bildungsbürgertum zuzuordnen ist.35 Als Kind und 
Jugendlicher wird Max Weber als bücherversessen und wissensdurstig 
beschrieben.36 Schon mit zwölf Jahren berichtet er beispielsweise seiner 
Mutter von der Lektüre Machiavellis und Voltaires „Anti-Machiavelli“.37 

Insbesondere Geschichte, antike Klassiker und Philosophie, hierbei vor 
allem Kant, Schopenhauer und Spinoza, interessierten ihn.38 Das enorme 
Lesepensum tritt beispielhaft in Briefen nach Weihnachten 1878 an seinen 
Cousin Fritz Baumgarten und kurz darauf an seine Grossmutter zutage: 
Alleine das vom 14-Jährigen als Hauptgeschenk gewünschte Werk von Ernst 
Curtius über die Geschichte der Griechen umfasst 2362 Seiten.39 Nach 
dem Abitur am Königlichen Kaiserin-Augusta-Gymnasium Berlin-Charlot­
tenburg 1882 begann Weber ein Studium der Jurisprudenz, daneben hörte 
er Vorlesungen in Nationalökonomie, Geschichte, Philosophie und evange­
lischer Theologie an der Universität Heidelberg. Das Studium fand seine 
Fortsetzung in Strasbourg, Göttingen und Berlin. Zu Webers Professoren 
gehörten unter anderen namhafte Wissenschaftler wie der neukantianische 
Philosoph Kuno Fischer, der Nationalökonom Carl Knies, der Kirchen­
rechtler Rudolph Sohm, der Rechtswissenschaftler Rudolf von Gneist, 
der antisemitische Historiker Heinrich von Treitschke, der germanistische 

Biographien zeigt bereits auf, wie viel zur Person Max Webers zu sagen wäre, die 
folgenden „Biographischen Notizen“ sollen daher lediglich eine erste Annäherung an 
die Person ermöglichen. Einen ersten Überblick über das Leben vermag daneben 
in aller Kürze auch das Heidelberger Gelehrtenlexikon zu geben (vgl. Drüll, Heidel­
berger Gelehrtenlexikon 1803–1932, 870–873).

33 Die Nennung des Mädchennamens ist empfehlenswert, um etwaigen Verwechslungs­
gefahren mit der bekannten Frauenrechtlerin Helene Weber (Zentrum, später CDU; 
eine der vier Mütter des Grundgesetzes) vorzubeugen.

34 Vgl. zur Familiengeschichte Webers ausführlich und detailliert Roth, Günther, Max 
Webers deutsch-englische Familiengeschichte 1800–1950. Mit Briefen und Dokumen­
ten, Tübingen 2001.

35 Vgl. Kaesler, Dirk, Max Weber. Eine Einführung in Leben, Werk und Wirkung, 4., 
aktual. Aufl., Frankfurt 2014, 16–44.

36 Vgl. Hübinger, Gangolf / Gerhards, Thomas / Hinz, Uta, Einleitung, in: MWG 
II/1, 1–26, hier 10–13.

37 Vgl. MWG II/1, 43–44.
38 Vgl. Weber, Marianne, Max Weber, 48.
39 Vgl. MWG II/1, 139–142, 143–146. Gemeint: Curtius, Ernst, Griechische Geschichte, 

3 Bde., Berlin 1857–1867.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

166

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Rechtshistoriker Otto von Gierke und der Altertumswissenschaftler Theo­
dor Mommsen.40

Nach dem juristischen Referendarexamen 1886 nahm Weber die Promo­
tion beim deutschjüdischen Handelsrechtler Levin Goldschmidt in Berlin 
in Angriff. Im Zweijahrestakt verfolgt er die zentralen Wegstücke einer 
akademischen Karriere: 1889 konnte er seine historisch angelegte Magna-
cum-laude-Promotion über die „Entwicklung des Solidarhaftprinzips und 
des Sondervermögens der offenen Handelsgesellschaft aus den Haushalts- 
und Gewerbegemeinschaften in den italienischen Städten“ verteidigen und 
erhielt, wie sein Vater, den Doktorgrad in beiden Rechten (Dr. iur. utr.). 
Nach erneut zwei Jahren folgte 1891 die Habilitation unter dem Titel 
„Die römische Agrargeschichte in ihrer Bedeutung für das Staats- und 
Privatrecht“. 1893 tritt Weber als Vertreter seines erkrankten Doktorvaters 
seine erste Professur an – eine ausserordentliche Professur für deutsches 
Recht und Handelsrecht in Berlin. Aufgrund der Berufung als ordentlicher 
Professor für Nationalökonomie und Finanzwissenschaft siedelt er 1894 
nach Freiburg um. Ab dem Sommersemester 1897 wirkte er als Nachfolger 
von Carl Knies in Heidelberg als Ordinarius für Nationalökonomie und 
Direktor des neuen Volkswirtschaftlichen Seminars.

Neben seiner akademischen Tätigkeit war Weber auch politisch und pri­
vat stark eingespannt. Politisch beschäftigten ihn in den 1890er-Jahren vor 
allem die Landarbeiter im Osten des Reiches, wo eine Polonisierung und 
Vertreibung der deutschstämmigen Personen befürchtet wurde.41 Weber 
schloss sich der Meinung der Nationalökonomen Max Sering und Gus­
tav Schmoller an,42 wonach zwischen Deutschen, preussischen Polen und 
ausländischen Polen ein Leistungsgefälle bestand.43 Als Lösung für die 
Verdrängung der deutschen durch polnische Landarbeiter schlug Weber 
eine deutsche Ansiedlungspolitik und eine straffe Begrenzung polnischer 

40 Vgl. Weber, Marianne, Max Weber, 69–111; Hübinger, Gangolf / Gerhards, 
Thomas / Hinz, Uta, Anhang II: Von Max Weber besuchte Lehrveranstaltungen 
1882–1886, in: MWG II/1, 637–638.

41 Vgl. die Auswertung der Landarbeiter-Enquete im Auftrag des Vereins für Socialpol­
tik (1892), in: MWG I/3.1 + 3.2. Zu Webers Position zur sog. „Polenfrage“ vgl. 
ausführlicher Konno, Hajime, Max Weber und die polnische Frage (1892–1920). 
Eine Betrachtung zum liberalen Nationalismus im wilhelminischen Deutschland, Ba­
den-Baden 2004; Riesebrodt, Martin, Einleitung, in: MWG I/3.1, 1–17; Mommsen, 
Wolfgang J./ Aldenhoff, Rita, Einleitung, in: MWG I/4.1, 1–68, hier 53–63.

42 Vgl. Konno, Max Weber, 54.
43 Vgl. dazu neben MWG I/3.1 + 3.2 ebenfalls die Antrittsrede zur Professur Webers in 

Freiburg (D) in MWG I/4.2, 542–574.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

167

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zuzüger vor.44 Die Polen-Frage ermutigte ihn wohl auch zum Eintritt 
in den Alldeutschen Verband, einer Ansammlung patriotisch orientierter 
Persönlichkeiten aus Wirtschaft, Politik und Wissenschaft, die sich unter 
anderem für ein völkisches Grossdeutschland einsetzten. Auf alle Fälle trat 
Weber wegen der „Haltung des Verbandes in der Frage der polnischen 
Landarbeiter“45 im Frühjahr 1899 aus dem Alldeutschen Verband aus, lange 
bevor der Verband sich immer stärker zu radikalisieren begann und zu 
einem Anheizer des Antisemitismus und einem der Kriegstreiber des Ersten 
Weltkrieges wurde.46

Ausserdem engagierte sich Weber im Ausschuss des Vereins für Social­
politik und ab 1896 zudem im Nationalsozialen Verein.47 Im Auftrag des 
Vereins für Socialpolitik erstellte er 1892 eine empirische Studie zur Land­
arbeiterfrage im ostelbischen Deutschland.48 In den 1890er-Jahren nahm 
er zudem mehrfach als Redner an Tagungen des Evangelisch-sozialen Kon­
gresses teil.

Auch im privaten Leben spielte sich in den 1890er-Jahren einiges Be­
deutsames ab, vor allem familienintern. 1893 heiratete Max Weber seine 
Cousine Marianne Schnitger. Neben diesem freudigen Ereignis war das 
Jahrzehnt aber vor allem geprägt von einem schwieriger werdenden Ver­
hältnis zu seinem Vater: Max Weber sen., beschrieben als patriarchal-auto­
ritärer Mann, bestimmte in den Augen seines ältesten Sohnes übermässig 
stark über das Leben seiner Ehefrau (Mutter von Max Weber jun.). Die 
divergierenden Ansichten über die Behandlung der Ehefrau bzw. Mutter 
führten zum Eklat. Marianne Weber schreibt dazu: „Der Sohn kann den 
aufgespeicherten Grimm nicht mehr an sich halten. […] Es geht um die 
Freiheit der Mutter, sie ist die Schwächere, niemand hat das Recht, sie see­
lisch zu vergewaltigen.“49 All dies forderte vom frisch gebackenen Professor 
seinen Tribut. Weber erkrankt an einem Nervenleiden, das heute wohl als 
Burnout bezeichnet würde. Nach mehrfachem Zusammenbruch trotz Leh­
rentlastungen und Aufenthalten in Heilanstalten und Kliniken beantragt 

44 Vgl. MWG I/4.2, 555–556.
45 MWG II/3, 658–660, hier 658. Dies ist Webers Austrittsschreiben aus dem Verband.
46 Vgl. dazu ausführlich Peters, Michael, Der Alldeutsche Verband am Vorabend des 

Ersten Weltkrieges (1908–1914). Ein Beitrag zur Geschichte des völkischen Nationalis­
mus im spätwilhelminischen Deutschland, 2., korr. Aufl., Frankfurt 1996.

47 Vgl. zum Verhältnis Webers zum Nationalsozialen Verein Mommsen, Max Weber, 
132–146.

48 Abgedruckt in zwei Halbbänden in: MWG I/3.1 + 3.2.
49 Weber, Marianne, Max Weber, 243.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

168

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weber am 7. Januar 1900 zum ersten Mal die komplette Entlassung aus 
dem Universitätsdienst. Die Universität Heidelberg lehnt das allerdings ab 
und bewilligt stattdessen einen längeren Urlaub. Erst dem zweiten Entlas­
sungsgesuch 1903 wird stattgegeben, und Weber tritt in den universitären 
Ruhestand, wobei er aber zeitgleich zum Honorarprofessor ernannt wird.50 

Die krankheitsbedingte Abwesenheit vom universitären Alltagsbetrieb dau­
erte 15 Jahre an.

Als Therapie gegen die Nervenkrankheit setzte Weber, neben medizini­
scher Behandlung, auf Reisen. Diese hatten nicht nur einen positiven Effekt 
auf die Genesung, sondern lieferten ihm zeitgleich Erkenntnisse und Im­
pulse für weitergehende wissenschaftliche Beschäftigungen. So lernte er in 
seinen Aufenthalten in Rom und Italien51 den Katholizismus kennen und 
bemerkte die andersartige Organisation gesellschaftlichen Lebens Italiens 
im Vergleich zur deutschen Lebenswelt.52 Nach der dauerhaften Freistel­
lung reiste Weber mit seiner Ehefrau und einem Freund, dem Theologen 
Ernst Troeltsch, im Herbst 1904 drei Monate durch die USA, wo er die 
demokratische Gesellschaft und das kapitalistische Wirtschaftssystem Ame­
rikas und ihre Entwicklungsmuster kennenlernte.53 Die Amerikareise, wäh­
rend der er unter anderen den afroamerikanischen Wissenschaftler W. E. B. 
Du Bois traf, führte wohl auch zur definitiven Ablehnung rassischer Theo­
rien.54

Auf den Reisen kehrte Webers akademischer Arbeitseifer zurück. 1904 
übernahm er als Co-Redaktor das „Archiv für Sozialwissenschaft und Sozi­
alpolitik“, in dem er schon bald seine bekannten Artikel über „Die ‚Objekti­
vität‘ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis“ und „Die 
protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus“ veröffentlichte. Wäh­
rend der erstgenannte Artikel Webers künftige Forschung wissenschafts­
theoretisch fundierte, war der zweite im Wesentlichen eine Übertragung 

50 Zum Krankheitsverlauf vgl. ebd., 246–272.
51 Weber hielt sich von 1899 bis 1913 in 13 Besuchen gesamthaft eineinhalb Jahre in 

Italien auf. Zu Webers Italienreisen vgl. als Überblick Lepsius, M. Rainer, Max Weber 
in Italien, in: Ders., Max Weber und seine Kreise, 117–126.

52 Vgl. Hersche, Peter, Max Weber, die Ökologie und der Katholizismus, Basel 2021, 
hier v. a. 17–28, 81–102.

53 Vgl. zur Amerikareise Lepsius, M. Rainer, Max Weber in Amerika, in: Ders., Max 
Weber und seine Kreise, 127–140; Kaube, Max Weber, 190–224; Scaff, Lawrence A., 
Max Weber in America, Princeton 2011. Lepsius vergass zu erwähnen, dass auf der 
Reise neben Max und Marianne Weber auch „Ernst Troeltschs köstlicher Humor“ 
(Weber, Marianne, Max Weber, 292) dabei war.

54 Vgl. etwa Kaube, Max Weber, 210–224.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

169

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Jellinek-These über den Ursprung der modernen Menschen- und Bür­
gerrechte in den puritanischen Sekten in den ökonomischen Bereich.55 

Nicht nur die Entwicklungen im rechtlichen Bereich, so das Ansinnen 
von Weber und Troeltsch, sondern auch die ökonomische Entwicklung sei 
aufs engste mit religiösen und konfessionellen Bedingungen verschränkt. 
Dass neben Jellineks Werk die Amerikareise zur sog. Weber-Troeltsch-The­
se56 geführt hat, kann wohl nicht negiert werden, während der Beitrag 
der Eindrücke Webers im katholischen Rom zu dieser erst seit kurzem 
diskutiert wird.57 Wie Jellineks These über den puritanischen Ursprung 
der Menschenrechte gilt allerdings auch Webers und Troeltschs These des 
(alleinigen) Ursprungs des modernen Kapitalismus in der Wirtschaftsethik 
des Protestantismus mittlerweile als empirisch überholt.58

55 Erstmalig formuliert in Jellinek, Georg, Die Erklärung der Menschen- und Bür­
gerrechte. Ein Beitrag zur modernen Verfassungsgeschichte, Leipzig 1895. Zur Jelli­
nek-These vgl. neben dem Primärtext Meier, Annabelle, Die „Jellinek-These“ vom 
religiösen Ursprung der Grundrechte, Tübingen 2023 (= Grundlagen der Rechtswis­
senschaft, Bd. 47). Die These, dass die modernen Menschen- und Bürgerrechte in 
Amerika historisch allein auf die amerikanischen Puritaner zurückzuführen seien, 
gilt inzwischen als überholt. Siehe dazu nur das Beispiel der historischen Entwick­
lung der Religionsfreiheit im katholischen Maryland in Stüssi, Marcel, Models of 
Religious Freedom. Switzerland, the United States, and Syria by Analytical, Methodo­
logical, and Eclectic Representation, Münster 2012, 86.

56 Auch genannt: Protestantismus-These, Protestantismus-Kapitalismus-These, Weber-
These. Am korrektesten wäre wohl die Bezeichnung Jellinek-Weber-Troeltsch-These, 
da Webers Untersuchung „Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus“ 
im Wesentlichen von Jellineks These angeregt wurde. So sprach Weber über Jellineks 
Einfluss an der Hochzeit von dessen Tochter: „Nur darf gerade ich vielleicht erwäh­
nen, wie sehr zu dem, was mir das Schicksal überhaupt vergönnte zu leisten, wesent­
lichste Anregungen mir gerade aus seinen großen Arbeiten kamen“, zum Beispiel „der 
Nachweis religiöser Einschläge in der Genesis der ‚Menschenrechte‘ für die Untersu­
chung der Tragweite des Religiösen überhaupt auf Gebieten, wo man sie zunächst 
nicht sucht“ (MWG I/13, 249–255, hier 252; vgl. ferner auch MWG I/9, 311–314 
Anm. 78). Zum Verhältnis Weber und Troeltsch sowie der Entwicklung der These vgl. 
v. a. Schluchter, Wolfgang / Graf, Friedrich Wilhelm (Hg.), Asketischer Protestan­
tismus und der „Geist“ des modernen Kapitalismus. Max Weber und Ernst Troeltsch, 
Tübingen 2005; Graf, Friedrich Wilhelm, Fachmenschenfreundschaft. Studien zu 
Troeltsch und Weber, Berlin 2019 (= Troeltsch-Studien, Neue Folge, Bd. 3).

57 Vgl. zu dieser These v. a. Kaube, Max Weber, 134–144; Hersche, Max Weber, 131–166.
58 Vgl. beispielsweise die empirischen Studien von Delacroix, Jacques / Nielsen, 

François, The Beloved Myth: Protestantism and the Rise of Industrial Capitalism in 
Nineteenth-Century Europe, in: Social Forces, Vol. 80/2 (2001), 509–553; Cantoni, 
Davide, The Economic Effects of the Protestant Reformation: Testing the Weber 
Hypothesis in the German Lands, in: Journal of the European Economic Association, 
Vol. 13/4 (2015), 561–598. Andere stimmen Weber zwar im Ergebnis, dass protestan­

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

170

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein zentrales Jahr für Webers weiteres wissenschaftliches Wirken war 
1909: Zum einen wurde er vom Verleger Paul Siebeck mit der Neukonzep­
tion des „Handbuchs der politischen Ökonomie“ (später: „Grundriss der 
Sozialökonomik“) betraut, zum anderen gehörte er zum Gründungskomi­
tee der „Deutschen Gesellschaft für Soziologie“. Während ihn das erstge­
nannte Projekt noch über den Tod hinausbegleitete – Webers unvollständig 
bleibender Beitrag zum Handbuch mündete in das postum veröffentlichte 
Werk „Wirtschaft und Gesellschaft“ –, zog er sich aus der Deutschen Gesell­
schaft für Soziologie bald wieder zurück.59

Ab spätestens 1910 herrschte im Weber’schen Hause in Heidelberg reger 
Betrieb. Vor allem am Sonntag, den das Ehepaar Weber als Jour fixe defi­
nierte, trafen sich „Menschen, die das intellektuelle, wissenschaftliche und 
künstlerische Heidelberg formten“60. Zum Weber-Kreis, wie die Heidelber­
ger Gruppe um Max Weber seit einem Essay von Paul Honigsheim61 ge­
nannt wird, gehörten nicht nur etablierte Intellektuelle wie Georg Jellinek, 
Ernst Troeltsch, Edgar und Else Jaffé, Georg und Gertrud Simmel oder 
das Ehepaar Gothein, sondern auch in der Ansicht Webers vielversprechen­
de Nachwuchswissenschaftler wie Ernst Bloch, Karl Jaspers, Emil Lask, 
Georg Lukács, Theodor Heuss, Paul Honigsheim und Gustav Radbruch. 
Für die Karrieren dieser Nachwuchswissenschaftler setzte sich Weber denn 
auch persönlich stark ein; sie wurden im Allgemeinen früher oder später 
zu Professoren. Im Umfeld so vieler Gelehrten arbeitete Weber bis zum 
Ausbruch des Ersten Weltkrieges an seinem Beitrag zum „Grundriss für 
Sozialökonomik“, wozu auch die für die hier vorliegende Schrift zentralsten 
Teile seines Œuvres über Recht und Herrschaft gehören.

Wie für so viele deutsche Gelehrte war der Krieg auch für Weber 1914 
noch „groß und wunderbar“62. Er meldete sich sofort bei Kriegsausbruch 
als Freiwilliger zum Armeedienst, wurde zu seinem grossen Bedauern auf­
grund seines hohen Alters aber nicht an die Front geschickt, sondern mit 
dem Aufbau von Lazaretten in Heidelberg betraut. Im Oktober 1915 erfolgte 

tische Gebiete wirtschaftlich fortschrittlicher als katholische seien, zu, führen dies 
aber nicht primär auf die Arbeitsethik, sondern auf andere Faktoren, wie etwa höhere 
Bildung und Alphabetisierung, zurück; so z. B. Becker, Sascha O. / Woessmann, 
Ludger, Was Weber wrong? A Human Capital Theory of Protestant Economic Histo­
ry, in: The Quarterly Journal of Economics, Vol. 124/2 (2009), 531–596.

59 Vgl. vertieft: Kaesler, Max Weber: Preuße, Denker, Muttersohn, 647–666.
60 Ebd., 676.
61 Vgl. Honigsheim, Paul, Der Max-Weber-Kreis in Heidelberg, in: Kölner Viertelsjahr­

hefte für Soziologie, Bd. 5 (1926), 270–287.
62 MWG II/8, 782.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

171

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


seine Entlassung aus der Armee. Von nun an setzte er sich auch öffentlich 
für ein Kriegsende durch Verhandlungen (Verständigungsfrieden) sowie 
für eine Demokratisierung und Parlamentarisierung des Deutschen Reichs 
ein.63 Nach dem Weltkrieg gehörte Weber zu den Gründungsmitgliedern 
und Aushängeschildern der Deutschen Demokratischen Partei, die in der 
Ausarbeitung der Weimarer Verfassung eine entscheidende Rolle spielte 
und sich besonders stark mit der Weimarer Republik identifizierte.64

Erst 1918 fühlt sich Weber den Herausforderungen einer Professur wieder 
gewachsen und übernimmt testweise für das Sommersemester eine Profes­
sur für politische Ökonomie an der Universität Wien.65 Diese wollte „alles 
nach seinen Wünschen einrichten, Umfang und Art der Lehrtätigkeit soll 
er selbst bestimmen – wenn er nur kommt.“66 Es war in dieser Zeit, in der 
sich Weber erneut und vertieft seinen religionssoziologischen Studien zu 
den Wirtschaftsethiken der Weltreligionen zuwandte. Der in Wien als „Sen­
sation“67 geltende Professor Weber zog es allerdings bald wieder zurück 
nach Deutschland.68 Universitäten in Heidelberg, Göttingen, Berlin, Frank­
furt, München und Bonn wollten den bekannten Wissenschaftler teilweise 
schon seit längerer Zeit für sich gewinnen. Zum Sommersemester 1919 
hin nahm er schliesslich den Ruf als Ordinarius für „Gesellschaftswissen­
schaft, Wirtschaftsgeschichte und Nationalökonomie“ der Ludwig-Maximi­
lians-Universität München an. Das Feld und die Bezeichnung der Professur 
hatte Weber selbst der Universität vorgegeben.69 Mittlerweile war er in 
Akademikerkreisen so bekannt, dass sogar die Professorenkollegen seinen 
Vorlesungen folgten. In München hielt er unter anderem seine bekannten 
Reden „Wissenschaft als Beruf “ und „Politik als Beruf “. Schliesslich erliegt 

63 Zu Webers politischem Einsatz in und nach dem Weltkrieg vgl. vertieft Bruhns, 
Hinnerk, Max Weber und der Erste Weltkrieg, Tübingen 2017, hier v. a. 1–28.

64 Zu Max Weber als Berater der Versailler Verhandlungen und seine Beteiligung an der 
Weimarer Verfassung vgl. Mommsen, Max Weber, 328–407.

65 Vgl. Webers Berichterstattung an die Universität Heidelberg dazu in MWG II/10.1, 
70–71, 72.

66 Weber, Marianne, Max Weber, 616.
67 So die Beobachtung von Theodor Heuss während seines zweiwöchigen Aufenthalts in 

Wien (Heuss, Theodor, Deutsche Gestalten. Studien zum 19. Jahrhundert, Tübingen 
1951, 471–478, insb. 477–478).

68 Vgl. die Begründung für den Rücktritt vom Ruf im Brief an das Ministerium für 
Kultus und Unterricht in Wien vom 5. Juni 1918 (MWG II/10.1, 179–182), und die 
Kurzzusammenfassung davon gegenüber dem Grossherzoglichen Ministerium des 
Kultus und Unterricht in Heidelberg vom 16. Oktober 1918 (MWG II/10.1, 266–268).

69 Vgl. MWG II/10.1, 423–426.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

172

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Max Weber am 14. Juni 1920 mit 56 Jahren in München der Spanischen 
Grippe.

10.4 Bemerkungen zur Weberrezeption

Max Weber gehört heute zu den meistrezipierten Geistes- und Sozialwis­
senschaftlern. In sämtlichen geisteswissenschaftlichen Disziplinen gilt er als 
anschlussfähig und wird entsprechend breit rezipiert. Neben seinem Werk 
spricht auch dies dafür, Weber als Universalgelehrten zu sehen. Für den 
Weberforscher Hans-Peter Müller gilt Weber aufgrund seiner bleibenden 
Bedeutung gar als „Klassiker der Klassiker“70. Dabei war zum Zeitpunkt 
von Webers Tod gar nicht voraussehbar, dass er einigen einmal als „Gali­
lei der Geisteswissenschaften“71 und „größte menschliche und wissenschaft­
liche Erscheinung der Deutschen nach der Jahrhundertwende“72 gelten 
würde. Schliesslich hatte Weber zum Zeitpunkt seines Todes nur seine wis­
senschaftlichen Qualifikationsarbeiten als Bücher publiziert und daneben 
lediglich Artikel in Zeitschriften und Zeitungen veröffentlicht.

Inhaltlich divergieren die dominierenden Rezeptionslinien je nach Dis­
ziplin.73 So wird Weber in der Philosophie vor allem als Neukantianer74 

70 Müller, Hans-Peter, Klassiker der Klassiker? Max Weber im 21. Jahrhundert, in: 
Soziologie. Forum der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, Vol. 49/4 (2020), 395–
409.

71 Jaspers, Karl, Ein Selbstporträt (1966/67), in: Ders., Schicksal und Wille. Autobio­
graphische Schriften, hg. v. Hans Saner, München 1967, 15–38, hier 33.

72 Heuss, Theodor, Brief an Konrad Adenauer vom 3. April 1958, in: Heuss – Adenauer: 
Unserem Vaterland zugute. Der Briefwechsel 1948–1963, bearb. v. Hans Peter Men­
sing, Berlin 1989 (= Adenauer Rhöndorfer Ausgabe, Erg.-Bd. 1), 253–254, hier 253. 
Adenauer antwortete darauf am 11. April 1958: „Max Weber sagt mir viel. Er ist – 
ich weiß nicht, ob ich sagen würde – die größte menschliche und wissenschaftliche 
Erscheinung […], aber er ist sicher – auch nach meiner Meinung – einer der größten. 
Er wird es auch bleiben, obgleich man neuerdings von seinen Anschauungen doch 
abrückt“ (Adenauer, Konrad, Brief an Theodor Heuss vom 11. April 1958, in: Heuss 
– Adenauer: Unserem Vaterland zugute, 255.)

73 Vgl. zum Folgenden in Kürze Ottmann, Henning, Geschichte des politischen Den­
kens. Bd. 4.1: Das 20. Jahrhundert. Der Totalitarismus und seine Überwindung, 
Stuttgart 2010, 49–53.

74 So z. B. Merz, Peter-Ulrich, Max Weber und Heinrich Rickert. Die erkenntniskriti­
schen Grundlagen der verstehenden Soziologie, Würzburg 1990 (= Epistemata Würz­
burger wissenschaftliche Schriften, Reihe Philosophie, Bd. 43); Weiss, Johannes, Max 
Webers Grundlegung der Soziologie, 2., überarb. und erw. Aufl., München 1992, 

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

173

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder praktischer Philosoph75 gelesen, in der Politikwissenschaft wird er als 
Denker der empirisch-analytischen Linie gewürdigt76 und von der normati­
ven Linie abgelehnt und kritisiert77, in der Geschichtswissenschaft wird er 
sowohl als historische Persönlichkeit untersucht78 als auch mit seinen Be­
griffen für eigene Analysen genutzt79. In der weltlichen Rechtswissenschaft 
wird Weber vorwiegend in rechtssoziologischen und rechtshistorischen 
Kontexten rezipiert. In der kirchenrechtswissenschaftlichen Auseinander­
setzung ist sein Einfluss sehr gering.80

Eine besondere Wirkung entfaltete Weber in der Soziologie, deren Ge­
schichte in der Rezeption ihres Klassikers und Gründervaters Max Weber 

20–32; Jacobsen, Bjarne, Max Weber und Friedrich Albert Lange. Rezeption und 
Innovation, Wiesbaden 1999.

75 So z. B. Hennis, Wilhelm, Max Webers Fragestellung, Tübingen 1987; Ders., Max 
Webers Wissenschaft vom Menschen, Tübingen 1996; Ders., Max Weber und Thuky­
dides. Nachträge zur Biographie des Werks, Tübingen 2003.

76 So z. B. Dahl, Robert, Die politische Analyse, München 1973 (= List-Taschenbücher 
der Wissenschaft, Bd. 1561).

77 So z. B. Bergstraesser, Arnold, Max Webers Antrittsvorlesung in zeitgeschichtlicher 
Perspektive, in: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte, Vol. 5/3 (1957), 209–219; Hennis, 
Wilhelm, Zum Problem der deutschen Staatsanschauung, in: Vierteljahrshefte für 
Zeitgeschichte, Vol. 7/1 (1959), 1–23; Sternberger, Dolf, Max Weber und die Demo­
kratie, in: Ders., Schriften. Bd. 3: Herrschaft und Vereinbarung, Frankfurt 1980, 135–
159; Voegelin, Eric, Die neue Wissenschaft der Politik. Eine Einführung, hg. v. Peter 
J. Opitz, München 2004, 30–42.

78 So z. B. Meinecke, Friedrich, Drei Generationen deutscher Gelehrtenpolitik, in: 
Historische Zeitschrift, Vol. 125 (1922), 248–283; Mommsen, Max Weber.

79 So z. B. Lepsius, M. Rainer, Das Modell der charismatischen Herrschaft und die An­
wendbarkeit auf den „Führerstaat“ Adolf Hitlers, in: Ders., Demokratie in Deutsch­
land, 95–118.

80 Während erst seit kurzem Versuche unternommen werden, Rechtssoziologie als 
Subdisziplin auch in der Kanonistik zu etablieren, in dessen Rahmen auch Weber 
seinen Platz findet (vgl. etwa Hahn, Judith, Grundlegung der Kirchenrechtssoziolo­
gie. Zur Realität des Rechts in der römisch-katholischen Kirche, Wiesbaden 2019), 
ist Kirchenrechtsgeschichte schon länger Teil des Curriculums in den anerkannten 
Kirchenrechtsstudiengängen. So wird Weber hier vor allem als Rechtshistoriker re­
zipiert (etwa: Loretan, Adrian / Tollkühn, Martina, „Führer auf dem Weg zur 
Rationalität“. Philosophische Beiträge der Theologie und der kirchlichen Rechtswis­
senschaft für die Entwicklung der Rechtswissenschaften, in: Pahud de Mortanges, 
René (Hg.), Staat und Religion in der Schweiz des 21. Jahrhunderts. Beiträge zum 
Jubiläum des Instituts für Religionsrecht, Zürich / Basel / Genf 2020 (= Freiburger 
Veröffentlichungen zum Religionsrecht, Bd. 40), 31–55).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

174

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gespiegelt wird.81 Webers Spuren lassen sich in fast allen grossen soziologi­
schen Theorieansätzen des 20. Jahrhunderts wiederfinden.82 Die Bedeutung 
Webers für die internationale Soziologie zeigte sich beispielhaft in einer 
Umfrage im Vorfeld des „World Congress of Sociology 1998“ der „Interna­
tionalen Soziologischen Gesellschaft“. Mitglieder der Gesellschaft wurden 
gebeten, die fünf wichtigsten Bücher des 20. Jahrhunderts für die gegenwär­
tige Soziologie zu nennen – mit Abstand am häufigsten wurde Webers 
„Wirtschaft und Gesellschaft“ genannt.83 Mit Blick auf die Soziologie schlug 
Thomas Schwinn eine Einteilung in drei Rezeptionsphasen vor: Die erste 
Phase von Webers Tod bis Ende der 1960er-Jahre ist geprägt von Schlüssel­
personen und Schlüsselereignissen, es folgt ab den 1970er-Jahren die zweite 
Phase als Zeit der institutionalisierten Rezeption und schliesslich die dritte 
Phase als Klassikerdämmerung.84 Dem Schema dieser drei Rezeptionspha­
sen folgt auch die nachfolgende Kurzdarstellung, die mit der Selbstpositio­
nierung der vorliegenden Untersuchung endet. Die Darstellung mag eine 
Idee der allgemeinen Rezeptionswege geben.

10.4.1 Phase 1 (1920–1970): Schlüsselpersonen und Schlüsselereignisse

Es ist vor allen anderen Webers Ehefrau Marianne Weber zu verdanken, 
dass sein Werk Beachtung fand und sein fragmentarisches Gesamtwerk 
veröffentlicht wurde. So erschien bereits ein Jahr nach Webers Tod die erste 
Auflage von „Wirtschaft und Gesellschaft“, die eine Zusammenstellung Ma­
rianne Webers aus verschiedenen unveröffentlichten Manuskripten ihres 

81 Vgl. etwa Schwinn, Thomas, Klassikerdämmerung. 100 Jahre Max Weber im Kontext 
der Soziologiegeschichte und des aktuellen Zustandes unserer Disziplin, in: Kölner 
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Bd. 72 (2020), 351–381.

82 Eine breitangelegte Untersuchung zu Webers Beitrag zu den soziologischen Paradig­
men und Theorieansätzen der vergangenen 100 Jahre ist, so weit dem Autor bekannt, 
noch ausstehend.

83 Vgl. International Sociological Society (ISA), Books of the XX Century, online: 
https://www.isa-sociology.org/en/about-isa/history-of-isa/books-of-the-xx-century/r
anking-order [18.6.2024].

84 Vgl. Schwinn, Thomas, Max Weber 1920–2020: Rezeptions- und Aufmerksamkeits­
konjunkturen, in: Runde, Ingo / Hawicks, Heike (Hgg.), Max Weber in Heidelberg. 
Beiträge zur digitalen Vortragsreihe an der Universität Heidelberg im Sommersemes­
ter 2020 anlässlich des 100. Todestages am 14. Juni 2020, Heidelberg 2022 (= Heidel­
berger Schriften zur Universitätsgeschichte, Bd. 11), 353–379.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

175

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.isa-sociology.org/en/about-isa/history-of-isa/books-of-the-xx-century/ranking-order
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.isa-sociology.org/en/about-isa/history-of-isa/books-of-the-xx-century/ranking-order


verstorbenen Gatten darstellte.85 Ab 1925 wurde sie vom Juristen Johannes 
Winckelmann, einer weiteren Schlüsselperson, in ihrer Arbeit unterstützt. 
Gleichzeitig setzte bereits in den 1920er-Jahren die Internationalisierung 
des Weber’schen Werks ein: zuerst in Japan, dann durch Talcott Parsons 
und deutsche Migranten im angloamerikanischen Sprachraum, gegen Ende 
des Jahrzehnts durch Raymond Aron auch in der französischsprachigen 
Welt; in den 1930er-Jahren folgten Übersetzungen ins Spanische und Italie­
nische.86 Heute sind Webers Schriften zumindest in Teilen in fast allen 
Schriftsprachen übersetzt.87

In Deutschland lernte man den aus dem Wilhelminischen Zeitalter 
stammenden Wissenschaftler indes vor allem nach dem Zweiten Weltkrieg 
durch die Auseinandersetzung mit neueren Ansätzen aus Amerika wieder 
neu zu schätzen. Zwar gab es auch im nationalsozialistischen Deutschland 
vereinzelt Anknüpfungen an Webers Werk – er galt immerhin als „zitier­
fähiger Name“88, wenngleich es mit Weber als politisch Liberalem doch 
schwierig war, den Nationalsozialismus zu begründen.89 Zudem wäre es 
mehr als nur herausfordernd gewesen, mit dem Denken einer Person, die 
sich immer wieder gegen den seinerzeit populären akademischen Antisemi­
tismus und gegen damalige Rassentheorien aussprach, eine rassische und 
antisemitische Gesellschaftsordnung zu fundieren.90 Ausserhalb des deut­

85 Vgl. dazu Meurer, Bärbel, Marianne Weber. Leben und Werk, Tübingen 2010, 478–
500 („Die Edition der Werke Max Webers und das ‚Lebensbild‘“).

86 Zur Ausbreitung und fremdsprachigen Rezeption vgl. tiefergehend die Sammelbände 
Ay, Karl-Ludwig / Borchardt, Knut (Hgg.), Das Faszinosum Max Weber. Die Ge­
schichte seiner Geltung, Konstanz 2006 (= Theorie und Methode, Bd. 39), 55–218; 
Max Weber Stiftung (Hg.), Max Weber in der Welt. Rezeption und Wirkung, 
bearbeitet v. Kaiser, Michael / Rosenbach, Harald, Tübingen 2014.

87 Vgl. Hanke, Edith, Max Weber in Zeiten des Umbruchs. Zur Aktualität und weltwei­
ten Rezeption eines Klassikers, in: Max Weber Stiftung (Hg.), Max Weber in der Welt, 
1–21 [= Hanke, Edith, Max Weber worldwide: The reception of a classic in times of 
change, in: Max Weber Studies, Vol. 16/1 (2016), 70–88.] Hanke hielt bereits 2014 über 
600 Übersetzungen fest.

88 Schwinn, Max Weber 1920–2020, 355.
89 Karl Jaspers schrieb seine Weber-Biographie 1932 gemäss seinem 1946 auf Betreiben 

der amerikanischen Militärbehörden geschriebenen Lebenslauf „in der Hoffnung, 
dem Unheil unwahrhaftigen und barbarischen politischen Geschehens zu einem 
kleinen Teil entgegenzutreten“, indem er Max Weber als vorbildlichen Deutschen por­
trätierte (Jaspers, Karl, Lebensbeschreibung (1946), in: Ders. / Bauer, Karl Heinrich, 
Briefwechsel 1945–1968, hg. u. erläutert v. Renato de Rosa, Berlin / Heidelberg 1983, 
1–7, Zitat: 4).

90 Zum damaligen Antisemitismus vgl. Hübinger, Max Weber, 143–157. Zu Webers 
Position zur Rassentheorie vgl. v. a. seine Diskussionsbeiträge dazu am Ersten Deut­

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

176

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schen Sprachraums ist Max Weber seit den 1930er-Jahren, unter anderem 
aufgrund der Gelehrtenmigration aus dem nationalsozialistischen Staat, 
zu einem Klassiker in verschiedenen Disziplinen geworden. Nach dem 
Ende des NS-Regimes wiederum setzte sich das geringe Interesse an Weber 
der Weimarer Zeit, wenngleich aus anderen Gründen, fort. Erst auf dem 
Heidelberger Soziologentag 1964 wurde nun auch den deutschsprachigen 
Gelehrten die immense Bedeutung, die Weber international inzwischen 
zukam, vor Augen geführt: Die internationale Prominenz der Sozialwissen­
schaften kam nach Heidelberg und gedachte in Referaten und Diskussio­
nen des 100. Geburtstags Max Webers. In diesen wurde Max Weber in einer 
sonderbaren Mischung gleichzeitig gewürdigt und entwürdigt, indem er 
von den einen wie ein Held verehrt, zeitgleich aber von anderen ein zweites 
Mal begraben wurde.91 So war es etwa an jener Tagung, in der Jürgen 
Habermas und Wolfgang Mommsen in Max Webers Denken eine geistige 
Nähe zum späteren Nationalsozialismus zu entdecken meinten. Habermas 
deklarierte Carl Schmitt, den rechtswissenschaftlichen Legitimierer des 
Nationalsozialismus, als Webers „legitime[n] Schüler“ und „natürliche[n] 
Sohn“.92 „Diesmal waren es insbesondere die Marxisten, die sich an ihm 
[Weber] austobten, ohne auch nur den leisesten Versuch einer sachlichen 
Würdigung zu unternehmen, wie auch als Diskussionsleiter ausnahmslos 
ausgemachte Gegner Max Webers gewählt worden waren“93, schrieb im 
Nachgang zum Kongress eine Gruppe Teilnehmende in der „Kölner Zeit­
schrift für Soziologie und Sozialpsychologie“. Am Kongress selbst hatte be­
reits der amerikanische Professor Benjamin Nelson auf die lange Tradition 
solcher Angriffe hingewiesen:

„Weber has been attacked from every side in the name of every mili­
tant faith of the contemporary era. Stalinist Communism, non-Stalinist 
Marxism, German Nazism, International Neo-Thomism, Parisian Exis­

schen Soziologentag 1910 (MWG I/12, 243–260) und am Zweiten Deutschen Soziolo­
gentag 1912 (MWG I/12, 322–328) sowie Müller, Hans-Peter, „Rasse“ und „Nation“ 
– Max Weber als politischer Denker, in: Leviathan, Vol. 48/4 (2020), 548–571.

91 Vgl. Aich, Prodosh / Cunis, Reinmar / Kaupen, Wolfgang / König, René / Kunz, 
Gerard / Luthe, Heinz Otto / Mayer, Maria / Opp, Karl-Dieter / Sack, Fritz / 
Schmelzer, Horst / Stuhlmann, Horst / Ziegler, Rolf, 15. Deutscher Soziologen­
tag, in: IV. Nachrichten und Mitteilungen, Kölner Zeitschrift für Soziologie und 
Sozialpsychologie, Bd. 16/2 (1964), 404–424, hier 423–424.

92 Vgl. Habermas, Jürgen, Diskussionsbeitrag, in: Stammer, Otto (Hg.), Max Weber und 
die Soziologie heute. Verhandlungen des 15. Deutschen Soziologentages, Tübingen 
1965, 74–81; Mommsen, Wolfgang J., Diskussionsbeitrag, in: ebd., 130–138.

93 Aich et al., 15. Deutscher Soziologentag, 423.

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

177

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tentialism, American Neo-Anarchism, have all been relentlessly critical of 
Weber.“94

Gleichzeitig wurde Webers Ansatz, etwa von Talcott Parsons und Hans 
Albert, als Grundlage moderner Soziologie gewürdigt.95 So entwickelte sich 
der 15. Deutsche Soziologentag in Heidelberg zu einem „Wendepunkt der 
Rezeptionsgeschichte Max Webers“96 im deutschsprachigen Raum.

10.4.2 Phase 2 (ab 1970): Institutionalisierung

Seit den 1970er-Jahren gehört Max Weber nicht nur zu den meistrezipierten 
Soziologen, sondern er gilt als einer der prägendsten Denker in sozialwis­
senschaftlichen Studiengängen.97 Dies lag auch daran, dass das Studium 
der Schriften von Karl Marx zurückgegangen war und so eine Lücke ent­
stand. Weber, schon seit Parsons als bürgerlicher Marx gelesen,98 konnte 
diese Lücke schliessen. Ausserdem war inzwischen die Soziologie als eigene 
wissenschaftliche Disziplin so weit anerkannt und an Universitäten institu­
tionalisiert, dass ein „Bedarf für klassische Texte und ihre Interpretation“99 

entstand. Dominant für die internationale Weberforschung wurden die 
angloamerikanischen und deutschsprachigen Interpretationen, während et­
wa die japanische oder italienische Weberforschung nur wenig Bedeutung 
zugesprochen bekam. Je nach politischen Verhältnissen wurden Webers 
Werke zudem in einigen Weltregionen wechselhaft und anders gelesen 
und interpretiert. So waren seine Schriften etwa während des Kalten 
Krieges in den Ostblockstaaten verboten, und die persische Übersetzung 

94 Nelson, Benjamin, Diskussionsbeitrag, in: Stammer (Hg.), Max Weber und die 
Soziologie, 192–201, 192.

95 Vgl. Albert, Hans, Diskussionsbeitrag, in: ebd., 70–74; Parsons, Talcott, 
Schlußwort, in: ebd., 94–98.

96 Vgl. Gerhardt, Uta, Der Heidelberger Soziologentag 1964 als Wendepunkt der Re­
zeptionsgeschichte Max Webers, in: Dies. (Hg.), Zeitperspektiven. Studien zu Kultur 
und Gesellschaft. Beiträge aus der Geschichte, Soziologie, Philosophie und Literatur­
wissenschaft, Wiesbaden 2003, 232–266.

97 Vgl. Lenger, Alexander / Rieder, Tobias / Schneickert, Christian, Theoriepräfe­
renzen von Soziologiestudierenden. Welche Autor*innen Soziologiestudierende tat­
sächlich lesen, in: Soziologie, Bd. 43/4 (2014), 450–467.

98 Vgl. Lambruschini, Patricia, Introduction to One Hundred Years after Max Weber’s 
Death, in: Max Weber Studies, Vol. 20/2 (2020), 238–239.

99 Schwinn, Max Weber 1920–2020, 364.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

178

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der „Protestantischen Ethik“ ist im Iran derzeit nicht lieferbar.100 Trotz 
solcher kontextbedingten Unterbrüche war „die Institutionalisierung der 
Weber-Forschung […] sehr erfolgreich. Sie hat in Gestalt des Klassikers 
eine akademische Währung mit einem enormen symbolischen Kapital ge­
prägt“101. Allein mit Blick auf die deutschsprachige Rezeptionsgeschichte 
von Webers Macht- und Herrschaftssoziologie konstatierte der Soziologe 
Arnold Zingerle bereits 1972, dass diese Bände fülle.102 Webers Machtdefini­
tion ist heute denn auch „in der Literatur die bei weitem am häufigsten 
anzutreffende“103.

Ab 1973 wurde damit begonnen, systematisch sämtliche Schriften Webers 
historisch-kritisch zu bearbeiten und herauszugeben. Anders als die Mari­
anne-Weber- und Winckelmann-Ausgaben setzte sich die Gesamtausgabe 
nicht das Ziel, die losen Textsammlungen Webers zu einem Gesamtwerk 
zu komponieren, sondern folgte dem „Primat einer dokumentierenden vor 
einer interpretierenden Edition“104. In der Gesamtausgabe wurden in drei 
Reihen nicht nur die bereits bekannten akademischen Schriften und politi­
schen Reden, sondern auch Webers Briefe und Vorlesungsmanuskripte der 
Öffentlichkeit zugänglich gemacht. Der erste Band fand 1984 den Weg in 
die Verkaufsregale.

100 Vgl. ebd., 365; Leder, Stefan, Max Weber in der arabischen Welt, in: Max Weber 
Stiftung (Hg.), Max Weber in der Welt, 23–32.

101 Schwinn, Max Weber 1920–2020, 367.
102 Vgl. Zingerle, Arnold, Max Webers historische Soziologie. Aspekte und Materialien 

zur Wirkungsgeschichte, Darmstadt 1981 (= Erträge der Forschung, Bd. 163), 103–
108, 103.

103 Anter, Andreas, Theorien der Macht zur Einführung, 5., vollständig überarb. Aufl., 
Hamburg 2020, 53. Vgl. dazu ebenfalls die repräsentative Zusammenstellung zum 
Thema Macht von 1990 bis 2018 von Anter, Andreas, Macht und Herrschaft: Max 
Webers Perspektive, in: Becher, Matthias / Conermann, Stephan / Dohmen, Linda 
(Hgg.), Macht und Herrschaft transkulturell. Vormoderne Konfigurationen und 
Perspektiven der Forschung, Göttingen 2018 (= Macht und Herrschaft, Schriftenrei­
he des SFB 1167, Bd. 1), 43–58, hier 44, Anm. 5. Anter stellt in dieser Anmerkung 
repräsentativ 22 wissenschaftliche Arbeiten zum Thema Macht mit Bezug auf We­
bers Definition zusammen.

104 Hübinger, Gangolf, Die Max Weber-Gesamtausgabe. Potenziale einer Großedition, 
Essay veröffentlicht am 15.06.2020 auf dem sozialwissenschaftlichen Nachrichten­
portal Soziopolis, online: https://www.soziopolis.de/die-max-weber-gesamtausgabe
.html [24.6.2024].

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

179

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.soziopolis.de/die-max-weber-gesamtausgabe.html
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.soziopolis.de/die-max-weber-gesamtausgabe.html


10.4.3 Phase 3 (seit ca. 2000): Klassikerdämmerung

Entsprechend der enormen Popularität ist die Literatur zu Max Weber 
und seinem Werk inzwischen sowohl international als auch im deutsch­
sprachigen Raum kaum mehr zu überblicken. Die beiden Bibliographen 
Constans Seyfarth und Gert Schmidt zählten 1977 international bereits 2371 
Sekundärliteratureinträge,105 deren Zahl allein im englischen Sprachraum 
bis 2004 auf 4888 Einträge stieg.106 2000 wurde gar eine Zeitschrift mit 
Double-Peer-Review-Verfahren gegründet, die sich allein mit Max Weber 
beschäftigt, und es wurden in verschiedenen Sprachen etliche Max-Weber-
Handbücher herausgegeben. Seit 2020 der letzte der 54 (Teil-)Bände der 
„Max Weber-Gesamtausgabe“ veröffentlicht wurde, kann nun davon aus­
gegangen werden, dass sämtliche nicht verloren gegangenen Schriften We­
bers, inklusive Briefverkehr und Vorlesungsmanuskripte, der Öffentlichkeit 
zugänglich sind.

Für die Soziologie diagnostiziert Schwinn heute indes eine Klassiker­
dämmerung Webers, die geprägt sei durch einen Interessenrückgang. 
Weber werde vor allem routinemässig verwendet, ohne dass von ihm 
oder seinem Werk ausgehend Neues etabliert werde. Die soziologische 
Weberforschung wiederhole hauptsächlich, ohne wesentlich Neues zutage 
zu fördern. Zusätzlich werde im Studium kaum mehr ein Denker in der 
vollen Tiefe behandelt, sondern lediglich thematisch und fragmentarisch 
gelesen.107 Droht mit dem Abschluss der Gesamtausgabe Max Weber, „auf 
einen Denkmalssockel“108 gestellt, der „Rezeptionstod“109? Die Antwort 
auf diese Frage wird nur die Zukunft geben können. Was allerdings die 
kirchenrechtswissenschaftliche Forschung betrifft, so steht die Rezeption 
Webers hier erst am Anfang.

105 Vgl. Seyfarth, Constans / Schmidt, Gert, Max Weber Bibliographie. Eine Doku­
mentation der Sekundärliteratur, Stuttgart 1977. Die Bibliographen inkludierten 
nicht nur explizit soziologische Rezeptionen, sondern auch jene in anderen Diszi­
plinen, wie etwa in der Wirtschafts-, Politik-, Geschichts-, Rechts- und Religions­
wissenschaft, in Wissenschaftstheorie und Philosophie (vgl. ebd., III).

106 Vgl. Sica, Alan, Max Weber. A Comprehensive Bibliography, 2. Aufl., New York 2017.
107 Vgl. Schwinn, Max Weber 1920–2020, 368–377.
108 Müller, Klassiker, 395.
109 Ebd.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

180

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


10.4.4 Rezeptionsweisen und Selbstverortung

Die Rezeption Max Webers reicht schon seit der Institutionalisierungspha­
se vom routinemässigen Erwähnen110 über eine Auseinandersetzung mit 
seinem Denken zur Grundierung eines eigenen Ansatzes111 bis hin zu 
einer ganzen Reihe von „Max-Weber-Exegesen“112. Daneben gibt es immer 
wieder Studien zu Max Weber als Person und Quellenstudien zu seinem 
Werk.113 Vor allem Letztere untersuchen, von welchen Denkern und Denk­
traditionen Weber selbst beeinflusst war und von welchen er sich abgrenzte 
– sie tragen Titel wie zum Beispiel „Max Weber und Karl Marx“114, „Nietz­

110 Hier besteht die Gefahr, dass Weber bloss als Autoritätsargument für andere Ar­
gumentationen genutzt wird, wie dies auch mit anderen Denkern immer wieder 
geschehen ist.

111 Beispiele hierfür wären etwa Jürgen Habermas’ Theorie des kommunikativen Han­
delns (Habermas, Jürgen, Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1: Hand­
lungsrationalität und gesellschaftliche Rationalisierung. Bd. 2: Zur Kritik der funk­
tionalistischen Vernunft, Frankfurt 1981) oder Harold Bermans „Law and Revoluti­
on“ (Berman, Law and Revolution).

112 So die Bezeichnung für diesen Typus von Kaufmann, Franz-Xaver, Der europäi­
sche Sonderweg der Religion (2018), in: Ders., Katholische Kirchenkritik. „… man 
muss diese versteinerten Verhältnisse dadurch zum Tanzen zwingen, dass man 
ihnen ihre eigne Melodie vorsingt?“, Luzern 2022, 21–32, hier 21. Solche Interpre­
tationen wollen aufzeigen, was Weber wirklich gemeint habe. Am Beispiel von 
Johannes Winckelmann machte Dirk Kaesler in seinem Referat zum 100. Todestag 
von Max Weber auf die Gefahr zunehmender Verschmelzung von Interpretation 
und Interpretandum aufmerksam (vgl. Kaesler, Dirk, Mein Weg zu Weber [Audio], 
Vortrag an der Universität Heidelberg der Reihe „Im Fokus: Max Weber“, Tagung 
des Universitätsarchivs Digital, online: https://www.uni-heidelberg.de/de/heionli
ne/im-fokus-max-weber/mein-weg-zu-weber [24.6.2024], Min. 6.52–7.07: „Jedoch, 
allmählich wurde es [in Winckelmanns Weberseminaren] problematisch. Winckel­
mann hatte sich derart mit Max Weber identifiziert, dass er sehr häufig nicht zwi­
schen seiner persönlichen Interpretation von Weber und den Weber-Originaltexten 
unterschied“).

113 Zur Verwendung von Weber vgl. auch Hübinger, Gangolf, Max Weber und die 
Zeitgeschichte, in: Docupedia-Zeitgeschichte vom 4.12.2019, online: https://docupe
dia.de/zg/Huebinger_max_weber_zeitgeschichte_v1_de_2019 [24.6.2024].

114 Löwith, Karl, Max Weber und Karl Marx (1932), in: Ders., Gesammelte Abhand­
lungen zur Kritik der geschichtlichen Existent, Stuttgart 1946, 1–67 [= Ders., Sämtli­
che Schriften Bd. 5, Stuttgart 1988, 324–407].

10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung

181

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-heidelberg.de/de/heionline/im-fokus-max-weber/mein-weg-zu-weber
https://docupedia.de/zg/Huebinger_max_weber_zeitgeschichte_v1_de_2019
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-heidelberg.de/de/heionline/im-fokus-max-weber/mein-weg-zu-weber
https://docupedia.de/zg/Huebinger_max_weber_zeitgeschichte_v1_de_2019


sche in Weber“115, „Max Weber und Thukydides“116 oder „Max Weber und 
Heinrich Rickert“117.

Obgleich in der vorliegenden Abhandlung in Anbetracht der umfang­
reichen Max-Weber-Forschung nicht der Anspruch bestehen kann, „der 
umfangreichen Max-Weber-Exegese ein weiteres Kapitel“118 hinzuzufügen, 
sollen doch auch eigene Akzente gesetzt werden, die in der Literatur bislang 
teilweise nur wenig Beachtung gefunden haben. Dies betrifft beispielsweise 
Max Webers Sicht auf das kanonische Recht. Zudem werden aufgrund 
der behandelten Themenfelder die wohl am häufigsten rezipierten Artikel 
Webers nur in geringer Häufigkeit Verwendung finden. Insbesondere wer­
den Webers ökonomische Abhandlungen, wie etwa die bekannten Artikel 
„Die protestantische Ethik und der Geist des Protestantismus“ oder „Wirt­
schaftsethik der Weltreligionen“, nur am Rande verwendet. Der Fokus der 
vorliegenden Arbeit liegt auf den Überlegungen zu den Themenfeldern 
Herrschaft und Recht, die zwar im Weber’schen Denken aufs engste mit 
ökonomischen und religiösen Aspekten verknüpft sind, deren Hauptschrif­
ten aber von den ökonomischen divergieren. Angesichts des immensen 
Berges unterschiedlicher Interpretationen des Werkes von Max Weber steht 
die Primärliteratur mit dem Fokus auf den Themenbereichen Recht und 
Herrschaft119 im Vordergrund der nachfolgenden Darstellung. Gleichwohl 
wird für deren Einordnung in Anbetracht des fragmentarischen Schaffens 
Webers ausgewählte Sekundärliteratur hilfreich zu Rate gezogen.

115 Stauth, Georg / Turner, Bryan S., Nietzsche in Weber oder die Geburt des mo­
dernen Genius’ im professionellen Menschen, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 15/2 
(1986), 81–94. So aber auch etwa: Fleischmann, Eugène, De Weber à Nietzsche, 
in: Archives Européennes de Sociologie, Vol. 5/2 (1964), 190–238; Eden, Robert, 
Political Leadership and Nihilism: A Study of Weber and Nietzsche, Tampa 1983; 
Hennis, Max Webers Fragestellung.

116 Hennis, Max Weber und Thukydides.
117 Merz, Max Weber und Heinrich Rickert.
118 Kaufmann, Der europäische Sonderweg, 21.
119 Dies sind insbesondere, aber nicht abschliessend: „Politik als Beruf “ (MWG I/17, 

157–252), „Die Wirtschaft und die Ordnungen“ (MWG I/22.3, 191–248), „Die Ent­
wicklungsbedingungen des Rechts“ (MWG I/22.3, 274–642), „Herrschaft“ (MWG 
I/22.4, 126–149), „Bürokratismus“ (MWG I/22.4, 157–234), „Patrimonialismus“ 
(MWG I/22.4, 247–370), „Feudalismus“ (MWG I/22.4, 380–453), „Charismatismus“ 
(MWG I/22.4, 460–472), „Umbildung des Charisma“ (MWG I/22.4, 481–535), „Er­
haltung des Charisma“ (MWG I/22.4, 542–563), „Staat und Hierokratie“ (MWG 
I/22.4, 579–680), „Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft“ (MWG I/22.4, 
726–744), „Die Stadt“ (MWG I/22.5, 59–302) und „Wirtschaft und Gesellschaft. 
Soziologie, Unvollendet“ (MWG I/23, 147–600).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

182

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11 Macht und Herrschaft

Für Max Weber stellt eine Herrschaft ein „Sonderfall von Macht“120 dar. 
Herrschaft ist bei ihm begrifflich eng verzahnt mit Macht. Eine Darlegung 
seiner Rechts- und Herrschaftskonzeption wird daher sinnvollerweise mit 
seinen Überlegungen zum Begriff der Macht begonnen, bevor der Herr­
schaftsbegriff fokussiert wird. Aus diesem Grund wird im Folgenden zuerst 
der Frage nachgegangen, was für Max Weber der Begriff der Macht bedeu­
tet. Von diesen Bestimmungen ausgehend wird dann untersucht, wie der 
Begriff der Macht mit jenem der Herrschaft zusammenhängt, wodurch 
sich Macht und Herrschaft unterscheiden und wieso Weber in seinen Über­
legungen hauptsächlich die Herrschaft behandelt. Erst dann wird eine Ant­
wort auf die Fragen gesucht, wodurch Herrschaft in Max Webers Denken 
charakterisiert wird und wie Herrschaft zustande kommen kann.

11.1 Max Webers Machtdefinitionen

Der Zusammenhang von Macht und Herrschaft in Webers Denken wird 
bereits dadurch sichtbar, dass Webers Machtdefinitionen an die Definition 
von Herrschen seines Staatsrechtskollegen Georg Jellinek angelehnt zu sein 
scheint. Dieser definierte Herrschen als Besitz der „Fähigkeit […] seinen 
Willen anderen Willen unbedingt zur Erfüllung auferlegen, gegen andern 
Willen unbedingt durchsetzen zu können.“121 Von dieser Bestimmung des 
Begriffs Herrschen als Durchsetzung des eigenen Willens inspiriert, formu­
lierte Weber im Laufe seines Schaffens zwei unterschiedliche Definitionen 
von Macht. Beide wurden im postum von seiner Ehefrau Marianne Weber 
zusammengestellten Werk „Wirtschaft und Gesellschaft“ (WuG) erstmalig 
1921 veröffentlicht. Aus der Arbeitsphase vor dem Ersten Weltkrieg stammt 
folgende Definition von Macht, die im zweiten Teil der WuG-Ausgaben von 
Marianne Weber und später von Johannes Winckelmann zu finden ist:

„Unter ‚Macht‘ wollen wir dabei hier ganz allgemein die Chance eines 
Menschen oder einer Mehrzahl solcher verstehen, den eigenen Willen in 

120 MWG I/22.4, 127.
121 Jellinek, Georg, Allgemeine Staatslehre, 3. Aufl., Berlin 1922, 180. Zum Verhältnis 

von Georg Jellinek und Max Weber vgl. Anter, Andreas, Max Weber und die Staats­
rechtslehre, Tübingen 2016, 24–46 („Max Weber auf den Spuren Georg Jellineks“).

11 Macht und Herrschaft

183

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem Gemeinschaftshandeln auch gegen den Widerstand anderer daran 
Beteiligter durchzusetzen.“122

Diese Auffassung revidierte Weber im Laufe seiner Arbeit und setzte an ihre 
Stelle eine kürzere Fassung. Die nach dem Ersten Weltkrieg formulierte 
Definition ist denn auch jene, die bis heute weitaus häufiger rezipiert wird. 
Sie wurde im ersten Teil von WuG in den „Soziologischen Grundbegriffen“ 
veröffentlicht und noch von Weber selbst für die Publikation vorbereitet123:

„Macht bedeutet jede Chance, innerhalb einer sozialen Beziehung den 
eignen Willen auch gegen Widerstreben durchzusetzen, gleichviel worauf 
diese Chance beruht.“124

Einander gegenübergestellt liegt der Unterschied zwischen der älteren und 
der jüngeren Definitionsfassung vor allem darin, dass mit der Verortung 
des Machtgeschehens „innerhalb einer sozialen Beziehung“ statt „in einem 
Gemeinschaftshandeln“125 der mögliche Rahmen des Zustandekommens 
von Macht weiter gefasst und nicht mehr auf eine Gemeinschaft beschränkt 
wird.126 In Max Webers richtungsweisender Machtdefinition lassen sich 
fünf Elemente ausmachen, die im Folgenden näher umrissen werden. Es 
sind dies 1) die notwendige Voraussetzung von sozialer Beziehung, 2) das 
Momentum der Chance, 3) der subjektive Wille, 4) die Möglichkeit der 

122 MWG I/22.1, 252.
123 Vgl. zur Werkgeschichte Hanke, Edith, Max Webers „Herrschaftssoziologie“. Eine 

werkgeschichtliche Studie, in: Dies. / Mommsen, Wolfgang J. (Hgg.), Max Webers 
Herrschaftssoziologie. Studien zu Entstehung Wirkung, Tübingen 2001, 19–46.

124 MWG I/23, 210.
125 Im Laufe seines Lebens verzichtet Weber zunehmend auf den Begriff Gemeinschafts­

handeln und ersetzt ihn durch den Begriff des sozialen Handelns. So definiert 
Weber das Gemeinschaftshandeln 1913 folgendermassen: „Von ‚Gemeinschaftshan­
deln‘ wollen wir da sprechen, wo menschliches Handeln subjektiv sinnhaft auf 
das Verhalten anderer Menschen bezogen wird“ (MWG I/12, 389–440, hier 406). 
Orientierungsmöglichkeiten für ‚soziales Handeln‘ sah er später (1920) wie folgt: 
„Soziales Handeln (einschließlich des Unterlassens oder Duldens) kann orientiert 
werden am vergangenen, gegenwärtigen oder für künftig erwarteten Verhalten an­
derer“ (MWG I/23, 172). In einigen der früheren Texte ersetzte Weber zudem im 
Laufe der Arbeit den Begriff Gemeinschaftshandeln durch die Begriffe „Einverständ­
nis“-, „Gesellschafts“-, „Verbands“- und „Anstaltshandeln“ (vgl. Gephart, Werner / 
Hermes, Siegfried, Die Wirtschaft und die Ordnungen: Editorischer Bericht, in: 
MWG I/22.3, 175–189, 180).

126 Vgl. Kaven, Carsten, Sozialer Wandel und Macht. Die theoretischen Ansätze von 
Max Weber, Norbert Elias und Michel Foucault im Vergleich, Marburg 2006 
(= Hochschulschriften, Bd. 100), 43–44.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

184

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ablehnung und des Widerstands und 5) die Machtmittel bzw. die Quellen 
von Macht.127

11.1.1 Die notwendige Voraussetzung von sozialer Beziehung

Macht kann sich, so Weber, nur innerhalb von sozialen Beziehungen ent­
wickeln. In seiner Umkehrung bedeutet dies ebenso, dass dort, wo keine 
soziale Beziehung besteht, sich per definitionem gar keine Macht herausbil­
den kann. Da Weber mit der Setzung als Grundbedingung für das mögliche 
Auftreten von Macht der sozialen Beziehung einen dermassen hohen Stel­
lenwert einräumt, muss zunächst genauer betrachtet werden, was denn eine 
soziale Beziehung in Max Webers Terminologie überhaupt umfasst. In den 
„Soziologischen Grundbegriffen“ definiert er:

„Soziale ‚Beziehung‘ soll ein seinem Sinngehalt nach aufeinander gegen­
seitig eingestelltes und dadurch orientiertes Sichverhalten mehrerer hei­
ßen. Die soziale Beziehung besteht also durchaus und ganz ausschließ­
lich: in der Chance, daß in einer (sinnhaft) angebbaren Art sozial gehan­
delt wird, einerlei zunächst: worauf diese Chance beruht.“128

Eine soziale Beziehung ist demgemäss dort vorzufinden, wo sich Akteure 
in ihrem Verhalten und ihrem Handeln am Verhalten und Handeln der 
anderen Akteure orientieren und umgekehrt.129 Anders als blosses soziales 

127 In der Sekundärliteratur zu Webers Machtdefinition ist häufig eine vierteilige Ana­
lyse anzutreffen. So behandelt etwa Anter, Theorien der Macht, 55–57, den hier 
präsentierten Punkt der Grundlagen der Macht nicht als zentrale Kategorie der 
Definition, sondern als von Weber erkanntes methodisches Problem der soziologi­
schen Machtanalyse. Andererseits fasst etwa Kaven, Sozialer Wandel, 45–57, in 
seiner Analyse die voluntaristischen Elemente und das Widerstreben als ‚widerstrei­
tender Wille‘ in einem Punkt zusammen.

128 MWG I/23, 177.
129 Die methodologische Orientierung am Individuum (methodologischer Individua­

lismus) zieht sich durch die gesamte Soziologie Webers. Noch in seinem Todesjahr 
schreibt Weber in einem Brief an Robert Liefmann: „[W]enn ich jetzt nun ein­
mal Soziologe geworden bin (laut meiner Anstellungsurkunde!) dann wesentlich 
deshalb, um dem immer noch spukenden Betrieb, der mit Kollektivbegriffen [wie 
z. B. Emile Durkheim] arbeitet, ein Ende zu machen. Mit anderen Worten: auch 
Soziologie kann nur durch Ausgehen vom Handeln des oder der, weniger oder 
vieler Einzelner, strikt ‚individualistisch‘ in der Methode also, betrieben werden“ 
(MWG II/10.2, 946–954, hier 946).

11 Macht und Herrschaft

185

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Handeln130, in dem das Handeln Einzelner einseitig auf das Verhalten an­
derer bezogen ist, äussert sich das Spezifische einer sozialen Beziehung 
darin, dass mehrere Akteure aktiv darin involviert sind. Erst durch die 
Gegenseitigkeit des Sich-Orientierens am Anderen wird eine soziale Bezie­
hung konstituiert. Damit ist allerdings noch kein konkreter Inhalt, sondern 
erst die nüchterne Feststellung der Existenz einer Beziehung gegeben. In­
haltlich kann sich eine soziale Beziehung äusserst unterschiedlich gestalten. 
Sie kann etwa die Form einer platonischen Freundschaft, einer erotischen 
Geschlechterliebe oder einer wirtschaftlichen Beziehung, aber auch von 
Kampf, Feindschaft oder Konkurrenz annehmen.131 Je nachdem wird sich 
die soziale Beziehung im Handeln der Einzelnen anders zeigen. So sagt 
denn der Begriff der sozialen Beziehung „nichts darüber: ob ‚Solidarität‘ der 
Handelnden besteht oder das gerade Gegenteil [von Solidarität].“132 Die in 
ihrem Handeln und Verhalten aufeinander orientierten Akteure messen 
der Beziehung und dem Sichverhalten der Anderen einen bestimmten 
Sinngehalt zu, wodurch sowohl das Handeln der Anderen für den Einzel­
nen als auch das Verhalten des Einzelnen für die Anderen erwartbarer 
wird. Die Beteiligten erwarten etwas Bestimmtes voneinander und gehen 
davon aus, dass auch die Anderen etwas Bestimmtes von ihnen erwarten. 
Neben der Tatsache, dass dieser Sinn sich im Laufe der Zeit ändern kann, 
müssen auch nicht alle Beteiligten der Beziehung exakt denselben Sinn 
zumessen. Die in der sozialen Beziehung Handelnden können der Bezie­
hung unterschiedliche Sinngehalte geben. Voneinander divergierende sub­
jektive Sinngebungen ändern nichts an der Tatsache, dass alle Beteiligten 
ihrem Handeln eine bestimmte Bedeutung zumessen, diese den Anderen 
gegenüber ausdrücken möchten und zeitgleich davon ausgehen, auch das 

130 MWG I/23, 149: „‚Soziales‘ Handeln aber soll ein solches Handeln heißen, welches 
seinem von dem oder den Handelnden gemeinten Sinn nach auf das Verhalten 
anderer bezogen wird und daran in seinem Ablauf orientiert ist.“ Orientierungs­
punkte für soziales Handeln können vergangene, gegenwärtige oder für die Zu­
kunft erwartete Verhaltensweisen anderer sein (vgl. MWG I/23, 172). Weber macht 
vier idealtypische Formen des sozialen Handelns aus: zweckrationales Handeln 
(Zweck-Mittel-Orientierung), wertrationales Handeln (Orientierung an ethischen, 
ästhetischen oder religiösen Ideen), affektuelles Handeln (unreflektierte Reaktion, 
Orientierung am Gefühl) und traditionales Handeln (Gewohnheitsorientierung) 
(vgl. MWG I/23, 175).

131 Vgl. MWG I/23, 177. Eine saubere Zusammenstellung und Analyse der Typen so­
zialer Beziehungen bietet u. a. Allerbeck, Klaus, Zur formalen Struktur einiger 
Kategorien der verstehenden Soziologie, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und 
Sozialpsychologie, Bd. 34/3 (1982), 665–676.

132 MWG I/23, 177.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

186

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gegenüber wolle mit seinen Handlungen etwas Bestimmtes anzeigen.133 

Bisweilen kommt es vor, dass die Beteiligten den Sinngehalt der Beziehung 
miteinander vereinbaren wollen, womit die Erwartung verknüpft ist, dass 
sich fortan alle Beteiligten an der getroffenen Vereinbarung orientieren. In 
diesem Fall machen sich „die daran Beteiligten für ihr künftiges Verhalten 
[…] Versprechungen“134.

Auf den Machtbegriff bezogen bedeutet die Knüpfung an den Begriff 
der sozialen Beziehung, dass Macht nur und ausschliesslich dann aufzu­
treten vermag, wenn eine wechselseitige Beziehung mehrerer Personen 
vorhanden ist und diese Gegenseitigkeit durch Handlungen angezeigt wird. 
Nur dann, wenn die beteiligten Personen sich insofern zueinander in eine 
Beziehung setzen, als sich die Einzelnen am subjektiv erwarteten Verhalten 
der Anderen orientieren, kann ein Machtverhältnis entstehen. Darin impli­
ziert ist ein handlungszentrierter und personaler „Charakter der Machtbe­
ziehung“135. Macht ist nicht etwas, das jemand besitzen oder nicht besitzen 
kann, sondern eine Beziehungseigenschaft, die sich in Handlungen äussert. 
Der handlungszentrierten und relationalen Bestimmung schlossen sich 
nach Weber einige der bekanntesten Machttheorien des 20. Jahrhunderts 
an, wie jene von Michel Foucault136 oder von Hannah Arendt. Letztere 
führt zur Distinktion von Stärke/Kraft und Macht ganz im Weber’schen 
Sinne aus137:

„Stärke [oder Kraft] ist, was ein jeder Mensch von Natur in gewissem 
Ausmaße besitzt und wirklich sein eigen nennen kann; Macht aber 
besitzt eigentlich niemand, sie entsteht zwischen Menschen, wenn sie 

133 Vgl. MWG I/23, 177–179.
134 MWG I/23, 179.
135 Anter, Theorien der Macht, 55–56.
136 So sehr sich Foucault auch von Weber unterscheidet, existiert auch für ihn Macht 

nur „in Form handelnder Einwirkung auf andere“ (Foucault, Michel, Subjekt und 
Macht (1982), in: Ders., Analytik der Macht, hg. v. Daniel Defert und François 
Ewald, übers. v. Reiner Ansén, Michael Bischoff, Hans-Dieter Gondek, Hermann 
Kocyba und Jürgen Schröder, Auswahl u. Nachwort v. Thomas Lemke, Frankfurt 
2005 (= stw 109), 240–263, hier 255).

137 Hannah Arendt verwendet allerdings nicht den Begriff der sozialen Beziehung, son­
dern jenen des Erscheinungsraums, meint damit aber im Wesentlichen zumindest 
etwas Ähnliches wie Weber, denn dieser Erscheinungsraum „entsteht, wo immer 
Menschen handelnd und sprechend miteinander umgehen“ (Arendt, Hannah, Vita 
activa oder Vom tätigen Leben, deutsche Übers., 8. Aufl. München 1994 (= Serie 
Piper, Bd. 217), 193. Für weitere Beispiele von Denkern in jene Richtung vgl. etwa 
Anter, Theorien der Macht, 56–57, der auch Gemeinsamkeiten mit zeitgenössi­
schen Machtverständnissen hervorhebt.

11 Macht und Herrschaft

187

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zusammen handeln, und sie verschwindet, sobald sie sich wieder zer­
streuen.“138

11.1.2 Das Momentum der Chance

Weber schreibt der Macht die Eigenschaft einer „Chance“ zu, womit er 
auf eine Potenzialität von Macht verweist. Mit der Kategorisierung der 
Macht als eine Chance wird ausgesagt, dass Macht nicht ein integraler 
Bestandteil jeder sozialen Beziehung ist, sondern nur in einigen vorkommt. 
In einer sozialen Beziehung ist es aber jederzeit möglich, dass sich Macht 
entwickelt. So kann sich jede soziale Beziehung zu einer Machtbeziehung 
hin umformen. Zusammenfassend lässt sich das Verhältnis von Macht 
und sozialer Beziehung daher folgendermassen ausdrücken: Nicht in jeder 
sozialen Beziehung existiert Macht; aber überall, wo Macht vorkommt, 
ist auch eine soziale Beziehung vorhanden. Die Potenzialität von Macht 
ist erst dann nicht mehr vorhanden, wenn die soziale Beziehung nicht 
mehr als solche konstituiert ist. Dies ist dann der Fall, wenn keine Chance 
mehr besteht, dass „bestimmte Arten von sinnhaft orientiertem sozialem 
Handeln ablaufen“139. Auch in diesem Punkt stimmt Hannah Arendt Weber 
zu und spricht vom „potentiellen Charakter des Phänomens“140, Macht sei 
„immer ein Machtpotential, und nicht etwas Unveränderliches, Meßbares, 
Verläßliches“141.

Mit dem handlungstheoretischen Fokus der Definition einer sozialen 
Beziehung verknüpft, offenbart sich die Potenzialität als unterschiedlich 
stark ausgeprägt. Die Chance zur Entwicklung einer Machtbeziehung kann 
grösser oder kleiner sein, genauso wie die Chance für das soziologische 
Ende einer Machtbeziehung „eine sehr große oder eine verschwindend 
geringe sein“142 kann. In einigen sozialen Beziehungen ist die Chance für 
die Entwicklung einer Machtbeziehung höher als in anderen, da sie vom 
Handeln der an ihr Beteiligten abhängig ist. Macht „entsteht aus dem 
Handeln und bleibt an Handeln gebunden“143.

138 Arendt, Vita activa, 194.
139 MWG I/23, 177.
140 Arendt, Vita activa, 194.
141 Ebd.
142 MWG I/23, 177.
143 Anter, Theorien der Macht, 56.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

188

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11.1.3 Der subjektive Wille

Mit dem Element des eigenen Willens webt Weber ein subjektiv-volunta­
ristisches Element in seine Machtdefinition ein. Es reicht nicht aus, dass 
verschiedene Personen in eine soziale Beziehung zueinander treten; es 
muss zeitgleich auch die Möglichkeit vorhanden sein, dass der eine seinen 
Willen durchsetzt. Weber verknüpft damit Macht mit einem zwingenden 
voluntaristischen Element, das seinerseits zugleich mit einer Handlung ver­
knüpft wird: Nicht nur der subjektive, eigene Wille muss vorhanden sein, 
sondern auch das entsprechende Interesse, diesen durch Handlungen in 
der sozialen Beziehung durchzusetzen. Aus der Durchsetzung des eigenen 
Willens in den Handlungen folgt das Machtverhältnis, das deswegen stets 
asymmetrisch ist. Der Weberforscher Andreas Anter schreibt dazu passend: 
„Es handelt sich nicht um eine Beziehung unter Gleichen. Der eine ist 
mächtiger als der andere.“144

Der eine mag ein höheres Interesse daran haben, in einer spezifischen 
sozialen Beziehung seinen Willen durchzusetzen als der andere. Zeitgleich 
kann auch der eine grössere Möglichkeiten (d. h. eine grössere Chance) 
besitzen, seinen Willen auch tatsächlich durchzusetzen, als der andere.145 

Potenziell sind aber alle in die Machtbeziehung Involvierten in der Lage, 
ihren Willen durchzusetzen – „alle denkbaren Qualitäten eines Menschen 
und alle denkbaren Konstellationen können jemand in die Lage versetzen, 
seinen Willen in einer gegebenen Situation durchzusetzen.“146 Macht ist 
demgemäss die „Möglichkeit, den eigenen Willen dem Verhalten anderer 
aufzuzwingen“147, wie es Weber vor dem Weltkrieg ausdrückte. Wird der 
subjektive Wille in Handlungen um- und durchgesetzt, formt sich in der 
intersubjektiven Beziehung ein asymmetrisches Machtverhältnis aus.

11.1.4 Möglichkeit einer Form von Ablehnung und Widerstreben

Diese Asymmetrie zeigt sich spätestens dann, wenn die Durchsetzung des 
eigenen Willens in der sozialen Beziehung auf Widerstand der anderen 

144 Ebd., 59.
145 Vgl. bereits Mitte des 20. Jh. in diese Richtung Mühlmann, Wilhelm Emil, Aspekte 

einer Soziologie der Macht, in: Archiv für Rechts- und Sozialphilosophie, Vol. 40/1 
(1952), 84–114, hier 89–91 („Versuch einer soziologischen Definition“).

146 MWG I/23, 211.
147 MWG I/22.4, 128.

11 Macht und Herrschaft

189

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stösst. Wie Macht stets als Potenzialität verstanden werden muss, so ist auch 
die Möglichkeit, dass gegen die Machtausübung Widerstand geleistet wird, 
potenziell. Die Durchsetzung des eigenen Willens kann, muss aber nicht 
auf einen Gegenwillen treffen. Das von Weber beschriebene Widerstreben 
gehört nicht a priori zu einer Machtbeziehung. Ebenso ist für eine Macht­
beziehung die Zustimmung der an ihr Beteiligten unwichtig. Wenn aber 
in der Machtbeziehung nicht nur Widerstreben auftaucht, sondern dieses 
Widerstreben auch in einen Widerstand mündet, ist eine Machtbeziehung 
zeitgleich auch eine Kampfbeziehung. Einen Kampf sieht Weber in jenen 
sozialen Beziehungen gegeben, in denen „das Handeln an der Absicht der 
Durchsetzung des eignen Willens gegen Widerstand“148 anderer orientiert 
ist. Ob und in welchem Ausmass aber ein Widerstreben auftritt, ändert 
nichts an der Tatsache, dass der eine oder die einen ihren Willen durchset­
zen, während die anderen ihren Willen eben nicht durchsetzen. „Der Un­
terworfene kann opponieren, er kann den Machtausübenden hassen oder 
gegen ihn rebellieren – all das ändert nichts an der Machtbeziehung“149, 
umschreibt es Andreas Anter etwas bildlicher. Wie divergierende subjektive 
Sinngebungen an der Existenz einer sozialen Beziehung nichts ändern, so 
ändert auch etwaiges Widerstreben nichts an der Existenz einer Machtbe­
ziehung. Sollten die Widerstrebenden ihren Willen durchsetzen können, so 
bedeutet dies letztlich nichts anderes, als dass offenbar sie die Mächtigeren 
sind.

11.1.5 Machtmittel bzw. Quellen von Macht

Mit dem am Schluss der Definition angefügten Halbsatz „gleichviel worauf 
diese Chance beruht“150 zeigt Weber an, dass die Durchsetzung des eigenen 
Willens auf etwas beruhe. Worauf genau, lässt er in der Definition aller­
dings offen. In den „Soziologischen Grundbegriffen“ schreibt er lediglich: 
„Alle denkbaren Qualitäten eines Menschen und alle denkbaren Konstel­
lationen können jemand in die Lage versetzen, seinen Willen in einer 
gegebenen Situation durchzusetzen.“151

148 MWG I/23, 192.
149 Anter, Theorien der Macht, 56.
150 MWG I/23, 210.
151 MWG I/23, 211.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

190

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sucht man im Gesamtwerk Webers nun nach Mitteln oder Quellen zur 
Durchsetzung des eigenen Willens, lassen sich zwar solche ausmachen.152 

Sie finden allerdings nicht im Kontext seiner Machtdefinitionen, sondern 
in den Ausführungen zur Herrschaft ihre Erwähnung. Dazu gehören etwa 
physische Gewalt153, Heilsgüter und psychische Gewalt154, ökonomische 
Ressourcen155 und das Verfügen über eine Gruppe anderer Personen.

11.2 Amorphismus

Macht als Eigenschaft einer sozialen Beziehung ist, so Weber, „soziologisch 
amorph“156. Sie kann nicht im Allgemeinen abgehandelt werden, denn sie 
erhält ihre Gestalt im konkreten Handlungszusammenhang in sozialen 
Beziehungen und ist damit stets verschieden. Ein Machtverhältnis erhält 
seine Gestalt und beobachtbare Form durch die Handlungen jener, die als 
Teil der sozialen Beziehung an ihr beteiligt sind – so zumindest die von 
Weber verfolgte handlungstheoretische Perspektive. Ob sich die einzelnen 
Akteure ursprünglich aktiv und freiwillig in diese Beziehung hineinbegeben 
haben, ist dabei unwichtig.157 Die Gestaltlosigkeit macht den Machtbegriff 
für Webers Ansatz der verstehenden Soziologie nicht weiter untersuchbar. 
Diese möchte „soziales Handeln deutend verstehen und dadurch in seinem 
Ablauf und seinen Wirkungen ursächlich erklären“158. Als Wissenschaft 
mit dem Ziel des Aufdeckens von Kausalzusammenhängen mithilfe empi­
rischer Methodologie kann ein gestaltloses Phänomen nicht untersucht 
werden.159

152 So etwa Kaven, Sozialer Wandel und Macht, 52–57.
153 Vgl. MWG I/22.1, 207–215.
154 Vgl. MWG I/22.3, 202; MWG I/22.4, 579–679; MWG I/23, 212, 214–215. Auf diese 

Quelle greifen insbesondere, so Weber, Kirchen zurück (vgl. ebd.).
155 Vgl. MWG I/22.1, 252–253. „‚Ökonomisch bedingte‘ Macht ist natürlich nicht iden­

tisch mit ‚Macht‘ überhaupt. Die Entstehung ökonomischer Macht kann vielmehr 
umgekehrt die Folge der aus anderen Gründen vorhandenen Macht sein“ (MWG 
I/22.1, 252).

156 MWG I/23, 211.
157 Vgl. MWG I/23, 177–179.
158 MWG I/23, 149.
159 Vgl. auch Anter, Theorien der Macht, 57–58.

11 Macht und Herrschaft

191

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


11.3 Differenzierung von Macht und Herrschaft

Eine der in Webers Augen untersuchbaren Gestalten, die Macht anneh­
men kann, ist Herrschaft. Sie gehört zu den „wichtigsten Elemente[n] des 
Gemeinschaftshandelns“160, das in all seinen Prägungen „die tiefste Beein­
flussung durch Herrschaftsgebilde“161, und daher auch Machtbeziehungen, 
aufweist. Für Weber stellt Herrschaft einen „Sonderfall von Macht“162 dar, 
weshalb auch für den Begriff der Herrschaft zunächst die allgemeinen Be­
stimmungen des Machtbegriffs zutreffen. Auch eine Herrschaft ist, wie jede 
Machtbeziehung, zunächst bestimmt durch die „Möglichkeit, den eigenen 
Willen dem Verhalten anderer aufzuzwingen“163. Wenn Weber zwischen 
Macht und Herrschaft eine Unterscheidung trifft und Herrschaft lediglich 
eine der möglichen Gestalten, die Macht annehmen kann, darstellt, so 
muss der Begriff der Herrschaft, wie er in seiner „Unvollendeten Soziologie“ 
nach 1918 festhält, „ein präziserer sein“164 als jener der Macht. Nicht jede 
Form der Machtausübung und Einflussnahme auf andere ist für Weber 
Herrschaftshandeln.165

In den „Soziologischen Grundbegriffen“ definiert Weber Herrschaft als 
„Chance, für einen Befehl bestimmten Inhalts bei angebbaren Personen 
Gehorsam zu finden.“166 Diese Definition ist insofern genauer als jener 
der Macht, als in ihr die in einer Herrschaft ausgeübten Handlungen defi­
niert sind: Die eine Herrschaft ausmachenden Handlungen sind Befehlen 
und gehorsames Befolgen der Befehle.167 Es sind allein diese repetitiven 
Herrschaftshandlungen des Befehlens und des Befolgens der Befehle, die 
zur Feststellung des Vorliegens einer Herrschaft relevant sind. Die Ansicht, 
dass sich die Tätigkeit des Herrschens aus den beiden Handlungen Befehlen 
und Befolgen der Befehle konstituiert, war die führende Definition von 
Herrschen in der deutschen Staatsrechtslehre im Wilhelminischen Zeitalter. 
So stellte sowohl Paul Laband in seinem Standardwerk zum „Staatsrecht 
des Deutschen Reiches“ als auch Georg Jellinek in seiner Schrift „Gesetz 
und Verordnung“ die Handlung des Befehlens als das zentrale Element von 

160 MWG I/22.4, 126.
161 MWG I/22.4, 127.
162 MWG I/22.4, 127.
163 MWG I/22.4, 128.
164 MWG I/23, 211.
165 Vgl. MWG I/23, 449.
166 MWG I/23, 210; vgl. auch MWG I/23, 449.
167 Vgl. MWG I/23, 211.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

192

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschen dar, dessen Gehorsam vom Staat erzwungen werden kann.168 Mit 
der Betonung des Befehlens als staatlich-politische Grundhandlung stellten 
sich diese Staatsrechtler in eine aristotelische Traditionslinie.169 Die damali­
ge Soziologie war demgegenüber zu sehr auf den für Weber unbrauchbaren 
Begriff der Macht und weniger auf jenen der Herrschaft fokussiert, als dass 
er von ihr viele Anregungen erwarten konnte.170

Für Weber erhält der soziologische Begriff der Herrschaft seine Vervoll­
ständigung durch jenen der Disziplin. Unter Disziplin versteht er die 
„Chance, […] für einen Befehl prompten, automatischen und schemati­
schen Gehorsam […] zu finden“171. Der automatische Gehorsam als Reakti­
on auf die Handlung des Befehlens kommt durch das Einüben von Einstel­
lungen zustande.172 Das die Herrschaft im Gegensatz zur breiter gefassten 
Machtbeziehung bestimmende Momentum liegt in der ganz spezifischen 
Eigenschaft, dass den Befehlen bestimmten Inhalts von klar bestimmbaren 
Personen gehorcht wird.173 Wenn die Fügsamkeit durch Disziplin eingeübt 

168 Laband, Paul, Das Staatsrecht des Deutschen Reiches, Bd. 1, 4. Aufl., Tübingen / 
Leipzig 1901, 64: „Herrschen ist das Recht, freien Personen (und Vereinigungen 
von solchen) Handlungen, Unterlassungen und Leistungen zu befehlen und sie 
zur Befolgung derselben zu zwingen.“ Jellinek, Georg, Gesetz und Verordnung. 
Staatsrechtliche Untersuchungen auf rechtsgeschichtlicher und rechtsvergleichender 
Grundlage, Freiburg i. Br. 1887, 190: „Herrschen heisst unbedingte Befehle ertheilen, 
die ihren Grund und ihre Schranke nur in der freien Entschliessung des Befehlen­
den finden. Theils die sittliche Überzeugung […], teils der in vielen Fällen […] 
aus der Herrschermacht fliessende Zwang garantiren [sic!] die Umsetzung der Herr­
schergebote in menschliche That.“

169 Vgl. Aristoteles, Politik IV, 15, 1299a. Nach Jellineks Allgemeiner Staatslehre „sieht 
Aristoteles die [staatlichen] Ämter mit Befehlsgewalt ausgerüstet“ (Jellinek, Allge­
meine Staatslehre, 596). Auch der damals bekannte Schweizer Staatsrechtler Johann 
Caspar Bluntschli bemerkte schon ein halbes Jahrhundert vor Jellinek im Kontext 
des Kapitels über „das moderne Princip der Sonderung der Gewalten“, dass bereits 
Aristoteles in seiner „Politik“ „in dem Befehle die Haupteigenschaft der obrigkeitli­
chen Gewalt“ erkannt habe (Bluntschli, Johann Caspar, Allgemeines Staatsrecht 
geschichtlich begründet, München 1852, 263, Anm. 6 [= Ders., Allgemeine Staats­
lehre, 6. Aufl. Stuttgart 1886, 597, Anm. 3]).

170 Vgl. Hanke, Edith / Kroll, Thomas, Einleitung, in: MWG I/22.4, 1–91, hier 15–
16. Noch 1969 betonte Niklas Luhmann, dass sämtliche klassischen Machttheorien 
ungenau blieben: „Die Macht der Macht scheint im Wesentlichen auf dem Umstand 
zu beruhen, daß man nicht genau weiß, um was es sich eigentlich handele“, eröffnet 
er seinen Artikel (Luhmann, Niklas, Klassische Theorie der Macht: Kritik ihrer 
Prämissen, in: Zeitschrift für Politik, Vol. 16/2 (1969), 149–170, hier 149).

171 MWG I/23, 210–211.
172 Vgl. MWG I/23, 210–211.
173 Vgl. MWG I/23, 210–211.

11 Macht und Herrschaft

193

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist und ein Befehl nur bei spezifisch angebbaren Personen Gehorsam fin­
den muss, während im Umkehrschluss also die Befolgung des Befehls von 
anderen Personen nicht erwartet wird, lebt eine Herrschaft von Vorausset­
zungen, die blosse Machtbeziehungen übersteigen. Für den oder die Befeh­
lenden ist klar, wer dem Befehl zu folgen hat, aber auch den Befohlenen 
ist klar, welchen Befehlen sie Folge zu leisten haben. Die Entstehung einer 
Herrschaft im Sinne Webers kann deswegen als Institutionalisierung einer 
Machtbeziehung gesehen werden. In diesem Sinne ist dann Herrschaft 
nichts anderes als „institutionalisierte Macht“, wie es der Soziologe Hein­
rich Popitz in Webers Linie ausdrückte.174

Für die Auffassung, dass Weber Herrschaft als gesteigerte und verfestigte 
Macht sieht, spricht auch die Tatsache, dass für ihn eine Herrschaft und de­
ren Ausübung ein Gemeinschaftshandeln in eine „rationale Vergesellschaf­
tung“175 zu führen vermag. In Fällen, in denen aus einer Herrschaft keine 
„rationale Vergesellschaftung“176 erwächst, „ist es dennoch die Struktur der 
Herrschaft und deren Entfaltung, welche das Gemeinschaftshandeln formt 
und namentlich seine Ausgerichtetheit auf ein ‚Ziel‘ überhaupt erst ein­
deutig determiniert.“177 Herrschaft übersteigt daher blosse Macht178, denn 
Macht alleine vermag nicht in eine „rationale Vergesellschaftung“179 zu 
münden. Eine Vergesellschaftung sieht Weber in Anlehnung an Ferdinand 
Tönnies als (historische) Fortführung einer Vergemeinschaftung.180 In der 

174 Vgl. Popitz, Heinrich, Phänomene der Macht, 2., stark erweiterte Aufl., Tübingen 
1992, 232–260; zu dieser Deutung vgl. ferner Anter, Macht und Herrschaft, 51–53; 
Ders., Theorien der Macht, 63–65.

175 MWG I/22.4, 127.
176 MWG I/22.4, 127.
177 MWG I/22.4, 127.
178 Vgl. Anter, Macht und Herrschaft, 51–52.
179 MWG I/22.4, 127.
180 Vgl. Tönnies, Ferdinand, Gemeinschaft und Gesellschaft, hg. v. Clausen, Bettina / 

Haselbach, Dieter, Berlin / Boston 2019 (= Ferdinand Tönnies Gesamtausgabe, 
Bd. 2), 123–221 (erstmals erschienen 1887 unter dem Titel: Gemeinschaft und 
Gesellschaft. Abhandlung des Communismus und des Socialismus als empirischer 
Culturformen, Leipzig 1887). In Gemeinschaften, so Tönnies, orientieren sich die 
Einzelnen in ihrem Handeln am Kollektiv („Wesenswille“), in Gesellschaften ori­
entiert sich der Einzelne ausschliesslich an seinen Eigeninteressen, benutzt das 
Kollektiv und die anderen also instrumentell („Kürwille“). Gemeinschaft und Gesell­
schaft dienen Tönnies zunächst als Normalbegriffe bzw. später (nach der Etablierung 
des Begriffs Idealtypus durch Weber) als ideelle Typen (vgl. Tönnies, Ferdinand, 
Vorrede, in: Ders., Einführung in die Soziologie (1931), hg. v. Dieter Haselbach, 
Berlin / Boston 2021 (= Ferdinand Tönnies Gesamtausgabe, Bd. 21), 7–13, hier 
7–8). Auch wenn Weber in Bezug auf die verwendete Terminologie der Vergesell­

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

194

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergemeinschaftung beruhen für Weber „die Einstellungen des sozialen 
Handelns […] auf subjektiv gefühlter (affektueller oder traditionaler) Zu­
sammengehörigkeit der Beteiligten“181, während eine Vergesellschaftung auf 
„wert- oder zweckrational motiviertem Interessenausgleich oder auf ebenso 
motivierter Interessenverbindung beruht.“182

Zur Aufrechterhaltung einer Herrschaft ist im Normalfall ein Verband 
notwendig. Als Verband beschreibt Weber „eine nach außen regulierend 
beschränkte oder geschlossene soziale Beziehung“183 mit einer Ordnung, 
zu deren Aufrechterhaltung spezifische Personen abgestellt sind. Bei diesen 
handelt es sich um den oder die Leiter des Verbandes und den Verwaltungs­
stab.184 Unter einer Ordnung ist in Webers Begrifflichkeiten im Kontext 
einer sozialen Beziehung, wie sie eine Herrschaft aufgrund des Machtcha­
rakters ebenfalls darstellt, die Orientierung von „Handeln an angebbaren 
‚Maximen‘“185 zu verstehen. Eine Ordnung gilt, wenn die von der Ordnung 
vorgegebenen Maximen als „verbindlich oder vorbildlich angesehen wer­
den“186 und sich deswegen als Norm auf das Handeln auswirken. Insofern 
ist die Geltung der Ordnung graduell stärker oder schwächer ausgeprägt. 
Nur wenn die Chance der Handlungsorientierung an den Maximen der 

schaftung und Vergemeinschaftung explizit darauf hinweist, dass er den Begriffen 
von Tönnies im Groben folgt (vgl. MWG I/23, 195), ist in der Max-Weber- und 
Ferdinand-Tönnies-Forschung darüber gestritten worden, inwieweit Weber Tönnies 
direkt widerspreche. Der renommierte Tönnies-Forscher Werner Jacob Cahnman 
hält zu diesen Diskussionen fest: „In the older Part II of Economy and Society, 
written […] 1911–1913 as well as in the 1913 essay ‘Some Categories of Interpretive 
Sociology’ […], Weber used the term Gemeinschaft in the pre-Toenniesian general 
sense of ‘social group’; he considers Gemeinschaftshandeln as the equivalent of what 
he later called ‘social action,’ Gesellschaftshandeln as any rationally conceived or 
organized social action. By 1920 […] his terminology had become much more clo­
sely related to Toennies’s categories […]. Weber speaks […] of Vergemeinschaftung 
and Vergesellschaftung […] rather than of Gemeinschaft and Gesellschaft as social 
entities“ (Cahnman, Werner Jacob, Weber and Toennies. Comparative sociology 
in historical perspective, ed. and with an introduction by Joseph B. Maier, Judith 
Marcus und Zoltán Tarr, New Brunswick 2016, 61–65, hier 62–63). Direkt kritisiert 
Weber hingegen Tönnies’ Ansicht zur Bedeutung der Stadt für das Verhältnis der 
mittelalterlichen Kirche (Christentum; hier insbesondere: Sekten und Mönchtum) 
zur Wirtschaft (vgl. MWG I/9, 747–753).

181 MWG I/23, 194–195.
182 MWG I/23, 195.
183 MWG I/23, 204.
184 Vgl. MWG I/23, 204.
185 MWG I/23, 183.
186 MWG I/23, 183.

11 Macht und Herrschaft

195

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ordnung nicht mehr vorhanden ist, gilt eine Ordnung faktisch nicht 
mehr.187 Wenn die in einem Verband geltende Ordnung seine Mitglieder in 
eine herrschaftliche Beziehung zueinander setzt, handelt es sich um einen 
Herrschaftsverband. In solchen Verbänden garantiert der Verwaltungsstab 
demgemäss die Einhaltung und Befolgung von Befehlen.188 In ihrer Poten­
zialität ist eine Herrschaft zwar auch ohne Verband und ohne Verwaltungs­
stab denkbar, aber ohne zumindest eines von beidem ist sie in der Realität 
sehr unwahrscheinlich.189

Herrschaft kann für Weber in vielen verschiedenen Formen auftreten 
und beobachtet werden,190 auch wenn sie die Form eines Verbands mit 
Verwaltungsstab zur Aufrechterhaltung der Ordnung und Durchsetzung 
der Befehle angenommen hat. Im Gegensatz zur damaligen Staatsrechts­
lehre ordnet Weber unter einer Herrschaft nicht nur den Staat und politi­
sche Organisationen ein, sondern er sieht eine Herrschaft in allerlei unter­
schiedlichen Kontexten gegeben. Weber „verbindet soziale, religiöse und 
politische Herrschaftsformen und löst sich vom engeren Staatsbegriff ab“191. 
Weil für Weber Staat und Herrschaft nicht synonym zueinander sind, kön­
nen auch staatliche Regierungs- oder Verfassungsformen auf der Stufe des 
Herrschaftsbegriffs zur Typisierung einer Herrschaft noch nicht sinnvoll 
angewandt werden. Ein Verband ist sowieso aufgrund der Existenz eines 
Leiters des Verbandes und des Verwaltungsstabes zur Durchsetzung der 
Verbandsordnung immer „in irgendeinem Grade Herrschaftsverband“192. 
Herrschaftsverbände von besonderer Bedeutung sind unter anderem der 
politische und der hierokratische Verband. Beide zeichnen sich dadurch 
aus, dass sie regelmässig zur Aufrechterhaltung ihrer Verbandsordnungen 
Zwang androhen und ausüben.193 Im Falle des politischen Verbandes han­
delt es sich um physischen Zwang und physische Gewalt, im Falle des 
hierokratischen Verbandes um psychischen Zwang „durch Spendung oder 

187 Vgl. MWG I/23, 182–185.
188 Vgl. MWG I/23, 211.
189 Vgl. MWG I/23, 211, 449–450.
190 Vgl. MWG I/22.4, 128; MWG I/23, 449–453.
191 Hanke, Edith, Max Webers Rechts- und Herrschaftssoziologie. Anmerkungen zu 

einem komplizierten Verhältnis angesichts der Neuedition in der Max Weber-Ge­
samtausgabe, in: Gephart, Werner / Witte, Daniel (Hgg.), Recht als Kultur? Beiträge 
zu Max Webers Soziologie des Rechts, Frankfurt 2017 (= Schriftenreihe des Käte 
Hamburger Kollegs „Recht als Kultur“, Bd. 19), 439–456, hier 449.

192 MWG I/23, 211.
193 Vgl. MWG I/23, 212–215.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

196

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Versagung von Heilsgütern“194. Wenn ein politischer Verband auf einem 
von ihm beanspruchten Territorium „erfolgreich das Monopol legitimen 
physischen Zwanges“195 erlangt, handelt es sich um einen politischen An­
staltsbetrieb, den Weber als Staat bezeichnet. Wenn ein hierokratischer 
Verband „das Monopol legitimen hierokratischen Zwanges“196 über seine 
Mitglieder für sich in Anspruch nehmen kann, handelt es sich um einen 
hierokratischen Anstaltsbetrieb, als den Weber eine Kirche bezeichnet. 
Wenn ein Staat oder eine Kirche nicht das Monopol des legitimen Zwanges 
erfolgreich für sich beanspruchen kann, handelt es sich demgemäss begriff­
lich nicht um einen Staat oder eine Kirche, sondern um einen politischen 
oder hierokratischen Verband.

11.4 Autorität und Interessenkonstellationen

In seinen Arbeiten hat sich Weber dem Herrschaftsbegriff wiederholt auf 
verschiedene Weisen definitorisch angenähert und ihn immer mehr präzi­
siert.197 Die Bestimmung von Herrschaft in den „Soziologischen Grundbe­
griffen“ nach dem Weltkrieg als „Chance, für einen Befehl bestimmten In­
halts bei angebbaren Personen Gehorsam zu finden“198, ist lediglich das Er­
gebnis langjähriger Auseinandersetzungen. Bereits in seiner kurzen und für 
den Druck bestimmten soziologischen Herrschaftsstudie (vor dem Ersten 
Weltkrieg)199 hat er zwei Distinktionen von Herrschaft gezogen, die ange­

194 MWG I/23, 212.
195 MWG I/23, 212; vgl. ferner v. a. MWG I/17, 157–252.
196 MWG I/23, 212.
197 Weber beschäftigte sich in seinem letzten Lebensjahrzehnt (1910–1920) in zwei 

Phasen besonders vertieft mit Herrschaft (und Macht): zuerst von 1910 bis 1914 und 
zum zweiten Mal von 1918 bis 1920. Das Ergebnis aus der ersten Schaffensperiode ist 
als Kapitel IX. unter der Überschrift „Soziologie der Herrschaft“ in den Weber/Win­
ckelmann-Ausgaben von WuG abgedruckt, die Verschriftlichung der zweiten Phase 
in Kapitel III derselben Ausgaben. Vielfach geht daneben ein drittes Textmanuskript 
zur Thematik vergessen, das nicht genau datiert werden kann und nicht in den 
Ausgaben von „Wirtschaft und Gesellschaft“ von Marianne Weber und Johannes 
Winckelmann abgedruckt wurde. Marianne Weber veröffentlichte es stattdessen 
1922 in den „Preußischen Jahrbüchern“: Weber, Max, Die drei reinen Typen der 
legitimen Herrschaft. Eine soziologische Studie, in: Preußische Jahrbücher, Bd. 187/1 
(1922), 1–12; jetzt abgedruckt in MWG I/22.4, 726–742. Vgl. dazu Hanke, Edith / 
Kroll, Thomas, Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft: Editorischer 
Bericht, in: MWG I/22.4, 717–725.

198 MWG I/23, 210; vgl. ferner MWG I/23, 449.
199 Jetzt abgedruckt in MWG I/22.4, 126–149.

11 Macht und Herrschaft

197

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ben, aus welchen Gründen ein bestimmtes Herrschaftsverhältnis zustande 
kommt und aufrechterhalten werden kann: A) „kraft Interessenkonstellati­
on (insbesondere kraft monopolistischer Lage)“200 und B) „kraft Autorität 
(Befehlsgewalt und Gehorsamspflicht)“201. Die beiden herrschaftsbegrün­
denden Elemente sind für Weber „zwei polar einander entgegengesetzte 
Typen von Herrschaft“202. Es handelt sich dabei um Idealtypen, die in 
der Realität nie in ihrer „reinen Form“203 vorkommen, sondern in einer 
gleitenden Durchmischung anzutreffen sind. Auch darf die Bezeichnung 
Ideal-Typus nicht, wie dies in der Alltagssprache häufig gemacht wird, mit 
einer Idealvorstellung im Sinne eines erstrebenswerten Vorbilds verwech­
selt werden. Webers Idealtypologien sind deskriptiv-explikativer und nicht 
ideologisch-normativer Art. Er sagt also nichts darüber aus, wie eine Herr­
schaft sein soll, sondern darüber, wie sie ist oder allenfalls unter bestimm­
ten Bedingungen sein könnte.

11.4.1 „Herrschaft kraft Interessenkonstellation“

Der erste Typus von Herrschaft wird von Weber in seiner reinsten Form in 
der monopolistischen Marktherrschaft ausgemacht. Ausschlaggebend sind 
vor allem wirtschaftliche Faktoren: gesicherter Besitz oder marktgängige 
Fertigkeit, mit denen Einfluss auf „das lediglich dem eigenen Interesse 
folgende formal ‚freie‘ Handeln der Beherrschten“204 genommen wird. Sie 
ist auf den einzelnen Akteur bezogen synonym zu setzen mit der „Markt­
macht“205 des jeweiligen Akteurs. Besitz und Fertigkeiten seien machtbe­
gründend, auch wenn sie nicht aktiv im Markt als Marktmacht ausgespielt 
werden. Bereits das passive Verfügen über für andere relevanten ökonomi­
schen Besitz und relevante Fertigkeiten kann in ein verfestigtes Machtver­
hältnis führen.206

200 MWG I/22.4, 129.
201 MWG I/22.4, 129.
202 MWG I/22.4, 129.
203 Die Bezeichnungen reine Form und reinster Typus verwendet Weber immer wieder 

an verschiedenen Stellen seiner Typologisierung von Macht- und Herrschaftsgebil­
den. Denn seiner Meinung nach ist „nur vom reinen (‚Ideal‘-)Typus her […] sozio­
logische Kasuistik möglich“ (MWG I/23, 169–172, hier 170).

204 MWG I/22.4, 129.
205 MWG I/22.4, 133.
206 Vgl. MWG/22.4, 133. Als Beispiel führt Weber die Autorität von Kreditbanken aus, 

die sich zwar selber nicht als Autorität verstehen, sondern lediglich ihre eigenen 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

198

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie Weber aber aufzeigt, nimmt eine Machtform „kraft Interessenkon­
stellation, dem marktmäßigen Machtverhältnis gleich oder ähnlich“207, häu­
fig Züge der zweiten Herrschaftsform an, indem sie sich „in formell gere­
gelte Autoritätsverhältnisse verwandelt“208. Ein Beispiel für diesen Vorgang 
ist etwa das vertraglich geregelte Angestelltenverhältnis. Dieses wird zwar 
formell unter Gleichen und beiderseitig formell freiwillig eingegangen, be­
wirkt aber, dass der eine Vertragspartner künftig der Autorität des anderen 
unterliegt.209 Die Herrschenden sind im Besitz bestimmter Verfügungsge­
walt über (ökonomische) Ressourcen, wodurch andere in der Verfolgung 
ihrer (zweck-)rationalen Interessen in deren Abhängigkeit geraten. Dies 
macht die von den anderen Abhängigen in gewisser Weise zu Beherrschten, 
die im Eigeninteresse den Anweisungen der Herrschenden folgen. Unter 
anderem aus diesem Grund rückt Weber in seinen weiteren Ausführungen 
von diesem Herrschaftstypus ab.210 Zudem, so Weber später, bedient sich 
nicht jede Herrschaft wirtschaftlicher Mittel, und „noch weit weniger hat 
jede Herrschaft wirtschaftliche Zwecke.“211

11.4.2 „Herrschaft kraft Autorität“

In seinen weiteren Ausführungen zur Herrschaft vertieft Weber nur noch 
den Typus der „Herrschaft kraft Autorität“212 mit autoritärer Befehlsgewalt, 
Gehorsamspflicht und Zwangsapparat.213 Es ist dieser Herrschaftstyp, den 
er in der zweiten Arbeitsphase in den „Soziologischen Grundbegriffen“ als 
Herrschaft auffasste, was ausdrücklich noch einmal im Abschnitt über die 

Interessen vertreten, aber gerade dadurch zur Autorität werden, und zwar insbeson­
dere in der Interaktion mit formell frei Handelnden (vgl. MWG/22.4, 129–130).

207 MWG I/22.4, 135.
208 MWG I/22.4, 135. Vgl. zu diesem Vorgang mit vielen Beispielen auch MWG I/22.4, 

130–135.
209 Vgl. MWG I/22.4, 132–133. Zum Arbeitsvertrag als Vereinbarung zwischen formell 

Gleichen vgl. ferner: MWG I/22.3, 278, 425–427; MWG I/8, 37–61, 40–42 [= Rezen­
sion zu Lotmar, Philip, Der Arbeitsvertrag. Nach dem Privatrecht des Deutschen 
Reiches. In zwei Bänden, Bd. 1, Leipzig 1902, erschienen in: Archiv für soziale 
Gesetzgebung und Statistik. Zeitschrift zur Erforschung der gesellschaftlichen Zu­
stände aller Länder, Bd. 17/3 (1902), 723–734].

210 Vgl. MWG I/22.4, 135.
211 MWG I/23, 449; vgl. ferner MWG I/22.4, 127.
212 MWG I/22.4, 129.
213 Vgl. MWG I/22.4, 135.

11 Macht und Herrschaft

199

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Typen der Herrschaft“ bekräftigt wird.214 In der Phase vor dem Ersten 
Weltkrieg definierte Weber diesen Typus noch folgendermassen:

„Unter ‚Herrschaft‘ soll hier also der Tatbestand verstanden werden: daß 
ein bekundeter Wille (‚Befehl‘) des oder der ‚Herrschenden‘ das Handeln 
anderer (des oder der ‚Beherrschten‘) beeinflussen will und tatsächlich 
in der Art beeinflußt, daß dies Handeln, in einem sozial relevanten 
Grade, so abläuft, als ob die Beherrschten den Inhalt des Befehls, um 
seiner selbst willen, zur Maxime ihres Handelns gemacht hätten (‚Gehor­
sam‘).“215

Die reinste Form einer solchen Herrschaft sieht Weber in der hausväterli­
chen, amtlichen oder fürstlichen Gewalt. In ihrer reinsten Form stützt sie 
sich „auf eine in Anspruch genommene, von allen Motiven und Interessen 
absehende schlechthinnige Gehorsamspflicht“216. Die Gehorsamspflicht der 
Beherrschten hat ihre Entsprechung auf Seiten der Herrschenden in ihrer 
Befehlsgewalt. In den auf Autorität aufbauenden Herrschaftsgebilden kann 
das Verhältnis zwischen mit Befehlsgewalten ausgestatteten Herrschenden 
und durch Gehorsamspflicht daran gebundenen Beherrschten formal oder 
rechtlich festgelegt sein. In diesem Fall sorgt der Verwaltungsstab als 
Zwangsapparat dafür, dass dem rechtlich festgehaltenen Befehl auch tat­
sächlich in Gehorsam entsprochen wird. Dennoch beruht eine autoritäre 
Herrschaft in ihrem Selbstanspruch nicht primär auf den verschiedenen 
Möglichkeiten, Ungehorsam zu sanktionieren, sondern auf der allgemein 
anerkannten Gehorsamspflicht. Der Herrschende hat einen Anspruch auf 
Gehorsam gegenüber seinen Befehlen, weil er das Recht dazu besitzt, dass 
seine Befehle befolgt werden. Damit das auf Gehorsamspflicht aufbauende 
Herrschaftsgehäuse erhalten bleibt, ist von Seiten der Gehorchenden aller­
dings „ein gewisses Minimum von eigenem Interesse [..] daran, daß er [der 
Beherrschte] gehorcht, […] unentbehrliche Triebfeder des Gehorsams.“217

Autorität und Gehorsam sind aufeinander verwiesen und gegenseitig 
in ihrer Potenzialität und Realisierung Bedingung. Den Anweisungen des 
Befehlenden muss nicht aus einem hohen inneren Pflichtgefühl heraus im 
Handeln entsprochen werden. Es reicht aus, wenn von den Gehorchenden 

214 Vgl. MWG I/23, 211, 449: „‚Herrschaft‘ soll, definitionsgemäß (Kap. I, § 16) die 
Chance heißen, für spezifische (oder: für alle) Befehle bei einer angebbaren Gruppe 
von Menschen Gehorsam zu finden.“

215 MWG I/22.4, 135.
216 MWG I/22.4, 129.
217 MWG I/22.4, 133; vgl. ferner MWG I/23, 449.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

200

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


angezeigt wird, dass die Befehle als solche akzeptiert werden. Die Pflicht 
zum Gehorsam ist damit eine formale Pflicht, der zwar auch informell und 
psychologisch218 in Form eines Pflichtgefühls entsprochen werden kann, 
aber nicht muss. Überhaupt gibt es für Weber viele unterschiedliche Grün­
de, weshalb den Befehlen gehorcht wird. In der Einführung zum Aufsatz 
über „Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft“ formuliert er zu 
diesen Gründen der Fügsamkeit: 

„Sie kann rein durch Interessenlage, also durch zweckrationale Erwägun­
gen von Vorteilen und Nachteilen seitens des Gehorchenden bedingt 
sein. Oder andererseits, durch bloße ‚Sitte‘, die dumpfe Gewöhnung an 
das eingelebte Handeln; oder sie kann rein affektuell, durch bloße per­
sönliche Neigung des Beherrschten, begründet sein.“219

Notwendige Voraussetzung für eine Herrschaft in dieser Konzeption sind 
zum einen jene, die durch ihre Handlungen anzeigen, dass sie herrschen 
wollen, und zum anderen jene, die sich dieser Befehlsgewalt fügen, gehor­
sam sind, Befehle annehmen und in ihrem Handeln anzeigen, dass sie 
das Herrschaftsverhältnis als asymmetrische Machtbeziehung akzeptieren. 
Gehorsam sind im Weber’schen Sinne zum einen jene, die Befehle und 
Anweisungen strikt befolgen, zum andern aber auch bereits jene, die prin­
zipiell Bereitschaft zeigen, Befehlen nachzukommen;220 beides bringt zum 
Ausdruck, dass alles so „abläuft, als ob die Beherrschten den Inhalt des 
Befehls, um seiner selbst willen, zur Maxime ihres Handelns gemacht 
hätten“221. Selbst wenn Leitung und Verwaltung, wie in einer Demokratie 
üblich, „der Form nach als ‚Diener‘ der Beherrschten auftreten“222, verbleibt 
ihnen ein Minimum an Befehlsgewalt, dem mit Gehorsam entsprochen 
wird.

Weber betont, dass Herrschaftsverhältnisse plural sein können. Gerade 
mit Blick auf eine sich ausdifferenzierende Gesellschaft mit Arbeitsteilung 
sind die Herrschaftsverhältnisse von Situation zu Situation unterschiedlich. 

218 Vgl. MWG I/23, 452. Hierzu sei mit Weber angemerkt, dass „rein psychologisch […] 
die Kausalkette verschieden aussehen, insbesondere: ‚Eingebung‘ oder ‚Einfühlung‘ 
sein [kann]“ (MWG I/23, 452).

219 MWG I/22.4, 726. In der Fassung aus Wirtschaft und Gesellschaft fasst Weber die 
Motive zusammen mit der Formulierung: „von dumpfer Gewöhnung angefangen 
bis zu rein zweckrationalen Erwägungen“ (MWG I/23, 449).

220 Vgl. auch Baumann, Peter, Die Motive des Gehorsams bei Max Weber: eine Rekon­
struktion, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 22/5 (1993), 355–370, hier 356, Anm. 2.

221 MWG I/22.4, 135.
222 MWG I/23, 453; vgl. ferner MWG I/22.4, 139.

11 Macht und Herrschaft

201

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


So kann jemand in dem einen Kontext als Herrschender auf die Befolgung 
seiner Befehle zählen, in anderen Kontexten aber seinerseits anderen ge­
horchen müssen. Weber hält fest:

„Wir werden unsererseits dem Dorfschulzen, dem Richter, dem Bankier, 
dem Handwerker [und überhaupt: allen Personen] gleichermaßen ‚Herr­
schaft‘ überall da und nur da zuschreiben, wo sie für gegebene Anord­
nungen […] ‚Gehorsam‘ beanspruchen und (in einem sozial relevanten 
Grade) finden.“223

Der Handwerker mag etwa in der Werkstatt gegenüber seinen Gehilfen 
über Befehlsgewalt verfügen, auf der Anklagebank aber dem Urteil des 
Richters gehorchen müssen. Wann und in welchem Grad in einer jewei­
ligen Situation jemand Befehlsgewalt oder Gehorsamspflicht auszuüben 
hat, ist demgemäss massgeblich von dessen sozialer Rolle im konkreten 
institutionellen Kontext abhängig.224 So unterstehen etwa moderne Beamte 
in ihren jeweiligen Ressorts gegenseitig der Befehlsgewalt des jeweils ande­
ren.225

11.5 Fünfter Halbschluss

Macht ist für Weber die Möglichkeit, in einer sozialen Beziehung den eige­
nen Willen durchzusetzen. Sie ist deswegen relational und potenziell und 
erhält ihre konkrete Manifestierung im Handlungszusammenhang inner­
halb konkreter asymmetrischer Beziehungen, weshalb Macht in mannigfal­
tigen Formen auftreten kann. So gefasst ist der Machbegriff allerdings so 
weit, dass er nicht mehr länger für soziologische Untersuchungen brauch­
bar ist. Macht ist deswegen soziologisch amorph.

Der Begriff der Herrschaft ist demgegenüber ein präziserer und unter­
suchbarer Begriff, da sie eine ganz bestimmte Gestalt einer Machtbeziehung 
darstellt. Eine Herrschaft entsteht durch die Verstetigung einer Machtbezie­
hung. Im Laufe der Verstetigung formen sich normalerweise die Struktur­

223 MWG I/22.4, 138.
224 Den Zusammenhang zwischen sozialer Rolle und Macht hat vor allem der deutsche 

Soziologe Dieter Claessens (1921–1997) ausgearbeitet, sich dabei aber nur zweimal 
auf Weber bezogen: vgl. Claessens, Dieter, Rolle und Macht, 3., überarb. Aufl. 
München 1974. Er beschreibt darin „Machtrollen“ als Macht durch das System (soci­
al power), Macht im System (self imposed power) und Macht über das System.

225 Vgl. MWG I/22.4, 136.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

202

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


elemente des Verbandes, des Leiters und des Verwaltungs- oder Zwangs­
stabes aus, die sicherzustellen haben, dass die sich formierende Ordnung 
eingehalten wird. Eine Herrschaft ist charakterisiert durch die sie ausma­
chenden Handlungen des Befehlens und des gehorsamen Befolgens der 
Befehle. Max Weber sieht in allen möglichen Kontexten des menschlichen 
Zusammenlebens Herrschaftsgehäuse gegeben, in denen die einen befehlen 
und die anderen sich so verhalten, als ob sie den Befehlen allein um des 
Befehls willen nachkommen. Zunächst unterscheidet er zwei Typen von 
Herrschaft auf der Basis ihrer Begründungsmuster: die „Herrschaft kraft 
Interessenkonstellation“226, die vor allem aufgrund von Abhängigkeiten zu­
stande kommt, und die „Herrschaft kraft Autorität“227, in der die höhere 
Autorität über Befehlsgewalt verfügt und die niedrigere Autorität Gehor­
samspflicht hat. Da allerdings der erste Herrschaftstypus starke Tendenzen 
hat, sich in den zweiten umzuformen, gilt für den späten Weber nur noch 
die letztgenannte Herrschaftsform als Herrschaft.

12 Legitimität und Herrschaft

Max Weber kommt in seinen Überlegungen zur Herrschaft vom Allgemei­
nen zum Spezifischen: Er beginnt bei dem allgemeinen Phänomen der 
Macht und grenzt dieses vom spezifischeren Phänomen der Herrschaft ab. 
Herrschaft wiederum definiert er zuerst im Allgemeinen, um sie später 
nur noch als Herrschaft kraft Autorität aufzufassen. Als solche konstituiert 
sich eine Herrschaft in ihrem Handeln in Befehlen und Gehorchen. Die Be­
fehlsgewalt des Herrschenden und die Gehorsamspflicht der Beherrschten 
sind dabei komplementäre Bedingungen. Im Anschluss schränkt er seine 
Überlegungen noch weiter ein und konzentriert sich auf die Frage nach den 
Geltungsgründen von Herrschaftsbeziehungen. In diesem Rahmen führt 
er den Begriff der Legitimität und legitimen Herrschaft ein. Im Folgenden 
wird zuerst danach gefragt, was Max Weber unter Legitimität versteht, um 
im Anschluss der Frage nachzugehen, wann eine Herrschaft in Webers Sin­
ne legitim sein kann. Abschliessend wird die Frage aufgeworfen, ob neben 
den bekannten drei Idealtypen der legitimen traditionalen, charismatischen 
und legalen Herrschaft auch illegitime Herrschaft denkbar ist oder ob es 
sich bei dieser nicht doch um eine spezielle Kategorie legitimer Herrschaft 
handelt.

226 MWG I/22.4, 129.
227 MWG I/22.4, 129.

12 Legitimität und Herrschaft

203

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12.1 Legitimität und Geltung

Die Legitimität eines Herrschaftsverhältnisses spielt in Webers Konzeption 
eine zentrale Rolle für die Etablierung und Aufrechterhaltung der herr­
schaftlichen Ordnungsgeltung der Handlungsstruktur von Befehlen und 
Gehorchen. Sie ist deswegen aus der Herrschaftskonzeption Webers nicht 
wegzudenken, sondern als konstitutiv zu betrachten, selbst wenn Legitimi­
tät für eine faktische Herrschaft nicht zwingend notwendig ist. 228

Hinter dem Prinzip der Legitimität steht die Frage, wie es dazu kommt, 
dass Menschen überhaupt anderen Menschen gehorchen.229 Weber nennt 
dafür zunächst drei unterschiedliche Motive, der Gehorsamspflicht nachzu­
kommen und sich fügsam zu verhalten; sie werden anschliessend ergänzt 
durch ein viertes Motiv und können in unterschiedlichen Kombinationen 
auftreten.230 (1) Zunächst wird der Gehorsamspflicht aufgrund der Konstel­
lation subjektiver Interessenlagen nachgekommen: Die einzelnen Personen 
wägen zweckrational Vor- und Nachteile gegeneinander ab. Wenn sie im 
Gehorchen entsprechenden Vorteil oder zumindest einen nur geringen 
Nachteil für sich und die eigenen Interessen sehen, sind sie geneigt, den 
Befehlen nachzukommen. (2) Zweitens kann das gehorchende Nachkom­
men aufgrund von Sitte zustande kommen, also auf der Basis einer dump­
fen „Gewöhnung an das eingelebte Handeln“231: weil eine Person sich 
bestimmte Handlungsmuster angewöhnt und diese aufgrund „langer Ein­
gelebtheit“232 immer wieder repetitiv wiederholt. Im Handlungszusammen­
hang einer Herrschaft heisst das: Weil die Befolgung bestimmter Befehle 

228 Bereits hier eine Vorbemerkung: Der Legitimitätsbegriff Webers unterscheidet sich 
markant von der Verwendungsart des Begriffs in der (normativen) Rechts- und den 
Politikwissenschaften, insbesondere weil Webers Legitimitätskonzeption seinem 
(methodischen) Anspruch nach weder normativ noch ausschliesslich auf politisch-
staatliche Herrschaftsverbände fokussiert ist. Vgl. dazu auch Breuer, Stefan, Das 
Legitimitätskonzept Max Webers, in: Willoweit, Dietmar / Müller-Luckner, Elisa­
beth (Hgg.), Die Begründung des Rechts als historisches Problem, München 2000 
(= Schriften des Historischen Kollegs: Kolloquien, Bd. 45), 1–17, hier 1–2.

229 Zu Beginn der bekannten Rede „Politik als Beruf “ (München 1919) fragt Weber: 
„Damit er [der Staat oder andere Herrschaftsverbände] bestehe, müssen sich also 
die beherrschten Menschen der beanspruchten Autorität der jeweils herrschenden 
fügen. Wann und warum tun sie das? Auf welche inneren Rechtfertigungsgründe 
und auf welche äußeren Mittel stützt sich diese Herrschaft?“ (MWG I/17, 160).

230 Vgl. MWG I/22.4, 136, 726; MWG I/23, 449–450.
231 MWG I/22.4, 726.
232 MWG I/23, 180. Das Beruhen auf langer Eingelebtheit unterscheidet die Sitte von 

ihrer Oberkategorie, dem Brauch (vgl. ebd.).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

204

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von bestimmten Personen eingelebt ist, wird den Befehlen ohne zu erwar­
tende Missbilligung sowie ohne Zwang und/oder Sanktionsandrohung von 
anderen nachgekommen.233 Insofern Disziplin durch die Einübung von 
Einstellungen zustande kommt, ist es der Zweck einer Disziplinierung, 
die Einstellung des sittlichen Gehorsamserweises gezielt zu erreichen.234 

(3) Und letztlich kann die Befolgung der Befehle aus affektuellen und emo­
tionalen Gründen, „durch bloße persönliche Neigung des Beherrschten“,235 

erfolgen. (4) Mit Blick auf den Gehorsam des Verwaltungsstabes gegenüber 
der befehlenden Autorität und seine Bindung an die Herrschenden ergänzt 
Weber die drei Begründungsmotive durch den Gehorsamserweis aus ideell-
wertrationalen Motivationsgründen.236 Diese Motive reichen zwar bereits 
aus, dass eine Herrschaft zustande kommt, vermögen aber nicht eine dauer­
haft stabile Herrschaft aufrechtzuerhalten. Dafür benötigt eine Herrschaft 
zusätzlich das Element der Legitimität.

Mit Blick auf die Bedeutung der Legitimität für die Stabilisierung und In­
nehaltung des breiteren Begriffs der Ordnung beschreibt Weber Legitimität 
als „Prestige der Vorbildlichkeit oder Verbindlichkeit“237. Er schreibt:

„Eine nur aus zweckrationalen Motiven innegehaltene Ordnung ist […] 
weit labiler als die lediglich kraft Sitte, infolge der Eingelebtheit eines 
Verhaltens, erfolgende Orientierung an dieser […]. Aber sie ist noch 
ungleich labiler als eine mit dem Prestige der Vorbildlichkeit oder Ver­
bindlichkeit, wir wollen sagen: der ‚Legitimität‘, auftretende.“238

Legitimität in dieser ersten Bestimmung mit Blick auf Ordnungen im Allge­
meinen ist demgemäss von den Ordnungsbeteiligten positiv konnotiert und 
stärkt die Aufrechterhaltung einer Ordnung stärker als alle anderen Motive. 
Die sich an der Ordnung orientierenden Personen halten die Ordnung 
für eine gute Ordnung. Die legitime Ordnung wird von den Einzelnen als 
normativ prestigeträchtig betrachtet, was sich am Grad des Sich-Orientie­
rens an ihr zeigt. Ähnlich formuliert Weber für den enger gefassten Begriff 
der Herrschaft die Bedeutung der Legitimität. Weil weder zweckrationale 

233 Wenn Missbilligung zu erwarten ist, handelt es sich nicht um eine Sitte, sondern 
um eine Konvention. Wenn physischer oder psychischer Zwang und Sanktionen zu 
erwarten sind, handelt es sich in Abgrenzung davon um Recht (vgl. MWG I/23, 180, 
186–189).

234 Zum Begriff der Disziplin vgl. MWG I/23, 210–211.
235 MWG I/22.4, 726.
236 Vgl. MWG I/23, 449–450.
237 MWG I/23, 183.
238 MWG I/23, 183.

12 Legitimität und Herrschaft

205

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interessenabwägungen noch Sitte noch affektuelle oder wertrationale, we­
der materiale noch ideelle Motive genügend stabilisierend wirken, sucht 
sich eine Herrschaft im Normalfall „durch Rechtsgründe, Gründe ihrer ‚Le­
gitimität‘“239 nicht nur äusserlich, sondern auch innerlich zu stützen.240 In 
einer Herrschaft werden, so Weber in seiner Rede „Politik als Beruf “, innere 
Rechtfertigungsgründe dafür gesucht, dass die Herrschaft als vorbildlich 
oder verbindlich erachtet werden soll.241 Die Rechtfertigungsgründe wiede­
rum sind für ihre faktische Geltung darauf angewiesen, dass ihnen Glaube 
geschenkt wird. In der „Unvollendeten Soziologie“ schreibt Weber:

„Aber Sitte oder Interessenlage so wenig wie rein affektuelle oder rein 
wertrationale Motive der Verbundenheit können verläßliche Grundlagen 
einer Herrschaft darstellen. Zu ihnen tritt normalerweise ein weiteres 
Moment: der Legitimitätsglaube.“242

Ähnlich, wie für den Begriff der auf Autorität bauenden Herrschaft auf 
der einen Seite eine autoritäre Befehlsgewalt Anspruch auf Gehorsam er­
heben muss und diesem Fügsamkeitsanspruch zeitgleich auf der anderen 
Seite nachgekommen werden muss, ist für Webers Begriff der legitimen 
Herrschaft ebenfalls eine doppelte Struktur Voraussetzung: Es benötigt 
von Seiten der Herrschen-Wollenden einen Legitimitätsanspruch, dem 
die Beherrschten mit einem Legitimitätsglaube überhaupt erst faktische 
Geltung verschaffen.243 Der Fokus liegt für Weber also, wie bereits beim 
Herrschaftsbegriff im Allgemeinen, nicht allein auf den Herrschenden, son­
dern mindestens ebenso auf den Beherrschten. Legitimität ist für Weber 
in Bezug auf eine Herrschaft lediglich die „Chance, dafür [= als legitim] in 
einem relevanten Maße gehalten und praktisch behandelt zu werden.“244 

Legitim ist so gesehen das, was den Menschen als legitim gilt. Der Legi­
timitätsglaube stellt sicher, dass die Gehorsamsverspflichteten sich weiter­
hin in den ihnen zugewiesenen, niedrigeren Platz des Befehlebefolgens 
in der institutionalisierten asymmetrischen Machtbeziehung faktisch einfü­
gen. In seinem Aufsatz „Über einige Kategorien der verstehenden Soziolo­
gie“ beschreibt Weber dies 1913 als „‚Legitimitäts‘-Einverständnis“245 der 

239 MWG I/22.4, 726.
240 Vgl. auch MWG I/17, 160.
241 Vgl. MWG I/17, 160.
242 MWG I/23, 450.
243 Vgl. MWG I/23, 449–453.
244 MWG I/23, 451.
245 MWG I/12, 437.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

206

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Beherrschten mit der als gelten sollend postulierten herrschaftlichen Ord­
nung. Die Beherrschten müssen mit der Herrschaftsbeziehung einverstan­
den sein, damit es sich um eine legitime Herrschaftsbeziehung handelt.246 

Der Legitimitätsglaube der Beherrschten bezieht sich auf die vom Herr­
schenden in Anspruch genommenen „Rechtsgründe“247 bzw. die „inneren 
Rechtfertigungen“248. Die sowohl für Herrschende mit dem Legitimitätsan­
spruch wie auch für die Beherrschten mit ihrem Legitimitätsglaube zentra­
len Fragen lauten demgemäss: Sind die Befehle und Anweisungen auch 
nach Ansicht der Beherrschten rechtens? Decken sich die Rechtfertigungs­
gründe der Herrschaft mit den Rechtfertigungserwartungen der Beherrsch­
ten?

Die grosse Rolle, die dem Legitimitätsglauben zukommt, bedeutet für 
Weber nicht, dass in einer legitimen Herrschaft neben dem Legitimitäts­
glauben keine anderen Motive des Gehorchens vorkommen. Im Kapitel 
über „Die Typen der Herrschaft“ schreibt er in seiner „Unvollendeten 
Soziologie“: „Fügsamkeit kann vom einzelnen oder von ganzen Gruppen 
rein aus Opportunitätsgründen geheuchelt, aus materiellem Eigeninteresse 
praktisch geübt, aus individueller Schwäche und Hilflosigkeit als unver­
meidlich hingenommen werden.“249 Eine Herrschaft kann schliesslich auch 
bestehen, ohne dass sie den Beherrschten als legitim gilt. Wenn aber der 
Legitimitätsglaube schwindet oder nie vorhanden war, bleiben zur Durch­
setzung der Befehle und zur Aufrechterhaltung der Herrschaftsordnung nur 
noch die äusseren Garantien: Zwang und Gewalt. Die Androhung und 
eventuell Anwendung von Gewalt ist für Weber „überall die ultima ratio, 
wenn andre Mittel versagen“250.

Die äusseren Mittel zur Aufrechterhaltung eines Herrschaftsverhältnisses 
und zur Garantie der Einhaltung einer herrschaftlichen Verbandsordnung 
werden durch den Verwaltungsstab zur Anwendung gebracht. Es sind die 
Personen des Verwaltungsstabes, die den Gehorsam der Beherrschten ein­
fordern und mittels der ihnen zugeschriebenen Sanktionsmittel251 auch 

246 Vgl. MWG I/12, 436–437.
247 MWG I/22.4, 726.
248 MWG I/17, 160.
249 MWG I/23, 451.
250 MWG I/23, 212.
251 Als Sanktionsmittel können sowohl Möglichkeiten der direkten Gewalt zur Abstra­

fung von Ungehorsam als auch die blosse „Androhung von Nachteilen“ (MWG 
I/22.3, 295) zählen, wie ein Blick in Webers Überlegungen zur Rechtsentwicklung 
zeigt.

12 Legitimität und Herrschaft

207

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abstrafen können. Deswegen ist die Beziehung zwischen herrschender Au­
torität und ihrem Verwaltungsstab für die Strukturierung und Aufrechter­
haltung einer Herrschaft ungleich wichtiger als die Beziehung zwischen 
herrschender Autorität und Beherrschten. Wenn die Beherrschten eine 
Herrschaft nicht oder nicht mehr als legitim erachten, ist es der Verwal­
tungsstab, der das Obödienzverhältnis mittels der ihm zur Verfügung ste­
henden Zwangs- und Verwaltungsmittel aufrechterhält. Falls aber der Ver­
waltungsstab selbst nicht an die Verbindlichkeit und/oder Vorbildlichkeit 
der Herrschaft glaubt, schwindet die Chance der Zuverlässigkeit seines 
Einsatzes, womit der Fortbestand der Herrschaft aufs Äusserste gefährdet 
wird.252 „Die Art der Legitimitätsbeziehung zwischen Herrn und Verwal­
tungsstab“ wirkt sich daher direkt und „maßgebend für die [Ausgestaltung 
der] Struktur der Herrschaft“253 aus.

12.2 Typen legitimer Herrschaft

Nicht jede Herrschaft ist im selben Ausmass legitim, genauso wie nicht 
jede Ordnung im selben Ausmass gilt oder nicht gilt. Ein Legitimitätsglaube 
ist nicht in einem einfachen Dualismus entweder vorhanden oder nicht 
vorhanden, sondern ist graduell ausgeprägter bzw. weniger ausgeprägt.

Weber unterscheidet in seiner idealtypischen Methodologie drei Typen 
legitimer Herrschaft: (A) die traditionale Herrschaft, (B) die charismatische 
Herrschaft und (C) die legale Herrschaft.254 Es ist diese Dreiertypologie, 
wofür Webers Herrschaftssoziologie besonders bekannt geworden ist. Dass 
es nur und ausschliesslich drei reine Typen legitimer Herrschaft gebe, 
betonte er bis zu seinem Lebensende.255 Da es sich um Idealtypen han­
delt, können sie in der konkreten Empirie kaum in ihrer reinen Form, 
sondern in der Regel nur durchmischt festgestellt werden. „Zu glauben: 
die historische Gesamtrealität lasse sich in das nachstehend entwickelte Be­
griffsschema ‚einfangen‘, liegt hier so fern wie möglich“256, schreibt Weber 

252 Vgl. MWG I/23, 450–452.
253 MWG I/23, 452.
254 Vgl. MWG I/23, 453; MWG I/22.4, 726–742.
255 Vgl. in der zeitlichen Chronologie: „Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft“ 

(MWG I/22.4, 726–742), „Politik als Beruf “ (MWG I/17, 157–252), Mitschriften zur 
Vorlesung „Allgemeine Staatslehre und Politik“ (MWG III/7, 76–77), Kapitel III von 
„Wirtschaft und Gesellschaft“ (MWG I/23, 449–591). Vgl. ferner die Ausführungen 
in Kap. 12.4.

256 MWG I/23, 455.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

208

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der Hinführung zum Typenkapitel in „Wirtschaft und Gesellschaft“. Als 
Idealtypen sind auch sie – wie der Legitimitätsbegriff Webers überhaupt – 
lediglich deskriptiv und erklärend, nicht aber normativ und wertend. Wie 
eine legitime Herrschaft für Weber keine normativ bessere Herrschaft ist, 
sondern lediglich eine stabilere, ist auch keiner der drei Typen den jeweils 
anderen normativ irgendwie überlegen. Zudem muss darauf hingewiesen 
werden, dass die Typologie natürlich nur für Herrschaft und innerhalb 
dieses Begriffs wiederum nur für legitime Herrschaft gilt und deswegen vor 
allem nicht mit einer allgemeinen Machtformenlehre verwechselt werden 
sollte.257

12.2.1 Traditionale Herrschaft

Eine Herrschaft traditionalen Charakters beruht „auf dem Alltagsglauben 
an die Heiligkeit von jeher geltenden Traditionen“258. Die Tradition, das 
Gewohnte und die „von jeher vorhandenen Ordnungen und Herrengewal­
ten“259 sind es, die eine oder mehrere Personen zur Autorität legitimieren. 
Den so bestimmten Personen wird aus „Pietät“260 und „auf Grund der Hei­
ligkeit altüberkommener (‚von jeher bestehender‘) Ordnungen und Her­
rengewalten“261 gehorcht. Die durch überlieferte Regeln bestimmten Herren 
erhalten durch die überlieferte Tradition eine bestimmte Eigenwürde zu­
gewiesen, die ihren Legitimitätsanspruch stützt.262 Handlungsanweisend 
sind nicht Satzungen, sondern die Anweisungen und Befehle des durch 
die Tradition bestellten Herrschers. Dieser kann unter Berücksichtigung 
der altüberkommenen Ordnungen wiederum selber Personen bestimmen, 
denen ebenfalls gehorcht werden muss. Somit kann die Tradition direkt 
und indirekt Personen mit Befehlsgewalt versehen: direkt, indem aus 

257 Denn es handelt sich um eine Untertypisierung des Begriffs der Herrschaft, welche 
wiederum lediglich ein „Sonderfall von Macht“ (MWG I/22.4, 127) darstellt. Mit 
Nachdruck verweist etwa Heinrich Popitz auf diese Verwechslungsgefahr, indem er 
schreibt, dass „Legitimierung von Macht keine eigene Machtform“ darstellt, sondern 
„als Gewinn einer zusätzlichen stabilisierenden Qualität, die jede der […] Machtfor­
men“ entwickeln kann, begriffen werden muss (Popitz, Phänomene der Macht, 264 
Anm. 26).

258 MWG I/23, 453.
259 MWG I/22.4, 729.
260 MWG I/23, 454.
261 MWG I/23, 468.
262 Vgl. MWG I/23, 468.

12 Legitimität und Herrschaft

209

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Tradition selber Herrschende bestimmt werden, indirekt, indem die 
Tradition Personen dazu legitimiert, andere Personen mit Befehlsgewalt 
auszustatten.263 Auf diese Weise entsteht der Verwaltungsstab in einer tradi­
tionalen Herrschaft. Die Beziehung des Verwaltungsstabes zum Herrscher 
ist dementsprechend ebenfalls eine stark personal gefärbte und ist durch 
„persönliche Dienertreue“264 charakterisiert. Hingegen gibt es keine sach­
lichen Kriterien, wer wieso in welche Position berufen wird. Kompeten­
zen, rationale Hierarchie, voraussehbare Karrierechancen und notwendige 
Fachqualifizierung sind dem traditionalen Verwaltungsstab in seiner reinen 
Form ebenso fern wie das geregelte Gehalt der Beamten.265 Stattdessen 
werden Positionen aufgrund des seit jeher Bestehenden und nach Ansehen 
der Person vergeben. Beispiele für eine legitime Herrschaft hauptsächlich 
traditionalen Typus sind etwa patriarchal, gerontokratisch oder patrimoni­
al organisierte Herrschaftsverbände, von denen es in der Geschichte viele 
gibt.266 Während aber im (primären) Patriarchalismus und in der Geronto­

263 Vgl. MWG I/23, 468–469.
264 MWG I/22.4, 730.
265 Vgl. MWG I/23, 471.
266 Zur Gerontokratie (dt. „Herrschaft der Ältesten“): Der Begriff leitet sich ab vom 

Herrschaftsprinzip des Ältesten-Rates (Gerontes) im antiken Griechenland (in dori­
schem Gebiet und Sparta hiess der Rat Gerusia; vgl. MWG I/22.5, 212; vgl. ferner 
MWG I/23, 547, Anm. 15 von Knut Borchardt, Edith Hanke und Wolfgang Schluch­
ter; Plutarch, Lykurgos, 6, in: Ders., Große Griechen und Römer, Bd. 1, übers. 
u. mit Anm. versehen v. Konrat Ziegler und Walter Wuhrmann, mit einer Einf. 
v. Konrat Ziegler und Hans Jürgen Hillen, 3., rev. Aufl., Mannheim 2010, 151–193, 
hier 157–159) und in der römischen Republik hiess er Senat (Senatus ist abgeleitet 
vom Begriff senex (dt. „alter Mann“); vgl. Plutarch, Romulus, 13, in: Ders., Große 
Griechen und Römer, Bd. 1, 102–142, hier 116–117). Seit der Neuzeit wird der Begriff 
zum Beschreiben von allen Herrschaftsstrukturen angewendet, in dem Alte die 
wichtigsten Entscheidungskompetenzen innehalten, unabhängig davon, ob sich dies 
aufgrund einer Gesetzeslage (z. B. gilt in den USA das Mindestalter von 30 Jahren 
für Senatoren (Constitution of the United States Art. 1 § 3) und 35 Jahren für das 
Präsidentschaftsamt (Art. 2 § 1), in der röm.-kath. Kirche das Mindestalter von 
35 Jahren für Bischöfe (c. 378 § 1.3 CIC/1983) und Päpste (c. 332 § 1 CIC/1983)) 
oder aus anderen Gründen, z. B. aufgrund demographischer Überalterung der 
Gesellschaft oder des Verbands, entwickelt hat. Dabei wird die Bezeichnung als 
Gerontokratie mitunter häufig abwertend angewandt oder aufgefasst, so etwa im 
Fall des Kardinalskollegiums: Papst Franziskus führte in der Predigt zu seinem 
25-jährigen Bischofsweihejubiläum am 27. Juni 2017 aus: „Jemand, der uns nicht 
wohl gesonnen ist, sagt von uns, dass wir die Gerontokratie der Kirche sind. Das 
ist reiner Spott. Er versteht nicht, was er sagt. Wir sind keine Greise, die herrschen: 
wir sind Großväter“ (Franziskus, Predigt, Eucharistiefeier zum 25. Jahrestag der 
Bischofsweihe des Heiligen Vaters, Paulinische Kapelle, Dienstag 27. Juni 2017, on­

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

210

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kratie nicht zwingend ein Verwaltungsstab vorhanden sein muss, ist ein 
solcher in einer patrimonialen Herrschaftsordnung unabdingbar.267

Die Inhalte der Anweisungen und Befehle der traditional legitimierten 
Autoritäten bewegen sich zwischen strikter Traditionsgebundenheit und 
freier persönlicher Willkür.268 Der Grund dafür liegt darin, dass allein die 
Tradition den Befehlen der legitimen Herrschenden Grenzen setzen kann. 
Solange die Herrschenden die Schranken der Tradition nicht überschreiten 
und altüberkommene Sitten nicht verletzen, können sie ganz nach persön­
lichem Gutdünken herrschen. Rechtlich kommen damit als mögliche „Ori­
entierungsmittel […] nur […] ‚Präzedenzien und Präjudizien‘ in Frage.“269 

Die Schaffung neuen Rechtes ausserhalb der Tradition ist nicht möglich. 
Der Weberstudent und spätere Professor Hans Ficker schreibt in seine No­
tizen zur Vorlesung „Allgemeine Staatslehre und Politik (Staatssoziologie)“ 
im Sommersemester 1920 in München: „Rechtsschaffung gibt es nicht, das 
Recht kann nur erkannt werden (Weistum)“270.

Aufgrund der Eingelebtheit wissen sowohl die Herrschenden und ihr 
Verwaltungsstab als auch die Beherrschten, welchen Spielraum und welche 
Freiheiten die Tradition dem einzelnen Mitglied im Herrschaftsverband 
zuweist.271 Widerstand in der Herrschaft entsteht, wenn Befehlsgewalten 
die von der Tradition gesetzten und sittlich eingelebten Schranken ihres 
Handlungsspielraums überschreiten. In diesen Fällen wird aber nicht das 
Herrschaftssystem als Ganzes in Frage gestellt, sondern der Widerstand 
richtet sich „gegen die Person des Herren (oder: Dieners [= Mitglied des 
Verwaltungsstabs])“272. Soll sich die im traditionalen Herrschaftsverband 
geltende Ordnung oder das geltende Recht dauerhaft verändern, so muss 
gezeigt werden, dass die neue Ordnung bereits „von jeher geltend und […] 
durch ‚Weistum‘ erkannt“273 und somit legitim ist.274 Die neue Ordnung 
ist aus dieser Warte eigentlich gar nicht neu, sondern gerade das Gegen­
teil davon: altüberkommen und immer schon gewesen. Sie stellt dann 

line: https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2017/documents/papa
-francesco_20170627_xxvordinazepiscopale-papafrancesco.html [14.6.2024]).
Zum Patriarchalismus und Patrimonialismus vgl. Kap. 17.1.

267 Vgl. MWG I/23, 475–477.
268 Vgl. MWG I/23, 469.
269 MWG I/23, 469.
270 Ficker, Hans, Nachschrift, in: MWG III/7, 65–117, 85.
271 Vgl. MWG I/23, 468–469.
272 MWG I/23, 469.
273 MWG I/23, 469.
274 Vgl. MWG I/23, 469.

12 Legitimität und Herrschaft

211

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170627_xxvordinazepiscopale-papafrancesco.html
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170627_xxvordinazepiscopale-papafrancesco.html


altes dar, das in Vergessenheit geraten sei, oder sie könne die eigentlich 
gelten sollende Ordnung der Tradition besser abbilden als die aktuelle. 
Sie entspricht der Tradition mehr als die bisherige Ordnung. Bei einer 
„traditionalistische[n] Revolution“275 wird „an die Stelle des alten Herrn, 
der die Tradition übertritt, […] ein neuer, aber ebenso traditionaler Beamter 
gesetzt, der die Tradition [stärker] anerkennt!“276 Für die europäischen 
Revolutionen seit dem 11. Jahrhundert bemerkte nach Weber der amerika­
nische Rechtshistoriker Harold J. Berman gar, dass diese alle vom „Mythos 
einer Rückkehr in eine vergangene Zeit“277 mitgeprägt worden seien, womit 
allen Revolutionen in Europa zumindest Anteile einer traditionalistischen 
Revolution zukämen.

Die starke Orientierung an der Tradition sowohl zur Bewahrung der 
Herrschaft als auch, um Veränderungen im legitimen traditionalen Herr­
schaftsverband herbeiführen zu können, legt die Vermutung nahe, dass 
die temporale Dauer einer Herrschaft die Möglichkeiten zu einer aus der 
Tradition schöpfenden Argumentation zur Veränderung innerhalb dersel­
ben begünstigt. Denn je länger eine Herrschaft besteht, desto mehr Argu­
mentationspunkte, Beispiele, Präzedenzien und Präjudizien, die für eine 
Veränderung sprechen, können aus der Tradition des Herrschaftsverbands 
abgeleitet werden.

12.2.2 Charismatische Herrschaft

Der charismatische Charakter278 einer Herrschaft zeigt sich in der „außer­
alltäglichen Hingabe an die Heiligkeit oder die Heldenkraft oder die Vor­
bildlichkeit einer Person und der durch sie offenbarten oder geschaffenen 
Ordnungen“279. Es handelt sich also um eine spezifisch auf eine Person 
hin ausgerichtete Herrschaftsstruktur. Diese Herrscherpersönlichkeit be­

275 MWG I/23, 469.
276 MWG III/7, 84.
277 Berman, Law and Revolution, 15: „The myth of a return to an earlier time is, in fact, 

the hallmark of all the European revolutions.“
278 Den Charismabegriff entnimmt Weber ganz bewusst dem christlichen Denken: 

„Der Begriff des ‚Charisma‘ (‚Gnadengabe‘) ist altchristlicher Terminologie entnom­
men. […] Er ist also nichts Neues“ (MWG I/23, 454). Allerdings löst er den Begriff 
aus der Diskussion des sog. ‚Urchristentums‘, wie es damals noch genannt und vom 
Kirchenrechtler Rudolph Sohm ausführlich diskutiert wurde, heraus (vgl. MWG 
I/23, 454; MWG 22.4, 462).

279 MWG I/23, 453.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

212

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sitzt in irgendeiner Weise Eigenschaften, die von den Anhängern als nicht 
alltäglich bewertet werden. Charismatische Herrscherpersonen und damit 
charismatische Herrschaftsverbände gibt es für Weber viele: Propheten, 
Zauberer, nordische Berserker, der Heiland, Heroenfiguren und Führer von 
Jagd- oder Beutezügen sind ebenso charismatische Herrscherpersönlichkei­
ten wie Demagogen oder Leiter moderner Parteien.280 Die „übernatürli­
chen oder übermenschlichen oder […] außeralltäglichen“ Eigenschaften 
dieser Person treten „als gottgesandt oder als vorbildlich“281 auf, weswe­
gen ihr Führerqualitäten zugesprochen werden. Über das Ausmass der 
Ausseralltäglichkeit befinden die Anhänger der mit Charisma ausgestatteten 
Person in ihrem Legitimitätsglauben. Durch andauernde „Bewährung“282 

wird die Herrschaft des charismatischen Führers stabilisiert.283 Grund für 
die Legitimität der charismatischen Führerautorität ist zunächst allerdings 
nicht die sichtbare Fügsamkeit seiner Anhänger, sondern die Charismagabe 
selbst. Diese anzuerkennen ist für diejenigen, die zu ihrer Anerkennung 
aufgerufen sind, Pflicht. Im Umkehrschluss bedeutet dies aber auch: Dem 
charismatischen Führer wird nur so lange Gehorsam geschuldet, wie sein 
spezifisches Charisma ihm und ihm alleine zukommt. „Zeigt sich der cha­
rismatische Begnadete von seinem Gott oder seiner magischen [Kraft] 
oder Heldenkraft verlassen, bleibt ihm der Erfolg dauernd versagt […], 
so hat seine charismatische Autorität die Chance zu schwinden.“284 Der 
Herrschaftsverband formiert sich als „emotionale Vergemeinschaftung“285 

280 Vgl. etwa MWG I/22.4, 734–738, 737: „Der manische Wutanfall des nordischen 
‚Berserkers‘, die Mirakel und Offenbarungen irgendeiner Winkelprophetie, die dem­
agogischen Gaben des Kleon sind der Soziologie genau so gut ‚Charisma‘ wie die 
Qualitäten eines Napoléon, Jesus, Perikles.“ Eine breite Auswahl charismatischer 
Herrscherpersönlichkeiten und charismatischer Herrschaften der vergangenen 2500 
Jahre finden sich u. a. in den Sammelbänden Nippel, Wilfried (Hg.), Virtuosen 
der Macht. Herrschaft und Charisma von Perikles bis Mao, München 2000; Rych­
terová, Pavlína / Seit, Stefan / Veit, Raphaela (Hgg.), Das Charisma. Funktionen 
und symbolische Repräsentationen, Berlin 2008 (= Beiträge zu den Historischen 
Kulturwissenschaften, Bd. 2).

281 MWG I/23, 490.
282 MWG I/23, 492. Mit „Bewährung“ ist ein fortdauerndes „Wohlergehen für die 

Beherrschten“ gemeint, das ja gerade eben nur durch die spezifisch Beherrschten 
selbst beurteilt werden kann (vgl. MWG I/23, 492).

283 Vgl. MWG I/23, 492.
284 MWG I/23, 492.
285 MWG I/23, 493.

12 Legitimität und Herrschaft

213

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


um die charismatische Autoritätsperson herum und wird von Weber als 
„Gemeinde“ bezeichnet.286

Das Charisma der Führerpersönlichkeit befähigt diese dazu, andere 
Personen „nach charismatischen Qualitäten“287 zu bewerten und auszule­
sen. Diese „nach Eingebung des Führers auf Grund der charismatischen 
Qualifikation des Berufenen“288 rekrutierten Personen formieren sich zum 
Verwaltungsstab. Weber bezeichnet sie als Jünger und Gefolge. Während 
es sich bei traditional bestimmten Mitgliedern des Verwaltungsstabes um 
Personen mit Beauftragung durch die Tradition handelt,289 werden charis­
matisch bestimmte Mitglieder durch das Charisma bzw. durch die mit 
Charisma ausgestattete Autoritätsperson berufen. In einer charismatisch 
legitimen Herrschaft sind es Berufene, deren Berufung durch eine bereits 
als berufen anerkannte Person erfolgt. Diese bereits als mit Charisma aus­
gestattet geltende Herrscherperson ist in ihrem Urteil an keinerlei Form 
von Reglement, Rechtssätzen oder Präzedenzien gebunden.290

Die charismatische Herrschaft ist das Gegenmodell zu den beiden ande­
ren Typen legitimer Herrschaft, da die beiden anderen Herrschaftstypen 
„Alltags-Formen“291 darstellen, während im Typus der charismatischen 
Herrschaft diese spezifisch ausseralltäglich legitimiert ist.292 So verschmä­
hen charismatische Herrscher etwa die Formen der „Alltagswirtschaft“293 

sowohl traditionaler als auch rationaler Art.294

Insofern die revolutionäre Umwälzung einer Herrschaft nichts Alltägli­
ches ist, erstaunt es nur wenig, dass bei einer solchen häufig eine charisma­
tische Herrschaftsgründung mit im Spiel ist.295 Denn ein charismatischer 
Führer kümmert sich nicht um bestehende Regelungen und Normen, son­
dern fordert und schafft „neue Gebote […] kraft Offenbarung, Orakel, 
Eingebung oder […] konkretem Gestaltungswillen, der von der […] Ge­
meinschaft um seiner selbst willen anerkannt wird.“296 Eine charismatische 
Revolution bestehender Ordnungen möchte diese nicht durch eine stärkere 

286 Vgl. MWG I/23, 493.
287 MWG I/23, 493.
288 MWG I/23, 493.
289 Vgl. MWG I/23, 468–469.
290 Vgl. MWG I/23, 493–495.
291 MWG I/23, 494.
292 Vgl. MWG I/23, 494; MWG I/22.4, 460
293 MWG I/23, 496.
294 Vgl. MWG I/23, 495–496.
295 Vgl. MWG I/23, 494–495.
296 MWG I/23, 494.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

214

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zweck-Mittel-Orientierung (Zweckrationalität) ersetzen. Charisma ist für 
Weber aus der Perspektive einer rationalen Wirtschaft „eine typische Macht 
der ‚Unwirtschaftlichkeit‘“297. Im Gegensatz zur Revolution durch Ratio 
wirkt eine Revolution durch Charisma nicht von aussen durch eine ver­
sprochene Verbesserung und „Veränderung der Lebensumstände“298 oder 
vermittels einer Intellektualisierung, sondern von innen her. Sie fordert 
eine und führt zu einer kompletten „Neuorientierung aller Einstellungen zu 
allen einzelnen Lebensformen und zur ‚Welt‘ überhaupt“299.

Im Vergleich mit den beiden anderen Herrschaftstypen ist ein charis­
matisch legitimierter Herrschaftsverband mit einer nicht zu unterschätzen­
den Herausforderung konfrontiert, sofern sich eine dauerhafte Ordnung 
etablieren soll: Irgendwann wird der erste charismatische Führer, der den 
Herrschaftsverband ja durch sein Charisma erst begründete, als charis­
matische Autoritätsperson wegfallen, entweder aus physischen Gründen 
(Krankheit, Tod) oder aus nicht-physischen Gründen (Wegfall des Charis­
mas). Der genuine Charismenträger kann vor seinem Wegscheiden krank 
werden wie Mohammed300, sich wie Jesus am Kreuz „von seinem Gott ver­
lassen“301 fühlen302 oder wie Napoleon I. nach der Niederlage von Waterloo 
den Wegfall des Charismas von seinem Gefolge attestiert bekommen.303 

Will der Herrschaftsverband die geltende Ordnung weiterhin legitimieren 
können und aufrechterhalten, muss sich diese darum strukturell und ideo­
logisch verändern. Treibende Kraft dafür ist zum einen das Interesse der 
Anhängerschaft und Gemeinde am Weiterbestehen und steten Neubeleben 
der Gemeinschaft. Zum anderen, und dies dürfte noch wichtiger sein, ist 
es im Interesse des Verwaltungsstabes, „die Existenz der [Herrschaft-]Bezie­
hung fortzusetzen – und zwar […] so […], daß dabei die eigne Stellung 
ideell und materiell auf eine dauerhafte Alltagsgrundlage gestellt wird.“304 

Die Mitglieder des Verwaltungsstabes haben ein Interesse daran, zum einen 

297 MWG I/23, 496.
298 MWG I/23, 497.
299 MWG I/23, 497.
300 Vgl. MWG I/22.4, 522.
301 MWG I/22.4, 466. Nach Mt 27,46 und Mk 15,34 schrie Jesus am Tag seiner Kreu­

zigung um die neunte Stunde: „Mein Gott, mein Gott, warum hast du mich verlas­
sen?“

302 Vgl. MWG I/22.4, 466; MWG I/23, 492.
303 Vgl. MWG I/23, 495. Das Charisma des „Genies“, das sich Napoleon I. mit Bezug 

auf sein militärisches Geschick selbst attestierte, schien nach der Niederlage bei 
Waterloo definitiv nicht mehr zuzutreffen.

304 MWG I/23, 498.

12 Legitimität und Herrschaft

215

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch künftig eine bestimmte legitime Autorität gegenüber der Gemeinde 
einnehmen und zum anderen auch materiell in eine gesicherte Zukunft 
schreiten zu können. „Die Masse der Jünger und Gefolgen will ihr Leben 
(auf die Dauer) auch materiell aus dem ‚Beruf ‘ [d. h. der Berufung] machen 
und muß dies auch.“305 Zum Zweck der Aufrechterhaltung der Geltung 
der charismatisch legitimierten Herrschaftsordnung wird es deswegen not­
wendig, dass das Charisma aus dem Bereich des Ausseralltäglichen in den 
Bereich des Alltäglichen hinübergeführt wird, was von Weber als Prozess 
der „Veralltäglichung des Charisma“306 beschrieben wird. Durch diesen 
Prozess verliert die charismatische Herrschaft Teile seiner charismatischen 
Eigenschaften zugunsten von Elementen, die sonst typischerweise in legiti­
men traditionalen und/oder rational-legalen Herrschaften zu finden sind. 
Im Zuge der Veralltäglichung muss die ursprüngliche „Wirtschaftsfremdheit 
des Charismas“307 beseitigt und an steuer- und abgabefähige Wirtschaftsbe­
dingungen angepasst werden.308

Eine charismatische Herrschaft mit genuinem Charismenträger ist aus 
all diesen Gründen nur äusserst selten von langer Dauer, vielmehr liegt zu­
meist eine veralltäglichte Form eines charismatischen Herrschaftsverbandes 
vor. Weber nennt die folgenden Möglichkeiten, eine Herrschaft dauerhaft 
auf zumindest teilweise charismatische Grundlagen zu stellen:

• Charisma-Suche: Es wird ein neuer Charismenträger gesucht, der ähn­
liche Merkmale wie der ursprüngliche Charismaträger aufweist.309 In 
dieser Weise wird beispielsweise der tibetische Dalai Lama bestimmt.310

• Offenbarung: Durch eine bestimmte Technik der Auslese (z. B. Orakel, 
Los oder Gottesurteil) wird der neue Führer bestimmt, was eine „Legali­
sierung“311 bedeutet. Die Legitimität des neuen Führers ist aus der Legi­
timität und Geltung des Verfahrens gewonnen.312 Beispiel dafür waren 
etwa die Bestimmungen der israelitischen Richter und Könige.313

• Nachfolgerdesignation durch den Charismaträger mit Anerkennung durch 
die Gemeinde: Der ursprüngliche Charismaträger selber bestimmt seine 

305 MWG I/23, 503.
306 Vgl. dazu MWG I/23, 497–513.
307 MWG I/23, 507.
308 Vgl. MWG I/23, 507–512.
309 Vgl. MWG I/23, 498–499.
310 Vgl. MWG /23, 499.
311 MWG I/23, 499.
312 Vgl. MWG I/23, 499.
313 Vgl. MWG I/23, 499.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

216

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachfolge. Die Legitimität des Nachfolgers ist gebunden an die Legiti­
mitätsgeltung des ursprünglichen Charismaträgers.314 So entstanden bei­
spielsweise die Magistraturen in der Zeit der römischen Republik.315

• Nachfolgerdesignation durch den Verwaltungsstab mit Anerkennung durch 
die Gemeinde: Der charismatisch ausgelesene Verwaltungsstab bestimmt 
den neuen Führer. Die Legitimität wird allerdings nicht durch eine Ma­
joritätsabstimmung bestimmt, sondern es handelt sich um eine „Auslese 
des Richtigen, des wirklichen Charisma-Trägers, den auch die Minder­
heit [..] herausgefunden haben kann.“316 Damit einhergehend ist zumeist 
eine Formalisierung und Verrechtlichung. Als Beispiel nennt Weber hier 
die Einsetzung der Bischöfe und Könige durch den Klerus und die Aris­
tokraten im mittelalterlichen Europa.317

• Erbcharisma: Das Charisma wird vererbt, wozu eine Erbordnung ent­
wickelt werden muss. Der Legitimitätsglaube gilt dann nicht mehr auf­
grund charismatischer Eigenschaften der Person, sondern aufgrund der 
Legitimität des Erwerbs gemäss Erbordnung.318 Dazu gehören beispiels­
weise Erbmonarchien.

• Amtscharisma (Versachlichung des Charismas): Das Charisma wird an 
ein Amt und eine Position gebunden. Der Legitimitätsglaube kommt 
nicht mehr der Person zu, „sondern den erworbenen Qualitäten und der 
Wirksamkeit der hierurgischen [liturgischen] Akte.“319 In der römisch-
katholischen Lehre des Character indelebilis320 zur Anteilnahme am 
Charisma sieht Weber „die radikalste Form der Versachlichung und Um­
wandlung“321 des Charismas, da sie Person und Amt komplett entkopple. 
Die katholische Ämterbestellung funktioniere „ohne Ansehen des Werts 

314 Vgl. MWG I/23, 500.
315 Vgl. MWG I/23, 500.
316 MWG I/23, 500.
317 Vgl. MWG I/23, 500.
318 Vgl. MWG I/23, 501–502.
319 MWG I/23, 502. Rudolph Sohm beschreibt in seinem Kirchenrecht das hierurgische 

Priestertum als eines, das liturgisch mit „geheimnisvollen sakramentalen Kräften“ 
(Sohm, Rudolph, Kirchenrecht, Bd. 1: Die geschichtlichen Grundlagen, München 
1892, 226.) ausgestattet wurde, was Weber von diesem engen und christlichen Kon­
text abstrahiert verwendet.

320 Die Sakramente der Taufe, Firmung und Weihe gelten als unauslöschliche Prägema­
le. So wird beispielsweise noch heute „die einmal gültig empfangene heilige Weihe 
[…] niemals ungültig“, selbst wenn ein Kleriker aus dem Klerikerstand entlassen 
wird (c. 290 CIC/1983).

321 MWG I/22.4, 529.

12 Legitimität und Herrschaft

217

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Person“322 – auch persönlich als unwürdig geltende Amtspersonen 
sind in dieser Perspektive noch charismatisch legitimierte Würdenträ­
ger.323

12.2.3 Legale Herrschaft

Während Weber der traditionalen Herrschaft einen traditionalen Charakter 
und der charismatischen Herrschaft einen charismatischen Charakter attes­
tiert, spricht er der legalen Herrschaft in der „Unvollendeten Soziologie“ 
nicht etwa einen legalen, sondern einen rationalen Charakter zu.324 Häufig 
wird der Typus der legalen Herrschaft in der Sekundärliteratur deswegen 
auch als legal-rationale Herrschaft bezeichnet, auch wenn Weber selber 
diese Bezeichnung nicht verwendet hat.325 In einer solchen Herrschaft wird 
der Legitimität zur Geltung verholfen, indem „an die Legalität gesatzter 
Ordnungen“ und das „Anweisungsrecht[…] der durch sie [die gesatzten 
Ordnungen] zur Ausübung der Herrschaft Berufenen“326 geglaubt wird. 
Den Anweisungen und Befehlen einer Person wird nicht aufgrund der 
Person selber oder der der Person zugeschriebenen Qualitäten gehorcht, 
sondern der Gehorsam kommt alleine „der legal gesatzten sachlichen un­
persönlichen Ordnung und dem durch sie bestimmten Vorgesetzten“327 zu. 
Eine legale Herrschaft ist damit eine komplett unpersönliche Herrschafts­
form, die in ihrer reinsten Form nicht durch Beziehungen zwischen Per­
sonen, sondern durch die Beziehung von Personen und einer Ordnung 
bestimmt ist. Der „unpersönlichen Ordnung“328 ist auch der erfolgreich 
Befehlende als Autoritätsperson unterworfen, was jegliche Willkür auszu­
schliessen scheint. Die Gehorchenden sind dem befehlenden Herrscher nur 
so weit zum Gehorsam verpflichtet, wie dieser „innerhalb der Schranken 

322 MWG I/22.4, 529.
323 Vgl. auch MWG I/23, 502–503.
324 Vgl. MWG I/23, 453.
325 So auch von den Herausgebern der Gesamtausgabe (MWG I/23). Weber selber 

verwendete in seinen Schriften vor dem Weltkrieg noch die Bezeichnung rationale 
Herrschaft. Edith Hanke befand mit Blick auf die Werkgeschichte der Vorbemer­
kungen zur Religionssoziologie, dass Weber erst in der Überarbeitung des Manu­
skripts 1919/1920 die Bezeichnung „legale Herrschaft“ an die Stelle der „rationalen 
Herrschaft“ stellte (vgl. Hanke, Max Webers „Herrschaftssoziologie“, 39–45).

326 MWG I/23, 453.
327 MWG I/23, 453.
328 MWG I/23, 456.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

218

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Rechtsregeln“329 Kompetenzen zugesprochen erhalten hat. Alle Anwei­
sungen, die diese Schranken übersteigen, verpflichten nicht zur Fügsam­
keit.330 Die Befehlsgewalt und die Gehorsamspflicht ruhen auf einem „Sys­
tem gesatzter (paktierter oder oktroyierter) rationaler Regeln, welche als 
allgemein verbindliche Normen Fügsamkeit finden“331. Wenn den Befehlen 
im Rahmen des ihnen durch die Rechtsordnung Zugeschriebenen gehorcht 
wird, wird nicht der Anweisung und Befehl gebenden Person gehorcht, 
sondern allein dem gesatzten Recht.332 Anders als in den beiden anderen 
Typen legitimer Herrschaft ist zudem das Rechtssystem oder Reglement 
stets ein formales Recht. In einer legalen Herrschaft sind die Befehlenden 
Vorgesetzte, die Gehorchenden Genossen, die Mitglieder des Verwaltungs­
stabs sind bürokratische Beamte.333

Im täglichen Handeln der Verbandsmitglieder bedeutet die konsequente 
Orientierung des eigenen Handelns an formalen Regeln und gesatztem 
Recht vor allem eines: Verwaltung.334 Die Verwaltung ist für Weber die

„rationale Pflege von, durch Verbandsordnungen vorgesehenen, Interes­
sen, innerhalb der Schranken von Rechtsregeln, und: nach allgemein 
angebbaren Prinzipien, welche […] zumindest keine Mißbilligung in den 
Verbandsordnungen finden.“335

Um diese Pflege sachlich und reibungslos weiterführen zu können, ent­
wickle sich im Verwaltungsstab ein Fach- und Dienstwissen, das die Ver­
waltung als einen mächtigen Spieler und nicht bloss als Instrumentarium 
erscheinen lasse.336 Die Legitimität der geltenden Herrschaftsordnung wird 
direkt aus der Legitimität der legalen Rechtsordnung gewonnen, die wiede­
rum durch eine rationale Satzung von Rechtsregeln und -sätzen zustande 
kommt. Die rationale Satzung als Handlung kann entweder eher zweck­
rational oder eher wertrational orientiert sein. Die zweckrationale Orien­
tierung beinhaltet eine Abwägung von Zweck und Mittel, während sich 
wertrationale Regelsetzungen an generalisierbaren Ethik- und Moralgrund­

329 MWG I/23, 456.
330 Vgl. MWG I/23, 456–457.
331 MWG I/22.4, 148.
332 Vgl. MWG I/23, 456.
333 Vgl. MWG I/23, 456–457.
334 Vgl. MWG I/23, 456.
335 MWG I/23, 456.
336 Vgl. MWG I/23, 464–467.

12 Legitimität und Herrschaft

219

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sätzen orientiert. In legitimen Ordnungen wird „der reinste Typus der 
wertrationalen Geltung […] durch das ‚Naturrecht‘ dargestellt.“337

Das gesatzte Recht eines Herrschaftsverbandes gilt zunächst für die Ge­
nossen, den Verwaltungsstab und die Herrschenden. Sekundär kann es 
aber auch ausserhalb des Verbandes Geltung erlangen, wenn Aussenstehen­
de „innerhalb des Machtbereichs des Verbandes […] in […] von der Ver­
bandsordnung für relevant erklärte soziale Beziehungen geraten oder sozial 
handeln.“338 So können Personen also Teil eines Regel- oder Rechtssystems 
werden, die dieser Zugehörigkeit gar nicht zugestimmt haben. In territoria­
len Herrschaftsverbänden können auch Personen von den Rechtsregeln 
des Territorialverbandes betroffen sein, die nicht ursprünglich zu diesem 
gehörten – beim Betreten des Territoriums werden sie dem Primat der 
geltenden Rechtsordnung des dieses Gebiet beherrschenden Herrschafts­
verbandes unterworfen, sofern die Ordnung des Verbandes dies vorsieht.339

So stark sich der legale Herrschaftstypus aufgrund der Orientierung am 
gesatzten Recht statt an der Person vom traditionalen und vom charisma­
tischen Herrschaftstypus unterscheidet, so verschieden ist im Idealtypus 
auch der Verwaltungsstab. Während in traditionalen Herrschaftsgebilden 
die Mitglieder des Verwaltungsstabes hauptsächlich aus Tradition und 
in dessen Schranken nach „freier Willkür“340 der herrschenden Person 
bestimmt und in der primär charismatischen Herrschaftsstruktur durch 
den Charismaträger „nach Eingebung“341 berufen werden, setzt in einem 
Herrschaftsverband mit Primat der Legitimität kraft Legalität das formale 
Recht fest, wer als Mitglied des Verwaltungsstabes gefasst werden kann. 
Die Mitglieder des Verwaltungsstabes sind Beamte oder Amtsträger, welche 
die legale Herrschaft in ihrer reinsten Form in einer Bürokratie am Leben 
erhalten.342 Gegenüber anderen Formen der Herrschaftsverwaltung verfügt 

337 MWG I/23, 191.
338 MWG I/23, 455–456.
339 Vgl. MWG I/23, 455–456. Im staatlichen Recht kommen etwa auch Bestimmungen 

zu „Ausländern“ vor, im kanonischen Recht Bestimmungen zu „Nicht-Christen“. 
Vgl. zum Status der Nicht-Christen im kanonischen Recht tiefgehend Berkmann, 
Burkhard Josef, Nichtchristen im Recht der katholischen Kirche, 2 Bde., Wien 
2017 (= ReligionsRecht im Dialog, Bd. 23); Meyer, Christoph H. F., Nichtchristen 
in der Geschichte des kanonischen Rechts. Beobachtungen zu Entwicklung und 
Problemen der Forschung, in: Zeitschrift des Max-Planck-Instituts für europäische 
Rechtsgeschichte, Bd. 26 (2018), 139–160.

340 MWG I/23, 471.
341 MWG I/23, 493.
342 Vgl. MWG I/23, 459–463.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

220

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Bürokratie vor allem über einen Vorteil für Herrschende, Mitglieder 
des Verwaltungsstabes und Beherrschte: Die Handlungen von allen werden 
für alle berechen- und voraussehbarer,343 da sie in ihren Möglichkeiten 
in Rechts- und Formalstrukturen festgelegt werden.344 Die gesteigerte Bere­
chenbarkeit des Handelns aller Akteure – gleichviel, auf welcher Leitungs­
ebene diese sich befinden – lässt die Beständigkeitswahrscheinlichkeit des 
Herrschaftsgebäudes wachsen. Im reinsten Typus, demjenigen der mono­
kratischen Bürokratie, zeichnet sich der Verwaltungsstab durch folgende 
Merkmale aus, die diese Form des Verwaltungsstabes von anderen Formen 
der Verwaltung unterscheiden:345 Im Verwaltungsstab gibt es feste und 
sachliche Amtspflichten, feste Amtshierarchien und Amtskompetenzen; die 
Verwaltungsmitglieder sind durch einen Vertrag festgehalten, werden ge­
mäss ihrer (ausgewiesenen) Fachqualifikation rekrutiert und mit Geld für 
ihre Arbeit entlöhnt; ihr Amt kann als Hauptberuf ausgeübt werden, ihre 
Laufbahnmöglichkeiten sind berechenbar, die Amtsdisziplin und Kontrolle 
ist vereinheitlicht und Verwaltungs- und Privatmittel sind getrennt.

Die Bürokratie mit ihren Beamten funktioniert selbst dann nach densel­
ben sachlichen Grundsätzen weiter, wenn sich Herrschaftsstrukturen fun­
damental verändern.346 Einmal mit der Formalisierung und Bürokratisie­
rung begonnen, kann diese als Organisationsform nicht mehr aufgehalten 

343 Vgl. MWG I/23, 463. Daraus leitet Weber auch die Aussage ab, die bürokratische 
Herrschaft sei die rationalste Form der Herrschaftsausübung. Die Steigerung von 
Berechenbarkeit fasst die Steigerung von „Präzision, Stetigkeit, Disziplin, Straffheit 
und Verläßlichkeit“ (MWG I/23, 463) mit ein.

344 Bereits im Aufsatz „Die Wirtschaft und die Ordnungen“ meint Weber mit Blick 
auf „das empirische ‚Gelten‘ einer Ordnung als eines ‚Rechtssatzes‘“, dass daraus 
für Einzelpersonen „berechenbare Chancen erwachsen, ökonomische Güter in ihrer 
Verfügung zu behalten oder künftig, unter bestimmten Voraussetzungen, die Verfü­
gung über solche zu erwerben. Solche Chancen zu eröffnen oder zu sichern, ist bei 
gesatztem Recht naturgemäß normalerweise der Zweck“ (MWG I/22.3, 200).

345 Vgl. MWG I/23, 459–460.
346 Vgl. MWG I/23, 464–467, 530–531. Als Beispiel können die verschiedenen Umfor­

mungen Deutschlands im vergangenen Jahrhundert dienen: Ob im Übergang vom 
Kaiserreich zur Weimarer Republik (vgl. hierzu auch MWG I/23, 530–531), von der 
Weimarer Republik zum NS-Staat (mittels Reichtstagsbrandverordnung vom 28. Fe­
bruar 1933), vom NS-Staat zur BRD und DDR oder auch bei der Eingliederung 
der DDR in die Bundesrepublik – alle diese Änderungen in den Ordnungen waren 
möglich dank einem konstant funktionierenden Verwaltungsstab, der in weiten 
Teilen „an seine sachliche Aufgabe“ (MWG I/23, 531) gebunden war. Ausnahmen 
davon waren einzelne Führungsexponenten, die dann aber nicht zum Verwaltungs­
stab im Sinne der bürokratischen Verwaltung, sondern zur herrschenden Minorität 
zu zählen sind. Vgl. auch Anter, Theorien der Macht, 70–72.

12 Legitimität und Herrschaft

221

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, es sei denn, sie wird unterbrochen durch charismatische Revolten, 
die hernach aber bald selber wiederum bürokratische Tendenzen und Ver­
waltungsstrukturen ausbilden.347 Bürokratie generiert weitere Bürokratisie­
rung. Weber schreibt dazu in der „Unvollendeten Soziologie“:

„Wie die Beherrschten sich einer bestehenden bureaukratischen Herr­
schaft normalerweise nur erwehren können durch Schaffung einer eige­
nen, ebenso der Bureaukratisierung ausgesetzten Gegenorganisation, so 
ist auch der bureaukratische Apparat selbst durch zwingende Interessen 
materieller und […] ideeller Art an sein eigenes Weiterfunktionieren 
gebunden: […] Er funktioniert für die zur [legalen] Gewalt gelangte 
Revolution und für den okkupierenden Feind normalerweise einfach 
weiter wie für die bisher legale Regierung [oder Leitung des Herrschafts­
verbands].“348

Die legale Herrschaft mittels Bürokratie ist zwar nicht die einzige Form 
dieses legitimen Herrschaftstypus, aber gemäss Weber aufgrund dieser Ei­
genschaften jene, die im modernen Okzident am verbreitetsten ist.

„Die Entwicklung ‚moderner‘ Verbandsformen auf allen Gebieten (Staat, 
Kirche, Heer, Partei, Wirtschaftsbetrieb, Interessentenverband, Verein, 
Stiftung und was immer es sei) ist schlechthin identisch mit Entwicklung 
und stetiger Zunahme der bureaukratischen Verwaltung: ihre Entstehung 
ist z. B. die Keimzelle des modernen okzidentalen Staats.“349

347 Vgl. MWG I/23, 528–530. In seiner Rede „Politik als Beruf “ zeigt Weber am Bei­
spiel der Sozialdemokraten (Sozialdemokratische Arbeiterpartei – SDAP, später: 
Sozialistische Arbeiterpartei Deutschlands – SAP, nach der Aufhebung der Sozialis­
tengesetze ab 1890 Sozialdemokratische Partei Deutschlands – SPD), wie sich diese 
nach dem Tod ihres charismatischen Führers Ferdinand August Bebel (1913) in eine 
„Beamtenherrschaft“ umformte (vgl. MWG I/17, 221).

348 MWG I/23, 464. Bereits Tocqueville, Alexis de, L’Ancien Régime et la Révolution 
(1856), in: Ders., Œuvres complètes, Bd. 2, hg. v. Jacob Peter Mayer, Paris 1952, 
243, legte dar, wie die französische Verwaltung vor und nach der Französischen Re­
volution (1789) mehr oder minder dieselbe blieb. Nach Einschätzung von Marianne 
Weber „besteht kein Zweifel daran, dass Max Weber die Werke von Tocqueville 
gekannt hat“ (Weber, Marianne, Brief, zit. n. Jacob Peter Mayer, Alexis de Tocque­
ville. A biographical study in political science. With a new essay, Tocqueville after a 
century, New York 1960, 140–141; Übers. d. Vf.).

349 MWG I/23, 463.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

222

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12.3 Umformungen von legitimen Herrschaftsprinzipien

Herrschaftsordnungen kommen nie ausschliesslich als einer der drei von 
Weber skizzierten legitimen Idealtypen vor, zumindest nicht, wenn eine 
längere Zeitdauer betrachtet wird.350 Vielmehr sind in jedem entstandenen 
Herrschaftsverband Strukturen und Elemente des traditionalen, charisma­
tischen und legalen Herrschaftstypus vermischt realisiert.351 Trotz dieser 
empirischen Vermischung der reinen Idealtypen ist aber eine Tendenz aus­
zumachen: Sie zeigt, sowohl in der theoretischen Konstruktion der Idealty­
pen als auch in der historischen Entwicklung, in Richtung der langfristigen 
Zunahme von Elementen der legalen Herrschaftskonstellation.352 Die legiti­
me legale Herrschaft rationalen Charakters mittels Bürokratie ist für Weber 
jener Herrschaftstypus, der in der Moderne zum weitaus dominierendsten 
geworden ist.353 Dennoch wird seine reine Form des Idealtypus kaum je 
erreicht. Auch in den modernen Verbandsformen wird nie dauerhaft ein 
Zustand erreicht, in dem nicht zeitgleich Elemente traditionaler und/oder 
charismatischer Legitimitätsmuster Geltung hätten. Im Folgenden wird 
zum einen aufgezeigt, wie bereits die reinen Idealtypen Elemente der je­
weils anderen Typen annehmen. Zum anderen wird aus diesen Ausführun­
gen klar, wieso die allgemeinen Tendenzen in Richtung einer legalen und 
damit in einem gewissen Masse rationalen Herrschaftsform weisen.

12.3.1 Tendenzen traditionaler Herrschaft

Eine legitime traditionale Herrschaft mit traditionalem Charakter kann 
sich charismatisieren (A) und/oder legalisieren (B).

350 In ihrer reinen Form kommen die Idealtypen von Herrschaft in der Empirie und 
Geschichte zwar potenziell vor, dies aber immer zeitlich begrenzt (vgl. MWG I/23, 
527–532).

351 Vgl. MWG I/23, 527–529.
352 Aus solchen Entwicklungstendenzen können keine Wertungen abgeleitet werden, 

welcher Herrschaftstypus zu bevorzugen sei. Vgl. zum Zusammenhang der empi­
risch wahrscheinlichen Entwicklungstendenz und Wertung v. a. MWG I/12, 476–
483.

353 Vgl. MWG I/23, 463.

12 Legitimität und Herrschaft

223

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(A) Charismatisierung

Ein grundsätzlich nach traditionalen Prinzipien organisierter Herrschafts­
verband, in dem die Legitimität des Befehlenden aufgrund des Immer-so-
Gewesenen von den Gehorchenden geglaubt wird, vermag mittels Präjudi­
zien und Präzedenzien den Alltag auf die Dauer zu ordnen. Allerdings wird 
der Alltag regelmässig von nichtalltäglichen Ereignissen durchbrochen. Die 
alteingesessenen Herren werden nicht für jedes ausseralltägliche Ereignis 
ein Präjudiz finden, das angibt, wie auf welches Ereignis reagiert werden 
soll. Solche ausseralltäglichen Situationen bringen häufig charismatische 
Führungspersönlichkeiten hervor, und es werden Positionen oder Ämter 
geschaffen, die spezifisch auf diese Situationen ausgerichtet sind. In der Fol­
ge wird die Autorität im Herrschaftsverband aufgeteilt für die Bewältigung 
des Alltäglichen auf der einen Seite, des Ausseralltäglichen auf der anderen 
Seite. Als Beispiel für eine solche „Aufteilung der Gesamtheit aller Herr­
schaftsverhältnisse unter Tradition und Charisma“354 nennt Weber etwa 
die beiden Häuptlingspositionen der Irokesen: „Neben dem ‚Wirtschafts­
häuptling‘ (Sachem) der Indianer, einer wesentlich traditionalen Figur, 
steht der charismatische Kriegsfürst […] mit seiner Gefolgschaft.“355 Erstere 
Position wird gemäss Erbfolge vergeben, zweite nach Personenqualifikatio­
nen. Kurz: „Die Alltags-Wirtschaftsbedürfnisse wurden unter Leitung tra­
ditionaler Herren gedeckt, die außeralltäglichen (Jagd, Kriegsbeute) unter 
charismatischen Führern“356.

(B) Legalisierung

Häufig werden solche Ämter zur Bewältigung von ausseralltäglichen Situa­
tionen mit hierokratischen Elementen gekoppelt und sakral legitimiert. 
Sind die Bestellungen der Amtspositionen zunächst nur temporäre Ernen­
nungen, verwandeln sie sich bald zu festen und stehenden Positionen. 
Meist entwickelt sich eine erb- oder amtscharismatische Spitze, die dann 
selber wiederum in Satzungen festgehalten und so legalisiert wird. Beispiele 

354 MWG I/22.4, 736.
355 MWG I/22.4, 736.
356 MWG I/23, 528. Vgl. ebenfalls MWG I/22.4, 460: „[D]ie ‚natürlichen‘ Leiter in 

psychischer, physischer, ökonomischer, ethischer, religiöser, politischer Not waren 
weder angestellte Amtspersonen noch Inhaber eines als Fachwissen erlernten und 
gegen Entgelt geübten ‚Berufs‘ im heutigen Sinne […], sondern Träger spezifischer, 
als übernatürlich […] gedachter Gaben des Körpers und Geistes.“

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

224

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für solche Ämter sind etwa die Bestellung eines Richters oder auch der 
Heerführer. Zur Verstetigung der Richterposition hin zu einem Richteramt 
in traditionalen Herrschaftsverbänden schreibt Weber in „Die Wirtschaft 
und die Ordnungen“:

„[…] der ‚Richter‘ in seiner ursprünglichen, schiedsrichterlichen, nur 
Vermittelung zwischen den Fehdeparteien übernehmenden, gegebenen­
falls einen Wahrspruch abgebenden, aber jeder eigenen Zwangsgewalt 
entbehrenden Stellung […]. In solchen Fällen ist aus der rein amorphen 
Billigung oder Mißbilligung der Umwelt [in Bezug auf einen Sitten- oder 
Konventionsverstoss] ein autoritär formuliertes Gebieten, Verbieten und 
Erlauben geworden, also ein conkret organisierter psychischer Zwang, 
und man wird […] von ‚Recht‘ sprechen […].“357

Besonders wenn Mitglieder des Verwaltungsstabes extrapatrimonial rekru­
tiert werden und so im Herrschaftsverband eine Art Beamtentum einge­
führt wird, ist eine traditionale Herrschaft rein formal häufig nur noch 
schwer von einer legalen Bürokratie zu unterscheiden.358 Dies, obwohl in 
traditionalen Herrschaftsformen häufig ein unformales Recht geschaffen 
wird, in dem theokratische und säkulare, ethische und rechtliche Pflichten, 
sittliche Vermahnung und Rechtsgebote im Rechtssystem vermischt sind.359

12.3.2 Tendenzen in charismatischer Herrschaft

Eine charismatische Herrschaft in Reinform ist im Normalfall, so Weber, 
nicht von langer Dauer. Der Grund dafür sind vor allem weltliche Interes­
sen, die jeder Mensch notwendigerweise und jede Personengruppe natür­
licherweise besitzt und die nicht durch Charisma allein gestillt werden 
können. Damit gemeint sind im Grunde genommen materielle Grundbe­
dürfnisse des Menschen, die vielen heute in Form der Maslowschen Be­
dürfnishierarchie auf der ersten Stufe360 bekannt sein dürften. Weber ver­

357 MWG I/22.3, 219–220.
358 Vgl. MWG I/23, 528. Vgl. auch Kap. 17.1.
359 Vgl. MWG I/22.3, 512–513: „Unformales Recht […] pflegen […] die auf Pietät ge­

stützten autoritären Gewalten zu schaffen, die Theokratie sowohl wie der Patrimo­
nialfürst.“

360 Die auf den US-amerikanischen Sozialpsychologen Abraham Maslow zurückgehen­
de Bedürfnishierarchie umfasst in der klassischen Interpretation fünf Stufen, die 
meist in Form einer Bedürfnis-Pyramide dargestellt werden: 1) physiologische 
Bedürfnisse, 2) Sicherheitsbedürfnisse, 3) soziale Bedürfnisse, 4) Individualbedürf­

12 Legitimität und Herrschaft

225

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weist darauf, dass auch Jünger eines Charismaträgers, d. h. Mitglieder des 
Verwaltungsstabes in einer legitimen charismatischen Herrschaft, ihre all­
täglichen Bedürfnisse auf Dauer stillen möchten.361 Kurz: Auch die Gefolg­
schaft eines charismatischen Revolutionärs muss von etwas leben können. 
Das Charisma ist das spezifisch Ausseralltägliche, doch ist für die Fortdauer 
eines Herrschaftsgebildes gerade das Alltägliche zentral. Aufgrund dieser 
Reibung zerfällt spätestens beim Verscheiden des charismatischen Grün­
ders der Herrschaftsverband, oder das Charisma wird veralltäglicht. Im In­
teresse des Verwaltungsstabes liegt normalerweise Letzteres.362 Welche Zü­
ge eine charismatische Herrschaft im Laufe der Veralltäglichung annimmt, 
ist stets verschieden: Es „kann – wie bei Napoleon – direkt striktester 
Bureaukratismus [= legal rationale Herrschaft] hervorgehen oder allerhand 
präbendale und feudale Organisationen [= traditionale Herrschaft]“363 auf 
die charismatische Zeit folgen. Die charismatische Herrschaft wird „tradi­
tionalisiert oder rationalisiert (legalisiert) oder: beides in verschiedenen 
Hinsichten.“364

12.3.3 Tendenzen in legaler Herrschaft

In einer legalen Herrschaft mit rationalem Charakter ist die Tendenz einer 
Traditionalisierung (A) und einer Charismatisierung (B) angelegt.

(A) Traditionalisierung

Auch der Typus der reinen legalen Herrschaft weist Tendenzen auf, die 
eher den beiden anderen Idealtypen von Herrschaft zuzuordnen sind. 
In Webers Herrschaftsdenken nimmt für das dauerhafte Bestehen einer 
Herrschaftsstruktur das doppelte Momentum der Legitimität (Legitimitäts­
anspruch und Legitimitätsglaube) eine zentrale Rolle ein. Schwindet eines 

nisse, 5) Selbstverwirklichung. Vor seinem Tod erweiterte er diese ab Stufe 5: 5) ko­
gnitive Bedürfnisse, 6) ästhetische Bedürfnisse, 7) Selbstverwirklichung, 8) Trans­
zendenz. Vgl. zur klassischen Sicht Maslow, Abraham, A Theory of Human Motiva­
tion, in: Psychological Review, Vol. 50/4 (1943), 370–396; zur erweiterten Hierarchie 
Ders., The Farther Reaches of Human Nature, New York 1971.

361 Vgl. MWG I/23, 497–498.
362 Vgl. MWG I/23, 497–498.
363 MWG I/23, 528.
364 MWG I/23, 498.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

226

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der beiden legitimitätskonstituierenden Elemente, beginnt das Herrschafts­
gehäuse an und für sich zu bröckeln und zerfällt, auch wenn letzte Reste 
eines Legitimitätsanspruchs und -glaubens noch lange in abgeschwächter 
Form erhalten bleiben. Das bedeutet auch, dass vor allem der Legitimitäts­
glaube eingelebt werden muss, was ein genuin traditionales Element jeder 
Herrschaft ist.365 Genauso wie sich in jedem traditionalen Herrschaftsver­
band legale Prinzipien zumindest in Ansätzen entwickeln, gewinnen in 
einer legalen Herrschaft Elemente der traditionalen Herrschaft durch die 
Bedeutung der Eingelebtheit des Glaubens an die Legitimität der gesatz­
ten Ordnung an Einfluss. Noch mehr: Ohne diese Entwicklung hat eine 
Herrschaft auf Dauer kein Fortdauern. Schwindet der eingelebte Glauben 
an die Legitimität der legalen Herrschaftsordnung, wird die Tradition ge­
sprengt und die legale Herrschaft zerfällt.366 Dies zeigt sich noch heute 
verschiedentlich bei Änderungen von gesatzten Prinzipien in der Persistenz 
der Bevölkerung mit Blick auf das Bisherige oder an alltagssprachlichen 
Überresten vergangener Ordnungen.

(B) Charismatisierung

Eine primär legale Herrschaft erfährt häufig auch eine Charismatisierung, 
allerdings nicht im positiv-stabilisierenden Sinne, sondern im negativen. 
Der Legitimitätsglaube an einen charismatisch qualifizierten Führer be­
ginnt zu schwinden, wenn dessen Erfolge ausbleiben oder festgestellt wird, 
dass seine Charismengaben zu schwinden beginnen. Genauso ist es auch in 
einer primär legalen Herrschaft mit rationalem Charakter: Bleibt der Erfolg 
aus, wird der Prestigeglauben an die Rechtsordnung selber abnehmen und 
der ausbleibende Erfolg bereitet den Nährboden für eine charismatische 
Revolution.367 Aus dieser wird sich gleichsam auf der Basis der Veralltäg­
lichungsinteressen bald wieder eine (neue oder gerade altüberkommene) 
legale Herrschaft entwickeln.

365 Vgl. MWG I/23, 528.
366 Vgl. MWG I/23, 528.
367 Vgl. MWG I/23, 528.

12 Legitimität und Herrschaft

227

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


12.3.4 Spannungen von Alltäglichkeit und Ausseralltäglichkeit

Die Zuordnungsgrenzen sind bereits in der theoretischen Konzeption der 
drei Idealtypen legitimer Herrschaft fliessend. Dafür sorgt vor allem die 
von Weber gezeichnete Unterscheidung der Sphären des Alltäglichen und 
des Ausseralltäglichen: In der Sphäre des Alltäglichen, die zeitgleich auch 
jene ist, die von temporaler Fortdauer ist, wird das Zusammenleben durch 
traditionale und/oder legale Herrschaftselemente geordnet. Der Bereich 
des Ausseralltäglichen wird hingegen unter charismatischer Autorität und 
Befehlsgewalt bestritten.368 Wenn die ausseralltägliche Phase vorüber ist, 
dominieren allerdings bald wieder Herrschaftsprinzipien aus dem alltägli­
chen Bereich (traditional und/oder legal).369 Traditionale Herrschaft ten­
diert dazu, sich zumindest formal zu einer legalen Herrschaft umzuformen 
– „der Gedanke der Möglichkeit von ‚Satzungen‘ ist gleichfalls ziemlich 
alt“370. Vor allem, wenn sich eine Herrschaft mittels einer Bürokratie zu 
organisieren beginnt, wird sie sich nicht so schnell, auch nicht nach 
einer revolutionären Phase, von der bürokratischen Verwaltung als Instru­
ment zur Herrschaftsausübung lossagen. Dies gilt im Wesentlichen für 
alle Herrschaftsverbände, besonders gut dokumentiert ist dies jedoch an 
politischen Herrschaftsverbänden.371 Selbst bei Staaten mit einer vermeint­
lich unverrückbaren Verfassung, wie sie sich in der Moderne zu entwi­
ckeln begannen, ist das Phänomen, dass die Verwaltung nach denselben 
Rechtsprinzipien weiterfährt wie vor einer Revolution, bestens bekannt. 
Schon Alexis de Tocqueville hatte dies ausführlich am Beispiel der Ver­
waltung während und nach der Französischen Revolution geschildert.372 

Zeitgenössische Verhältnisse in Blick nehmend, hatte Weber am „Ersten 
Deutschen Soziologentag“ die These aufgestellt, „daß bei vollem Bestehen­
bleiben des Bürgerlichen Gesetzbuches eine sozialistische Gesellschaftsord­
nung entstehen könnte“373. Nachdem die Weimarer Verfassung 1919 die 
Bismarck-Verfassung abgelöst hatte, konnte der deutsche Jurist Otto Mayer 
1924 in das Vorwort zur dritten Auflage seines Lehrbuchs über das deutsche 
Verwaltungsrecht schreiben: „Verfassungsrecht vergeht, Verwaltungsrecht 

368 Vgl. MWG I/23, 494.
369 Vgl. MWG I/23, 528.
370 MWG I/23, 528.
371 Vgl. MWG I/22.4, 726–729.
372 Vgl. Tocqueville, L’Ancien Régime, Bd. 2, 236–243.
373 MWG I/12, 271.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

228

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


besteht“374. Denn das Lehrbuch benötigte auch nach diesem grundlegenden 
Verfassungswechsel kaum Änderungen. Dasselbe konnte Bernd Rüthers 
auf der Grundlage der Weber’schen Beobachtung der deutschen Rechtsord­
nung in allen „vier einschneidende[n] Änderungen des politischen Systems 
(1918/19; 1933; 1945/49; 1989/90) innerhalb von 70 Jahren“375 feststellen.

12.4 Demokratische Legitimität und illegitime Herrschaft

Weber hat stets betont, dass es nur diese drei Formen als Idealtypen le­
gitimer Herrschaft gebe. Dennoch meinen einige Personen in der Weber­
forschung mittlerweile in dessen Schriften noch einen vierten Idealtypus 
ausmachen zu können: die legitime demokratische Herrschaft.376

Grundlage für die Ansicht, dass es sich bei der demokratischen Legiti­
mität um einen eigenständigen Legitimitätstypus handle, ist vor allem ein 
Zeitungsbericht aus der liberalen Wiener Tageszeitung „Neue Freie Presse“, 
in deren Ausgabe vom 26. Oktober 1917 über einen Vortrag „Max Webers 
über Probleme der Staatssoziologie“377 in der Soziologischen Gesellschaft 
berichtet wird.378 Der unbekannte Autor berichtet in der Zeitung, dass 
Weber nach der Darlegung der drei bekannten Typen legitimer Herrschaft 
auf „das allmähliche Entstehen eines vierten Legitimitätsgedankens“379 zu 
sprechen gekommen sei. Die demokratische Legitimität habe sich, so 

374 Mayer, Otto, Vorwort zur dritten Auflage, in: Ders., Deutsches Verwaltungsrecht, 
I. und II. Band, unveränderter Nachdruck der 1924 erschienen 3. Aufl., Berlin 2004, 
V.

375 Rüthers, Bernd, Rechtstheorie. Begriff, Geltung und Anwendung des Rechts, 4., 
überarb. Aufl., München 2008, 21–22.

376 So etwa Sternberger, Max Weber, 135–159; Schluchter, Wolfgang, Religion und 
Lebensführung. Bd. 2: Studien zu Max Webers Religions- und Herrschaftssoziolo­
gie, Frankfurt 1988, 344–345, 473. Gegen Sternbergers Einschätzung des eigenstän­
digen vierten Typus argumentierte bereits Breuer, Stefan, Bürokratie und Charis­
ma. Zur politischen Soziologie Max Webers, Darmstadt 1994, 176–187.

377 Unbekannter Autor, Ein Vortrag Max Webers über die Probleme der Staatssozio­
logie (Wien, 25. Oktober), in: Neue Freie Presse Wien, Nr. 19102 vom 26. Oktober 
1917, 10. Der Bericht ist ebenfalls in der MWG abgedruckt (MWG I/22.4, 752–756), 
wobei die kurze Einleitung des Zeitungsberichts mit Informationen zur Verbindung 
und Berufung Webers nach Wien und der schliessende Absatz mit Angaben zur 
Zuhörerschaft nicht im Text, sondern im Editorischen Bericht abgedruckt wurde 
(MWG I/22.4, 749).

378 Vgl. Ottmann, Geschichte, Bd. 4.1, 65.
379 MWG I/22.4, 755.

12 Legitimität und Herrschaft

229

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weber im Vortragsbericht, im Stadttypus der „okzidentalen Stadt“380 zuerst 
verwirklicht. Dies lenkt den Blick auf Webers nie fertiggestelltes Manu­
skript über die Stadt. Teile des Manuskripts dürften ursprünglich unter 
dem Titel „Die nichtlegitime Herrschaft. Typologie der Städte“ für seinen 
Beitrag im „Grundriss der Sozialökonomik“ angedacht gewesen sein.381 

Bedeutet dies, dass demokratische Legitimität in Webers Sinne eigentlich 
nicht Legitimität, sondern das gerade Gegenteil, nämlich einen Idealtypus 
der nicht-legitimen Herrschaft, darstellt?

Im in der Gesamtausgabe unter der Überschrift „Die Stadt“ veröffent­
lichten Text untersucht Max Weber zuerst anhand von allgemeinen öko­
nomischen Definitionen, die er um politisch-administrative Definitionsele­
mente ergänzt, Stadtbildungen im universalhistorischen Vergleich. Dabei 
macht er verschiedene Gemeinsamkeiten von Städten im Allgemeinen aus, 
etwa ihre relative Grösse im Vergleich zum Umland382 oder ihre wirtschaft­
liche Bedeutung383. Nach diesen Allgemeinen definitorischen Annäherun­
gen konzentriert er sich auf die Prozesse im antiken und mittelalterlichen 
Okzident. Denn die Stadt im Okzident unterscheide sich markant von 
Städtebildungen beispielsweise in Japan, China oder Indien,384 da sie sich 
„als Massenerscheinung“385 in Form einer eigenständigen „Stadtgemein­
de“386 konstituiert habe. Die okzidentale Stadt sei nicht nur im Mittelalter, 
sondern bereits in der Antike ein Ort für den „Aufstieg aus der Unfreiheit 
in die Freiheit“387 gewesen. Während allerdings der Bürger der antiken 
Polis als Wehrverband vor allem „homo politicus“388 gewesen sei, sei der 
mittelalterliche Stadtbürger vor allem als „homo oeconomicus“389 aufgetre­
ten. Die okzidentale Stadt zeichnen für Weber im Allgemeinen folgende 
Merkmale aus:

„1. die Befestigung – 2. der Markt – 3. eigenes Gericht und mindestens 
teilweise eigenes Recht – 4. Verbandscharakter und damit verbunden 
5. mindestens teilweise Autonomie und Autokephalie, also auch Verwal­

380 MWG I/22.4, 755.
381 Vgl. Nippel, Wilfried, Einleitung, in: MWG I/22.5, 1–43, hier 25.
382 Vgl. MWG I/22.5, 59–60.
383 Vgl. MWG I/22.5, 60–63.
384 Vgl. MWG I/22.5, 85–86.
385 MWG I/22.5, 84.
386 MWG I/22.5, 84.
387 MWG I/22.5, 103–104.
388 MWG I/22.5, 275.
389 MWG I/22.5, 275.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

230

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung durch Behörden, an deren Bestellung die Bürger als solche irgend­
wie beteiligt waren.“390

Den Idealtypus der okzidentalen Stadt fasst Weber demnach als ökonomi­
sche (Markt) und politisch-administrative Grösse (Befestigung, Gericht, 
Verband, Autonomie und Autokephalie) auf.391 Im Fokus steht nun vor 
allem die europäische Stadt des Mittelalters, die am ehesten die obenge­
nannten Eigenschaften aufweise.392 Weber unterscheidet dabei die Entwick­
lungen der „Stadt des Gebiets nördlich der Alpen“393 und die Entwicklung 
in italienischen Städten. Die beiden weisen aber trotz aller Unterschiedlich­
keiten ihrer Entwicklung Ähnlichkeiten bezüglich ihrer Legitimität auf. In 
beiden Regionen hatte die Herrschaft in der Stadt zumeist mittels Privileg 
entweder ein kirchlicher oder adliger Herrscher (Bischof, Fürst) inne, dem 
in langwierigen Prozessen von den Bürgern der Stadt die Herrschaft abge­
rungen wurde. Für Weber stellt dieser Vorgang zunächst eine Usurpation 
dar, dessen Voraussetzung eine Vergemeinschaftung der Stadtbürger in der 
Stadtgemeinde (commune) war. Daraus entwickelte sich eine Herrschaft 
der Honoratioren, der wiederum ihre herrschaftliche Dominanz innerhalb 
der Stadt durch Zunftrevolutionen, deren Voraussetzung die körperschaft­
liche Vereinigung von Kaufleuten und Handwerkern in Zünften und Gil­
den394 war, abgerungen wurde.395

Den Anfang der Entwicklung hin zur autonomen und autokephalen 
Stadt geschah nach Weber im Akt der Eidverschwörung (coniuratio) von 
mehreren Stadtbürgern, worin die Usurpation der bis anhin als legitim 
auftretenden Stadtherren angelegt gewesen sei.396 Mit der coniuratio als 
„Verbrüderungsakt“397 entstand die Kommune der Stadtbürger, die Stadt 
nahm Gemeindecharakter an. Die mittelalterliche okzidentale Stadt konsti­
tuierte sich selbstermächtigend und demokratisch, unabhängig von den 
sie umgebenen Herrschaftsverbänden. Es handelte sich um autonome und 

390 MWG I/22.5, 84.
391 Vgl. dazu auch Isenmann, Eberhard, Max Webers „Stadt“ – Idealtypus und Empirie, 

in: Runde / Hawicks (Hgg.), Max Weber in Heidelberg, 173–212.
392 Vgl. MWG I/22.5, 100.
393 MWG I/22.5, 100.
394 Gilden in England und Zünfte auf dem Kontinent, die beide jeweils unterschiedli­

chen Korporationsrechtssystemen unterworfen waren (vgl. MWG I/22.5, 165–172).
395 Vgl. MWG I/22.5, 148–149.
396 Vgl. MWG I/22.5, 124–126.
397 So Weber gemäss Mit- und Nachschriften in seiner Vorlesung „Wirtschaftsgeschich­

te. Abriß der universalen Sozial- und Wirtschaftsgeschichte“, MWG III/6, 354.

12 Legitimität und Herrschaft

231

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


autokephale Gebilde in einer ansonsten heteronomen und heterokephalen 
Umwelt. Die Stadt hatte Anstaltscharakter, ein rational gesatztes öffentliches 
und subjektives Recht, demokratische Strukturen, Markt und Lohnarbeit 
eingeführt, kurzum: viele Merkmale davon, was für Weber als Spezifika 
einer legitimen legalen Herrschaft rationalen Charakters galt.398 Die okzi­
dentale Stadt machte seit der Antike eine Entwicklung hin zur als Korpora­
tion verfassten Grösse durch. Im Mittelalter war sie

„nicht nur ökonomisch Sitz des Handels und Gewerbes, politisch (nor­
malerweise) Festung und eventuell Garnisonort, administrativ ein Ge­
richtsbezirk, und im übrigen eine schwurgemeinschaftliche Verbrüde­
rung. In der Antike galt als ihr Symbol das gemeinsame Mahl der Pryta­
nen. Im Mittelalter war sie ein beschworenes ‚commune‘ und galt als 
‚Korporation‘ im Rechtssinne.“399

Die politischen Herrschaftsverbände in der Umgebung der mittelalterlichen 
europäischen Stadt zogen ihre Legitimität aus Tradition und Charisma. 
Die Stadtgemeinde hingegen zog die Legitimität ihrer Herrschaft haupt­
sächlich aus ihrer Legalität als Korporation. An die Stelle der Einsetzung 
von Herrschenden in legitimitätsbegründenden Zeremonien durch dafür 
Ermächtigte von aussen setzt die korporative Stadt des mittelalterlichen 
Okzidents den „Verbrüderungsakt“400 der coniuratio. In der Folge galten 
ihre Herrschaftsverbände für die Herrschenden der Herrschaftsverbände, 
aus denen sie sich zumindest teilweise gelöst hatten, zunächst als illegitim, 
für die Bürger der Stadtgemeinde aber als legitim. Diese perspektivische 
Interpretation des Legitimitätscharakters der demokratischen Stadt stützt 
Weber im selben Text mit den Beispielen der Sonderentwicklung der Be­
rufsverbände innerhalb der oberitalienischen Stadt401 und der Tyrannis in 
Antike und Mittelalter. Es handelt sich bei diesen historischen Beispielen 
um die einzigen Stellen im Stadtmanuskript, in denen Weber spezifisch von 
illegitimer Herrschaft spricht. Die beiden Fälle verbindet der Umstand, dass 

398 Vgl. auch Scaglia, Antonio, Max Webers Idealtypus der nichtlegitimen Herrschaft. 
Von der revolutionär-autonomen mittelalterlichen Stadt zur undemokratischen 
Stadt der Gegenwart, Opladen 2001 (= Otto-von-Freising-Vorlesungen der Katholi­
schen Universität Eichstätt, Bd. 19), 9–31, zur Legalität v. a. 28–32.

399 MWG I/22.5, 121. Als Prytanen wurden die gewählten Leiter der antiken Polis be­
zeichnet (vgl. Welwei, Karl-Wilhelm, Prytanen, in: Der Neue Pauly. Enzyklopädie 
der Antike, Bd. 10, Stuttgart 2001, 494–495).

400 MWG III/6, 354.
401 Vgl. MWG I/22.5, 200–208.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

232

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die neuen Herrschenden wussten, dass sie gemäss den in ihrem Kontext 
gängigen Legitimitätsprinzipien als illegitim zu gelten hatten.402

In Oberitalien ging aus der ursprünglichen coniuratio die Gründung 
der Kommune und die Honoratiorenherrschaft hervor, in der sich aber als­
bald einzelne Geschlechter eine Vormachtstellung sichern konnten. Gegen 
diese wiederum haben in einigen oberitalienischen Städten im Mittelalter 
Berufsverbände damit begonnen, sich ebenfalls mittels Verbrüderung zu 
Schutzverbänden (popolo) zusammenzuschliessen. Anders als in deutsch­
sprachigen Städten, in denen zwar auch hin und wieder eine „abermals 
beschworene Einigung von Bürgern“403 und Zünften zu Revolutionen füh­
ren konnte, war die Zusammenschliessung der Popolo häufiger nicht nur 
vorläufig und nicht nur wirtschaftlich, sondern auch politisch nachhalti­
ger.404 Die Popolanen innerhalb der Städte gingen dazu über, sich immer 
stärker selbst zu verwalten, wie dies einst die Stadt selbst tat. Wie einst 
die Stadt gegenüber dem sie umgebenden traditional-charismatischen po­
litischen Herrschaftsverband, so begannen innerhalb der Städte die Popo­
lanen damit, nun ebenfalls umfassende Eigenrechte und Einfluss auf die 
städtischen Gesetzgebungsakte zu verlangen. Der italienische Popolo sei 
eine umfassende „Sondergemeinde innerhalb der Kommune“ geworden, 
„mit eigenen Beamten, eigenen Finanzen und eigener Militärverfassung: im 
eigentlichsten Wortsinn ein Staat im Staate“.405 Der Popolo in der okziden­
talen Stadt im mittelalterlichen Oberitalien wurde auf diese Weise der „erste 
ganz bewußt illegitime und revolutionäre politische Verband“406.

402 Dieses Bewusstsein der Illegitimität unterscheidet die antike Tyrannis von anderen 
Legitimitätskonflikten der Antike, wie etwa jenem zwischen Königen und Prophe­
ten im antiken Israel. „Nie fanden sie [die Propheten und ihre Anhängerschaft] 
Rückhalt beim König. Denn sie waren Träger der jahwistischen […] Tradition. […] 
Die Könige des Nordreichs gelten dem Hosea als illegitime, weil ohne Jahwes Willen 
zum Thron gelangte Usurpatoren. Amos nennt die Nasiräer und Nebijim unter den 
Institutionen Jahwes, aber nicht: den König“ (MWG I/21.2, 624). Vgl. dazu auch die 
Anmerkung Webers: „‚Im Zorn‘ hat (Hosea 13,11) Jahwe Israel den König (es handelt 
sich allerdings hier um die illegitimen Usurpatoren in Nordisrael) gegeben“ (MWG 
I/21.1, 399, Anm. 108b).

403 MWG I/22.5, 172.
404 Vgl. MWG I/22.5, 199–201.
405 MWG I/22.5, 200.
406 MWG I/22.5, 200. Die Einschätzung des Popolo als erste bewusst illegitime revo­

lutionäre Bewegung bezieht sich, wie Nippel, Einleitung, in: MWG I/22.5, 26, 
Anm. 137 anmerkt, wohl auf die für Weber „fünf großen, für das Schicksal des 
Okzidents entscheidenden Revolutionen, die italienische des 12. und 13., die nieder­

12 Legitimität und Herrschaft

233

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Bewusstsein, dass er eigentlich illegitim eine Herrschaft errichtet, 
verbindet den Popolo mit dem usurpatorischen Akt der Tyranniserrich­
tung. In der Antike und im Mittelalter galten sowohl Einzel- wie auch Kol­
lektivtyranneien immer als illegitim. Die Tyrannen selbst waren sich ihres 
Verstosses gegen die Legitimität der von ihnen usurpierten Stadt genauso 
bewusst wie die bisherigen Herrschenden in der Stadt: „Überall fühlten 
sich die Tyrannen und galten sie als spezifisch illegitime Herren. Dies 
unterschied ihre ganze Stellung […] vom alten Stadtkönigtum.“407 Anders 
aber als die Sonderverbände des Popolo verblieb die Tyrannis, solange sie 
als Tyrannis galt, in der nicht-legitimen Verfasstheit.

Insofern ist die demokratisch organisierte Herrschaft des Popolo zum 
Zeitpunkt ihrer Errichtung also durchaus illegitim, indem sie bewusst ge­
gen die Legitimitätsansprüche der herrschenden Stadtherren formiert wur­
de.408 Anders aber als die Tyrannis blieb sie aus der Perspektive der an ihr 
Beteiligten allerdings nicht illegitim, sondern lediglich aus der Sicht der bis­
her Herrschenden. Wie die Popolanen gegen die Stadtgemeinde ihre eigene 
Herrschaft durchzusetzen begannen, hatte dies auch die Stadtgemeinde 
vorher gegenüber dem damaligen Territorialverband gemacht. Der Unter­
schied liegt darin, dass der Popolo seine Legitimität aus den grundlegend 
selben Mechanismen zog, während die Kommune der Stadt als Typus sich 
gegen die üblichen Legitimierungsprinzipien stemmte. Das Momentum der 
Verbrüderung des Popolo in einer coniuratio war derselbe Akt, aus dem 
zuvor bereits die Kommune entstanden war. Demgegenüber war die coni­
uratio als Akt der Legitimierung einer neuen Herrschaft innerhalb der Stadt 
gegen die sie umgebenden traditionalen Gewalten neu. Dem von den bis­
her über die Bürger der Stadt Herrschenden ausgebreiteten Legitimitätsan­
spruch waren diese nicht mehr länger bereit, in ihrem Legitimitätsglauben 
zu entsprechen. In Anbetracht der Weber’schen Auffassung, dass für das At­
testieren von Legitimität einer Herrschaft weder Legitimitätsanspruch noch 
Legitimitätsglaube allein ausreiche, sondern beides vorhanden sein müsse, 
ist auch die demokratische Herrschaft der mittelalterlichen europäischen 
Stadt legitim.

In der jüngeren Herrschaftssoziologie spricht Weber von der demokrati­
schen Legitimität im Kontext der herrschaftsfremden und antiautoritären 

ländische des 16., die englische des 17., die amerikanische und französische des 
18. Jahrhunderts“ (MWG I/19, 226).

407 MWG I/22.5, 224.
408 Vgl. MWG I/22.5, 200–209.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

234

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Umdeutung des Charisma[s]“409: Die Anerkennung der charismatischen 
Autorität wird nicht mehr als „Folge der Legitimität“, sondern „als Legiti­
mitätsgrund angesehen“.410 In dieser Sicht wäre die demokratische Legiti­
mität eine Form des legitimen charismatischen Herrschaftstypus, die sich 
im Laufe der Veralltäglichung und Versachlichung des Charismas ergeben 
kann.411 Wenn das Charisma aber veralltäglicht oder versachlicht wird, 
nimmt die charismatisch legitime Herrschaft Charakterzüge der traditiona­
len und/oder legal legitimen Herrschaft an. So kommt denn die demokra­
tische legitime Herrschaft zwar als Typus im Weber’schen Werk vor, es 
handelt sich aber weniger um einen eigenständigen Idealtypus, sondern 
eher um einen Realtypus. In den Texten nach dem Zeitungsbericht zum 
Vortrag in Wien 1917 spricht Weber wiederum von nur drei reinen Typen 
legitimer Herrschaft, die in der Realität durchmischt auftauchen.412

12.5 Sechster Halbschluss

Legitimität bedeutet für Weber die Vorbildlichkeit und Verbindlichkeit 
einer bestimmten Ordnung. Eine legitime Ordnung wird als vorbildlich 
und verbindlich erachtet, weshalb sich Menschen an ihr orientieren, ohne 
dazu gezwungen zu werden. In einer Herrschaft schafft Legitimität die 
inneren Voraussetzungen der Rechtfertigung für das Befolgen von Befeh­
len und Anordnungen der autoritären Befehlsgewalt. Sie konstituiert sich 
aus einem Legitimitätsanspruch von Seiten der Herrschenwollenden und 
einem Legitimitätsglauben von Seiten der Beherrschten. Legitim ist in 
Webers deskriptiver Nutzung des Begriffs, was als faktisch legitim gilt. 
Nimmt die gegenseitige Entsprechung von Legitimitätsanspruch und Legi­
timitätsglaube ab, beginnt auch die Legitimität als innere Rechtfertigung 
der Herrschaft wegzufallen. Zur Aufrechterhaltung der herrschaftlichen Be­
fehls- und Gehorsamsstruktur bleiben dann nur noch die äusseren Mittel 
des physischen und/oder psychischen Zwanges und Gewaltsamkeit. Da 
im Aufbau einer Herrschaft aus befehlender Autorität, Befehle durchsetzen­
dem Verwaltungsstab und gehorchenden Fügsamen der Verwaltungsstab 

409 MWG I/23, 533.
410 MWG I/23, 533.
411 Vgl. etwa Breuer, Stefan, Georg Jellinek und Max Weber. Von der sozialen zur 

soziologischen Staatslehre, Baden-Baden 1999 (= Würzburger Vorträge zur Rechts­
philosophie, Rechtstheorie und Rechtssoziologie, H. 25), 25–26.

412 Vgl. MWG I/17, 160–161; MWG I/23, 453–455; MWG III/7, 76–78.

12 Legitimität und Herrschaft

235

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Strukturelement ist, das die äusseren Mittel der Aufrechterhaltung zur 
Anwendung bringt, ist die Legitimitätsbeziehung zwischen herrschender 
Autorität und Verwaltungsstab ungleich wichtiger als jene zwischen herr­
schender Autorität und beherrschten Fügsamen.

Für Weber gibt es ausschliesslich drei reine Typen legitimer Herrschaft. 
Eine Herrschaft kann entweder eine legitime traditionale Herrschaft mit 
traditionalem Charakter, eine charismatische Herrschaft mit charismati­
schem Charakter oder eine legale Herrschaft mit rationalem Charakter 
sein. Die Typen der traditionalen und legalen Herrschaft sind jene des All­
täglichen, die charismatische der Typus der ausseralltäglichen Herrschaft, 
beispielsweise in Revolutionen. Während es sich bei der traditionalen und 
charismatischen Herrschaft um eine spezifisch personale Herrschaftsbezie­
hung handelt, bei der Legitimität kraft des immer so Gewesenen oder 
kraft ausseralltäglicher Kräfte und Begabungen einer spezifischen Person 
oder Personengruppe zukommt, handelt es sich bei der legalen Herrschaft 
rationalen Charakters um eine nicht personalisierte Herrschaft. In dieser 
bestimmt allein das Recht; herrschende Autorität ist nicht eine herrschende 
Person, sondern ein Rechtssystem.

Die drei Idealtypen treten in der historischen Realität immer durch­
mischt auf. In ihren Konzeptionen ist bereits angelegt, dass sie mit der Zeit 
Elemente der jeweils anderen Typen annehmen. So muss beispielsweise 
der Legitimitätsglaube jeder Herrschaft eingelebt werden, um auf Dauer be­
stehen zu können, was ein typisches Element der traditionalen Herrschaft 
ist. Zeitgleich ist irgendeine Form von Rechtssatzung auf Dauer auch in 
einer traditionalen oder charismatischen Herrschaft notwendig. Aufgrund 
des Gegensatzes zwischen Alltäglichkeit und Ausseralltäglichkeit wird auch 
eine traditionale oder legale Herrschaft zur Bewältigung ausseralltäglicher 
Situationen charismatische Herrschaftselemente entwickeln müssen.

Die auf der Basis eines Zeitungsberichts als eventuell vierter Typus ge­
handelte demokratische Legitimität ist kein Idealtypus, sondern lediglich 
ein Realtypus, in dem die drei reinen Typen vermischt auftreten. Die Ent­
wicklungen in der zunehmend korporativ verfassten okzidentalen Stadt des 
Mittelalters können als historische Beispiele dafür fungieren, was gesche­
hen kann, wenn der Legitimitätsglaube zu schwinden und sich eine neue 
Herrschaft innerhalb eines Herrschaftsverbandes zu etablieren beginnt. Ist 
er zunächst illegitim, verwandelt er sich bei beständiger Aufrechterhaltung 
in einen legitimen Verband. Der Begriff der Tyrannis bezog sich demgegen­
über seit der Antike auf eine als spezifisch illegitim geltende Usurpation. 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

236

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sowohl der Tyrann als auch die Beherrschten wussten um ihre illegitime 
Geltung, was sie auch faktisch illegitim macht.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

In der Dreiertypologie legitimer Herrschaft nimmt die legale Herrschaft 
rationalen Charakters mit Blick auf die historische Entwicklung einen spe­
ziellen Platz ein, da es dieser Typus ist, der sich in der Zeitdiagnose Webers 
zumindest im Okzident als dominierender Typus etabliert hat. Es ist allein 
dieser Idealtypus, dem von Weber im reinen Fall ein rationaler Charakter 
attestiert wird und bei dem mit der Bezeichnung als legale Herrschaft die 
Bedeutung der Verbindung von Recht und Ratio anklingt. Die Verbindung 
zwischen Ratio, Recht und Herrschaft muss deswegen vertiefter untersucht 
werden. Was meint Weber, wenn er von Rationalität, Rationalisierung und 
Rationalismus spricht? Wie lässt sich die legitime legale Herrschaft in diese 
einordnen und was macht sie spezifisch rational? Was versteht er unter 
Recht und wie verbindet sich für Weber dieses mit den Begriffen des 
Rationalen? Wo liegt der Ursprung der Durchsetzung des legitimen legalen 
Herrschaftstypus rationalen Charakters im Okzident?

13.1 Die Zunahme des Rationalen im Okzident

Der gesellschaftliche Entwicklungsprozess ganz im Allgemeinen lässt sich 
in seiner Historie – um eine Formulierung von Ferdinand Tönnies aufzu­
greifen – „seinem Wesen nach [als] eine Rationalisierung, und der Wissen­
schaft innerlich verwandt“413, beschreiben. Besonders die Geschichte des 
Okzidents deutet, so Weber, in seinem Entwicklungsprozess in Richtung 
einer zunehmenden Rationalisierung sämtlicher Lebensbereiche. Es ist die 
Entdeckung der Ratio und die Entdeckung, dass die Entwicklung sämtli­
cher Sphären menschlichen Lebens und Handelns im Okzident „durch 
einen spezifisch gearteten Rationalismus bedingt“414 sind, die gemäss sei­

413 Tönnies, Ferdinand, Historismus und Rationalismus I. (1894), in: Ders., Soziologi­
sche Studien und Kritiken. Erste Sammlung, hg. v. Dieter Haselbach, Berlin / New 
York 2000 (= Ferdinand Tönnies Gesamtausgabe, Bd. 15), 167–195, 177.

414 Weber, Marianne, Vorwort zur zweiten Auflage (1925), in: Weber, Max, Wirtschaft 
und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie, 5.. revidierte Aufl., besorgt 
v. Johannes Winckelmann, Tübingen 1972, XXXIII.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

237

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ner Ehefrau Max Weber zu immer weiterer Forschung anregte. In dieser 
historischen Entwicklung werden „die irrationalen Bestandteile des konkre­
ten Handelns“ zunehmend zu „‚Abweichungen‘“.415 Im Januar 1914 sagte 
Weber im Rahmen einer Debatte im „Verein für Sozialpolitik“:

„Unser europäisch-amerikanisches Gesellschafts- und Wirtschaftsleben 
ist in einer spezifischen Art und in einem spezifischen Sinn ‚rationali­
siert‘. Diese Rationalisierung zu erklären und die ihr entsprechenden 
Begriffe zu bilden, ist daher eine der Hauptaufgaben unserer Diszipli­
nen.“416

Diese Grundthese Webers, dass rationale Elemente das gesamte Leben 
mehr und mehr durchdringen, gilt im Besonderen auch für Herrschaft, die 
selber eine gesellschaftliche Institution ist.417 Im Kontext dieser Grundthese 
gelesen ist es dann nicht verwunderlich, dass auch im Dreiergespann der 
Herrschaftstypologie diese ebenfalls in Richtung der zunehmenden Durch­
setzung legaler Herrschaftselemente weist. Denn die legale Herrschaft gilt 
im Weber’schen Theoriekonstrukt schliesslich als „die rationalste“ der legi­
timen Herrschaftstypen, da sie der einzige Typus mit spezifisch „rationalem 
Charakter“ ist. Der rationale Charakter dieses Herrschaftstypus macht sie 
den anderen Typen an Effizienz und Erwartbarkeit für ihre Mitglieder 
überlegen. Sowohl Tradition als auch Charisma verlieren angesichts der 
Effizienz der legalen Herrschaft rationalen Charakters an Einfluss. Es „gilt, 
dass das Charisma mit fortschreitender Rationalisierung der Ordnungen 
an Bedeutung verliert.“418 Aber was genau versteht Weber unter rationaler 
Herrschaft? Inwiefern ist gerade die legale Herrschaft rationaler als andere 
Herrschaftstypen? Und wie konnte sich im Abendland dieser spezielle Fall 
von Herrschaft entwickeln?

415 Weber, Marianne, Max Weber, 691.
416 MWG I/12, 492. Der Text wurde 1917 unter dem Titel „Der Sinn der ‚Wertfreiheit‘ 

der soziologischen und ökonomischen Wissenschaften“ in der Zeitschrift „Logos. 
Internationale Zeitschrift für Philosophie der Kultur“ abgedruckt. Vgl. Weiss, Jo­
hannes / Frommer, Sabine, Der Sinn der „Wertfreiheit“ der soziologischen und 
ökonomischen Wissenschaften: Editorischer Bericht, in: MWG I/12, 441–444.

417 Vgl. Weber, Marianne, Vorwort zur zweiten Auflage (1925), XXXIII.
418 Breuer, Stefan, Der charismatische Staat. Ursprünge und Frühformen staatlicher 

Herrschaft, Darmstadt 2014, 18.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

238

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.2 Rationalität, Rationalisierung, Rationalismus

Obschon Weber sich zeitlebens mit dem Begriff des Rationalen beschäftigt, 
bleibt er in Bezug auf den Begriff selbst höchst diffus. Alleine für das Wort 
rational machte Rogers Brubaker 1984 in Bezug auf Webers Beschreibung 
des modernen Kapitalismus und des asketischen Protestantismus „nicht 
weniger als 16 offensichtliche Bedeutungen“419 aus. Rational verwendet 
Weber gemäss dieser Analyse für die Beschreibung eines Sachverhalts als 
„bewusst, systematisch, kalkulierbar, unpersönlich, instrumentell, exakt, 
quantitativ, regelbestimmt, vorhersehbar, methodisch, zielgerichtet, nüch­
tern, gewissenhaft, wirksam, verständlich und widerspruchsfrei“420. Weber 
selber verwendet, so die Analyse Brubakers, die Bezeichnung rational auf 
den ersten Blick kausal willkürlich, häufig ohne an der jeweiligen Stelle 
zu spezifizieren, welche Semantik er im bestimmten Textkontext denn mit 
der Zuschreibung als rational andeuten möchte.421 Diese Pluralität des Be­
griffs war auch Max Weber selber wohl bewusst. „Nun kann unter diesem 
Wort [Rationalismus] höchst Verschiedenes verstanden werden, – wie die 
späteren Darlegungen wiederholt verdeutlichen werden“422, schreibt Weber 
in der Vorbemerkung von „Die protestantische Ethik und der Geist des 
Kapitalismus“.

Im Allgemeinen wird Webers Verwendung des Ratiobegriffs heute dank 
der mittlerweile über ein Jahrhundert andauernden internationalen We­
berforschung anhand der Begriffstrias Rationalität, Rationalisierung und 
Rationalismus analysiert, die mittlerweile auch in abgekürzter Form als 
„die drei ‚R‘“423 in Max Webers Werk verwendet werden. Die drei Begriffe 
lassen sich systematisierend und demgemäss stark vereinfachend auf die 
drei Untersuchungsebenen Mikro-, Meso- und Makroebene beziehen. Der 
Weberexperte Wolfgang Schluchter weist diesem Schema folgend der Ratio­
nalität auf der Mikroebene den Begriff „Handlung“, der Rationalisierung 

419 Brubaker, Rogers, The Limits of Rationality. An Essay on the Social and Moral 
Thought of Max Weber, London/New York 1984 (= Controversies in Sociology, 
Vol. 16), 2 (Übers. d. Vf.).

420 Ebd. (Übers. d. Vf.).
421 Vgl. ebd., 1–7.
422 MWG I/18, 116.
423 So bei Müller, Hans-Peter, Rationalität, Rationalisierung, Rationalismus. Von 

Weber zu Bourdieu?, in: Maurer, Andrea / Schimank, Uwe (Hgg.), Die Rationali­
täten des Sozialen, Wiesbaden 2011, 43–64; Ders., Rationalität, Rationalisierung, 
Rationalismus, in: Ders./ Sigmund, Steffen (Hgg.), Max Weber-Handbuch. Leben – 
Werk – Wirkung, 2. Aufl., Berlin 2020, 139–145.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

239

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf der Mesoebene die Bezeichnung „Ordnung“ und dem Rationalismus 
auf der Makroebene den Begriff „Kultur“ zu.424 Rationalität des Handelns, 
Rationalisierung der Organisationen und Ordnungen und der Rationalis­
mus der Kultur werden in Webers Denken jeweils in einem Dualismus 
konstituiert425: auf der Handlungsebene als Zweck- und Wertrationalität, 
auf der Ebene von Ordnungen (Organisationen) als formale und materiale 
Rationalisierung, auf der Ebene von Weltbildern (Kultur) als praktischer 
und theoretischer Rationalismus.

„[D]ie drei ‚R‘“426 sind zutiefst miteinander verflochten, und nur, wenn 
sie alle zusammengedacht werden, lässt sich der Sinngehalt des Prozesses 
einer zunehmend rationalen Gesellschaft erschliessen. Eine ausführliche 
Tiefenanalyse des Begriffs der Ratio ist aufgrund der multiplen Verwen­
dung, erst recht nachdem nun mit der Gesamtausgabe alle Schriften öffent­
lich zugänglich sind, an dieser Stelle nicht möglich. Stattdessen wird hier 
der gängigen Systematisierung folgend eine allgemeine Idee des Rationalen 
in Max Webers Perspektive gegeben.

13.2.1 Zweck- und Wertrationalität der Handlungen

Menschliches Handeln kann für Weber bestimmt sein durch affektuelle 
und emotionale, traditionale, zweckrationale oder wertrationale Beweg­

424 Schluchter, Wolfgang, Handlung, Ordnung und Kultur. Grundzüge eines webe­
rianischen Forschungsprogramms, in: Albert, Gert / Bienfait, Agathe / Sigmund, 
Steffen / Wendt, Claus (Hgg.), Das Weber-Paradigma. Studien zur Weiterentwick­
lung von Max Webers Forschungsprogramm, Tübingen 2003, 42–74; Ders., Hand­
lung, Ordnung, und Kultur. Studien zu einem Forschungsprogramm in Anschluss 
an Max Weber, Tübingen 2005, hier v. a. 7–36.

425 Gerade diese Mehrebenen-Anwendung des Begriffes rational und verwandter Be­
griffe macht Webers Konzeption sowohl anspruchsvoller als auch ergebnisoffener 
als andere Konzeptionen, die rational nur auf einer der Ebenen untersuchen. So 
eröffnet etwa Zenonas Norkus einen Artikel, in dem er Max Weber mit Hartmut 
Esser, einem Vertreter des Rational-Choice-Ansatzes, vergleicht, mit folgenden Wor­
ten: „Den Vergleich, der im Titel des Aufsatzes angekündigt ist, muss ich mit der 
Feststellung beginnen, dass Weber mit den Begriffswörtern ‚rational‘, ‚Rationalität‘ 
usw. […] weniger sparsam umgeht als [der deutsche Soziologe] [Hartmut] Esser, da 
er Rationalität nicht nur dem Handeln, sondern auch institutionellen ‚Ordnungen‘, 
dem Staat, dem Recht, der Musik und anderen ‚Etwassen‘ (Greshoff 1999, S. 20) 
zuschreibt“ (Norkus, Zenonas, Rationales Handeln/Rationalität bei Weber und 
Esser im Vergleich, in: Greshoff, Rainer / Schimank, Uwe (Hgg.), Integrative Sozial­
theorie? Esser – Luhmann – Weber, Wiesbaden 2006, 399–418, hier 399).

426 Vgl. Müller, Rationalität (2011), 43–64; Ders., Rationalität (2020), 139–145.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

240

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gründe.427 Affektuelles und emotionales Handeln genauso wie traditional 
bedingtes Sichverhalten ist häufig bereits nicht mehr ein bewusstes und 
sinnhaft orientiertes Handeln. Wenn sie bewusst geschehen – affektuelles 
Handeln beispielsweise „als bewußte Entladung der Gefühlslage“428 erfolgt 
oder das traditional eingelebte Verhalten „bewußt aufrecht erhalten“429 wird 
–, tendieren sie zu zweck- und/oder wertrational bedingtem Handeln. Ra­
tionalität in Handlungen hat deswegen stets einen Zusammenhang mit 
einem bewussten Sichverhalten, im Bewusstsein darum, dass in einer be­
stimmten Situation und einem bestimmten Kontext auch ganz anders ge­
handelt werden könnte.430 Wenn ein Akteur rational handelt, orientiert er 
sein Handeln bewusst in einem Mix aus Wert- und Zweckrationalität.

Zweckrational ist ein Handeln dann, wenn ein bestimmter Zweck da­
mit verfolgt wird. Zweck definiert Weber in seinem „Objektivitätsaufsatz“ 
(1904) als „die Vorstellung eines Erfolges, welche Ursache einer Handlung 
wird“431. Zweckrational handelt jener Akteur, der „die Mittel gegen die 
Zwecke, […] die Zwecke gegen die Nebenfolgen, wie endlich auch die 
verschiedenen möglichen Zwecke gegeneinander rational abwägt.“432 Die 
zweckrationale Orientierung des Handelns kann deswegen stark vereinfa­
chend auf eine schlichte Zweck-Mittel-Orientierung zurückgeführt werden.

Wertrationale Handlungen auf der anderen Seite orientieren sich nicht 
am Nutzen und möglichen antizipierten Erfolg oder Misserfolg einer 
Handlung, sondern messen der Handlung an und für sich einen bestimm­
ten Eigenwert zu. Der Akteur handelt aus einer inneren Überzeugung 
heraus, dass seine Handlung gut und richtig sei. Die handelnde Person 
orientiert sich an dem, was sie für sich als „Pflicht, Würde, Schönheit, reli­
giöse Weisung, Pietät, oder die Wichtigkeit einer ‚Sache‘“433 erachtet. Der 
Handelnde glaubt, dass an ihn Forderungen oder Gebote bezüglich seines 
Handelns gestellt sind.434 Wolfang Schluchter hat deshalb vorgeschlagen, 
in Parallele zur Zweck-Definition aus dem Objektivitätsaufsatz Wert in 

427 Vgl. MWG I/23, 175.
428 MWG I/23, 175.
429 MWG I/23, 175.
430 Vgl. MWG I/23, 175–176.
431 MWG I/7, 192. Die Bezeichnung „Objektivitätsaufsatz“ ist in der Weberforschung 

die gängige Abkürzung für den Artikel „Die ‚Objektivität‘ sozialwissenschaftlicher 
und sozialpolitischer Erkenntnis“.

432 MWG I/23, 176.
433 MWG I/23, 176.
434 Vgl. MWG I/23, 175–176.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

241

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Webers Sinne als „die Vorstellung einer Geltung, welche Ursache einer 
Handlung wird“435, zu definieren.

Zweck- und Wertorientierung sind als zwei unterschiedliche Kategorien 
der selbstgewählten und rationalisierbaren Handlungsregulierung, d. h. als 
selbstgesetzte Maximen des eigenen Handelns, konzipiert. Zweckrationale 
Orientierung, die auf den Erfolg einer Handlung abgestellt ist, verbinde 
sich – so Schluchter – „mit technischen Regeln (nach Kant Klugheits- und 
Geschicklichkeitsregeln)“ während wertrationale Orientierung „mit norma­
tiven Regeln im weiteren Sinne“ arbeite.436

Im Verhältnis von zweck- und wertrationalem Handeln betont Weber, 
dass Wertrationalität vom Standpunkt der Zweckrationalität aus stets irra­
tional sei. Je stärker die Wertrationalität als gelten sollende Handlungsori­
entierung absolut gesetzt wird und neben ihr keine anderen Rationalitäten 
zur Orientierung der Handlungen duldet, desto irrationaler werde sie aus 
Sicht der Zweckrationalität.437 Denn je stärker der „Eigenwert“438 einer 
Handlung als absoluter Anspruch gesetzt wird, desto weniger werden mög­
liche Folgen und Nebenfolgen bedacht und reflektiert.439 Hingegen werden 
wertrationale Überlegungen bei grundsätzlich zweckrational orientiertem 
Handeln häufig dann ins Spiel gebracht, wenn es „zwischen konkurrieren­
den und kollidierenden Zwecken und Folgen“440 zu entscheiden gilt. In 
solchen Fällen sind nur die Mittel im Handlungsprozess zweckrationaler 
Natur, während der Zweck selber wertrational orientiert ist. Umgekehrt 
kann der Zweck selber nach zweckrationalen Motiven bestimmt werden, 
die Auswahl der Mittel zur Erreichung desselben aber mittels wertrationaler 
Erwägungen erfolgen.441 Dies führt auch dazu, dass weder reine Zweckra­
tionalität noch reine Wertrationalität in der Realität einer Handlung vor­
kommt. Auch die Verwendung der Begriffe der Zweck- und Wertrationalität 
sind idealtypische Begriffsbildungen, in der empirisch gelebten Realität 
treten beide Rationalitäten nur durchmischt auf.442

435 Schluchter, Handlung (2005), 7–36, hier 28; Ders., Handlung (2003), 64.
436 Schluchter, Handlung (2005), 28; Ders., Handlung (2003), 64.
437 Vgl. MWG I/23, 176.
438 MWG I/23, 175.
439 Vgl. MWG I/23, 176.
440 MWG I/23, 176.
441 Vgl. MWG I/23, 176.
442 Vgl. MWG I/23, 177.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

242

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.2.2 Formale und materiale Rationalisierung der Ordnungen

Die zweck- und wertorientierten Handlungen der Einzelakteure bedürfen 
auf einer kollektiven Stufe der Koordination und Abstimmung. Was in 
der aktuellen Literatur als Organisation bezeichnet wird, meint in Webers 
handlungstheoretischem Fokus daher vor allem Handlungsorganisation, 
die es ermöglicht, dass

„der Handelnde vom Partner (vielleicht ganz oder teilweise irrigerwei­
se) eine bestimmte Einstellung dieses letzteren ihm (dem Handelnden) 
gegenüber voraussetzt und an diesen Erwartungen sein eignes Handeln 
orientiert, was für den Ablauf des Handelns und die Gestaltung der 
Beziehung Konsequenzen haben kann und meist [haben] wird.“443

Die Schaffung einer Ordnung bringt den ungemeinen Vorteil für die einzel­
nen Akteure, dass sie selber von dem Berechnungsaufwand des Handelns 
und Verhaltens der anderen Akteure erleichtert werden.444 Als solche be­
zieht sich die Rationalisierung in besonderer Weise auf „eines der wichtigs­
ten Elemente des Gemeinschaftshandelns“445: die Herrschaftsverbände.

Die formale und materiale Rationalisierung behandelt Weber insbeson­
dere in seinen wirtschafts- und rechtssoziologischen Abhandlungen.446 

Formale Rationalität als Ergebnis eines Rationalisierungsprozesses äussert 
sich in der wirtschaftlichen Wertsphäre in Form von „zahlenmäßigen, ‚re­
chenhaften‘, Überlegungen“447, wobei „Geld das ‚vollkommenste‘ wirtschaft­
liche Rechnungsmittel, das heißt: das formal rationalste Mittel der Orien­
tierung wirtschaftlichen Handelns“448 darstellt. Demgegenüber verweist im 
wirtschaftlichen Handeln der Begriff der materialen Rationalität auf eine 
stärker subjektivierte Organisiertheit:

„Er [der Begriff der materialen Rationalität] besagt lediglich dies Ge­
meinsame: daß eben die Betrachtung sich mit der rein formalen (relativ) 
eindeutig feststellbaren Tatsache: daß zweckrational, mit technisch tun­
lichst adäquaten Mitteln gerechnet wird, nicht begnügt, sondern ethische, 
politische, utilitarische, hedonische, ständische, egalitäre oder irgendwel­

443 MWG I/23, 178.
444 Vgl. Müller, Rationalität (2011), 50–52; Ders., Rationalität (2020), 142.
445 MWG I/22.4, 126.
446 Vgl. Müller, Rationalität (2011), 48–52; Ders., Rationalität (2020), 140–142.
447 MWG I/23, 251.
448 MWG I/23, 252.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

243

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che anderen Forderungen stellt und daran die Ergebnisse des – sei es 
auch formal noch so ‚rationalen‘, d. h. rechenhaften – Wirtschaftens 
wertrational oder material zweckrational bemißt.“449

Formale Rationalisierung entspricht insofern einer gesellschaftlichen In­
stitutionalisierung von Zweckrationalität, materiale Rationalisierung der 
Institutionalisierung der Wertrationalität. Formale und materiale Rationa­
lisierung stehen in einem seltsamen Verhältnis zueinander. Sie bedingen 
sich gegenseitig, behindern sich mit fortschreitender Rationalisierung aber 
auch. „Ohne materiale Anforderungen – wie materielle Grundversorgung 
oder Rechtssicherheit – machen alle Versuche, Wirtschaft und Recht zu 
formalisieren keinen Sinn, um genau diese materialen Ziele auf Dauer zu 
stellen“450, schreibt der Weberforscher Hans-Peter Müller. Mit zunehmen­
der Formalisierung beginnt diese aber immer mehr einer eigenen Logik zu 
gehorchen und sich von der materialen Grundlage zu entfernen.451 Beson­
ders in der Wirtschaft fallen „materiale und (im Sinn exakter Rechnung:) 
formale Rationalität“452 auseinander, was wiederum grundlegend irrational 
sei. Ähnliches geschieht aber auch im Recht. So gehören zu den grossen 
materialen Anforderungen im Rechtsbereich die Herstellung und Gewähr­
leistung von Gerechtigkeit und Freiheit. Rechtliche Formalisierung behin­
dert zuweilen aber genau diese materialen Rationalitäten. Weber schreibt:

„Denn jene durch formale Justiz gewährte maximale Freiheit der Inter­
essenten in der Vertretung ihrer formal legalen Interessen muß schon 
infolge der Ungleichheit der ökonomischen Machtverteilung, welche 
durch sie legalisiert wird, immer wieder den Erfolg haben, daß materiale 
Postulate der religiösen Ethik oder auch der politischen Räson verletzt 
erscheinen.“453

Gerade durch die zunehmende formale Rationalisierung „verletzt sie [die 
formale Justiz] inhaltliche Gerechtigkeitsideale durch ihren unvermeidlich 
abstrakten Charakter.“454

Rationalisierte Wirtschaftsformen sind sowohl in reiner traditionaler 
Herrschaft als auch in rein legalen Herrschaften anzutreffen. Nur in der 

449 MWG I/23, 251.
450 Müller, Rationalität (2011), 49.
451 Vgl. Müller, Rationalität (2011), 48–49.
452 MWG I/23, 290.
453 MWG I/22.3, 516.
454 MWG I/22.3, 516.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

244

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reinen charismatischen Herrschaft fehlen sie, da diese bis zum Einsetzen 
des Veralltäglichungsprozesses genuin nicht-wirtschaftlich ist.455 Wenn eine 
Rationalisierung der Wirtschaft sowohl in einer traditionalen Herrschaft als 
auch in einer legalen Herrschaft vorkommen kann, so muss das Unterschei­
dungskriterium, das die legale Herrschaft rationaler macht als die anderen 
beiden Idealtypen, daher auf der Ebene der Rationalisierung im Recht ge­
sucht werden; wenn Weber die legitime legale Herrschaft als die rationalste 
bezeichnet, muss dies darauf zurückzuführen sein, dass in einem legalen 
Herrschaftsverband Recht nach rationaleren Gesichtspunkten geschaffen, 
weiterentwickelt und angewandt wird, als dies in primär traditional orien­
tierten Verbänden der Fall ist.456

13.2.3 Praktischer und theoretischer Rationalismus der Kultur

Weber interessierte sich vor allem für den „spezifisch gearteten ‚Rationalis­
mus‘ der okzidentalen Kultur“457, dessen Feststellung zwar nicht auf Weber 
zurückgeht, wohl aber durch ihn Popularität und Bekanntheit erlangt 
hat. Auf die spezifisch andersgeartete Rationalisierung des Abendlandes 
im Vergleich zu anderen Weltgegenden hatten bereits andere aufmerksam 
gemacht. So hatte beispielsweise Werner Sombart den Begriff des Ratio­
nalismus mit kapitalistischen Entwicklungen458 zusammengebracht und 
glaubte in der modernen doppelten Buchführung und im modernen Rech­
nungswesen einen neuartigen, dem Okzident eigenen Rationalismus zu 
erkennen.459 Wie Sombart später zugab, liess er sich in dieser Feststellung 

455 Vgl. MWG I/23, 507–508.
456 Vgl. MWG I/22.4, 726–729.
457 MWG I/18, 116.
458 Vgl. MWG I/9, 175: „Man hat – so namentlich Sombart in höchst glücklichen 

und wirkungsvollen Ausführungen – als das Grundmotiv der modernen Wirtschaft 
überhaupt den ‚ökonomischen Rationalismus‘ bezeichnet.“

459 Vgl. Sombart, Werner, Der moderne Kapitalismus, Bd. 1: Die Genesis des Kapitalis­
mus, Leipzig 1902, 391–397. Für Sombart mündet das rationalistische Handeln der 
Einzelnen im modernen Kapitalismus in eine „specifisch-moderne Weltauffassung, 
die auf dem Postulat strikter Kausalität aufgebaut ist“ (ebd., 199). Zum Verhältnis 
von Weber zu Sombarts Werk gilt es hier anzumerken, dass Weber Sombarts wirt­
schaftshistorische Arbeiten zwar sehr schätzte, aber an Sombarts Büchern „Die 
Juden und das Wirtschaftsleben“ (Leipzig 1911) und „Der Bourgeois. Zur Geistes­
geschichte des modernen Wirtschaftsmenschen“ (München / Leipzig 1913) dessen 
Unkenntnis des Religiösen heftig kritisierte: „[I]ch hielte an Ihrem ‚Judenbuch‘, 
soweit das Religiöse in Betracht kommt, ‚beinahe jedes Wort für falsch‘“ (MWG 

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

245

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


massgebend durch Georg Simmel460 und Ferdinand Tönnies461 beeinflus­
sen, zwei Denker, mit denen Weber ebenfalls regelmässig verkehrte.462 Der 
Okzident zeichne sich durch einen immer stärkeren „Rationalismus der 
Weltbeherrschung“463 aus, so der Titel eines Sammelbands diverser Aufsät­
ze über Webers Rationalisierungsthese von Wolfgang Schluchter (1980). 
Dieser Rationalismus lässt sich bei Weber vor allem als ein sich ausdeh­

II/8, 414–417, 414), schreibt Weber 1913 an Sombart. Zu Webers Verhältnis zu Som­
bart vgl. ansonsten insbesondere Mitzman, Arthur, Persönlichkeitskonflikt und 
weltanschauliche Alternativen bei Werner Sombart und Max Weber, in: Mommsen, 
Wolfgang J. / Schwentker, Wolfgang (Hgg.), Max Weber und seine Zeitgenossen, 
Göttingen / Zürich 1988 (= Veröffentlichungen des Deutschen Historischen Instituts 
London, Bd. 21), 137–146; Schluchter, Wolfgang, Mit Max Weber, Tübingen 2020, 
92–98; Tyrell, Hartmann, Kapitalismus, Zins und Religion bei Werner Sombart 
und Max Weber. Ein Rückblick, in: Heil, Johannes / Wacker, Bernd (Hgg.), Shy­
lock? Zinsverbot und Geldverleih in jüdischer und christlicher Tradition, München 
1997, 193–217; zudem die nun veröffentlichte Dissertation von Parsons, Talcott, Der 
Kapitalismus bei Sombart und Max Weber, in: Ders., Kapitalismus bei Max Weber 
– zur Rekonstruktion eines fast vergessenen Themas, hg., eingeleitet und kommen­
tiert von Uta Gerhardt, Wiesbaden 2019 (Klassiker der Sozialwissenschaften), 35–
101 [= erstmalige Veröffentlichung der ganzen Dissertation von 1927].

460 Vgl. Sombart, Der moderne Kapitalismus, Bd. 1, 383. Gemeint ist hier Simmel, 
Georg, Philosophie des Geldes, Berlin 1900. Simmel schreibt in sein Tagebuch 
allgemeiner zur unterschiedlichen Geschichte von Okzident und Orient: „Die große 
geistesgeschichtliche Tat Europas gegenüber dem (nicht indischen) Orient ist die 
Entdeckung der Objektivität. Der Orientale kennt keinen objektiven Preis, nur 
die Messung der beiden handelnden Subjekte. Kein objektives Recht, sondern nur 
den Spruch des Richters. Keine objektiv urteilende Moral, sondern: ‚Wer ohne 
Schuld ist, werfe den ersten Stein.‘ [Joh 8,1] Plato hat die Objektivität des Geistes 
entdeckt, das römische Recht die Objektivität des Rechts, der Katholizismus die 
Objektivität der Religion, von der Jesus nichts wußte“ (Simmel, Georg, Aus dem 
nachgelassenen Tagebuche, in: Ders., Fragmente und Aufsätze aus dem Nachlaß 
und Veröffentlichungen der letzten Jahre, hg. u. mit einem Vorwort von Gertrud 
Kantorowitz, München 1923, 1–46, 42–43).

461 Vgl. Sombart, Werner, Der Moderne Kapitalismus. Historisch-systematische Dar­
stellung des gesamteuropäischen Wirtschaftslebens von seinen Anfängen bis zur 
Gegenwart. Bd. 2: Das europäische Wirtschaftsleben im Zeitalter des Frühkapitalis­
mus vornehmlich im 16., 17. und 18. Jahrhundert, 2. Aufl., München / Leipzig 1917, 
1080–1083 („Die Verbürgerlichung“), hier 1081 [der Verweis auf Tönnies findet sich 
erst ab der zweiten Auflage!]; gemeint ist: Tönnies, Gemeinschaft und Gesellschaft, 
Leipzig 1887.

462 Zu Simmel hatte Weber seit den 1890er-Jahren ein freundschaftliches Verhältnis, 
Tönnies und Weber dürften sich 1904 auf dem Weltkongress in St. Louis das erste 
Mal persönlich kennengelernt haben und unterhielten eine kollegiale Beziehung 
zueinander (vgl. etwa Kaube, Max Weber, 159–174, 190–209).

463 Schluchter, Wolfgang, Rationalismus der Weltbeherrschung. Studien zu Max 
Weber, Frankfurt 1980 (= stw 322).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

246

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nender Intellektualismus begreifen, dessen Ursprung in Webers über viele 
wissenschaftliche Disziplinen hinaus bekannter These der „Entzauberung 
der Welt“464 liegt, in deren Zuge das ganze Leben immer berechenbarer 
und planbarer werde. In seiner Rede „Wissenschaft als Beruf “ sagte Weber 
1917 dazu:

„Die zunehmende Intellektualisierung und Rationalisierung bedeutet al­
so nicht eine zunehmende allgemeine Kenntnis der Lebensbedingungen, 
unter denen man steht. Sondern sie bedeutet etwas anderes: das Wissen 
davon oder den Glauben daran: daß man, wenn man nur wollte, es 
jederzeit erfahren könnte, daß es also prinzipiell keine geheimnisvollen 
unberechenbare Mächte gebe, die da hineinspielen, daß man vielmehr 
alle Dinge – im Prinzip – durch Berechnen beherrschen könne. Das aber 
bedeutet: die Entzauberung der Welt. Nicht mehr, wie der Wilde, für den 
es solche Mächte gab, muß man zu magischen Mitteln greifen, um die 
Geister zu beherrschen oder zu erbitten. Sondern technische Mittel und 
Berechnung leisten das. Dies vor allem bedeutet die Intellektualisierung 
als solche.“465

Die Intellektualisierung ist daher als Ausgangspunkt für den immer wei­
ter umgreifenden Rationalismus zu begreifen, und als theoretischer Ra­
tionalismus ist sie zunächst den Wissenschaften eigen. Der theoretische 
Rationalismus der Wissenschaften hat allerdings Konsequenzen über die 
wissenschaftliche Wertsphäre hinaus und zieht einen ungemein produkti­
ven praktischen Rationalismus nach sich. „Mit dem ambivalenten Ziel des 
‚Fortschritts‘“ gestaltet der Rationalismus sämtliche Wertsphären unaufhör­
lich nach „wissenschaftlich-technisch-ökonomischen Standards“ um.466 In 
seiner sämtliche Lebensbereiche erfassenden Ausdehnung in die verschie­
densten Weltbilder vermag der Rationalismus nicht nur in traditionell als 
intellektualisiert betrachteten Gebieten wie Politik, Wissenschaft, Technik 
oder Wirtschaft Fuss zu fassen, sondern findet sich auch in häufig als 
irrational bezeichneten Gebiete wie beispielsweise Religion, Musik oder 
Kunst.467 Die Rationalität des einen Gebietes mag aus der Perspektive 
eines anderen Gebietes gänzlich irrational erscheinen; „was von einem [Ge­

464 MWG I/17, 87. Kritisch zum Ausdruck und zur These der „Entzauberung der Welt“ 
vgl. Joas, Hans, Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der 
Entzauberung, Berlin 2017.

465 MWG I/17, 87.
466 Müller, Rationalität (2011), 53; vgl. Ders., Rationalität (2020), 142.
467 Vgl. MWG I/18, 116.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

247

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sichtspunkt] aus ‚rational‘ ist, kann, vom andern aus betrachtet, ‚irrational‘ 
sein.“468

Gerade in solchen ursprünglich irrationalen Gebieten werde, so Weber, 
der immer stärker werdende Einfluss des Denkens aus selbstdeklarierten 
rationalen Gebieten immer wieder Widerstand hervorrufen. Im Artikel 
über den „Sinn der Wertfreiheit“ schreibt er dazu:

„Denn – um nur eins zu erwähnen – hinter der ‚Handlung‘ steht: der 
Mensch. Für ihn kann die Steigerung der subjektiven Rationalität und 
objektiv-technischen ‚Richtigkeit‘ des Handelns als solche über eine gewis­
se Schwelle hinaus – ja, von gewissen Anschauungen aus: ganz generell 
– als eine Gefährdung wichtiger (z. B. ethisch oder religiös wichtiger) 
Güter gelten. […] Diejenigen, welche solchen Rationalisierungen oppo­
nieren, sind durchaus nicht notwendig Narren.“469

Wie aus dem obigen Zitat hervorgeht, ist die Kritik am Rationalismus 
selber nicht zwingend irrational. Vielmehr ist die Kritik eine logische Kon­
sequenz des zunehmenden Rationalismus, der seltsame Widersprüchlich­
keiten zur Folge hat. So schreibt Weber in seinen „Vorbemerkungen“ zur 
„protestantischen Ethik“:

„Es gibt z. B. ‚Rationalisierungen‘ der mystischen Kontemplation, also: 
von einem Verhalten, welches von anderen Lebensgebieten her gese­
hen, spezifisch ‚irrational‘ ist, ganz ebenso gut wie Rationalisierungen 
der Wirtschaft, der Technik, des wissenschaftlichen Arbeitens, der Erzie­
hung, des Krieges, der Rechtspflege und Verwaltung.“470

Aus historischer Perspektive sei die bestimmende Wertsphäre ursprünglich 
die Religion gewesen, an ihr orientierten die Akteure ihre Handlungen, die 
Religion prägte Ordnungen und Kultur.471 In jeder Wertsphäre – Weber 
nennt die ökonomische, politische, religiöse, intellektuelle und ästhetische 

468 MWG I/18, 116.
469 MWG I/12, 497–498.
470 MWG I/18, 116.
471 Eine These, die gleichwohl nicht die einzige historische Evolutionsthese ist und 

bestimmt auch zu Recht angefochten wird; als einflussreiches Gegenbeispiel zu 
Weber sei aus seiner Zeit nur der historische Materialismus im Anschluss an Karl 
Marx und Friedrich Engels erwähnt, der im Wesentlichen die gesamte Menschheits­
geschichte auf wirtschaftliche Klassenkämpfe zurückführt. Vgl. zum Verhältnis von 
Marx und Weber bzw. zur gegenseitigen indirekten Kritik Max Webers und der 
Marxisten: Löwith, Max Weber und Karl Marx; Mommsen, Wolfgang J., Max 
Weber als Kritiker des Marxismus, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 3/3 (1974), 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

248

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– folgen die Menschen anderen Eigengesetzlichkeiten. Dies führt dazu, dass 
jemand, wenn er sein Leben der einen Sphäre verschrieben hat und dem­
gemäss seine Lebensführung an den Rationalitätsanforderungen derselben 
ausrichtet, im Normalfall mit anderen Wertsphären in Konflikt gerät.472

Im Zuge der Rationalisierung beginnen aber alle sozialen Ordnungs­
felder und Wertsphären dieselben Folgemuster auszubilden. Sie werden 
immer differenzierter, spezialisierter, sachlicher, intellektueller, vorherseh­
barer, kalkulierbarer.473 Demgemäss gilt dies auch für den Bereich der 
Herrschaft. In seinen „Zwischenbetrachtungen“ zur „Wirtschaftsethik der 
Weltreligionen“ schreibt Weber über die Entwicklung in der religiösen und 
der staatlich-politischen Sphäre:

„Und zwar auch hier, wie bei der ökonomischen Sphäre, je rationaler 
die politische Ordnung wurde, desto mehr. Sachlich, ‚ohne Ansehen der 
Person‘, ‚sine ira et studio‘, ohne Haß und daher ohne Liebe, verrichtet 
der bureaukratische Staatsapparat und der ihm eingegliederte rationale 
homo politicus, ebenso wie der homo oeconomicus, seine Geschäfte 
einschließlich der Bestrafung des Unrechts gerade dann, wenn er sie 
im idealsten Sinne der rationalen Regeln staatlicher Gewaltordnung erle­
digt. Auch er ist daher kraft ihrer Verunpersönlichung einer materialen 
Ethisierung, so sehr der Anschein für das Gegenteil besteht, in wichti­
gen Punkten weniger zugänglich als die patriarchalen Ordnungen der 
Vergangenheit, welche auf persönlichen Pietätspflichten und konkreter 
persönlicher Würdigung des Einzelfalls gerade ‚unter Ansehung der Per­
son‘ beruhten“.474

Aufgrund der oben beschriebenen Doppel- und Mehrdeutigkeit des Ratio­
nalen – zum einen als genereller Gesellschaftsprozess auf allen Ebenen, 
zum anderen als spezifisches Charakteristikum okzidentaler Vergesellschaf­
tung – erschien es Weber offenbar angemessener, letztlich als dritten Ide­
altypus neben die traditionale und charismatische Herrschaft die legale 
Herrschaft statt die rationale zu stellen.475

256–278; Weiss, Johannes, Das Werk Max Webers in der marxistischen Rezeption 
und Kritik, Opladen 1981 (= Studienbücher zur Sozialwissenschaft, Bd. 42).

472 Vgl. Müller, Rationalität (2020), 143.
473 Vgl. Müller, Rationalität (2011), 50–52.
474 MWG I/19, 491.
475 Vgl. Breuer, Stefan, „Herrschaft“ in der Soziologie Max Webers, Wiesbaden 2011 

(= Kultur- und sozialwissenschaftliche Studien, Bd. 8), 203–205.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

249

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.3 Rationales Recht

Bereits die Bezeichnung legal lässt erahnen, dass für Weber Recht in der 
legalen Herrschaft sich irgendwie vom Recht in den anderen beiden Ideal­
typen unterscheidet und eine zentrale Stellung einnimmt. Der rationale 
Charakter muss sich in diesem Herrschaftstypus gleichwohl von den Ratio­
nalitäten der anderen Idealtypen abheben. Im Folgenden wird deswegen 
zunächst geklärt, was Weber im Allgemeinen unter Recht versteht. Im An­
schluss wird der Frage nachgegangen, wie sich das Rationale im Recht und 
in seinem Entwicklungsprozess fassen lässt und mit welchen Rechtskatego­
rien Weber darin argumentiert.

13.3.1 Recht

Für Weber gibt es unterschiedliche, streng voneinander zu unterscheidende 
Zugänge zum Begriff des Rechts. Zum einen ist das die Herangehensweise 
der normativ agierenden Jurisprudenz, zum anderen der deskriptive Begriff 
der verstehenden empirischen Soziologie. Die klare Differenzierung der 
beiden Herangehensweisen ist Ergebnis des neukantianischen Einflusses 
auf das Denken Webers, das sein ganzes Schaffen durchzieht.476 Die juris­
tische Wissenschaft fragt nämlich danach, was ideell als Recht gelten soll 
und „welcher normative Sinn einem als Rechtsnorm auftretenden sprachli­
chen Gebilde logisch richtiger Weise zukommen sollte.“477 Die nüchtern-de­
skriptive Soziologie hingegen stellt die Frage, „was innerhalb einer Gemein­
schaft faktisch um deswillen geschieht, weil die Chance besteht, dass am 
Gemeinschaftshandeln beteiligte Menschen […] bestimmte Ordnungen als 
geltend subjektiv ansehen und praktisch behandeln, also ihr eigenes Han­
deln an ihnen orientieren.“478 Demgemäss ist Recht für Weber als Soziologe 
„eine ‚Ordnung‘ mit gewissen spezifischen Garantien ihrer empirischen 
Geltung“479. Von einer Rechtsordnung spricht Weber in der Fortführung 
da,

476 Vgl. mit allen zentralen Weberstellen zur Unterscheidung der normativen Jurispru­
denz und der deskriptiven Soziologie MWG I/22.3, 191, Anm. 1 von Werner Gephart 
und Siegfried Hermes.

477 MWG I/22.3, 191.
478 MWG I/22.3, 191.
479 MWG I/22.3, 195.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

250

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„wo die Anwendung irgend welcher, physischer oder psychischer, 
Zwangsmittel in Aussicht steht, die von einem Zwangsapparat, d. h. von 
einer oder mehreren Personen ausgeübt wird, welche sich für diesen 
Behuf für den Fall des Eintritts des betreffenden Tatbestandes bereit 
halten, wo also eine spezifische Art der Vergesellschaftung zum Zwecke 
des ‚Rechtszwanges‘ existiert.“480

Zentral für den Begriff des Rechts ist für Max Weber die Möglichkeit, 
seine Geltung durch Zwang durchsetzen zu können. Voraussetzung für den 
Rechtsbegriff, so Weber auch in seinen späteren „Soziologischen Grundbe­
griffen“, ist „die Existenz eines Erzwingungs-Stabes“481. Es gibt eine spezi­
fisch Gruppe Personen, die dafür sorgen, dass die Menschen ihre Hand­
lungen auch tatsächlich an der Rechtsordnung als handlungsanweisender 
Maxime orientieren. Hinter jeder Rechtsordnung steht darum eine Herr­
schaftsordnung. Ohne eine solche kann kein Recht existieren, da ohne eine 
solche kein Erzwingungsstab zur Garantie der Ordnung zur Verfügung ste­
hen würde. Dies unterscheidet das Recht wesentlich von der Konvention. 
Auch eine Konvention ist in Webers soziologischem Denken zwar eine äus­
serlich garantierte Ordnung. Im Gegensatz zu einer Rechtsordnung fehlt 
ihr aber der Erzwingungsstab, der dafür sorgt, im Falle eines Verstosses 
den Verstoss zu ahnden und die Befolgung durchzusetzen. Bei einem Ver­
stoss gegen eine Konvention hat der gegen die beanspruchte Normgeltung 
verstossende Akteur lediglich mit einer fühlbaren „Mißbilligung“482 seitens 
der anderen sich an der Konvention orientierenden Akteure zu rechnen. 
Eine für sich faktische Geltung beanspruchende Ethik tendiert dazu, die 
Form einer Konvention anzunehmen. Hingegen beanspruchen nicht alle 
konventionellen oder rechtlichen Ordnungen, auch ethischen Normen zu 
entsprechen – die rechtlichen noch weniger als die konventionellen.483 

Aus Webers soziologischer Sicht ist denn auch das Völkerrecht eigentlich 
gar kein Recht, weil keine überstaatliche Zwangsgewalt existiert, die dafür 
abgestellt ist, Verstösse gegen das Völkerrecht zu ahnden und zu garantie­
ren. Es ist deswegen lediglich eine Konvention.484 „Für die [normative] 
juristische Terminologie kann dennoch sehr wohl das Gegenteil gelten.“485

480 MWG I/22.3, 204–205.
481 MWG I/23, 187.
482 MWG I/23, 186.
483 Vgl. MWG I/23, 189.
484 Vgl. MWG I/23, 187.
485 MWG I/23, 187.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

251

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.3.2 Rationalisierung im Recht

Wie die Rationalitäten in verschiedenen Wertsphären verschieden sein 
können, so kann auch ein Recht für Weber „in sehr verschiedenem Sin­
ne ‚rational‘ sein, je nachdem, welche Richtungen der Rationalisierung 
die Entfaltung des Rechtsdenkens einschlägt.“486 Die Rationalisierung im 
Rechtsdenken kann sich durch drei voneinander verschiedene, aber mitein­
ander verbundene Techniken vollziehen: durch Generalisieren, juristisches 
Konstruieren und Systematisieren. Mit allen drei einher oder allen drei 
voraus geht eine „Analyse des Thatbestandes“487. Damit folgt Weber im We­
sentlichen der Begriffsjurisprudenz von Rudolf von Ihering, der in den vier 
Kategorien der Analyse, Generalisierung, Konstruktion und Systematisie­
rung die „Fundamental-Operationen der juristischen Technik“488 erkannte.

Unter Generalisieren versteht Weber eine „Reduktion der für die Ent­
scheidung des Einzelfalles maßgebenden Gründe auf ein oder mehrere 
‚Prinzipien‘: diese sind die ‚Rechtssätze‘.“489 Aus Einzelfällen werden Leit­
prinzipien abgeleitet, d. h., sie werden so weit abstrahiert, dass sie auch auf 
andere Einzelfälle angewandt werden können. Dies führt zu einer Kasuis­
tik, die in der Folge weiteres Generalisieren befeuert.

Die analytische Gewinnung von abstrahierten generalisierten Rechtssät­
zen geht Hand in Hand mit einer „‚juristischen Construktion‘ von ‚Rechts­
verhältnissen‘ und ‚Rechtsinstituten‘“490. Es wird festgestellt, welche typi­
schen Elemente eines Gemeinschaftshandeln rechtlich relevant und „recht­
lich geordnet, also als ein ‚Rechtsverhältnis‘“491 konstruiert sind.

Schliesslich führt Weber das Kriterium der Systematisierung ein. Aus der 
Analyse der Tatbestände geht nicht nur die Notwendigkeit einer Kasuistik 
und Konstruktion der Rechtsverhältnisse der einzelnen Prinzipien zueinan­
der hervor, sondern auch die Notwendigkeit, das Gefundene in ein System 
zu bringen. Unter einem systematisierten Recht versteht Weber

„die Inbeziehungsetzung aller durch Analyse gewonnenen Rechtssätze 
derart, daß sie unter einander ein logisch klares, in sich logisch wider­

486 MWG I/22.3, 301.
487 MWG I/22.3, 302.
488 Vgl. Ihering, Rudolf von, Der Geist des römischen Rechts auf den verschiedenen 

Stufen seiner Entwicklung, Bd. 2, Leipzig 1858, 334–388. Vgl. dazu auch MWG 
I/22.3, 301, Anm. 78 von Werner Gephart und Siegfried Hermes.

489 MWG I/22.3, 301–302.
490 MWG I/22.3, 302.
491 MWG I/22.3, 302.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

252

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


spruchsloses und, vor Allem, prinzipiell lückenloses System von Regeln 
bilden, welches also beansprucht: daß alle denkbaren Thatbestände un­
ter einer seiner Normen müssen logisch subsumiert werden können, 
widrigenfalls ihre Ordnung der rechtlichen Garantie entbehre.“492

Eine solche Systematisierung des Rechts ist stets eine späte Folge der Ratio­
nalisierung eines Rechtsdenkens. Weber selber fügt dazu allerdings an, dass 
selbst vermeintlich moderne Rechtsgebilde – wie etwa dasjenige Englands 
– eine solche Systematisierung nur äusserlich vollzogen hätten, nicht aber 
innerlich. Die Schaffung neuer Rechtssätze bleibt von ihr unberührt.493 In 
diesem Falle kann von einer schwachen Systematisierung die Rede sein, die 
lediglich „eine einfache Ordnung nach äußerlichen Kriterien wie Ähnlich­
keit, Analogie oder Verwandtschaft“494 zum Ausdruck bringt, wie es Stefan 
Breuer ausdrückt. Die Systematisierung gilt Weber auf alle Fälle als „ein 
Spätprodukt“, welches „das urwüchsige ‚Recht“ nicht kenne.495 Insofern 
kann urwüchsiges Recht gar nie im vollen Weber’schen Sinne rational sein.

13.3.3 Material-rationales und formal-rationales Recht

Von diesen Überlegungen zur Rechtstechnik ausgehend nähert sich Weber 
einer Typologie des rationalen Rechts an. Die „rechtstechnischen Mittel“496 

der „Rechtsschöpfung“ und der „Rechtsfindung“, wobei sich an die Rechts­
findung der „Rechtsvollzug“ angliedert, können eher rationaler oder eher 
irrationaler Natur sein.497 Die Schöpfung von Recht bedeutet in den ratio­
nalen Fällen „die Satzung genereller Normen, deren jede […] den Charakter 
eines oder mehrerer rationaler ‚Rechtssätze‘ annahmen.“498 Die Rechtsfin­
dung wiederum sei im modern-rationalen Rechtsdenken die Anwendung 
dieser rationalen und generellen Rechtssätze unter Berücksichtigung der 

492 MWG I/22.3, 303.
493 Vgl. MWG I/22.3, 301–303. Wie seit Weber verschiedentlich hervorgehoben wurde, 

eignet sich als Beispiel für eine Rechtsordnung, die sich nur zum Schein formalisiert 
hat, heute Japan besser als England. Vgl. etwa Sackmann, Reinhold, Herrschaft, Ra­
tionalisierung und Individualisierung. Reformulierung und Kritik der Herrschafts- 
und Rationalisierungstheorie Max Webers, Frankfurt 1990 (= Europäische Hoch­
schulschriften, Bd. 195), 73–75.

494 Breuer, „Herrschaft“, 207.
495 MWG I/22.3, 302.
496 MWG I/22.3, 303.
497 Vgl. MWG I/22.3, 302–304.
498 MWG I/22.3, 299.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

253

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


generellen Norm, die sie repräsentieren sollen, auf einzelne Tatbestände. 
Doch sei dies, so Weber, in seiner Historizität noch nicht besonders alt. 
In Herrschaftsverbänden, in welchen Rechtsschöpfung und Rechtsfindung 
nicht derart strikt getrennt seien, werde von Fall zu Fall frei entschieden. 
„Hier fehlt die Rechtsnorm sowohl wie das subjektive Recht auf ihre ‚An­
wendung‘.“499

Überall, wo Handlungsweisen durch formale Richtlinien und Beschrie­
be normiert und standardisiert werden, nähere sich die Regierung der 
Rechtsschöpfung an, denn sie verzichte „auf die ganz freie Verfügung von 
Fall zu Fall“500 und schaffe dementsprechend „Reglements für die Art der 
Erledigung typischer Geschäfte“501, deren Abweichung von den Mitgliedern 
der Verwaltung missbilligt werde.

Aus diesen Überlegungen zu Rechtsschöpfung und Rechtsfindung las­
sen sich in Webers Rechtsdenken zum einen rationales und irrationales 
Recht unterscheiden, zum anderen lässt sich feststellen, ob dieses eher 
formaler oder materialer Natur ist. Dies führt zu einer Typologisierung, in 
der verschiedene Formen des Rechts eingeordnet werden können und de­
ren Rationalisierungsgehalt beschrieben werden kann: material-rationales 
Recht (A), material-irrationales Recht (B), formal-rationales Recht (C) und 
formal-irrationales Recht (D). Die Typologisierung lässt sich verfeinern, in­
dem die Unterscheidungen in formelles und materielles Recht einbezogen 
werden. Demgemäss gibt es material-rationales formelles Recht, material-
rationales materielles Recht, formal-rationales formelles Recht, formal-ra­
tionales materielles Recht sowie die entsprechenden Gegensatzpaare des ir­
rationalen Rechts.502 Für die Absichten hier reicht allerdings die Darlegung 

499 MWG I/22.3, 299.
500 MWG I/22.3, 282.
501 MWG I/22.3, 282.
502 Da Weber neben den Begriffen formal und material auch formell und materiell 

verwendet, ist ausgehend von einer Aussage Webers (MWG I/22.3, 304: „Formell 
mindestens relativ rational ist jedes formale Recht“) eine Diskussion über die Unter­
schiede von formell und formal und materiell und material entstanden. So meint 
etwa Wolfgang Schluchter, dass ein Unterschied bestehen müsse, ansonsten hätte 
Weber keine unterschiedlichen Schreibweisen bevorzugt (vgl. Schluchter, Wolf­
gang, Die Entstehung des modernen Rationalismus. Eine Analyse von Max Webers 
Entwicklungsgeschichte des Okzidents, Frankfurt 1998, 190–192). Die Forschungen 
von Hubert Treiber zeigen, dass es diese Unterscheidungen tatsächlich gibt (vgl. 
v. a. Treiber, Hubert, Rechtssoziologie (1922), in: Müller / Sigmund (Hgg.), Max 
Weber Handbuch, 351–357; Ders., Max Webers Rechtssoziologie – eine Einladung 
zur Lektüre, Wiesbaden 2017, 34–40; Ders., Insights into Weber’s Sociology of Law, 
in: Papendorf, Knut / Machura, Stefan / Andenaes, Kristian (Hgg.), Understandig 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

254

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Oberkategorien rationalen Rechts aus, sind es doch jene, die das ratio­
nale Element überhaupt ausmachen. Zudem hat Weber in seinen Schriften 
die sprachliche Unterscheidung von formal/formell und material/materiell 
nicht konsequent durchgezogen.503

(A) Material-rationales Recht

Material-rational ist jenes Recht, das die „inhaltlich den praktisch-utilita­
rischen und ethischen Anforderungen jener Autoritäten entsprechendste 
Ausprägung […] erstrebt“504. Material-rationales Rechtsdenken sieht Weber 
besonders stark in sakralen und theokratischen Rechtsschulen verankert. 
In seinen rechtssoziologischen Untersuchungen weist er insbesondere isla­
mischem, jüdischem und indischem Rechtsdenken eine explizite materiale 
Rationalität nach. In diesen sollen

„Normen anderer qualitativer Dignität als logische Generalisierungen 
von abstrakten Sinndeutungen auf die Entscheidung von Rechtsproble­
men Einfluß haben […]: ethische Imperative oder utilitarische oder an­
dere Zweckmäßigkeitsregeln oder politische Maximen, welche sowohl 
den Formalismus des äußeren Merkmals wie denjenigen der logischen 
Abstraktion durchbrechen.“505

Wie Weber ausführt, ist ein Rechtsdenken mit rein material-rationaler 
Denkstruktur gezeichnet durch eine Vermischung verschiedener Denkra­

Law in Society. Developments in Socio-legal Studies, Münster 2011, 21–79; Ders., 
Zur Rechtssoziologie Max Webers: seine Typologie des Rechts, in: Schimanke, 
Dieter / Veit, Sylvia / Bull, Hans Peter (Hgg.), Bürokratie im Irrgarten der Politik. 
Gedächtnisband für Hans-Ulrich Derlien, Baden-Baden 2012, 51–76).

503 Stefan Uecker stellt in einer Untersuchung fest, dass Weber die materielle Rationali­
tät im Gegensatz zur materialen Rationalität an keiner Stelle der Rechtssoziologie 
eingehender erläutert sowie die Begriffe formal und formell an vielen Stellen seman­
tisch synchron verwendet habe, und kommt zu dem Schluss: „Tatsächlich aber 
differenziert Weber [in diesem Fall] weit weniger fein, als ihm unterstellt wird“ 
(Uecker, Stefan, Die Rationalisierung des Rechts. Max Webers Rechtssoziologie, 
Berlin 2005, 72.) Dies sieht im Übrigen auch Hubert Treiber so, der sich besonders 
für die differenzierte Typologie einsetzt (vgl. exemplarisch Treiber, Max Webers 
Rechtssoziologie, 37).

504 MWG I/22.3, 511.
505 MWG I/22.3, 304.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

255

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionalitäten, denn in ihnen wird grundsätzlich nicht zwischen Ethik, Politik 
und Recht unterschieden.506

(B) Material-irrationales Recht

Vom material-rationalen Recht ist jenes Rechtsfindungs- und Rechtsspre­
chungsvorgehen zu unterscheiden, das zwar in seinem Prozess materiale 
Überlegungen aller Art – rechtliche, ethische, politische – integriert und 
verschmelzen lässt, in seinem Rechtsdenken aber nicht einer übergeordne­
ten Systematik folgt. Sie sind deswegen nicht rational, sondern irrational. In 
solchen Rechtsordnungen wird lediglich von Fall zu Fall Recht geschaffen 
und gesprochen. Es wird nicht aus allgemeinen Sätzen auf den Einzelfall 
deduziert, sondern situativ entschieden.507 Dies ist in allen Fällen der Kadi­
justiz508 der Fall, die Weber nicht im engen islamischen Kontext benutzt, 
sondern als Bezeichnung für willkürlich verfahrende Justiz.509

(C) Formal-rationales Recht

Eine formal-rationale Rechtsordnung besteht für Weber dann, wenn „die 
formal juristisch präziseste, für die Berechenbarkeit der Chancen und die 
rationale Systematik des Rechts und der Prozedur optimale“510 Rechtsform 
angestrebt wird. Formale Rationalität im Recht bedeutet für Weber im 
Wesentlichen, in Rechtsschöpfung und Rechtsfindung folgenden fünf Pos­
tulaten zu folgen:

506 Vgl. Röhl, Klaus F., Max Weber, in: Ders., Rechtssoziologie-online. Ein Lehrbuch 
zur Rechtssoziologie [= Überarbeitung von dems., Rechtssoziologie. Ein Lehrbuch, 
Köln / Berlin / Bonn / München 1987], Kap. 2 § 7, online: https://rechtssoziologie-o
nline.de/kapitel-2/%C2%A7-7max-weber/#_ftn4 [13.6.2024].

507 Vgl. MWG I/22.3, 303.
508 Vgl. MWG I/22.3, 636.
509 Vgl. MWG I/22.4, 188. Weber folgt der Definition der Kadijustiz von Richard 

Schmidt, der unter der Bezeichnung der „Kadi- oder Paschajustiz“ den „seit der 
Aufklärungszeit immer wieder auftauchenden Vorschlag der Laien oder ungebilde­
ten Juristen […] den formellen Civilprozess mehr und mehr durch ein formfreies, 
patriarchalisches, alles oder möglichst viel dem Scharfsinn und Gerechtigkeitsge­
fühl des einzelnen Richters, dem ‚richterlichen Ermessen‘ überlassendes Verfahren 
zu ersetzen“, subsummiert (Schmidt, Richard, Lehrbuch des deutschen Civilpro­
zessrechts, Leipzig 1898, 8).

510 MWG I/22.3, 511.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

256

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„1) daß jede konkrete Rechtsentscheidung ‚Anwendung‘ eines abstrakten 
Rechtssatzes auf einen konkreten ‚Tatbestand‘ sei, – 2) daß für jeden kon­
kreten Tatbestand mit den Mitteln der Rechtslogik eine Entscheidung 
aus den geltenden abstrakten Rechtssätzen zu gewinnen sein müsse, – 
3) daß also das geltende objektive Recht ein ‚lückenloses‘ System von 
Rechtssätzen darstellen oder latent in sich enthalten oder doch als ein 
solches für die Zwecke der Rechtsanwendung behandelt werden müsse, 
– 4) daß das, was sich juristisch nicht rational ‚rekonstruieren‘ lasse, 
auch rechtlich nicht relevant sei, – 5) daß das Gemeinschaftshandeln der 
Menschen durchweg als ‚Anwendung‘ oder ‚Ausführung‘ von Rechtssät­
zen oder umgekehrt als ‚Verstoß ‘ gegen Rechtssätze gedeutet werden 
müsse, […] da, entsprechend der ‚Lückenlosigkeit‘ des Rechtssystems, 
ja auch die ‚rechtliche Geordnetheit‘ eine Grundkategorie allen sozialen 
Geschehens sei.“511

Die fünf Postulate sind im Wesentlichen jene, mit denen im 19. Jahrhundert 
die sogenannten Pandektisten arbeiteten. Die zivilrechtliche Pandektistik 
fand ihre Anfänge in der historischen Rechtsschule und mündete in einen 
rechtswissenschaftlichen Positivismus.512

(D) Formal-irrationales Recht

Wie sich auch bei der materialen Orientierung – d. h. in einer prinzipi­
ellen Ungeschiedenheit verschiedener Ansprüche an die Prinzipien der 
Rechtsordnung – eine material-irrationale Form entwickeln kann (fehlen­
de Intellektualisierung, nur Einzelfallentscheidungen), stellt Weber auch 
der formalen Rationalität im Recht formal-irrationale Rechtsordnungen 
gegenüber. Formalisiert sind dabei die Art und Weise, wie ein Prozess 
sich abzuspielen hat, der dann auch aufs kleinlichste immer wieder exakt 
so befolgt wird. Irrational sind solche Verfahren allerdings insofern, als 
sie ebenfalls nicht Ergebnis einer intellektuellen Denkleistung sind und 

511 MWG I/22.3, 305.
512 Vgl. MWG I/22.3, 305, Anm. 79 von Werner Gephart und Siegfried Hermes. Vgl. 

ferner Dilcher, Von der Rechtsgeschichte zur Soziologie; Treiber, Hubert, Zum 
„Recht“ in der Soziologie Max Webers. Auffällige Eigentümlichkeiten, in: Sociologia 
Internationalis, Vol. 56/1 (2018), 49–81, 61–72; Ders., Max Weber and Eugen Ehr­
lich: On the Janus-headed Construction of Weber’s Ideal Type in the Sociology of 
Law, in: Max Weber Studies, Vol. 8/2 (2008), 225–246.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

257

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„andere als verstandesmäßig zu kontrollierende Mittel“513 massgebend sind, 
wie beispielsweise Orakel oder Gottesurteile.514

13.3.4 Rationales Recht in einer Herrschaft rationalen Charakters

Ob formal oder material rational – rationales Recht meint vor allem, dass 
es intellektualisiert, systematisiert und nach generalisierten Prinzipien ge­
ordnet und hierarchisiert geschaffen und bearbeitet wird. Die von Weber 
als rationalster legitimer Typus bezeichnete legale Herrschaft fusst darauf, 
„daß beliebiges Recht durch Paktierung oder Oktroyierung rational, zweck­
rational oder wertrational orientiert (oder: beides), gesatzt werden könne 
mit dem Anspruch auf Nachachtung mindestens durch die Genossen des 
Verbandes.“515 Damit lässt sich eine rationale Rechtsordnung als Grundlage 
einer legitimen legalen Herrschaft wiederum reduzieren auf die Logiken 
der Handlungsrationalitäten. Denn das Satzen von Recht ist eine Handlung 
und ist demgemäss – sofern es rationales Recht sein soll – von zweck- 
und/oder wertrationalen Maximen geleitet. Das Recht in primär legaler 
Herrschaft zeichne sich denn auch dadurch aus, dass es ein Recht sei, das

„seinem Wesen nach ein Kosmos abstrakter, normalerweise: absichtsvoll 
gesatzter Regeln sei, die Rechtspflege die Anwendung dieser Regeln 
auf den Einzelfall, die Verwaltung die rationale Pflege von, durch Ver­
bandsordnungen vorgesehenen, Interessen, innerhalb der Schranken von 
Rechtsregeln, und: nach allgemein angebbaren Prinzipien, welche Billi­
gung oder mindestens keine Mißbilligung in den Verbandsordnungen 
finden.“516

In einer solchen Rechtsordnung verschmelzen rationale Handlungstypen 
mit rationalen Rechtstypen und der Legitimitätsgeltung des Herrschaftsver­
bandes selber. Rational ist die Rechtsordnung insofern, als sie in ihren 
rechtstechnischen Mitteln zugleich material und formal rational orientiert 
ist und das Recht selber durch wert- und/oder zweckrationale Handlungen 
gesatzt wird. Die reinste Form der wertrationalen Ordnungsgeltung macht 
Weber im Naturrecht aus.517

513 MWG I/22.3, 303.
514 Vgl. MWG I/22.3, 283–314; MWG I/22.4, 188–189.
515 MWG I/23, 455.
516 MWG I/23, 456.
517 Vgl. MWG I/23, 191.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

258

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.3.5 Naturrecht und positives Recht

Webers Überlegungen zum Naturrecht werden in der dicken Schicht der 
Sekundärliteratur zu seinem Werk zumeist als historischer Typus material 
rationalen Rechts in seine universalhistorischen Überlegungen zu den Ent­
wicklungen des Rechts im Okzident eingeordnet.518 Mit der Anwendung 
der Kategorien der formalen und materialen Rationalisierung auf das Na­
turrecht und sein Verhältnis zum positiven Recht ist es allerdings auch 
idealtypisch zu verstehen. Zwar gibt es ein Naturrecht, das nur „dem religi­
ös Auserwählten“519 einleuchtet, wie es beim stoisch-christlichen Naturrecht 
der Fall war.520 Daneben abstrahiert Weber aber zusätzlich eine Auffassung 
von Naturrecht als „Inbegriff der unabhängig von allem positiven Recht 
und ihm gegenüber präeminent geltenden Normen, welche ihre Dignität 
nicht von willkürlicher Satzung zu Lehen tragen, sondern umgekehrt de­
ren Verpflichtungsgewalt erst legitimieren.“521 Mit der Charakterisierung 
als Inbegriff der Normen, denen gegenüber dem positiven Recht Geltung 
zugesprochen werden soll, und mit der Abgrenzung von partikularem Na­
turrechtsdenken kategorisiert Weber Naturrecht idealtypisch. In dieser Be­
stimmung von Naturrecht macht er bereits eine Aussage über das Verhältnis 
von Naturrecht und positivem Recht: Das Naturrecht geht dem positiven 
Recht voraus und naturrechtliche Vorstellungen beeinflussen das positive 
Recht. Die Legitimitätsgeltung des positiven Rechts folgt aus naturrechtli­
chen Postulaten, womit dem Naturrecht eine zentrale Rolle für die Geltung 
einer Rechtsordnung eingeräumt wird. Naturrechtliche Normen können 
auch ohne positive Rechtssätze existieren. Das Naturrecht ist die „einzig 
consequente Form der Legitimität eines Rechts, welche übrig bleiben kann, 
wenn religiöse Offenbarungen und autoritäre Heiligkeit der Tradition und 
ihrer Träger fortfallen.“522 Aus diesen Gründen ist für Weber Naturrecht 
auch jenes Recht, auf das sich vor allem Revolutionäre beziehen können, 
um ihre Handlungen zum Umsturz bestehender Ordnungen rechtlich zu le­

518 Vgl. mit Literaturverweisen hierzu Durrer, Cheyenne Anaïs, Max Webers Ratio­
nalitätsbegriff des Rechts. Wissenschaftstheorie und Rechtssoziologie, Zürich 2021 
(= Zürcher Studien zur Rechts- und Staatsphilosophie, Rechtstheorie und Rechtsso­
ziologie, Bd. 13), 129–137.

519 MWG I/22.3, 595.
520 Vgl. MWG I/22.3, 595; 22.2, 396–398.
521 MWG I/22.3, 595–596.
522 MWG I/22.3, 596.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

259

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gitimieren.523 Weber unterteilt das Naturrecht als Gegenüber des positiven 
Rechts in ein irrationales und ein rationales Naturrechtsdenken.

Zum einen gibt es, so Weber, „ein einflußreiches ‚Naturrecht des histo­
risch Gewordenen‘ […] gegenüber dem auf abstrakte Regeln gegründeten 
oder solche produzierenden Denken“524. Ein solches Naturrechtsdenken 
stehe rationalem Rechtsdenken schroff entgegen und stütze seine Geltungs­
kraft, wie die historische Rechtsschule es sah, auf das Gewohnheitsrecht, 
das von positivem Recht gar nicht eingeschränkt werden könne, denn dem 
historischen Prozess und „geschichtlichen Werden“ könne man schliesslich 
„nicht verbieten, daß es sich vollziehe.“525 Diese Naturrechtsauffassung cha­
rakterisiert Weber als irrationales Naturrechtsdenken.526

Diesem irrationalen Naturrechtsdenken steht der naturrechtliche Rechts­
rationalismus gegenüber.527 Nebst den religiösen Grundlagen im stoisch-
christlichen Naturrecht, auf die an späterer Stelle noch einzugehen ist, sieht 
Weber die Grundlagen des rationalen Naturrechtsdenkens vornehmlich 
in den historischen Entwicklungen des Naturbegriffs in der Renaissance 
und in den Gleichheitsgeboten im englischen Recht,528 insbesondere in 
den englischen Vorstellungen der „birth rights“, die jedem „Volksgenossen“ 
nationale Grundrechte per Geburt zugestehen würden.529 Zum ersten Mal 
seien solche Vorstellungen in der Magna Carta (1215) verbrieft worden.530

Als rechtliche Legitimierung positiven Rechts kann Naturrecht stärker 
an „formale Bedingungen geknüpft sein oder mehr an materiale. Der Un­
terschied ist graduell, denn ein ganz formales Naturrecht kann es nicht 
geben; es würde ja mit den ganz inhaltleeren allgemeinen juristischen Be­
griffen zusammenfallen müssen.“531 Daraus kann geschlossen werden, dass 
in Webers Auffassung Naturrecht immer material ist, d. h. „inhaltlich den 
praktisch-utilitarischen und ethischen Anforderungen“532 gerecht werden 
will, was rein formalem Recht nicht entsprechen muss. Naturrecht ist in 
Webers Sinne immer materiales, aber nicht immer formales Recht.

523 Vgl. MWG I/22.3, 596.
524 MWG I/22.3, 596.
525 MWG I/22.3, 597.
526 Vgl. MWG I/22.3, 598.
527 Vgl. MWG I/22.3, 598.
528 Vgl. MWG I/22.3, 598.
529 Vgl. MWG I/22.3, 598–599.
530 Vgl. MWG I/22.3, 597–598.
531 MWG I/22.3, 599.
532 MWG I/22.3, 511.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

260

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im formalen Naturrecht wird jenes Recht als vernünftig betrachtet, „das 
aus ewigen Ordnungen der Natur und der Logik“533 ableitbar ist. Formale 
naturrechtliche Bestandteile eines rationalen Rechtsdenkens sieht Weber 
vor allem in individuellen Freiheitsrechten gegeben, insbesondere in der 
Vertragsfreiheit. Diese sei nur beschränkt durch „das sie legitimierende 
Naturrecht selbst“534. Auch bei Vertragsverhältnissen dürften „die ewigen 
unverjährbaren Freiheitsrechte“535 nicht verletzt werden, egal ob es sich 
um einen Gesellschaftsvertrag oder um private Verträge handelt.536 Die 
Entstehung des rationalen formalen Naturrechts sieht Weber vor allem 
im Vernunftrecht des Aufklärungszeitalters Gestalt annehmen.537 Aus ihm 
werden sich später die rationalen Gesetzgebungen in neuzeitlichen Codices 
ergeben.538

Auch im materialen Naturrecht werden „‚Natur‘ und ‚Vernunft‘“539 zu­
sammengedacht. „Die Erkenntnisse der menschlichen ‚Vernunft‘ gelten als 
identisch mit der ‚Natur der Sache‘ […]; das Geltensollende gilt als iden­
tisch mit dem faktisch im Durchschnitt überall Seienden.“540 Als spezifisch 
material sieht Weber beispielsweise den freien Tausch und die Funktion 
des Geldes an. Eine rationale Rechtsordnung hat daher „die naturrechtliche 
Pflicht“541, einen Herrschaftsverband eher zugrunde gehen zu lassen, als 
gegen naturrechtliche Normen und Axiome zu verstossen. „Denn eine Ver­
letzung legitimen Rechts hebt [z. B.] den ‚Begriff‘ des Staates auf.“542

Das formale Naturrecht sei im Laufe der Geschichte immer wieder durch 
materiale Interessenlagen angegriffen und aufgeweicht worden. Als Beispie­
le dafür nennt Weber etwa das Erbrecht543 und die Lehren des „gerechten 
Preises“ (justum pretium)544. Formales Naturrecht hat deshalb die Tendenz, 
sich in ein rein materiales Naturrecht umzuformen, „sobald die Legitimität 

533 MWG I/22.3, 602.
534 MWG I/22.3, 600.
535 MWG I/22.3, 600.
536 Vgl. MWG I/22.3, 600.
537 Vgl. MWG I/22.3, 599; vgl. ferner Aechtner, Silke, Die Rationalität in der Rechts- 

und Herrschaftssoziologie Max Webers. Eine Textanalyse, Halle / Saale 1995, 114–
116.

538 Vgl. MWG I/22.3, 298–301, 592–602.
539 MWG I/22.3, 601.
540 MWG I/22.3, 601.
541 MWG I/22.3, 601.
542 MWG I/22.3, 602.
543 Vgl. MWG I/22.3, 602.
544 Vgl. MWG I/22.3, 607–608.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

261

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines erworbenen Rechts nicht mehr an formal juristischen, sondern an 
material ökonomischen Merkmalen der Erwerbsart haftete.“545 Diesen Um­
schlag vollzogen vor allem die Sozialisten, die „die Legitimität des Erwerbs 
durch eigene Arbeit“546 zur obersten Maxime erklärt hätten.

Trotz der immensen Bedeutung, die Weber dem Naturrecht für die Ent­
wicklung und Rationalisierung der okzidentalen Rechts- und Herrschafts­
ordnungen zuschrieb, fiel seine zeitgenössische Diagnose für die Rolle des 
Naturrechts äusserst pessimistisch aus. Der radikale Rechtspositivismus 
habe, so die damalige Gegenwartsdiagnose Webers, einen unaufhaltsamen 
Siegeszug gegen jegliche naturrechtlichen Schranken begonnen. Weber 
führt diesen Niedergang des Naturrechts zunächst auf den Konflikt zwi­
schen formalem und materialem Naturrecht und „verschiedenen Formen 
der Entwicklungslehre“ zurück, vor allem aber sei er eine Folge „der fort­
schreitenden Zersetzung und Relativierung aller metajuristischen Axiome 
überhaupt, teils durch den juristischen Rationalismus selbst, teils durch 
die Skepsis des modernen Intellektualismus“.547 Dadurch werde die rechtli­
che und gesellschaftliche Ordnung in der Moderne aus seinen bisherigen 
Existenzgründen selbst herausgelöst, und das Naturrecht als „Recht des 
Rechts“548 und „Fundament eines Rechtes“549 beginne an Einfluss zu verlie­
ren. Recht wird nunmehr zunehmend, so Webers Zeitdiagnose, zum „Pro­
dukt und technische[n] Mittel eines Interessenkompromisses“550. Durch 
das zunehmende Hinabgleiten von alten naturrechtlichen Überzeugungen 
wird jede Möglichkeit, „das Recht als solches kraft seiner immanenten 
Qualitäten mit einer überempirischen Würde auszustatten, prinzipiell ver­
nichtet“551, fährt Weber fort. Dies hat Konsequenzen:

„Aber eben dieses Absterben seiner metajuristischen Verankerung gehör­
te zu denjenigen ideologischen Entwicklungen, welche zwar die Skepsis 
gegenüber der Würde der einzelnen Sätze der konkreten Rechtsordnung 
steigerten, eben dadurch aber die faktische Fügsamkeit in die nunmehr 

545 MWG I/22.3, 603.
546 MWG I/22.3, 604.
547 MWG I/22.3, 611.
548 MWG I/22.3, 594. Diesen Ausdruck hat Weber vom von ihm ansonsten so stark 

kritisierten Rudolf Stammler übernommen (vgl. Stammler, Wirtschaft und Recht, 
1. Aufl. Leipzig 1896, 487–640 („Fünftes Buch: Das Recht des Rechtes“)).

549 MWG I/22.3, 611.
550 MWG I/22.3, 611.
551 MWG I/22.3, 611.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

262

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur noch utilitarisch gewerthete Gewalt der jeweils sich als legitim geba­
renden Mächte im Ganzen außerordentlich förderten.“552

Die Juristen würden sich mit der Negierung und dem Vergessen naturrecht­
licher Überlegungen den jeweils gerade herrschenden autoritären politi­
schen Gewalten unterordnen, ihnen zudienen und ihre Beschlüsse rechtlich 
(positivistisch) legitimieren, was in der Vergangenheit nie in diesem Aus­
masse geschehen sei.553 Trotz dieser Beobachtung, dass Naturrechtsaxiome 
zunehmend an Einfluss verlören, scheint Weber doch „im Naturrecht einen 
Hoffnungsschimmer für künftige Richtungsänderungen in der Rechtsent­
wicklung“554 zu sehen, wie es Silke Aechtner formuliert. So schliesst er 
erneute Rematerialisierungen des Naturrechtsdenkens nicht aus. Mit diesen 
Prognosen sollte Weber zeitgleich die Rechts- und Politentwicklungen im 
nationalsozialistischen und im sozialistischen Regime der DDR vorweg­
nehmen und die rechtsphilosophischen und naturrechtlichen Reaktionen 
nach dem Zweiten Weltkrieg prognostizieren.

13.3.6 Verkürzung der Rationalitätsmuster in der Rezeption

In der Weberrezeption war lange Zeit mehr oder minder unbestritten, dass 
Weber im Fall der legalen Herrschaft mit der Bezeichnung rational vor 
allem etwas gemeint hat: dass die Herrschaft im Idealtypus als solche durch 
und durch zweckrational organisiert sei und dass positives Recht normativ 
über naturrechtliche Vorstellungen gestellt werde. Im gleichen Atemzug 
wird sogleich häufig darauf geschlossen, dass zweckrationales Handeln und 
formale Rationalisierung im wesentlichen Untermodi desselben übergeord­
neten Modus seien und sowohl Wertrationalität als Handlungsorientierung 
als auch materiale Rationalisierungen im Rechtsdenken überlagern.555 Dies 
ist wohl zum einen unter anderem die Folge von Webers etwas pessi­
mistisch anmutender Zukunftsprognose zur Bürokratisierung, die sich in 

552 MWG I/22.3, 612.
553 Vgl. MWG I/22.3, 614.
554 Aechtner, Die Rationalität, 115.
555 Vgl. zur Diskussion dieser Interpretationslinien zusammenfassend Breuer, „Herr­

schaft“, 208–211; Ders., Rationale Herrschaft. Zu einer Kategorie Max Webers, 
in: Politische Vierteljahresschrift, Vol. 31/1 (1990), 4–32, hier 5–12. Eine gesamte 
Zusammenstellung von Denkern dieser Interpretationslinie würde den Rahmen 
sprengen; deswegen werden im Folgenden nur drei ausgewählte Denktraditionen 
genannt.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

263

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unaufhaltbarem Gang ausdehne, Einfluss auf sämtliche Lebensbereiche ge­
winne und schliesslich zu einem „stahlharten Gehäuse der Hörigkeit“556 

führe. Zeitgleich spricht Weber an verschiedenen Stellen davon, dass sich 
Wertrationalität aus der Perspektive der Zweckrationalität als Irrationalität 
herausstelle und dass eine materiale Rationalisierung in eine rigorose for­
male Rationalisierung hineinführen könne.

Auch aus der von Weber formulierten idealtypologischen Entwicklung 
des Rechts – von „charismatischer Rechtsoffenbarung“557 über empirische 
Rechtstechniken der Rechtsschöpfung und Rechtsokroyierung hin zu einer 
formal-rationalen Rechtskultur des Juristenrechts – könnte diese Auffas­
sung herausgelesen werden. Die typologische Entwicklungsgeschichte führ­
te, so Weber, über vier Stufen. Er fasst die Geschichte der Rationalisierung 
im Recht wie folgt zusammen:

„Die allgemeine Entwicklung des Rechts und des Rechtsgangs führt, 
in theoretische ‚Entwicklungsstufen‘ gegliedert, von der charismatischen 
Rechtsoffenbarung durch ‚Rechtspropheten‘ zur empirischen Rechts­
schöpfung und Rechtsfindung durch Rechtshonoratioren (Kautelar- und 
Präjudizienrechtsschöpfung) weiter zur Rechtsoktroyierung durch welt­
liches Imperium und theokratische Gewalten und endlich zur systema­
tischen Rechtssatzung und zur fachmäßigen, auf Grund literarischer 
und formallogischer Schulung sich vollziehenden ‚Rechtspflege‘ durch 
Rechtsgebildete (Fachjuristen). Die formalen Qualitäten des Rechts ent­
wickeln sich dabei aus einer Kombination von magisch bedingtem For­
malismus und offenbarungsmäßig bedingter Irrationalität im primitiven 
Rechtsgang, eventuell über den Umweg theokratischer oder patrimonial 
bedingter materialer und unformaler Zweckrationalität zu zunehmender 
fachmäßig juristischer, also logischer Rationalität und Systematik und 
damit – zunächst rein äußerlich betrachtet – zu einer zunehmenden 
logischen Sublimierung und deduktiven Strenge des Rechts und einer 
zunehmend rationalen Technik des Rechtsgangs.“558

Der Soziologe und Philosoph Jürgen Habermas interpretiert in seiner 
Theorie des kommunikativen Handelns Webers Rationalisierungsthese als 
„Durchsetzung von Subsystemen zweckrationalen Handelns, und zwar in 

556 Die bekannte Formulierung „stahlhartes Gehäuse der Hörigkeit“ ist nicht von 
Weber selbst, vielmehr haben sich im Laufe der Rezeptionsgeschichte verschiedene 
Aussagen Webers zu dieser verdichtet.

557 MWG I/22.3, 618.
558 MWG I/22.3, 617–618.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

264

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Gestalt von kapitalistischem Betrieb und moderner Staatsanstalt“559, 
während der Systemtheoretiker Niklas Luhmann Webers Rationalitätsbe­
griff als blosse Zweck-Mittel-Orientierung interpretiert und daran kritisiert, 
„daß Rationalität auf der Ebene des Einzelhandelns nicht dasselbe ist wie 
auf der Ebene des sozialen Systems“560. In diese Richtung denkt auch die 
Denktradition des konstruktivistischen neuen Institutionalismus, wenn sie 
Webers und Sombarts okzidentale Rationalisierung als „Fortschrittsglaube, 
Säkularisierung und die Durchsetzung zweckrationalen Handelns in sämt­
lichen Gesellschaftsbereichen“561 begreifen und feststellen, dass eben nicht 
das gesamte Handeln mit einer Zweck-Mittel-Orientierung zu erklären 
sei.562 Gewiss: Webers Schriften können so gelesen werden, und Zweckra­
tionalität spielt ebenso wie die Formalisierung und Standardisierung eine 
zentrale Rolle in der historischen Entwicklung rationaler Herrschaftsver­
bände. Aus Webers historisch-deskriptiver Sicht gilt für die Entwicklung 
des legalen Herrschaftstypus: „Mit dem Siege des formalistischen juristi­
schen Rationalismus trat im Okzident neben die überkommenen Typen 
der Herrschaften der legale Typus der Herrschaft, dessen nicht einzige, aber 
reinste Spielart die bureaukratische Herrschaft war und ist.“563

Dennoch darf nicht vergessen werden, dass auch auf der Ebene von 
Ordnungen zahlreiche unterschiedliche Rationalitäten existieren, da Recht 
„in sehr verschiedenem Sinne ‚rational‘ sein“564 kann. Die verschiedenen 
Rationalitäten und Rationalisierungen sind als Idealtypen zu verstehen, 
die in der empirischen Wirklichkeit nur durchmischt auftreten. Auch im 

559 Habermas, Theorie, Bd. 1, 302.
560 Luhmann, Niklas, Zweck – Herrschaft – System: Grundbegriffe und Prämissen 

Max Webers, in: Ders. (Hg.), Politische Planung. Aufsätze zur Soziologie von Politik 
und Verwaltung, 4. Aufl., Opladen 1994, 90–112, hier 91 [zuerst abgedruckt in: Der 
Staat, Vol. 3/2 (1964), 129–158]. So sah es gemäss Richard Münch und Rudolf 
Stichweh auch Talcott Parsons, der wesentlich für die Internationalisierung von 
Webers Schriften verantwortlich war (vgl. Münch, Richard, Talcott Parsons und 
die Theorie des Handelns II: Die Kontinuität der Entwicklung, in: Soziale Welt 
Bd. 31/1 (1980), 3–47; Stichweh, Rudolf, Rationalität bei Parsons, in: Zeitschrift für 
Soziologie, Bd. 9 (1980), 54–78).

561 Krücken, Georg, Einleitung, in: Meyer, John W., Weltkultur. Wie die westlichen 
Prinzipien die Welt durchdringen, aus dem Amerikanischen von Barbara Kuchler, 
hg. v. Georg Krücken, Edition Zweite Moderne, Frankfurt 2005, 7–16, hier 9.

562 Vgl. v. a. Meyer, John W. / Rowan, Brian, Institutionalized Organizations: Formal 
Structure as Myth and Ceremony, in: American Journal of Sociology, Vol. 83/2 
(1977), 340–363.

563 MWG I/19, 124.
564 MWG I/22.3, 301.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

265

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


absolut formalistischen Recht sind immer wieder Einschläge material-ra­
tionaler und wertrationaler Art, d. h. von Seiten des Naturrechts, beob­
achtbar. Besonders die Entwicklung der modernen Menschenrechte zeigt 
dies im Weber’schen Sinne gut auf, auch wenn sich Weber mit dem 
Themenkomplex der Menschenrechte nur am Rande beschäftigt hat und 
sich vor allem an den Arbeiten von Georg Jellinek und Ernst Troeltsch 
orientierte.565 So folgt Weber in seiner Sicht der Menschenrechte zunächst 
Georg Jellinek, der darauf hingewiesen hatte, dass der französischen „Erklä­
rung der Bürger- und Menschenrechte“ (1789) nicht Rousseau, sondern 
die „Virginia Bill of Rights“ (1776) Pate gestanden habe. Der „Virginia 
Bill of Rights“ wiederum stand John Locke Pate. Zudem war sie nicht, 
wie die französische Erklärung, gegen alles Religiöse gerichtet, sondern 
hatte in der Auffassung Jellineks und Webers gerade in den puritanischen 
Glaubensgemeinschaften ihren Ursprung, welche die Gewissensfreiheit als 
erstes Menschenrecht überhaupt positivrechtlich verankerten.566 Die un­
veräusserlichen Menschenrechte sind für Weber, so sein Zeitgenosse von 
der Universität Kiel, Felix Rachfahl,

„hervorgegangen aus den naturrechtlichen politischen Theorien des 
17. und 18. Jahrhunderts, insbesondere aus Locke, indem daraus in den 
amerikanischen Kolonien Englands ein Katalog spezialisierter individu­
eller Freiheitsrechte abgeleitet wurde, an denen selbst die Staatsgewalt 
ihre Grenze zu finden hätte.“567

Die modernen Menschenrechte als individuelle Anspruchsrechte waren 
demgemäss für Weber vor allem ein Produkt des Rationalismus der Auf­
klärungszeit. Sie stehen dem Formalismus schroff entgegen, obschon sie 
selbst höchst rationaler Natur sind und von Weber später deswegen als 
„extrem rationalistische Fanatismen“568 bezeichnet werden. Die aus diesen 
in kompletter Wertrationalität hervorgegangenen Freiheitsrechte sind zu 
Zeiten Webers bereits so selbstverständlich geworden, dass das Leben nicht 
mehr ohne sie denkbar gewesen wäre, weshalb Weber sich politisch stark 

565 Zur Interpretation von Webers Menschenrechtskonzeption als dessen normativem 
Kern vgl. v. a. König, Matthias, Menschenrechte bei Durkheim und Weber. Nor­
mative Dimensionen des soziologischen Diskurses der Moderne, Frankfurt 2002 
(= Campus Forschung, Bd. 837), 78–138.

566 Vgl. MWG I/22.4, 676–679.
567 Rachfahl, Felix, Kalvinismus und Kapitalismus, in: MWG I/9, 521–572, hier 567.
568 MWG I/23, 151.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

266

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


für sie einsetzte.569 So fragt Weber nach dem Ersten Weltkrieg in einem 
Aufsatz über die Neuordnung Deutschlands provokant:

„Wie ist es angesichts der Übermacht der Tendenz zur Bureaukratisie­
rung überhaupt noch möglich, irgend welche Reste einer in irgendeinem 
Sinne ‚individualistischen‘ Bewegungsfreiheit zu retten? Denn schließlich 
ist es eine gröbliche Selbsttäuschung, zu glauben, ohne diese Errungen­
schaften aus der Zeit der ‚Menschenrechte‘ vermöchten wir heute (auch 
der konservativste unter uns) überhaupt zu leben.“570

13.4 Die Westkirche realisiert die rationale Herrschaft

In der Entwicklung der Idealtypen legitimer Herrschaft hat Weber nicht 
nur den Idealtypus der charismatischen Herrschaft aus historischen Beob­
achtungen des gelebten Christentums gewonnen – in diesem Falle v. a. 
unter Zuhilfenahme von rechtshistorischen und kirchenrechtlichen Unter­
suchungen des Lutheraners Rudolph Sohm571 –, sondern sieht in deren 
verfestigter okzidentaler Verbandsform des Mittelalters, der Westkirche572, 
wie wir sie im Folgenden der Einfachheit halber nennen möchten, den 
Beginn der Entwicklung und Verwirklichung des legalen Herrschaftstypus 
rationalen Charakters. Die okzidentale Kirche war für Weber die erste 
anstaltsmässige Herrschaft im vollen Sinne, die der weiteren Verbreitung 
jenes Herrschaftstypus und den Rationalisierungen des Rechts in anderen 
Wertsphären Vorschub geleistet hatte.573 Aufgrund der im Vergleich zur 

569 Vgl. den Brief von Max Weber an Adolf v. Harnack vom 12. Januar 1905, in: MWG 
II/4, 421–422, hier 422: „Wir dürfen doch nicht vergessen, daß wir den Sekten 
Dinge verdanken, die Niemand von uns heute missen könnte: Gewissensfreiheit u. 
die elementarsten ‚Menschenrechte‘, die uns heut selbstverständlicher Besitz sind.“

570 MWG I/15, 465–466.
571 MWG I/22.4, 735: „Der Typus der charismatischen Herrschaft ist zuerst von 

R[udolph] Sohm in seinem Kirchenrecht für die altchristliche Gemeinde – noch 
ohne die Erkenntnis, daß es sich um einen Typus handele – glänzend entwickelt“ 
(Hinzufügung aus der MWG; vgl. dazu Sohm, Kirchenrecht, Bd. 1, hier v. a. 16–65).

572 Vgl. Loretan, Adrian, Der Westen wurzelt in der Westkirche: Eine kleine Rechts­
geschichte, erschienen im Theologischen Feuilleton feinschwarz.net am 6.2.2018, 
online: http://www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche/ 
[24.6.2024].

573 Weber schreibt zum Anstaltsbegriff: „Die Konzeption des Anstaltsbegriffes ist, rein 
juristisch betrachtet, erst von der modernen Theorie vollzogen worden. Der Sache 
nach ist auch er kirchlichen Ursprungs und stammt aus dem spätrömischen Kir­
chenrecht“ (MWG I/22.3, 397).

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

267

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche


Rationalisierung im ökonomischen Bereich besonderen Bedeutung rationa­
ler Rechtsentwicklungen für die Rationalisierung einer Herrschaft wird an 
dieser Stelle vor allem auf die Entwicklungen des Rechts innerhalb der 
mittelalterlichen Hierokratie im Okzident eingegangen. Da Weber trotz ei­
niger rechtshistorischer Studien kaum als Rechtshistoriker im eigentlichen 
Sinne bezeichnet werden kann, rezipierte er hauptsächlich die Erkenntnisse 
anderer rechtshistorischer Forscher des deutschen Sprachraums und liess 
deren Interpretationen, Untersuchungen und Narrative in seine eigene Ar­
beit einfliessen und gab ihnen so eine neue Bedeutung.574 Von besonderer 
Relevanz für Webers Auffassung und Auseinandersetzung mit dem kanoni­
schen Recht des Mittelalters waren etwa seine beiden rechtshistorischen 
Lehrer Otto von Gierke und Rudolph Sohm.575 Daneben übernahm er 
Erkenntnisse von Ernst Troeltsch und rezipierte den Gründervater der 

574 Vgl. Thier, Andreas, Max Weber’s Interpretations of Medieval Canon Law and its 
Contemporary Narratives of Legal History, in: Gephart / Witte (Hgg.), Recht als 
Kultur?, 185–198.

575 Otto von Gierke (1841–1921) wurde am 27.11.1911 in den preussischen Adelsstand 
erhoben. Wissenschaftliche Bekanntheit erlangte er vor allem mit seinen Schriften 
zum deutschen Genossenschaftsrecht und zum Sozialrecht. Er gilt als einer der 
bekanntesten Vertreter der germanistischen Rechtsschule. Gotthold Julius Rudolph 
Sohm (1841–1917) galt in der Zeit des Kulturkampfes als Konfessionalist lutherani­
scher Prägung. Wissenschaftlich diskutiert wurden vor allem seine kirchenrechtli­
chen Untersuchungen. Er prägte nicht nur die von Weber aufgegriffene Anschauung 
der Kirche als charismatische Vergemeinschaftung, sondern auch die Auffassung 
eines rein säkularen Rechtsverständnisses. Recht und Kirche, so Sohm, widerspre­
chen sich in ihrem Wesen: „Das Wesen der Kirche ist geistlich, das Wesen des 
Rechts ist weltlich. Das Wesen des Kirchenrechts steht mit dem Wesen der Kirche 
in Widerspruch“ (Sohm, Kirchenrecht, Bd. 1, 700 [mit diesem Satz endet der Erste 
Band]). Die Beschreibung der Kirche als rein spirituelle und rechtsfremde Gemein­
schaft, die sich mit der Etablierung einer Rechtsordnung von ihrem eigenen Wesen 
entfremdet habe, stiess insbesondere in der katholischen Kirchenrechtswissenschaft 
bereits zu Sohms Zeit auf Ablehnung (vgl. etwa die Reaktionen auf die Erstauflage 
des Kirchenrechts von Wilhelm Kahl und von Ludwig Bendix: Kahl, Wilhelm, 
Lehrsystem des Kirchenrechts und der Kirchenpolitik, Bd. 1, Tübingen 1894, 73–82; 
Bendix, Ludwig, Kirche und Kirchenrecht. Eine Kritik moderner theologischer und 
juristischer Ansichten, Mainz 1895), seine Grundthesen werden aber noch heute 
in der Kirchenrechtswissenschaft nicht nur als Teil der kirchenrechtswissenschaftli­
chen Geschichte diskutiert, sondern gelten einigen Kanonisten „immer noch als 
aktuell“ (Müller, Ludger, Erster Teil: Grundfragen des Kirchenrechts, in: Ders. / 
Ohly, Christoph, Katholisches Kirchenrecht. Ein Studienbuch, 2., aktual. Aufl., Pa­
derborn 2022 (= UTB Bd. 4307), 13–61, hier 21). Zum Einfluss Gierkes und Sohms 
auf Webers Verständnis des kanonischen Rechts vgl. Thier, Max Weber’s Interpre­
tations.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

268

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Historischen Rechtsschule Friedrich Carl von Savigny, vor allem dessen 
Ausführungen zum römischen Recht.

Das sakrale Recht des westlichen Christentums (kanonisches Recht)576 

hat gegenüber allen vor und nach ihm entstandenen weltlichen und sakra­
len Rechtstraditionen eine Sonderstellung eingenommen.577 Als einziges 
sakrales Recht entwickelte sich das kanonische Recht bereits früh zu einem 
sowohl formal wie auch material rationalen Recht. Andere von Weber 
erwähnte sakrale und theokratische Rechte waren zwar in einem gewissen 
Sinne ebenfalls rational,578 besassen aber einen klaren Einschlag entweder 
hin zur materialen oder zur formalen Rationalität, jeweils unter der Ver­
nachlässigung des anderen. Das kanonische Recht der Westkirche legte so 
den Grundstein für die weiteren Rationalisierungsschübe des Rechts im 
gesamten westlichen Rechtsraum.579 Zudem gehe auch die Unterscheidung 
in sakrales und profanes Recht im Wesentlichen auf die Beziehung der 
Westkirche zum Staat bzw. zum Politischen in der Antike zurück580: In 
der Antike habe die kirchliche Gemeinschaft „jegliche Beziehung zu Staat 
und Recht abgelehnt“581 und war folglich dazu gezwungen, ein anderes Ei­
genrecht zu entwickeln. Daher entwickelte sich im Okzident das Verhältnis 
von Kirche und Staat weder zu einer Theokratie noch zu einem Cäsaropa­
pismus, sondern hin zu einem Dualismus.582

576 Die Bezeichnung als sakrales Recht entstammt dem Wortgebrauch Webers, auch 
wenn dies heute aufgrund der historischen Sonderstellung des kanonischen Rechts 
für Verwirrung sorgen kann (vgl. etwa Loretan, Adrian, Klärung des Rechtsbe­
griffs, in: Baumeister, Martin / Böhnke, Michael / Heimbach-Steins, Marianne / 
Wendel, Saskia (Hgg.), Menschenrechte in der katholischen Kirche. Historische, 
systematische und praktische Perspektiven, Paderborn 2018 (= Gesellschaft – Ethik 
– Religion, Bd. 12), 41–54).

577 Weber behandelt im Text über „Die Entwicklungsbedingungen des Rechts“ auch 
die Rationalität anderer „sakraler“ Rechtstraditionen, namentlich jene im indisch-
hinduistischen (MWG I/22.3, 523–524), buddhistischen (MWG I/22.3, 224–225), 
chinesisch-taoistischen (MWG I/22.3, 525–526), islamischen (MWG I/22.3, 526–
535) und jüdischen (MWG I/22.3, 535–544) Recht.

578 Dies schon deswegen, weil „das religiöse Recht […] fast immer ein Produkt der 
Wissenschaft [sei], was sich in seiner hohen systematischen Qualität widerspiegelt“ 
(Aechtner, Die Rationalität, 112).

579 Vgl. dazu ausführlich u. a. auf der Basis Webers Berman, Law and Revolution.
580 Vgl. auch die Analyse in Aechtner, Die Rationalität, 110–113.
581 MWG I/22.3, 545.
582 Gemäss Weber sind das Verhältnis und die Beziehung von Religion und Politik 

bzw. Hierokratie und Staat „1. beim priesterlich, sei es als Inkarnation, sei es als 
gottgewollt legitimierten, 2. beim priesteramtlichen, also als Priester auch die Kö­
nigsfunktion versehenden – die beiden Fälle der ‚Hierokratie‘ – und endlich 3. beim 

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

269

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der abendländischen Geschichte war in der Folge das Verhältnis von 
Kirche und Staat ausgehend von der rigorosen Ablehnung des Politischen 
von Seiten der Christen durch gegenseitige Machtansprüche geprägt. Im 
Okzident entwickelte sich die Kirche zur Hierokratie, die sich gegenüber 
den weltlichen Herrschern positionierte, während sich die Ostkirchen 
in einen Cäsaropapismus begaben.583 Dass ausgerechnet das kanonische 
Recht als Eigenrecht der Westkirche seit dem Mittelalter zum „Führer auf 
dem Wege zur Rationalität“584 für das profane Recht des Okzidents wurde, 
hängt mit seltsamen Verstrickungen verschiedener historischer Umstände, 
Voraussetzungen und Entwicklungen zusammen. Die entscheidenden Ein­
flüsse sieht Weber im rationalen stoisch-christlichen Naturrechtsdenken, 
im rationalen römischen Recht, in der Entwicklung bürokratischer Amts­
funktionäre nach römischem Vorbild, in den rationalen Elementen des 
germanischen Rechts und in der sich entwickelnden universitären Rechts­
lehre.585

Diese von Weber genannten Einflüsse auf das kanonische Recht werden 
im Folgenden jeweils unter Zuhilfenahme anderer Webermanuskripte nä­
her ausgeführt und – wo notwendig und angebracht – mithilfe neuerer 
Erkenntnisse der rechtshistorischen Erforschung des kanonischen Rechts 
kritisiert und korrigiert.

13.4.1 Der Einfluss des rationalen stoischen Naturrechts

Als die Westkirche schliesslich von der prinzipiellen Ablehnung des römi­
schen Staates und Rechts abkam, musste sie ihr Verhältnis zu ebenjenen 
neu bestimmen. Dies tat sie durch starke Bezugnahme auf das stoische 
Naturrecht, das selber rational geformt war.586 Mit Bestimmungen zum 

weltlichen, cäsaropapistischen, d. h. kraft Eigenrechts auch die höchste Macht in 
kirchlichen Dingen besitzenden weltlichen Herrscher sehr verschieden“ (MWG I/
22.4, 583).

583 Vgl. MWG I/22.4, 588–589, 647.
584 MWG I/22.3, 547.
585 Vgl. zu dieser Aufzählung MWG I/22.3, 545–546. Zu einem ähnlichen Analyseer­

gebnis gelangte bereits Aechtner, Die Rationalität, 120–121.
586 Prägend für diese Auffassung von Weber waren vor allem die Untersuchungen zum 

Naturrecht von Ernst Troeltsch; vgl. Troeltsch, Ernst, Die Soziallehren der christ­
lichen Kirchen und Gruppen (1912), in: Ders., Die Soziallehren der christlichen 
Kirchen und Gruppen (1912), hg. v. Friedrich Wilhelm Graf, Berlin 2021 (= Ernst 
Troeltsch Kritische Gesamtausgabe, Bd. 9), 134–1872, 235–246, 421–507; Ders., Das 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

270

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Naturrecht beginnt denn auch das Weber seit Studentenzeiten bekannte 
Corpus Iuris Canonici.587 Im stoischen Naturrecht erkannten die Christen 
die Möglichkeit, „innerhalb der […] Welt der Sünde und Gewaltsamkeit 
nach Gottes Willen legitimes ‚Recht für Alle‘, im Gegensatz zu Gottes direkt 
für seine Bekenner offenbartem und nur […] Auserwählten einleuchten­
dem Gebot“588, zu finden und so den Kontakt mit der nicht-christlichen 
Welt produktiv aufzubauen.

Weber sah den wirklich grundlegenden Wandel der Beziehung des 
Christentums bzw. der Kirche zur Staatlichkeit erst im beginnenden Mittel­
alter entstehen.589 Auch nach der konstantinischen Wende sei die Kirche im 
Okzident zunächst in einer Ablehnung des Politisch-Staatlichen verharrt – 
abwechselnd in „völlige[r] Perhorreszierung“ der römischen Herrschaft als 
„Herrschaft des Antichrist“, in „völlige[r] Staatsindifferenz“ und/oder durch 
„Fernhaltung vom konkreten politischen Gemeinwesen“.590 Die orientali­
sche Kirche erkannte in Konstantin den Friedensbringer und ordnete sich 
folglich dem Kaiser unter,591 was die Fortführung des „cäsaropapistische[n] 

stoisch-christliche Naturrecht und das moderne profane Naturrecht (1911), in: Ders., 
Schriften zur Religionswissenschaft und Ethik (1903–1912), hg. v. Trutz Rendtorff, 
Berlin 2014 (= Ernst Troeltsch Kritische Gesamtausgabe, Bd. 6), 723–772, v. a. 731–
736. Vor allem in seinen „Soziallehren“ verweist Troeltsch seinerseits an diversen 
Stellen auf Max Weber, teilweise als Quelle auf Webers Schriften der älteren Periode 
(bis 1911), teilweise auf Gespräche (exemplarisch dafür Troeltsch, Die Sozialleh­
ren, 182, Anm. 12: „wie mich Max Weber belehrt“). Gesamthaft erwähnt Troeltsch 
allein im ersten Band den Namen „Max Weber“ 43 Mal.

587 Webers kanonistische Exegesen im Rahmen des Promotionsverfahrens zum 
Dr. iur. utr. sind abgedruckt in MWG I/1, 384–403.

588 MWG I/22.3, 595.
589 Vgl. MWG I/22.2, 396; Weber folgt dabei Troeltsch, Die Soziallehren, 509–515.
590 MWG I/22.2, 395.
591 Prägend dafür war unter anderen Eusebius von Cäsarea, der die Grundlage für 

die cäsaropapistische byzantinische Reichstheologie lieferte. Eusebius sah in der 
konstantinischen Wende und in Konstantin als dem ersten christlichen Kaiser den 
Beginn des letzten Zeitalters im „von Gott geschenkte[n] Friede[n]“, womit die 
Unterordnung der Kirche unter den Kaiser gegeben erschien (Eusebius v. Cäsarea, 
Kirchengeschichte (Historia Ecclesiae), Buch 10, auf Deutsch entnommen aus der 
„Bibliothek der Kirchenväter Fribourg“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3
495/versions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/260 [24.6.2024]; vgl. auch Ders., 
Vier Bücher über das Leben des Kaisers Konstantin und des Kaisers Konstantin Re­
de an die Versammlung der Heiligen, auf Deutsch entnommen aus der „Bibliothek 
der Kirchenväter Fribourg“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3496/versio
ns/vier-bucher-uber-das-leben-des-kaisers-konstantin-und-des-kaisers-konstanti
n-rede-an-die-versammlung-der-heiligen-bkv/divisions/3 [24.6.2024]; zu Eusebius 
vgl. Ulrich, Jörg, Eusebius von Cäsarea, in: Döpp, Siegmar / Geerlings, Wilhelm 

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

271

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3495/versions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/260
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3496/versions/vier-bucher-uber-das-leben-des-kaisers-konstantin-und-des-kaisers-konstantin-rede-an-die-versammlung-der-heiligen-bkv/divisions/3
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3495/versions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/260
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3496/versions/vier-bucher-uber-das-leben-des-kaisers-konstantin-und-des-kaisers-konstantin-rede-an-die-versammlung-der-heiligen-bkv/divisions/3


Regiment[s]“592, wie man es bereits aus der vorchristlichen Zeit kannte, 
mit sich brachte. Im Okzident hingegen habe die Christenheit die politi­
sche Obrigkeit erst später in einem positiven Sinne zu schätzen gelernt, 
selbst wenn die Einzelpersonen der obrigkeitlichen Schicht den Christen 
als ungläubig galten.593 Diese Wende in der Beziehung zur weltlichen Herr­
schaft konnte nur gelingen, indem eine spezifische Interpretationsart des 
stoischen Naturrechts in der christlichen Theologie Einzug fand.

Weber folgt den „glänzenden“594 Untersuchungen des evangelischen 
Theologen Ernst Troeltsch, der am von Max Weber mitorganisierten ersten 
deutschen Soziologentag 1910 über „profanes und religiöses Naturrecht in 
ihren Beziehungen und Konflikten“595 referierte. Troeltsch führte in diesem 
Referat aus, dass die christliche Theologie im beginnenden Mittelalter die 
stoische Unterscheidung in ein absolutes und ein relatives Naturrecht bzw. 
sittliches Naturgesetz596 aufgenommen und damit den Weg dafür geebnet 
habe, von einer ablehnenden zu einer anerkennenden Verhältnisbestim­
mung im Hinblick auf das Weltliche zu gelangen. Für die Stoiker war der 
Zustand des absoluten Naturrechts ein Idealzustand, in dem

„eine Gemeinschaft völlig freier, dem Gottesgesetz der Vernunft gehor­
chender […] Menschen, die zugleich ohne Gewalt, ohne soziale Macht- 
und Klassenunterschiede, ohne […] Privateigentum in freier menschli­

(Hgg.), Lexikon der antiken christlichen Literatur, 3., vollständig neubearbeitete u. 
erw. Aufl., Freiburg 2002, 240–245; zu dieser Deutung der Kirchengeschichte von 
Eusebius vgl. ferner bereits Völker, Walther, Von welchen Tendenzen liess sich 
Eusebius bei Abfassung seiner „Kirchengeschichte“ leiten?, in: Vigiliae Christianae, 
Bd. 4/3 (1950), 157–180).

592 MWG I/22.4, 588.
593 Vgl. MWG I/22.3, 395–396.
594 So die Einschätzung der Forschungen Troeltschs durch Max Weber (MWG I/22.2, 

396). In einem Brief rühmte er noch sechs Tage nach Referat und Debatte am 
Soziologentag den Vortrag Troeltschs als „ausgezeichnet, vor allem: gänzlich wert­
frei – Debatte die beste des Tages“ (Brief an Franz Eulenberg vom 27. Oktober 
1910, in: MWG II/6, 655–656.). Im selben Brief ist zu lesen, wie wenig Weber 
von den restlichen Referaten und Debatten am Ersten Deutschen Soziologentag 
hielt: Neben dem Referat von Troeltsch berichtet er nur vom Referat von Hermann 
Kantorowicz („Rechtswissenschaft und Soziologie“) positiv („Sehr gut“), merkt aber 
an, dass aufgrund „der ganz unfähigen Leitung [von] Tönnies“ und dem „Betragen 
von [Rudolf ] Goldscheid“ die Debatte zu demselben „skandalös“ und „thörricht“ 
gewesen sei (Zitate: MWG II/6, 655–656).

595 So das kommunizierte Themenfeld gemäss Brief an Hermann Beck vom 8. März 
1910 (MWG II/6, 422–423, hier 423).

596 Vgl. Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 731–734.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

272

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


cher Achtungs- und Liebesgemeinschaft verbunden sind und in ihrer Ge­
meinschaft nur die Beherrschung aller durch das göttliche Naturgesetz 
ausdrücken.“597

Nur im goldenen Zeitalter zu Beginn der Menschheitsgeschichte598 sei für 
die Stoiker ein solches Leben verwirklichbar gewesen. Nachdem diese my­
thische Zeit vorüber war und sich vermehrt die negativen Eigenschaften 
der Menschen zeigten, musste versucht werden, die sittlichen Ideale unter 
den gegebenen Umständen möglichst weitgehend zu erhalten. Als relatives 
Naturrecht wurden darum Ordnungen und Rechte entwickelt, welche die 
materialen Gegebenheiten mitberücksichtigten und dem Zustand der abso­
luten goldenen Zeit möglichst nahekommen wollten.599

Mit diesem Weltbild der stoischen Philosophie konnten Christen eben­
falls etwas anfangen: „[D]as christliche Ideal der Freiheit der Gotteskinder 
und der bedingungslosen Liebesgemeinschaft“600 setzten sie an die Stelle 
des stoischen absoluten sittlichen Naturgesetzes. Das goldene Zeitalter 
der Stoa erkannten sie im Paradies. Den Zerfall des paradiesischen Urzu­
stands der Menschheit wussten die Christen in der biblischen Tradition 
zu begründen. „Aus dem Sündenfall entsprang die Arbeitsnotwendigkeit, 
und mit ihr das Eigentum, aus ihm entsprang auch die Ehe und Familien­
ordnung […]. Aus dem Verbrechen Kains601 entsprang die Rechts- und 
Vergeltungsordnung.“602 Während die Stoiker die Schaffung sittlicher Ord­
nungen und Rechte begründeten, um dem Verfall mit der Vernunft entge­
genzuwirken, führten die Christen dies auf Gott zurück, der „ebendiese 

597 Ebd., 731–732.
598 Hesiod berichtet über das goldene Zeitalter unter Kronos wie folgt: „Wie aus 

gleicher Geburt geworden sind Götter und Menschen. Golden war ja zuerst das 
Geschlecht der sprechenden Menschen, das die Unsterblichen schufen, die hohen 
Olympos Bewohner. Jene waren zur Zeit des Kronos, der herrschte im Himmel. 
Und sie lebten wie Götter und hatten das Herz ohne Kummer, ohne Plagen und 
Jammer“ (Hesiod, Werke und Tage, in: Ders., Theogonie. Werke und Tage, grie­
chisch-deutsch, hg. u. übers. v. Albert von Schirnding, mit einer Einführung u. 
einem Register v. Ernst Günther Schmidt, Sammlung Tusculum, 5., überarb. Aufl., 
Berlin 2012, 82–147, hier 91.)

599 Vgl. Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 731–732.
600 Ebd., 732.
601 Vgl. Gen 4,1–16.
602 Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 733.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

273

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schöpfungen der Sünde in Strafmittel und Heilmittel gegen die Sünde 
verwandelte.“603

Die christlichen Denker führten, auf der Unterscheidung zwischen 
einem absoluten Naturrecht und einem an diesem zu messenden relativen 
Naturrecht aufbauend, die Unterscheidung verschiedener Christlichkeits­
stufen ein, die sich aus dem Befolgungsgrad der in der Bergpredigt identifi­
zierten Ideale des absoluten Naturrechts ergaben. Zum einen gab es jene 
Personen, die berufen waren, die strenge Sittlichkeit der Bergpredigtsidea­
le in ihrer individuellen Lebensführung umzusetzen, und zum anderen 
jene, die aufgrund der äusseren Umstände diese Ziele nur bedingt verfol­
gen konnten. Erstere sollten sich in ihrer individuellen Lebensführung 
möglichst weit dem Ideal des absoluten Naturrechts annähern, während 
Letztere lediglich unter dem relativen Naturrecht ihr Leben verbrachten. 
Die Kirche als Heilsanstalt entband das göttliche Heil von persönlichen 
Leistungen und setzte an ihre Stelle „die objektiven Heilsmittel der Zulei­
tung der Anstaltsgnade“604, wodurch alle wiederum am Heil des absoluten 
Naturrechts teilhaben konnten.

Im christlichen relativen Naturrecht sind in Anbetracht der weltlichen 
Ordnungen zwei sich konträr entgegenstehende Ansichten verankert, die 
jeweils weitgehende Konsequenzen haben können. So kann entweder die 
Sündhaftigkeit des relativen Naturrechts und seiner weltlichen Ordnungen 
betont werden, insofern sie aus dem Sündenfall hervorgegangen sind, oder 
seine „Natürlichkeit und Vernünftigkeit“605. Ausgehend von den Überle­
gungen vom Sündenfall hatte Augustinus in der Auseinandersetzung mit 
dem stoischen Naturrecht seine folgenreiche Bestimmung des Verhältnis­
ses der Westkirche zu Staat, Recht und Eigentum entwickelt: Da sie alle 

603 Ebd.; als eine Art Zusammenfassung Webers dieses Vorganges vgl. MWG I/22.2, 
396–397.

604 Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 733. Im Tagungsband des Ersten 
Deutschen Soziologentags von 1910 hingegen wird an dieser Stelle nicht von „Heils­
mitteln“, sondern von „Hilfsmitteln“ geschrieben (vgl. Troeltsch, Ernst, Naturrecht 
und das moderne profane Naturrecht, in: Verhandlungen des Ersten Deutschen So­
ziologentages vom 19.–22. Oktober 1910 in Frankfurt a. M. Reden und Vorträge, Tü­
bingen 1911 (= Schriften der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, 1. Serie, Bd. 1), 
166–192, hier 178). Die hier zitierte Fassung des Vortrags in der Gesamtausgabe ist 
allerdings die letzte von Troeltsch autorisierte Fassung, zudem waren stenographi­
sche Fehler in der Protokollierung der Tagung bekannt (vgl. Rendtorff, Trutz / 
Thörner, Katja, Editorischer Bericht, in: Dies. (Hgg.), Ernst Troeltsch Kritische 
Gesamtausgabe Bd. 6, Berlin 2014, 711–722, hier 718–722).

605 Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 734

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

274

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Folgen des Sündenfalls seien, sei die Kirche diesen weltlichen „Sündenstif­
tungen“606 übergeordnet, und die Kirche habe sowohl das Recht als auch 
die Pflicht, wo angezeigt, in deren Handlungen einzugreifen. „Die wahre 
Gerechtigkeit herrscht nur in dem Gemeinwesen, dessen Gründer und 
Leiter Christus ist“607, so Augustinus. Diese Ansicht führte im Westen dazu, 
dass sich die Kirche zur Hierokratie entwickeln konnte und sich dem welt­
lichen Herrscher nicht unterzuordnen bereit war.608 Wird das Element der 
Vernunft stärker betont, wird das relative christliche Naturrecht in seinem 
Effekt zum wirksamen Instrument gegen Eingriffe in die persönliche und 
individuelle Freiheit, auch wenn diese Eingriffe von Seiten der Kirche und 
nicht des Weltlichen ausgehen. Es trägt dann demokratische, gleichheitli­
che, liberale und sozialistische Züge ganz nach dem Grundsatz, als ob es 
Gott nicht gäbe.609

Eine gründliche Umgestaltung erhielt das nunmehr stoisch-christliche 
Naturrecht durch Thomas von Aquin, der ihm seine wissenschaftliche 
Form gab. Er prägte den Kern der katholischen Kultur- und Staatsmoral 
als „Stufengang von der Natur zur Gnade. Gratia praesupponit ac perficit 
naturam610: das ist ihr eigentliches Losungswort.“611 Damit kann das relative 
Naturrecht, so Troeltsch, immer als Begründung und Legitimierung für 
kirchliche und rechtliche Prozesse herangezogen werden. Dennoch: Das 
christliche Naturrecht, so Troeltsch und in dessen Anschluss auch Weber612, 
habe immer ein revolutionstreibendes Potenzial in sich, wenn Institutionen 
„den vernünftigen Zweck einer Aufrechterhaltung von Disziplin, Ordnung 

606 Ebd.
607 Augustinus, De Civitate Dei, II, 21, lateinisch und deutsch entnommen aus der 

„Bibliothek der Kichenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/version
s/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/divisions/61 [13.6.2024].

608 Schon Augustinus’ Lehrer Ambrosius von Mailand zog eine Unterscheidung zwi­
schen weltlichem imperium und geistlichem sacerdotium. Bei allem das sacerdotium 
Betreffende stand der Kaiser für Ambrosius nicht über, sondern in der Kirche. 
Damit war klar, dass der Kaiser als Laie in der kirchlichen Hierarchie unterhalb der 
Bischöfe situiert war und nicht über diese bestimmen konnte (vgl. Habermas, Auch 
eine Geschichte, Bd. 1, 594–597).

609 Vgl. Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 734–735. Das auf Gregor von 
Rimini zurückgehende Prinzip des „Etsi Deus non daretur“ wurde in den spani­
schen Klassikern des Naturrechts weiterentwickelt und von Hugo Grotius übernom­
men.

610 So wiederholt Thomas von Aquin (vgl. etwa: STh I, 1, 8 ad 2; STh I, 2, 2 ad 1 und 
viele mehr).

611 Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 735.
612 Vgl. insbesondere MWG I/22.3, 596–597.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

275

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/versions/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/divisions/61
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/versions/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/divisions/61


und Harmonie nicht mehr erfüllen oder die gar der Heilswirksamkeit des 
Gnadenreiches, der Kirche,“613 entgegenliefen. Dieses revolutionäre Poten­
zial erklärt Weber 1917 mit den Worten:

„Die rein gesinnungsethischen, akosmistischen Forderungen der Bergpre­
digt614 aber und das darauf ruhende religiöse Naturrecht als absolute For­
derung behielten ihre revolutionierende Gewalt und traten in fast allen 
Zeiten sozialer Erschütterung mit elementarer Wucht auf den Plan.“615

Die Ethik des Evangeliums beschreibt Weber in der Rede „Politik als Be­
ruf “ als eine Gesinnungsethik, der er in seinem kategorialen Denken eine 
Verantwortungsethik ergänzend zu Seite stellt.616 Während in der ersten die 
– meist religiösen – Hintergründe und Gesinnungen, weshalb eine Person 
so handelt, wie sie handelt, im Zentrum stehen, betont die zweite Perspek­
tive die Übernahme von Verantwortung für die erwarteten Folgen der 
Handlung. Beide Leitplanken des ethisch orientierten Handelns haben Fol­
gen: In der ersten werden etwaige negative Folgen von Handlungen durch 
Elemente erklärt, die fern vom Handelnden liegen. Nicht der Handelnde 
ist für negative Folgen der aus seiner Gesinnung fliessenden Handlung zur 
Verantwortung zu ziehen, sondern die Welt, die anderen Menschen oder 
Gott.617 Die Orientierung an verantwortungsethischen Maximen müsse 
zwingend ein um einiges negativeres Welt- und Menschenbild voraussetzen 
als die gesinnungsethische Orientierung. Verantwortungsethik darf und 
kann gar nicht mit absoluter Güte, Perfektion oder Vollkommenheit rech­
nen. Die sich allein an verantwortungsethischen Maximen orientierenden 
Personen müssen von einer fehlerbehafteten Welt ausgehen und haben im 
Mindesten die durchschnittlich erwartbaren „Defekte […] der Menschen“618 

in ihre Handlungen miteinzubeziehen.619

613 Troeltsch, Das stoisch-christliche Naturrecht, 736.
614 Mit der Bergpredigt als Kurzfassung der Ethik des Evangeliums sei, so Weber, „nicht 

zu spaßen“ (MWG I/17, 234), und er kritisiert damalige Zeitgenossen: Als absolute 
Ethik sei die Bergpredigt „eine ernstere Sache, als die glauben, die diese Gebote 
heute gern zitieren“ (MWG I/17, 234).

615 MWG I/17, 244.
616 Vgl. MWG I/17, 250: „Insofern sind Gesinnungsethik und Verantwortungsethik 

nicht absolute Gegensätze, sondern Ergänzungen, die zusammen erst den echten 
Menschen ausmachen, den, der den ‚Beruf zur Politik‘ haben kann.“

617 Vgl. MWG I/17, 237.
618 MWG I/17, 238.
619 Vgl. MWG I/17, 236–238.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

276

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.4.2 Die Einflüsse des rationalen römischen Rechts und die Entwicklung 
der bürokratischen Amtsfunktionäre

Die kirchliche Verwaltung übernahm die rationalen Prinzipien römischen 
(Zivil-)Rechts, d. h. des rationalen römischen Verwaltungsrechts. Sie ver­
sachlichte das ursprüngliche Charisma in ein Amtscharisma, führte da­
durch den Typus des Amtsfunktionärs ein und überführte ihren charisma­
tischen Verwaltungsstab in eine rationale Bürokratie.

Über die Art und Weise der Veralltäglichung des Charismas des kyrios 
wurde und wird immer wieder viel gesagt, besonders seit Rudolph Sohm 
1892 sein „Kirchenrecht“ veröffentlicht hatte. Von ihm entlehnte Weber 
auch den Typus der legitimen charismatischen Herrschaft. Sohm beschrieb 
die Anfänge der Kirche als charismatische Organisation.620

Im Zuge der Veralltäglichung des Christus-Charismas nach dem Tod des 
Paulus als „Letztberufene[r] der Apostel“621 begann sich die Kirche in Fort­
setzung römischer Tradition als rationale Amtsbürokratie zu organisieren. 
Zwar sei in der Westkirche dieser „Amtscharakter ihrer Funktionäre“622 

zwischenzeitig aufgrund der Feudalisierung der Gesellschaftsstrukturen in 
Bedrängnis geraten, doch habe er sich nach der Gregorianischen Reform­
zeit623 monopolistisch im hierokratischen Verband der Westkirche durch­
zusetzen vermocht.624 An die Stelle charismatischer Führer wurde unter 
Zuhilfenahme und Adaption römischen Rechts das Bischofsamt als Lei­
tungsamt gesetzt.625 Mit der Veralltäglichung des Charismas des ursprüng­
lichen Charismaträgers wurde das Amtscharisma als dessen versachlichte 
Form geschaffen. Die Kirche führte nicht nur die Trennung von weltlicher 
und sakraler Herrschaft ein, sondern auch andere als die bisher gängigen 
Organisationsformen, die in Webers Terminologie als rational im Sinne 

620 Vgl. Sohm, Kirchenrecht, Bd. 1, 22–28.
621 Sohm, Kirchenrecht, Bd. 1, 42, Anm. 10.
622 MWG I/22.3, 546.
623 Weber spricht noch von der „Gregorianischen Zeit“, mittlerweile wird diese in der 

Rezeptionslinie Rosenstock-Huessey – Harold Berman – Jürgen Habermas auch als 
„päpstliche Revolution“ bezeichnet (vgl. Rosenstock-Huessy, Eugen, Die europä­
ischen Revolutionen und der Charakter der Nationen, Stuttgart 1951, 131–206; Ber­
man, Law and Revolution, 49–271; Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 617–
758).

624 Vgl. MGW I/22.3, 546. Anders als Harold Berman ist Max Weber allerdings noch 
der Ansicht, der Erfolg der Gregorianischen Zeit sei „nur ein höchst begrenzter“ 
(MWG I/22.4, 303) gewesen.

625 Vgl. dazu auch Thier, Max Weber’s Interpretations, 188–192.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

277

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des reinen legalen Herrschaftstypus bezeichnet werden können: In der 
Kirche als erster Organisationsform im Okzident überhaupt setzte eine 
rationale Bürokratisierung mit straffer Trennung von Person und Amt 
sondergleichen ein. Im Zuge der immer weitergehenden Veralltäglichung 
des ausseralltäglichen Charismas entwickelte die Kirche „in den Händen 
der Bischöfe und Presbyter“ eine „Bürokratisierung der Verwaltung“.626 

Die mittelalterliche Kirche wurde zur bürokratischen Anstalt, deren strikt 
hierarchische Verfassung es erlaubte, Entwicklungen in Organisationsstruk­
turen, Verwaltung und Recht konsequent durchzusetzen.627 Zu diesem Vor­
gang der Entwicklung des Amtscharismas schreibt Weber im Text über 
„Staat und Hierokratie“:

„Die Ökonomie des Betriebes wird, in der Organisation sowohl wie 
in der Art der Bedarfsdeckung, den Bedingungen aller Alltagsgebilde 
angepaßt: hierarchisch geordnete Amtscompetenzen, Instanzenzug, Re­
glement, Sporteln, Pfründe, Disziplinarordnung, Rationalisierung der 
Lehre und der Amtsthätigkeit als ‚Beruf ‘ stellen sich ein, – ja sie wur­
den, wenigstens im Occident, grade von der Kirche, als Erbe antiker, 
in manchem vermutlich namentlich ägyptischer Traditionen, zu allererst 
entwickelt – ganz naturgemäß, weil auf diesem Gebiet, sobald einmal 
die Entwicklung zum Amtscharisma beschritten war, die spezifisch bü­
rokratische Tendenz der Trennung der unheilvollen Privatperson von 
dem heiligen Amt, das sie verwaltet, notwendig rücksichtslos consequent 
durchgeführt werden mußte.“628

Besondere Bedeutung innerhalb dieser Rationalisierung aufgrund der Ver­
alltäglichung und Versachlichung des Charismas schreibt Weber dem 
Mönchtum zu. Während die Kirche als hierokratische Anstalt das Charisma 
vor allem als Amtscharisma versachlichte, suchten Klöster immer wieder 
von neuem die stärkere Betonung des ursprünglichen Charismas.629 Selt­

626 MWG I/22.4, 594.
627 Vgl. MWG I/22.3, 546.
628 MWG I/22.4, 594. Nach der Rationalisierung des Rechts in der gregorianischen 

Reform wurde die Bürokratisierung von den Avignonpäpsten aus ökonomischen 
Gründen vorangetrieben (vgl. MWG I/22.4, 169–170). Bereits vorher waren in 
ökonomischen Belangen „die Mönchsgemeinschaften des Abendlandes die ersten 
rational verwalteten Grundherrschaften“ (MWG I/22.4, 596).

629 Yves Congar machte dies später in seiner Untersuchung zum „Laien“ deutlich mit 
den Worten: „Der Mönch ist an sich kein Kleriker, obwohl er es durch die Weihen 
werden kann. Seine Stellung ist nicht zu bestimmen von einem Amt oder einer 
Aufgabe her, sondern als sein Stand oder eine Lebensform. […] Der Unterschied 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

278

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


samerweise entwickelten sich genau aus diesem Anspruch heraus, der ja 
per definitionem als charismaorientierte Lebensweise antirational und anti­
ökonomisch wäre, unglaublich produktive Formen effizienten (rationalen) 
Wirtschaftens, modernen (rationalen) Wissenschaftsdenkens und harmoni­
scher (rationaler) Musik.630 Treibende Kraft für die Rationalisierung war 
genau dieses Streben nach dem genuin-christlichen Charisma als höchstem 
Telos im Leben der Mönche und Nonnen, das für die Lebensführung 
weitreichende Konsequenzen mit sich brachte. So besteht auch für Mön­
che die Notwendigkeit, ihren Lebensunterhalt zu decken, den Urgrund 
für sämtliche Veralltäglichungsformen charismatischer Gebilde;631 ferner 
ist hier zu nennen, dass der Bedarf in einem solchen Rahmen gedeckt wer­
den kann, dass noch genügend Ressourcen für persönliche Kontemplation 
und Gottessuche verbleiben, was die Suche nach effizientem Wirtschaften 
lostrat und zu Standardisierungen der Lebensweisen führte.632 Selbst die 
Kontemplation und Charismasuche wurde vereinheitlicht:

„[S]obald die ekstatische oder contemplative Vereinigung mit Gott […] 
zu einem Gegenstand des Strebens Vieler und […] einem durch angebba­
re asketische Mittel erreichbaren, also erwerbbaren Gnadenstande wird, 
wird die Askese Gegenstand methodischen ‚Betriebs‘, ganz wie in der 
charismatischen Erziehung der magischen Priesterzünfte.“633

Das Ziel des einzelnen Mönchs, über sich selbst Herr zu sein und seine 
Triebe, welche die Vereinigung mit Gott erschweren, zu kontrollieren, führ­
te überall, „wo das Mönchtum sich zu einer starken Organisation zusam­
menschloß“634, zu einer Rationalisierung der Lebensführung. „Das Kloster 
und […] das ganze Leben darin bis ins Einzelne“635 wurden mittels Or­
densregel reglementiert und damit standardisiert. Mönche sind die ersten 

von Klerikern und Mönchen war grundsätzlich sehr eindeutig: Der Name ‚Klerus‘ 
bezeichnet eine Funktion, der Name ‚Mönch‘ einen Stand oder eine Lebensform. 
Man ist Kleriker durch die Weihe für den heiligen Dienst, Mönch durch die persön­
liche Absage an die Welt“ (Congar, Yves, Der Laie. Entwurf einer Theologie des 
Laientums, Stuttgart 1956, 25–27).

630 Vgl. MWG I/22.4, 597–598.
631 Vgl. MWG I/22.4, 597.
632 Vgl. MWG I/22.4, 597–598.
633 MWG I/22.4, 597.
634 MWG I/22.4, 598.
635 MWG I/22.4, 598.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

279

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rational lebenden Menschen des okzidentalen Mittelalters, die „methodisch 
und mit rationalen Mitteln ein Ziel anstrebt[en], das Jenseits“636.

Die Klöster bildeten innerhalb des Christentums einen Gegenpunkt zur 
amtscharismatisch verfassten Anstalt Kirche. Diese erhob als einzige legiti­
me Verwalterin der Gnadengaben637 und Hüterin der Heilsmittel ein hie­
rokratisches Monopol auf ebenjene. Die Mönchsgemeinschaften bildeten 
zwar eine gewisse Konkurrenz für dieses hierokratische Monopol, aber es 
war der offiziellen Amtskirche aus ihrem charismatisch-theologischen Hin­
tergrund heraus nicht möglich, die Mönchsgemeinschaften grundsätzlich 
nicht zu dulden. Die asketische Lebensführung des Mönchs erfuhr in der 
Folge eine „sekundäre Umdeutung“638 innerhalb der hierokratischen Ord­
nung, indem sie zum Beruf erklärt wurde. „Der eigentlich vollkommene 
Christ ist der Mönch“639, so Weber in der Vorlesung über die Wirtschaftsge­
schichte 1919. Dadurch erfuhr die Askese selbst ebenfalls eine Umdeutung: 
Sie wurde zu einem Mittel hin umgedeutet, um die Tauglichkeit des Ein­
zelnen für den Beruf Mönch zu prüfen und im Zuge seiner Ausbildung 
den Einzelnen „zur Arbeit im Dienst der hierokratischen Autorität“640 aus­
zurichten. Die Askese erfüllt nun nicht mehr die Funktion des Mittels zum 
eigenen, individuell orientierten Heil, sondern hatte ganz dem amtscharis­
matischen Herrschaftsanspruch der Amtskirche im Kampfe gegen andere 
Autoritäten zur inneren und äusseren Mission zu dienen. Der Vorteil, 
den die amtscharismatische Anstaltskirche durch die Eingliederung solcher 
Konkurrenz gewinnen konnte, ist unter anderem immer wieder eine Re­
charismatisierung des Amtsklerus, wiederkehrende Rationalisierungsange­
bote und spirituelle Innovationen zu ihrer eigenen Reorganisation.641 Ein 
Beispiel dafür ist der Zölibat, der – ursprünglich Teil der mönchischen 
Lebensweise – auf den gesamten Klerus übertragen wurde und damit „zur 
Bürokratisierung der Kirche“642 beitrug.

Die Orden wurden erfolgreich in die Hierokratie des Okzidents einge­
bunden und „in eine bürokratische Organisation als eine durch ‚Armuth‘ 
und ‚Keuschheit‘ von der Gebundenheit an die Bedingungen des Alltags 

636 MWG III/6, 392.
637 Legale (rationale) Herrschaft bedeutet vor allem: Verwaltung. Im Fall der Kirche 

zunächst v. a.: Verwaltung von Heilsgütern (Gnadengaben).
638 MWG I/22.4, 603.
639 MWG III/6, 391.
640 MWG I/22.4, 603.
641 Vgl. MWG I/22.4, 601–604.
642 MWG I/22.4, 317.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

280

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losgelöste, durch spezifischen ‚Gehorsam‘ disziplinierte Truppe eines mo­
nokratischen Kirchenhauptes“643 überführt. Angefangen bei den benedikti­
nischen Gemeinschaften, über die auf die Massen hin ausgerichteten Bet­
telorden (zum Beispiel Franziskaner) bis hin zum Rationalisierungshöhe­
punkt in der Societas Jesu (Jesuiten) wurde in den Orden die Askese ratio­
nalisiert und in den Ordensregeln verrechtlicht. Die Jesuiten, die ihrerseits 
in einer rationalisierten Organisations- und Lebensform lebten, haben gar 
in einem vierten Gelübdezusatz unbedingten Gehorsam gegenüber dem 
Papst geschworen,644 womit das Papstamt eine De-facto-„Leibgarde“645 er­
hielt. Durch ihre so erhaltene Sonderstellung in der Kirche stellten sie die 
bürokratische Rationalisierung der Kirche auf ein neues Niveau.

„Jeder Rest von individueller charismatischer Heilsverkündigung und 
Heilsarbeit, deren Eliminierung aus den älteren Orden […] die kirchliche 
Autorität, welche darin eine Gefährdung der Stellung des Amtscharisma 
erblicken mußte, soviel Mühe gekostet hatte, ebenso jeder irrationale 
Sinn der Askese als eines eigenen Weges des Individuums zum Heil – 
ebenfalls ein für das Amtscharisma bedenklicher Punkt – und auch alle 
irrationalen, d. h.: in ihrem Erfolg nicht berechenbaren, Mittel sind hier 

643 MWG I/22.4, 605.
644 Speciale votum obediendi Romano Pontifici (dt.: „Besonderes Gehorsamsgelübde 

gegenüber dem Römischen Pontifex“), so die Überschrift zum entsprechenden 
Passus in der Bulle zur Ordensgründung „Regimini Militantis“ vom 27. September 
1540 durch Paul III. (Paul III., Regimini Militatantis, 27. September 1540. Prima 
Insituti Societatis Iesu approbatio cum restictione Numeri, ad Personas Sexaginta 
Dumtaxat, entnommen aus: Institutum Societas Iesu, Volumen Primum, Bullarium 
et Compendium Privilegiorum, Florentiae 1892, 3–7, hier 4). In der Profess verspre­
chen die Jesuiten: Insuper promitto specialem Obedientiam summo Pontifici circa 
missionis; prout in cisdem litteris Apostolicis, et Constitutionibus continetur (dt.: „Zu­
sätzlich verpreche ich speziellen Gehorsam gegenüber dem Papst in Bezug auf die 
Missionen; wie im Apostolischen Schreiben und den Konstitutionen festgehalten 
ist“) (Constitutiones Soietatis Iesu Anno 1558, Reprinted from the Original Edition 
[Rom 1558], with an Appendix containing a translation, and several important 
Documents, London 1838, p. 5 Cap. 3 n. 3 = 66–67).

645 MWG I/22.4, 608. Diese Zuschreibung hat Weber direkt von Ernst Troeltschs Refe­
rat am Ersten Deutschen Soziologentag (1910) übernommen, der wie folgt referierte: 
„In der mittelalterlichen Kirche und Kultur aber, in welcher Religiöses und Profa­
nes, Kirchliches und Weltliches zu einer großen Lebenseinheit zusammenwuchsen 
und das Mönchtum zu einer Leibgarde der Kirche verkirchlicht wurde, da entfal­
tete begreiflicherweise das Naturrecht seine ganze Bedeutung“ (Troeltsch, Das 
stoisch-christliche Naturrecht, 735, Hervorhebung d. Vf.).

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

281

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschwunden: der rationale ‚Zweck‘ herrscht (und ‚heiligt‘ die Mittel 
[…]).“646

Der Gegensatz zwischen Amtskirche und Ordensgemeinschaften zeigt sich 
in ihrer rechtlichen Struktur seit Einführung der Benediktsregel noch heute 
ganz deutlich daran, dass auch der Abt als höchstgestellter in der Ordens­
gemeinschaft unter dem Recht (der Benediktsregel) steht, während in der 
Amtskirche der ranghöchste (d. h. der Papst) nicht konsequent unterhalb 
des erlassenen Rechts steht.

13.4.3 Der Einfluss rationalen germanischen Rechts

In den Bussordnungen, „der ersten eigentlich systematischen Rechtsbil­
dung“647 der okzidentalen Kirche, wurden Teile germanischer Rechtstradi­
tion rezipiert – und zwar gemäss Weber die formalen Elemente desselben. 
Für Weber war der Erfolg der Christianisierung im okzidentalen Europa 
nicht der „Predigt der Liebe“648 zu verdanken, sondern der Entwicklung 
von Bussordnungen mittels Verbindung des germanischen Wergeldgedan­
kens mit römischer Rechtstechnik.649 In den Bussordnungen der zumeist 
in lateinischer Sprache niedergeschriebenen germanischen Stammesrechte 
(leges barbarorum) war festgehalten, welches Vergehen welche Sühneleis­
tungen für den Pönitenten zur Folge hatte. So konnten die Angehörigen 
einer getöteten oder verletzten Person von den Tätern ein Wergeld (Mann­
geld) als Wiedergutmachung fordern. Webers Vorstellung, eine damals 
nicht wenig verbreitete, war, dass sich die kirchlichen Bussbücher in Ana­
logie zu den germanischen Bussbüchern ausgebildet hatten. Stellvertretend 
für die Verbreitung dieser Ansicht sei hier die Umschreibung des Alter­
tumsforschers Paul Frauenstädt von 1881 erwähnt, der die germanischen 
Bussordnungen als jene „Bussordnungen, welche in den ersten Jahrhun­
derten nach der Bekehrung der Germanen zum Christenthum den mit 
der Verwaltung der Bussdisciplin betrauten Geistlichen als Leitfaden bei 
Abmessung der Kirchenbusse dienten“650, beschreibt. Der Rechtshistoriker 

646 MWG I/22.4, 607–608.
647 MWG I/22.3, 545.
648 MWG I/21.1, 581.
649 Vgl. MWG I/22.2, 346–347.
650 Frauenstädt, Paul, Blutrache und Todtschlagsühne im deutschen Mittelalter. Stu­

dien zur Deutschen Kultur- und Rechtsgeschichte, Leipzig 1881, 111.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

282

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Paul Hildenbrand wies Mitte des 19. Jahrhunderts darauf hin, dass die 
kirchlichen Bussbücher lediglich ihre Form von den germanischen Rechts­
büchern übernommen hätten.651

Mit der Ansicht eines eigenen und mit dem römischen Recht vergleich­
baren germanischen Rechts folgt Weber dem europäischen „Konsens der 
Rechtshistoriker“652 bis weit ins 20. Jahrhundert hinein. Vertreter dieser 
Sichtweise sehen, wie Weber,653 das römische, kirchliche (kanonische) und 
germanische Recht als zunächst voneinander geschiedene Rechtstraditio­
nen, die gemeinsam den europäisch-westlichen Rechtsraum tragen.654 Dass 
die überlieferten germanischen Rechtsbücher allerdings genuin germani­
sches Stammesrecht abbilden, erscheint heute als fraglich. Denn da die ger­
manischen Stämme selbst keine Schriftkulturen ausgebildet hatten, organi­
sierten sie sich hauptsächlich durch Gewohnheitsrecht und orale Tradition, 
ohne dass dieses in schriftlichen Satzungen niedergeschrieben worden wä­
re. Die Folge dieses schriftlosen Zustandes war, dass römische Gelehrte im 
Auftrag romanisierter Germanenfürsten germanisches Recht erfassten, wo­
durch römisches Rechtsverständnis, insbesondere in der formalen Ausge­
staltung der Rechtsniederschrift, die germanischen Rechtsaufzeichnungen 
wesentlich geprägt hat. Die Sammlungen der so entstandenen leges barbar­
orum sind in dieser Leseart selbst vor allem hinsichtlich ihrer formalen 
Gestalt vielmehr leges romanorum als leges barbarorum. Für die Beziehung 
zwischen germanischem Stammesrecht und kanonischem Recht ist zentral, 
dass einige derjenigen, die germanisches Stammesrecht aufzeichneten, selbst 
Christen waren und daher nicht ausgeschlossen werden kann, dass sie 
bereits selbst kanonistische Rechtsanschauungen in die Aufzeichnung der 
germanischen Stammesrechte einfliessen liessen. Typischerweise nach ihrer 
Konversion zum Christentum engagierten Germanenfürsten Kleriker zur 
Verschriftlichung des bisher allein mündlich tradierten Rechts.655 Schon zu 

651 Vgl. Hildenbrand, Karl, Untersuchungen über die germanischen Pönitentialbücher 
mit besonderer Beziehung auf den von der Recordcommission in den ancient laws 
and instituts of England herausgegebenen „liber poenitentialis Theodori a. C. e.“, 
Würzburg 1851, 2–4.

652 Dilcher, Gerhard, Germanisches Recht, in: Cordes, Albrecht et al. (Hgg.), Hand­
wörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte (HRG), 2. Aufl., Berlin 2012, Sp. 241–
252, hier 241.

653 Vgl. MWG I/22.3, 404.
654 Vgl. Dilcher, Germanisches Recht.
655 Vgl. Brundage, James A., Medieval Canon Law, London 1995, 18–42; Buchner, Ru­

dolf, Die Rechtsquellen. Beiheft zu Wattenbach-Levison, Deutschlands Geschichts­
quellen: Vorzeit und Karolinger, Weimar 1953; Pahud de Mortanges, René, 

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

283

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Webers Zeiten wies etwa der Kirchenrechtler Hermann Schmitz darauf hin, 
dass bereits vor den germanischen Bussbüchern römische kirchliche Buss­
bücher existierten, „welche für den materiellen Inhalt, wie formelle Anlage 
späteren germanischen Bussbüchern als Vorlage dienten“656. In dieser Sicht­
weise ist der Einfluss kanonischen Rechts auf die germanischen Bussbücher 
um einiges stärker als umgekehrt. Der deutsche Rechtshistoriker Mathias 
Schmoeckel fand die Grundlagen des römisch-kanonischen Prozessrechts 
demgegenüber nicht im römischen Recht und nicht im germanischen 
Recht, sondern in der Literatur der Kirchenväter. In diesen durchziehe wie 
ein roter Faden die Frage nach der Gerechtigkeit sämtliche rechtlichen und 
theologischen Überlegungen, was sich in den entsprechenden Bussbüchern 
spiegle.657

Ob nun das mittelalterliche kanonische Recht in seinen Bussordnungen 
genuin germanisches Recht, römisches Recht unter anderer Bezeichnung 
oder eine christliche Interpretation und Verschmelzung von jüdisch-christ­
lichen Gerechtigkeitsvorstellungen mit germanischem und römischem 
Recht rezipiert hat, ist jedoch für die zentrale Feststellung Webers im 
Grunde genommen unerheblich. Diese ist nämlich schlicht Folgende: Die 
Bussordnungen der sich entwickelnden Westkirche wiesen in ihrem Ge­
rechtigkeitsverständnis eine rationale Formalität auf.658 Die Bussordnungen 
der Kirche sind in ihrer Form vergleichbar mit den Bussordnungen in den 
germanischen Stammesrechten. Beide legen systematisch und penibel fest, 
für welches Vergehen welche Busse geleistet werden muss.

Schweizerische Rechtsgeschichte. Ein Grundriss, 3., ergänzte u. verbesserte Aufl., 
Zürich / St. Gallen 2017, 23–26.

656 Schmitz, Hermann Joseph, Die Bussbücher und die Bussdisciplin der Kirche. Nach 
handschriftlichen Quellen dargestellt, Mainz 1883, 102–110, hier 109.

657 Vgl. Schmoeckel, Mathias, Die Jugend der Justitia. Archäologie der Gerechtigkeit 
im Prozessrecht der Patristik, Tübingen 2013, v. a. 190–213.

658 In der Konsequenz wird teilweise darauf geschlossen, dass sich „der nahezu kom­
plett bestückte Baukasten eines allgemeinen Teils der Strafrechtslehre, der um die 
Vorstellung der handlungs- und zurechnungsfähigen Person kreist“, bereits in der 
mittelalterlichen Kanonistik wiederfindet (Dreier, Horst, Säkularisierung und Sa­
kralität. Zum Selbstverständnis des modernen Verfassungsstaates, mit Kommenta­
ren v. Christian Hillgruper und Uwe Volkmann, Tübingen 2013 (= Fundamenta 
juris publici, Bd. 2), 48; aus kirchenrechtswissenschaftlicher Perspektive vgl. dazu 
ebenfalls Loretan, Adrian, Wahrheitsansprüche im Kontext der Freiheitsrechte, 
Zürich 2017 (= Religionsrechtliche Studien, Bd. 3), 49–154).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

284

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.4.4 Der Einfluss der sich entwickelnden universitären Rechtslehre

Das kanonische Recht wurde nach wissenschaftlichen Prinzipien ent­
wickelt und gelehrt. So fand in den entstehenden Universitäten Europas 
die wissenschaftliche Auseinandersetzung mit dem kanonischen Recht, die 
Kanonistik, getrennt von der Theologie und dem weltlichen Recht statt (A). 
Zusätzlich war das wissenschaftliche Arbeiten am kanonischen Recht ge­
prägt von der formal-logischen Denkstruktur der antiken Jurisprudenz und 
Philosophie (B), was zur Folge hatte, dass eine Vielzahl von Rechtsquellen 
zur Auseinandersetzung herangezogen werden musste (C).

(A) Trennung des kanonischen Rechts von der Theologie und dem 
weltlichen Recht

Die Lehre des kanonischen Rechts und die Beschäftigung mit ihm wurde in 
der Entwicklung der Universitäten sowohl gesondert von der Theologie als 
auch von der Lehre des profanen Rechts etabliert.659 Diese Trennung und 
Loslösung von der Theologie hatte zur Folge, dass im kanonischen Recht, 
anders als in anderen religiös-kirchlichen Rechtsdenken, „die Entstehung 
theokratischer Mischbildungen“660 grossteils verhindert werden konnte.661 

Zeitgleich war das kanonische Recht wissenschaftlich auch vom profanen 
Recht getrennt, was der von der Kirche selber forcierten Unterscheidung 
von sacerdotium und imperium entsprach. Kurzum: Die Kanonistik wurde 
sowohl institutionell wie auch disziplinär als eigenständige Wissenschaft 

659 Dies durchaus auch örtlich: So gab es an der ältesten europäischen Universität, Bo­
logna, zu Beginn lediglich Doktorgrade im zivilen Recht (doctores juris civilis), ab 
dem 12. Jh. kamen Doktoren des kanonischen Rechts hinzu, im 13. Jh. medizinische 
und philosophische, im 14. Jh. die freien Künste und erst im 16. Jh. Theologie (als 
zur Zeit Webers bekannte Quellen vgl. dazu etwa Savigny, Friedrich Karl von, Ge­
schichte des Römischen Rechts im Mittelalter, Bd. 3, 2. Aufl., Heidelberg 1834, 207; 
Schelling, Paul Heinrich Joseph, Zur Geschichte der akademischen Grade, Rede 
beim Antritt des Prorektorats der Königlich Bayerischen Friedrich-Alexanders-Uni­
versität Erlangen am 4. November 1880, Erlangen 1880, 4).

660 MWG I/22.3, 545.
661 So wird beispielsweise im vierten Laterankonzil (1215) kirchlichen Amtsträgern 

verboten, sich an Gottesurteilen zu beteiligen (Constitution 18). Gottesurteile nennt 
Weber „irrational“ (MWG I/22.3, 441) (vgl. Das Vierte Laterankonzil – 1215, Consti­
tution 18, in: Dekrete der ökumenischen Konzilien. Bd. 2: Konzilien des Mittelalters 
vom ersten Laterankonzil (1123) bis zum fünften Laterankonzil (1512–1517), latei­
nisch- deutsch, ins Deutsche übertragen u. hg. v. Josef Wolmuth, unter Mitarbeit v. 
Gabriel Sunnus und Johannes Uphus, 3. Aufl., Paderborn 2000, 227–271, hier 244).

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

285

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


etabliert, was die Möglichkeit etwaiger irrationaler Einflüsse aus anderen 
Wissenschaften minderte.

(B) Der Einfluss der antiken Jurisprudenz und der antiken 
philosophischen Methodik

Die Auseinandersetzung mit dem kanonischen Recht folgte „streng logi­
sche[r] und fachjuristischer Methodik“662, welche die Gelehrten des kano­
nischen Rechts aus der antiken Rechtslehre und Philosophie entnahmen. 
Mit der fachjuristischen Auseinandersetzung spricht Weber vor allem auch 
Einflüsse des römischen Rechtsdenkens und der römischen Rechtspraxis 
an, die – so seine Auffassung – weniger unmittelbar in materialen Rechts­
sätzen als vielmehr durch ihr „formal-juristische[s] Denken“663 auf das 
kanonische und weltliche Rechtsdenken einwirkten.

(C) Vielzahl der Rechtsquellen

Dies führte dazu, dass die Kirchenrechtsgelehrten des Mittelalters eine 
Vielzahl von Rechtsquellen in ihrem Arbeiten berücksichtigen mussten. 
Neben der damals normalen Sammlung von „Responsen und Präjudizi­
en“664 hatten die Kanonisten auch „Conzilsschlüsse, amtliche Reskripte und 
Dekretalen“665 in ihr rechtliches Arbeiten einzubeziehen. Wo solche nicht 
vorhanden waren, wurden sie durch Dokumentenfälschungen „zweckbe­
wußt“666 neu geschaffen. Damit verweist Weber auf die Fälschung von 
Konzilsdokumenten und anderen lehramtlichen Texten (v. a. päpstlichen 
Schreiben), die unter der Bezeichnung Pseudo-Isidor bekannt wurden.667 

Die schiere Menge der zu berücksichtigenden Rechtsquellen war nur mit 
einer rationalisierten Rechtstechnik zu bearbeiten.

662 MWG I/22.3, 545.
663 MWG III/6, 372.
664 MWG I/22.3, 545.
665 MWG I/22.3, 545.
666 MWG I/22.3, 545.
667 Vgl. MWG I/22.3, 545. Vgl. auch Schmoeckel, Kanonisches Recht, 101–104.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

286

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


13.4.5 Gründe der okzidentalen Rationalisierung des Rechts

All dies hat dazu geführt, dass die Westkirche „den Weg der Rechtsschöp­
fung durch rationale Satzung“668 beschritten hat und sich neben dem profa­
nen Recht nicht nur als ebenbürtiges Recht positionieren konnte, sondern 
als dessen „Führer auf dem Wege zur Rationalität“669 die weitere westliche 
Rechtsentwicklungen vorbahnte.670 Mit der Generalisierung und Systema­
tisierung des kanonischen Rechts671 „trat im Okzident neben die überkom­
menen Typen der Herrschaften der legale Typus der Herrschaft“672. In 
der Zeit der grossen Reformen durch Gregor VII. konstituierte sich die 
Westkirche als erste Anstalt und nahm so die Entwicklung der Stadt im 
okzidentalen Mittelalter und des Rechtsstaats in der Moderne voraus. Im 
Zuge dieser Zeit entstanden auch die ersten grossen rationalisierten Rechts­
bücher des kanonischen Rechts.

Für den Einfluss des kanonischen Rechts auf die modernen Rechtssyste­
me nennt Weber in seinen Schriften verschiedentlich Beispiele für konkrete 
Rechtsgedanken und -begriffe, die aus dem kanonischen Recht mehr oder 
minder direkt in den säkularen Rechtssystemen rezipiert wurden.673 Auf 
formal-rationaler Rechtsebene nennt Weber die Gestaltung des Prozess­
rechts und -verfahrens.674 Gewichtiger als die formalen Einflüsse waren 
aber die materialen Impulse des kanonischen Rechts: Spolienklage bzw. 

668 MWG I/22.3, 546.
669 MWG I/22.3, 547.
670 Vgl. exemplarisch Schmoeckel, Mathias, Von der Macht zur Herrschaft. Das kano­

nische Recht als Standard im Reich Ludwigs IV.?, in: Zeitschrift der Savigny-Stif­
tung für Rechtsgeschichte – Kanonistische Abteilung, Bd. 103/1 (2017), 204–261.

671 Eine erste einflussreiche Systematisierung der bis dahin losen Rechtssammlungen 
erfolgte mit dem Decretum Gratiani bereits um ca. 1140 in Bologna. Es beginnt mit 
der Klärung dessen, was Naturrecht sei.

672 MWG I/19, 125.
673 Der Rechtshistoriker Peter Landau notierte demgegenüber, dass der Einfluss des 

kanonischen Rechts für die Rechtsentwicklung Europas nicht auf die Bereitstellung 
von Modellen einzelner Rechtsgedanken und Rechtsinstitute reduziert werden soll­
te, sondern „das gesamte kanonische Recht des Mittelalters in seiner Eigenschaft als 
ein spätestens 1234, also in der Zeit des berühmten Gesetzbuchs Liber Extra von 
Papst Gregor IX., voll entwickeltes Rechtssystem für das neuzeitliche weltliche Recht 
Vorbild geworden ist“ (Landau, Peter, Der Einfluss des kanonischen Rechts auf die 
europäische Rechtskultur, in: Ders. (Hg.), Europäische Rechtsgeschichte, 233–254, 
hier 235.)

674 Die Rationalisierung des Prozessverfahrens führte, so Weber, über die Rezeption rö­
mischen Rechts zunächst „durch die italienischen Juristen […], der ‚Usus modernus‘ 
der spätmittelalterlichen Pandektisten und Kanonisten und die aus juristischem und 

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

287

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Spolienrecht (ius spolii), Summariissimum (vereinfachtes Verfahren; Sum­
ma-Prozess), formloser Vertrag (pacta nuda) und Testierfreiheit. Besonders 
bedeutsam für die moderne Gesellschaftsstruktur ist aber die Einführung 
des Stiftungswesens (universitas bonorum bzw. universitas rerum) und des 
juristischen Begriffs der Korporationen (universitas personarum).675 Den 
Begriff der Korporation führte Weber zufolge das kanonische Recht aus 
den materialen Gründen des Eigenkirchenrechtsstreits ein,676 womit Weber 
dem Kirchenrechtshistoriker Ulrich Stutz folgt.677 Seit dem 6. Jahrhundert 
hatte sich im Okzident die Praxis entwickelt, dass zuerst gestiftete Kirchen 
und Klöster, später auch Bistumskirchen als grundherrschaftliches Eigen­
tum betrachtet wurden. „Jede Umwandlung einer Kirche in eine Eigenkir­
che bedeutete […] den Tod eines Rechtssubjekts, und die Unterwerfung 
aller niederen Kirchen unter das Eigenkirchenrecht war […] gleichbedeu­
tend mit der Vernichtung aller kirchlichen Rechtspersönlichkeit in den 
niederen Regionen der Gesamtkirche“678, fasst Stutz das rechtliche Problem 
des Eigenkirchenwesens zusammen. Seit dem Investiturstreit, so Weber, 
sei die Kirche gegen das Eigenkirchenrecht vorgegangen, wofür sie einen 
geschlossenen Begriff kirchlichen Korporationsrechts entwickelte.679 Mit 
diesem konnte das Massensterben kirchlicher Rechtspersönlichkeiten im 
mittelalterlichen Okzident zumindest teilweise durchbrochen werden. In 
der modernen Gesellschaftsstruktur sind Korporationen nicht nur Rechts­
subjekte, sondern sie gestalten durch ihre Akteurschaft die Gesellschaft 
wesentlich strukturell mit.680

So ist denn die okzidentale Sonderentwicklung hinsichtlich ihrer Ratio­
nalisierung das Ergebnis der Geschichte einer Gemengelage, die aus inner­
kirchlichem Konkurrenzverhältnis der unterschiedlichen Veralltäglichung 
und Versachlichung des Charismas in Amtskirche und Mönchtum, kon­
kurrierenden politischen und kirchlichen Anstaltsverbänden (Staat und 

christlichem Denken geborenen und später säkularisierten Naturrechtstheorien“ 
(MWG I/17, 186–187).

675 Vgl. MWG I/22.3, 547–548.
676 Vgl. MWG I/22.3, 547.
677 Vgl. Stutz, Ulrich, Die Eigenkirche als Element des mittelalterlich-germanischen 

Kirchenrechtes. Antrittsvorlesung, gehalten am 23. Oktober 1894, Berlin 1895; 
Ders., Geschichte des kirchlichen Benefizialwesens von seinen Anfängen bis auf 
die Zeit Alexanders III., Stuttgart 1895.

678 Stutz, Geschichte, 370.
679 Vgl. MWG I/22.3, 397–399.
680 Vgl. ausführlich zur Bedeutung von korporativen Akteuren für moderne Gesell­

schaftsstrukturen: Coleman, James Samuel, Power and the Structure of Society, 
New York 1974 (dt.: Macht und Gesellschaftsstruktur, Tübingen 1979).

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

288

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hierokratie) und den Reibungsflächen zwischen sich auf (religiöses oder 
profanes) Naturrecht berufenden charismatischen Revolutionären und be­
stehenden Rechtsordnungen bestand. Im Textmanuskript über das Verhält­
nis von „Staat und Hierokratie“ fasst Weber zusammen:

„Es ist, alles in allem, die Spannung und der eigenartige Ausgleich ei­
nerseits zwischen Amtscharisma und Mönchtum, andrerseits zwischen 
dem feudalen und ständischen Kontraktstaatscharakter der politischen 
Gewalt und der von ihr unabhängigen, mit ihr sich kreuzenden, rational 
bürokratisch geformten Hierokratie, welche die spezifischen Entwick­
lungskeime der Kultur des Abendlandes in sich trug […].“681

13.5 Siebter Halbschluss

Die Geschichte des Okzidents ist auf allen Ebenen und in allen Sphären 
menschlichen Lebens geprägt durch eine zunehmende Rationalisierung, 
die aber ganz unterschiedliche Formen annehmen kann. Was aus der einen 
Perspektive rational ist, mag aus einer anderen Perspektive irrational schei­
nen. Dennoch lässt sich eine grobe Unterscheidung treffen: Auf der Ebene 
des Handelns unterscheidet Weber eine Zweck- und eine Wertorientierung 
der Handelnden, auf der Ebene der Ordnungen formale und materiale 
Rationalisierung und auf der Ebene der Kultur einen praktischen und 
einen theoretischen Rationalismus. Rationalität in Herrschaftsverbänden 
und Rechtsordnungen ist demgemäss hauptsächlich als formale und mate­
riale Rationalisierung aufzufassen. Den Ursprung findet eine Rationalisie­
rung grundsätzlich in einer intellektuellen Ordnung und Differenzierung 
der Tatbestände.

Recht ist für Weber eine Ordnung, die sich dadurch auszeichnet, dass die 
Einhaltung der von der Rechtsordnung gesetzten Normen, falls notwendig, 
durch einen Zwangsstab durchgesetzt werden kann. Recht trägt insofern 
immer den Aspekt des Zwanges in sich, da es sich bei fehlender Zwangs­
möglichkeit nicht um eine Rechtsordnung handelt. Wenn ein Zwangs- 
oder Verwaltungsstab vorhanden ist, der eine Rechtsordnung durchzuset­
zen vermag, so ist allerdings stets auch ein Herrschaftsverband vorhanden. 
Überall, wo Recht in diesem engeren Sinne vorhanden ist, muss deswegen 
auch eine Herrschaft konstatiert werden.

681 MWG I/22.4, 649.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

289

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine Rechtsordnung kann in unterschiedliche Richtungen hin rationali­
siert werden. Diese Rationalisierung lässt sich dabei vor allem im Rechts­
denken beobachten und schlägt sich konkret in der Art und Weise der 
Rechtstechnik nieder. Rational ist ein Rechtsdenken, wenn es auf der Basis 
einer Analyse der Tatbestände zur Systematisierung und Generalisierung 
fähig ist. Auf dieser Basis lässt sich eine idealtypologische Unterscheidung 
in material-rationales, formal-rationales, material-irrationales und formal-
irrationales Recht treffen. Material-rationales Rechtsdenken zeichnet sich 
durch rechtsexterne Logiken aus, wie es etwa die ethischen Ansprüche in 
sakralen Rechtsgebilden zu sein pflegen. Irrational ist ein material orientier­
tes Rechtsdenken in solchen Fällen, in denen es nicht systematisiert und 
generalisiert, sondern nur von Fall zu Fall mehr oder minder willkürlich 
gefällt wird. Dies ist beispielsweise in der Kadijustiz der Fall. In einer 
formal-rationalen Rechtsordnung ist das Recht ein einheitliches System von 
Rechtssätzen, das lückenlos alles Relevante rational in sich schliesst. Irratio­
nal sind Rechtsordnungen, in denen Rechtsschöpfung und Rechtspflege 
durch ausserjuristische, nicht mittels Verstand und Vernunft kontrollierbare 
Elemente durchbrochen werden.

Im Idealtypus der legitimen legalen Herrschaft rationalen Charakters 
ist das Recht als Kosmos von lückenlosen und aufeinander abgestimmten 
Rechtssätzen zu verstehen, die in der Handlung der wert- oder zweckratio­
nalen Satzung bestimmt werden. Dazu gehört auch die Unterscheidung 
in Naturrecht und positives Recht. Das Naturrecht als Recht im Recht 
garantiert die Legitimität des positiven Rechts. Die Legitimität des Na­
turrechts existiert demgegenüber unabhängig vom positiven Recht. Auch 
Naturrechtsdenken kann eher formal oder eher materialer Natur sein, 
wenngleich die materialen Einschläge ungleich stärker ausgeprägt sind als 
die formalen. Die wichtigsten formalen Bestandteile eines rationalen Natur­
rechtsdenkens macht Weber in den unverjährbaren Freiheitsrechten, vor 
allem der Vertragsfreiheit, aus. Materiale Elemente sind beispielsweise die 
Geldwirtschaft oder der freie Tausch. Naturrechtssysteme tendieren in ihrer 
Entwicklung in Richtung des materialen Naturrechtsdenkens. Aufgrund der 
Unabhängigkeit der Legitimität des Naturrechts vom positiven Recht eines 
Herrschaftsverbandes ist Naturrecht das Recht der Revolutionäre, die mit 
ihm die als ungerecht wahrgenommene Rechtsordnung umstossen oder 
zumindest verändern wollen. Einflüsse des Naturrechts werden allerdings 
in Webers etwas pessimistischer Zeitdiagnose immer mehr zurückgedrängt 
und zugunsten eines absoluten Rechtspositivismus aufgegeben, bis zu dem 
Punkt, an dem das Rechtsdenken nunmehr die überempirischen, metaju­

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

290

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ristischen Axiome negiert und die Rechtsgelehrten lediglich zur Legitimie­
rung der rechtssetzenden Autoritäten benutzt.

Als erster Herrschaftsverband hatte im Okzident die christliche Hiero­
kratie (Westkirche) den Typus der legitimen legalen Herrschaft verwirk­
licht, und ihr Recht wurde den anderen Rechtssystemen im Okzident zum 
Vorbild auf dem Weg ihrer Rationalisierung. Im kanonischen Recht des 
Mittelalters fanden rationales stoisch-christliches Naturrechtsdenken, ratio­
nales Verwaltungsrecht des römischen Rechts, formale Rationalitätsqualitä­
ten des Gerechtigkeitsdenkens aus den Bussbüchern der Germanenstämme 
und die Entwicklung einer universitären (Kirchen-)Rechtslehre zusammen. 
Mit dem rationalen stoisch-christlichen Naturrechtsdenken verbunden ist 
die Etablierung als Hierokratie und die Ausdifferenzierung der Zuständig­
keiten von weltlichem und geistlichem Herrschaftsverband. Das Verwal­
tungsrecht des römischen Imperiums lieferte die Grundlage für die Büro­
kratisierung der kirchlichen Strukturen und die Schaffung der verschiede­
nen Kirchenämter. Zudem führte die Versachlichung des ursprünglichen 
Charismas als Amt zu Spannungen zwischen Amtskirche und Mönchtum, 
das andere Wege der Veralltäglichung zu gehen suchte. Wie in den Buss­
büchern der germanischen Stämme wurde auch im kanonischen Recht 
klar und systematisch festgehalten, welche Busse für welche Verfehlung 
zu leisten war. In der sich nun entwickelnden universitären Rechtslehre 
wurde die Beschäftigung mit dem kanonischen Recht als wissenschaftliche 
Disziplin von der Theologie entkoppelt, was theokratische Verformungen 
verhinderte. Die Kirchenrechtswissenschaftler orientierten sich in ihrer 
Methodik am Vorgehen antiker Juristen und hatten in ihrer Betätigung 
unzählige Rechtsquellen zu berücksichtigen. So entstand die globalhisto­
risch sonderbare Situation, dass das Recht einer Religionsgemeinschaft die 
Rationalisierung der weltlichen Verbände vorbahnte. Insbesondere der von 
der Kirche geschaffene juristische Begriff der Korporation prägt die Rechts- 
und Gesellschaftssysteme im Okzident bis heute.

Das treibende Moment für die spezifisch geartete Rationalisierung des 
Westens im rechtlichen Bereich war vor allem die Positionierung der okzi­
dentalen Kirche gegenüber den politischen Gewalten und die Spannungen 
zwischen Amtscharisma und Mönchtum. Im Okzident entwickelte sich 
weder ein dauerhafter Cäsaropapismus noch eine dauerhafte Theokratie, 
sondern ein Dualismus aus um Einfluss konkurrierenden weltlichen und 
hierokratischen Gewalten und Autoritäten.

13 Rationales Herrschen durch rationales Recht

291

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14 Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts

Die legale Herrschaft rationalen Charakters unterscheidet sich sowohl dem 
Rationalisierungsgrad ihres Rechts nach als auch hinsichtlich der Funktion 
und Stellung des Rechts innerhalb der Herrschaft von den beiden anderen 
Typen legitimer Herrschaft. In ihrer Reinform herrscht in ihr das unper­
sönliche Rechtssystem und nicht, wie bei der traditionalen oder charisma­
tischen Herrschaft, eine Person oder ein Personenkreis. Die Typen der 
legitimen traditionalen und charismatischen Herrschaft können daher als 
Herrschaft der Person charakterisiert werden, der Typus der legitimen lega­
len Herrschaft als Herrschaft des Rechts. Auf der Basis dieser begrifflichen 
Unterscheidung wird im Folgenden die Verbindung von Recht, Ratio und 
Legitimität dargestellt.

14.1 Von der Herrschaft der Person zur rationalen Herrschaft des Rechts

Die legale, rationale Herrschaft wurde im hierokratischen Anstaltsverband 
des Westens in der Auseinandersetzung mit sich selbst und der Aussenwelt 
entwickelt, jedoch ist Weber zufolge die Idee „der Möglichkeit von ‚Satzun­
gen‘ […] ziemlich alt“682. Das Recht in Herrschaftsverbänden, in denen der 
Befehlsgewalt aus Pietätsgründen gehorcht werde, pflege aber nicht forma­
lisiert zu sein, gleichviel ob es sich um eine Theokratie oder um einen Patri­
monialismus handle.683 Recht wird nur wenig systematisiert, generalisiert 
und intellektualisiert, sondern lediglich von Einzelfall zu Einzelfall, ganz 
nach Gutdünken des oder der Herrschenden mit Befehlsgewalt, gesprochen 
oder gesatzt. Auch in der traditionalen Herrschaft existieren demgemäss 
Recht und ein Rechtsdenken. In persönlichen Herrschaftsverhältnissen übt 
die mit autoritärer Befehlsgewalt ausgestattete Person ihre Befehlsgewalt 
mittels Recht aus, das von den dafür abgestellten Personen durchgesetzt 
wird. Weil das Recht in solchen Gesellschaftsordnungen ein Instrument 
der Herrschaftsausübung ist, kann das Prinzip dahinter als Herrschaft 
durch Recht (rule by law) bezeichnet werden.684 Aus der Perspektive des 

682 MWG I/23, 528.
683 Vgl. MWG I/22.3, 513.
684 Weber selbst hat diesen Ausdruck nicht verwendet. Er erscheint aber als passend, 

weil in ihm genau diese Merkmale zusammengefasst werden: An der Spitze steht 
der Herr, der von Fall zu Fall Recht setzt und spricht, ohne dass er selbst an dieses 
gebunden wäre. So z. B. der Kaiser des römischen Reiches als cäsaropapistischer, 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

292

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herrschenden Kreises macht dies die Umgestaltung der bestehenden Herr­
schaft nach rationalen und legalen Prinzipien unwahrscheinlich, ja noch 
mehr: Die Transformation der traditionalen oder charismatischen Herr­
schaftsordnung hin zu einer legalen Herrschaft mit rationalem Charakter, 
in der auch sie dem Recht unterworfen wären, muss für die herrschende 
Personenschicht gänzlich als irrational gelten, da es für sie weder zweck- 
noch wertrational erscheint. Schliesslich wollen die herrschenden Personen 
„an keinerlei formale Schranken, auch nicht an die von ihnen selbst gesetz­
ten Regeln, gebunden sein.“685

Laut Weber ist ein Grossteil der von einer Herrschaft betroffenen Akteu­
re in seinem Handeln „im Alltagsfall durch Gewohnheit und materielle 
Interessenlage“686 orientiert. Dies führt dazu, dass der Grossteil der in einer 
Herrschaft befindlichen Personen an den Details der faktisch geltenden 
Ordnung meist nur dann interessiert ist, wenn diese sie in ihrer Auswir­
kung persönlich betreffen. Mit der philosophischen Grundlage und den 
ideellen Hintergründen beschäftigen sie sich in aller Regel nicht, auch nicht 
in einer rationalisierten Gesellschafts- und Herrschaftsordnung. Die philo­
sophische oder ethische Idee beispielsweise hinter einem bestimmten Ge­
setz ist für die Erreichung ihrer Ziele nicht relevant, sondern lediglich der 
Inhalt des Gesetzes. Im Text „Umbildung des Charisma“ schreibt Weber,

„daß die Rationalisierung so verläuft, daß die breite Masse der Geführ­
ten lediglich die äußeren, technischen, für ihre Interessen praktischen 
Resultanten sich aneignen oder ihnen sich anpassen (so wie wir das Ein­
maleins ‚lernen‘, und nur allzuviele Juristen die Rechtstechnik), während 
der ‚Idee‘-Gehalt ihrer Schöpfer für sie irrelevant bleibt.“687

In einer legitimen traditionalen Herrschaft fliesst der Legitimitätsglaube 
den aus der Tradition für eine bestimmte Position bestimmten Personen zu. 
In einer legitimen charismatischen Herrschaft gilt der Legitimitätsglaube 
der Fügsamen bis zum Einsetzen der Veralltäglichung und Versachlichung 
der charismatischen Person. Nach der Veralltäglichung gilt er der aus tra­
ditionalen oder legalen Gründen als legitim geltenden charismatischen Au­
torität. Sowohl in der traditionalen als auch in der charismatischen Herr­

der Papst als theokratischer Gesetzgeber Vatikanstadts bzw. der Heilige Stuhl als 
hierokratischer Gesetzgeber, die nicht an das von ihnen erlassene Recht gebunden 
sind. Für Letzteren beispielsweise ist allein das göttliche Recht eine Schranke.

685 MWG I/22.3, 514.
686 Breuer, „Herrschaft“, 222.
687 MWG I/22.4, 482.

14 Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts

293

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schaft ist eine Person erkennbar, die als Verkörperung der Befehlsgewalten 
gilt. So lange ihrem Legitimitätsanspruch in einem Legitimitätsglauben 
entsprochen wird, herrscht sie nicht nur durch Recht, sondern auch mit 
Recht. Fällt er weg, wird die persönliche Herrschaftsausübung durch Recht 
aufrechterhalten, das vom Zwangsstab mit Gewalt und Zwang durchgesetzt 
wird.

In einer primär legalen Herrschaft jedoch liegt demgegenüber eine ent­
personalisierte Form des Herrschens vor: An der Spitze der Herrschaft 
steht keine Person, sondern die Rechtsordnung. Die Ordnung muss als 
legitim gelten, was ein Wissen über dieselbe voraussetzt. Dieses Wissen ha­
ben allerdings die meisten Akteure im Herrschaftsverband nicht im selben 
Ausmass erworben, weshalb Weber an anderer Stelle auch sagt, rationale 
Herrschaft bedeute Herrschaft durch Wissen. Während sich charismatische 
und traditionale Herrschaftstypen „auf externe, d. h. vorgefundene und von 
ihnen [den Herrschenden] nur wenig beeinflußbare Vorstellungskomplexe 
stützen“688, sind solche externen Stützen in einer legalen Herrschaft nicht 
notwendig. Die legitime legale Herrschaft rationalen Charakters schafft sich 
die notwendigen Stützen mit und durch Recht selbst.689

Die legitime legale Herrschaft kann, wie jeder Idealtypus, nie in ihrer 
reinen Form realisiert werden, weil zur Aufrechterhaltung des Legitimi­
tätsglaubens in die Rechts- und Herrschaftsordnung „das Gewohnte, Ein­
gelebte, Anerzogene, immer sich Wiederholende“690 notwendig ist. Eine 
legale Herrschaft mit rationalem Charakter ist damit abhängig von irratio­
nalen Determinanten. Je weiter die Rationalisierung der bestehenden Herr­
schaftsordnung fortschreite, desto eher sei die stetig rationalere Ordnung 
auf die nicht rationalen Überzeugungen der Handelnden angewiesen, was 
Weber im Anschluss aber wiederum in eine gesteigerte Rationalität umdeu­
tet.691 Was den Akteur in rationaleren Ordnungen rationaler mache, sei:

„1. der generell eingelebte Glaube daran, daß die Bedingungen seines 
Alltagslebens […] prinzipiell rationalen Wesens, d. h. der rationalen 
Kenntnis, Schaffung und Kontrolle zugängliche menschliche Artefakte 
seien – was für den Charakter des ‚Einverständnisses‘ gewisse gewichtige 
Konsequenzen hat, – 2. die Zuversicht darauf, daß sie rational, d. h. nach 
bekannten Regeln und nicht […] irrational funktionieren, daß man, im 

688 Breuer, „Herrschaft“, 224.
689 Vgl. ebd.
690 MWG I/12, 439.
691 Vgl. MWG I/12, 440.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

294

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Prinzip wenigstens, mit ihnen ‚rechnen‘, ihr Verhalten ‚kalkulieren‘, sein 
eigenes Handeln an eindeutigen durch sie geschaffenen Erwartungen 
orientieren könne. Und hier liegt das spezifische Interesse […] an ‚ratio­
nalen‘ Ordnungen, deren praktisches Funktionieren er [der (wirtschaftli­
che) Akteur] in seinen Chancen ebenso berechnen kann wie das einer 
Maschine.“692

Aus zunächst wirtschaftlichen und zweckrationalen Gründen des materia­
len Eigeninteresses sind Menschen bereit, sich einer unpersönlichen Herr­
schaftsordnung zu unterwerfen. Die zweckrational erkennbaren Vorteile 
für die Einzelpersonen überwiegen aufgrund der gesteigerten Möglichkei­
ten der Berechenbarkeit. Will die Autorität weiterhin legitime Befehlsgewalt 
innehaben, muss sie diesen Interessenlagen entgegenkommen, ansonsten 
steigt die Wahrscheinlichkeit, dass es aufgrund eines abnehmenden Legiti­
mitätsglaubens zur Revolution kommt und ihre Befehlsgewalt nicht mehr 
länger als faktisch legitim gilt. Es gilt für die durch Recht herrschenden 
Personen, die immer latent vorhandene Gefahr im Auge zu behalten, dass 
sich die formalistische Rechtsordnung von den Wertvorstellungen der Be­
herrschten und deren Verlangen „nach materialer Gerechtigkeit“693 zu weit 
wegbewegt.694

14.2 Herrschaft des Rechts und ihre rationalen Gefährdungen

Oberste Autorität im legalen Herrschaftstypus rationalen Charakters ist 
das Recht als Ordnung, in dessen Schranken sich auch die mit Befehlsge­
walt ausgestatte Person befindet. In diesem Sinne ist der reine legale Herr­
schaftstypus die Verkörperung der rule of law, die im politischen Bereich 
unter anderem in der monarchenlosen Zeit Englands (Oliver Cromwells 
Commonwealth695) der englische Philosoph James Harrington, Aristote­

692 MWG I/12, 440.
693 Petz, Stephan, Bürokratie, in: Müller / Sigmund, Max Weber-Handbuch, 51–53, 

hier 53.
694 Vgl. Petz, Bürokratie.
695 Oliver Cromwell (25.04.1599–03.09.1658) war von 1653 bis 1658 Lord Protector auf 

Lebenszeit, ein Angebot zur Krönung vom Parlament lehnte er 1657 ab. Zum Ein­
fluss von Cromwell auf Weber meinte Webers Schüler und Weggefährte Karl Jaspers 
in seiner Trauerrede 1921: „Einzelne Menschen besaßen seine [Webers] besondere 
Zuneigung, wie Cromwell und Kant“ (Jaspers, Karl, Max Weber. Rede bei der 

14 Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts

295

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


les folgend, mit der Formulierung „Empire of Laws and not of men“696 

als Utopie ausformuliert hat. Nach Weber ist die Bürokratie eine, aber 
nicht die einzige Möglichkeit, diesen Typus von Herrschaft auszuüben. 
Neben ihr gibt es historisch zwar noch andere Möglichkeiten, wie eine 
solche Herrschaft ausgeübt werden kann – auch „das Turnus-, Los- und 
Wahlbeamtentum, die Parlaments- und Komiteeverwaltung und alle Arten 
kollegialer Herrschafts- und Verwaltungskörper“697 sind Ausdrücke des le­
galen Herrschaftstypus, falls sie durch Satzungen geregelt sind.698 Aufgrund 
der im Vergleich zur Bürokratie mangelnden Effizienz dieser Formen der 
Verwaltung treten sie in Webers Gegenwartsdiagnose aber zugunsten bü­
rokratischer Verwaltungsstrukturen immer mehr in den Hintergrund. In 
Webers Auffassung ist eine Herrschaft mittels rationaler Bürokratie effizien­
ter als jedes andere Instrument der Herrschaftsausübung (etwa durch Ge­
setz). Eine Herrschaft durch Bürokratie hat, so Stefan Breuers Analyse des 
Weber’schen Bürokratiebegriffs, „ipso facto die Vermutung der Legitimität 
für sich“699, weil ein solcher Herrschaftsverband „selbst die Bedingungen 
ihrer Wirksamkeit erzeugt und sich dadurch legitimiert“700. Legitimations­
stützen von aussen werden nicht mehr benötigt. Die zentrale Frage für 
den bürokratisch verwalteten Herrschaftstypus ist darum: „Wer beherrscht 
den bestehenden bureaukratischen Apparat [mittels dem die rechtliche 
Ordnung geschaffen und erhalten wird]?“701

In einer legalen Herrschaft mittels Bürokratie besteht die Gefahr, dass 
sich der bürokratische Apparat aufgrund seiner Charakteristika selbst zur 
Befehlsgewalt entwickelt. Der bürokratische Verwaltungsstab ist schliesslich 
jenen, die nicht selber darin involviert sind, in Bezug auf das Wissen über 

von der Heidelberger Studentenschaft am 17. Juli 1920 veranstalteten Trauerfeier, 
Tübingen 1921, 25–26.)

696 Harrington, James, The Commonwealth of Oceana, London 1656, in: Pocock, 
J. G. A. (Hg.), The Political Works of James Harrington, Cambridge 1977, 155–359, 
hier 161. Wie bereits Harrington anmerkt, ist die Idee dahinter doch um einiges 
älter; so spricht sich bereits Platon (428/27 bis 348/47 v. Chr.) zugunsten einer 
„Herrschaft des Gesetzes“ aus, „da das Gesetz gültig waltender König wurde über 
die Menschen, nicht Menschen Tyrannen über die Gesetze“ (Platon, Achter Brief 
354b–354c, deutsch entnommen aus Ders., Platon: Briefe, griechisch-deutsch hg. v. 
Willy Neumann, bearb. v. Jula Kerschensteiner, Sammlung Tusculum, München 
1967). Vgl. auch Kap. 23.2.

697 MWG I/22.4, 728–729.
698 Vgl. MWG I/22.4, 728–729.
699 Breuer, „Herrschaft”, 224.
700 Ebd., 225.
701 MWG I/23, 464.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

296

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Eigengesetzlichkeiten und Funktionsstrukturen der bürokratischen Ver­
waltung überlegen.702 Je weiter sich eine Bürokratie ausprägt, desto weniger 
verstehen die Mitglieder im Herrschaftsverband seine detaillierten Funkti­
onsweisen und desto wichtiger wird für die Aufrechterhaltung der Herr­
schaft der Glaube an die Vorteile der Ordnung als abstraktes Prinzip. Wenn 
sich eine legale Herrschaft mit bürokratischem Verwaltungsstab zur „‚Herr­
schaft‘ der Bürokratie“703 entwickelt, beginnt sie deswegen an rationalem 
Charakter einzubüssen: Beamte im bürokratischen Apparat folgen lediglich 
ihren je eigenen materialen Interessen und versuchen diese zu formalisieren 
und allgemein geltend zu machen.704 Gehorcht wird dann aber nicht mehr 
dem Recht, sondern der Bürokratie bzw. den bürokratischen Beamten, 
die mittels Recht herrschen. Mit anderen Worten: Das Herrschaftsgehäuse 
kommt vom Prinzip der Herrschaft des Rechts weg und setzt an seine Stelle 
die Herrschaft durch Recht. Ausdrücklich warnt Weber deswegen in seiner 
Rede „Politik als Beruf “ im Hinblick auf moderne Staatsentwicklungen 
davor, an die Spitze eines Verbandes einen Verwaltungsbeamten zu stellen:

„Gerade sittlich hochstehende Beamtennaturen sind schlechte, vor allem 
im politischen Begriff des Wortes verantwortungslose und in diesem 
Sinn: sittlich tiefstehende Politiker: – solche, wie wir sie leider in leiten­
den Stellungen immer wieder gehabt haben: das ist es, was wir ‚Beam­
tenherrschaft‘ nennen; und es fällt wahrlich kein Flecken auf die Ehre 
unseres Beamtentums, wenn wir das politisch, vom Standpunkt des Er­
folges aus gewertet, Falsche dieses Systems bloßlegen.“705

Dem bürokratischen Verwaltungsapparat werden deswegen im Normalfall 
Behörden zur Seite gestellt, die in einem Eigenrecht neben der bürokra­
tischen Hierarchie stehen und diese kontrollieren, Bewilligungen über 

702 MWG I/23, 464–465: „[D]er Fach-Geheimrat [als bürokratischer Beamte] ist dem 
Nichtfachmann als Minister auf die Dauer meist überlegen in der Durchsetzung 
seines Willens.“ Der bürokratische Verwaltungsstab hat also meist längerfristiger 
Machtmöglichkeiten als der Herrschende. Ausgenommen von dieser Unterlegenheit 
ist gemäss Weber nur der „kapitalistische Unternehmer. Er ist die einzige wirklich 
gegen die Unentrinnbarkeit der bureaukratischen rationalen Wissens-Herrschaft 
[…] immune Instanz“ (MWG I/23, 466).

703 MWG I/22.4, 213.
704 Vgl. MWG I/23, 463–465.
705 MWG I/17, 190.

14 Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts

297

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einsetzbare Mittel erteilen und die „Verfügungsfreiheit der Beamten“706 be­
schränken.707

Die Folgen der Bürokratisierung im sozialen Zusammenleben, die in 
Webers Denken Hand in Hand mit einem zunehmenden Rationalismus 
der Lebensführung708 gehen, sind eine „ständische Nivellierung“709, eine 
immer weitergehende Entpersonalisierung der Positionen710 und eine Zu­
nahme der „Facheinschulung“711. Die der Bürokratie spezifischen Eigenar­
ten

„entwickelt sie um so vollkommener, je mehr sie sich ‚entmenschlicht‘ 
[…]. Statt des durch persönliche Anteilnahme, Gunst, Gnade, Dankbar­
keit, bewegten Herren der älteren Ordnungen verlangt eben die moderne 
Kultur, für den äußeren Apparat, der sie stützt, je komplizierter und 
spezialisierter sie wird, desto mehr den menschlich unbeteiligten, daher 
streng ‚sachlichen‘ Fachmann.“712

Die legale Herrschaft, auch wenn sie mittels formalistischer Bürokratie 
funktioniert, ist trotz einer fortschreitenden Entmenschlichung713 nicht 
frei von moralischen und ethischen Standards. Die Verantwortung für 
die Verfolgung derselben ist aber geteilt zwischen Verwaltungsstab und 
Vorgesetzten. Während der Verwaltungsstab als Behörde Befehle auch dann 
auszuführen hat, wenn sie den eigenen Überzeugungen und Werten wider­
sprechen und die Personen des Verwaltungsstabes zeitweilig gar sich selbst 
und ihre Wertüberzeugungen verleugnen müssen, hat der Vorgesetzte die 
wertrationale Letztverantwortung zu tragen.714 Bedeutend ist letzten Endes, 
dass jede Handlungsentscheidung und jede Anweisung rational begründet 
wird. „Entscheidend ist […]: daß prinzipiell hinter jeder Tat echt bürokrati­
scher Verwaltung ein System rational diskutabler ‚Gründe‘, d. h. entweder: 
Subsumtion unter Normen, oder: Abwägung von Zwecken und Mitteln 
steht.“715

706 MWG I/23, 542.
707 Vgl. MWG I/23, 542–543.
708 Vgl. MWG I/23, 466–467.
709 MWG I/23, 467.
710 Nämlich „sine ira et studio“ (MWG I/23, 466).
711 MWG I/23, 466.
712 MWG I/22.4, 187.
713 Vgl. MWG I/22.4, 186–187.
714 Vgl. MWG I/17, 190.
715 MWG I/22.4, 196.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

298

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


14.3 Achter Halbschluss

Die Idealtypen der legitimen traditionalen und der charismatischen Herr­
schaft zeichnen sich dadurch aus, dass in ihnen eine Person herrscht. In 
solchen personalisierten Herrschaftsgebilden ist das Recht und der defini­
torisch zu diesem gehörige Zwangsstab ein Instrument der herrschenden 
Person zur Ausübung ihrer willkürlichen Befehlsgewalt. Die legitime legale 
Herrschaft rationalen Charakters hingegen setzt an die Spitze eine Rechts­
ordnung, der alle Personen im Herrschaftsverband inklusive des Leiters 
gehorchen. Eine solche Herrschaftsstruktur ist aus Sicht der Gehorsamsver­
pflichteten zweckrationaler, da sie die Erwartbarkeit und Berechenbarkeit 
von Handlungen erhöht und damit eine Herrschaft längerfristig stabilisiert.

In Webers zeitgenössischen Diagnosen ist es vor allem die legale Herr­
schaft mit bürokratischer Verwaltung, die sich aufgrund ihrer überlegenen 
Effizienz stark verbreitet. Allerdings besteht in ihr stets die Gefahr, dass 
sich die Bürokratie und Mitglieder der bürokratischen Verwaltung selber 
zu den Herrschern aufschwingen, womit nicht mehr länger das Recht 
der bestimmende Massstab ist, sondern allein das Interesse der bürokra­
tischen Verwaltungsmitglieder. Denn wie ein patriarchalischer Herrscher 
zur Hauptsache Eigeninteressen verfolgt und daran interessiert ist, keiner­
lei Beschränkungen seines Handelns in Kauf nehmen zu müssen, verfol­
gen auch fachspezialisierte Bürokraten hauptsächlich ihre Eigeninteressen 
und versuchen die diese beschränkenden Herrschaftselemente loszuwerden 
oder zumindest unter ihre Kontrolle zu bringen. Deswegen muss sicherge­
stellt werden, dass die Bürokratie kontrolliert wird, was mit der Errichtung 
einer Instanz zum Zweck der Kontrolle versucht wird.

15 Zweites Zwischenspiel

Die notwendige Voraussetzung für Herrschaft ist für Max Weber eine sozia­
le Beziehung, in der sich ein Machtverhältnis etabliert hat. Macht besteht 
in der Möglichkeit, in einer sozialen Beziehung den eigenen Willen gegen 
andere durchzusetzen. Eine Machtbeziehung ist daher stets asymmetrisch 
– die einen sind mächtiger als die anderen. Verfestigt sich die Machtbezie­
hung, entsteht eine Herrschaft, deren spezifische Handlungsstruktur das 
erfolgreiche Befehlen und das Befolgen dieser Befehle ist. Weber nutzt 
dafür das Begriffspaar der Befehlsgewalt auf der einen Seite und der Gehor­
samspflicht auf der anderen Seite. Dabei gilt es zu unterscheiden zwischen 

15 Zweites Zwischenspiel

299

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zwei Herrschaftstypen: der Herrschaft kraft Interessenkonstellation und 
der Herrschaft kraft Autorität. Erstere formt sich allerdings zumeist zur 
zweiten um, weshalb unter einer Herrschaft vornehmlich dieser zweite 
Typus verstanden wird. Eine Autorität mit Befehlsgewalt erteilt Befehle 
und Anweisungen, denen die Gehorsampflichtigen nachkommen. Die Be­
folgung der Befehle kann unter Zwang oder aus freien Stücken geschehen. 
Häufig wird in der Struktur der Herrschaft neben der mit Befehlsgewalt 
ausgestatteten Autorität und den fügsamen Gehorsamspflichtigen ein spezi­
fisch zur Durchsetzung und allfälliger Sanktionierung abgestellter Stab von 
Personen eingesetzt, der Verwaltungsstab.

Die inneren Gründe für das Gehorchen von Seiten der Fügsamen ge­
genüber den befehlenden Autoritäten werden durch die Legitimität cha­
rakterisiert. Es ist die Legitimität in einem Herrschaftsverband und die 
Legitimitätsbeziehung zwischen den drei Strukturelementen Autorität – 
Verwaltungsstab – Gehorsamspflichtige, die dafür sorgen, dass die Hand­
lungsstruktur von Befehlen und gehorsamem Ausführen der Befehle ohne 
Anwendung von Gewalt und Zwang aufrechterhalten wird. Sie ist damit 
auch besonders verantwortlich für die Stabilität einer Herrschaft. Legitimi­
tät konstituiert sich aus dem Legitimitätsanspruch der herrschenden Auto­
rität und dem Legitimitätsglauben der beherrschten Gehorsamspflichtigen. 
Stimmen Legitimitätsanspruch und Legitimitätsglaube nicht komplementär 
überein, beginnt die Herrschaft als solche zu bröckeln und kann nur noch 
durch physischen und/oder psychischen Zwang aufrechterhalten werden. 
Der Herrschaft kommt in diesen Fällen die Eigenschaft der Legitimität 
abhanden.

Weber typologisiert auf der Basis des deskriptiven Legitimitätsbegriffs 
Herrschaft in drei Typen legitimer Herrschaft. Da es sich um Idealtypen 
handelt, kommen sie in der Empirie in aller Regel durchmischt vor. Eine 
Herrschaft kann eine traditionale Herrschaft mit traditionalem Charakter 
sein – in diesem Fall wird den herrschenden Kreisen aufgrund von Pietät 
und der als vorbildlich oder verbindlich betrachteten, seit jeher geltenden 
Ordnungen gehorcht; eine Herrschaft kann eine charismatische Herrschaft 
mit charismatischem Charakter sein – dem charismatischen Herrscher 
wird aufgrund seiner ausseralltäglichen Qualitäten gehorcht; oder es han­
delt sich um eine legale Herrschaft rationalen Charakters – in diesem Fall 
wird an die Legalität der gesatzten Ordnungen geglaubt und den durch die­
se mit entsprechenden Kompetenzen ausgestatteten Personen gehorcht. In 
Webers universalhistorischer Deutung ist es die legale Herrschaft rationalen 

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

300

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Charakters, die besonders im Okzident zunehmend zur dominierenden 
legitimen Herrschaft wurde.

Dies liegt unter anderem daran, dass für Weber im Okzident historisch 
die Zunahme einer dem Okzident eigenen Rationalisierung zu beobachten 
ist. Sein Verständnis des Begriffs der Ratio ist nicht gleichzusetzen mit 
dem Begriff der Vernunft, denn es gibt für Weber viele unterschiedliche 
Bedeutungen des Begriffs, während Vernunft nur im Singular als Wort 
existiert. Grundsätzlich unterscheidet er auf der Ebene der Handlungen 
Zweck- und Wertrationalität, auf der Ebene der Ordnungen – wozu auch 
eine Rechts- und Herrschaftsordnung gehört – eine formale und eine mate­
riale Rationalisierung und auf der Ebene der Kultur einen theoretischen 
und einen praktischen Rationalismus. Ausgangspunkt ist eine Intellektuali­
sierung, Strukturierung und Organisation entsprechender Lebensbereiche.

Recht ist für Weber die eine Ordnung, welche die Orientierung an von 
ihr vorgegebenen Normen mittels Zwang durchsetzen kann, was im Nor­
malfall durch einen dafür abgestellten Stab von Menschen sichergestellt 
wird. Der Ratiogehalt einer Rechtsordnung zeigt sich im Ratiogehalt des 
Rechtsdenkens, das sich in entsprechender Rechtstechnik äussert. Ratio­
nales Recht ist im Gegensatz zu irrationalem Recht systematisiert und 
generalisiert, d. h., es wird vom Allgemeinen auf das Spezifische geschlos­
sen. Weber unterscheidet gemäss der Rechtstechnik die Idealtypen materi­
al-rationales, formal-rationales, material-irrationales und formal-irrationa­
les Recht. In der legalen Herrschaft rationalen Charakters zeichnet sich 
die Rechtsordnung durch material- und formal-rationalisiertes Rechtsden­
ken aus, indem mittels zweck- und wertrationaler Schaffung ein Kosmos 
von aufeinander abgestimmten Rechtssätzen geschaffen und gepflegt wird. 
Die Legitimität des positiven Rechts wird durch ein rationales Naturrecht 
sichergestellt. Auch dieses zeichnet sich durch materiale und formale Be­
standteile aus – material sind beispielsweise der freie Tausch und die 
Vertragsfreiheit, formale Elemente die unverjährbaren Freiheitsrechte jedes 
Menschen. Dem Naturrechtsdenken wohnt ein revolutionärer Charakter 
inne, weshalb auch Revolutionäre zur Begründung der Durchbrechung 
der ihnen und ihren Anhängern als ungerecht geltenden Rechts- und Herr­
schaftsordnung häufig mit naturrechtlichen Überlegungen argumentieren. 
Weber bedauert in seiner Zeitdiagnose allerdings, dass naturrechtliches 
Denken in der Moderne durch einen rigorosen Formalismus und Rechts­
positivismus von Seiten der Juristen immer mehr an Einfluss verliert.

Die legitime legale Herrschaft mit rationalem Charakter trat zuerst im 
anstaltsmässigen Herrschaftsverband der okzidentalen Hierokratie (West­

15 Zweites Zwischenspiel

301

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kirche) auf die Bühne des Weltgeschehens. Die Westkirche und das kano­
nische Recht wurden zum Vorbild für die Entwicklungen der politischen 
Herrschaftsverbände im Okzident. Dies ist bis in die Grundstrukturen der 
modernen Gesellschafts- und Rechtsordnungen spürbar, beispielsweise in 
Anbetracht des Korporationsbegriffs, der im mittelalterlichen kanonischen 
Recht geformt wurde. Dies konnte nur geschehen, indem sich das Verhält­
nis von politischem und hierokratischem Verband im Okzident im Gegen­
satz zu den Entwicklungen beispielsweise in Osteuropa und in Asien als 
Dualismus konstituierte und sich weder eine Theokratie noch ein Cäsaro­
papismus auf die Dauer zu etablieren vermochte. Die kirchlichen Gemein­
schaften sind eine Form der Veralltäglichung der ursprünglichen charisma­
tischen Herrschaft. Im Mittelalter formte sich das kanonische Recht aus den 
Einflüssen des rationalen stoisch-christlichen Naturrechts, des rationalen 
römischen Verwaltungsrechts, der formal-rationalen Gerechtigkeitsideen 
der germanischen Bussbücher und der sich entwickelnden universitären 
Rechtslehre inklusive der Trennung von der Theologie und der Übernah­
me rationaler Techniken und Methoden der antiken Rechtspflege in eine 
komplexe, rationale Rechtsordnung aus. Die Rationalisierung der abend­
ländischen Rechtsordnungen ist das Ergebnis der internen Spannungen in 
der Westkirche zwischen Amtscharisma und Mönchtum und der ebenfalls 
andauernden Reibungen zwischen Hierokratie und weltlich-politischen 
Gewalten.

In der legalen Herrschaft mit rationalem Charakter ist es nicht nur die 
Rationalität des Rechts, die diese rational werden lässt, sondern auch die 
Stellung der Rechtsordnung im Herrschaftsverband. Die rational geformte 
und gepflegte Rechtsordnung steht über allen anderen möglichen Befehls­
gewalten. Sämtliche Mitglieder des Herrschaftsverbandes haben sich an ihr 
zu messen, was im Besonderen auch auf die leitenden Personen zutrifft. 
Sie können nur im Rahmen der rechtlichen Ordnung Befehle erteilen, die 
zu befolgen eine Pflicht ist. Im Gegensatz zur charismatischen und traditio­
nalen Herrschaft, in der alles auf die Willkür und das Gutdünken der herr­
schenden Person abgestellt ist, handelt es sich um eine entpersonalisierte 
Herrschaft, in der alle Weisungen und herrschaftlichen Handlungen auf 
eine zweck- und wertrationale Begründung zurückgeführt werden können. 
All dies fördert die Effizienz und Berechenbarkeit der legalen Herrschaft 
gegenüber den anderen beiden Herrschaftstypen.

Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio

302

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

Wenn eine Schrift zum Rechts- und Herrschaftsverständnis von zwei Den­
kern geschrieben wird, zwischen denen mehrere Jahrhunderte liegen, stellt 
sich die Frage, inwiefern der Jüngere vom Älteren Kenntnisse hatte. Sie tut 
es insbesondere dann, wenn der Jüngere sich ausführlich mit historischen 
Gegebenheiten und Entwicklungen beschäftigt hat. Dabei können zwei 
Fragestellungen ins Zentrum der Untersuchung rücken: 1) Inwiefern prägte 
der Ältere das Denken des Jüngeren? 2) Falls der Ältere im Denken des 
Jüngeren keine zentrale Stellung einnimmt: Wie ist er in der Geschichtsauf­
fassung des Jüngeren zu verorten? Diese beiden Fragen werden im Folgen­
den mit Bezug auf Las Casas (als Älteren) und Max Weber (als Jüngeren) 
behandelt: Hatte Max Weber Kenntnisse von Las Casas – und prägte Las 
Casas in irgendeiner Weise das Denken Webers? Wie ist Las Casas in 
Webers Universalgeschichte und Denken einzuordnen?

16 Las Casas in den Vorlesungen Webers

Bis vor wenigen Jahren hätte die Antwort auf die erste Frage gelautet: Max 
Weber hatte keinerlei Kenntnisse vom Denken des Bartholomé de Las Ca­
sas. Der Grund für diese Antwort ist einfach: In keiner der veröffentlichten 
Schriften von Max Weber wird Las Casas erwähnt.1 Auch in Webers Briefen 
sucht man Bartolomé de Las Casas vergebens.2 Erst die historisch-kritische 
Edition seiner Vorlesungsmanuskripte in Abteilung III der Gesamtausgabe 
lässt ein etwas anderes Bild entstehen. Weber nennt Las Casas in zwei 
Vorlesungen, die er noch vor seiner dauerhaften Krankschreibung (1899) 
hielt. Im Sommersemester 1898 hielt der junge Professor Weber in Heidel­
berg eine Vorlesung über die „Arbeiterfrage und Arbeiterbewegung“3. In 
dieser behandelte er in einem Exkurs zur „unfreien Arbeit“ die Geschichte 
der Sklaverei und erwähnte in diesem Zusammenhang unter anderen Las 
Casas.4 Die zweite Vorlesung, in der Weber Las Casas erwähnte, las er 

1 Vgl. die Schriften Webers: MWG I/1–25.
2 Vgl. die Briefe: MWG II/1–11.
3 Abgedruckt in: MWG III/4, 72–244.
4 Vgl. MWG III/4, 105.

303

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unter dem Titel „Praktische Nationalökonomie“ jeweils im Wintersemes­
ter 1897/98 und 1898/99 als fünfstündige Veranstaltung in Heidelberg.5 In 
ihr erwähnte er Las Casas in Zusammenhang mit der „Wirtschafts- und 
Colonialpolitik der Spanier“6 und der „wirtschaftspolitischen Ideale der 
Theokratien“7. Überdies hatte Weber vor, über Las Casas im Kontext des 
Endes der Rassensklaverei zu diskutieren, was er jedoch aus seinem Vorle­
sungsmanuskript strich.8

Weber kannte Las Casas vor allem als historische Person in Verbindung 
mit der Kirche – er erwähnt an jeder der genannten Stellen Las Casas 
im gleichen Atemzug wie die Kirche – und lässt ihn als Gegner der 
Conquista, Vorläufer der Jesuitenreduktionen in Paraguay und Gegner der 
(Rassen-)Sklaverei aufscheinen.9 Es ist zu betonen, dass in allen diesen 

5 Abgedruckt in: MWG III/2, 127–656.
6 MWG III/2, 224–236. Las Casas wird erwähnt in MWG III/2, 226 (Text 1 = Detailtext) 

und 227 (Text 3 = Grobstruktur).
7 MWG III/2, 236–243. Las Casas wird erwähnt in MWG III/2, 238 (nur in Text 1 = 

Detailtext).
8 Vgl. MWG III/2, 369 (nur in Text 1 = Detailtext).
9 Aus welchen Quellen Weber die Informationen über Las Casas bezog, lässt sich auf­

grund der von ihm verwendeten Literatur in diesen beiden Vorlesungen nicht klar 
eruieren. In der von Weber angegebenen Literatur zu den beiden Vorlesungen taucht 
Las Casas einzig in der kleinen Schrift von Gothein, Eberhard, Der christlich-sociale 
Staat der Jesuiten in Paraguay, Leipzig 1883 (= Staats- und socialwissenschaftliche 
Forschungen, Bd. 4 H. 4 (= H. 18 der ganzen Folge)) auf. Anzumerken ist jedoch, 
dass Weber gemäss Mit- und Nachschriften in der Vorlesung „Abriß der universalen 
Sozial- und Wirtschaftsgeschichte“, gehalten im Wintersemester 1919/20 in München, 
zur Thematik der Encomiendas auf ältere Literatur verweist, die Las Casas zum Teil 
ausgiebig behandelt (vgl. MWG III/6, 148, Anm. 32): Humboldt, Alexander von, 
Essaie politique sur le royaume de la Nouvelle-Espagne, 6. Bde., 2. Aufl., Paris 1826/27 
(dt.: Versuch über den politischen Zustand des Königreichs Neu-Spanien, 5 Bde., Stutt­
gart 1809–1814); Leroy-Beaulieu, Paul, De la colonisation chez les peuples modernes, 
3. éd., Paris 1886; Helps, The Spanish Conquest in America. Humboldt bemerkt zu 
Las Casas an einer einzigen Stelle, dass dem Prälaten Quiroga „die Beschützung der 
unglücklichen Bewohner von Mexico besser [gelang] als dem tugendhaften Bischof 
von Chiappa, Bartholomé de Las Casas“ (Bd. 1 der dt. Ausgabe (1809), 155). Mit Bezug 
auf diese Schrift Humboldts bemerkt Leroy-Beaulieu (12–13), dass die Fürsprecher 
der Indios vor allem Kleriker gewesen seien. Er beschreibt auf einer halben Seite die 
Kolonisationspläne des Las Casas auf der Insel Santa-Marta, die er als Modelle für 
die späteren Jesuitenreduktionen in Paraguay charakterisiert (vgl. Leroy-Beaulieu, 
14–15). Anders als Humboldt und Leroy-Beaulieu, die Las Casas jeweils nur beiläufig 
und einmalig erwähnen, behandelte die dritte Quelle zu den Encomiendas in der 
Vorlesung 1919/20 Las Casas sehr ausführlich. Arthur Helps beschreibt über vier Bände 
hinweg detailliert den Werdegang von Las Casas und seinen Einsatz für die Indios und 
ihre Rechte. Mit Helps, der Las Casas’ Werke inklusive der „Geschichte Westindiens“

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

304

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


engeren Zusammenhängen Las Casas die einzige Person ist, die namentlich 
Erwähnung findet. Andere in diesen Zusammenhängen in der Regel häu­
figer genannten Personen – etwa Karl V., Alexander VI., Juan Ginés de 
Sepúlveda oder Francisco de Vitoria – werden nicht namentlich erwähnt. 
Die genannten drei Zusammenhänge werden im Folgenden innerhalb von 
Webers Vorlesungen kurz vorgestellt.

16.1 Las Casas als Gegner der Conquista

In seinen Vorlesungen über „Praktische Nationalökonomie“ gibt Weber 
seinen Studierenden im ersten Buch über die wirtschaftspolitischen Syste­
me und Doktrinen im zweiten Kapitel von § 3, der dem Themenfeld „Mer­
kantilismus und Protektionismus“ gewidmet ist, einen historischen Abriss 
über Vorstadien des Merkantilismus. Innerhalb dieses historischen Abrisses 
spricht Weber über die Wirtschafts- und Kolonialpolitik der Spanier,10 die 
in seinen Augen das Gegenteil des Merkantilismus darstellt und gerade 
deswegen behandelt werden müsse.11 Die spanische Kolonialpolitik unter­
teilt er in zwei Perioden: die von ihm als „Zeitalter der Conquistadoren“12 

bezeichnete erste Periode bis Mitte des 16. Jahrhunderts und die nahtlos 
darauf folgende zweite Periode, die er als das definitive Wirtschafts- und 
Kolonialsystem der Spanier charakterisiert.

Weber betrachtet die spanischen Eroberungskriege gegen die Indios in 
Westindien als direkte Fortsetzung der „Mauren-Kreuzzüge“13 auf der Iberi­
schen Halbinsel. Die Reconquista sei als Variation direkt als Conquista fort­
geführt worden. Die von den Spaniern gewissermassen als Ersatz für die 
in Spanien besiegten Mauren bekämpften Indioreiche bezeichnet Weber 
dabei als „Culturstaaten“14, womit eine gewisse Wertschätzung für die In­
dioreiche zum Ausdruck kommt. Diese seien allerdings von den spanischen 
Eroberern im wirtschaftlichen Interesse der Krone auf der Jagd nach Edel­
metallen ausgeplündert worden. Zudem hätten die Eroberungszüge bis 
Mitte des 16. Jahrhunderts zu einem raschen „Zusammenschmelzen der 

vielfach direkt zitiert (englisch im Fliesstext, spanisch/lateinisch in den Anmerkun­
gen), hätte sich Weber schon vor 1900 ein klares Bild von Las Casas machen können.

10 Vgl. MWG III/2, 224–236.
11 Vgl. MWG III/2, 224 (detailliertere Fassungen (Text 1 + 2), 225 (Text 3).
12 MWG III/2, 226.
13 MWG III/2, 226.
14 MWG III/2, 226.

16 Las Casas in den Vorlesungen Webers

305

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Indianer“15 geführt. Las Casas und die Kirche haben sich als Einzige gegen 
diese Eroberungszüge gewandt, so Weber.16 Die zeitgleiche Nennung von 
Las Casas und der Kirche ist insofern wichtig, als sie zeigt, dass Weber Las 
Casas nicht zu antikatholischen Zwecken instrumentalisiert hat – wie er 
es als Protestant im wilhelminischen Deutschland durchaus hätte machen 
können und in der Las-Casas-Rezeption häufig geschehen ist.17

16.2 Las Casas als Vorläufer der Jesuitenreduktionen in Paraguay

Auf die Ausführungen zur spanischen Wirtschafts- und Kolonialpolitik 
folgend setzt Weber ein Kapitel über wirtschaftspolitische Ideale der Theo­
kratien an. Die Reformation und Gegenreformation hätten, so Weber in der 
Vorlesung, auch wirtschaftliche Auswirkungen gehabt.18 So habe unter an­
derem die Bildung von Manufakturen eingesetzt, womit eine „Vermögens­
differenzierung u. besitzlose Massen“19 einhergegangen seien. Als Reaktion 
darauf hätten sich sozialrevolutionäre Ideen entwickelt, welche die bisheri­
gen traditionellen ethischen Ordnungen gefährdeten. Auch die Kirche(n) 
haben laut Weber auf diese Änderungen in Wirtschaft und Gesellschaft 
reagiert, und ihre Lehren hätten sich in zwei gegenteilige Hauptströmungen 
entwickelt: Die eine Richtung habe unter der Führung katholischer Utopis­
ten und der Jesuiten gestanden, während sich die zweite Richtung unter der 
Führung Calvins und der „Protestanten der Handelsstädte“20 entwickelt ha­
be. Las Casas wird von Weber im Rahmen der ersten Richtung (katholische 
Utopisten und Jesuiten) verortet. Die von Weber in der Vorlesung explizit 
genannte Quelle dafür ist das Werk seines Heidelberger Historikerkollegen 
Eberhard Gothein unter dem Titel „Der christlich-sociale Staat der Jesuiten 
in Paraguay“, das 1883 in einer von Gustav Schmoller verantworteten Reihe 
erschienen war.21

15 MWG III/2, 226.
16 „Las Casas u. die Kirche dag[e]g[en]“, schrieb Weber in seine Vorlesungsnotizen 

zum Ende der ersten Kolonialperiode (MWG III/2, 226 (eckige Klammern von den 
Editoren)).

17 Vgl. Kap. 4.4.
18 Später noch deutlicher im wohl bekanntesten Essay Webers „Der Protestantismus 

und der Geist des Kapitalismus“ (MWG I/9).
19 MWG III/2, 236.
20 MWG III/2, 241.
21 1878 erschien das erste Heft des ersten Bandes von Schmollers Reihe „Staats- und 

socialwissenschaftliche Forschungen“ bei Duncker & Humblot Leipzig.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

306

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die theoretischen Grundlagen für die Jesuitenreduktionen habe der 
Dominikaner Tommaso Campanella in seiner politischen Utopie „Civitas 
solis“ (dt.: Der Sonnenstaat)22 gelegt. In dieser beschreibe Campanella 
den idealen Staat als „strenge Demokratie unter theologischer Führung“23. 
Das Grundproblem allen sozialen Übels sieht Campanella im Privateigen­
tum, das deswegen abgeschafft gehöre. Diese Utopie habe den Jesuiten die 
theoretische Fundierung des Missionsstaates in Paraguay geliefert, konklu­
diert Weber und folgt damit dem von ihm in den Handnotizen zitierten 
Gothein.24 Nach der Darlegung der theoretischen Grundlagen des Jesui­
tenstaates stellt Weber denselben in seiner historischen Entwicklung und 
Organisationsform dar.25

Der Zweck der Jesuitenreduktionen in Paraguay sei die „ethisch-religiöse 
Erziehung u. Beherrschung der Indianer“26 gewesen. Darin erkennt Weber, 
wie Gothein27, eine Fortsetzung „Las Casas’scher Ideen“28. Die von Go­
thein ebenfalls zu den Vorgängern der Jesuiten gezählten Franziskaner, „die 
gleich den weltlichen Eroberern einen geistlichen Siegeszug unternehmen 
wollten“29, finden in Webers Vorlesung hingegen keine Erwähnung. Go­
thein und Weber dürften sich auf die beiden versuchten Pilotprojekte Las 
Casas’ zur friedlichen Missionierung und Koexistenz von Indios und spani­
schen Besatzern beziehen. Ähnlich wie der Inka-Staat haben die Jesuiten 

22 Campanella, Tommaso, La città del sole, Trento 1602; lat. Ausgabe „Civitas solis“, 
Frankfurt 1623; dt. Ausgabe „Der Sonnenstaat“, Altenburg 1789 (Übersetzungen nach 
der ital. Erstausgabe verwenden den Titel „Die Sonnenstadt“, so etwa die Ausgabe: 
Die Sonnenstadt, aus dem Italienischen übers. u. hg. v. Jürgen Ferner, Stuttgart 2008 
(= Reclams Universal-Bibliothek, Bd. 18510)). Die These, Campanellas Utopie sei das 
theoretische Fundament der Reduktionen, wird mittlerweile in Anbetracht der Jah­
resdaten (erste Reduktionen in Paraguay: 1609, lat. Ausgabe der „Civitas Solis“: 1623) 
in Frage gestellt. Vgl. für eine kurzgefasste Kritik der Gothein’schen und Weber’schen 
These mit vielen Literaturangaben Ottmann, Geschichte, Bd. 3.1, 167.

23 MWG III/2, 238.
24 Vgl. Gothein, Der christlich-sociale Staat, 3–10.
25 Vgl. MWG III/2, 238–241. Genauso war auch Gothein in seiner Schrift vorgegangen.
26 MWG III/2, 238.
27 Vgl. Gothein, Der christlich-sociale Staat, 13. Noch deutlicher als Gothein formuliert 

dies der von Weber in seinen Vorlesungen 1919/20 in München verwendete Paul Le­
roy-Beaulieu auf Französisch: „On connaît le plan de Las Cases pour la colonisation 
de l’île Santa-Marta: ce plan échoua, mais il servit de modèle aux Jésuites pour le 
Paraguay“ (Leroy-Beaulieu, De la colonisation, 15) (dt.: „Man kennt den Plan von 
Las Casas zur Kolonisierung der Insel Santa-Marta: Der Plan scheiterte, diente aber 
den Jesuiten als Vorbild für Paraguay“).

28 MWG III/2, 238.
29 Gothein, Der christlich-sociale Staat, 13.

16 Las Casas in den Vorlesungen Webers

307

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in Paraguay eine „Stadtwirtschaft auf communistisch-patriarchaler Unterla­
ge“30 errichtet, indem die herrschende Schicht der Jesuiten die Indios im 
Interesse der Indios selbst unterwarf, ihnen aber zugleich die Wahl der ei­
genen Kaziken (d. h. der Leitungspersonen) zugestanden.31 In der Tat han­
delte es sich hier um eine der lascasasianischen Idee legitimer Herrschaft 
sehr ähnliche Vorstellung. Und wie in den beiden Projekten von Las Casas 
waren auch im Falle der Jesuitenreduktionen deren grösste Gegnerschaft 
nicht die heidnischen Indios, sondern die Christen in der Umgebung: 
bei Las Casas Projekten die Konquistadoren und Encomenderos, bei den 
Jesuitenreduktionen „die Enkel der Konquistadoren“32. Organisiert waren 
die Jesuitenreduktionen wie Fronhöfe, folgert Weber zum Schluss dieses 
Vorlesungsteils.33 Auch urteilt er, das „Experiment“34 sei nicht zur Gänze 
geglückt – so sei etwa die ethische Erziehung nicht vollständig gewesen und 
es habe immer wieder Rückfälle in den Kannibalismus gegeben. Ebenso 
sei das Gewerbe zwar wirtschaftlich erfolgreich, aber ohne eigene Innova­
tionen gewesen (es sei lediglich kopiert worden).35 Dennoch bezeichnet 
Weber die Jesuitenreduktionen im Ergebnis als „einziges Industrieland Süd­
amerikas inmitten spanischer Barbarei“36.

16.3 Las Casas als Gegner der Rassensklaverei

Las Casas als Gegner der Sklaverei, insbesondere der Rassensklaverei der 
Indios, behandelt Weber sowohl in der Vorlesung zur praktischen National­
ökonomie als auch in der Vorlesung über die „Arbeiterfrage und Arbeiter­
bewegung“, wenngleich er in der praktischen Nationalökonomie die Passa­
ge mit der Nennung von Las Casas später wieder gestrichen hatte. In bei­

30 MWG III/2, 238.
31 Vgl. MWG III/2, 239; Gothein, Der christlich-sociale Staat, 44, 46.
32 Gothein, Der christlich-sociale Staat, 12.
33 Diese Ansicht wiederholte Weber später in seiner Herrschaftssoziologie: „Der In­

kastaat und namentlich der Staat der Jesuiten in Paraguay waren vollends ausgeprägt 
fronhofartige Gebilde“ (MWG I/22.4, 260).

34 So die Bezeichnung Gotheins für das Projekt (vgl. Gothein, Der christlich-sociale 
Staat, 1–2), eine Formulierung, die sich im Theaterstück (Uraufführung am 24. März 
1943 in Biel) von Fritz Hochwälder zu den Jesuitenreduktionen niedergeschlagen hat: 
Hochwälder, Fritz, Das heilige Experiment. Schauspiel in 5 Aufzügen, in: Ders., 
Dramen, Bd. 1, München 1959, 21–94.

35 Vgl. MWG III/2, 241.
36 MWG III/2, 241. So auch Gothein, Der christlich-sociale Staat, 39: „Der Jesuiten­

staat in der Wildniss war das einzige Industrieland Sündamerikas.“

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

308

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Vorlesungen geht Weber nebenbei auf die Sklaverei und insbesondere 
die Rassensklaverei ein und wähnt Las Casas als Gegner der Indiosklaverei, 
der diese zu hindern gesucht habe.

Die traditionelle Sklaverei sei im Abendland aufgrund des Wegfalls eines 
Sklavenmarktes und des Eingreifens der Kirche mit dem Ausklingen des 
Altertums verschwunden.37 Im völkerrechtlich unter der Kirche geeinten 
Europa sei der Menschenverkauf unmöglich geworden.38 Nur der Heide, 
hier zunächst der Slawe39, sollte Sklave sein.40 Von diesen gab es aber 
im zunehmend christlichen Europa immer weniger.41 Erst mit der Entde­
ckung und Kolonialisierung sei, so Weber, die Sklaverei „auf überseeischem 
Boden“42 wiederaufgekommen. Im Gegensatz zur traditionellen Sklaverei 
in Europa handelte es sich bei dieser modernen Sklaverei „als Form der 
Ausbeutung der fremden Rasse“43 in den Tropen um spezifische Rassens­
klaverei. Die Kirche bzw. Las Casas hätten sich mit Erfolg gegen die Indio­
sklaverei gewandt. In seiner Vorlesung zur „Arbeiterfrage und Arbeiterbe­
wegung“ hält Weber fest, Las Casas habe seine „Indianerschutzgesetze“44 

1543 „ohne erheblichen Widerstand“45 entwickeln können. Den Grund, 
wieso die Einschränkung und das Verbot der Indiosklaverei von Las Casas 
und der Kirche ohne grösseren Widerstand möglich war, verortet Weber 
allerdings weniger bei der Person Las Casas’ und dem Einfluss der Kirche 
als vielmehr bei den Indios: Sie hätten sich selbst als Arbeiter und Sklaven 
disqualifiziert, weil sie sich nicht als ausreichend produktive Sklaven erwie­

37 Der Sklavereiforscher Michael Zeuske schreibt, (West-)Europa sei von einem Export­
territorium für Menschen ab ca. 1100 zu einem Importterritorium geworden (vgl. 
Zeuske, Michael, Handbuch Geschichte der Sklaverei. Eine Globalgeschichte von 
den Anfängen bis zur Gegenwart, Bd. 2, 2., überarbeitete u. erw. Aufl., Berlin 2019, 
799–812 („Quellen, Marginalisierung und Verschweigen – die silent reality der Sklave­
rei in der Welt- und Globalgeschichte“)).

38 Vgl. MWG III/4, 105.
39 Von diesem stammt auch die Bezeichnung „Sklave“ (vgl. Zeuske, Handbuch, 871–885 

(„Worte: Sakaliba – Slawen – Sklaven“)).
40 Vgl. MWG III/2, 369.
41 Vgl. MWG III/2, 369.
42 MWG III/2, 369.
43 MWG III/2, 369.
44 Weber nennt die Indios noch „Indianer“. Er spielt hier auf die Leyes Nuevas an, die 

bald nach ihrer Inkraftsetzung auf Druck der Encomenderos von Karl V. in Teilen 
zurückgenommen wurden.

45 MWG III/4, 105.

16 Las Casas in den Vorlesungen Webers

309

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen hätten.46 Ebendarum sei seit dem 16. Jahrhundert die Afrikasklaverei 
die einzige Form der (Rassen-)Sklaverei geworden. Sklavenhandel wurde 
zum damals „Negerhandel“47 genannten Menschenhandel. Zudem sei diese 
Form der Rassensklaverei auch von der katholischen Kirche eher anerkannt 
gewesen, schliesslich habe die Kirche erst 1839 offiziell die „Verteidigung 
des [sogenannten] Negerhandels“48 verboten.49 Im Verlaufe des 19. Jahrhun­
derts, konstatierte Weber, sei allerdings auch diese Form der Sklaverei 
rückläufig gewesen, womit allgemein die „Expansion unfreier Arbeit“50 ihr 
Ende gefunden habe.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

Las Casas war Weber also bekannt, allerdings lediglich als historische 
Persönlichkeit, die sich mit der Kirche gegen Rassensklaverei und das 
Encomiendasystem einsetzte, sowie als Theologe, der Ideen zur friedlichen 
Missionierung der Indios entwickelte. Wie verhält es sich mit der zweiten 
Frage – wie ist Las Casas beim Historiker Max Weber zu verorten? Dafür 
ist zunächst zu klären, welcher politische Herrschaftstypus in Las Casas’ 

46 Der ursprüngliche Plan (vom Sklavenhandelskapitän Kolumbus und seinen Geldge­
bern) war nicht der Einsatz von Sklaven aus Afrika auf amerikanischen Plantagen, 
im Gegenteil sollten Indios auf afrikanische Plantagen gebracht werden (vgl. Zeuske, 
Handbuch, 834–870).

47 MWG III/2, 369.
48 MWG III/4, 105.
49 Gregor XVI. verurteilte 1839 im Apostolischen Schreiben „In supremo Apostolatus 

fastigio“ an die Katholiken in Nordamerika (wo die Sklaverei etwa in Maryland, wo 
das erste röm.-kath. Bistum in den USA gegründet wurde, nach wie vor bestand) den 
Sklavenhandel, von dem Gregor XVI. freilich die Sklaverei als solche unterschied. In 
den folgenden Jahrzehnten bezog die offizielle katholische Kirche in Nordamerika 
keine Position zur Sklaverei (vgl. Guilday, Peter, A history of the councils of Balti­
more (1791–1884), New York 1932, 168–170). Der Wortlaut des Schreibens wurde auf 
Lateinisch und Englisch auf dem vierten Konzil in Baltimore (1840) veröffentlicht 
(vgl. Gregor XVI, In supremo Apostolatus fastigio, in: Murphy, John (Ed.), Letters of 
the late Bishop England to the Hon. John Forsyth, on the subject of domestic slavery: 
to which are prefixed copies, in Latin and English, of the Pope’s Apostolic Letter, con­
cerning the African Slave Trade, with some introductory remarks etc, Baltimore 1844, 
vii–viii (Latein), ix–xi (Englisch)). Zur Positionierung der katholischen Kirche und 
des Papsttums zur Afrikasklaverei vor 1839 vgl. detailliert Adiele, Pius Onyemechi, 
The Popes, the Catholic Church and the Transatlantic Enslavement of Black Africans 
1418–1839, Hildesheim 2017.

50 MWG III/4, 106.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

310

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lebensfeld massgebend war und wie Las Casas innerhalb dieser Herrschaft 
agierte.

17.1 Patrimonialismus und Patrimonialbürokratie

In Webers Herrschaftstypologien ist der Lebenskontext, in dem sich Las 
Casas im Spanien der beginnenden Neuzeit befand, als patrimonialbüro­
kratische Herrschaft zu bestimmen.51 Die Bezeichnung patrimonial zur 
Beschreibung einer eigenständigen Herrschaftsform geht, auch wenn ge­
rade in der neueren Theorie des Neopatrimonialismus diese meist auf 
Weber zurückgeführt wird,52 auf den im Allgemeinen als Schlusspunkt der 
spanischen Spätscholastik begriffenen Niederländer Hugo Grotius zurück. 
In seinem Werk „De iure belli ac pacis“ (1625) unterscheidet Grotius zwi­
schen patrimonialen und nicht-patrimonialen Monarchien. In patrimonia­
len Monarchien besitze der Herrscher die unbeschränkte Verfügungsgewalt 
über seine Besitztümer. In einem nicht-patrimonialen Königreich hingegen 
komme das Ausmass der Verfügungsgewalt des Monarchen über Besitztü­
mer des Königreichs durch den Konsens des Volkes zustande. Dasselbe 
gilt auch für Nachfolgeregelungen – in der patrimonialen Monarchie wird 
der Nachfolger durch Erbfolge bestimmt, in der nicht-patrimonialen durch 
Übereinkunft. Grotius nennt als historische Beispiele für die patrimoniale 
Herrschaftsform unter anderem Alexander den Grossen und die helleni­
schen Staaten, das ägyptische Pharaonenreich sowie das antike Britanni­
en.53

51 Vgl. MWG I/22.4, 247–370, 380–453; Pietschmann, Horst, Die staatliche Organisati­
on des kolonialen Iberoamerikas. Handbuch der Lateinamerikanischen Geschichte. 
Teilveröffentlichung, Stuttgart 1980, 54–55; Jorzick, Regine, Herrschaftssymbolik 
und Staat. Die Vermittlung königlicher Herrschaft im Spanien der frühen Neuzeit 
(1556–1598), Wien / München 1998 (= Studien zur Geschichte und Kultur der iberi­
schen und iberoamerikanischen Länder, Bd. 4), 15.

52 Zur Übersicht über die Diskussionen des Neopatrimonialismus vgl. von Soest, 
Christian, Neopatrimonialism: a critical assessment, in: Hout, Will / Hutchison, Jane 
(Hgg.), Handbook on Governance and Development, Elgar Handbooks in Develop­
ment, Northampton 2022, 145–159. Zu Ähnlichkeiten und Unterschieden zwischen 
Neopatrimonialismus und Webers Patrimonialbürokratiebegriff vgl. etwa Erdmann, 
Gero / Engel, Ulf, Neopatrimonialism Revisited – Beyond a Catch-All Concept, in: 
Journal of Commonwealth and comparative studies, Vol. 45/1 (2007), 95–119.

53 Vgl. Grotius, Hugo, De iure belli ac pacis libri tres. In quibus ius naturae et gentium: 
item iuris publici praecipua explicantur, Paris 1625, Lib. I Cap. III § XI und Lib. II 
Cap. VII § XII. Die deutsche Übersetzung ist bereits etwas älter: Ders., Drei Bücher 

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

311

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


17.1.1 Vom Oikos zum Patrimonialstaat

Wie Grotius leitet auch Weber die patrimoniale Herrschaftsform zunächst 
von der Hausgemeinschaft, dem hellenischen Oikos, ab. Weber zufolge war 
ein Oikos ein „autoritär geleitete[r] Großhaushalt eines Fürsten, Grund­
herrn, Patriziers“ zur Organisation der „Deckung des Bedarfs des Herrn“.54 

Grundlage davon war Grundbesitz, der durch Erbe weitertradiert wird 
– das sogenannte Patrimonialgut als Vermögen, über das der pater fami­
lias (Familienvater, Hausherr) verfügt. Die patrimoniale Herrschaftsform 
ist eine Weiterentwicklung, oder wie es Weber formuliert: ein „Spezial­
fall“55 patriarchaler Herrschaft und gehört damit zu den traditionalen Herr­
schaftsformen. Die enge Verknüpfung patrimonialer Herrschaft und deren 
Herleitung aus patriarchalen Herrschaftsformen ist zwar nicht ein Propri­
um von Weber,56 gleichwohl aber für das Verständnis essenziell. Am Anfang 
des Prozesses steht die Hausgemeinschaft mit dem pater familias an der 
Spitze. Der Patriarch hat im Haus die Entscheidungs- und Verfügungsge­
walt. Eine patrimoniale Herrschaft entsteht nach Weber durch die Dezen­
tralisierung einer solchen Hausgemeinschaft. Der Patriarch stellt anderen, 
von ihm abhängigen Mitgliedern seines Haushaltes (z. B. Haussöhnen) 
Land und Inventar zur Verfügung oder setzt sie auf einem Landstreifen 
zu dessen Bewirtschaftung und Verwaltung aus.57 Ein solcher Patrimoniali­
sierungsprozess kann bewirken, dass andere Hausherren unterworfen und 
die ursprünglich beherrschten Gebiete territorial und personal erweitert 

über das Recht des Krieges und Friedens, aus dem Lateinischen des Urtextes über­
setzt, mit erläuternden Anmerkungen und einer Lebensbeschreibung des Verfassers 
versehen von J. H. Kirchmann, Bd. 1, Berlin 1869 (= Philosophische Bibliothek oder 
Sammlung der Hauptwerke der Philosophie alter und neuer Zeit, Bd. 15), 158–159, 
337–339.

54 MWG I/22.1, 155.
55 MWG I/22.4, 257.
56 Die Beschreibung dieses Wandels war gerade in deutschen Akademikerkreisen des 

19. Jahrhunderts äusserst beliebt und oft auch politisch motiviert. So schrieb etwa 
der rechtshistorische Lehrer Webers Otto von Gierke 1868 zu diesem Wandel: „Der 
Uebergang von der patriarchalen zur patrimonialen Gestaltung der Herrschaft und 
des Dienstes war ein überaus langsamer“ (Gierke, Otto von, Das deutsche Genos­
senschaftsrecht. Bd. 1: Rechtsgeschichte der deutschen Genossenschaft, Berlin 1868, 
127). Grossen Einfluss auf Weber dürfte allerdings vor allem Johann Karl Rodbertus’ 
antike Wirtschaftsgeschichte gehabt haben, in der dieser den Oikos als wirtschaftli­
che Grundlage der antiken Gesellschaften darstellte (vgl. Breuer, „Herrschaft“, 87–
90).

57 Vgl. MWG I/22.4, 254–257.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

312

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden. Als Effekt dieser Ausdehnung etabliert sich neben der patriar­
chalen Herrschaft im Haus und der patrimonialen Herrschaft ausserhalb 
des Hauses ein politischer Patrimonialismus: Der Patriarch ist nun nicht 
mehr nur Oberhaupt seines Haushaltes und der haushörigen Personen, 
die in seinem Auftrag seine Ländereien bestellen, sondern auch Herrscher 
über nicht-patrimoniale politische Untertanen. Diese gehörten ursprüng­
lich nicht zu seinem Haushalt, sondern waren bis zu ihrer Unterwerfung 
frei. Alle drei Herrschaftsbereiche werden prinzipiell gleich organisiert, 
nach der ursprünglichen patriarchalen Form. „Der urwüchsige Träger der 
Verwaltung ist die Hausherrschaft“58, so Weber. Der politische Patrimoni­
alherr gebietet über seine extrapatrimonialen Untertanen mit denselben 
Rechtsformen, mit denen er über seine Haushaltsmitglieder herrscht. Dazu 
hat er dieselben Pflichten, die er auch als Hausherr hat: für die Mitglieder 
seines Haushaltes zu sorgen.59

Wenn ein Herrscher die „spezifisch politischen Gewalten: Militärhoheit 
und Gerichtsbarkeit“60 erlangt hat und dieselben in den lediglich internen 
Beschränkungen der Tradition „über die ihm patrimonial Unterworfenen 
als Bestandteil der Hausgewalt“61 ausübt, wird der Oikos erfolgreich und 
nachhaltig in einen patrimonialen Staat transformiert. Das gesamte Territo­
rium des Patrimonialstaates gehört nun direkt zum Erbeigentum des Herr­
schers62 inklusive der darauf lebenden Untertanen. Der Patrimonialherr­
scher kann ganz nach persönlicher Willkür in den Schranken der Tradition 
die in seinem Namen erwirtschafteten Materialgewinne seinen Untertanen 
zuweisen. Verschiedentlich entwickelten sich historisch im Zuge der territo­
rialen Ausdehnung und der zunehmend extrapatrimonialen Rekrutierung 
des Verwaltungsstabs Formen des Feudalismus, einer Spielart des Patrimo­

58 MWG I/22.3, 666.
59 Vgl. MWG I/22.4, 254–256.
60 MWG I/22.4, 262.
61 MWG I/22.4, 262.
62 So auch, um nur ein Beispiel aus dem 19. Jahrhundert zu nennen, die Definition des 

Patrimonialstaates des einflussreichen Schweizer Staatsrechtlers und Politikers aus 
dem reaktionär-konservativen Lager Karl Ludwig von Haller (Haller, Karl Ludwig 
von, Restauration der Staats-Wissenschaft oder Theorie des natürlich-geselligen Zu­
stands der Chimäre des künstlich-bürgerlichen entgegengesetzt, 6 Bde., Winterthur 
1816–1834). Zur politischen Auswirkung von Hallers Staatsverständnisses vgl. Krus­
ka, Alexander, Die Polemik der Restauration. Metapolemische und ideengeschichtli­
che Betrachtungen zum Initialband der Restaurationsschrift Karl Ludwig von Hallers, 
Bielefeld 2019 (= Edition Politik, Bd. 73). Zu Hallers Konzept bemerkte Weber kri­
tisch: „Einen absolut idealtypisch reinen ‚Patrimonial‘staat hat es historisch nicht 
gegeben“ (MWG I/23, 484).

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

313

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nialismus. Die Diener und Verwalter des Verwaltungsstabs sind bestrebt, 
ihre materielle Bedarfsdeckung über längere Zeiträume hinweg stabil zu 
halten und – wenn möglich – zu vermehren, was durch die Appropriation 
von Pfründen oder Sporteln gewährleistet werden kann.63 Die Bindung des 
Verwaltungsstabs an seinen Herrn ist demgemäss zunächst eine persönliche 
und ökonomische. Wenn der Herrscher über sein Reich gleich wie über sei­
nen Haushalt herrscht, so gibt es keinerlei Trennung zwischen privaten und 
öffentlichen Lebensbereichen. Diesen spezifisch patrimonialen Charakter 
hat „die Mehrzahl aller großen Kontinentalreiche […] bis an die Schwelle 
der Neuzeit und auch noch in der Neuzeit ziemlich stark“64 getragen.

Weber grenzt den Patrimonialismus zunächst scharf von anderen tradi­
tionalen Herrschaftstypen, insbesondere von der Gerontokratie und dem 
Patriarchat, aus dem der Patrimonialismus erst hervorzugehen vermag, 
ab und unterscheidet ihn zeitgleich vom Feudalismus, der zumeist ein 
Sonderfall des Patrimonialismus darstelle. Wie jeder Herrschaftstyp kann 
sich indes auch der Patrimonialismus weiterentwickeln und verändern. So 
kann eine Patrimonialherrschaft etwa eine Bürokratisierung durchlaufen 
und äusserlich betrachtet Züge einer rational-legalen Herrschaft annehmen.

17.1.2 Der Übergang zur patrimonial-bürokratischen Herrschaft

Empirische und historische Gegebenheiten treten in der Regel nicht in 
ihrer Reinform, wie sie der Wissenschaftler mittels Typisierung und Model­
lierung zu beschreiben sucht, auf. Das ist besonders auch bei Herrschafts­
typen der Fall. Weber merkt in der Einleitung zur Wirtschaftsethik der 
Weltreligionen an:

„Wir werden immer wieder gezwungen sein, z. B. durch Wortbildungen 
wie: ‚Patrimonialbureaukratie‘ zum Ausdruck zu bringen: daß die betref­
fende Erscheinung mit einem Teil ihrer charakteristischen Merkmale der 
rationalen [legal-bürokratischen], mit einem anderen der traditionalisti­
schen – in diesem Fall: ständischen – Herrschaftsform angehört.“65

63 Die Möglichkeiten der materiellen Bedarfsdeckung patrimonialer Diener sind nach 
Weber (MWG I/23, 481): „a) Versorgung am Tisch des Herrn, – b) durch (vor­
wiegend Natural-)Deputate aus Güter- und Geld-Vorräten des Herren, – c) durch 
Dienstland, – d) durch appropriierte Renten-, Gebühren- oder Steuereinkunftschan­
cen, – e) durch Lehen.“

64 MWG I/22.4, 260–261.
65 MWG I/19, 125–126.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

314

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als Beispiele für eine patrimonialbürokratische Herrschaft nennt Weber 
etwa das antike Pharaonenreich, das kaiserliche China, die territorialen 
Körperschaften des Okzidents vom Mittelalter bis ins 18. Jahrhundert, aber 
auch den Inkastaat und den Jesuitenstaat in Paraguay.66

Die Vergrösserung des Herrschaftsterritoriums hat für die Patrimonial­
herrschaft weitreichende organisatorische und rechtliche Konsequenzen. 
Vor allem anderen wird eine wirtschaftliche Verwaltung notwendig, um 
die neuen Herausforderungen effizient organisieren zu können. Dem ge­
stiegenen wirtschaftlichen Verwaltungsbedarf begegnet der Patrimonialherr 
mit erhöhten Personalrekrutierungen. Der Verwaltungsapparat wird immer 
mehr mit Personen aus Gebieten bestückt, in denen der Patrimonialherr­
scher nicht dieselbe traditionsgebundene Legitimität geniesst. Ein teilwei­
se extrapatrimonial rekrutiertes Beamtentum bildet sich aus, und gerade 
dieses vergrösserte Beamtentum muss nicht nur versorgt, sondern auch 
organisiert werden. Es werden Dienstordnungen notwendig.67

Infolge der Vergrösserung des Herrschaftsgebietes und des Ausbildens 
und Vergrösserns des notwendig gewordenen Beamtentums „gleitet der Pa­
trimonialismus unvermerkt in die Bahnen einer rationalen bürokratischen 
Verwaltung mit geregeltem Geldabgabesystem hinüber“68. Die patrimoniale 
Herrschaft wird zu einer patrimonial-bürokratischen und ist bei alleiniger 
Betrachtung des Funktionierens des Beamtentums kaum von einer legal-
bürokratischen Herrschaft zu unterscheiden. Von dieser unterscheidet sich 
die patrimonialbürokratische Herrschaft zunächst in der Art und Weise 
der Gebundenheit der Verwaltungsbeamten an den Herrn und durch die 
Art und Weise ihrer Bestellung. Dem patrimonialbürokratischen Amt fehlt 
nicht nur die Trennung in öffentliche und private Sphäre sowie in Privat- 
und Verwaltungsmittel, sondern auch die sachliche Amtspflicht und die 
Fachspezialisierung. Die Beamten herrschen auf die gleiche Weise, wie 
dies ihr Herrscher macht, nämlich nach freier Willkür in den intern gege­
benen Schranken der Tradition. Während in legalen Bürokratien oberste 
Richtschnur für das Handeln der Verwaltungsbeamten das „auf der abstrak­
ten Geltung gleichen objektiven Rechtes ruhende[…] Ideal[…] der Verwal­
tung ‚ohne Ansehen der Person‘“69 ist, wird im patrimonial-bürokratischen 
Gebilde alles auf das Ansehen der Person abgestellt. Die bürokratische 

66 Vgl. MWG I/22.4, 321–369.
67 Vgl. MWG I/22.4, 286–290.
68 MWG I/22.4, 264.
69 MWG I/22.4, 214.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

315

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Verwaltung im Patrimonialismus ist denn auch nicht das Ergebnis einer 
Rationalisierung, sondern einer Stereotypisierung. Insofern handelt es sich 
nicht um eine rationale, sondern eine stereotypisierte Bürokratie.70 Für 
Kritik am Herrscher und an dessen Handeln gilt der Grundsatz, „daß 
ein Beamter seinem Herren nicht widersprechen darf “71. Ausnahmen von 
diesem Grundsatz sind nur nach der Schaffung und Besetzung eines Amtes 
mit Rechtstiteln möglich, die dem Amtsträger entsprechende Rechte zur 
Kritik seiner Oberen einräumt. Es werden von Personen wohlerworbene 
Sonderrechte für einzelne Ämter – oder besser: Amtspersonen – eingerich­
tet. Rechtlich auf besonderen Rechtstiteln basierend können sich solche 
Amtspersonen zugunsten der Untertanen an den Herrscher wenden, ohne 
Sanktionen derselben Art fürchten zu müssen, wie sie ohne diese Rechts­
stellung zu erwarten wären.72

Für die Rechtsordnung ist die begriffliche Abgrenzung des patriarcha­
len Patrimonialismus von weiteren Spielarten des Patrimonialismus, insbe­
sondere vom patrimonialbürokratischen Zustand und dem Spezialfall des 
feudalistischen Patrimonialismus, wichtig. Denn mit dem Abgleiten des pa­
triarchalen Patrimonialismus in einen ständisch stereotypisierten bürokra­
tischen Patrimonialismus und/oder Feudalismus tendiert dieser dazu, sich 
ein rechtsstaatsähnliches Gesicht zu geben – inklusive einer Gewaltentei­
lung73 und Andeutung eines Gesellschaftsvertrages, wie es moderne Staaten 
kennen. Im Gegensatz zum modernen Rechtsstaat formen aber weder der 
feudale Verband noch der stereotypisierte Patrimonialstaat ihre Rechtsstaat­
lichkeit auf der Basis objektiv gültiger und von der Person gelöster Rechts- 
und Regelsysteme aus, sondern allein auf der Basis subjektiver Rechte. 
Diese wohlerworbenen subjektiven Rechte sind abhängig von Privilegien 
und vom Wohlwollen des Herrn.74

70 Vgl. MWG I/22.4, 309–311. Weber verwendet den Begriff „Stereotoypierung“, der 
heute eine andere Bedeutung hat.

71 MWG I/22.4, 309–310.
72 Vgl. MWG I/22.4, 314–315.
73 So auch Habermas in seiner Philosophiegeschichte in etwas verständlicherer Sprache 

als Weber: „Dem Ständestaat der frühen Neuzeit liegt das Prinzip der Gewaltentei­
lung zugrunde, wobei wir jedoch nicht schon an die funktionale Teilung der Gewal­
ten in einem nach Kompetenzen geordneten Rechtsstaat denken dürfen. Es geht um 
die institutionalisierte Teilnahme von gesellschaftlichen Ständen, die ohnehin Herr­
schaftskompetenzen ausüben, an den zentralen Herrschaftsfunktionen des Fürsten“ 
(Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 879).

74 Vgl. MWG I/22.4, 404–408, 436.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

316

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mittels der Vergrösserung des Beamtentums, das bei einer bestimmten 
territorialen Ausdehnung des Patrimonialstaats vermehrt auch extrapatri­
monial rekrutiert wird, versucht der Patrimonialherrscher (z. B. König 
oder Fürst) die Kontrolle über sein Gebiet zu halten. Der Patrimonial­
herr ist stets darum bemüht, dass die durch Eroberung oder freiwillige 
Unterwerfung neu hinzukommenden Territorien auch faktisch zu seinem 
persönlichen Haushalt gehören und die Teilbarkeit des Reiches minimiert 
wird.75 Dies ist nicht ganz einfach – je grösser sein Reich wird, desto 
weniger Einfluss hat der Herrscher auf seinem Herrschaftsgebiet. Trotz 
der Weiterentwicklung und Verfeinerung von Verwaltungstechniken, wozu 
gerade im sich ausdehnenden spanischen Reich des 16. Jahrhunderts die 
Schaffung neuer und die Reaktivierung althergebrachter Rechtstitel (z. B. 
Vizekönigtum) gehörte,76 nimmt der patrimonialherrschaftliche Einfluss 
und die Kontrolle mit zunehmender räumlicher Entfernung ab.77

17.2 Las Casas, der patrimonialbürokratische Beamte

Ein Patrimonialbeamter Kastiliens war auch Bartolomé de Las Casas. Die 
von ihm bekleideten Ämter wechselten allerdings im Laufe seines Lebens, 
und er hatte zudem auch Ämter in der geistlichen Herrschaft inne. Im 
Folgenden wird der Fokus auf seine patrimonialen weltlichen Ämter gelegt, 
auch wenn der Bischof von Chiapas in seiner Rezeption vor allem als 
geistlicher Amtsträger in Erinnerung geblieben ist. Besonders zwei der 
von Las Casas im Laufe seines Lebens bekleideten Ämter verdienen hier 
hervorgehoben zu werden: das Amt des Konquistadors und Encomenderos 
und das Amt des Anwalts der Indios.

17.2.1 Las Casas, der Konquistador und Encomendero

1502 warb der Gouverneur Nicolás de Ovando Las Casas als Soldat zur 
Niederwerfung der Indios auf Hispaniola an. Nachdem er mit 16 Jahren be­
reits Teil des Patrimonialheeres war, wurde er nun erneut Teil des Patrimo­

75 Vgl. MWG I/22.4, 342–343.
76 Zur Ausbreitung der Bürokratie im (früh-)neuzeitlichen Spanien vgl. Bernecker, 

Walther L. / Pietschmann, Horst, Geschichte Spaniens. Von der frühen Neuzeit bis 
zur Gegenwart, 4., überarb. u. aktual. Aufl., Stuttgart 2005, 44–105.

77 Vgl. MWG I/22.4, 335–338.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

317

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nialheeres der kastilischen Krone. Zur Entschädigung für seine Beteiligung 
an der Conquista erhielt Las Casas ein Stück Land und Indios in der Nähe 
von Concépcion de la Vega (in der heutigen Dominikanischen Republik) 
zugewiesen. Er wurde zum Encomendero. Mit der Encomienda bekam Las 
Casas eine ganz spezifische Rolle im expandierenden patrimonialbürokra­
tischen Spanien zugewiesen. Die Expansion auf überseeische Ländereien 
beförderte die Notwendigkeit, den Beamtenapparat zwecks Kontrolle und 
Bindung an das spanische Reich auszuweiten. Im Zuge der territorialen 
Ausdehnung vergrösserte sich der Beamtenapparat erheblich und rationali­
sierte seine Finanzen, womit der spanische „Patrimonialismus unvermerkt 
in die Bahnen einer rationalen bürokratischen Verwaltung mit geregeltem 
Geldabgabesystem“78 hinüberglitt. Die Encomiendas waren der systemisch 
zentrale Bestandteil dieses Wachstums: Die Encomenderos verwalteten die 
vom spanischen Patrimonialstaat beanspruchten extrapatrimonialen Terri­
torien in Westindien im Auftrag der Katholischen Könige und/oder der von 
ihnen eingesetzten höheren Beamten.79

Als Encomendero hatte Las Casas definierte Rechte und Pflichten zu 
erfüllen. Zum einen durfte der Encomendero zwar die Erträge des zugeteil­
ten Landes für die eigenen wirtschaftlichen Interessen und zur eigenen 
Bedarfsdeckung nutzen, musste davon aber Abgaben an die Krone leisten. 
Zum anderen hatten die Encomenderos, zumindest auf dem Papier, seit 
dem Erlass von Königin Isabella I. 1503 die Pflicht, nicht nur für ihren 
eigenen Lebensunterhalt, sondern auch für jenen der ihnen zugeteilten 
Indios zu sorgen. Zudem sollten sie auch veranlassen, dass die Indios im 
christlichen Glauben unterwiesen wurden, d. h., sie hatten einen missiona­
rischen Auftrag. In der Umsetzung nahmen, wie Las Casas immer wieder 
berichtete, die Spanier hauptsächlich ihre aufgrund des Encomendero-Sta­
tus zugeteilten Rechte über Land und Indios wahr, vernachlässigten aber 
die damit einhergehenden Sorgfaltspflichten. Auch Las Casas war hierbei 
keine Ausnahme. Er schreibt über sich als Encomendero:

„Da diese reiche ‚Menschenernte‘ auf diesem Weg [der conquistas und 
encomiendas; Hinzufügung aus der WA] vorankam, von Tag zu Tag 
an Kraft gewann, und aufgrund wachsender Habgier immer mehr von 
ihnen starben, beunruhigte sich der schon (III,28ff) erwähnte Kleriker 
Bartolomé de Las Casas (der wie die anderen mit der Ausbeutung seiner 
Landgüter eifrig beschäftigt war, der Indios seines repartimiento in die 

78 MWG I/22.4, 264.
79 Vgl. Pietschmann, Die staatliche Organisation, 13–154.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

318

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Minen, auf Goldsuche und in die Aussaat schickte, um sie so weit wie 
möglich auszunutzen) […]. Genausowenig wie die anderen war er [Las 
Casas] darauf bedacht, daß sie [die Indios] ungläubige Menschen waren, 
die zu unterweisen und in die Gemeinschaft der Kirche Christi zu führen 
er verpflichtet war.“80

Als Encomendero sorgte Las Casas dafür, dass die wirtschaftlichen Grund­
lagen der spanischen Expansionspolitik stabil und kontrolliert ausgebaut 
werden konnten. Als Kuba erobert werden sollte, beteiligte sich Las Casas 
erneut daran, diesmal allerdings als Feldkaplan. Auch für diesen Einsatz im 
patrimonialen Heer erhielt er eine Encomienda als Entlöhnung.81

17.2.2 Las Casas, der Anwalt der Indios

1514 legte Las Casas die Rolle des Encomenderos öffentlichkeitswirksam 
ab. Die nächste grosse Rolle, die er in der sich entwickelnden Patrimonial­
bürokratie einnahm, war ein neu geschaffenes Amt, das er bis zu seinem 
Tod bekleiden sollte: 1516 wurde Las Casas zum „Anwalt oder universalen 
Schutzherren aller westindischen Indios“82 ernannt und mit dem entspre­
chenden Rechtstitel dazu ausgestattet. Für diese Aufgabe erhielt er von der 
Krone eine Entlöhnung von 100 Goldpesos pro Jahr, ein damals – noch 
vor den grossen Goldentdeckungen der Spanier in Peru – hoher Lohn, wie 
Las Casas betont.83 Es war also schon von daher ein ganz anderes Amt 
als jenes des Encomendero und Konquistadoren: Der „Anwalt oder univer­
sale Schutzherr aller Indios“84 Bartholomé de Las Casas wird im neuen 
Amt direkt aus dem Fiskus bezahlt. Der Encomendero hingegen hat seine 
Stellung nur aufgrund der Notwendigkeit der Finanzierung der Staatskasse 

80 LC WA 2, 262 = LC OC 5, 2080–2081: Llevando este camino y cobrando de cada 
día mayor fuerza esta vendimia de gentes según más crecía la cudicia [sic], y así más 
número dellas pereciendo, el clérigo Bartolomé de Las Casas, […] andaba bien ocupado 
y muy solícito en sus granjerías – como los otros – enviando indios de su repartimiento 
a las minas a sacar oro y hacer sementeras, y aprovechándose dellos cuanto más podía, 
[…]; pero ningún cuidado tuvo más que los otros de acordarse que eran hombres 
infieles y de la obligación que tenía de dalles doctrina, y traellos al gremio de la Iglesia 
de Cristo.

81 Vgl. Kap. 4.3.
82 LC WA 2, 271 = LC OC 5, 2135: procurador o protector universal de todos los indios de 

las Indias
83 Vgl. LC WA 2, 271.
84 LC WA 2, 271.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

319

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und erhält seine Bedarfsdeckung aus dem ihm zugewiesenen Land. Der 
die Indios ausbeutende Encomendero finanziert somit über seine Abgaben 
seinen Kritiker, den Anwalt der Indios, mit.

Fortan hatte sich Las Casas von Amts wegen für die Indios einzusetzen. 
Las Casas hatte ein „‚wohl erworbenes Sonderrecht‘“85 erhalten, das zu­
gunsten der Untertanen (hier: der Indios) wahrgenommen werden musste. 
In dieser Funktion kritisierte er nicht nur die individuelle Behandlung der 
Indios durch die Spanier in der Neuen Welt, sondern auch das System 
der spanischen Expansion als solches: das Encomienda- und Repartimien­
tosystem. Es scheint aber, dass auch für Las Casas, obwohl er ein solch 
aussergewöhnliches Amt bekleidete, der patrimoniale Grundsatz, „daß ein 
Beamter seinem Herren nicht widersprechen darf “86, noch immer galt. 
In seinen Schriften und Traktaten betont er immer wieder aufs Neue, 
dass sich seine Kritik nicht gegen die Könige Spaniens, später nicht gegen 
Kaiser Karl V. richtet, sondern gegen die Beamten – die Encomenderos, 
Konquistadoren, Vizekönige und Berater der Könige. Sein Einsatz versteht 
er demgemäss nicht als Kritik an den Patriomonialherrschern, sondern als 
einen rechtlichen, politischen, religiösen und ethischen. Direkte Kritik an 
den Herrschern Kastiliens vermeidet er geflissentlich. Im Gegenteil: Die 
spanischen Könige werden gelobt.87

Anderen Denkern der spanischen Klassiker des Naturrechts hingegen 
fehlte ein solches Amt und damit verbunden die Kritikerlaubnis. Francisco 
de Vitoria beispielsweise hielt um 1538/39 eine öffentliche Vorlesung in 
Salamanca, wie er es gemäss seinem Amt als Professor der Universität 
einmal jährlich zu halten hatte. In der Vorlesung „De Indis“ kritisiert Vitoria 
die Rechtstitel in der Neuen Welt. Insbesondere bestreitet er, dass durch 
die Entdeckung Westindiens den spanischen Königen ein Recht auf die 
Beherrschung jener Ländereien und Völker zugekommen sei.88 Umgehend 
erhält Vitoria einen Maulkorb von Karl V. – fortan darf er in seinen Vor­
lesungen keine politischen Angelegenheiten mehr behandeln.89 Las Casas 

85 MWG I/22.4, 315. Zur Vergabe des Amtes an Las Casas, das er nicht aufgrund einer 
Fachschulung, sondern aufgrund seines „großen Eifer[s] im Dienst Unseres Herrgotts 
und in Unserem Dienst“ (LC WA 2, 270) erhielt, vgl. den ursprünglichen Auftrag in 
LC WA 2, 270–271.

86 MWG I/22.4, 309–310.
87 Vgl. kondensiert die „Dreißig Rechtssätze“, abgedruckt in: LC WA 3/1, 181–192.
88 Vgl. De Vitoria, De Indis / Über die Indianer, hier v. a. 406–489.
89 Vgl. den Wortlaut der schriftlichen Intervention Karls V. inkl. des Äusserungsverbots 

zu politischen Themen für Vitoria: Karl V., Brief an Francisco de Vitoria vom 
Sommer 1539, deutsch entnommen aus: Höffner, Joseph, Kolonialismus und Evange­

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

320

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf der anderen Seite wurde zwar nach dem Verfassen seines Handbuches 
für Beichtväter von seinem einflussreichen Gegenspieler Sepúlveda wegen 
desselben Grundes wie Vitoria, des Negierens des Anspruchs der Krone 
auf die Herrschaft in Westindien und infolgedessen Majestätsbeleidigung, 
angeklagt,90 aber nicht verurteilt. In der Disputation von Valladolid (1551) 
verteidigt sich Las Casas mit Rekurs auf sein Patrimonialamt als Anwalt der 
Indios:

„[…] [D]amit die Könige Kastiliens Westindien nicht verlieren und damit 
es nicht zum völligen Verderben so vieler Völker und der Verwüstung so 
riesiger Landgebiete komme […], stelle ich diesem Königlichen Hof seit 
fünfunddreißig Jahren [= 1516] meinen Arbeitseifer zur Verfügung.“91

Er wende sich in dieser Funktion nur gegen falsche Rechtstitel, öffne zeit­
gleich aber die Türen zu angemessenen Rechtstiteln.92

17.3 Las Casas, der Patrimonialkritiker

In seinen Schriften, die er nach seiner Einsetzung in das Amt des Anwalts 
der Indios verfasst hat, meldet Las Casas Kritik an einigen der von Weber 
als Kernelemente einer patrimonialbürokratischen Herrschaft benannten 
Charakteristiken an. Er fordert, nach Webers Begriffen, die Auflösung der 
Restbestände der patrimonialen Herrschaftsordnung ein und weist in Rich­
tung der Entwicklung und Etablierung einer legalen legitimen Herrschaft. 
So ist für Las Casas der legitime Herrscher ein Verwalter des Reiches: Er 

lium: Spanische Kolonialethik im Goldenen Zeitalter, in: Ders., Christentum und 
Menschenwürde, hg. v. Jörg Althammer und Ursula Nothelle-Wildfeuer, Paderborn 
2017 (= Joseph Höffner, Ausgewählte Schriften, Bd. 2), 41–434, 300–301). Zur „Relec­
tio de Indis“ und den Reaktionen darauf vgl. ferner Horst, Ulrich, Leben und Werke 
Francisco de Vitorias, in: De Vitoria, Francisco, Vorlesungen I (Relectiones): Völker­
recht, Politik, Kirche, lateinisch-deutscher Text von Joachim Stüben, mit Einführung 
v. Ulrich Horst, hg. v. Ulrich Horst, Heinz-Gerhard Justenhoven und Joachim Stüben, 
Stuttgart 1995 (= Theologie und Frieden, Bd. 7), 13–100, hier 84–98.

90 In seiner Entgegnung in der Disputation von Valladolid schreibt Sepúlveda gegen 
das Beichthandbuch von Las Casas: „in seinem Handbuch für Beichtväter von Enco­
mendros, das man wahrhaftiger […] als ein verleumderisches Pamphlet gegen unsere 
Könige und unsere Nation bezeichnen könnte“ (LC WA 1, 387).

91 LC WA 1, 436 = LC OC 10, 193: porque los reyes de Castilla no pierdan las Indias, e 
porque la total perdición de tantas gentes y despoblación de tan luengas tierras no haya 
efecto […] pongo treinta y cinco años ha tanta diligencia en esta corte.

92 Vgl. LC WA 1, 436.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

321

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


waltet seines Amtes, indem er die eigentlich dem Volk gehörigen Güter mit 
dessen Zustimmung und zu dessen Wohl verwaltet. Dass der Herrscher ein 
Verwalter sei, trifft sowohl auf den weltlichen als auch auf den geistlichen 
Herrscher zu. Beide sind Verwalter eines Gutes, das eigentlich nicht ihres 
ist. Der weltliche Herrscher verwaltet das weltliche Gut des Volkes mittels 
der von diesem in Freiheit übertragenen Jurisdiktionsgewalt. Der geistliche 
Herrscher, d. h. der Papst, ist ohnehin lediglich ein Herrscher an zweiter 
Stelle, der in apostolischer Sukzession die geistlichen Güter verwaltet.

Eine solche Ansicht erfordert die Denkbarkeit einer Unterscheidung zwi­
schen Gütern, über die ein Herrscher als Amtsperson, und Gütern, über 
die er als Privatperson gebieten kann. Doch genau dies fehlt in der Regel 
in einem patrimonialen genauso wie in einem patrimonialbürokratischen 
Herrschaftssystem. „Dem patrimonialen Amt fehlt vor allem die bürokrati­
sche Scheidung von ‚privater‘ und ‚amtlicher‘ Sphäre.“93 Las Casas legt des­
wegen detailliert dar, was dem Herrscher qua Herrscherstatus zufällt, d. h. 
was der Herrscher als Amtsperson vom Volk übertragen erhalten hat, und 
was dem Herrscher qua Menschsein zukommt. So fordert Las Casas ein, 
dass zwischen privaten und öffentlichen Mitteln getrennt werden muss.94 

Diese Forderungen verpackt Las Casas, wie in einem traditionalen Herr­
schaftsverband üblich, mit der Tradition. So folgt er grundsätzlich auch 
dem patrimonialen Regierungsprinzip, nach dem auch ein ausgebauter Pa­
trimonialstaat mit extrapatrimonial rekrutierten Beamten nach denselben 
Prinzipien regiert wird wie der Oikos. Im „Traktat über die königliche Ge­
walt“ schreibt er als Antwort auf das elfte Gegenargument beispielsweise: 
„Die königliche Regierung ist eine gleichsam von sich und von ihrer Natur 
aus gute Sache […], wenn sie der Regierung des Familienvaters und des 
Hirten über die ihm anempfohlenen Schafe gleicht.“95

Las Casas wandte sich auch in seinem Amt als Anwalt der Indios nicht 
gegen die Könige von Kastilien, sondern gegen die spanischen Beamten 
und Siedler in Westindien. So bestätigt er in seiner Kritik noch einen ande­
ren von Weber als Grundmerkmal einer expandierenden Patrimonialherr­
schaft angegebenen Grundsatz: Je weiter weg sich ein Gebiet vom Herr­

93 MWG I/22.4, 291.
94 Vgl. Kap. 6.2.
95 LC WA 3/2, 245 = LC OC 12, 186: gubernationem regiam esse causam quasi per se, et 

de sui natura bonam […] non sit naturalis et similis paternae et ei quam exercet pastor 
super oves sibi commissas. Vgl. zudem besonders deutlich LC WA 3/2, 234.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

322

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scherhof befinde, desto geringer werde die Bindung an den Herrscher.96 

In seinen Schriften merkte Las Casas immer wieder an, dass sich die 
eingesetzten Beamten in Westindien nicht so verhielten, wie sie sich nach 
Anweisung der Könige verhalten sollten. Bereits bei der Entdeckung der In­
dios durch Kolumbus und erst recht bei der Etablierung der Encomiendas 
hatte Isabella I. verfügt, dass die Indios gleich wie alle anderen Untertanen 
zu behandeln seien. Die Konquistadoren hingegen behandelten die Indios 
nicht wie andere Untertanen in der Alten Welt, sondern wie natürliche 
Sklaven.97 Insbesondere Las Casas’ historische Arbeiten über die Conquista 
beschreiben diesen Zustand detailliert. Mit ein Grund für den Verstoss 
gegen den Willen der Herrscher sieht Las Casas in der Entfernung Westin­
diens von den spanischen Monarchen, „denn der König von Spanien kann, 
wenn er ständig in Spanien ist, jenen Erdkreis überhaupt nicht sinnvoll 
regieren“98, meint Las Casas im „Traktat über die Schätze Perus“.

Die lascasasianische Kritik traf Entwicklungen, die mit der Vergrösse­
rung des patrimonialen Reiches Spaniens zusammenhingen. Neben der 
Kritik an der Praxis des Encomienda- und Repartimientosystems zeigt sich 
dies vor allem auch als Kritik an der Art und Weise, wie im patrimonialen 
Spanien die Ländereien und Ämter vergeben wurden. Nach Weber geschah 
es in der Expansion des Patrimonialstaates und infolgedessen des Ausbaus 
der Bürokratie häufig, dass die Patrimonialämter zur Verkaufsware werden. 
Sie wurden veräussert, verkauft, verschenkt und/oder getauscht.99 Gegen 
eine solche Praxis der Amtsvergabe wandte sich Las Casas dezidiert. Zwar 
war auch er nicht der Ansicht, dass öffentliche Ämter nie veräussert werden 
dürften, schlug aber eine detaillierte Unterscheidung vor: Einige Ämter, 
nämlich solche, die eher für den direkten Haushalt des Königs und seiner 
Familie zuständig sind, dürfen unter bestimmten Bedingungen veräussert 
werden; Ämter hingegen, die für alle Personen im Reich wichtig und be­

96 Weber fasst in MWG I/22.4, 335 zusammen: „Alle Mittel der Verwaltungstechnik 
hinderten nicht, daß auch für rein bürokratische Patrimonialgebilde das Normale 
ein Zustand blieb, bei welchem die einzelnen Bestandteile des Machtgebiets, je 
entlegener vom Herrensitz, desto mehr sich der Beeinflussung durch den Herrn 
entziehen.“                                                       

97 Zu Kolumbus vgl. LC WA 3/2, 84–87; zu Ovando und der Einführung der Encomi­
enda vgl. LC WA 3/2, 129–142.

98 LC WA 3/1, 299 = LC OC 11.1, 394: re uera Rex Hispaniarum, perpetuo in Hispania 
existens, nullo modo potest orbem illum utiliter gubernare [...].

99 Vgl. MWG I/22.4, 298.

17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft

323

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stimmend sind, dürften nicht veräussert werden100 – denn sie gehören nicht 
zum Eigentum der Privatperson des Herrschers, sondern zum Gemeingut.

18 Drittes Zwischenspiel

In zwei seiner frühen Vorlesungen behandelt Weber Bartolomé de Las 
Casas als historische Persönlichkeit im Umfeld der spanischen Eroberung 
der Neuen Welt. Er diskutiert ihn als einen Gegner der Conquista und der 
Rassensklaverei der Indios. In Las Casas’ Projekten zur friedlichen Missio­
nierung der Indios erkennt Weber den Vorläufer der Jesuitenreduktionen in 
Paraguay, in denen die lascasasianischen Ideen weiterentwickelt und unter 
theokratischer Führung etabliert wurden.

Der herrschaftliche Lebenskontext von Bartolomé de Las Casas ist in 
Webers Herrschaftstypologien als patrimonialbürokratisch zu bezeichnen. 
In der Bezeichnung Patrimonialbürokratie kommt die Mischung typischer 
Elemente traditionaler mit solchen rational-legaler Herrschaftsordnungen 
zum Ausdruck. Ihr Ursprung hat die patrimonialbürokratische Herrschaft 
beim Patrimonialstaat. Der Patrimonialstaat entsteht aus der Vergrösserung 
eines Haushalts und wird nach denselben Grundsätzen wie der Haushalt 
regiert. Mit fortschreitender territorialer und personaler Expansion des Pa­
trimonialstaates muss auch die Verwaltung vergrössert und müssen die Ver­
waltungstechniken verfeinert werden. Die daraus resultierende Bürokratie 
des politischen Patrimonialismus ist jedoch nicht Ergebnis einer Rationali­
sierung, sondern einer Stereotypisierung. Alles ist auf die Person abgestellt, 
Ämter werden nicht nach Fachschulung, sondern nach der Beziehung zum 
Herrscher vergeben.

Auch Las Casas hatte verschiedene Ämter in der patrimonialbürokrati­
schen Herrschaft des frühneuzeitlichen Spaniens inne. So war er als Kon­
quistador und Encomendero zunächst Teil des Systems geworden, das die 
Bindung der neu eroberten Überseegebiete an die europäischen Herrscher 
gewährleisten sollte. Als Folge seines Einsatzes als Konquistador wurde er 
zum Encomendero. Ab 1516 wurde für Las Casas das Amt des Anwalts 
der Indios eingerichtet, das direkt aus dem Fiskus finanziert wurde. Dieses 
Amt verpflichtete ihn zum Einsatz zugunsten der Indios und schützte ihn 
zugleich vor Sanktionen aufgrund seiner Kritik.

Schliesslich wandte sich Las Casas in diesem letztgenannten Amt immer 
wieder gegen patrimonialherrschaftliche Grundsätze. Insbesondere forderte 

100 Vgl. Kap. 6.3.

Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken

324

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


er die Trennung zwischen der privaten und der öffentlichen Sphäre der 
Herrschaft vehement ein, ohne dabei aber ausserhalb der Tradition zu 
argumentieren. Denn eine hauptsächlich traditionelle Herrschaft kann nur 
aus der Tradition selber verändert werden, was Las Casas erkannte.

18 Drittes Zwischenspiel

325

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas’ und Max Webers 
Rechts- und Herrschaftskonzeptionen 

Nach der Darlegung der Konzeption von Recht und Herrschaft im Denken 
von Bartolomé de Las Casas und Max Weber sowie der Verortung von 
Las Casas im Denken Webers werden im Folgenden ihre Konzeptionen 
zu Recht und Herrschaft anhand von vier Begrifflichkeiten einander gegen­
übergestellt. Dazu wird zuerst auf einer Metaebene dem Verhältnis von 
Sein und Sollen nachgegangen, um daran anknüpfend die Verwendung des 
Legitimitätsbegriffs bei Las Casas und Weber einzuordnen. Anschliessend 
werden die philosophischen Voraussetzungen des Phänomens Herrschaft 
der beiden Denker geklärt und die Verhältnisse von Naturrecht und positi­
vem Recht sowie kanonischem und profanem Recht dargelegt, wie sie sich 
bei den beiden Denkern darstellen. Abschliessend wird die enge Verbin­
dung von Vernunft bzw. Ratio, Recht und Herrschaft bei beiden Denkern 
offengelegt.1

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

Las Casas und Max Weber haben sich beide intensiv mit den Themati­
ken Recht und Herrschaft und deren Zusammenwirken auseinandergesetzt. 
Während Las Casas’ Antrieb die beabsichtigte Verbesserung der Situation 
der Indios war, durchdrang Weber die Materie aus zunächst rein wissen­
schaftlichem Interesse. Dies hatte unterschiedliche Herangehensweisen zur 
Konsequenz. In welchem Verhältnis stehen das von Las Casas verfolgte 
Naturrechtsdenken an der Schwelle zur Neuzeit und Max Webers erfah­
rungswissenschaftliches Vorgehen und seine Forderungen nach einer wert­
urteilsfreien Wissenschaft?

1 Wo das im folgenden Vergleich Dargelegte auf dem in den vorangegangenen Sätzen 
Erarbeiteten aufbaut bzw. es wiedergibt, wird auf eine erneute Angabe der verwendeten 
Literatur verzichtet.

327

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


19.1 Las Casas’ naturrechtliches Vorgehen – vom Seienden zum Sollen

Las Casas als in beiden Rechten gebildeter Jurist und Theologe entwickelt 
auf religiöser Grundlage naturrechtliche Sollensansprüche, an denen er die 
beobachtete Empirie bemisst. Als Quellen für die Formulierung der norma­
tiven Sollensansprüche fungieren ihm dabei die anerkannten Autoritäten 
seiner Zeit: antike Philosophie (u. a. Aristoteles und Cicero), Patristik (u. a. 
Augustinus), Scholastik (u. a. Thomas von Aquin), das römische Recht als 
Kaiserrecht und Gebrauchsnaturrecht (Corpus Iuris Civilis) und das kano­
nische Recht, aber auch das Langobardische Lehensrecht (Consuetudines 
Feudorum) und Kommentatoren zu den verschiedenen Rechtssystemen 
(u. a. Baldus de Ubaldis und Bartollus de Sassoferrato). Im Abgleich der be­
obachteten faktisch seienden Realität mit dem mittels Vernunft erkannten 
kontrafaktisch sein sollenden Zustand stellt Las Casas eine Diskrepanz fest, 
die es zu schliessen gilt. Das Seiende soll mit dem Sollenden in Einklang ge­
bracht werden, aber nicht indem das mittels Vernunfterkenntnis geronnene 
Sollende, sondern indem der seiende Zustand verändert wird. Um dies 
zu erreichen, beschreitet Las Casas den Weg der rechtlichen Prinzipienfin­
dung. Am Beginn der Auseinandersetzung steht also die empirische Beob­
achtung, die er anschliessend mittels (Natur-)Rechtsprinzipien normativ 
bewertet, um dann auf politischer Ebene einen zu erreichenden Sollzustand 
einzufordern.

19.2 Webers erfahrungswissenschaftliches Vorgehen und Werturteilsfreiheit

Max Weber wollte verstehend erklären und setzte sich für ein erfahrungs­
wissenschaftliches Vorgehen ein. An seine eigene wissenschaftliche Tätig­
keit stellte er folglich dieselben Anforderungen, wie er sie mit Blick auf 
alle empirisch wissenschaftlich arbeitenden Personen erhob, und das be­
deutete vor allem: Werturteilsfreiheit. Hatte schon Kant die Scheidung von 
Erkenntnissen aus Vernunft und Erfahrung betont, wird sie in Webers neu­
kantianischem Umfeld noch einmal akzentuiert und von Weber schliess­
lich als Postulat scharf prononciert.2 Das von ihm vertretene Postulat for­
dert, „zwischen wissenschaftlichem Urteil (Tatsachen-, Seinsaussage) und 

2 Vgl. etwa Turner, Stephen, Weber and His Philosophers, in: International Journal 
of Politics, Culture, and Society, Vol. 3/4 (1990), 539–553; Merz, Max Weber und 
Heinrich Rickert; Seiffarth, Achim, Die Sprache Max Webers. Eine soziologische 
Untersuchung, Marburg 2016, 300–320.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

328

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werturteil (Sollensaussage)“3 strikt zu trennen. Mit dieser Forderung legte 
Weber den Startpunkt für eine seit nunmehr über 100 Jahren andauernde 
und immer wieder aufflammende innerwissenschaftliche Diskussion.4 Da 
schon Weber zu Lebzeiten begriffen hatte, dass seine Forderungen auch 
in akademischen Kreisen vielfach missverstanden wurden,5 muss hier aller­
dings eine kurze Bestimmung vorgenommen werden, die historisch exem­
plarisch an den Entwicklungen im „Archiv für Socialwissenschaften und 
Socialpolitik“‘ festgemacht wird.6

Als Weber 1904 zusammen mit Werner Sombart und Edgar Jaffé das 
„Archiv für soziale Statistik und Gesetzgebung“ übernahm, benannten sie 
die Zeitschrift um: Neu erschien sie unter dem Titel „Archiv für Sozialwis­
senschaft und Sozialpolitik“. Bereits diese Umbenennung kündete von einer 
Neuausrichtung, deren Gehalt Max Weber der Leserschaft in einem pro­
grammatischen Essay7 im ersten Heft vorführte. Anders als bisher sollten 
die Beiträge in der Zeitschrift keinerlei Wertungen politischer, ethischer 
oder weltanschaulicher Art mehr enthalten. In der wissenschaftlichen Ar­
beit, so die neuen Schriftleiter, hätten praktische Wertungen aussen vorge­
lassen zu werden. Denn sobald sich eine in der Wissenschaft tätige Person 
politisch oder weltanschaulich wertend äussere, befinde sie sich nicht mehr 
in der Sphäre der Wissenschaft, sondern in jener der Politik oder Religion. 
Dafür stünden in der modernen Welt aber Orte zur Verfügung, die auch 
Personen ausserhalb des Wissenschaftsbetriebs zugänglich seien. Dieses 
anzustrebende Ideal der Rollendifferenzierung8 bezieht sich nicht nur auf 

3 Ritsert, Jürgen, Einführung in die Logik der Sozialwissenschaften, 2., überarb. Aufl., 
Münster 2003, 25.

4 An dieser Stelle kann diese Diskussion nicht dargestellt werden. Vgl. stattdessen insbe­
sondere die Sammelbände Albert, Hans / Topitsch, Ernst (Hgg.), Werturteilsstreit, 
Darmstadt 1979 (= Wege der Forschung, Bd. 175); Adorno, Theodor W. / Albert, 
Hans / Dahrendorf, Ralf / Pilot, Harald / Habermas, Jürgen / Popper, Karl R. 
(Hgg.), Der Positivismusstreit in der deutschen Soziologie, Sonderausgabe der Samm­
lung Luchterhand, ungekürzte Sonderausgabe, Neuwied / Berlin 1972 (= Soziologische 
Texte, Bd. 58).

5 Vgl. MWG I/12, 349–350 („Diskussionbeitrag im Verein“), 459–460 („Der Sinn der 
Wertfreiheit“).

6 Ebenso gut könnte die Problematik anhand der Diskussionen im Verein für Socialpoli­
tik und in der Gesellschaft für Soziologie aufgezeigt werden.

7 Abgedruckt als „Die Objektivität sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Er­
kenntnis“ in MWG I/7, 142–234.

8 Dass Weber die Trennung zwischen der Rolle des Wissenschaftlers und der Rolle 
des Staatsbürgers selber in aller Vehemenz zu leben versuchte, zeigt sich nicht nur 
daran, dass er selber zeitlebens Politiker blieb, sondern besonders exemplarisch an

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

329

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die schreibende und forschende Tätigkeit, sondern auch auf die Lehre. 
Politische und weltanschauliche Wertungen hätten im Hörsaal (Lehre) 
ebensowenig verloren wie auf dem Lehrstuhl (Forschung).9 Bisher habe 
sich die Zeitschrift mit einem „bestimmten ‚sozialpolitischen‘ Standpunkt“10 

zu verbinden gewusst, womit unweigerlich Werturteile gefällt worden seien 
und „neben der Sozialwissenschaft wenigstens dem Ergebnis nach auch 
Sozialpolitik getrieben“11 worden sei.12 Genau dies könne, so Weber, eine 
Erfahrungswissenschaft aber nicht leisten: Eine empirische Studie kann 
nicht zur Formulierung von praktischen Wertungen führen, wohl kann sie 
aber aufzeigen, auf welche Weise praktische Wertungen zustande kommen 
und welche Effekte aus diesen folgen können.

So bedeutet dies nicht, dass Werturteile und Werte in der Wissenschaft 
keine Rolle spielen sollen. Das Gegenteil ist der Fall: Werte und Wertungen 
sollen explizit wissenschaftlich thematisiert werden.13 Zudem ist bereits die 
Auswahl des Themas und der Forschungsfrage eine bestimmte subjektive 
Wertung von Seiten der forschenden Person. Hinzu kommt, dass jede wis­

seinem Verhältnis zum Ersten Weltkrieg: Die „Erklärung der Hochschullehrer des 
Deutschen Reiches“ (1914), in der sich Akademiker für Deutschland und den Ersten 
Weltkrieg aussprachen, wurde von Weber nicht unterzeichnet. Stattdessen setzte er 
sich in Heidelberg dafür ein, dass sich die Universität nicht zum Krieg äussere. 
Zeitgleich aber hatte sich Weber sofort zum Kriegsdienst gemeldet und äusserte sich 
in seinen Briefen niedergeschlagen, dass er als Fünfzigjähriger den Dienst nicht an 
der Front leisten dürfe (vgl. etwa MWG II/8, 782). Zu Max Webers Reflexionen über 
den Ersten Weltkrieg vgl. detaillierter Bruhns, Max Weber.

9 Besonders klar formuliert in der Rede „Wissenschaft als Beruf “: „Man sagt, und ich 
unterschreibe das: Politik gehört nicht in den Hörsaal. Sie gehört nicht dahin von 
seiten der Studenten. […] Aber Politik gehört allerdings auch nicht dahin von seiten 
des Dozenten“ (MWG I/17, 95–96).

10 Sombart, Werner / Weber, Max / Jaffé, Edgar, Geleitwort der Herausgeber, in: Ar­
chiv für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, Bd. 1 (1904) (= Neue Folge des Archivs 
für Soziale Gesetzgebung und Statistik, Bd. 19), I–VII, hier III (jetzt auch abgedruckt 
in: MWG I/7, 125–134).

11 Ebd.
12 Tatsächlich sah sich der Herausgeber des Archivs der voraussetzungslosen Suche 

nach wissenschaftlicher Wahrheit verpflichtet (vgl. Braun, Heinrich, Zur Einführung 
vom Herausgeber, in: Archiv für Soziale Gesetzgebung und Statistik, Bd. 1 (1888), 
1–6, hier 5). Dazu fähig war in seinen Augen jedoch nur eine Person, die zeitgleich 
Sozialdemokrat und anerkannter Akademiker war (vgl. Ders., Abschiedswort, in: 
ebd., Bd. 18 (1903), V–VI. Noch in diesem Abschiedswort gab sich Heinrich Braun 
zuversichtlich, dass die neuen Herausgeber „das Archiv im alten Geist weiterzufüh­
ren“ (ebd., VI) gedächten).

13 MWG I/12, 280: „Wir behandeln selbstverständlich auch ‚Werturteile‘, die wir vorfin­
den […] als Objekt unserer Betrachtung und suchen sie erklärend zu ‚verstehen‘.“

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

330

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


senschaftliche Disziplin ihrerseits von Voraussetzungen lebt, die sie nicht 
selbst schaffen oder beweisen kann.14 Wissenschaft kann Wertungen zwar 
nicht letztgültig begründen, setzt Wertungen, Wertbeziehungen und Wert­
urteile aber für sich selbst voraus. Die Grundlage der Jurisprudenz etwa ist 
die Existenz von Recht, ohne dass sie darauf eine Antwort geben könnte, ob 
überhaupt Recht existieren soll.15

Im Grunde sind denn auch die methodischen und wissenschaftstheoreti­
schen Schriften Webers jene, in denen er mit seinen in diesen selbst formu­
lierten Ansprüchen bricht und statt Idealtypen Ideale formuliert. An die 
Stelle der deskriptiven Erfassung, wie faktisch Wissenschaft betrieben wird, 
rücken in seinen methodischen und wissenschaftstheoretischen Schriften 
Ansprüche, wie Wissenschaft betrieben werden soll.

19.3 Verhältnis von Werturteilsfreiheit und Naturrechtsdenken

Ausgehend von Webers methodologischen und wissenschaftstheoretischen 
Schriften entwickelten sich schon bald verschiedene Ansichten zum Ver­
hältnis zwischen Naturrechtsdenken und dem Werturteilsfreiheitspostulat. 
Sie fassen Weber im Allgemeinen als Kritiker des Naturrechtsdenkens auf 
und machen aus ihm zuweilen einen rigorosen Rechtspositivisten, obschon 
er selber in seinen Schriften immer wieder gegen einen absoluten Positivis­
mus Stellung bezog.16 Während er beispielsweise Rudolf Stammlers Auffas­
sung, dass naturrechtliche Überlegungen im positiven Recht als gerechtes 
Recht aufgehe, kritisiert, zeigt sich Weber stark beeinflusst von seinem 
Lehrer Rudolf Ihering. Dieser lernte das scholastische Naturrechtsdenken 
hoch zu schätzen und meinte in der zweiten Auflage, er hätte sein bekann­
tes Werk „Der Zweck im Recht“ eventuell gar nicht geschrieben, wenn er 

14 MWG I/17, 106: „Keine Wissenschaft ist absolut voraussetzungslos, und keine kann 
für den, der diese Voraussetzungen ablehnt, ihren eigenen Wert begründen.“ Zu den 
Voraussetzungen einzelner Wissenschaftsdisziplinen vgl. MWG I/17, 94–95. Ähnlich 
formulierte später mit Blick auf die Voraussetzungen des freiheitlich-liberalen Staates 
der Verfassungsrechtler Ernst-Wolfgang Böckenförde sein Diktum: „Der freiheitliche, 
säkularisierte Staat lebt von Voraussetzungen, die er selbst nicht garantieren kann“ 
(Böckenförde, Ernst Wolfgang, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkula­
risation, in: Ders., Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie 
und Verfassungsgeschichte, 2., erw. Ausgabe, Frankfurt 1991, 92–114, hier 112).

15 Vgl. MWG I/17, 95.
16 Vgl. auch Breuer, „Herrschaft“, 209–210.

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

331

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thomas von Aquins Naturrechtsdenken gekannt hätte.17 Die Positionsbe­
stimmungen zwischen Naturrechtsdenken und Weber auf der Grundlage 
seiner wissenschaftstheoretischen Schriften lassen sich in drei Richtungen 
kategorisieren: Naturrecht als Kritik am Werturteilsfreiheitspostulat (1), 
Weber als Kritiker des Naturrechts (2), Webers Methode als Grundlage von 
Kritiken am Naturrechtsdenken (3).

19.3.1 Naturrecht als Kritik am Werturteilsfreiheitspostulat

Naturrechtsdenken gilt als eine jener Kritikrichtungen am Werturteilsfrei­
heitspostulat, die bereits vor Webers Formulierung in der Kritiktradition 
einer scharfen Trennung von Sein und Sollen im wissenschaftlichen Arbei­
ten stand. Um das Postulat bestreiten zu können, müssen Kritiker im All­
gemeinen Möglichkeiten vorführen, wie sich die einzelne wissenschaftlich 
tätige Person der Objektivität einer Wertung vergewissern kann. Zu den 
klassischen Kritiken am Werturteilsfreiheitspostulat werden gemeinhin Of­
fenbarung, Autorität und Tradition, idealistisches und ontologisches (anti­
kes) Naturrecht, religiöses (scholastisches) Naturrecht, materiale Wertethik, 
Dialektik und Diskursethik gezählt.18

In einem Naturrechtsdenken wird auf ein Werte- und Wertungssystem 
rekurriert, das sich der individuellen Wertung entzieht, gleichwohl aber 
vom menschlichen Individuum mittels Vernunftanwendung als objektiv 
gelten sollend erkannt werden kann. Dies ist in einem rationalen Natur­
rechtsdenken die vorgeschaltete, nicht hinterfragbare Prämisse, ohne die 
das ganze Denken in sich zusammenbrechen würde, gleich wie jegliche Na­
turwissenschaft zusammenbrechen würde ohne die Grundannahme, dass 
eine beobachtbare Natur existiert. Mit dem Rekurrieren auf ein als objektiv 
gesetztes Werte- und Wertungssystem kann Naturrechtsdenken als direkte 
Kritik am Postulat einer werturteilsfreien Wissenschaft gelten. Wenn Las 
Casas naturrechtliche Prinzipien vorführt, an die sich selbst Könige und 
Päpste zu halten haben, geht er von der Existenz einer objektiven Gerech­
tigkeits- und Vernunftordnung aus, die vom Subjekt erkannt werden kann. 

17 Vgl. Ihering, Rudolph von, Der Zweck im Recht, Bd. 2, 2. Aufl. Leipzig 1886, 161, 
Anm. ** (= 8. Aufl. Leipzig 1923, 125–126, Anm. **). Es war der Rote Priester und 
Karl-Marx-Spezialist Wilhelm Hohoff, der Ihering auf Thomas von Aquins Rechts­
philosophie aufmerksam machte (vgl. ebd.).

18 Vgl. Röhl, § 18: Das Werturteilsproblem, in: Ders., Rechtssoziologie-online: https:/
/rechtssoziologie-online.de/beispiel-seite/%C2%A7-18das-werturteilsproblem/ 
[24.6.2024].

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

332

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://rechtssoziologie-online.de/beispiel-seite/%C2%A7-18das-werturteilsproblem
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://rechtssoziologie-online.de/beispiel-seite/%C2%A7-18das-werturteilsproblem


Wenn gezeigt werden könnte, dass es eine solche objektive vernünftige 
Ordnung nicht gibt, gäbe es in der Folge auch gar keine naturrechtlichen 
Prinzipien, die eingefordert werden könnten.

19.3.2 Weber als Naturrechtskritiker

Webers wissenschaftstheoretische und methodologische Ausführungen 
wurden nicht nur zu seinen Lebzeiten missverstanden, sondern führten 
auch dazu, dass er vor allem in der kurzen Naturrechtsrenaissance nach 
dem Zweiten Weltkrieg zum Naturrechtsgegner schlechthin stilisiert wur­
de. Zu den bekanntesten unter jenen, die in Webers Forderung nach wer­
tungsfreier empirischer Wissenschaft eine direkte Kritik am Naturrechts­
denken sehen, zählen der Weberschüler und Neuscholastiker Johannes 
Messner19 und der deutsch-amerikanische Philosoph Leo Strauss. Messner 
sieht in Webers Methodologie die Vollendung von Auguste Comtes positi­
vistischer Soziologie. Allerdings betont er, dass Webers Forderung nach 
werturteilsfreier Wissenschaft nur für die „exakte, erfahrungssoziologische 
Erforschung der Ursachen und Wirkungen innerhalb der gesellschaftlichen 
Wirklichkeit“20 gelten kann. Dies sagte schon Weber selbst wiederholt.

Der sich für ein Wiederbeleben des antiken Naturrechts einsetzende 
Strauss widmet der Weberkritik den ganzen zweiten Teil seines bekannten 
Werks „Naturrecht und Geschichte“.21 Er nimmt an, dass aus der Sicht 
Webers dessen methodische Ansätze auch für nicht-empirische Forschung 
gelten sollen. „Die heutige Sozialwissenschaft“, schreibt Strauss, „verwirft 
das Naturrecht aus zwei verschiedenen, wenngleich meistens miteinander 
verbundenen Gründen; sie lehnt es ab im Namen der Geschichte [His­
torismus] und auf Grund der Unterscheidung zwischen Tatsachen und 
Werten.“22 Webers Denken und sein Einsatz für die Werturteilsfreiheit in 
den Sozialwissenschaften führten schliesslich im Strauss’schen Verständnis 

19 Messner hörte 1919 als Student die Vorlesung Webers in München über die universa­
le Sozial- und Wirtschaftsgeschichte (vgl. Messner, Johannes, Moderne Soziologie 
und scholastisches Naturrecht, mit einem Vorwort von Alfred Verdross und einem 
Anhang von Alfred Klose: Johannes Messner – Leben und Werk, Wien 1961 (= Ruf 
und Antwort, Bd. 2), 8).

20 Vgl. Messner, Johannes, Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staats­
ethik und Wirtschaftsethik, 8. Aufl., Berlin 2018, 465.

21 Vgl. Strauss, Leo, Naturrecht und Geschichte, übers. v. Horst Boog, Stuttgart 1977 
(= stw 216), 37–82.

22 Ebd., 9.

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

333

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in den Nihilismus und bereiteten den Nährboden für den Nationalsozialis­
mus.23 Strauss bestreitet nicht nur die Sinnhaftigkeit und Praktikabilität der 
strikten Unterscheidung von Sein und Sollen und das Werturteilsfreiheits­
postulat, sondern auch den wissenschaftlichen Nutzen der Weber’schen 
Unterscheidung zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik. Den 
„‚redlichen Atheismus‘“24 des Wissenschaftlers Max Weber führt Strauss 
zurück „auf die Beunruhigung durch die Unentscheidbarkeit der ‚grundle­
genden Alternative‘ zwischen Glauben und Wissen“25. Mit Webers Wissen­
schaftsideal könnten, so Strauss, die Verbrechen in den Konzentrationsla­
gern nur in all ihren Details beschrieben, aber nie als grausam kritisiert 
werden.26 Weber würde hier wohl dagegenhalten: „Die Konzentrationslager 
als grausam zu kritisieren, erbringt noch kein Verständnis im kausalen 
Sinne, wie es zu dieser organisierten Grausamkeit kam und wie ihre Wie­
derholung verhindert werden könnte.“27

Wenn man, wie Strauss, davon ausgeht, Weber stelle seine Forderungen 
nach Werturteilsfreiheit als generalisierte Forderung an alle wissenschaftli­
chen Disziplinen, kann man tatsächlich zu dem Schluss kommen, Weber 
sei ein vehementer Gegner jeglichen Naturrechtsdenkens gewesen. Bei 
einer solch einseitigen Leseart ohne Rücksicht auf den inhaltlichen Rest 
des Gesamtwerks wird allerdings nicht nur ein durchwegs verzerrtes Bild 
Webers gezeichnet;28 sondern daneben wird auch geflissentlich überlesen, 
worauf Weber seine Forderungen überhaupt bezieht: nämlich auf empi­
risch arbeitende Wissenschaften, d. h. auf das Ergründen des Seienden. In 
einem rationalen naturrechtlichen Vorgehen, wie es Las Casas betrieben 
hat, wird das beobachtete faktisch Seiende aber mit dem mittels Vernunft 
erkannten Soll-Zustand abgeglichen. Auf die Erkenntnis des Sollens bezieht 
sich Webers Postulat nun gerade nicht. Eine normative Wissenschaft hat im 
Gegensatz zur empirisch-deskriptiven, wie es Weber als junger Professor 
in den Vorlesungen am Beispiel der Volkswirtschaftspolitik formuliert, das 
Seiende zu beurteilen unter dem „Gesichtspunkt dessen, was sein soll“29. 

23 Vgl. ebd., 37–82.
24 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 48–49, Anm. 19.
25 Ebd.
26 Vgl. Strauss, Naturrecht, 54.
27 Bluhm, Harald, Die Ordnung der Ordnung. Das politische Philosophieren von Leo 

Strauss, 2., bearbeitete Aufl., Berlin 2007 (= Politische Ideen, Bd. 13), 214.
28 Zur Kritik sowohl des methodischen Vorgehens als auch am Inhalt der Strauss’schen 

Kritik mit umfangreichen Literaturangaben vgl. ebd., 202–219.
29 MWG III/2, 132.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

334

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine normative Wissenschaft hat Fragen zu beantworten wie „was soll denn 
sein? was ist der Maßstab dafür?“30 oder „giebt es einen letzten allgemeinen 
Maßstab? – ein Ideal der Wirtschaftspolitik?“31.

19.3.3 Webers Methodologie als Grundlage für Naturrechtskritik

Webers Idealforderungen an die empirischen Wissenschaften wurden seit 
seinen Äusserungen zur Grundlage dafür, jegliches Naturrechtsdenken zu 
verwerfen. So wurde Weber zum Ursprung von naturrechtskritischen So­
ziologien des 20. Jahrhunderts, die ihrerseits von rechtswissenschaftlichen 
Naturrechtskritikern zur Untermauerung ihrer Ansätze verwendet wurden. 
Der österreichische Weberschüler Johannes Messner fasst die Grundposi­
tionen der auf einer Interpretation von Webers wissenschaftstheoretischen 
Überlegungen fussenden soziologischen Naturrechtskritik in vier Thesen 
zusammen,32 wobei die beiden letzten auf dem Werturteilsfreiheitspostulat 
gründen. Die Kritiken lassen sich entlang der vier Thesen gruppieren, dass 
insbesondere das mittelalterlich-scholastische Naturrecht den herrschenden 
Kreisen der Klerikerkirche als Instrument zur Beherrschung der Massen 
gedient habe (A), dass Naturrechtssätze nicht rechtliche, sondern sittliche 
Sätze darstellten (B), dass Naturrecht dem Sein-Sollen-Fehlschluss unterlie­
ge (C) und dass Naturrechtssätze inhaltsleer und beliebig seien (D).

(A) These 1 der Naturrechtskritik: Das mittelalterlich-scholastische 
Naturrecht dient dem Machterhalt der Kleriker.

Diese These zielt darauf ab, dass das religiös-scholastische Naturrecht des 
Mittelalters ein Mittel zum Machterhalt der Eliteschicht in der damaligen 
Gesellschaft gebildet, d. h. zur Stützung kirchlicher Machtansprüche ge­
dient habe. Die scholastische Naturrechtslehre sei allein pastoralen Zwecks 
und habe die Funktion, die Autorität derjenigen zu stützen, die es formu­
lieren: der Kleriker. Voraussetzung dafür sei wiederum ein bestimmtes 
Kirchenbild, nämlich das Bild der Kirche als Klerikerkirche. Die Kirche 
besteht in dieser Auffassung aus Klerikern, die mit dem Vorschieben der 

30 MWG III/2, 132.
31 MWG III/2, 132.
32 Vgl. Messner, Moderne Soziologie, 8–9.

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

335

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pastoral die Menschen zu beherrschen suchen, wobei ihnen ein von ihnen 
selbst in die Welt gesetztes Naturrecht behilflich ist.33

Diese These müsste nun gemäss wissenschaftlichen Standards in seinen 
Einzelfällen überprüft werden. Doch „die Behauptung des ausschließlich 
pastoralen Wesens der Naturrechtslehre“ wird von den Kritikern nur allge­
mein formuliert und „nicht hinsichtlich der einzelnen [Naturrechts-]Leh­
ren nachgewiesen, wie es nach den […] Prinzipien der Wissenschaftslehre 
erforderlich wäre.“34 Der Naturrechtsdenker Bartolomé de Las Casas hat 
gerade nicht die Herrschaft der Christen über Nicht-Christen gestützt, son­
dern naturrechtlich für die Selbstbestimmung der nicht-christlichen Indios 
argumentiert.

(B) These 2 der Naturrechtskritik: Naturrechtssätze sind nicht rechtlicher, 
sondern lediglich sittlicher Natur.

Vertreter dieses Einwands gegen ein Naturrechtsdenken sehen, so Messner, 
den Ursprung jeglichen Rechts im Gesetzgebungsakt. Verbunden damit 
ist die weberianische Vorstellung, Recht müsse notfalls mit Zwang durchge­
setzt und zur faktischen Geltung gebracht werden können. Insofern aber 
für die Durchsetzung von Naturrechtssätzen kein eigens dafür abgestellter 
Zwangs- und Durchsetzungsstab existiere, handele es sich beim Naturrecht 
nicht um Recht, sondern um nicht verpflichtende Sitten.35

Dagegen ist einzuwenden, dass aus einem naturrechtswissenschaftlichen 
Standpunkt betrachtet Recht nicht dem Gesetzgebungsakt, sondern dem 
natürlichen Rechtsbewusstsein entspringt. Dem Naturrecht zugrunde lie­
gen „die Grundprinzipien des sittlich-rechtlichen Bewußtseins des Men­
schen“36. Solche finden sich aber in allen Gemeinschaften und Menschen­
kollektiven. Der sozialistische Rechtsphilosoph und Weberschüler Gustav 
Radbruch ist sich gegen Ende seines Lebens mit Thomas von Aquin darin 
einig, dass Recht die Bedingungen schaffe, „sittliche Pflichterfüllung zu 
ermöglichen“37, und nicht umgekehrt.

33 Vgl. ebd., 19–20.
34 Ebd., 20.
35 Vgl. ebd., 7–42.
36 Ebd., 10.
37 Radbruch, Gustav, Einführung in die Rechtswissenschaft, nach dem Tode des Ver­

fassers besorgt von Konrad Zweigert, 12., durchgearbeitete Aufl., Stuttgart 1969, 39.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

336

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zwischen Sitte und Recht besteht zudem ein Zusammenhang, den be­
reits Max Weber selbst erkannt hat. Die Übergänge von Sitte, Konvention 
und Recht sind für Weber durchwegs fliessend zu denken. Ein sittliches 
Gebot trägt in sich die Grundlage für seine Verrechtlichung, und der In­
halt einer konkreten Rechtsnorm wird bei konsequenter Durchsetzung mit 
der Zeit in eine Konvention und/oder Sitte transformiert, so dass für die 
Durchsetzung der spezifischen Norm der Zwangs- und Durchsetzungsstab 
nicht mehr benötigt wird. Weber folgert: „Es gibt kein sozial wichtiges 
‚sittliches‘ Gebot, welches nicht irgend einmal irgendwo ein Rechtsgebot 
gewesen wäre.“38 Die aus der traditionellen Naturrechtslinie39 fliessenden 
Einsichten allerdings sind in Anbetracht ihrer historischen Wirkmächtig­
keit wohl solche sozial wichtigen Gebote und demgemäss zumindest zeit­
weilig Recht gewesen.

(C) These 3 der Naturrechtskritik: Naturrecht unterliegt dem Sein-Sollen-
Fehlschluss.

Diese These zielt direkt auf die wissenschaftliche Logik des Naturrechts­
denkens ab. David Hume war bereits im 18. Jahrhundert aufgefallen, dass 
vor allem Moralphilosophen dazu tendieren, aus einem beobachteten Sein 
auf das Sollen zu schliessen. Dies sei aber logisch falsch, aus dem Seienden 
könne niemals ein Sollendes deduziert werden.40 Die Naturrechtslehre, so 
der Vorwurf, mache aber genau dies: Sie schliesse von der vermeintlich be­
obachteten Menschennatur darauf, wie der Mensch zusammenleben solle.41 

Max Webers Postulat der Werturteilsfreiheit zielt in eine ähnliche Richtung 
wie Hume, wenn er dafür plädiert, dass Tatsachen und Meinungen, Sei­
endes und Seinsollendes auseinandergehalten werden müssen. In seinem 

38 MWG I/22.3, 224.
39 Als „traditionelles Naturrecht“ bezeichnet Messner die „auf Plato, Aristoteles, Cicero, 

Augustin, Justinians Corpus iuris, Thomas, Suarez, Vitoria, Grotius zurückgehende“ 
Naturrechtslinie (Messner, Moderne Soziologie, 8).

40 Vgl. Hume, David, A Treatise of Human Nature (1739/1740), Book III, Part I, Sec­
tion I, digital entnommen aus dem „Projekt Gutenberg“, online: https://www.gutenb
erg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085 [24.6.2024]. Weber 
behandelt Hume in seinen Abhandlungen zwar nicht, der Kern ist aber derselbe, und 
Weber scheint ihn vorauszusetzen (vgl. Ottmann, Geschichte, Bd. 4.1, 55–58).

41 So auch die absoluten Rechtspositivisten, vgl. exemplarisch Kelsen, Hans, Reine 
Rechtslehre. Studienausgabe der 2. Aufl. 1960, hg. v. Matthias Jestaedt, unter Berück­
sichtigung von Kelsens Änderungen anlässlich der Übersetzung ins Italienische, 
Wien 2017, 692–754.

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

337

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085


Stammleraufsatz schreibt Weber im Allgemeinen zur Rechtsregel, die in 
diesem Sinne auch für rationale Naturrechtssätze zu gelten hat:

„Die Rechtsregel, als ‚Idee‘ gefasst, ist ja keine empirische Regelmäßigkeit 
oder ‚Geregeltheit‘, sondern eine Norm, die als ‚gelten sollend‘ gedacht 
werden kann, also ganz gewiß keine Form des Seienden, sondern ein 
Wertstandard, an dem das faktische Sein wertend gemessen wird, wenn 
wir ‚juristische Wahrheit‘ wollen.“42

Obwohl die Geschichte des Naturrechtsgedankens aufzeigt, dass die Gefahr 
des naturalistischen und des Sein-Sollen-Fehlschlusses immer latent vor­
handen ist, so würde es doch zu weit führen, in jedem Einzelfall einer Na­
turrechtslehre einen solchen zu sehen. So hat etwa Bartolomé de Las Casas 
zwar die Gewalt der spanischen Konquistadoren beschrieben, daraus aber 
nicht gefolgert, die Spanier müssten oder sollten gemäss Naturrecht Gewalt 
ausüben. Ähnliches auch mit Bezug auf die Indios: Aus der faktischen Un­
terdrückung der Indios hat Las Casas nicht gefolgert, dass sie unterdrückt 
werden sollen. Er hat zwar das Seiende beschrieben, daraus aber nicht den 
Schluss gezogen, dass dieser seiende Zustand auch sein soll. Eine Tyrannei 
soll in Las Casas’ Auffassung nie sein, auch nicht, wenn sie faktisch vorliegt 
– und auch dann nicht, wenn sie die verbreitetste Herrschaftsform ist. 
Sein und Sollen sind bei Las Casas demgemäss ebenso auseinandergehalten 
wie bei Weber – mit dem Unterschied, dass Las Casas das Seiende nicht 
nur beschreibt, sondern auch ein Sollen formuliert, während Weber in 
seinen Schriften versucht, konsequent bei der Erfassung des Seienden zu 
verweilen. Das Seinsollende und die Frage, wie dieses erreicht werden soll, 
ist nicht Aufgabe des empirisch arbeitenden Wissenschaftlers Max Weber, 
sondern des Politikers und Staatsmanns Max Weber. Eine solch streng ge­
handhabte Rollendifferenzierung lag Las Casas nicht, obgleich auch er eine 
methodische Trennung von Sein und Sollen vollzogen hat. Allerdings stand 
Las Casas auch nie auf dem Universitätskatheder, sondern sass lediglich 
zeitweise formal auf dem Bischofskatheder.

Wenn Naturrechtslehren das Seiende an einem als objektiv wahrgenom­
menen Seinsollenden zu prüfen haben und Soziologie eine Wissenschaft 
zur Erfassung des Seienden ist, so scheint es naheliegend, dass bereits das 
traditionelle Naturrecht allgemeine soziologische Grunderkenntisse formu­
lieren musste.43 Denn bevor ein Seiendes an sein-sollenden Prinzipien 
gemessen werden kann, muss das Seiende erfasst worden sein. Las Casas 

42 MWG I/7, 560.
43 Vgl. Messner, Das Naturrecht, 170–176; Ders., Moderne Soziologie, 7–42.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

338

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Weber bemerkten beide, dass überall auf der Welt so etwas wie Herr­
schaft zu existieren scheint und diese überall immer ähnlich strukturiert ist: 
Es gibt einen oder mehrere Herrschende, Beherrschte und dazwischen Ver­
waltungsbeamte, die an der Befehlsgewalt und Legitimität des Herrschen­
den Anteil nehmen. Beide bemerkten, dass für diese drei Elemente einer 
Herrschaft zwar unterschiedliche Bezeichnungen existieren, sie in ihren 
Grundfunktionen aber immer ähnlich sind.

(D) These 4 der Naturrechtskritik: Naturrechtssätze sind inhaltsleer, denn 
Naturrecht kann jeden beliebigen Inhalt annehmen und damit auch 
jede beliebige Ideologie und Herrschaftsform stützen.

Diese Kritik zählt zu den wohl bekanntesten Kritiken am Naturrechtsden­
ken, weil sie zu den beliebtesten der rechtspositivistischen Schule gehört 
und sich sowohl durch die Historismen im 19. Jahrhundert als auch die 
faktische Selbstlegitimation von Revolutionären stützen lässt. Max Weber 
ist der Ansicht, dass in der wissenschaftlichen Arbeit zwar keine prakti­
schen Werturteile gefällt, Werte und Wertungen sowie ihre Beziehungen 
zueinander und zu den Menschen im Laufe ihrer Geschichte aber in die 
Forschung einbezogen werden sollen. Grundlegend ist hier die Beobach­
tung, dass sich Wertvorstellungen im Laufe der Zeit und in verschiedenen 
Kontexten ändern. Darauf stützt sich etwa Kelsen, wenn er schreibt, die 
Naturrechtslehren seien die vorgegaukelte Illusion einer objektiven und 
absolut gültigen Maxime, und feststellt, dass es eine solche Beständigkeit 
empirisch nicht gibt. Das Naturrecht sei deswegen in seinem Inhalt als 
leer zu betrachten und könne dementsprechend mit jeglichem Inhalt gefüllt 
werden.44 Insbesondere mit dem scholastischen Naturrechtsdenken seien 
auch „die Polygamie, die Sklaverei, die Versklavung der Kriegsgefangenen, 
die Feudalordnung, die Leibeigenschaft, Kastratensängertum, Eigentums­
mißbrauch“45 und vieles mehr legitimiert worden, was durch die histo­
rische Soziologie mit empirischen Resultaten auch entsprechend untermau­
ert werden kann. In Valladolid argumentierte Sepúlveda genauso mit dem 
Naturrecht für eine Versklavung der Indios, wie Las Casas mit dem Na­
turrecht dagegen argumentierte. Auch eine totalitäre Herrschaft kann na­
turrechtlich gestützt werden: Dies taten sowohl Kommunisten als auch 

44 Vgl. Kelsen, Reine Rechtslehre, 692–754.
45 Messner, Moderne Soziologie, 30.

19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht

339

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nationalsozialisten.46 Bereits in seiner ersten Ansprache als Reichskanzler 
führte Hitler am 10. Februar 1933 der Weltöffentlichkeit die Grundlage 
einer nationalsozialistischen Naturrechtsversion vor – ein ewiges Recht, 
das dem deutschen Volk spezielle Anspruchsrechte verleihe.47 In dieselbe 
Richtung wie ihr Führer gingen entsprechend auch die Reden der Juristen 
am Deutschen Juristentag 1933, welche die neue Ordnung auf ein solches 
Pseudo-Naturrecht aus „Blut und Boden“ abstützten.48

19.4 Neunter Halbschluss

Las Casas setzte sich mit Herrschaft und Recht aus einem konkreten An­
liegen heraus auseinander. Sein Ziel war die Besserstellung der Indios. 
Daraus resultierte eine normative Herrschafts- und Rechtskonzeption. In 
seinem Vorgehen erfasst er zuerst den faktisch seienden Zustand, gewinnt 
anschliessend aus den zu seiner Zeit anerkannten Autoritäten und Rechts­
systemen den seinsollenden Zustand und fordert die Änderungen des Sei­
enden in Richtung des Sollenden ein.

Vehement forderte Max Weber eine strikte Trennung des Seienden vom 
Seinsollenden ein. Empirische Wissenschaften hätten sich der Formulie­
rung von Seinsollendem zu entziehen und in ihre wissenschaftliche Betäti­

46 Vgl. etwa die kondensierten Fassungen dieser Lehren in der Vorlesung des Sozialisten 
Bernstein, Eduard, Der Sozialismus einst und jetzt. Streitfragen des Sozialismus in 
Vergangenheit und Gegenwart, Stuttgart / Berlin 1922, 11–23; und des Nationalsozia­
listen und Rechtsreferenten der Hitlerjugend Dietze, Hans-Helmut, Naturrecht aus 
Blut und Boden, in: Zeitschrift der Akademie für Deutsches Recht, 3. Jg. (1936), 
818–821.

47 Adolf Hitler legitimierte bereits am 10. Februar 1933 in seiner ersten Rede als Kanzler 
im Berliner Sportpalast sein Programm im vierten und fünften Programmpunkt mit 
einem rassischen Pseudonaturrecht (vgl. Hitler, Adolf, Rede im Sportpalast vom 
10. Februar 1933, in: Domarus, Max (Hg.), Hitler. Reden und Proklamationen 1932 
bis 1945, kommentiert von einem deutschen Zeitgenossen, Bd. 1: 1932–1934, Leon­
berg 1973, 203–208, hier 205. Mit Spannung darf das am 1. Januar 2024 in Angriff 
genommene Desiderat einer wissenschaftlichen Quellenedition der Reden Hitlers 
ab 1933 erwartet werden (vgl. dazu Brechtken, Magnus / Becker, Maximillian / 
Küpper, René, Projektwebseite „Edition der Reden Adolf Hitlers von 1933 bis 1945“ 
des Instituts für Zeitgeschichte München-Berlin: https://www.ifz-muenchen.de/forsc
hung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945 [24.6.2024]).

48 Vgl. ausführlich Schenkel, Silvan, Der Deutsche Juristentag 1933. Die kumulative 
Selbstmobilisierung der juristischen Professionselite in der Formierungsphase des 
NS-Regimes, Tübingen 2023 (= Beiträge zur Rechtsgeschichte des 20. Jahrhunderts, 
Bd. 122).

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

340

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ifz-muenchen.de/forschung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ifz-muenchen.de/forschung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945


gung insbesondere keine praktischen Werturteile einzubauen. Eine wissen­
schaftlich tätige Person habe ihre Rolle in Forschung und Lehre und ihre 
Rolle als Angehörige einer Religionsgemeinschaft oder einer politischen 
Partei strikt zu trennen.

Im Verhältnis von Werturteilsfreiheit und Naturrechtsdenken wird häu­
fig ein Widerspruch konstatiert: Naturrechtsdenken wird als Kritik am 
Postulat der wissenschaftlichen Werturteilsfreiheit, das Werturteilsfreiheits­
postulat als Kritik am Naturrechtsdenken betrachtet. So wurde zum einen 
Weber zum rigorosen Rechtspositivisten und Naturrechtsgegner stilisiert, 
zum anderen wurden seine Forderungen an die empirische wissenschaft­
liche Tätigkeit zur Grundlage von soziologischen Naturrechtskritiken im 
20. Jahrhundert, auf die sich wiederum juristische Naturrechtskritiker ab­
zustützen wussten. Insofern Weber sein Postulat aber konkret nur auf die 
empirische Erfassung des Seins bezieht, rationale naturrechtliche Denker 
wie Las Casas aber gerade nicht das subjektiv beobachtete Seiende zum 
objektiv zu verwirklichenden Seinsollenden erheben, sondern die Erkennt­
nis des Seinsollenden von der Erkenntnis des Seins zunächst scheiden, um 
im Anschluss das Seiende mit einem als vernünftig und gerecht erkannten 
Seinsollenden abzugleichen, kann das Postulat per definitionem nur einen 
Teil des naturrechtlichen Vorgehens betreffen. In einem solchen rationalen 
Naturrechtsdenken, das Seiendes und Sollendes getrennt betrachtet, wer­
den werturteilsfrei zunächst das Seiende und das Seinsollende getrennt 
voneinander untersucht und erst in einem nächsten Schritt miteinander in 
Verbindung gebracht.

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

Sowohl Las Casas als auch Weber verwenden den Begriff der Legitimität 
in enger Verbindung mit dem Konzept der Herrschaft von Menschen über 
Menschen. An wohl keiner Begriffssemantik und -verwendung äussert sich 
allerdings der Unterschied zwischen Max Webers und Bartolomé de Las 
Casas’ Schreiben und Denken infolge der methodisch angelegten Sein-Sol­
len-Differenzen deutlicher als an jener der Legitimität.

In der historischen Entfaltung des Legitimitätsbegriffs kann im Allgemei­
nen eine duale Traditionsstruktur ausgemacht werden, welche die Differen­
zen in der Verwendung des Legitimitätsbegriffs zwischen Las Casas und 
Weber auf eine nutzbare Weise eröffnet: die der normativ-ethischen und 
empirisch-deskriptiven Legitimitätsverständnisse. Las Casas kann in der 

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

341

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bereits seit der Antike dominierenden normativ-ethischen Traditionslinie 
gesehen, Max Weber hingegen als Gründerfigur der empirisch-deskriptiven 
Tradition verstanden werden.

20.1 Normative und deskriptive Traditionslinie des Begriffs

Die normativ-ethische Traditionslinie ist verbunden mit normativen 
Wissenschaftsdisziplinen wie zum Beispiel Rechtswissenschaften, politi­
scher/praktischer Philosophie, normativer Theologie und Ethik, während 
die empirisch-deskriptive Linie erst mit der Entdeckung und Ausdifferen­
zierung der empirischen Politik- und Sozialwissenschaften denkmöglich 
wurde. Entsprechend positionierte sich die deskriptiv-empirische Denktra­
dition erst im 20. Jahrhundert, beginnend mit Max Weber, neben norma­
tiv-ethischen Legitimitätsvorstellungen und gewann vor allem nach dem 
Zweiten Weltkrieg (1950–1970) an wissenschaftlichem Einfluss.49 In der 
normativ-ethischen Begriffsauffassung steht die Rechtfertigung der Struk­
turen eines Herrschaftsverbandes im Zentrum der Anwendung des Legiti­
mitätsbegriffs, während die empirisch-deskriptive Traditionslinie mit dem 
Begriff nach Erklärungsmustern für gesellschaftliche Ordnungsstrukturen 
sucht.50

20.1.1 Las Casas als Vertreter des normativ-ethischen Legitimitätsbegriffs

Legitimität als normatives Konzept bezeichnet Normen, Ordnungen und 
Institutionen dann als legitim, wenn sie normativ anerkennungswürdig 
sind. Davon zu scheiden ist, ob die Personen und Organisationen, über 
die Geltung beansprucht wird, diese Normen, Ordnungen und Institutio­
nen auch faktisch als anerkennungswürdig annehmen. Normen sowie eine 
Herrschafts- oder Rechtsordnung gelten als richtig oder gut, weil es gute 
Gründe dafür gibt, dass sie gelten sollen. Auch wenn die Mitglieder eines 

49 Vgl. Wiesner, Claudia / Harfst, Philipp, Legitimität als „essentially contested con­
cept“. Konzeption und Empirie, in: Dies. (Hgg.), Legitimität und Legitimation. 
Vergleichende Perspektiven, Wiesbaden 2019, 11–32; Blöchlinger, Moritz, Norma­
tive Legitimität von Recht, Moral und Menschenrechten im Lichte der positivisti­
schen Trennungsthese, Berlin 2022 (= Schriften zur Rechtstheorie, Bd. 304), 72–75; 
Beetham, David, The Legitimation of Power, 2. Aufl., New York 2013, 3–41.

50 Vgl. Blöchlinger, Normative Legitimität, 72–75.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

342

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaftsverbandes die geltende Ordnung als nicht legitim betrachten, 
kann sie aus dieser Warte dennoch legitim sein. Vertreter dieser Linie set­
zen als objektiv angenommene Kriterien und Massstäbe, an denen gemes­
sen wird, ob eine bestimmte Norm gelten oder nicht gelten soll. Dafür ist 
es notwendig, Kriterien aufzustellen, an denen erkennbar wird, ob es sich 
um einen legitimen oder illegitimen Normgehalt handelt. Die Objektivität 
der Kriterien ist nun allerdings empirisch wandelbar in dem Sinne, dass 
verschiedene Menschen und Menschengruppen im Laufe der Geschichte in 
ihrem jeweiligen Kontext jeweils eigene solche Kriterien aufgestellt haben. 
Beispiele dafür sind etwa das Gottesgnadentum, die Vernunft oder die 
Nation, die als Kriterium für die Anerkennungswürdigkeit fungierten.51 

Insofern ist die Objektivität normativer Legitimität keine absolute oder 
stark ausgeprägte, sondern dient lediglich dazu, die Entsubjektivierung der 
verwendeten Kriterien anzugeben. Schlussendlich sind es diese Legitimi­
tätskriterien, die eine Herrschaftsordnung als legitim oder nicht legitim 
ausweisen. Der normative Gehalt, so der Rechtswissenschaftler Moritz 
Blöchlinger mit Rainer Forst, ergibt sich damit nicht aus dem Begriff der 
Legitimität selbst, sondern ist abhängig von anderen normativen Quellen. 
Mit normativen Legitimitätskriterien wird für oder gegen die Anerken­
nungswürdigkeit der Ordnung argumentiert.52 „Legitimität bedeutet also 
ein Gerechtfertigtsein von Geltung anhand bestimmter normativer Legiti­
mitätskriterien.“53

Unter normativer Perspektive ist die Bezeichnung legitim oder dessen 
Gegenteil illegitim zeitgleich Wertung: Eine legitime Herrschaft ist eine 
gute Herrschaft, eine illegitime Herrschaft eine schlechte. In diese Reihe 
ist auch Las Casas zu setzen. Er formuliert unter der Beschreibung als 
legitime Herrschaft Ansprüche, wie eine Herrschaft sein soll und welche 
Rechtsgrundsätze in ihr gelten sollen. Wenn die Herrschaft empirisch diese 
Kriterien nicht erfüllt, ist sie für Las Casas eine nicht-legitime Herrschaft 
und Tyrannei. So bemisst er die Legitimität einer Herrschaft an Kriterien, 
die ihm als objektiv anerkennungswürdig gelten. Er schöpft sie – weil sie, 
um Geltung beanspruchen zu können, nicht subjektiver Art sein dürfen – 
aus bekannten Rechtsquellen und anerkannten Autoritäten, vor allem dem 

51 Vgl. Hofmann, Hasso, Legitimität und Rechtsgeltung, Verfassungstheoretische Be­
merkungen zu einem Problem der Staatslehre und der Rechtsphilosophie, Berlin 1977 
(= Schriften zur Rechtstheorie, H. 64), 11–24.

52 Vgl. Blöchlinger, Normative Legitimität, 78–79; Forst, Rainer, Normativität und 
Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnungen, Berlin 2015 (= stw 2132), 
188–189.

53 Blöchlinger, Normative Legitimität, 79 [Hervorhebung getilgt].

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

343

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als objektiv vernünftig und erkennbar angenommenen Natur- und Völker­
recht. Zum normativen Grundkriterienkatalog der Messung des Legitimi­
tätsgehalts einer Herrschaft gehören für Las Casas die anthropologische 
Vernunftfähigkeit, Gerechtigkeit, Gemeinwohl, Freiheit und freier Wille.

Eng damit verknüpft ist bei Las Casas eine Variante des römisch-rechtli­
chen Legitimitätsbegriffs anzutreffen, gemäss dem eine Herrschaft als legi­
tim bezeichnet wird, wenn sie gemäss den Gesetzen zustande gekommen 
und geführt wird. Im ursprünglichen lateinischen Wortsinn bedeutet legi­
timus „gesetzes- und/oder rechtmässig“. Die Bezeichnung wurde im römi­
schen Recht entsprechend für all jene Einrichtungen verwendet, die gemäss 
der öffentlichen Rechtsordnung funktionierten.54 Für Las Casas ist unter 
Rückbesinnung auf Thomas von Aquin und Augustinus ein Gesetz nun 
aber nur dann ein Gesetz, wenn es gerecht ist. Um bestimmen zu können, 
was ein Gesetz oder Recht ist, muss deswegen zuerst angegeben werden, 
was als gerecht aufgefasst werden kann. Legitimität meint daher im lascasa­
sianischen Verständnis nicht allein die blosse Legalität im Sinne desjenigen, 
was im positiven Recht als geltend beansprucht wird, sondern dieses Recht 
hat sich an objektiven Grundsätzen der Gerechtigkeit zu bemessen, um 
überhaupt als Gesetz oder Recht bezeichnet werden zu können. Insofern ist 
für Las Casas eine legitime Herrschaft immer auch eine gerechte. Las Casas 
befindet nur ein solches Recht als anerkennungswürdig (d. h.: legitim), 
das im Einklang mit den als vernünftig erkannten Gerechtigkeitsprinzipien 
und den aus der Natur des Menschen als Ebenbild Gottes abgeleiteten 
naturrechtlichen Grundlagen steht.

20.1.2 Max Weber als Begründer des empirisch-deskriptiven 
Legitimitätsbegriffs

Max Weber gilt gemeinhin als Begründer des empirisch-deskriptiven Le­
gitimitätsverständnisses.55 In seinem Herrschaftsverständnis kommt der 
Legitimität die zentrale Stellung des Garanten für die Fortdauer und 
Stabilität einer Herrschaft zu. Eine Herrschaft kann zwar auch ohne Le­
gitimität auskommen, in diesem Fall wird sie aber mit hoher Wahrschein­
lichkeit nur von kurzer Dauer sein. Die Legitimität konstituiert sich in We­

54 Vgl. Würtenberger jun., Thomas, Die Legitimität staatlicher Herrschaft. Eine 
staatsrechtlich-politische Begriffsgeschichte, Berlin 1973 (= Schriften zur Verfassungs­
geschichte, Bd. 20), 33–34.

55 Vgl. Blöchlinger, Normative Legitimität, 75–77.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

344

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bers Verständnis in einem Legitimitätsanspruch von Seiten der Herrschen­
den und einem diesem entsprechenden Legitimitätsglauben von Seiten 
der Beherrschten. Wenn der Legitimitätsanspruch oder Legitimitätsglaube 
schwindet, verliert eine Herrschaft an Legitimität. Aus Webers Warte ist 
legitim nicht das Geltensollende, sondern das faktisch Geltende: Legitim 
ist jene Herrschaft, die faktisch für legitim gehalten wird. Eine Norm 
wird dann als legitim bezeichnet, wenn diejenigen, für die sie Geltung 
beansprucht, die Norm auch tatsächlich als verbindlich oder vorbildlich 
erachten und ihr Handeln an ihr ausrichten. Mit dieser empirischen Sicht 
auf Legitimität entkernt Weber die bisherige begriffliche Traditionslinie 
von deren normativem Gehalt und macht den Begriff der Legitimität für 
deskriptive Zugangsweisen nutzbar.

Eine legitime Herrschaft unterscheidet sich von anderen Herrschaften 
dadurch, dass sie auf die äusseren Möglichkeiten der Ordnungsgarantie 
verzichten kann. In diesem Sinne ist es ein untrügliches Zeichen für eine 
einsetzende Delegitimierung, wenn Herrschende und Verwaltungsstab Ge­
walt, Zwang und Sanktionen zur Anwendung bringen müssen, um die 
Ordnung aufrechtzuerhalten. Daran schliesst sich eine Frage an, die Weber 
nicht explizit beantwortet hatte: Kommt die Eigenschaft der Legitimität 
auch einem Herrschaftsverband zu, in dem willkürliche physische Gewalt­
anwendungen als legitime Standardhandlungen gelten? Kann auch eine 
Tyrannei, wie sie Las Casas beschrieben hat, legitim sein?

Webers Ausführungen legen zunächst zumindest nahe, dass dem so sei. 
Wenn das, was als faktisch legitim gilt, auch legitim ist, so kann auch eine 
reine Gewaltherrschaft legitim sein, solange sie als legitim gilt. Dies macht 
das von Weber deskriptiv genutzte Legitimitätskonzept allerdings beliebig 
und relativ. Nun grenzt Weber aber die Eigenschaft der Legitimität von 
anderen Formen der Herrschaftsgarantie ab. Die Legitimität ist die inne­
re Garantin der Stabilität und fortdauernden Geltung der Ordnung, von 
der die äusseren Garantien wie Zwang, physische und psychische Gewalt 
und Drohung abzugrenzen sind. Wenn die Legitimität wegfällt, wird zur 
Aufrechterhaltung der Herrschaft und Durchsetzung der Ordnung Gewalt 
notwendig. Zu diesem Zeitpunkt ist aber eine Herrschaft bereits nicht mehr 
legitim, denn wäre sie es, bräuchte sie in Webers Auffassung keine Ge­
walt. Hier überschneidet sich die lascasasianische normative Ansicht, eine 
Gewaltherrschaft sei in jedem Fall tyrannisch und nicht-legitim, mit der 
Weber’schen Ansicht von legitimer Herrschaft, dessen Proprium gegenüber 
anderen Herrschaftstypen darin besteht, dass sie auf die Anwendung von 
physischem Zwang und Gewalt eben gerade verzichten kann. Daher schei­

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

345

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen auch aus Webers Sicht tyrannische Herrschaften im Sinne Las Casas’ 
nicht legitim zu sein – selbst dann nicht, wenn sie als faktische Gewaltherr­
schaften zu gelten scheinen, was empirisch eben gerade am Gewalteinsatz 
festgestellt werden kann. Wie Las Casas der Ansicht ist, eine Herrschaft, 
der die Beherrschten aus Furcht zustimmen, sei eine illegitime, so ist auch 
Weber der Ansicht, dass eine auf „‚Furcht‘ der Gehorchenden“56 beruhende 
Herrschaft nicht als legitime Herrschaft bezeichnet werden kann.

So gibt es denn gemäss Weber streng genommen nur drei reine Typen 
legitimer Herrschaft, die in der Empirie vermischt vorkommen: traditiona­
le, charismatische und legale Herrschaft. Mit ihnen lassen sich die Grün­
de erfassen, weshalb eine Herrschaft den ihr Unterworfenen als legitim 
gilt: Liegen eher traditionale, charismatische oder rationale Gründe vor? 
Dass die drei legitimen Herrschaftstypen lediglich deskriptive Idealtypen 
zur Erfassung und Beschreibung der Empirie sind, ohne dass Weber eine 
normative Wertung der Typen formulierte, führte unter anderem in der 
normativen Rechtswissenschaft für Verwirrung und Kritik. So hatte etwa 
der junge Böckenförde, der sich später zum wohl einflussreichsten deutsch­
sprachigen Staats- und Verwaltungsrechtler der zweiten Hälfte des 20. Jahr­
hunderts entwickelte, noch zwei Jahre nach seiner rechtswissenschaftlichen 
Promotion ebensolche Fragezeichen zur Verwendbarkeit von Webers Ideal­
typen legitimer Herrschaft, wie dies Carl Schmitt als Student hatte.57 Eine 
Weber-Renaissance, so Böckenförde in der Zeit des Kalten Krieges, müsse 
verhindert werden, weil mit Webers Typologien kein Gespräch mit Marxis­

56 MWG I/12, 436.
57 Vgl. Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Brief an Carl Schmitt vom 24.05.1958, in: Meh­

ring, Reinhard (Hg.), Welch gütiges Schicksal. Ernst-Wolfgang Böckenförde/Carl 
Schmitt: Briefwechsel 1953–1984, Baden-Baden 2022 (= Beiträge zum ausländischen 
öffentlichen Recht und Völkerrecht, Bd. 311), 163–165. Schmitt seinerseits dankte 
seinem „Schutzengel für diesen Abscheu vor den Neukantianern und ihrem metho­
dologischen Schaum“, den er bereits als Student gehabt habe (Schmitt, Carl, Brief 
an Ernst-Wolfgang Böckenförde vom 25.05.1957, in: ebd., 102–103). Das geistige Ver­
hältnis von Schmitt zu Weber war im Allgemeinen Gegenstand heftiger, zuweilen 
emotionaler Debatten – mal gilt Schmitt als „gelehriger Schüler Max Webers“ (so 
Mommsen, Max Weber, 407), mal wird er zu Webers nicht-legitimem, legitimem 
oder „natürliche[m]“ Sohn (so Jürgen Habermas auf dem 15. Deutschen Soziologen­
tag: Habermas, Diskussionsbeitrag, 74–81), und mal wird Schmitt zum Mephistoles 
und Weber zum Faust stilisiert (so Willms, Bernard, Er hat Illusionen verschmäht. 
Max Webers Aktualität: Der Riss im deutschen Bürger, in: Deutsches Allgemeines 
Sonntagsblatt, Nr. 24 vom 14. Juni 1970, 6–7). Schmitt besuchte als Dozent die Vorle­
sung Webers in München 1920 (vgl. Schmitts Notizen zur Vorlesung 1919/1920, in: 
MWG III/6, 531–533).

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

346

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten möglich sei. Denn schliesslich seien „die Weberschen Typenbegriffe 
[…] im Kern doch formal und abstrakte Ordnungsschemata“58.

20.2 Legitimation als Zustimmung und Legitimität durch Einverständnis

Trotz der Verortung von Las Casas und Max Weber in zwei unterschiedli­
chen Verwendungstraditionen des Legitimitätsbegriffs als Eigenschaft, die 
einer Herrschaft zukommen kann (Weber) oder zukommen soll (Las Ca­
sas), lassen sich Berührungspunkte feststellen, die sich auf den Prozess der 
Legitimitätsherstellung, die Legitimation, beziehen.

Aus der Beschäftigung mit dem kanonischen und dem römischen Recht 
folgert Las Casas, dass das, was alle angeht, von allen gebilligt werden 
müsse. Die Bestellung eines Herrschers betrifft alle, weshalb alle im Herr­
schaftsgebiet zusammengerufen werden und der neuen Herrschaft aktiv 
zustimmen müssten. Die Legitimität einer Herrschaft entsteht so allein 
durch das aktive Bejahen derselben und lässt erkennen, dass für Las Casas 
nur durch demokratische Prinzipien und Vorgehensweisen eine Herrschaft 
legitimiert werden kann. Dieser Anspruch an die Legitimation als Legitimi­
tät herstellender Prozess ist für Las Casas universeller Natur: Nicht nur 
die Völker in der Alten, sondern auch in der Neuen Welt legitimieren 
auf diese Weise ihre jeweiligen Herrschaftsverbände und haben die jeweils 
anderen legitimen Herrschaften zu akzeptieren. Stimmen die Betroffenen 
nicht vollständig oder unter Androhung und Zwang zu, handelt es sich um 
eine nicht-legitime Herrschaft und tyrannisches Herrschaftshandeln.

Wenn sich die Legitimität für Weber aus einem Legitimitätsanspruch 
und einem Legitimitätsglauben konstituiert, so bedeutet dies, dass die 
der autoritären Befehlsgewalt unterworfenen Gehorsamspflichtigen mit der 
Herrschaft und dem Herrschaftshandeln in einem gewissen Sinne einver­
standen sind. Die aktive Zustimmung aller im Sinne des lascasasianischen 
Demokratieprinzips meint Weber damit allerdings nicht. Gehorsamspflicht 
und ihre Anerkennung sind für Weber zunächst eine rein formale Ange­
legenheit. Lediglich im Idealtypus der legitimen legalen Herrschaft kann 
eine Vereinbarung als mögliche Legitimation der Legalität notwendig wer­
den: „Diese Legalität kann als legitim gelten α) kraft Vereinbarung der 
Interessenten für diese; β) kraft Oktroyierung auf Grund einer als legitim 

58 Vgl. Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Brief an Carl Schmitt vom 29.04.1957, in: Meh­
ring (Hg.), Welch gütiges Schicksal, 96.

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

347

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


geltenden Herrschaft von Menschen über Menschen und Fügsamkeit“59. 
Weber spricht deswegen auch stärker vom Momentum des Einverständnis­
ses und nicht von Zustimmung: Die Mitglieder des Herrschaftsverbandes 
sehen die Herrschaft auch subjektiv als verbindlich an, sie sind mit ihr 
einverstanden.60

Die Legitimation einer Herrschaft mittels Zustimmung oder Einver­
ständnis der von ihr Betroffenen ist weder eine Erfindung von Las Casas 
noch von Max Weber. Vielmehr ist sie ein immer wiederkehrendes Motiv 
in der Geschichte, wie Las Casas selber aufzeigt, indem er sich etwa auf 
das römische und das kanonische Recht abstützt. In der antiken römischen 
Geschichtsschreibung findet das Motiv der Legitimation durch aktive Zu­
stimmung der Betroffenen seinen Anfang beim sagenumwobenen zweiten 
König Roms, Numa Pompilius. Er soll, glaubt man Titus Livius und Plut­
arch, der erste Herrscher Roms gewesen sein, der im Auftrag des gesamten 
römischen Volkes zum König bestellt wurde.61 Mit dem vom ganzen Volk 
gewählten und als vorbildlich, weise, gerecht und vernünftig charakteri­
sierten König Numa verglich Las Casas in seiner „Kurzen apologetischen 
Geschichte“ den Inkaherrscher Pachacútec.62

Las Casas war denn auch nicht der einzige Denker, der im 16. Jahrhun­
dert mit der Zustimmung und Übereinkunft zur Herrschaftslegitimation 
argumentierte. Für sie sprachen sich etwa auch der etwas ältere Engländer 
Thomas Morus63 und Las Casas’ Zeitgenossen, die spanischen Klassiker 
des Naturrechts wie Francisco de Vitoria und Francisco Suárez, aus.64 

Im aufklärerischen 17. Jahrhundert verbindet sich mit der „Legitimitätsbe­
dingung der allgemeinen Zustimmung zur Einrichtung einer politischen 
Herrschaftsordnung ein egalitäres Element“65. Zum Ausdruck kommt dieses 
im 17. Jahrhundert beispielsweise in den normativen politischen Philoso­

59 MWG I/23, 190.
60 Vgl. MWG I/12, 436–437.
61 Vgl. Livius, Titus, Römische Geschichte, I, 17,7–21,6, in: Ders., Römische Geschichte, 

Bd. 1: Buch I–III, lat. u. dt. hg. v. Hans Jürgen Hillen, Sammlung Tusculum, 4. Aufl., 
Düsseldorf / Zürich 2007, 48–59; Plutarch, Numa, in: Ders., Große Griechen und 
Römer, Bd. 1, 194–226, hier 195–203.

62 Vgl. LC OC 8, 1525–1528.
63 Epigramm 103: „Die Zustimmung des Volkes verleiht und nimmt Herrschaft“ (Mo­

rus, Thomas, Epigramm 103, in: Ders., Epigramme, übers., eingeleitet u. kommen­
tiert v. Uwe Baumann, München 1983 (= Thomas Morus Werke, Bd. 2), 113).

64 Vgl. zum Motiv der Zustimmung des Volkes und ihren Nuancen bei Vitoria, Las 
Casas und Suárez Delgado, Die Zustimmung.

65 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 102–103.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

348

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


phien von Thomas Hobbes (England)66, Baruch de Spinoza (Niederlan­
de/Portugal)67, John Lilburne und den Levellers (England)68, John Locke 
(England)69 und Samuel Pufendorf (Deutschland)70. Besonders akzentuiert 
betonten das normative Legitimationsprinzip der Zustimmung die geisti­
gen Wegbereiter der demokratischen Revolutionen des 18. Jahrhunderts, 
John Locke und Jean-Jacques Rousseau71. Auf Ablehnung stiess das Prinzip 
hingegen seit Las Casas insbesondere bei Anhängern der monarchischen 

66 Für Hobbes kam die erste politische Vergemeinschaftung mittels Zustimmung und 
vertraglicher Vereinbarung aller mit allen zustande (vgl. Hobbes, Thomas, Leviathan, 
aus dem Englischen übertragen v. Jutta Schlösser, mit einer Einführung u. hg. v. 
Hermann Klenner, Hamburg 2005 (= Philosophische Bibliothek, Bd. 491), 144–146). 
Mit diesem historischen Ursprung verbunden ist allerdings bei Hobbes, anders als 
dies Webers soziologischer Zeitgenosse Ferdinand Tönnies interpretierte (vgl. Tön­
nies, Ferdinand, Die Lehre von den Volksversammlungen und die Urversammlung 
in Hobbes’ Leviathan, in: Zeitschrift für die gesamte Staatswissenschaft / Journal of 
Institutional and Theoretical Economics, Bd. 89/1 (1930), 1–22), nicht eine Bevorzu­
gung der demokratischen Staatsform (vgl. Ottmann, Geschichte, Bd. 3.1, 265–321, 
hier 296–298; Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 103–104).

67 Vgl. zu Spinoza, der wie Las Casas die Zustimmung aller aus dem Naturrecht ableitet, 
etwa Saar, Martin, Macht und Menge. Spinoza und die Philosophie der Demokratie, 
in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Bd. 63/3 (2015), 518–535. Wie für Las Casas, 
sind auch für Spinoza „Zusammenschlüsse von Menschen […] Zusammenschlüsse 
ebendieser natürlichen Rechte und Fähigkeiten“ (ebd., 521), die es auch nach dem 
Zusammenschluss zu beachten gilt.

68 Vgl. für die radikaldemokratischen Forderungen der Levellerpartei etwa das Traktat 
von Lilburn, John, Regall Tyrannie discovered: Or, A Discourse, shewing that all 
lawfull (approbational) instituted power by God amongst men, is by common agree­
ment, and mutual consent, London 1647.

69 Nach Locke kann die Legitimität eines Staates nur durch freie, individuelle, mehr­
heitliche und explizite Zustimmung zustande kommen und durch vertrauensvolle 
und stillschweigende Zustimmung bestehen bleiben (vgl. Locke, John, Second Trea­
tise of Government (1689), hier v. a. Chapter VIII., Sect. 95–122, entnehmbar aus dem 
„Projekt Gutenberg“, online: https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-i
mages.html#CHAPTER_VIII [24.6.2024]).

70 Für Pufendorf konstituiert sich die Gesellschaft in Verträgen, die durch Konsens 
zustande kommen (vgl. Pufendorf, Samuel, De Jure Naturae et Gentium libri octo, 
1672: Liber III, c. 6 („De consensu circa promissa et pacta adhibendo“), hg. v. Frank 
Böhling, Berlin 1998 (= Samuel Pufendorf Gesammelte Werke, Bd. 4.2), 170–185; vgl. 
auch Würtenberger jun., Die Legitimität, 65–69.

71 Anders als etwa für Grotius oder Pufendorf ist aber für Rousseau eine Monarchie 
auch illegitim, falls das Volk dieser zustimmt. Sowohl die väterliche Gewalt wie auch 
das Recht des Stärkeren (d. h.: Legitimität durch Gewalt) sind für ihn illegitim (vgl. 
neben dem Primärtext Rousseau, Jean-Jacques, Du contrat social ou, Principes du 
droit politique (1762), Französisch / Deutsch, Stuttgart 2010 (= Reclams Universalbi­
bliothek, Bd. 18682) auch Würtenberger jun., Die Legitimität, 101–107).

20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe

349

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-images.html#CHAPTER_VIII
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-images.html#CHAPTER_VIII


Tradition. So haben beispielsweise Niccolò Machiavelli, Jean Bodin, David 
Hume und auch Montesquieu die Notwendigkeit der Zustimmung des 
Volkes relativiert oder ganz verneint.72

Alle diese Klassiker politischen Denkens bezüglich der Befürwortung 
und Ablehnung einer Legitimation durch Zustimmung sucht man in 
Webers rechts- und herrschaftssoziologischen Schriften fast vergeblich.73 

Wenn überhaupt, werden sie nur beiläufig am Rande oder als historische 
Beschreibung eines verbreiteten Ideals74 erwähnt. Weber möchte sich be­
wusst aus der normativen Denktradition der „Staatsmetaphysik“75 heraus­
nehmen.76 Dies mag auch mit erklären, weshalb er statt des Begriffs der 
Zustimmung den Begriff des Einverständnisses bevorzugt. Dass er dennoch 
stark von dieser Tradition beeinflusst ist, zeigt sein Legitimationsverständ­
nis, gemäss dem doch ein Einverständnis oder zumindest keine aktive 
Ablehnung von Seiten der Gehorchenden vorhanden sein muss, um Legiti­
mität herzustellen. Indem Weber den normativen Grundmodus der Legiti­
mation durch Einverständnis zum Kern seines deskriptiven Legitimitätsbe­
griffs macht, wird sie nicht nur zur Grundlage der drei Idealtypen legitimer 
Herrschaft, sondern auch in der von ihm begründeten Verwendungstraditi­
on der deskriptiv-empirischen Legitimität zur stillschweigend akzeptierten 
Konstante – und führt die normativ aufgeladene Tradition der Legitimation 
durch Zustimmung in anderer Begrifflichkeit deskriptiv fort.

20.3 Zehnter Halbschluss

Las Casas bewegt sich in seiner Verwendung des Legitimitätsbegriffs in 
der Jahrtausende alten Tradition, ihn als normative Wertungskategorie zu 
gebrauchen. Eine Herrschaft ist für Las Casas entweder legitim oder nicht 
legitim. Mit der römisch-rechtlichen Bestimmung des Begriffs als gemäss 
dem Gesetz verbindet er die rechtsphilosophische Rechtsauffassung in der 
Tradition des stoisch-christlichen Naturrechts, gemäss dem nur ein gerech­
tes Gesetz überhaupt ein Gesetz ist. Insofern eine Herrschaft nach gerech­

72 Vgl. auch Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 98–136.
73 Anders bei anderen als Gründerväter der Soziologie geltenden Denkern, die gerade 

in der Auseinandersetzung mit den Klassikern der praktischen Philosophie ihren 
Ursprung nahmen (z. B. Durkheim mit Rousseau, Tönnies mit Hobbes und Simmel 
mit Nietzsche).

74 Vgl. etwa MWG I/12, 436.
75 MWG I/7, 216.
76 Vgl. Hanke / Kroll, Einleitung, 8–10.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

350

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten Kriterien funktioniert, ist sie für Las Casas eine legitime Herrschaft. 
Eine Herrschaft, die mittels Gewalt oder Zwang zustande kommt oder 
geführt wird, ist für Las Casas nie eine legitime Herrschaft, sondern immer 
eine Tyrannei.

Max Weber hat demgegenüber eine ganz eigene Verwendung des Begriffs 
grundgelegt. Er verwendet den Legitimitätsbegriff als deskriptiv-empirische 
Kategorie zur Beschreibung von Herrschaft und Recht. Die Legitimität 
konstituiert sich aus dem Legitimitätsanspruch von Seiten der Herrschen­
den und dem Legitimitätsglauben von Seiten der Gehorchenden. Die in 
einer legitimen Herrschaft Involvierten sind mit der Herrschaft einverstan­
den. Über den normativen Inhaltsgehalt sagt der Begriff zunächst noch 
nichts aus. Ist eine Herrschaft oder eine Ordnung oder eine einzelne Norm 
legitim, kann auf Gewalt und Zwang zur Durchsetzung verzichtet werden.

Für Las Casas kann die Legitimität einer Herrschaft nur dadurch her­
gestellt werden, dass alle, die sie betrifft, aktiv zustimmen. Einzig diese 
Zustimmung aller kann eine Herrschaft legitimieren. Für Weber gibt es 
zwar viele Gründe dafür, dass eine Herrschaft den an ihr Beteiligten als 
legitim gelten kann. Zur Konstituierung der Legitimität führt er allerdings 
das Momentum des Einverständnisses zur Herrschaft ein. Eine legitime 
Herrschaft zeichnet somit aus, dass die an ihr Beteiligten mit ihr einver­
standen sind. Eine aktive Zustimmung der Beteiligten, wie dies Las Casas 
und in der Zeit zwischen ihm und Weber viele andere normative politische 
Denker einfordern, ist zwar etwas anderes als ein allgemeines Einverständ­
nis. Trotzdem haftet Letzterem auch ein normatives Momentum an, womit 
auch der deskriptive Legitimitätsbegriff einen normativen Kern besitzt.

21 Herrschaft: Macht und Eigentum

Um zu erfassen, was eine Herrschaft als Gesamtkonstrukt ausmacht, rekur­
rieren Las Casas und Weber auf unterschiedliche Oberkategorien: Für Las 
Casas ist Herrschaft von Menschen über Menschen eine Sonderform von 
Eigentum, für Weber hingegen von Macht.

Las Casas nähert sich dem Phänomen der Herrschaft ausgehend vom 
römischen Eigentumsverständnis an. Herrschaft bedeutet für ihn zunächst 
Eigentum. Von der Herrschaft bzw. dem Eigentum des Menschen über 
nicht-menschliche Dinge scheidet er streng die Herrschaft von Menschen 
über Menschen. Ausgehend von der Unterscheidung zwischen Menschen 
und Nicht-Menschen, misst er den beiden Herrschaftskategorien jeweils 

21 Herrschaft: Macht und Eigentum

351

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


andere Wesensnaturen und Spielarten zu. Aus der natürlichen Veranlagung 
des Menschen als vernunftfähiges Wesen und den nicht-menschlichen und 
nicht-vernunftfähigen Dingen resultieren unterschiedliche Sollens-Ansprü­
che, wie diese zu behandeln seien. Im Vergleich zu einer Herrschaft über 
Dinge ist eine Herrschaft über Menschen deswegen nicht einmal eine hal­
bierte Herrschaft. Der Mensch kann andere Menschen gar nicht im glei­
chen Sinne wie nicht-menschliche Dinge besitzen; über Menschen kann 
der Mensch legitimerweise nur die Jurisdiktionsgewalt innehaben. So wen­
det sich Las Casas gegen die Übertragung des römisch-rechtlichen Prinzips 
der Erstaneignung als Zeichen legitimer Herrschaft auf die Herrschaft über 
Menschen. Erstaneignung als Grundlage einer Herrschaft gilt für ihn nur 
für eine Herrschaft über Dinge.

Für Las Casas ist Herrschaft über Menschen in diesem Sinne eine Son­
derform von Eigentum – eine Sonderform, die so sonderbar ist, dass sie 
nicht mehr viel mit der Gemeinform zu tun hat. Wenn Herrschaft über 
Menschen gleich ausgeübt wird wie Herrschaft über Dinge, d. h. im Um­
gang mit Menschen und Dingen kein Unterschied gemacht wird, so ist 
das zwar noch immer eine Herrschaft, allerdings keine legitime Herrschaft, 
sondern eine nicht-legitime Tyrannei. Gleichwohl ist die Herrschaft von 
Menschen über Dinge nach Las Casas auch in einer legitimen Herrschaft 
eines Menschen über Menschen wichtig. Es muss in einem politischen 
Herrschaftsverband, etwa einem Königreich, auch einige wenige Personen 
mit besonders hohem materiellem Eigentum geben, um gegebenenfalls die 
regierende Person oder Personengruppe in die Schranken weisen zu kön­
nen. Materielle Konkurrenz und Herrschaft eines Menschen über Dinge 
dient also der Begrenzung von potenzieller Missleitung einer Herrschaft 
über Menschen. Dies ist dann der Fall, wenn die Herrscherperson mehr als 
die Jurisdiktion beansprucht.

Für Weber ist Herrschaft nur verständlich mit Rückbezug auf das Kon­
zept Macht: Herrschaft ist für ihn ein „Sonderfall von Macht“77. Macht ist 
in Webers Denken wiederum eng verknüpft mit den Aspekten der sozialen 
Beziehung, der Potenzialität, dem subjektiven Willen, der Möglichkeit des 
Widerstrebens und mit Machtmitteln. Alle diese Elemente kommen zwar 
bereits in Las Casas’ Herrschaftsverständnis vor – es ist für Las Casas der 
freie Wille, der im Akt der freien Willensäusserung im Kollektiv eine Herr­
schaft konstituiert, allerdings nicht gegen Widerstand, sondern im Einver­
ständnis. Bei Weber sind sie aber die Vorbedingungen von Herrschaft 

77 MWG I/22.4, 127.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

352

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eines Menschen über Menschen, während sie bei Las Casas auch in einer 
Herrschaft über nicht-menschliche Dinge von Bedeutung sind. Unter der 
Vorbedingung der Macht als der Herrschaft übergeordnetes Konzept ver­
schliesst sich Weber der Möglichkeit, Eigentum als Herrschaft zu charakte­
risieren. Dieses ist lediglich eines der möglichen Mittel zur Stützung des 
Machtverhältnisses. Für ihn bedeutet Macht als Sonderform der sozialen 
Beziehung stets soziale Macht. Nur dann, wenn sich eine soziale Beziehung 
zu einer Machtbeziehung hin umformt, sind die Voraussetzungen dafür ge­
geben, dass sich möglicherweise ein Herrschaftsverhältnis etablieren kann. 
Herrschaft ist für ihn ein Machtverhältnis, das sich innerhalb einer sozia­
len Beziehung so weit verfestigt hat, dass es nicht mehr als „soziologisch 
amorph“78, sondern als beschreibbare Form des Zusammenlebens greifbar 
wird. Eine Herrschaft ist für Weber nicht ein Eigentumsverhältnis, sondern 
ein Beziehungsverhältnis zwischen Menschen.

Mit der Zuspitzung von Macht zur relationalen Macht zwischen Men­
schen verlieren die Beziehungen des Menschen zu nicht-menschlichen 
Objekten an Bedeutung und können nicht mehr als Herrschaftsbeziehung 
beschrieben werden. Genau die Beziehung von Menschen zu Objekten 
wird mitunter aber als zentral für die weitere Entwicklung der Beziehungen 
zwischen Menschen betrachtet. Aus diesem Grund setzte sich etwa der 
deutsch-dänische Rechtssoziologe Theodor Geiger79 nach dem Zweiten 
Weltkrieg für eine Revision von Webers Macht- und damit auch Herr­
schaftsdefinition in Richtung einer Definition ein, wie sie auch Las Casas 
der Idee nach kannte: „Unter Macht will ich [T. Geiger] in Anlehnung 
an Max Weber verstehen: Die Chance, gewisse Ereignisverläufe steuern 

78 MWG I/23, 211.
79 Nach der Machtergreifung fand der sich auf der Abschussliste der Nationalsozialis­

ten befindende Geiger in Århus (Dänemark) in der ersten Soziologie-Professur in 
Skandinavien eine akademische Anschlusslösung. Aus diesem Grund gilt er bis heute 
als jener, der die damals junge Wissenschaft in Skandinavien einführte: 1939 publi­
zierte er mit dem Werk „Sociologi. Grundrids og Hovedproblemer“ (dt.: Soziologie. 
Grundriss und Hauptprobleme) das erste dänische (skandinavische) Lehrbuch für 
Soziologie. Mit Weber verbindet Geiger insbesondere sein Einsatz für eine praktische 
Werturteilsfreiheit in den empirischen Sozialwissenschaften. Vgl. zur Person Geigers 
den Eintrag Blegvad, Mogens, Theodor Geiger, in: Dansk Biografisk Leksiskon, on­
line: https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger [24.6.2024]; zu Geigers Werk 
die Monographie Meyer, Thomas, Die Soziologie Theodor Geigers. Emanzipation 
von der Ideologie, Wiesbaden 2001.

21 Herrschaft: Macht und Eigentum

353

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger


zu können.“80 Damit, so Geiger, werde „die Begrenzung des Machtbegriffs 
auf soziale Beziehungen aufgegeben“, womit der Begriff sowohl auf die 
soziale Beziehung „zwischen Mensch und Mensch“ als auch auf die ausser­
soziale Beziehung „zwischen Mensch und Ding“ anwendbar wird.81 Das ist 
nichts Neues, sondern eine Rückkehr zur Auffassung, wie sie vor Weber 
etwa von Las Casas vertreten wurde. Mit der so gearteten Definition von 
Macht wird es zudem möglich, und darauf zielt Geiger ab, auch solche 
Zustände als Machtverhältnisse zu charakterisieren, die auf den ersten Blick 
äusserlich nicht als solche erscheinen. So finden mit Geigers Abwandlung 
des Weber’schen Machtbegriffs „[a]uch manipulative, sich unterhalb der 
Bewußtseinsschwelle vollziehende Formen der Fremdbestimmung“82 ihre 
Beachtung.

22 Rechtsverhältnisse

Der Dominikanerjurist Bartolomé de Las Casas baut seine Argumentarien 
zur Verbesserung der Lebensumstände der Indios auf die in seiner Zeit 
allgemein anerkannten und verbreiteten Rechtskategorien auf. Es sind im 
Kern dieselben, wie sie bereits seit Beginn der modernen Kanonistik (De­
cretum Gratiani) und Thomas von Aquin verbreitet waren: göttliche Ord­
nung, göttliches Recht, Naturrecht und menschliches Recht. Für Las Casas 
sind die zentralsten jener Rechtskategorien das (primäre und sekundäre) 
Naturrecht und das mit diesem eng verbundene Völkerrecht im menschli­
chen Recht. Dem göttlichen Recht kommt lediglich die Funktion zu, die 
aus dem Natur- und Völkerrecht fliessenden Bestimmungen und Einsichten 
zu bestätigen, was eine konsequente Fortführung der von Thomas von 
Aquin getroffenen Einsicht darstellt, dass das göttliche Recht das natürliche 
nicht bricht, sondern vollendet. Die enge Verbindung von Natur- und Völ­
kerrecht wurde nach den spanischen Klassikern des Naturrechts zumindest 
im deutschsprachigen Raum institutionell weiterverfolgt: Knapp 100 Jahre 
nach Las Casas’ Ableben wurde der Grotius-Kenner Samuel Pufendorf 
1661 nach langem Hin und Her zwischen ihm, dem Kurfürsten und der 

80 Geiger, Theodor, Vorstudien zu einer Soziologie des Rechts. Mit einer Einleitung 
und internationalen Bibliographie zur Rechtssoziologie von Paul Trappe, Neuwied 
a. Rhein / Berlin 1964 (= Soziologische Texte, Bd. 20), 340.

81 Ebd.
82 Meyer, Die Soziologie, 195, Anm. 456.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

354

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Universität in Heidelberg weder auf den Lehrstuhl für Natur- noch auf den 
für Völkerrecht, sondern auf jenen für Natur- und Völkerrecht berufen.83

Das Hauptinteresse Webers lag in der Nachverfolgung der Rechtsent­
wicklung. Seine als „Rechtssoziologie“ bekannt gewordenen Schriften zum 
Recht verfasste er dementsprechend unter dem Titel „Die Entwicklungsbe­
dingungen des Rechts“. In diesen Entwicklungen stellt er fest, dass Rechts­
gebilde in unterschiedlicher, im Falle des Okzidents aber zunehmender Art 
und Weise rationalisiert sind. Ein Rechtsdenken kann formal und/oder 
material stärker rational oder irrational orientiert und ausgestaltet sein. 
Das Ausmass und die Art und Weise der Rationalität im Recht ist für das 
Ausmass und die Art und Weise der Rationalität einer Herrschaft konstitu­
tiv. Für die Entwicklung im Abendland war zum einen die Entwicklung 
des positiven Rechts und des Naturrechts und ihres Verhältnisses zueinan­
der, zum anderen die faktische Simultanexistenz mehrerer Rechtssysteme 
in Form des kanonischen und der weltlichen Rechtssysteme besonders 
entscheidend. Sowohl Weber als auch Las Casas setzten sich mit diesen bei­
den Differenzierungen auseinander, weshalb im Folgenden beide Bereiche 
vertieft werden.

22.1 Naturrecht und positives Recht

Obgleich in Las Casas’ Argumentationssträngen dem Naturrecht gegenüber 
dem positiven Recht eine gewichtigere Rolle zukommt, so ist auch für ihn 
klar, dass es neben den vier für ihn besonders zentralen scholastischen 
Rechtskategorien und der römisch-rechtlichen Unterscheidung zwischen 
Zivil- und Völkerrecht die ebenfalls vom Aquinaten übernommene Unter­
scheidung in positives Recht und Naturrecht gibt. Las Casas führt im 
Wesentlichen die Bestimmung des Naturrechts fort, gemäss der das Natur­
recht das bei allen Völkern anzutreffende Recht sei. Als niedergeschriebene 
Vernunft (ratio scripta) kann auf dieses zugegriffen werden. Für Weber 
hat Naturrecht die Funktion, positives Recht zu legitimieren oder zu 
delegitimieren. Ähnlich wie Las Casas das de jure geltende Recht und 
dessen empirische De-facto-Ergebnisse an naturrechtlichen Überlegungen 

83 Vgl. Klein, Eckart, Samuel Pufendorf und die Anfänge der Naturrechtslehre, in: 
Wadle, Elmar (Hg.), Semper Apertus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universität 
Heidelberg 1386–1986. Festschrift in sechs Bänden, Bd. 1: Mittelalter und Frühe 
Neuzeit 1386–1803, Berlin / Heidelberg 1985, 414–439. Pufendorf war der Erste, der 
eine solche Professur in Deutschland innehatte.

22 Rechtsverhältnisse

355

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bemisst, um aufzuzeigen, was legitim und was tyrannisch sei, hat sich auch 
nach Weber das positive Recht zwecks Legitimierung am Naturrecht zu 
orientieren. In seiner politischen Funktion ist für Weber deswegen das 
Naturrecht zunächst vor allem das Recht derjenigen, die mit einer etablier­
ten Herrschaftsordnung nicht einverstanden sind – es ist das Recht der 
Revolutionäre. Für seine Zeit, zu Beginn des 20. Jahrhunderts, stellt Weber 
etwas pessimistisch fest, dass die naturrechtliche Fundierung, wie sie etwa 
ein Las Casas stark grundgelegt hat, hinter ein rein positivistisches Rechts­
verständnis zurückzutreten scheine – und damit die metaphysische Würde 
aus dem Recht zu verschwinden drohe. Beide, sowohl Las Casas als auch 
Weber, setzten sich für eine gedankliche Differenzierung von Naturrecht 
und positivem Recht ein. Ausgehend von der empirischen Beobachtung, 
was für Konsequenzen eine fehlende gedankliche Differenzierung haben 
kann, wird im Folgenden die historische Ausformung der gedanklichen 
Trennung von Naturrecht und positivem Recht in der gebotenen Kürze 
formuliert.

22.1.1 Ohne gedankliche Trennung von Naturrecht und positivem Recht 
keine Gerechtigkeit

Gerade die nach Webers Tod folgenden Entwicklungen Deutschlands zum 
nationalsozialistischen und später kommunistischen Staat sollten ihm in 
Bezug auf die Notwendigkeit der gedanklichen Unterscheidung von Natur­
recht und positivem Recht aus normativer Perspektive in vielen Punkten 
recht geben. In der ersten Ausgabe der „Süddeutschen Juristenzeitung“ 
nach dem Zweiten Weltkrieg schreibt der Weberschüler Gustav Radbruch84 

rückblickend zur Bedeutung der positivistischen Rechtsauffassung für die 
Gräueltaten im Dritten Reich:

„Der Positivismus hat in der Tat mit seiner Überzeugung ‚Gesetz ist 
Gesetz‘ den deutschen Juristenstand wehrlos gemacht gegen Gesetze 
willkürlichen und verbrecherischen Inhalts. Dabei ist der Positivismus 

84 Zum Verhältnis von Webers Denken zu demjenigen von Radbruch, Kries und Rickert 
vgl. Wagner, Gerhard / Zipprian, Heinz, Methodologie und Ontologie: Zum Prob­
lem kausaler Erklärung bei Max Weber, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 14/2 (1985), 
115–130.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

356

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gar nicht in der Lage, aus eigener Kraft die Geltung von Gesetzen zu 
begründen.“85

Soldaten können einen Befehl verweigern, wenn ihnen dessen Ausführung 
moralisch verwerflich und ungerecht erscheint. Für einen rein rechtsposi­
tivistisch denkenden Juristen hingegen ist das positiv gesatzte Recht syno­
nym mit Gerechtigkeit. Mit Gerechtigkeit oder Gerechtigkeitsempfinden 
kann deswegen nicht dagegen opponiert werden; das ist nur möglich, wenn 
die stets vorhandene Unvollkommenheit der Gerechtigkeit im positiven 
Recht anerkannt wird und sich das positive Recht an ausserpositivistischen 
Gerechtigkeitspostulaten orientieren muss.86 Die gedankliche Trennung 
zwischen vom Menschen gesatztem positivem Recht und Naturrecht ist 
so schon aus materialen Gründen der Gerechtigkeit, dem eigentlichen Kern 
jeden rationalen Rechts, zentral.

Für Radbruch ist es rückblickend nach dem Zerfall des NS-Staates denn 
auch gerade nicht das Naturrechtsverständnis, das die nationalsozialisti­
schen Taten begünstigt hatte, sondern es war das Fehlen echten, objektiven 
und rationalen Naturrechtsdenkens bzw. einer Rechtsphilosophie jenseits 
des Rechtspositivismus, das die Konzentrationslager ermöglichte.

22.1.2 Die Geschichte der gedanklichen Differenzierung von Naturrecht 
und positivem Recht

Die Unterscheidung zwischen positivem Recht und Naturrecht wurde be­
reits von Aristoteles getroffen. Das aristotelisch-vernunftbasierte Naturrecht 
und dessen Trennung vom positiv gesatzten Recht waren auch den römi­
schen Juristen bereits bekannt, sie spielten jedoch nur eine geringe Rolle in 
ihrer pragmatischen Rechtspraxis. Erst verbunden mit dem christlich-theo­
logischen Hintergrund der hochmittelalterlichen Juristen begann die Unter­
scheidung zwischen Naturrecht und positivem Recht im Rechtsdenken eine 
grössere Rolle zu spielen.87 So wurde die Unterscheidung in positives Recht 

85 Radbruch, Gustav, Gesetzliches Unrecht und übergesetzliches Recht, in: Süddeut­
sche Juristenzeitung, Bd. 1/5 (1946), 105–108, hier 107.

86 Vgl. ebd., 105–108.
87 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 668–669.

22 Rechtsverhältnisse

357

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Naturrecht bei den ersten Kirchenjuristen88 und in der Scholastik 
schlechthin konstitutiv.

„Dieser Anschluss der bis dahin pragmatisch behandelten Rechtssphäre 
an die theologische Vorstellung des Naturrechts, für den die kosmolo­
gisch angelegte stoische Naturrechtslehre ein Anregungspotenzial bot, 
stellt die Weichen für die einzigartige okzidentale Rechtsentwicklung“89,

folgert der Philosoph und Soziologe Jürgen Habermas in seiner Genealogie 
der Philosophie. Doch wie kann es dazu kommen, dass ein katholischer 
Ordenspriester im 16. Jahrhundert und ein religiös unmusikalischer Ge­
lehrter im beginnenden 20. Jahrhundert beide davon überzeugt sind, dass 
ein Rechtssystem ohne naturrechtliche Überlegungen – d. h. ohne die 
ausserhalb des positiv gesatzten Rechts betriebene Reflexion darüber, ob 
geltendes Recht auch gelten sollendes und gerechtes Recht sei – zu einem 
Recht ohne Würde wird? Dieser Frage soll nachfolgend ausgehend von Las 
Casas’ Denken, dem eine Gegenüberstellung des Disputs von Valladolid 
und des Rassendisputs am „Ersten Deutschen Soziologentag“ 1910 angeglie­
dert wird, über die Trennungslinie von Thomas bis Kant kürzestmöglich 
nachgegangen werden.90

Las Casas entwickelt eine Naturrechtsauffassung, deren Konstante eine 
Zuwendung zum Einzelindividuum beinhaltet: Jeder Mensch ist qua seines 
Menschseins von Natur aus frei und grundsätzlich vernunftbegabt, eine 
Freiheit und Gleichheit, die keine Rücksicht auf Akzidentien, wie z. B. die 
Glaubens-, Standes- oder Volkszugehörigkeit, nehmen kann. Verhalten gilt 
bereits für Las Casas, was einige Jahrzehnte nach ihm Hugo Grotius zuge­
schrieben wird: „Etsi Deus non daretur.“91 Die fundamentale Freiheit zeigt 

88 Gratian begann das erste systematische Recht der Kirche mit der Klärung, was 
Naturrecht sei (vgl. CICan Decretum D.1).

89 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 669.
90 Eine tiefergehende historische Untersuchung ist an dieser Stelle nicht möglich.
91 Der bereits von Gregor von Rimini entwickelte Gedanken lautet bei Grotius eigent­

lich: Et haec quae iam diximus, locum aliquem haberent etiamsi daremus, quod sine 
summo scelere dari nequit, non esse Deum, aut non curari ab eo negotia humana 
(Grotius, De iure, Prolegomena Nr. 11) (dt.: „Diese hier dargelegten Bestimmungen 
würden auch Platz greifen, selbst wenn man annähme, was freilich ohne die grösste 
Sünde nicht geschehen könnte, dass es keinen Gott gebe, oder dass er sich um die 
menschlichen Angelegenheiten nicht bekümmere“; Ders., Recht des Krieges und 
Friedens, 31). Die spanischen Klassiker des Naturrechts wurden lange Zeit (bis ca. 
Mitte des 20. Jahrhunderts) lediglich als Wegbereiter von Grotius – und weniger als 
eigenständige Denker – betrachtet (vgl. zeitgenössisch Truyol y Serra, Antonio, Die 
Grundlagen der völkerrechtlichen Ordnung nach den spanischen Völkerrechtsklas­

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

358

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich bei Las Casas in der Art und Weise, wie Menschen zusammenleben 
sollen. Nicht nur ist jeder einzelne Mensch von Natur aus frei, er hat auch 
ein Recht darauf, dass diese Freiheit von den anderen (ebenfalls freien) 
Menschen akzeptiert wird. Die Freiheit des Menschen äussert sich in der 
Folge sowohl auf der Makro- wie auch auf der Mikroebene des menschli­
chen Zusammenlebens: Auf der Makroebene müssen alle der Einsetzung 
eines Herrschers aktiv zustimmen; auf der Mikroebene müssen selbst beim 
Sexualakt in der Ehe beide Ehepartner zustimmen.

Die lascasasianische Interpretation des aristotelisch-thomasischen Natur­
rechtsdenkens mit egalisierender Wirkung wurde bekannterweise nicht 
von allen geteilt. Auch die Verfechter und Profiteure des Encomienda- 
und Repartimientosystems fanden philosophisch-rechtliche Unterstützung 
aus der aristotelischen Naturrechtstradition und argumentierten gegen die 
Argumente der spanischen Klassiker des Naturrechts. Sépulveda argumen­
tierte im Disput von Valladolid mit denselben naturrechtlichen Quellen 
wie Las Casas. Während Las Casas aus ihnen aber Argumente für die 
Vernunftfähigkeit und Freiheit der Indios fand, argumentierte Sépulveda in 
die entgegengesetzte Richtung. Ähnlich waren auch die Diskussionen nach 
dem Referat des Rassentheoretikers und Sozialdarwinisten Alfred Ploetz 
auf dem Ersten Deutschen Soziologentag 1910 über „Die Begriffe Rasse 
und Gesellschaft und einige damit zusammenhängende Probleme“92. Ploetz 
meinte, dass einige Rassen nun einmal von Natur aus intellektuell und 
moralisch minderwertiger als andere seien, denn es gebe Rassen mit einem 
erhöhten Anlagezustand und solche mit einem biologisch niedrigeren. Dies 
zeige sich beispielsweise daran, dass die amerikanischen „Negerärzte“93, wie 
sie Ploetz despektierlich nannte, weitaus schlechtere Behandlungen böten 
als weisse Ärzte, oder auch daran, dass

sikern, in: Universitäts-Gesellschaft Heidelberg (Hg.), Heidelberger Jahrbücher II, 
Berlin / Göttingen / Heidelberg 1958, 53–67). Zu den Verbindungslinien des christ­
lichen Naturrechts im 15./16. Jh. und dem säkularen Naturrecht der Moderne mit 
den zunehmenden Unterscheidungen zwischen positivem Recht und Naturrecht sowie 
juristisches Naturrecht und religiöses Naturrecht vgl. Jansen, Nils, Verwicklungen 
und Entflechtungen. Zur Verbindung und Differenzierung von Recht und Religion, 
Gesetz und rechtlicher Vernunft im frühneuzeitlichen Naturrechtsdiskurs, in: Zeit­
schrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte – Germanistische Abteilung, Bd. 132 
(2015), 30–81.

92 Ploetz, Alfred, Die Begriffe Rasse und Gesellschaft und einige damit zusammenhän­
gende Probleme, in: Verhandlungen des Ersten Deutschen Soziologentages, 111–136.

93 Ploetz, Alfred, Diskussionsbeitrag, in: ebd., 163.

22 Rechtsverhältnisse

359

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„der Yankee und auch der sonstige bessere Einwohner […] sich weigert, 
gesellschaftlich mit dem Neger zu verkehren, weil er sich kompromittiert 
fühlt durch das moralisch hemmungslosere, durch den mangelhaften 
Intellekt und das durchschnittlich albernere Betragen der Neger […].“94

In den Diskussionen hielt Weber Ploetz mittels sozial-historischer Kon­
textualisierung entgegen: Wenn in Amerika den Schwarzen dieselben Bil­
dungschancen eröffnet würden wie den weissen, wenn auch Schwarze die­
selbe Ärzteausbildung wie die weissen erhalten würden und Universitäten 
besuchen dürften, sähe dies reichlich anders aus. Mit dem bedeutendsten 
Soziologen der Südstaaten etwa, dem Afroamerikaner Du Bois95, könne 
sich kein weisser Gelehrter messen. Jemand aus den Südstaaten hingegen 
würde wohl selbst jemanden wie den Gelehrten und Gentleman Du Bois 
als „intellektuell und moralisch minderwertig“96 empfinden.97

Jürgen Habermas zeichnet in seiner Geschichte der Philosophie hinsicht­
lich der Entwicklung des Naturrechts und seiner Beziehung zum positiven 
Recht, die schliesslich in den modernen Rechtsstaat münden sollte, eine 
Linie von seinen Anfängen bei den hellenistischen Philosophen über die 
jesuanische Goldene Regel98, das Fehlen der Synthese von Vernunft und 
Recht bei den Kirchenvätern, über Abaelard, Gratian und anderer Kano­
nisten, Thomas von Aquin und die spanischen Klassiker des Naturrechts 
bis Kant.99 Thomas erweiterte durch eine Verquickung der alttestamentli­
chen Dekalogsgebote mit der wiederentdeckten aristotelischen Metaphysik 
die praktische Philosophie um allgemeine rechtsphilosophische Gerechtig­

94 Ebd.
95 Die Zuschreibung Afroamerikaner in diesem spezifischen Fall ist bewusst getroffen 

und dient der sprachlichen Präzisierung unter zeitgleicher Berücksichtigung antiras­
sistischen Sprachgebrauchs.

96 MWG I/12, 257.
97 Vgl. die ausführliche Kritik Webers am Referat von Ploetz, in: MWG I/12, 243–260. 

Weber verwendet in der Diskussion wechselhaft die Begriffe „Schwarze“ und „Neger“. 
Zur Frage, inwiefern Weber als Rassist einzustufen ist, vgl. Müller, „Rasse“ und 
„Nation“, 553–560.

98 Mt 7,12: „Alles, was ihr wollt, dass euch die Menschen tun, das tut auch ihnen!“ Mit 
ihr beginnt Gratian seine Abhandlung über das Naturrecht (vgl. CICan Decretum, 
D. 1, 1).

99 Vgl. Loretan, Adrian, Interaktion von Philosophie und Recht [= Rezension Haber­
mas, Geschichte der Philosophie], in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und 
Theologie, Bd. 67/2 (2020), 482–489. Eine ähnliche Linie für die Ausformung des 
juristischen Rationalismus aus naturrechtlichem Denken formulierte bereits Weber 
in seiner Rede „Politik als Beruf “ (vgl. MWG I/17, 186–188). Habermas bezieht sich 
vor allem auf Francisco de Vitoria und Francisco Suárez.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

360

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keitsprinzipien aus dem römischen Recht.100 An diesen hatte sich nun ver­
meintlich legitimes Recht zu messen. Mit dieser Leistung wird Thomas von 
Aquin, so Habermas, zum Wegbereiter einer Entwicklung, „die über den 
Nominalismus, Luther und das Vernunftrecht zur deontologischen Ethik 
Kants führen wird“101. Während Hume explizit mit dem rationalistischen 
Verständnis einer gegenseitigen Ergänzungsbedürftigkeit von naturrechtli­
chen und positivrechtlichen Axiomen gebrochen hat,102 rettete Kant das po­
litisch-rechtliche Erbe der scholastisch-mittelalterlichen Metaphysik in das 
nachmetaphysische Denken der Moderne.103 Denn Kant koppelt das ver­
nünftige Naturrecht, anders als Hume, nicht an empirische Gegebenheiten, 
sondern an die „Selbstgesetzgebung des vernünftigen Willens“104. In seiner 
Einleitung in die Rechtslehre scheidet Kant entsprechend scharf zwischen 
positivem Recht und Naturrecht105: Während positives Recht „aus dem 
Willen eines Gesetzgebers hervorgeht“106, beruhe Naturrecht auf Prinzipien 
a priori.107 Das positive Recht hat sich am vernünftigen Naturrecht zu ori­
entieren (und nicht umgekehrt), denn positives Recht kann im Gegensatz 
zum vernünftigen Naturrecht nicht rechtsbegründend wirken.108 Positives 
Recht kann, im Gegensatz zum vernünftigen Naturrecht, die kantianische 
Frage „Was ist Recht?“109 nicht beantworten. So liefert das Naturrecht mit­
tels metaphysischer Vernunfterkenntnis Kriterien für Recht und Unrecht 
als Grundlage für positives Recht.110 Wie Las Casas geht auch Kant von 

100 So z. B. Ulpian in: STh I-II, q. 97 a. 2; STh II-II, q. 57 a. 3, q. 58 a.1; Isidor in: STh 
I-II, q. 95 a. 3; STh II-II q. 57 a. 1.

101 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 158.
102 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 2, 228–297. Habermas fasst die hierfür 

zentrale Wirkung des Denkens Humes zusammen mit den Worten: „[D]as Problem 
der Herrschaftslegitimation stellt sich grundsätzlich nicht, weil die Gesetze ohne 
natürliche subjektive Rechte keinen intrinsischen Maßstäben der Gerechtigkeit un­
terliegen“ (ebd., 297).

103 Vgl. ebd., 332–374.
104 Loretan, Interaktion, 486. Die zentrale Kritik Kants an der empirischen Rechtsleh­

re, wie sie Hume betrieben hat, lautet: „Eine bloß empirische Rechtslehre ist (wie 
der hölzerne Kopf in Phädrus’ Fabel) ein Kopf, der schön sein mag, nur Schade! 
dass er kein Gehirn hat“ (Kant, Metaphysik der Sitten, AA VI, 230).

105 Vgl. Höffe, Otfried, Der kategorische Rechtsimperativ. „Einleitung in die Rechts­
lehre“, in: Ders. (Hg.), Immanuel Kant. Metaphysische Anfangsgründe der Rechts­
lehre, Berlin 1999 (= Klassiker Auslegen, Bd. 19), 41–62.

106 Kant, Metaphysik, AA VI, 237.
107 Vgl. ebd.
108 Vgl. ebd., 229–230.
109 Ebd., 229.
110 Vgl. Höffe, Der kategorische Rechtsimperativ.

22 Rechtsverhältnisse

361

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer allen Menschen angeborenen Freiheit aus, die von den anderen eben­
falls freien Menschen zu akzeptieren ist.111

22.1.3 Neukantianismen

Obschon seit seinem Ableben darüber gestritten wird, ob Weber als Neu­
kantianer im engeren Sinne gelten darf oder nicht, lässt sich zumindest 
nicht leugnen, dass er sein ganzes akademisches Leben lang von einigen 
der damals bedeutendsten Neukantianer umgeben war.112 Das Spezifikum 
des Neukantianers Max Weber wird zunächst vor allem in seinen erkennt­
nistheoretischen Überzeugungen113 und im historischen Positivismus114 ge­
sehen. Diesem Positivismus habe Weber jedoch, anders als etwa Comte115,

„energisch eine transzendentallogische und insoferne idealistische 
Grundlegung gegeben und die historische Welt ungleich reicher, tiefer 
lebendiger und beseelter gesehen. […] Ja, er hat den Positivismus beinahe 
übertrumpft, indem er die der deutschen Philosophie entstammenden 
teleologisch-evolutionistischen Momente desselben gänzlich ausmerzte 
und die persönliche, stellungnehmende Wertbejahung […] als völlig 

111 Vgl. Kant, Metaphysik, AA VI, 237–238.
112 So zählten etwa die Neukantianer Georg Simmel, Theodor Kistiakowski, Gustav 

Radbruch, Heinrich Rickert, Emil Lask und Wilhelm Windelband zu seinen per­
sönlich regelmässigen Austauschpartnern (vgl. das Gesamtregister der Abteilung II 
(Briefe), in: MWG II/11, 233–419 (Personenregister)). Bereits in Webers Kindheit 
und Jugend ging der frühe Neukantianer Wilhelm Dilthey als Freund von Max 
Weber sen. im Weberhaus ein und aus.

113 Vgl. etwa Prewo, Rainer, Max Webers Wissenschaftsprogramm. Versuch einer me­
thodischen Neuerschließung, Frankfurt 1979; Merz, Max Weber; Kim, Duk-Yung, 
Georg Simmel und Max Weber. Über zwei Entwicklungswege der Soziologie, Opla­
den 2002, 417–518; König, Menschenrechte, 81–98.

114 Vgl. Troeltsch, Ernst, Der Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: Das 
logische Problem der Geschichtsphilosophie (1922), Ernst Troeltsch Kritische Ge­
samtausgabe Bd. 16.2, Berlin 2008, 709–1099, 854: „Max Weber ist von allen Neu­
kantianern in Bezug auf die Historik am meisten zum Positivismus übergegangen 
[…].“

115 Auguste Comte war der Ansicht, parallel zu den physischen Naturgesetzen seien 
solche auch in der Gesellschaft am Werk. Wie die physischen Naturgesetze darauf 
warten, von Naturwissenschaftlern entdeckt zu werden, warten die sozialen Natur­
gesetze auf ihre Entschlüsselung durch Sozialwissenschaftler. Dies war auch die 
Auffassung des Neukantianers Rickert, aber nicht jene Webers (vgl. MWG II/5, 
45–47, hier 46).

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

362

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


außerwissenschaftliche, praktisch dafür um so bedeutsamere Angelegen­
heit völlig und ausschließend neben die kausale Wissenschaft stellte.“116

Neben den wissenschaftstheoretischen Idealen stehen aber auch die von 
Weber benutzten Begriffe in einer (neu-)kantianischen Tradition,117 wie 
Webers Rechtsbegriff deutlich macht. So wurde im Verlaufe des 19. Jahr­
hunderts etwa zunehmend der Begriff Naturrecht durch Vernunftrecht oder 
Rechtsphilosophie ersetzt.118 Weber spricht demgegenüber allerdings, wie 
Kant, noch immer meist vom Naturrecht. Das Wort Vernunftrecht kommt 
in keiner einzigen der überlieferten Schriften von Weber vor – nicht einmal 
in seinen privaten Briefen.

116 Troeltsch, Der Historismus, 854–855.
117 Vgl. etwa Albrow, Martin, Max Weber’s construction of social theory, London 1990, 

v. a. 29–45. Darauf machte im Allgemeinen auch Ottmann, Geschichte, Bd. 4.1, 
56–57 aufmerksam.

118 Diese Entwicklung der Wortverwendung im 19. Jahrhundert lässt sich bestens 
anhand der damals beliebten Enzyklopädien, die auch in Webers Bücherregal ge­
standen haben dürften, dokumentieren. Hier nur die Entwicklungen der beiden 
grössten und bekanntesten, Brockhaus und Meyers, die sich ab 1840 jeweils für 
den Begriff „Rechtsphilosophie“ (Brockhaus) oder „Vernunftrecht“ (Meyers) ent­
schieden. 1839 hält das „Brockhaus Bilder-Conversations-Lexikon“ noch fest, man 
solle „das Naturrecht […] passender Vernunftrecht oder philosophische Rechtslehre 
nennen“ (Naturrecht, in: Brockhaus Bilder-Conversationslexikon für das deutsche 
Volk in vier Bänden, Bd. 3, Leipzig 1839, 246–247). In den folgenden Jahren 
lässt die Herausgeberschaft die Bezeichnung „Vernunftrecht“ fallen und schreibt 
in der 9. Auflage (1846) des „Konversations-Lexikons“ zum „Naturrecht“, dass „die 
Ausdrücke Rechtsphilosophie oder philosophische Rechts- und Staatslehre […] die 
Aufgabe dieser Untersuchungen viel besser [bezeichnen] als das Wort Naturrecht“ 
(Naturrecht, in: Allgemeine deutsche Real-Encyklopädie für die gebildeten Stände. 
Conversations-Lexikon in fünfzehn Bänden, Bd. 10, 9. Aufl., Leipzig 1846, 173–177, 
hier 173). Ab der 10. Auflage (1851–1855) verweist das „Brockhaus’ Konversations-Le­
xikon“ unter dem Stichwort „Naturrecht“ schliesslich nur noch auf den Eintrag 
„Rechtsphilosophie“. Auch der sog. „Ur-Meyer“ (1840–1852) diskutierte unter „Na­
turrecht“ (Das grosse Conversations-Lexicon für die gebildeten Stände, Bd. 22, 
Hildburghausen 1852, 1195–1231) noch ausführlich Konzepte und Begrifflichkeiten 
und nennt als alternative mögliche Bezeichnungen „Rechtsphilosophie“ und „Ver­
nunftrecht“. In der 1. Auflage von „Meyers Grossem Konversations-Lexikon“ ist 
vermerkt, dass „man in neuerer Zeit den Namen des N.s mit dem des Vernunft­
rechts vertauscht“ (Meyers Konversations-Lexikon, Bd. 11, Hildburghausen / New 
York 1860, 880–884, hier 880) und dieses wiederum mit „Rechtsphilosophie“ gleich­
gesetzt werde. Letzteres aber sei problematisch, da Rechtsphilosophie als Disziplin 
viel mehr umfasse als die Beschäftigung mit einem „philosophischen Recht“, einem 
Natur- oder Vernunftrecht (vgl. ebd.). So verweist „Meyers Grosses Konversations­
lexikon“ ab der 2. Aufl. unter „Naturrecht“ nur noch auf den Eintrag zum „Vernunft­
recht“ (Bd. 11, 1865, 997).

22 Rechtsverhältnisse

363

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch Webers Beschreibung dessen, was Recht überhaupt sei, ähnelt 
Kants Rechtsauffassung. Webers Definition von Recht als Ordnung, deren 
faktische Geltung notwendigenfalls mittels Zwang durchgesetzt werden 
können muss, erinnert an Kants Rechtsbegriff in der „Metaphysik der 
Sitten“.119 Für Kant ist Recht im engeren Sinne mit äusserem Zwang verbun­
den.120 Zudem ist Recht für Weber, wie bereits für Kant, nur im Rahmen 
einer sozialen Beziehung denkbar.121 Kants Imperativ, die Neuformulierung 
der Goldenen Regel, bleibe in seiner Sache immer gleich, „einerlei in wel­
cher mehr oder minder modernisierten Form“122 er sich präsentieren möge, 
schreibt Weber 1909 an die Adresse von Ferdinand Tönnies.

22.2 Kanonisches und profanes Recht

Im 16. Jahrhundert geht Las Casas davon aus, dass kirchliches Recht in 
der Vergangenheit konkret ausserhalb der Kirche angewandt wurde. Daraus 
folgert er, deswegen auch fordern zu dürfen, dass Rechtssätze, die innerhalb 
der Kirche gelten sollten, auch ausserhalb zur Geltung gelangen und ange­
wandt werden sollten. Er bezieht dieses Begründungsmuster hauptsächlich 
auf rechtsphilosophische Forderungen nach Gerechtigkeit und Freiheit, 
insbesondere mit Bezug auf die Art und Weise der Etablierung einer Herr­
schaft und darauf, wie regiert werden soll bzw. muss.

Ähnliches stellt um die Jahrhundertwende in historischer Perspektive 
auch Weber fest. Das kanonische Recht sei im Abendland zu einem „Führer 
auf dem Wege zur Rationalität“123 für das profane Recht geworden. Er 
sieht die Kirche als ersten modernen Anstaltsbetrieb, d. h., rechtsstaatliche 
Strukturen entwickelten sich zuerst in der Westkirche und dienten für die 
Rechts- und Ordnungsgenese der modernen Staaten gewissermassen als 
Blaupause.

Im Folgenden wird nur der gemäss Weber wichtigste Rechtsbegriff her­
ausgegriffen, der im Okzident aus dem Rechtssystem der Kirche auf das 
profane Recht übergeschwappt ist, und mit den Forderungen von Las 
Casas abgeglichen: der Begriff der Korporationen (Körperschaften). Ganz 

119 Vgl. Kant, Metaphysik der Sitten, AA VI, 231–232.
120 Vgl. ebd.
121 Vgl. ebd., AA VI, 230: „Der Begriff des Rechts […] betrifft erstlich nur das äußere 

und zwar praktische Verhältnis einer Person gegen eine andere, sofern ihre Hand­
lungen als Facta aufeinander (unmittelbar oder mittelbar) Einfluß haben können.“

122 MWG II/6, 63–66, 63.
123 MWG I/22.3, 547.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

364

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allgemein gefasst zeichnet sich eine Korporation dadurch aus, dass sie ein 
Zusammenschluss mehrerer Personen ist, nach aussen aber als eine einzel­
ne Person rechts- und handlungsfähig ist oder zumindest als solche auftritt. 
Eine Korporation besteht unabhängig von den einzelnen Mitgliedern fort. 
Prominente Beispiele dafür sind heute noch die Kirchen, politisch-staat­
liche Gemeinwesen, Vereine und Verbände oder Konzerne. Es ist kein 
wortgeschichtlicher Zufall, dass diese Organisationen aus verschiedenen 
Organen bestehen.

22.2.1 Die Entwicklung des kanonisch-rechtlichen Korporationsbegriffs

Im römischen Recht nach Justinian (Corpus Iuris Civilis) gibt es drei 
Arten von Korporationen: 124 den römischen Staat (populus Romanus), 
Gemeinden und Städte sowie private (Zweck-)Vereinigungen (z. B. reli­
giöse, politische oder wirtschaftliche Zusammenschlüsse).125 Dieser dritte 
Korporationstypus unterlag insofern Einschränkungen gegenüber den an­
deren beiden, als die der Korporation zugestandenen Rechte, wie etwa 
Eigentums-, Vertrags-, Erb- und Schenkungsrecht, abhängig waren von 
Privilegien und Freiheitsgarantien des Kaisers.126 Als den Christen von den 
beiden Kaisern Konstantin und Licinius 313 n. Chr. in der Mailänder Ver­
einbarung die Religionsfreiheit zugestanden wurde, definierten die beiden 
Kaiser die Kirche als Korporation,127 und die Christen organisierten sich 

124 Im Weiteren folgt die Untersuchung im Wesentlichen den Untersuchungen von 
Harold Berman, der sein über Sprachgrenzen hinweg bekanntes Werk „Law and 
Revolution“ nicht unwesentlich in kritischer Auseinandersetzung mit dem „grossen 
Sozialtheoretiker Max Weber“ (Berman, Law and Revolution, 454; Übers. d, Verf.) 
entwickelte. Neben Weber beschäftigt sich Berman im Werk u. a. auch kritisch mit 
Montesquieu, Hegel, Saint-Simon, Comte, Tocqueville und Marx.

125 Vgl. Berman, Law and Revolution, 215–216.
126 Vgl. ebd.
127 Aus der Mailänder Vereinbarung zwischen den Kaisern Konstantin und Licinius 

(zit. in der Fassung nach Laktanz Nr. 9 = griech. Fassung n. Euseb Nr. 11): „Nun 
besaßen die Christen nicht nur die Stätten, wo sie zusammenzukommen pflegten, 
sondern auch anderes, was ihrer Körperschaft, d. h. der Kirche [lat.: ius corporis 
eorum id est ecclesiarum], gehörte, nicht aber Privatpersonen. Daher […] sollst Du 
befehlen, daß dies alles nach dem Gesetz, das wir oben dargelegt haben, ohne 
jede Zweideutigkeit und ohne jeden Widerspruch diesen Christen, d. h. ihrer Kör­
perschaft und ihren Gemeinden, zurückgegeben wird“ (dt. Übersetzung zit. nach: 
Keil, Volkmar (Hg. und Übers.), Quellensammlung zur Religionspolitik Konstan­
tins des Großen, Lat.-Deutsch, Darmstadt 1989 (= Texte zur Forschung, Bd. 54), 
58–66, hier 60–63; Hervorhebung d. Vf.). Die Christen organisierten sich also 

22 Rechtsverhältnisse

365

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


forthin im letztgenannten Korporationstypus. Von Universalkirche kann 
zum damaligen Zeitpunkt allerdings noch keine Rede sein – Ortskirchen, 
Klöster und (seit Justinian im 6. Jahrhundert) einzelne kirchlich-karitative 
Einrichtungen waren in voneinander jeweils unabhängigen lokalen Territo­
rialkorporationen organisiert. Eine Korporation privaten Anstrichs zu sein, 
bedeutete nicht nur die Abhängigkeit der korporativen Rechte vom Kaiser, 
sondern auch, nur durch einen Repräsentanten handlungsfähig zu sein 
(und nicht durch die Gesamtheit der Mitglieder) und dass zwischen der 
Korporation und deren Mitgliedern strikt unterschieden werden musste.128

Die Christen hatten zu diesem Zeitpunkt aber bereits ein eigenes theolo­
gisch-spirituelles Korporationsverständnis, das dem römischen Rechtsver­
ständnis diametral gegenüberzustehen schien. Paulus entwickelte bereits im 
ersten Jahrhundert, wohl in bewusster Umdeutung der Organismus-Meta­
pher aus der griechisch-römischen Staatsphilosophie,129 eine Leib-Glieder-
Ekklesiologie, der zufolge der Kopf und die Glieder als Teile des Körpers 
interdependent miteinander verbunden und nicht scharf voneinander zu 
trennen sind. Auch der sichtbare Kopf einer Gemeinde ist Teil der körperli­
chen Einheit, denn der eigentliche Kopf ist Christus und nicht der Leiter 
der Gemeinde. Kurzum: Mit der Taufe wird das Individuum Glied am Cor­
pus Christi Mysticum.130 In dieselbe Richtung ging auch Augustinus, der der 
Kirche die philosophisch-theologische Grundlage für ihre Positionierung 
gegenüber weltlichen Mächten lieferte: Er verstand die Kirche als Leib und 
Christus als Kopf des Leibes.131

zunächst nicht freiwillig als römisch-rechtliche Korporation, sondern sie wurden 
vom weltlichen Herrscher als solche definiert.

128 Vgl. CICiv D. 3, 4, 2.
129 Vgl. Söding, Thomas, Blick zurück nach vorn. Bilder lebendiger Gemeinden im 

Neuen Testament, Freiburg / Basel / Wien 1997, 94–95.
130 Vgl. auch Tierney, Brian, Foundations of the Conciliar Theory. The contribution of 

the medieval Canonists from Gratian to the Great Schism, 2. Aufl., Cambridge 1968, 
132–141.

131 Augustinus schreibt in Civitate Dei, Lib. XV, c. 18: Quid significatum sit in Abel et 
Seth et Enos, quod appareat ad Christum et corpus eius, id es ecclesiam, pertinere 
(dt..: „Die vorbildlichen Beziehungen, die von Abel, Seth und Enos auf Christus 
und seinen Leib, die Kirche, hindeuten“) (Augustinus, De Civitate Dei XV, 18, 
lateinisch und deutsch entnommen aus der „Bibliothek der Kirchenväter“, online: 
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/de-civitate-dei-ccsl/21/zweiundz
wanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv [24.6.2024]; Hervorhebung d. Vf.). Diese 
ekklesiologische Selbstverortung als Leib Christi hat sich in den Jahrhunderten 
der Kirchengeschichte nicht wesentlich verändert. So schreibt mitten im Zweiten 
Weltkrieg Pius XII. (29. Juni 1943) eine Enzyklika unter dem Titel „Mystici Corpori 

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

366

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/de-civitate-dei-ccsl/21/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/de-civitate-dei-ccsl/21/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv


Obwohl die römisch-rechtliche Körperschaftsauffassung dieser christli­
chen Selbstauffassung widersprach, hielten die (Orts-)Kirchen lange am 
römisch-rechtlichen Körperschaftsstatus fest.132 Je für sich waren nicht nur 
die einzelnen Ortskirchen korporativ verfasst, sondern auch die Benedikti­
nerklöster. Wie die Pfarrei zunächst unter der Leitung des Pfarrers bzw. 
Prälaten und dieser wiederum unter dem Bischof stand, standen auch die 
Benediktinerklöster unter der Leitung ihres jeweiligen Abtes, der wiederum 
dem Bischof unterstand. Ganz anders verfasste sich hingegen der um 910 
n. Chr. gegründete Cluny-Orden – in diesem waren die einzelnen Klöster 
unter der Leitung eines Priors, als gesamter Ordenskörper aber unter der 
Leitung des Abtes von Cluny organisiert. Cluny wurde in der auf die Or­
densgründung folgenden Zeit der päpstlichen Revolutionen als überlokale 
Einheitskorporation zum Vorbild für die Organisation der Universalkir­
che.133 Denn in der päpstlichen Reform- bzw. Revolutionszeit des 11. Jahr­
hunderts organisierte sich die Kirche neu und begann nach aussen und 
nach innen als universelle Körperschaft aufzutreten. Dafür entwickelten die 
Kanonisten einen eigenen Korporationsbegriff, in dem das römisch-rechtli­
che mit dem christlich-theologischen Korporationsverständnis verschmolz. 
Nach Harold Berman unterscheidet sich der neue kanonisch-rechtliche 
Korporationsbegriff vom bisherigen römisch-rechtlichen Begriff v. a. in vier 
Punkten:134

• Neu galt jedes Kollektiv, das bestimmte Struktur- und Zweckmerkmale 
aufwies, als vollwertige Korporation. Es brauchte keine Bestätigung von 
irgendeinem Herrscher, wie dies die kirchlichen Korporationen unter 
römischer Herrschaft noch kannten.

• Neu hatte jede Korporation legislative und richterliche Befugnisse über 
seine Mitglieder – ebenfalls etwas, das der Kirche als privater Korporati­
on im römischen Recht verwehrt geblieben war.

• Eine kanonische Korporation benötigte zur Handlungsfähigkeit keinen 
Repräsentanten, sondern war als Kollektiv handlungsfähig. Unter römi­

Christi“ (mehrsprachig online einsehbar: https://www.vatican.va/content/pius-x
ii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.
html [24.6.2024]), die die Konzilsbrüder im Zweiten Vatikanischen Konzil in der 
Konstitution „Lumen Gentium“ (LG) merklich beeinflusste – „Lumen Gentium“ 
zitiert die Enzyklika elf Mal. So gilt noch für das Zweite Vatikanische Konzil: „Das 
Haupt dieses Leibes ist Christus. […] Er ist das Haupt des Leibes, welcher die Kirche 
ist“ (LG 7).

132 Vgl. Berman, Law and Revolution, 216–217.
133 Vgl. ebd., 89–90.
134 Zu den folgenden vier Punkten vgl. ebd., 219.

22 Rechtsverhältnisse

367

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/pius-xii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.html
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/pius-xii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.html


schem Recht war die Korporation hingegen allein durch den Repräsen­
tanten handlungsfähig.

• Im neuen Korporationsbegriff wurde in Bezug auf das Eigentum nicht 
mehr strikt zwischen der Korporation und deren Mitgliedern unterschie­
den. Das korporative Material- und Fiskalvermögen war nun Gemeinei­
gentum der Gesamtheit der Korporationsmitglieder, d. h., deren Mitglie­
der hafteten im Fall, dass das Korporationsvermögen nicht zur Beglei­
chung von Schulden ausreichen sollte, solidarisch für den Restbetrag.

22.2.2 Interne und externe Auswirkungen des neuen Korporationsbegriffs

Die Autorität, die der Klerus zuvor allein aufgrund des Weihesakraments 
ausübte, wurde nun ergänzt durch die Einsetzung aus dem Jurisdiktions­
prinzip, indem Kleriker durch die päpstliche Autorität in ihrer Einsetzung 
bestätigt und abgesetzt wurden. Die rechtliche Konstitution der Kirche als 
eine einzige grosse Körperschaft hatte zudem den Vorteil, dass Simonie 
und Weitergabe kirchlicher Besitztümer deutlich erschwert oder gar ver­
unmöglicht wurden. Denn der Eigentümer des kirchlichen Besitzes war 
nicht, wie im weltlichen Feudalbesitz, eine Person, sondern die kirchliche 
Körperschaft. Dies garantiert zum einen materiale Kontinuität; der Besitz 
blieb bei der Kirche und war zeitgleich ein nützliches Instrument zum 
Erwerb weiterer Besitztümer und Ländereien. Das immer weiter um sich 
greifende Eigenkirchenwesen wurde damit zurückgedrängt.135

Das Korporationsrecht entwickelte sich in der Folge zum Verfassungs­
recht der Universalkirche. „Die Parole ‚Freiheit für die Kirche‘ hatte in 
der Rechtsfigur einer allein von ihren Mitgliedern getragenen Korporation 
Ausdruck gefunden“136, schreibt Jürgen Habermas. Mit dieser neuen Verfas­
sungsform stellten sich den Kanonisten aber neue Fragen, die nach Antwor­
ten verlangten, etwa: Wie verhält sich der Kopf zu den übrigen Gliedern? In 
welchen Fällen muss der Kopf die Einzelglieder um deren Einverständnis 
anfragen, und wie muss dieses ausgedrückt werden? In welchen Fällen 
braucht eine kirchliche Korporation das Einverständnis des Papstes als 
Kopf der übergeordneten Körperschaft?137

135 Vgl. auch hierzu neben dem bereits Geschriebenen Berman, Law and Revolution.
136 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 667–668.
137 Vgl. Berman, Law and Revolution, 218.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

368

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bis in das 14. Jahrhundert hinein wurden daraufhin zunehmend Erlasse 
und Bestimmungen getroffen, welche die Macht von Leitungspersonen be­
schränkten und Mitbestimmungsrechte der Korporationsmitglieder stärk­
ten.138 Ohne die Kombination des römischen Korporationsrechts mit der 
christlichen Corpus-Ekklesiologie wäre dies nicht denkmöglich gewesen. 
So bilden im kanonischen Korporationsbegriff Kopf und Glieder gemein­
sam einen einzigen organischen Körper. Der Prälat steht nicht über dem 
Kapitel, der Papst nicht über den versammelten Bischöfen. Später wurde im 
kanonischen Korporationsrecht im Grundsatz die Beantwortung der Fra­
gen in drei Kategorien vorgenommen: 1. Rechte der Korporation als Korpo­
ration; 2. Rechte der Einzelmitglieder oder Vorsteher als Einzelmitglieder 
oder Vorsteher; 3. gemeinsame Rechte der Korporation, ihrer Mitglieder 
und Vorsteher.139

Im Zusammenhang mit solchen korporativen Kompetenzfragen wird 
denn auch zum ersten Mal überhaupt von subjektiven Rechten gesprochen: 
1310 verfasst der Kanonist Johannes Monachus eine Glosse zu einem Dekret 
aus dem „Liber Sextus“, in dem Nikolaus III. festhält, dass bei einer Wahl, 
in der die Zustimmung des Papstes notwendig sei, der Gewählte zur Bestä­
tigung in Rom vor dem Papst zu erscheinen habe.140 Beim Verfassen der 
Glosse fällt Monachus auf, dass darin unter dem Begriff ius offensichtlich 
etwas anderes verstanden wird als an einer anderen Stelle aus dem „Liber 
Sextus“.141 Er kommt zu dem Schluss, dass ius auch als subjektive Tugend­
macht, d. h. subjektives Recht, definiert werden kann.142

Die Kirche kam als ein im Schnelldurchlauf durchrationalisierter Ver­
band aus der päpstlichen Revolutionszeit heraus. Die rationalen Rechtsbe­
stimmungen für die eigene Verfasstheit als Korporation verschafften der 
Westkirche gegenüber den weltlichen Herrschaften einen organisatorischen 
Vorsprung. Darauf mussten auch die weltlichen Herrschaften reagieren, 
wollten sie im Streit mit der Kirche nicht unterliegen. So organisierten 

138 Vgl. Tierney, Foundations of the Conciliar Theory, 87–131.
139 Vgl. Berman, Law and Revolution, 220–221.
140 Vgl. CICan VI., 1, 6, 16.
141 Gemäss Tierney, The Idea of Natural Rights, 40–42, handelt es sich um die folgen­

de Stelle aus CICan VI., 1, 2, 1: Romanus Pontifex qui iura omnia in scrinio pectoris 
sui censetur habere (dt.: „Vom Römischen Pontifex wird angenommen, dass er alles 
Recht in seiner Brust habe“).

142 Vgl. Tierney, The Idea of Natural Rights, 40–41. Jürgen Habermas geht in seiner 
Geschichte der Philosophie demgegenüber noch davon aus, dass es erst William 
von Ockham gewesen sei, der subjektive Rechte zu denken begonnen habe (vgl. 
Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 836).

22 Rechtsverhältnisse

369

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich schon bald in ganz Europa nach dem Vorbild der Kirche zuerst 
Städte143, Zünfte und Universitäten, später auch grössere politische Terri­
torialherrschaften nach korporativen Standards und Regeln, die sie von 
der Kirche übernommen hatten. Wenn sich die Kirche nach Eigengesetz 
und als von den Leitungspersonen entkoppelte Rechtspersönlichkeit kon­
stituieren konnte, so die Parole, konnten dies auch Städte, Universitäten 
und Königreiche machen.144 „Dauerndes vorbildliches Beispiel eines in sich 
einheitlichen Verbandes bot aber allen Staaten des Mittelalters die Kirche 
dar“145, schrieb Webers Freund und Inspirator Georg Jellinek ab 1900 in 
seiner „Allgemeinen Staatslehre“.

22.2.3 Die Bedeutung des kanonischen Korporationsbegriffs für Las Casas

Ähnliche Fragen wie jene, welche die mittelalterlichen Kanonisten korpora­
tionsrechtlich zu beantworten hatten, stellte Las Casas im 16. Jahrhundert 
neu. So fragt er sich etwa: Wie ist das Verhältnis zwischen Leiter und Mit­
glieder, d. h. zwischen Herrscher und Untertanen? Wie ist das Verhältnis 
der einzelnen Korporationen zueinander, d. h. der einzelnen Herrschafts­
verbände? Aus den im Kontext des kanonischen Korporationsrechts ent­
wickelten Mitbestimmungsprinzipien gewinnt Las Casas beispielsweise die 
Ansicht, dass das, was alle betrifft, von allen bekräftigt und bejaht werden 
müsse. Das Prinzip der Unterscheidung zwischen ius ad rem und ius in re 
fordert Las Casas nun auch ausserhalb der korporativ verfassten Kirche ein. 
Die Mitbestimmungsrechte, die bisher in der korporativ verfassten Kirche 
und der von diesen inspirierten profanen Herrschaften bereits angewandt 
wurden, sollten nun auch in der Behandlung der Indios angewandt wer­
den. Ähnlich wie die römischen Kaiser in der Mailänder Vereinbarung 313 
n. Chr. die Kirche als Korporation römischen Rechts mit allen rechtlichen 
Folgen definiert hatten, fordert nun Las Casas, dass die Völker in der 
Neuen Welt wie Korporationen im kanonischen Sinne behandelt werden 

143 Ging man bisher davon aus, dass sich – wie bereits Weber meinte – der kanonische 
Korporationsbegriff zuerst vor allem in den Städten bemerkbar gemacht hatte, 
deutet neueste Forschung in diesem Gebiet in die Richtung, dass er nicht weniger 
auch im ländlichen Raum Fuss fassen konnte. Vgl. dazu Bacher, Mike, Die Korpo­
rationen von Obwalden und Nidwalden. Ein Beitrag zur Rechtskulturgeschichte, 
Dissertation (im Erscheinen).

144 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 667–669.
145 Jellinek, Georg, Allgemeine Staatslehre, Berlin 1900, 294 (=2. Aufl., Berlin 1905, 

315; 3. Aufl., Berlin 1914, 323).

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

370

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sollen.146 Ihnen sollen dieselben Rechte zuerkannt werden wie den korpo­
rativen Verbänden in der Alten Welt. Insbesondere soll auch ihnen ein 
Recht auf Selbstbestimmung zuerkannt werden, inklusive des Rechts, für 
die eigenen Mitglieder Gesetze zu erlassen und als Gemeinschaft Eigentum 
zu besitzen.147

Selbst die lascasasianische Ansicht, dass der legitime Herrscher dem 
Zweck der Herrschaft zu dienen habe, kann rechtlich im Kontext des ka­
nonischen Korporationsbegriffs verortet werden. Gemäss diesem ist das 
Vermögen einer Körperschaft ein Zweckvermögen, die Körperschaft hat 
ihre Mittel für den von ihr bestimmten Zweck einzusetzen.148 Der Zweck 
der Errichtung einer Herrschaft ist, so Las Casas, das Gemeinwohl, der 
Schutz der natürlichen menschlichen Freiheit und subjektiven Rechte sei­
ner einzelnen Mitglieder. Ergo muss die Jurisdiktionsgewalt genau zu die­
sen Zwecken eingesetzt werden und nicht für persönliche Interessen der 
herrschenden Person.

22.3 Elfter Halbschluss

Las Casas und Weber lassen sich einordnen in die mit der Bestimmung 
des Naturrechts bei den griechischen Philosophen der Antike beginnende 
Tradition der gedanklichen Trennung des Naturrechts und des positiven 
Rechts. Ohne diese gedankliche Trennung ist es unmöglich, geltendes 
(Un-)Recht als ungerecht zu kritisieren. Zentrale Figuren in der Entwick­
lung dieser Unterscheidung sind für Las Casas das Denken von Thomas 
von Aquin, für Weber dasjenige Kants, was sich unter anderem in den 
verwendeten Begriffen zeigt.

Aus der historischen Tatsache, dass kirchliche Rechtsbestimmungen im 
Mittelalter zunehmend auch ausserhalb der Kirche Anwendung fanden, ge­
winnt Las Casas das Argument, im 16. Jahrhundert dasselbe fordern zu dür­
fen. Die konkreten Forderungen von Las Casas sind jene Bestimmungen, 
welche die Westkirche im Rahmen ihres Korporationsbegriffs entwickelt 

146 In eine ähnliche Richtung analysierte bereits Hoornaert, Eduardo, Las Casas 
zwischen ständisch-körperschaftlichem und internationalem Recht. Studie zu einem 
Abschnitt aus dem Vorwort zur „Geschichte der Westindischen Länder“ (aus dem 
Portugiesischen übers. von Horst Goldstein), in: Meier / Langenhorst (Hgg.), Barto­
lomé de Las Casas, 45–61.

147 Die historische Entwicklung des Selbstbestimmungsrechts der Völker kann hier 
nicht vertiefter behandelt werden.

148 Vgl. Berman, Law and Revolution, 238–239.

22 Rechtsverhältnisse

371

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hat. Der Begriff der Korporationen ist jener, der gemäss Weber die einfluss­
reichste Schöpfung der Kanonistik war.

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

Las Casas und Weber verbinden in ihren Überlegungen Herrschaft mit 
Ratio. Während Las Casas aber von einem singulären Vernunftverständnis 
ausgeht, bricht Weber mit dem Verständnis der einen richtigen Vernunft 
und spricht von einer Pluralität der Rationalitäten. Nachfolgend werden 
ausgehend von dieser Differenz die gemeinsamen Grundlagen ihres Ver­
nunft- und Ratioverständnisses geklärt und es wird aufgezeigt, wie dieses 
mit der Idee einer Herrschaft des Rechts anstelle der Herrschaft einer 
Person zusammenhängt.

23.1 Vernunft und die Pluralität der Ratio

Las Casas diente in seiner Argumentation das römische Recht als recta 
ratio, d. h., Las Casas ging davon aus, dass es richtige Vernunfterkennt­
nisse und nicht-richtige Vernunft gibt. Für Weber trifft dies nicht mehr 
zu, denn er nimmt an, dass es viele unterschiedliche Rationalitäten und 
Rationalisierungen gibt: „Man kann eben das Leben unter höchst verschie­
denen letzten Gesichtspunkten und nach sehr verschiedenen Richtungen 
hin ‚rationalisieren‘“149. Entsprechend spricht er auch nicht von Vernunft 
oder vernünftig, sondern verwendet Begriffe wie rational, Rationalität, Ra­
tionalisierung oder Rationalismus. Für den Begriff Vernunft existiert keine 
Pluralform – aber für Weber war gerade die Feststellung zentral, dass es 
eine Pluralität der Ratio gibt.150

149 MWG I/9, 177.
150 Zudem können mit den neueren Schöpfungen von Begriffen wie Rationalität oder 

Rationalisierung Pejorative des Vernunftbegriffs seit dem 19. Jahrhundert abgewehrt 
werden: Die Verbindung des Vernunft- mit dem Herrschaftsbegriff wurde in Form 
der Logokratie seit dem 19. Jahrhundert zunehmend mit Totalitarismus und Idio­
kratie gleichgesetzt (vgl. Linz, Juan José, Totalitäre und autoritäre Regime, hg. v. 
Raimund Krämer, 2., überarbeitete Aufl., Berlin 2003 (= Potsdamer Textbücher, 
Bd. 4), 34–37). Im 20. Jahrhundert wurde der Begriff Logokratie sowohl zur Be­
schreibung des faschistischen wie auch des sowjetkommunistischen Systems beliebt. 
So argumentierte etwa Hannah Arendt dafür, statt der Bezeichnung „Idiokratie“ die 
Bezeichnung „Logokratie“ zu verwenden, da in der Entstehung von Totalitarismen 

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

372

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für Las Casas ist die grundsätzliche Vernunftbegabung das Proprium, 
das den Menschen von Tieren und anderen Geschöpfen unterscheidet. 
Es ist dem Menschen aufgrund seiner Vernunftfähigkeit möglich, eine ver­
nünftige Ordnung zu erkennen und als Kollektiv umzusetzen. Vernunftfä­
higkeit des Menschen bedeutet für Las Casas die Akzeptanz des Potenzials 
jedes Menschen, Wissenschaft zu betreiben und Unbekanntes zu ergrün­
den. Zur vollen Aktivierung der Vernunftpotenzialität benötigen der Einzel­
mensch und das Menschenkollektiv einen Lehrer, der sie zur Anwendung 
der ihnen innewohnenden Vernunft anleitet. Die Vernunftbegabung ist 
bei Las Casas demnach eng verknüpft mit intellektueller und wissenschaft­
licher Tätigkeit. Vernunftfähig ist sowohl das Individuum wie auch das 
Kollektiv.

Die immer weitergehende Aktualisierung intellektuellen Potenzials steht 
bei Max Weber am Beginn eines umfassenden Rationalisierungsprozesses, 
der – insbesondere im Okzident – sämtliche Lebensbereiche zu erfassen 
beginnt und schliesslich die Gesellschaft in das transformierte, was heute 
als modern bezeichnet wird. Rational ist für Weber im weitesten Sinne 
alles, was in irgendeiner Weise geordnet, strukturiert und methodisch dif­
ferenziert vorliegt. So beginnt denn auch die Rationalisierung des Rechts 
mit einem geordneten und intellektuellen Vorgehen: Rechtssätze werden 
zunehmend zweck- oder wertrational formuliert, sie werden analysiert, 
generalisiert und systematisiert. Im Gegensatz zu irrationalem Recht wird 
rationales Recht nicht von Fall zu Fall gefällt, sondern folgt einer über­
geordneten Logik; aus übergeordneten objektiven Rechtssätzen folgt das 
Recht des Einzelfalls.

Die Unterscheidung von positivem Recht und Naturrecht ist in dieser 
Hinsicht ebenso Ergebnis einer Rationalisierung wie die Unterteilung des 
Naturrechts in subjektives und objektives Naturrecht. Bei den spanischen 
Klassikern des Naturrechts kristallisierte sich neben dieser innernaturrecht­
lichen Unterscheidung auch der Beginn des modernen Völkerrechts als 
Recht zwischen den Völkern heraus, das im ursprünglichen Sinne als ein 
Recht in den Völkern gedacht wurde. Solche Trennungsansätze finden sich 
verhalten zwar auch bei Las Casas, die nachhaltige Prägung wird allerdings 
massgeblich nicht ihm zugeschrieben, der noch stark in den römischen und 

von logischen Prozessen ausgegangen werde, die als pseudowissenschaftliche Natur­
gesetze zum Vorschein kämen (vgl. Arendt, Hannah, Ideology and Terror. A Novel 
Form of Government, in: The Review of Politics, Vol. 15/3 (1953), 303–327; Dies., 
Diskussionsbeitrag, in: Friedrich, Carl J. (Hg.), Proceedings of the Conference held 
at the Academy of Arts and Sciences, March 1953, Cambridge 1954, 134).

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

373

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scholastischen Rechtskategorien dachte, sondern Francisco de Vitoria151 

und Francisco Suárez152. Das ius gentium (Völkerrecht) wurde bei Vitoria153 

und Suárez154 aus dem ius intra gentes (Recht in den Völkern) ausgegliedert 
und zu einem ius inter gentes (Recht zwischen den Völkern) transformiert.

23.2 Herrschaft des Rechts

Herrschaftsverband und Rechtssystem können grundsätzlich auf zwei Wei­
sen miteinander verbunden sein: Entweder dient das Recht den Interessen 
der Herrschenden, oder die Herrschaft vollzieht sich in den Schranken 
des Rechts. Im ersten Fall ist das Recht das Instrument zur Herrschafts­
ausübung und zur Rechtfertigung des Herrschenden gegenüber den Be­

151 Vgl. Böckenförde, Rechtsgeschichte, 346–356. Böckenförde beschreibt die Natur­
rechtskategorien Vitorias als subjektives und objektives Naturrecht, wie es Troeltsch, 
unter dessen diesbezüglichen Einfluss Weber stand, tat.

152 Vgl. Campagna, Norbert, Völkerrecht, in: Hilgendorf, Eric / Joerden, Jan C. (Hgg.), 
Handbuch Rechtsphilosophie, 2. Aufl., Berlin 2021, 57–60. Auf die historischen Dis­
kussionen, ob diese Leistung an erster Stelle Vitoria oder Suárez zugeschrieben 
werden kann, wird hier nicht eingegangen. Dass die Anfänge der modernen Völker­
rechtskonzeption nicht erst bei Hugo Grotius zu finden sind, sondern in den spani­
schen Klassikern des Naturrechts, gilt inzwischen aber als allgemein akzeptiert.

153 In der „Relectio de Indis“ (1539) bestimmt Vitoria mit Rückgriff auf CICiv I 1, 2, 1 
das Völkerrecht als Recht „inter omnes gentes“ (dt.: „zwischen allen Völkern“). Die 
entsprechende Passage in De Vitoria, De Indis, 460, lautet auf Latein: Quod natu­
ralis ratio inter omnes gentes constituit, vocatur ius gentium (dt.: „Was die natürliche 
Vernunft unter allen Völkern festgesetzt hat, heisst Völkerrecht“; ebd., 461).

154 Suárez bemerkte, dass die Bezeichnung ius gentium sowohl für rechtliche Beziehun­
gen zwischen den Völkern als auch für die rechtliche Selbstbestimmung innerhalb 
der Völker diene, und macht sich dafür stark, künftig nur noch Ersteres als Völker­
recht zu bezeichnen. In Kapitel 19.8 im zweiten Buch über die Gesetze schreibt er 
mit Rekurs auf Isidor von Sevilla: Addo vero ad maiorem declarationem duobus 
modi […] dici aliquid de iure gentium: uno modo quia est ius quod omnes populi 
et gentes variae inter se servare debent; alio modo quia est ius quod singulae civi­
tates vel regna intra se obersvant, per similitudinem autem et convenientiam ius 
gentium appellatur. Prior modus videtur mihi propriissime continere ius gentium 
(dt.: „Zur größeren Klarheit füge ich aber hinzu, dass etwas auf zweierlei Weise 
ein völkerrechtliches Institut sein kann […]: erstens als Recht, das alle Völker und 
verschiedenen Stämme im Umgang miteinander befolgen sollen; zweitens als das 
Recht, welches die einzelnen Stadtstaaten und Königreiche innerhalb ihres Gebietes 
beachten; aufgrund der Ähnlichkeit und der inneren Übereinstimmung spricht man 
auch bei diesem Völkergemeinrecht von Völkerrecht. Die erste Weise beinhaltet 
meines Erachtens das Völkerrecht im eigentlichen Sinne.“) (Suárez, De Legibus 
Liber Secundus / Über die Gesetze Zweites Buch, 422–423).

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

374

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


herrschten. Im zweiten Fall verhält es sich gerade umgekehrt: Der Herr­
scher ist das Instrument des Rechts und folglich an dieses gebunden. Dies 
ist für Las Casas normativ vernünftiger, für Weber deskriptiv rationaler.

In einer vernünftigen, legitimen und gerechten Herrschaft ist für Las Ca­
sas der Herrscher ein „Diener des Gesetzes“, weil der Herrscher weder der 
ursprüngliche Grund für die Herrschaft noch der eigentliche Besitzer der 
Jurisdiktionsgewalt ist. Der Herrscher hat die Jurisdiktionsgewalt und das 
Recht, Gesetze zu erlassen, nur vom Volk übertragen erhalten, und zwar 
nicht als Person, sondern als vom Volk mit Kompetenzen ausgestattetes 
Amt. Gesetze sind zwar das Instrument des Herrschers zur Herrschaftsaus­
übung, werden jedoch begrenzt durch ein höheres Recht. Dieses höhere 
Recht grenzt ein, dass die Gesetze dem Gemeinwohl zu dienen haben. Im 
Konfliktfall sind die Gesetze dem Gemeinwesen und öffentlichen Wohl 
anzupassen, nie aber ist das Gemeinwohl irgendwelchen Gesetzen anzupas­
sen.155 „Und so bleiben die Bürger frei, da sie nicht dem Menschen, sondern 
dem Gesetz gehorchen“, schreibt Las Casas in „Regia Potestate“.156

In eine ähnliche Richtung denkt auch Max Weber: Eine legitime Herr­
schaft rationalen Charakters ist eine Herrschaft, in der als oberste Richt­
schnur nicht die Person und der Wille des Herrschers steht, sondern das 
Rechtssystem. Der deskriptive Idealtypus der legitimen legalen Herrschaft 
ist rationaler als jener der traditionalen oder charismatischen Herrschaft, 
weil in den beiden anderen Typen alles auf die Person des Herrschers 
abstellt. In der primär legalen Herrschaft jedoch gilt der Legitimitätsglaube 
der Gehorchenden dem Herrschaftssystem selber, und das heisst: dem 
Rechtssystem. Mit der Rationalisierung des Rechts und des Rechtssystems 
wird Recht zudem nicht von Fall zu Fall gesetzt, sondern es wird aus allge­
meinen Rechtssätzen auf den Einzelfall geschlossen, was zu einer erhöhten 
Berechenbarkeit führt.

Die Gründe, weshalb für Las Casas und Weber eine Herrschaft, in der 
nicht eine Person, sondern ein entpersonalisiertes Rechtssystem die oberste 
Regierungs- und Leitungsgewalt innehat, rationaler bzw. vernünftiger ist 
als andere Herrschaftsformen, verhalten sich komplementär zueinander: 
Für Las Casas ist es die normative Funktion des Schutzes der natürlichen 
anthropologischen Rechte, für Weber die deskriptiv feststellbare Steigerung 
der Chance des temporalen Fortbestandes und der Effizienzsteigerung 
durch erhöhte Berechenbarkeit. Wenn auch die in einem Verband höchst­

155 Vgl. LC WA 3/2, 213.
156 LC WA 3/2, 213.

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

375

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gestellte Person unter dem Recht steht, wenn Gesetze auch für jene gelten, 
die sie setzen, ist dies ein wirksames Mittel gegen eine Willkürherrschaft. 
So war das Ziel von Las Casas die Beseitigung tyrannischer Herrschaft in 
Westindien. In diesem Kontext besinnt er sich auf das römische Recht als 
Kaiserrecht, in dem Justinian die Bemerkung seiner Vorgänger Theodosius 
(Ostrom) und Valentinianus III. (Westrom) von 429 n. Chr. festgehalten 
hat, dass auch der Gesetzgebende an dieses Gesetz gebunden sein soll.157 

Eine Willkürherrschaft ist für Weber ein Spezifikum, das allein bei einer 
Herrschaft im reinen legalen Idealtypus rationalen Charakters ausgeschlos­
sen werden kann, denn es ist der einzige Typus, in dem nicht auf eine 
Person als Herrscher abgestellt wird.

Seit der kognitiven Transformation der Weltbilder der achsenzeitlichen 
Hochkulturen, denen nach Jaspers „ein ähnliches Vernunftpotential“158 in­
newohnt wie der verwirklichten Rationalisierung im Abendland,159 wird die 
Herrschaft des Rechts als Mittel gegen Tyrannei und Willkür immer wieder 
aufs Neue aktuell.160 Durchgehend zentral war in rechts- und herrschafts­
philosophischem Denken in dieser mittlerweile weit über 2000-jährigen 
Historie stets der Konnex der Herrschaft des Gesetzes mit der Vernunft. 
Häufig war es, wie im Falle Solons, die Erfahrung von Willkür, die auf 
die Notwendigkeit einer Beschränkung der legitimen Handlungen eines 
Herrschers hinwies.161

Für Platon ist eine Herrschaft mit Gesetzen zwar einer gesetzeslosen 
Herrschaft vorzuziehen, die idealste Herrschaft ist für Platon aber jene 
der vernünftigsten Männer, und nicht jene des Gesetzes. Dies hat seinen 
Grund: Schriftliche Gesetze vermögen, so Platon, nie die Menschen in all 
ihren Unterschiedlichkeiten zu erfassen und für alle jeweils das Gerechtes­
te herbeizuführen. Platon erkannte: Menschen und Gesellschaft ändern 
sich stetig und lassen sich nicht ein für alle Mal in Buchstaben fassen, 

157 Vgl. CICiv C. 1, 14, 4. Ein Herrscher, so die beiden Kaiser, sei würdiger und 
grösser, wenn auch er den Gesetzen untergeordnet sei und nicht willkürlich und 
unbeschränkt herrsche (vgl. ebd.).

158 Habermas, Auch eine Geschichte, Bd. 1, 151.
159 Vgl. ebd., 146–151.
160 Vgl. ausführlich Thomalla, Klaus, „Herrschaft des Gesetzes, nicht des Menschen“. 

Zur Ideengeschichte eines staatphilosophischen Topos, Tübingen 2019 (= Beiträge 
zu normativen Grundlagen der Gesellschaft, Bd. 2).

161 Diese lange Traditionslinie kann an dieser Stelle nicht abgebildet werden. Stell­
vertretend wird im Folgenden lediglich die Verbindung von Vernunft mit der 
Herrschaft des Rechts bei Platon und Aristoteles knapp umrissen. Vgl. stattdessen 
Thomalla, „Herrschaft des Gesetzes“.

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

376

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weshalb zur Herbeiführung von Gerechtigkeit vernünftige Menschen zur 
Auslegung notwendig sind.162 Bei Platon setzt Aristoteles an, indem er sich 
die platonischen Fragen neu stellt und sich fragt, was jeweils besser sei: 
„Herrschaft des Gesetzes oder des Menschen[?] und Herrschaft des besten 
Gesetzes oder des besten Mannes“163? Auf die erste Frage findet Aristoteles 
eine klare Antwort: Die Herrschaft des Gesetzes ist jener des Menschen 
vorzuziehen. Den Grund findet er in der natürlichen Veranlagung des 
Menschen: Der Mensch, obgleich vernunftfähig, ist mit verschiedenen Lei­
denschaften ausgestattet, die seine Vernunft zuweilen zurücktreten lassen. 
„[W]er aber einen Menschen dazu [zum Regieren] beansprucht, der nimmt 
auch das Tier dazu. Denn die Begierde ist von solcher Art, und der Zorn 
verwirrt die Beamten und die besten Menschen“164, schreibt Aristoteles in 
seiner „Politik“. Das macht die Herrschaft des Menschen immer wieder 
unvernünftig, die Herrschaft des Gesetzes aber zur Herrschaft der begier­
defreien Vernunft.165 „Wer also fordert, daß das Gesetz regiere, scheint zu 
fordern, daß nur Gott und die Vernunft regieren“166, schreibt der Philosoph. 
Favorisiert und vernünftiger, weil potenziell gerechter, ist nach Aristoteles 
die leidenschaftsfreie Herrschaft des Gesetzes, nicht des von Leidenschaft 
und Begierde bestimmten Menschen. Anders verhält es sich bei der zweiten 
Frage: Als besten Mann charakterisiert Aristoteles den absolut tugendhaften 
und vernünftigen Menschen. Er ist in solch einem Ausmass vernünftig, 
tugendhaft und leidenschaftsfrei, dass er nicht mehr länger als Teil der 
menschlichen Gemeinschaft gelten kann, sondern göttliche Züge annimmt. 
Falls es einen solchen geben sollte, ist seine Herrschaft derjenigen des 
Gesetzes vorzuziehen. Da aber auch ein solcher Herrscher ein Mensch 
ist, wird seine Existenz höchst unwahrscheinlich – schliesslich gehört das 
leidenschaftsgetriebene Agieren nach Aristoteles gerade zum Menschen. 
„Weil also der Mensch allzu häufig seinen Leidenschaften unterliegt, gelingt 
es [empirisch] nicht, die nach Platon an sich beste Lösung [die Herrschaft 
des vernünftigsten Menschen] zu realisieren, sodass es bei der Herrschaft 
des Gesetzes bleibt.“167

Genau so charakterisiert Weber die praktizierte legale (rationale) Herr­
schaft: Der Beamte schaltet und waltet ohne Leidenschaft, ohne Zorn 

162 Vgl. Thomalla, „Herrschaft des Gesetzes“, 40–56.
163 Ebd., 62.
164 Aristoteles, Politik III, 16, 1287a.
165 Vgl. ebd.
166 Ebd.
167 Thomalla, „Herrschaft des Gesetzes“, 65.

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

377

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Eifer, gemäss den Vorgaben des Gesetzes. Wie für Weber ist es aber 
bereits für Aristoteles wichtig, um was für Gesetze es sich dabei handelt: Es 
müssen solche sein, die richtig gefasst sind und sich auf objektive Gerech­
tigkeitskriterien abstützen, d. h. auf naturrechtliche Prinzipien rationaler 
Art.168 Die Beachtung naturrechtlicher Grundprinzipien der Gerechtigkeit 
betont Las Casas, der an der praktischen Umsetzung solcher Prinzipien 
als Mittel gegen die Tyrannei der spanischen Eroberer interessiert war, 
ungleich stärker als Weber. Dafür nimmt er aber nicht Bezug auf Prin­
zipien „der materialen ethischen Billigkeit, Gerechtigkeit oder utilitaristi­
schen Zweckmäßigkeit“169, wie es in seinem historisch-sozialen Kontext 
zu erwarten wäre, sondern – wie in einer legalen Herrschaft rationalen 
Charakters – auf Rechtsprinzipien und Rechtstexte, die er in formaler 
Form als ratio scripta systematisiert und rationalisiert vorfindet, etwa in 
Form des römischen Rechts als Gebrauchsnaturrecht und im kanonischen 
Recht. Las Casas argumentiert also so, als ob er in einer rationalen legalen 
Herrschaft leben würde. Dies zeigt sich auch daran, dass er darlegt, dass 
zwischen Privat- und Gemeineigentum getrennt werden muss und dass das 
Herrscheramt nicht an die Person gebunden ist.

Die Funktion der Herrschaft des Rechts zum Schutz der Menschen vor 
Willkür und Tyrannei fand denn auch im 20. Jahrhundert seine Fortset­
zung. Es ist, wie schon in der griechischen Poleiswelt der Achsenzeit und in 
den eroberten Gebieten des 16. Jahrhunderts, die Erfahrung und Beobach­
tung konkreter tyrannischer Herrschaften, die die Vereinten Nationen nach 
dem Zweiten Weltkrieg zur Abfassung der „Allgemeinen Erklärung der 
Menschenrechte“ (1948) führte. In der Präambel betont die Erklärung die 
Bedeutung der Herrschaft des Rechts für den Schutz der Menschenrechte 
und als Mittel gegen Tyrannei und Willkür: „[…] da es notwendig ist, 
die Menschenrechte durch die Herrschaft des Rechtes zu schützen, damit 
der Mensch nicht gezwungen wird, als letztes Mittel zum Aufstand gegen 
Tyrannei und Unterdrückung zu greifen.“170

168 Vgl. ebd., 65–68.
169 MWG I/22.4, 730.
170 Vereinte Nationen, Allgemeine Erklärung der Menschenrechte (217 A (III.)) 

[10. Dezember 1948], Präambel, Paris 1948, entnommen von: https://www.un.or
g/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf [17.6.2024].

Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas und Max Weber

378

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf


23.3 Zwölfter Halbschluss

Während Las Casas von der einen richtigen Vernunft ausgeht, existieren 
für Weber multiple Rationalitäten. Entsprechend spricht Weber denn auch 
nicht von Vernunft, sondern nutzt neuere Wortschöpfungen wie z. B. Ra­
tionalität, Rationalisierung oder Rationalismus. Die Vernunftfähigkeit des 
Menschen zeigt sich für Las Casas unter anderem in dessen Fähigkeit 
zur intellektuellen Betätigung, was für Weber am Beginn eines Rationali­
sierungsprozesses steht. Beide behandeln je auf ihre Weise den Zusammen­
hang von Vernunft oder Ratio und Herrschaft. Für Las Casas ist eine nor­
mativ vernünftige Herrschaft jene des Gesetzes, für Weber die deskriptiv 
rationale Herrschaft jene des Rechts. In dieser hat sich auch der Gesetzge­
ber an die Gesetze zu halten, was sie zum Gegenmittel gegen Willkür und 
Tyrannei macht.

23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft

379

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Coda: Sechs Thesen, sechs Fragen und ein 
wissenschaftstheoretischer Ausklang

24 Sechs Thesen mit sechs normativen Fragen

Eingangs wurde der übergeordnete Rahmen der Untersuchung mit der Fra­
ge abgesteckt, inwiefern sich das Nachdenken über Recht und Herrschaft 
unmittelbar vor der revolutionären Zeit im Westen und unmittelbar nach 
der Konsolidierung der westlichen Nationalstaaten verändert hat. Dazu 
wurden zwei unabhängig voneinander gedachte Universalgelehrte ausge­
wählt, ihr Denken rekonstruiert und anhand gewählter Begrifflichkeiten 
miteinander verglichen.

Sowohl zu Las Casas’ wie auch zu Webers Verständnis von Recht und 
Herrschaft und wie diese zusammenhängen wurden in den Zwischenspie­
len bereits kondensierte Antworten gegeben. Dasselbe gilt für die Frage 
danach, wie Las Casas in der Perspektive Webers universalhistorisch und 
typologisch einzuordnen ist. Der Beitrag dieser Untersuchung zur überge­
ordneten Frage ist anhand der Gegenüberstellung zentraler Begrifflichkei­
ten im Vierten Satz in den Halbschlüssen ebenfalls bereits in kondensier­
ter Form wiedergegeben. Zusammenfassend muss hier deswegen lediglich 
konstatiert werden, dass sich der Diskurs zwar verändert hat und zentrale 
Begriffe wie Herrschaft und Legitimität eine semantische Wandlung erfah­
ren haben, in ihrem Kern aber nicht nur dieselben Fragen aktuell geblieben 
sind, sondern sich ihre Antworten inhaltlich nur marginal verändert haben. 
Dies trifft – besonders überraschend – insbesondere auf den Ratio-Begriff 
und die Verbindung von diesem mit der Herrschaft des Rechts zu.

Auf dieser Basis kann auf eine ausschweifende Konklusion, ein ausführli­
ches Fazit oder eine weit ausholende Zusammenfassung, wie dies ansonsten 
üblich ist, an dieser Stelle verzichtet werden. Aufbauend auf dem vorge­
nommenen Vergleich werden stattdessen abschliessend sechs Thesen auf­
gestellt.1 Da die Untersuchung in ihrer Rekonstruktion die Rechts- und 
Herrschaftskonzeptionen deskriptiv erfasst hat, sind auch diese Thesen 
deskriptiver Art. Ergänzend wird an jede von ihnen darum jeweils eine 

1 Dieses Vorgehen wurde inspiriert durch die Monographie Hahn, Grundlegung der 
Kirchenrechtssoziologie.

381

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


offene normative Frage mit Blick auf heutige gesellschaftliche Situationen 
formuliert.

24.1 These 1: Zur Trennung von Sein und Sollen

Was Max Weber für die wissenschaftliche Arbeit gefordert hat, die strikte 
Trennung der Erfassung des Seienden von der Formulierung des Seinsol­
lenden, hat bereits Las Casas in seinem Vorgehen gelebt. Las Casas erfasste 
zunächst beobachtend das Seiende, formulierte anschliessend auf der Basis 
allgemein anerkannter Autoritäten das Sollende und glich beides miteinan­
der ab. Das ist die spezifisch rationale Behandlung in einem als rational zu 
bezeichnenden Vorgehen. So hat Las Casas bereits 300 Jahre vor Weber im 
weitesten Sinne soziologisch gearbeitet.

Es bleibt für heute zu klären: Wie kann in Anbetracht der grossen zur 
Verfügung stehenden Datenmenge heute noch wissenschaftlich fundiert ein 
Seinsollendes formuliert und das Seiende mit ihm abgeglichen werden?

24.2 These 2: Zur deskriptiven und normativen Legitimität

Die deskriptive Verwendung des Legitimitätsbegriffs, wie ihn Max Weber 
etabliert hat, und die normative Verwendung des Legitimitätsbegriffs, in 
dessen Traditionslinie Las Casas stand, berühren und ergänzen sich. So ist 
die beobachtbare Anwendung von Zwang und Gewalt stets das deskriptive 
Zeichen dafür, dass eine Herrschafts- und Rechtsordnung auch normativ 
an Legitimität einbüsst.

Es bleibt zu klären: Wenn Menschen an ihnen verübte Gewalt- und 
Zwangshandlungen aktiv und ohne Druck oder Zwang bejahen – inwiefern 
haben diese dann anderen sowohl normativ wie deskriptiv als legitim zu 
gelten?

24.3 These 3: Zu den philosophischen Grundlagen von Herrschaft

Der lascasasianischen Vorstellung von Herrschaft als sonderbarer Spezial­
fall von Eigentum steht das Weber’sche Verständnis von Herrschaft als 
Spezialfall von relational zwischen Menschen ausgebildeter Macht schroff 
entgegen. Für Max Weber bedeutet Herrschaft immer eine Herrschaft über 
Menschen, für Las Casas war die Differenzierung zwischen der Herrschaft 

Coda: Sechs Thesen, sechs Fragen und ein wissenschaftstheoretischer Ausklang

382

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


über Menschen und der Herrschaft über nicht-menschliche Dinge beson­
ders zentral. Die Herrschaft über Dinge ist für Max Weber allenfalls ein 
mögliches Mittel, die eigene Machtposition zu garantieren.

Es bleibt zu klären: Wie kann in immer komplexer werdenden Eigentums­
verhältnissen verhindert werden, dass verfestigte Machtgefälle aufgrund von 
Eigentumsungleichheiten nicht zu einer nicht-benennbaren Quasi-Herrschaft 
verkommen?

24.4 These 4: Zur Trennung von Naturrecht und positivem Recht

Die gedankliche und kategoriale Trennung von Naturrecht bzw. Rechtsphi­
losophie vom positiven Recht ist für die Entwicklung einer rationalen und 
nach Gerechtigkeit strebenden Rechts- und Herrschaftsordnung unabding­
bar und notwendig. Sie hat denn auch eine lange Differenzierungsgeschich­
te hinter sich. In dieser von Aristoteles herkommenden Linie stehen sowohl 
Las Casas als auch Max Weber.

Es bleibt zu klären: Welche rechtsphilosophischen Grundsätze gehören als 
Grundlage auch positivrechtlich verankert?

24.5 These 5: Zum Verhältnis von kirchlichem und staatlichem Recht

Sowohl für Bartolomé de Las Casas als auch für Max Weber stellen Kirche 
und politische Gemeinwesen (Staaten, Königreiche) zentrale Recht ausbil­
dende Herrschaften dar. Das kirchliche Recht als das erste im vollen Sinne 
als rationalisiert zu bezeichnende Rechtssystem diente dem profanen Recht 
lange Zeit nicht nur als Gesprächspartner, sondern lieferte in Form des 
Korporationsbegriffs der heutigen Gesellschaft wesentliche Strukturmerk­
male.

Es bleibt zu klären: Gibt es Grundnormen und Grundvorstellungen, die in 
jeder herrschaftlichen Struktur gelten sollen?

24.6 These 6: Zur Rationalität von Herrschaft

Für Las Casas hat in einer Herrschaft das Primat des gerechten Gesetzes zu 
gelten, um eine legitime und rationale Herrschaft zu sein. Für Max Weber 
äussert sich die gesteigerte Rationalität einer legalen Herrschaft rationalen 
Charakters, d. h. einer Herrschaft des Rechts, in der gesteigerten Effizienz, 

24 Sechs Thesen mit sechs normativen Fragen

383

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Berechenbarkeit und Beständigkeit der Herrschaftsordnung für den Einzel­
nen. Sowohl für Las Casas wie für Weber ist es dabei wichtig, dass für 
eine bestimmte Norm rationale und von den von dieser Norm betroffenen 
Personen akzeptable Begründungen existieren.

Es bleibt zu klären: Wie kann in einer immer komplexer werdenden 
Rechtsordnung die Zugänglichkeit der Informationen für jene gewährleistet 
werden, die sich nicht oder nur teilweise mit dieser beschäftigen?

25 Wissenschaftstheoretischer Ausklang: Normative und deskriptive 
Ergründung des Rechts 

Bartolomé de Las Casas integrierte in seinem normativen Ansinnen im 
16. Jahrhundert zur Verbesserung der Situation der Indios rechtswissen­
schaftlich ein deskriptiv-empirisches, normativ-naturrechtliches und nor­
mativ-rechtsdogmatisches Vorgehen. Ausgehend von beobachteten Miss­
ständen und Ungleichheiten fragte er danach, was gelten sollte, und adres­
sierte juridische Formulierungen. Heute würde man sagen: Er betrieb 
Rechtssoziologie, Rechtsphilosophie und Rechtsdogmatik. Dafür gibt es 
Gründe: A) Ohne naturrechtliche (rechtsphilosophische) Überlegungen wä­
re es ihm nicht möglich gewesen, die konkrete Behandlung der Indiovöl­
ker durch die Konquistadoren zu beurteilen. B) Ohne Rechtsdogmatik zu 
betreiben, inklusive der Kenntnisse des positiven Rechts, hätte er keine 
Korrekturen desselben einfordern können. C) Und ohne die empirische 
Erfassung, unter welchen Voraussetzungen Menschen wie zusammenleben 
und wie sich entsprechende Gesetze auf welche Menschengruppe auswir­
ken, hätte es zu keiner Verbesserung der Situation der Indios kommen 
können – weder de jure noch de facto. Noch mehr: Die Missstände wären 
gar nicht als solche formulierbar gewesen. Las Casas musste etwa aufzeigen 
können, dass positiv erlassenes Recht, wie das Verbot der Indiosklaverei, 
faktisch nicht eingehalten wurde, um anschliessend rechtsphilosophisch 
aufzuzeigen, warum es eingehalten werden sollte.

Ein deskriptiver Zugang zum Recht scheint um der Rechts- und Gesell­
schaftsentwicklung willen daher auch normativ notwendig zu sein. Er kann 
beispielsweise Missstände – auch und gerade im Rechtssystem selbst – auf­
decken und empirisch soziale Bedingungen und Auswirkungen von Rechts­
normen und Rechtsdenken aufzeigen. Um die deskriptive Erfassung des 
Wechselspiels von rechtlicher und gesellschaftlicher Entwicklung hat sich 
Max Weber besonders bemüht. In der letzten Debatte des Ersten Deutschen 
Soziologentags 1910 formulierte er wie folgt:

Coda: Sechs Thesen, sechs Fragen und ein wissenschaftstheoretischer Ausklang

384

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Ob nun im einzelnen Fall sich diese Rechtssätze faktisch in einem 
Urteil, welches, wenn wir auf den Sinn des Rechtssatzes sehen, […], ‚rich­
tig‘ ist, realisieren, – nun, das hängt von einer Unmasse soziologischer 
Umstände und ganz konkreter Dinge ab.“2

Ganz im Gegensatz zur Entwicklung in der Kanonistik, wo deskriptiv-so­
ziologische Forschung äusserst rar und nahezu nicht-institutionalisiert ist, 
schlug die staatliche Rechtswissenschaft im vergangenen Jahrhundert einen 
anderen Weg ein.3 Sie erkannte die gegenseitige Ergänzungsbedürftigkeit 
normativer und deskriptiver Zugänge zum Recht sowohl in der Forschung 
als auch in der Lehre. An juristischen Fakultäten wurde die deskriptive Er­
fassung des Rechts und seiner Wechselwirkung mit der Gesellschaft institu­
tionell als eigenständiger Bereich etabliert. Die von einem disziplinär exter­
nen Standpunkt aus Recht in seinen Wechselwirkungen zur menschlichen 
Gesellschaft deskriptiv erfassende Soziologie des Rechts wurde als Rechtsso­
ziologie in die an und für sich normative Rechtswissenschaft eingegliedert. 
Neben Grundlagenlehrstühle in Rechtsphilosophie und Rechtsgeschichte 
traten nun rechtssoziologische Lehrstühle und Forschungsinstitute. Es wur­
de erkannt, dass sowohl zur Erforschung dessen, was als de jure geltende 
Norm formuliert ist (Rechtsdogmatik), als auch zur Beschäftigung damit, 
ob die de jure als seinsollende Ansprüche formulierte Norm auch faktisch 
sein soll und ob faktisch Geltendes als de jure geltender Anspruch formu­
liert werden soll (Rechtsphilosophie), die Frage danach, ob und wie diese 
Norm auch faktisch gilt oder gelten kann (Rechtssoziologie), zentral und 
wichtig ist. Dieses Verhältnis brachte im letzten Referat des von Weber mit­
organisierten Ersten Deutschen Soziologentages der Rechtswissenschaftler 
Hermann Kantorowicz mit der Phrase auf den Punkt:

„Dogmatik ohne Soziologie ist leer, Soziologie ohne Dogmatik ist blind.“4

2 MWG I/12, 282.
3 Vgl. Hahn, Grundlegung der Kirchenrechtssoziologie, 1–28.
4 Kantorowicz, Hermann, Rechtswissenschaft und Soziologie, in: Verhandlungen des 

Ersten Deutschen Soziologentags, 275–309, hier 303.

25 Wissenschaftstheoretischer Ausklang

385

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Literaturverzeichnis

Primärquellen

Von Bartolomé de Las Casas

Las Casas, Bartolomé de, Obras Completas, 15 Bände, hg. v. Paulino Castañeda 
Delgado, Madrid 1989–1998.

Aus Bd. 2: De unico vocationis modo [lat./span.], edd. Paulino Castañeda Delgado y 
Antonio García del Moral, Madrid 1990:

– Caput septimum, 484–557.
Aus Bd. 3–5: Historia de las Indias [span.], Primera Edición Crítica, Transcripción del 

texto autógrafo por el Dr. Miguel Angel Medina, Fijación de las fuentes bibliográficas 
por el Dr. Jesús Angel Barreda, Estudio preliminar y análisis crítico por el Dr. Isacio 
Pérez Fernández, Span., Madrid 1994:

– Libro primero (continuación): IV. Sobre el segundo viaje de Cristóbal Colón y lo 
ocurrido después de él en La Española, 909–951

– Libro tercero: I. Sobre lo ocurrido al principio de la tercera década en la gobernación 
de Diego Colón, 1749–1765; III. Sobre lo que ocurrió seguidamente en la gober­
nación de Diego Colón, 1835–1916; VI. Sobre lo sucedido en las islas en continuación 
de la gubernación de Diego Colón, 2077–2101; VII. Sobre el proyecto de reforma de 
gobierno de las Indias tocante a los indios, 2102–2142.

Aus Bd. 6–8: Apologética Historia sumaria [span.], ed. de Vidal Abril Castelló, Jesús A. 
Barreda, Berta Ares Queija y Migual J. Abril Stoffels, Madrid 1992:

– Cap. 48, 535–538.
– Cap. 251, 1525–1528.
– Cap. 264, 1576–1579.
– Cap. 266, 1583–1586.
Aus Bd. 10: Tratados de 1552. Impresos por Las Casas en Sevilla, ed. de Ramón 

Hernández y Lorenzo Galmés, Madrid 1992:
– Brevísima relación de la destrucción de las Indias [span.], ed. de Ramón Hernández, 

29–94.
– Aquí se contiene una disputa o controversia [span.], ed. por Lorenzo Galmés, 101–

193.
– Aquí se contienen treinta proposiciones [span.], ed. por Ramón Hernández, 201–214.
– Este es un tratado … sobre la materia de los indios que se han hecho esclavos [span.], 

ed. por Ramón Hernández, 219–284
– Entre los remedios … El octavo en orden [span.], ed. por Ramón Hernández, 291–

360.
– Tratado comprabatorio del imperio soberano [span.], ed. por Ramón Hernández, 

395–543.

387

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Principia Quaedam (algunos principies) [lat./span.], ed. por Ramón Hernández, 
549–583.

Aus Bd. 11.1: De Thesauris, Fijación del texto latino, traducción castellana, introducción 
e índices (ideológico y general) por Angel Losada, Notas e índices de fuentes bíbli­
cas, jurídicas y otras por Martín Lassègue [lat./span.], Madrid 1992, 13–511.

Aus Bd. 11.2: Doce Dudas [span.], ed. de J. B. Lassegue, estudio preliminar, índices y 
bibliografía de J. Denglos, Madrid 1992, 13–220.

Aus Bd. 12: De Regia Potestate [lat./span.], ed. de Jaime González Rodríguez, introduc­
ción de Antonio-Enrique Pérez Luño, Madrid 1990, 12–197.

Aus Bd. 13: Cartas y Memorialies, ed. de Paulino Castañeda, Carlos de Rueda, Carmen 
Godínez e Inmaculada de La Corte, Madrid 1995:

– XII. Memorial al Emperador (1543) [span.], 133–159.

Las Casas, Bartolomé de, Werkauswahl, 4 Bände, hg. v. Mariano Delgado, Pader­
born 1994–1997.

Aus Bd. 1: Missionstheologische Schriften, Studien v. Horst Pietschmann und Michael 
Sievernich, Übersetzungen v. Bruno Pockrandt und Henrik Wels, Paderborn 1994:

– Die einzige Art der Berufung aller Völker zur wahren Religion, hg., eingel. u. mit 
Anmerkungen versehen v. Mariano Delgado, aus dem Lateinischen v. Henrik Wels, 
97–335.

– Die Disputation von Valladolid (1550–1551), hg., eingel. u. mit Anmerkungen verse­
hen v. Mariano Delgado, aus dem Spanischen v. Bruno Pockrandt, 337–436.

Aus Bd. 2: Historische und ethnographische Schriften, Studien v. Hans-Joachim König, 
Johannes Meier und Michael Sievernich, Übers. v. Ulrich Kunzmann:

– Ganz kurzer Bericht über die Zerstörung Westindiens, eingel. u. mit Anmerkungen 
versehen v. Michael Sievernich SJ, aus dem Spanischen v. Ulrich Kunzmann, 63–138.

– Geschichte Westindiens, ausgewählt, eingel. u. mit Anmerkungen v. Mariano Delga­
do, aus dem Spanischen v. Ulrich Kunzmann, 161–324.

– Kurze apologetische Geschichte, ausgewählt, eingel. u. mit Anmerkungen v. Mariano 
Delgado, aus dem Spanischen v. Ulrich Kunzmann, 343–512.

Aus Bd. 3/1: Sozialethische und staatsrechtliche Schriften, Studien v. Norbert Brieskorn 
SJ, Daniel Deckers, Mariano Delgado und Michael Sievernich SJ, Übersetzungen v. 
Michael Lauble, Bruno Pockrandt und Henrik Wels, Paderborn 1996:

– Einige Rechtsprinzipien zur Behandlung der westindischen Frage, eingel. u. mit 
Anmerkungen versehen v. Norbert Brieskorn SJ, aus dem Lateinischen v. Henrik 
Wels, 41–58.

– Traktat über die Indiosklaverei, eingel. und mit Anm. versehen v. Norbert Brieskorn 
SJ, aus dem Spanischen und Lateinischen v. Michael Lauble, 67–114.

– Dreißig Rechtssätze, eingel. u. mit Anmerkungen versehen v. Mariano Delgado, aus 
dem Spanischen v. Michael Lauble, 181–192.

– Traktat zur Begründung der souveränen kaiserlichen Herrschaft und des universalen 
Fürstenamts der Könige von Kastilien und León über Westindien, eingel. u. mit 
Anmerkungen versehen v. Mariano Delgado, aus dem Spanischen v. Michael Lauble, 
193–273.

Literaturverzeichnis

388

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


– Traktat über die Schätze Perus, eingel. u. mit Anmerkungen versehen v. Mariano 
Delgado, aus dem Spanischen v. Michael Lauble, 275–316.

Aus Bd. 3/2: Sozialethische und staatsrechtliche Schriften, Studien v. Mariano Delgado, 
Thomas Eggensperger OP, Annegret Langenhorst, Wolf Lustig und Isacio Pérez 
Fernández OP, Übers. v. Mariano Delgado, Thomas Eggensperger OP, Annegret 
Langenhorst und Michael Lauble, Paderborn 1997:

– Das achte Heilmittel, eingel. v. Thomas Eggensperger OP, mit Anmerkungen verse­
hen v. Mariano Delgado, aus dem Spanischen u. Lateinischen v. Mariano Delgado, 
82–158.

– Traktat über die königliche Gewalt, eingel. v. Thomas Eggensperger OP, mit An­
merkungen versehen v. Mariano Delgado, aus dem Spanischen u. Lateinischen v. 
Thomas Eggensperger OP, 187–248.

– Traktat über die zwölf Zweifelsfälle, eingel. u. mit Anmerkungen versehen v. Mariano 
Delgado, aus dem Spanischen u. Lateinischen v. Annegret Langenhorst, 261–426.

Weitere konsultierte Ausgaben:

Fabié, Antonio María (Hg.), Vida y escritos de Don Fray Bartolomé de La Casas, 
Obispo de Chiapa, 2 Bde., Madrid 1879.

Gel, Frantisek (Hg.), Las Casas. Leben und Werk, mit Anm. und einer Lebensbeschrei­
bung versehen v. Frantisek Gel und einem Nachwort von J. Plojhar, übers. aus dem 
Tschechischen v. Gerhard Feigel Thomas, Leipzig 1958 (Prag 1954).

Las Casas, Fray Bartolomé de (Obispo de Chiapa), Historia de las Indias, hg. v. Mar­
qués de la Fuensanta del Valle und José Sancho Rayón, 5 Bde., Madrid 1875–1876.

Las Casas, Bartolomé de, Colección de Tratados 1552–1553, con advertencia de Emilio 
Ravignani, Buenos Aires 1924 (= Biblioteca Argentina de Libros Raros Americanos, 
Bd. 3).

Las Casas, Bartolomé de, Historia de las Indias, 3 Bde., hg. v. Augustín Millares Carlo 
und Lewis Hanke, Mexico City 1951.

Las Casas, Bartolomé de, Obras escogidas, ed. Juan Pérez de Tudela, 5 Bde., Madrid 
1957–1958 (= Biblioteca de Autores Españolas (continuación), Bde. 95, 96, 105, 106, 
110).

Las Casas, Bartolomé de, Kurzgefaßter Bericht von der Verwüstung der Westindischen 
Länder, nach der Übers. v. Dietrich Wilhelm Andreä (1790, Berlin), hg. v. Hans 
Magnus Enzensberger, Frankfurt 1966 (= Sammlung Insel, Bd. 23).

Las Casas, Bartolomé de, Regionum Indicarum Per Hispanos olim devastatarum accu­
ratissima descriptio, insertis Figuris aeneis ad vivum fabrefactis, Editio nova Priori 
longè correctior, Editio Guilielmi VValteri [Wilhelm Walter], Heidelberg 1664.

Las Casas, Bartomomé de, Umbständige Warhafftige Beschreibung Der Indianischen 
Landern, so vor diesem von den Spaniern eingenommen und werwüst worden, 
Edition Walter, Heidelberg 1665.

Llorente, Juan Antonio (Hg.), Coleccion de Las Obras del venerable obispo de 
Chiapa, Don Bartolomé de Las Casas, Defensor de la libertad de los Americanos, 
2 Bde., Paris 1822

Primärquellen

389

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Llorente, Juan Antonio (Hg. u. Übers.), Œuvres de Don Barthélemi de Las Casas, 
Évêque de Chiapa, Défenseur de la liberté des naturels de l’Amérique, 2 Bde., Paris 
1822.

Miller, Alfred (Hg.), Im Zeichen des Kreuzes. Die „Verwüstung Westindiens“, d. h. 
die Massenausrottung der süd- und mittel-amerikanischen Indianer nach der Denk­
schrift des Bartolomäus de Las Casas, Bischofs von Chiapa, von 1542, Leipzig 1936 
(= Völkisches Erwachen, H. 6).

Serrano y Sanz, Manuel, Historiadores de Indias. Tomo 1: Apologética Historia de las 
Indias de Fr. Bartolomé de Las Casas, Madrid 1909 (= Nueva Biblioteca de Autores 
Españoles, Bd. 13).

Von Max Weber

Weber, Max, Max Weber-Gesamtausgabe, 47 Bände in drei Abteilungen, hg. v. 
Horst Baier, Gangolf Hübinger, M. Rainer Lepsius, Wolfgang J. Mommsen, Wolfgang 
Schluchter und Johannes Winckelmann, Tübingen 1984–2020.

Abteilung I: Schriften und Reden

Aus Bd. 1: Zur Geschichte der Handelsgesellschaften im Mittelalter. Schriften 1889–
1894, hg. v. Gerhard Dilcher und Susanne Lepsius, Tübingen 2008:

– Exegesen, 364–439
Aus Bd. 3.1 + 3.2: Die Lage der Landarbeiter im ostelbischen Deutschland. 1892, hg. v. 

Martin Riesebrodt:
– Die Lage der Landarbeiter im ostelbischen Deutschland, 48–1017.
Aus Bd. 4.1 + 4.2: Landarbeiterfrage, Nationalstaat und Volkswirtschaftspolitik. Schrif­

ten und Reden 1892–1899, hg. v. Wolfgang J. Mommsen in Zusammenarbeit mit Rita 
Aldenhoff, Tübingen 1993:

– Der Nationalstaat und die Volkswirtschaftspolitik. Akademische Antrittsrede, 543–
574.

Aus Bd. 7: Zur Logik und Methodik der Sozialwissenschaften. Schriften 1900–1907, 
hg. v. Gerhard Wagner in Zusammenarbeit mit Claudius Härpfer, Tom Kaden, Kai 
Müller und Angelika Zahn, Tübingen 2018:

– Die „Objektivität“ sozialwissenschaftlicher und sozialpolitischer Erkenntnis, 142–
234.

– R. Stammlers „Überwindung“ der materialistischen Geschichtsauffassung, 487–571.
Aus Bd. 8: Wirtschaft, Staat und Sozialpolitik. Schriften und Reden 1900–1912, hg. v. 

Wolfgang Schluchter in Zusammenarbeit mit Peter Kurth und Birgitt Morgenbrod:
– Rezension von: Philipp Lotmar, Der Arbeitsvertrag, 37–61 [= Rezension zu Lotmar, 

Philip, Der Arbeitsvertrag. Nach dem Privatrecht des Deutschen Reiches. In zwei 
Bänden, Bd. 1, Leipzig 1902, erschienen in: Archiv für soziale Gesetzgebung und 
Statistik. Zeitschrift zur Erforschung der gesellschaftlichen Zustände aller Länder, 
Bd. 17/3 (1902), 723–734].

Literaturverzeichnis

390

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus Bd. 9: Asketischer Protestantismus und Kapitalismus. Schriften und Reden 1904–
1911, hg. von Wolfgang Schluchter in Zusammenarbeit mit Ursula Bube, Tübingen 
2014:

– Die protestantische Ethik und der „Geist“ des Kapitalismus. I. Das Problem, 123–215.
– Die protestantische Ethik und der „Geist“ des Kapitalismus. II. Die Berufsidee des 

asketischen Protestantismus, 242–425.
– Das stoisch-christliche Naturrecht und das moderne profane Naturrecht. Diskussi­

onsbeiträge auf dem Ersten Deutschen Soziologentag am 21. Oktober 1910, 747–764.
Aus Bd. 12: Verstehende Soziologie und Werturteilsfreiheit. Schriften und Reden 1908–

1917, hg. v. Johannes Weiss in Zusammenarbeit mit Sabine Frommer, Tübingen 2018:
– Die Begriffe Rasse und Gesellschaft. Diskussionsbeiträge zum Vortrag von Alfred 

Ploetz auf dem Ersten Deutschen Soziologentag am 21. und 22. Oktober 1910 in 
Frankfurt am Main, 243–260.

– Rechtswissenschaft und Soziologie. Diskussionsbeiträge zum Vortrag von Hermann 
Kantorowicz auf dem Ersten Deutschen Soziologentag am 22. Oktober 1910 in 
Frankfurt am Main, 278–291.

– Die rassentheoretische Geschichtsphilosophie. Über Nation und Vaterlandliebe. Dis­
kussionsbeiträge zu den Vorträgen von Franz Oppenheimer, Ludo Moritz Hartmann 
und Robert Michels auf dem Zweiten Deutschen Soziologentag am 22. Oktober 1912 
in Berlin, 322–328.

– Über einige Kategorien der verstehenden Soziologie, 389–440.
– Der Sinn der „Wertfreiheit“ der soziologischen und ökonomischen Wissenschaften, 

445–512.
Aus Bd. 13: Hochschulwesen und Wissenschaftspolitik. Schriften und Reden 1895–1920, 

hg. v. M. Rainer Lepsius und Wolfgang Schluchter, in Zusammenarbeit mit Heide-
Marie Lauterer und Anne Mundig, Tübingen 2016:

– Tischrede auf der Hochzeit von Dora Busch, geb. Jellinek, am 21. März 1911, 249–255.
Aus Bd. 15: Zur Politik im Weltkrieg. Schriften und Reden 1914–1918, hg. v. Wolfgang J. 

Mommsen, in Zusammenarbeit mit Gangolf Hübinger, Tübingen 1984:
– Parlament und Regierung im neugeordneten Deutschland. Zur politischen Kritik des 

Beamtentums und Parteiwesens, 432–596.
Aus Bd. 17: Wissenschaft als Beruf (1917/1919). Politik als Beruf (1919), hg. v. Wolfgang 

J. Mommsen und Wolfgang Schluchter, in Zusammenarbeit mit Birgitt Morgenbrod, 
Tübingen 1992:

– Wissenschaft als Beruf, 71–111.
– Politik als Beruf, 157–252.
Aus Bd. 18: Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus / Die protestanti­

schen Sekten und der Geist des Kapitalismus. Schriften 1904–1920, hg. v. Wolfgang 
Schluchter, in Zusammenarbeit mit Ursula Bube, Tübingen 2016:

– Vorbemerkungen, 101–121.
Aus Bd. 19: Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Konfuzianismus und Taoismus. 

Schriften 1915–1920, hg. v. Helwig Schmidt-Glintzer, in Zusammenarbeit mit Petra 
Kolonko, Tübingen 1989:

– Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Vergleichende Religionssoziologische Ver­
suche:

Primärquellen

391

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


o Einleitung, 83–127.
o I. Konfuzianismus und Taoismus: II. Soziologische Grundlagen: B. Feudaler und 

präbendaler Staat, 180–226.
o Zwischenbetrachtung: Theorie der Stufen und Richtungen religiöser Weltableh­

nung, 479–522.
Aus Bd. 21.1 + 21.2: Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Das antike Judentum. 

Schriften und Reden 1911–1920, hg. v. Eckart Otto, unter Mitwirkung v. Julia Offer­
mann, Tübingen 2005:

– Die Wirtschaftsethik der Weltreligionen. Das antike Judentum, 234–757.
Aus Bd. 22.1: Wirtschaft und Gesellschaft. Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen 

Ordnungen und Mächte. Nachlaß. Teilband 1: Gemeinschaften, hg. v. Wolfgang J. 
Mommsen, in Zusammenarbeit mit Michael Meyer, Tübingen 2001:

– Hausgemeinschaften, 114–161.
– Politische Gemeinschaften, 204–217.
– „Klassen“, „Stände“ und „Parteien“, 252–272.
Aus Bd. 22.2: Wirtschaft und Gesellschaft. Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen 

Ordnungen und Mächte. Nachlaß. Teilband 2: Religiöse Gemeinschaften, hg. v. Hans 
G. Kippenberg, in Zusammenarbeit mit Petra Schilm, unter Mitwirkung v. Jutta 
Niemeier, Tübingen 2001:

– Religiöse Gemeinschaften:
o 10. Die Erlösungswege und ihr Einfluß auf die Lebensführung, 305–367.
o 11. Religiöse Ethik und „Welt“, 367–414.

Aus Bd. 22.3: Wirtschaft und Gesellschaft. Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen 
Ordnungen und Mächte. Nachlaß. Teilband 3: Recht, hg. v. Werner Gephart und 
Siegfried Hermes, Tübingen 2010:

– Die Wirtschaft und die Ordnungen, 191–247.
– Die Entwicklungsbedingungen des Rechts, 274–639.
Aus Bd. 22.4: Wirtschaft und Gesellschaft. Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen 

Ordnungen und Mächte. Nachlaß. Teilband 4: Herrschaft, hg. v. Edith Hanke, in 
Zusammenarbeit mit Thomas Kroll, Tübingen 2005:

– Herrschaft, 126–149.
– Bürokratismus, 157–234.
– Patrimonialismus, 247–370.
– Feudalismus, 380–453.
– Charismatismus, 460–472.
– Umbildung des Charisma, 481–535.
– Staat und Hierokratie, 579–679.
– Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft, 726–742.
Aus Bd. 22.5: Wirtschaft und Gesellschaft. Die Wirtschaft und die gesellschaftlichen 

Ordnungen und Mächte. Nachlaß. Teilband 5: Die Stadt, hg. v. Wilfried Nippel, 
Tübingen 1999.

– Die Stadt. I. Begriff und Kategorien der Stadt, II. Die Stadt des Okzidents, III. Die 
Geschlechterstadt im Mittelalter und in der Antike, IV. Die Plebejerstadt, 59–299.

Aus Bd. 23: Wirtschaft und Gesellschaft. Soziologie. Unvollendet 1919–1920, hg. v. Knut 
Borchardt, Edith Hanke und Wolfgang Schluchter, Tübingen 2013, 147–600.

Literaturverzeichnis

392

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Abteilung II: Briefe

Aus Bd. 1: Briefe 1875–1886, hg. v. Gangolf Hübinger, in Zusammenarbeit mit Thomas 
Gerhards und Uta Hinz, Tübingen 2017:

– Brief an Helene Weber vom 21. August 1876, 43–44.
– Brief an Fritz Baumgarten vom 27. Dezember 1878, 139–142.
– Brief an Emilie Fallenstein vom 29./30. Dezember 1878, 143–146.
Aus Bd. 3: Briefe 1895–1902, hg. v. Rita Aldenhoff-Hübinger, in Zusammenarbeit mit 

Uta Hinz, Tübingen 2015:
– Brief an Ernst Hasse vom 22. April 1899, 658–660.
Aus Bd. 4: Briefe 1903–1905, hg. v. Gangolf Hübinger und M. Rainer Lepsius, in 

Zusammenarbeit mit Thomas Gerhards und Sybille Osswald-Bargende, Tübingen 
2015:

– Brief an Adolf von Harnack vom 12. Januar 1905, 421–422
Aus Bd. 5: Briefe 1906–1908, hg. v. M. Rainer Lepsius und Wolfgang J. Mommsen, in 

Zusammenarbeit mit Birgit Rudhard und Manfred Schön, Tübingen 1990:
– Brief an Landslaus von Bortkiewicz vom 12. März 1906, 45–47.
– Brief an Hermann Kantorowicz vom 30. Oktober 1908, 690–691.
Aus Bd. 6: Briefe 1909–1910, hg. v. M. Rainer Lepsius und Wolfgang J. Mommsen, in 

Zusammenarbeit mit Birgit Rudhard und Manfred Schön, Tübingen 1994:
– Brief an Ferdinand Tönnies vom 19. Februar 1909, 63–66.
– Brief an Hermann Beck vom 8. März 1910, 422–423.
– Brief an Franz Eulenberg vom 27. Oktober 1910, 655–656.
Aus Bd. 8: Briefe 1913–1914, hg. v. M. Rainer Lepsius und Wolfgang J. Mommsen, in 

Zusammenarbeit mit Birgit Rudhard und Manfred Schön, Tübingen 2003:
– Brief an Werner Sombart vom 2. Dezember 1913, 414–417.
– Brief an Karl Oldenberg vom 28. August 1914, 782.
Aus Bd. 9: Briefe 1915–1917, hg. v. Gerd Krumeich und M. Rainer Lepsius, in Zusam­

menarbeit mit Birgit Rudhard und Manfred Schön, Tübingen 2008:
– Brief an Hans Ehrenberg vom 16. Juli 1917, 707–709.
Aus Bd. 10.1 + 10.2: Briefe 1918–1920, hg. v. Gerd Krumeich und M. Rainer Lepsius, 

in Zusammenarbeit mit Uta Hinz, Sybille Osswald-Bargende und Manfred Schön, 
Tübingen 2012:

– Brief an Großherzogliches Ministerium des Kultus und Unterrichts vom 22. Januar 
1918, 70–71.

– Brief an k. k. Ministerium für Kultus und Unterricht vom 5. Juni 1918, 179–182.
– Brief an Großherzogliches Ministerium des Kultus und Unterrichts vom 16. Oktober 

1918, 266–268.
– Brief an Franz Matt vom 2. Februar 1919, 423–426.
– Brief an Robert Liefmann vom 9. März 1920, 946–954.

Abteilung III: Vorlesungen und Vorlesungsnachschriften

Aus Bd. 2: Praktische Nationalökonomie. Vorlesungen 1895–1899, hg. v. Hauke Janssen, 
in Zusammenarbeit mit Cornelia Meyer-Stoll und Ulrich Rummel, Tübingen 2020, 
125–656.

Primärquellen

393

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus Bd. 4: Arbeiterfrage und Arbeiterbewegung. Vorlesungen 1895–1898, hg. v. Rita 
Aldenhoff-Hübinger, in Zusammenarbeit mit Silke Fehlemann, Tübingen 2009:

– Arbeiterfrage und Arbeiterbewegung. Vorlesungen im Sommersemester 1895 in Frei­
burg und im Sommersemester 1898 in Heidelberg, 72–244.

Aus Bd. 6: Abriß der universalen Sozial- und Wirtschaftsgeschichte. Mit- und Nach­
schriften 1919/20, hg. v. Wolfgang Schluchter, in Zusammenarbeit mit Joachim 
Schröder, Tübingen 2011:

– Wirtschaftsgeschichte. Abriß der universalen Sozial- und Wirtschafts-Geschichte. 
Auf der Grundlage von Mit- und Nachschriften zusammengestellt von Siegmund 
Hellmann und Melchior Palyi, 71–396.

Aus Bd. 7: Allgemeine Staatslehre und Politik (Staatssoziologie). Unvollendet. Mit- 
und Nachschriften 1920, hg. v. Gangolf Hübinger, in Zusammenarbeit mit Andreas 
Terwey, Tübingen 2009:

– Mit- und Nachschriften von Erwin Stölzl und Hans Ficker, 65–117.

Weitere konsultierte Ausgaben:

Unbekannter Autor, Ein Vortrag Max Webers über die Probleme der Staatssoziolo­
gie (Wien, 25. Oktober), in: Neue Freie Presse Wien, Nr. 19102 vom 26. Oktober 1917, 
10.

Rechtsquellen sowie Schriften von Päpsten, Königen und Kaisern

Alexander VI., Bulle „Inter caetera“ vom 3. Mai 1493, lat. u. dt. entnehmbar aus: Utz, 
Arthur / Gräfin von Galen, Brigitta (Hgg.), Die katholische Sozialdoktrin in ihrer 
geschichtlichen Entfaltung. Eine Sammlung päpstlicher Dokumente vom 15. Jahr­
hundert bis in die Gegenwart (Originaltexte und Übersetzung), Bd. 3, Aachen 1976, 
2458–2465.

Alexander VI., Bulle „Eximiae devotionis“ vom 3. Mai 1493, lat. entnommen aus: 
Metzler, Josef, America Pontificia: Primi Saeculi Evangelizationis 1493–1592. Docu­
menta Pontificia ex registris et minutis praesertim in Archivo Secreto Vaticano 
existentibus, Bd. 1, Città del Vaticano 1991 (= Collectanea Archivi Vaticani 27/1 = 
Pontificio comtato di scienze storiche: Atti e Documenti 3/1), 76–78 (Nr. 2), Über­
schr. „Privilegia Regibus Hispaniae pro novis territoriis conceduntur“.

Alexander VI., Bulle „Piis fidelium“ vom 25. Juni 1493, lat. entnommen aus: Metz­
ler, Josef, America Pontificia: Primi Saeculi Evangelizationis 1493–1592. Documenta 
Pontificia ex registris et minutis praesertim in Archivo Secreto Vaticano existentibus, 
Bd. 1, Città del Vaticano 1991 (= Collectanea Archivi Vaticani 27/1 = Pontificio comta­
to di scienze storiche: Atti e Documenti 3/1), 83–86 (Nr. 4), Überschr. „Facultates 
amplissimae pro Religionis Catholicae Propagatione“.

Literaturverzeichnis

394

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Alexander VI., Bulle „Dudum siquidem“ vom 26. September 1493, lat. entnommen 
aus: Metzler, Josef, America Pontificia: Primi Saeculi Evangelizationis 1493–1592. 
Documenta Pontificia ex registris et minutis praesertim in Archivo Secreto Vaticano 
existentibus, Bd. 1, Città del Vaticano 1991 (= Collectanea Archivi Vaticani 27/1 = 
Pontificio comtato di scienze storiche: Atti e Documenti 3/1), 87–89 (Nr. 6), Über­
schr. „Extensio donationis et iurisdictionis“.

Codex Iuris Canonici, Pii X Pontificis maximi iussu digestus, Benedicti Papae XV 
auctoritate promulgatus, Rom 1917, online: https://www.codex-iuris-canonici.de/cic1
7_lat_index.htm [24.6.2024].

Codex Iuris Canonici, Auctoritate Ioannis Pauli PP. II promulgatus Libreria Editrice, 
Vatican 1983, online: https://www.codex-iuris-canonici.de/cic83_dt_index.htm 
[24.6.2024].

Constitutiones Soietatis Iesu Anno 1558, Reprinted from the Original Edition 
[Rom 1558], with an Appendix containing a translation, and several important Do­
cuments, London 1838.

Constitution of the United States, online: https://www.senate.gov/about/origins
-foundations/senate-and-constitution/constitution.htm [24.6.2024].

Consuetudines feudorum, entnommen aus: Lehmann, Karl (Hg.), Das Langobardi­
sche Lehnrecht. Handschriften, Textentwicklung, ältester Text und Vulgattext nebst 
den capituala extraordinaria, Göttingen 1896, 81–206.

Corpus Iuris Civilis, hg. v. Theodor Mommsen und Paul Krüger, 3 Bde., Hildesheim 
1889.

Corpus Iuris Civilis. Die Institutionen, Text und Übersetzung, auf der Grundlage 
der von Theodor Mommsen und Paul Krüger besorgten Textausgaben, hg. v. Rolf 
Knütel, Berthold Kupisch, Sebastian Lohsse und Thomas Rüfner, 4., überarb. Aufl., 
Heidelberg 2013.

Corpus Iuris Civilis. Text und Übersetzung, hg. v. Okko Behrends, Rolf Knütel, 
Berthold Kupisch und Hans Hermann Seiler, 4 Bde., 1995–2012.

Corpus Iuris Canonici, hg. v. Emil Ludwig Richter und Emil Friedberg, 2 Bde., 
Leipzig 1879–1881.

Das Corpus Juris Civilis, hg. u. übers. v. Carl Eduard Otto, Bruno Schilling und Carl 
Friedrich Ferdinand Sintenis, 7 Bde., Leipzig 1830–1833.

Das Vierte Laterankonzil – 1215, Constitution 18, in: Dekrete der ökumenischen 
Konzilien. Bd. 2: Konzilien des Mittelalters vom ersten Laterankonzil (1123) bis 
zum fünften Laterankonzil (1512–1517), lateinisch-deutsch, ins Deutsche übertragen 
u. hg. v. Josef Wohlmuth, unter Mitarbeit v. Gabriel Sunnus und Johannes Uphus, 
3. Aufl., Paderborn 2000, 227–271

Ferdinand II. / Isabella I., Vertrag „Kapitulation von Santa Fé“ (17. April 1492), 
in: Columbus, Christoph, Dokumente seines Lebens und seiner Reisen, mit 45 
zeitgenössischen Abbildungen, auf der Grundlage der Ausgabe von Ernst Gerhard 
Jacob (1956) erweitert, neu herausgegeben und eingeleitet von Friedemann Berger, 
Band 1: 1451 bis 1493, Leipzig 1991(= Sammlung Dieterich, Bd. 420), 66–67.

Primärquellen

395

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.codex-iuris-canonici.de/cic17_lat_index.htm
https://www.codex-iuris-canonici.de/cic83_dt_index.htm
https://www.senate.gov/about/origins-foundations/senate-and-constitution/constitution.htm
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.codex-iuris-canonici.de/cic17_lat_index.htm
https://www.codex-iuris-canonici.de/cic83_dt_index.htm
https://www.senate.gov/about/origins-foundations/senate-and-constitution/constitution.htm


Ferdinand II. / Isabella I., Titulo (30. April 1492), in: Columbus, Christoph, Do­
kumente seines Lebens und seiner Reisen, mit 45 zeitgenössischen Abbildungen, 
auf der Grundlage der Ausgabe von Ernst Gerhard Jacob (1956) erweitert, neu 
herausgegeben und eingeleitet von Friedemann Berger, Band 1: 1451 bis 1493, Leipzig 
1991(= Sammlung Dieterich, Bd. 420), 67–70.

Franziskus, Predigt, Eucharistiefeier zum 25. Jahrestag der Bischofsweihe des Heiligen 
Vaters, Paulinische Kapelle, Dienstag 27. Juni 2017, online: https://www.vatican.va/c
ontent/francesco/de/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170627_xxvordin
azepiscopale-papafrancesco.html [12.6.2024].

Gregor XVI., In supremo Apostolatus fastigio, in: Murphy, John (Ed.), Letters of the 
late Bishop England to the Hon. John Forsyth, on the subject of domestic slavery: 
to which are prefixed copies, in Latin and English, of the Pope’s Apostolic Letter, 
concerning the African Slave Trade, with some introductory remarks etc, Baltimore 
1844, vii–viii (Latein) und ix–xi (Englisch).

Karl V., Brief an Francisco de Vitoria vom Sommer 1539, deutsch entnommen aus: 
Höffner, Joseph, Kolonialismus und Evangelium: Spanische Kolonialethik im Gol­
denen Zeitalter, in: Ders., Christentum und Menschenwürde, hg. v. Jörg Althammer 
und Ursula Nothelle-Wildfeuer, Paderborn 2017 (= Joseph Höffner, Ausgewählte 
Schriften, Bd. 2), 41–434, 300–301.

Konstantin / Licinius, Mailänder Vereinbarung, in: Keil, Volkmar (Hg.), Quellen­
sammlung zur Religionspolitik Konstantins des Großen, Lat.-Deutsch übers. v. Volk­
mar Keil, Darmstadt 1989 (= Texte zur Forschung, Bd. 54), 58–66.

Paul III., Breve „Veritas ipsa“ vom 2. Juni 1537: Die menschliche Würde der Heiden, 
in: Utz, Arthur / Gräfin von Galen, Brigitta (Hgg.), Die katholische Sozialdoktrin 
in ihrer geschichtlichen Entfaltung. Eine Sammlung päpstlicher Dokumente vom 
15. Jahrhundert bis in die Gegenwart (Originaltexte und Übersetzung), Bd. 1, Aachen 
1976, 380–381.

Paul III., Bulle „Sublimis Deus“ vom 2. Juni 1537, in der deutschen Übers. n. Jakob 
Baumgartner (1971), in: Sievernich, Michael / Camps, Arnulf / Müller, Andreas / 
Senner, Walter (Hgg.), Conquista und Evangelisation. Fünfhundert Jahre Orden in 
Lateinamerika, Mainz 1992, 475–476; Lateinisch in: Metzler, Josef (Hg.), America 
Pontificia: Primi Saeculi Evangelizationis 1493–1592. Documenta Pontificia ex regis­
tris et minutis praesertim in Archivo Secreto Vaticano existentibus, Bd. 1, Città del 
Vaticano 1991 (= Collectanea Archivi Vaticani 27/1 = Pontificio comtato di scienze 
storiche: Atti e Documenti 3/1), 364–366.

Paul III., Regimini Militatantis, 27. September 1540. Prima Insituti Societatis Iesu 
approbatio cum restictione Numeri, ad Personas Sexaginta Dumtaxat, entnommen 
aus: Institutum Societas Iesu, Volumen Primum, Bullarium et Compendium Privile­
giorum, Florentiae 1892, 3–7.

Pius XII., Enzyklika Corpori Christi (29. Juni 1943), entnommen von: https://www.vat
ican.va/content/pius-xii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici
-corporis-christi.html [24.6.2024].

Recopilación de Leyes de los Reynos de las Indias, mandadas imprimir y publicar 
por la Magestad Catolico del Rey Don Carlos Segunda, 2 Bde., Madrid 1681.

Literaturverzeichnis

396

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170627_xxvordinazepiscopale-papafrancesco.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.html
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vatican.va/content/francesco/de/homilies/2017/documents/papa-francesco_20170627_xxvordinazepiscopale-papafrancesco.html
https://www.vatican.va/content/pius-xii/de/encyclicals/documents/hf_p-xii_enc_29061943_mystici-corporis-christi.html


Verfassung des Deutschen Reiches (1871) [= Bismarck-Verfassung], online einge­
sehen auf der Webseite der Julius-Maximilians-Universität Würzburg, https://www.j
ura.uni-wuerzburg.de/lehrstuehle/muenkler/verfassungsdokumente-von-der-magna
-carta-bis-ins-20-jahrhundert/bismarck-verfassung-1871/ [24.6.2024].

Vereinte Nationen, Allgemeine Erklärung der Menschenrechte (217 A (III.)) [10. De­
zember 1948], Paris 1948, entnommen von: https://www.un.org/depts/german/mens
chenrechte/aemr.pdf [24.6.2024].

Zweites Vatikanisches Konzil, Dogmatische Konstitution über die Kirche – Lumen 
Gentium, entnommen aus: Rahner, Karl / Vorgrimler, Herbert (Hgg.), Kleines Kon­
zilskompendium. Sämtliche Texte des Zweiten Vatikanums, 29. Aufl. Freiburg 2002, 
123–200.

Weitere Primärliteratur

Adams, Henry, Letter to Brooks Adams (Paris, Friday 11 June 1897), in: Ford, Wort­
hington Chauncey (Ed.), Letters of Henry Adams, Vol. 2: 1892–1918, Boston / New 
York 1938, 129–130.

Adams, Henry, Letter to John Hay (St. Petersburg, 26 August 1901), in: Ford, Worthing­
ton Chauncey (Ed.), Letters of Henry Adams, Vol. 2: 1892–1918, Boston / New York 
1938, 343–345.

Anonymus, Denkschrift von Yucay (1571), in: LC WA 3/2, 439–474.
Aristoteles, Politik, übers. u. hg. v. Olof Gigon, München 1973.
Aristoteles, Nikomachische Ethik, Griechisch und Deutsch, übers. v. Olof Gigon, 

neu hg. v. Rainer Nickel, Sammlung Tusculum, 2. Aufl., Düsseldorf 2007.
Aristoteles, Physik: Vorlesung über Natur, 1. Halbband: Bücher I–IV, Griechisch-

Deutsch, übers. mit einer Einleitung u. mit Anmerkungen hg. v. Hans Günter Zekl, 
Hamburg 1987 (= Philosophische Bibliothek, Bd. 380).

Augustinus, De civitate Dei / Zweiundzwanzig Bücher über den Gottesstaat, Latein 
und Deutsch aus der Bibliothek der Kirchenväter, online: https://bkv.unifr.ch/de/wo
rks/cpl-313/compare/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/3/de-civitat
e-dei-ccsl [24.6.2024].

Augustinus, De libero arbitrio – Der freie Wille, zweisprachige Ausgabe, eingeleitet, 
übers. u. hg. v. Johannes Brachtendorf, Paderborn 2006 (= Augustinus, Omnia/Wer­
ke, Bd. 9).

Baldus de ubaldis, Lectura super prima parte Digesti veteris, Venedig 1495.
Baldus de ubaldis, Lectura super tertio libro Codici, Venedig 1527.
Baldus de Ubaldis, In usus feudorum commentaria, Venedig 1580.
Baldus de Ubaldis, Commentaria super Digestum, Vol. 1/1, Lyon 1585.
Bartolus de Sassoferrato, Tractatus De Tyrannia, in: Ders., Opera omnia, Vol. 5, 

Turin 1584, fol. 120–122.
Braun, Heinrich, Zur Einführung vom Herausgeber, in: Archiv für Soziale Gesetzge­

bung und Statistik, Bd. 1 (1888), 1–6.

Primärquellen

397

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jura.uni-wuerzburg.de/lehrstuehle/muenkler/verfassungsdokumente-von-der-magna-carta-bis-ins-20-jahrhundert/bismarck-verfassung-1871
https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/3/de-civitate-dei-ccsl
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jura.uni-wuerzburg.de/lehrstuehle/muenkler/verfassungsdokumente-von-der-magna-carta-bis-ins-20-jahrhundert/bismarck-verfassung-1871
https://www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpl-313/compare/zweiundzwanzig-bucher-uber-den-gottesstaat-bkv/3/de-civitate-dei-ccsl


Braun, Heinrich, Abschiedswort, in: Archiv für Soziale Gesetzgebung und Statistik, 
Bd. 18 (1903), V–VI.

Campanella, Tommaso, La città del sole, Trento 1602; lat. Ausgabe „Civitas solis“, 
Frankfurt 1623; dt. Ausgabe „Der Sonnenstaat“, Altenburg 1789; Die Sonnenstadt, 
aus dem Italienischen übers. u. hg. v. Jürgen Ferner, Stuttgart 2008 (= Reclams 
Universal-Bibliothek, Bd. 18510).

Cicero, Marcus Tullius, De Legibus – Paradoxa Stoicorum / Über die Gesetze – 
Stoische Paradoxien, lateinisch und deutsch, hg., übers. u. erläutert v. Rainer Nickel, 
Sammlung Tusculum, 3. Aufl., München / Zürich 2004.

Columbus, Christoph (Colón, Cristóbal), Schiffstagebuch, übers. aus dem Spanischen 
v. Roland Erb, mit einem Nachwort von Jürgen Heil, nach der Publicación de la 
Comisón Nacional Cubana de la UNESCO 1961, Leipzig 1980.

Columbus, Christoph, Brief an Luis de Santangel, den Verwalter der königlichen 
Privatschatulle, vom 15. Februar 1493, dt. entnommen aus Ders., Dokumente seines 
Lebens und seiner Reisen, mit 45 zeitgenössischen Abbildungen, Bd. 1: 1451–1493, 
auf der Grundlage d. Ausgabe v. Ernst Gerhard Jacob (1956), erweitert, neu hg. u. 
eingeleitet v. Friedemann Berger, Leipzig 1991 (= Sammlung Dieterich, Bd. 420), 
279–289.

Cusanus, Nikolaus, De concordantia catholica III, lateinisch entnommen aus dem 
Cusanus-Portal, online: http://www.cusanus-portal.de/content/werke.php?id=DeCo
ncCath_268 [24.6.2024].

Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift, Gesamtausgabe, im Auftrag der 
Deutschen Bischofskonferenz, der Österreichischen Bischofskonferenz, der Schwei­
zer Bischofskonferenz u. a., vollständig durchgesehene u. überarbeitete Ausg., hg. v. 
Katholisches Bibelwerk, Stuttgart 2016.

Eusebius v. Cäsarea, Kirchengeschichte (Historia Ecclesiae), deutsch entnommen aus 
der Bibliothek der Kirchenväter, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3495/ver
sions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/2 [24.6.2024].

Eusebius v. Cäsarea, Vier Bücher über das Leben des Kaisers Konstantin und des 
Kaisers Konstantin Rede an die Versammlung der Heiligen, deutsch entnommen aus 
der Bibliothek der Kirchenväter, online: https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3496/ver
sions/vier-bucher-uber-das-leben-des-kaisers-konstantin-und-des-kaisers-konstanti
n-rede-an-die-versammlung-der-heiligen-bkv/divisions/3 [24.6.2024].

Freiherr von Bülow, Bernhard, Rede an der Reichstagsversammlung vom 6. Dezem­
ber 1897 zur „Ersten Berathung des Entwurfs eines Gesetzes betreffend die deut­
sche Flotte“, in: Stenographische Berichte über die Verhandlungen des Reichstags. 
IX. Legislaturperiode V. Session 1897/98, Erster Band: Von der Eröffnungssitzung am 
30. November 1897 bis zur 30. Sitzung am 1. Februar, Berlin 1898, 60–61.

Gierke, Otto von, Das deutsche Genossenschaftsrecht. Bd. 1: Rechtsgeschichte der 
deutschen Genossenschaft, Berlin 1868.

Grotius, Hugo, De iure belli ac pacis libri tres. In quibus ius naturae et gentium, item 
iuris publici praecipua explicantur, Paris 1625.

Literaturverzeichnis

398

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.cusanus-portal.de/content/werke.php?id=DeConcCath_268
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3495/versions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/2
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3496/versions/vier-bucher-uber-das-leben-des-kaisers-konstantin-und-des-kaisers-konstantin-rede-an-die-versammlung-der-heiligen-bkv/divisions/3
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.cusanus-portal.de/content/werke.php?id=DeConcCath_268
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3495/versions/kirchengeschichte-bkv-2/divisions/2
https://bkv.unifr.ch/de/works/cpg-3496/versions/vier-bucher-uber-das-leben-des-kaisers-konstantin-und-des-kaisers-konstantin-rede-an-die-versammlung-der-heiligen-bkv/divisions/3


Grotius, Hugo, Drei Bücher über das Recht des Krieges und Friedens, aus dem 
Lateinischen des Urtextes übersetzt, mit erläuternden Anmerkungen und einer Le­
bensbeschreibung des Verfassers versehen von J. H. Kirchmann, Bd. 1, Berlin 1869 
(= Philosophische Bibliothek oder Sammlung der Hauptwerke der Philosophie alter 
und neuer Zeit, Bd. 15).

Haller, Karl Ludwig von, Restauration der Staats-Wissenschaft oder Theorie des na­
türlich-geselligen Zustands der Chimäre des künstlich-bürgerlichen entgegengesetzt, 
6 Bde., Winterthur 1816–1834.

Harrington, James, The Commonwealth of Oceana, London 1656, in: Pocock, J. G. A. 
(Hg.), The Political Works of James Harrington, Cambridge 1977, 155–359.

Hesiod, Werke und Tage, in: Ders., Theogonie. Werke und Tage, griechisch-deutsch, 
hg. u. übers. v. Albert von Schirnding, mit einer Einführung u. einem Register v. 
Ernst Günther Schmidt, Sammlung Tusculum, 5., überarb. Aufl., Berlin 2012, 82–147.

Hitler, Adolf, Rede im Sportpalast vom 10. Februar 1933, in: Domarus, Max (Hg.), 
Hitler. Reden und Proklamationen 1932 bis 1945, kommentiert von einem deutschen 
Zeitgenossen, Bd. 1: 1932–1934, Leonberg 1973, 203–208.

Hobbes, Thomas, Leviathan, aus dem Englischen übertragen v. Jutta Schlösser, mit 
einer Einführung u. hg. v. Hermann Klenner, Hamburg 2005 (= Philosophische 
Bibliothek, Bd. 491).

Hume, David, A Treatise of Human Nature (1739/1740), digitalisiert entnommen aus 
dem „Projekt Gutenberg“, online: https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4
705-images.html#link2H_4_0085 [24.6.2024].

Ihering, Rudolf von, Der Geist des römischen Rechts auf den verschiedenen Stufen 
seiner Entwicklung, Bd. 2, Leipzig 1858.

Ihering, Rudolph von, Der Zweck im Recht, Bd. 2, 2. Aufl., Leipzig 1886; 8. Aufl., 
Leipzig 1923.

Jellinek, Georg, Gesetz und Verordnung. Staatsrechtliche Untersuchungen auf rechts­
geschichtlicher und rechtsvergleichender Grundlage, Freiburg i. Br. 1887.

Jellinek, Georg, Die Erklärung der Menschen- und Bürgerrechte. Ein Beitrag zur 
modernen Verfassungsgeschichte, Leipzig 1895.

Jellinek, Georg, Allgemeine Staatslehre, 1. Aufl., Berlin 1900; 2. Aufl., Berlin 1905; 
3. Aufl., Berlin 1922.

Johannes de Terre Rubea, Contra rebelles suorum regum, Lyon 1526.
Kant, Immanuel, Metaphysik der Sitten, Erster Theil: Metaphysische Anfangsgründe 

der Rechtslehre, in: Kants Werke. Akademie Textausgabe, Bd. 6, Berlin 1968 [1797], 
230–372.

Kelsen, Hans, Reine Rechtslehre. Studienausgabe der 2. Aufl. 1960, hg. v. Matthias Je­
staedt, unter Berücksichtigung von Kelsens Änderungen anlässlich der Übersetzung 
ins Italienische, Wien 2017.

Laband, Paul, Das Staatsrecht des Deutschen Reiches, Bd. 1, 4. Aufl., Tübingen / Leip­
zig 1901.

Lilburn, John, Regall Tyrannie discovered: Or, A Discourse, shewing that all lawfull 
(approbational) instituted power by God amongst men, is by common agreement, 
and mutual consent, London 1647.

Primärquellen

399

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutenberg.org/cache/epub/4705/pg4705-images.html#link2H_4_0085


Locke, John, Second Treatise of Government (1689), entnommen aus dem „Projekt 
Gutenberg“, online: https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-images.h
tml [24.6.2024].

Livius, Titus, Römische Geschichte, Bd. 1: Buch I–III, lateinisch und deutsch, hg. v. 
Hans Jürgen Hillen, Sammlung Tusculum, 4. Aufl., Düsseldorf / Zürich 2007.

Machiavelli, Niccolò, Buch vom Fürsten (= Il Principe), nach A. W. Rehbergers 
Übersetzung mit Einleitung und Erläuterung neu hg. v. Max Oberbreyer, Leipzig 
2012.

Marsilius v. Padua, Defensor Pacis – Verteidiger des Friedens, lateinisch und deutsch, 
übers., bearbeitet u. kommentiert v. Horst Kusch, neu eingeleitet und hg. v. Jürgen 
Miethke, Darmstadt 2017 (= Ausgewählte Quellen zur Geschichte des Mittelalters. 
Freiherr-vom-Stein-Gedächtnisausgabe, Bd. 50).

Morus, Thomas, Epigramm 103, in: Ders., Epigramme, übers., eingeleitet u. kommen­
tiert v. Uwe Baumann, München 1983 (= Thomas Morus Werke, Bd. 2), 113.

Platon, Briefe, griechisch-deutsch, hg. v. Willy Neumann, bearbeitet v. Jula Kerschen­
steiner, Sammlung Tusculum, München 1967.

Plutarch, Lykurgos, in: Ders., Große Griechen und Römer, Bd. 1, übers. u. mit An­
merkungen versehen v. Konrat Ziegler und Walter Wuhrmann, mit einer Einführung 
v. Konrat Ziegler und Hans Jürgen Hillen, 3., rev. Aufl., Mannheim 2010, 151–193.

Plutarch, Numa, in: Ders., Große Griechen und Römer, Bd. 1, übers. u. mit Anmer­
kungen versehen v. Konrat Ziegler und Walter Wuhrmann, mit einer Einführung v. 
Konrat Ziegler und Hans Jürgen Hillen, 3., rev. Aufl., Mannheim 2010, 149–234.

Plutarch, Romulus, in: Ders., Große Griechen und Römer, Bd. 1, übers. u. mit An­
merkungen versehen v. Konrat Ziegler und Walter Wuhrmann, mit einer Einführung 
v. Konrat Ziegler und Hans Jürgen Hillen, 3., rev. Aufl., Mannheim 2010, 102–142.

Pufendorf, Samuel, De Jure Naturae et Gentium libri octo (1672), hg. v. Frank 
Böhling, Berlin 1998 (= Samuel Pufendorf Gesammelte Werke, Bd. 4.2).

Rousseau, Jean-Jacques, Du contrat social ou, Principes du droit politique (1762), 
Französisch und Deutsch, Stuttgart 2010 (= Reclams Universalbibliothek, Bd. 18682).

Schmidt, Richard, Lehrbuch des deutschen Civilprozessrechts, Leipzig 1898.
Simmel, Georg, Philosophie des Geldes, Berlin 1900.
Simmel, Georg, Aus dem nachgelassenen Tagebuche, in: Ders., Fragmente und Aufsät­

ze aus dem Nachlaß und Veröffentlichungen der letzten Jahre, hg. u. mit einem 
Vorwort von Gertrud Kantorowitz, München 1923, 1–46.

Sohm, Rudolph, Kirchenrecht, Bd. 1: Die geschichtlichen Grundlagen, München 1892.
Sombart, Werner, Der moderne Kapitalismus. Historisch-systematische Darstellung 

des gesamteuropäischen Wirtschaftslebens von seinen Anfängen bis zur Gegenwart. 
Band 1: Die Genesis des Kapitalismus, Leipzig 1902; Band 2: Das europäische Wirt­
schaftsleben im Zeitalter des Frühkapitalismus vornehmlich im 16., 17. und 18. Jahr­
hundert, 2. Aufl., München / Leipzig 1917.

Sombart, Werner, Die Juden und das Wirtschaftsleben, Leipzig 1911.
Sombart, Werner, Der Bourgeois. Zur Geistesgeschichte des modernen Wirtschafts­

menschen, München / Leipzig 1913.

Literaturverzeichnis

400

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-images.html
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.gutenberg.org/cache/epub/7370/pg7370-images.html


Sombart, Werner / Weber, Max / Jaffé, Edgar, Geleitwort der Herausgeber, in: Archiv 
für Sozialwissenschaft und Sozialpolitik, Bd. 1 (1904) (= Neue Folge des Archivs für 
Soziale Gesetzgebung und Statistik, Bd. 19), I–VII (= MWG I/7, 125–134.)

Stammler, Rudolf, Wirtschaft und Recht nach der materialistischen Geschichtsauffas­
sung. Eine sozialphilosophische Untersuchung, 1. Aufl., Leipzig 1896; 2., verbesserte 
Aufl., Leipzig 1906.

Stammler, Rudolf, Die Lehre von dem richtigen Rechte, Berlin 1902.
St. Galler Globus, Inschrift auf der Karte.
Suárez, Francisco, De Legibus ac Deo Legislatore – Über die Gesetze und Gott den 

Gesetzgeber. Liber Secundus / Zweites Buch, Lateinisch-Deutsch, hg., eingeleitet u. 
übersetzt v. Oliver Bach, Norbert Brieskorn und Gideon Stiening, Stuttgart-Bad 
Cannstatt 2016 (= Politische Philosophie und Rechtstheorie des Mittelalters und der 
Neuzeit. Texte und Untersuchungen Reihe I, Bd. 9).

Thomas v. Aquin, De regimini principum ad regem Cypri, lateinisch in der unkriti­
schen Ausgabe entnommen aus dem Corpus Thomisticum, online: http://www.corp
usthomisticum.org/orp.html#69946 [24.6.2024].

Thomas v. Aquin, Scriptum Super Sententiis / Commentary on Sentences, lateinisch 
und englisch, Opera Omnia, hg. vom Aquinas Institute, online: https://aquinas.cc/la
/en/~Sent.II [24.6.2024].

Thomas v. Aquin, Summa theologiae / Summe der Theologie, lateinisch und deutsch, 
entnommen aus der „Bibliothek der Kirchenväter“, online: https://bkv.unifr.ch/de/w
orks/sth/compare/summe-der-theologie/2/summa-theologiae [24.6.2024].

Tirpitz, Alfred von, Erinnerungen, Leipzig 1919.
Tönnies, Ferdinand, Gemeinschaft und Gesellschaft. Abhandlung des Communismus 

und des Socialismus als empirischer Culturformen, Leipzig 1887.
Tönnies, Ferdinand, Gemeinschaft und Gesellschaft, hg. v. Bettina Clausen und Dieter 

Haselbach, Berlin / Boston 2019 (= Ferdinand Tönnies Gesamtausgabe, Bd. 2).
Tönnies, Ferdinand, Historismus und Rationalismus I. (1894), in: Ders., Soziologische 

Studien und Kritiken. Erste Sammlung, hg. v. Dieter Haselbach, Berlin / New York 
2000 (= Ferdinand Tönnies Gesamtausgabe, Bd. 15), 167–195.

Tönnies, Ferdinand, Die Lehre von den Volksversammlungen und die Urversamm­
lung in Hobbes’ Leviathan, in: Zeitschrift für die gesamte Staatswissenschaft / Jour­
nal of Institutional and Theoretical Economics, Bd. 89/1 (1930), 1–22.

Tönnies, Ferdinand, Vorrede, in: Ders., Einführung in die Soziologie (1931), hg. v. Die­
ter Haselbach, Berlin / Boston 2021 (= Ferdinand Tönnies Gesamtausgabe, Bd. 21), 
7–13.

Troeltsch, Ernst, Naturrecht und das moderne profane Naturrecht, in: Verhandlun­
gen des Ersten Deutschen Soziologentages vom 19.–22. Oktober 1910 in Frankfurt 
a. M. Reden und Vorträge, Tübingen 1911 (= Schriften der Deutschen Gesellschaft für 
Soziologie, 1. Serie, Bd. 1), 166–192.

Troeltsch, Ernst, Das stoisch-christliche Naturrecht und das moderne profane Natur­
recht (1911), in: Ders., Schriften zur Religionswissenschaft und Ethik (1903–1912), 
hg. v. Trutz Rendtorff, Berlin 2014 (= Ernst Troeltsch Kritische Gesamtausgabe, 
Bd. 6), 723–772.

Primärquellen

401

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.corpusthomisticum.org/orp.html#69946
https://aquinas.cc/la/en/~Sent.II
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/2/summa-theologiae
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.corpusthomisticum.org/orp.html#69946
https://aquinas.cc/la/en/~Sent.II
https://bkv.unifr.ch/de/works/sth/compare/summe-der-theologie/2/summa-theologiae


Troeltsch, Ernst, Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (1912), in: 
Ders., Die Soziallehren der christlichen Kirchen und Gruppen (1912), hg. v. Friedrich 
Wilhelm Graf, Berlin 2021 (= Ernst Troeltsch Kritische Gesamtausgabe, Bd. 9), 134–
1872.

Troeltsch, Ernst, Der Historismus und seine Probleme. Erstes Buch: Das logische 
Problem der Geschichtsphilosophie (1922), in: Ders., Der Historismus und seine 
Probleme (1922), hg. v. Friedrich Wilhelm Graf, in Zusammenarbeit mit Matthias 
Schlossberger, Berlin 2008 (= Ernst Troeltsch Kritische Gesamtausgabe, Bd. 16), 
709–1099.

Unbekannt, Text zum Fehrbelliner Reitermarsch, Musik komponiert v. Richard Hen­
rion 1893.

Vespucci, Amerigo, Mundus Novus / Neue Welt, in: Ders., Mundus Novus / Neue 
Welt und Die vier Seefahrten, mit 7 Karten, lateinisch und deutsch, hg. v. Uwe 
Schwarz, Wiesbaden 2014, 113–143.

Vitoria, Francisco de, De potestate civili / Über die politische Gewalt, in: Ders., 
Vorlesungen I: Völkerrecht, Politik, Kirche = Relectiones, Bd. 1, lateinisch-deutsch, 
hg. v. Ulrich Horst, Heinz-Gerhard Justenhoven und Joachim Stüben, Einführung, 
Übersetzung und Anmerkungen von Joachim Stüben, Stuttgart / Berlin / Köln 1997 
(= Theologie und Frieden, Bd. 7), 141–161.

Vitoria, Francisco de, De Indis/Über die Indianer, in: Ders., Vorlesungen II: Völker­
recht, Politik, Kirche = Relectiones, Bd. 2, lateinisch-deutsch, hg. v. Ulrich Horst, 
Heinz-Gerhard Justenhoven und Joachim Stüben, Einführung, Übersetzung und 
Anmerkungen von Joachim Stüben, Stuttgart / Berlin / Köln 1997 (= Theologie und 
Frieden, Bd. 8), 370–540.

Weber, Marianne, Brief an Helene Weber vom 4. August 1914, Bestand Max Weber-
Schäfer, Deponat BSB München, Ana 446, zit. n. MWG II/8, 13.

Zensor der Inquisitionsbehörde von Aragón, 1659, deutsch zit. n.: Enzensber­
ger, Hans Magnus, Las Casas oder Ein Rückblick in die Zukunft, in: Las Casas, 
Bartolomé de, Kurzgefaßter Bericht von der Verwüstung der Westindischen Länder, 
nach der Übersetzung v. Dietrich Wilhelm Andreä (1790, Berlin), hg. v. Hans Ma­
gnus Enzensberger, Frankfurt 1966 (= Sammlung Insel, Bd. 23), 132–166, 136.

Sekundärliteratur

Abril Castelló, Vidal / Angel Barreda, Jesús / Ares Queja, Berta / Abril Stoffels, 
Miguel J., Presentación: Nuestra edición, in: LC OC 6, 11–14.

Adenauer, Konrad, Brief an Theodor Heuss vom 11. April 1958, in: Heuss – Adenauer: 
Unserem Vaterland zugute. Der Briefwechsel 1948–1963, bearbeitet von Hans Peter 
Mensing, Berlin 1989 (= Adenauer Rhöndorfer Ausgabe, Erg.-Bd. 1), 255.

Adiele, Pius Onyemechi, The Popes, the Catholic Church and the Transatlantic En­
slavement of Black Africans 1418–1839, Hildesheim 2017.

Literaturverzeichnis

402

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Adorno, Theodor W. / Albert, Hans / Dahrendorf, Ralf / Pilot, Harald / Haber­
mas, Jürgen / Popper, Karl R. (Hgg.), Der Positivismusstreit in der deutschen So­
ziologie, Sonderausgabe der Sammlung Luchterhand, ungekürzte Sonderausgabe, 
Neuwied / Berlin 1972 (= Soziologische Texte, Bd. 58).

Aechtner, Silke, Die Rationalität in der Rechts- und Herrschaftssoziologie Max We­
bers. Eine Textanalyse, Halle / Saale 1995.

Aich, Prodosh / Cunis, Reinmar / Kaupen, Wolfgang / König, René / Kunz, Gerard / 
Luthe, Heinz Otto / Mayer, Maria / Opp, Karl-Dieter / Sack, Fritz / Schmelzer, 
Horst / Stuhlmann, Horst / Ziegler, Rolf, 15. Deutscher Soziologentag, in: Kölner 
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Bd. 16/2 (1964), 404–424.

Albert, Hans, Diskussionsbeitrag, in: Stammer, Otto (Hg.), Max Weber und die So­
ziologie heute. Verhandlungen des 15. Deutschen Soziologentages, Tübingen 1965, 
70–74.

Albert, Hans / Topitsch, Ernst (Hgg.), Werturteilsstreit, Darmstadt 1979 (= Wege der 
Forschung, Bd. 175).

Albrow, Martin, Max Weber’s construction of social theory, London 1990.
Allerbeck, Klaus, Zur formalen Struktur einiger Kategorien der verstehenden Sozio­

logie, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Bd. 34/3 (1982), 
665–676.

Allgemeine deutsche Real-Encyklopädie für die gebildeten Stände. Conversati­
ons-Lexikon in fünfzehn Bänden, Bd. 10, 9. Aufl., Leipzig 1846.

Amnesty International Schweiz, Leitfaden Inklusive Sprache, Stand: 30.11.2021, 
online: https://www.amnesty.ch/de/ueber-amnesty/inklusive-sprache/inklusive-spra
che-uebersicht/leitfaden-inklusive-sprache-de.pdf [24.6.2024].

Anter, Andreas, Max Weber und die Staatsrechtslehre, Tübingen 2016.
Anter, Andreas, Macht und Herrschaft: Max Webers Perspektive, in: Becher, Matthi­

as / Conermann, Stephan / Dohmen, Linda (Hgg.), Macht und Herrschaft transkul­
turell. Vormoderne Konfigurationen und Perspektiven der Forschung, Göttingen 
2018 (= Macht und Herrschaft, Schriftenreihe des SFB 1167, Bd. 1), 43–58.

Anter, Andreas, Theorien der Macht zur Einführung, 5., vollständig überarbeitete 
Aufl., Hamburg 2020.

Arendt, Hannah, Ideology and Terror. A Novel Form of Government, in: The Review 
of Politics, Vol. 15 (1953), 303–327.

Arendt, Hannah, Diskussionsbeitrag, in: Friedrich, Carl J. (Hg.), Proceedings of the 
Conference held at the Academy of Arts and Sciences, March 1953, Cambridge 1954, 
134.

Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom tätigen Leben, deutsche Übers., 8. Aufl., Mün­
chen 1994 (= Serie Piper, Bd. 217).

Awais, Nicole, La mission pacifique des premiers Dominicains en Amérique et de Bar­
tolomé de Las Casas. Un Modèle d’évangélisation?, in: Delgado, Mariano / Hodel, 
Bernard (Hgg.), Huit siècles de mission et de dialogue interreligieux dans l’ordre 
des Prêcheurs, avec la collaboration de Pascal Ortelli, Fribourg 2020 (= Studia 
Friburgensia, troisième série, vol. 2), 109–135.

Sekundärliteratur

403

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.amnesty.ch/de/ueber-amnesty/inklusive-sprache/inklusive-sprache-uebersicht/leitfaden-inklusive-sprache-de.pdf
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.amnesty.ch/de/ueber-amnesty/inklusive-sprache/inklusive-sprache-uebersicht/leitfaden-inklusive-sprache-de.pdf


Ay, Karl-Ludwig / Borchardt, Knut (Hgg.), Das Faszinosum Max Weber. Die Ge­
schichte seiner Geltung, Konstanz 2006 (= Theorie und Methode, Bd. 39).

Bach, Oliver / Brieskorn, Norbert / Stiening, Gideon, Einleitung, in: Suárez, Fran­
cisco, De Legibus ac Deo Legislatore – Über die Gesetze und Gott den Gesetzgeber. 
Liber Secundus / Zweites Buch, Lateinisch-Deutsch, hg., eingeleitet und übersetzt v. 
dens., Stuttgart-Bad Cannstatt 2016 (= Politische Philosophie und Rechtstheorie des 
Mittelalters und der Neuzeit. Texte und Untersuchungen Reihe I, Bd. 9), xi–xxxvi.

Bacher, Mike, Die Korporationen von Obwalden und Nidwalden. Ein Beitrag zur 
Rechtskulturgeschichte (im Erscheinen).

Backhaus, Jürgen / Hansen, Reginald, Methodenstreit in der Nationalökonomie, in: 
Journal for General Philosophy of Science / Zeitschrift für allgemeine Wissenschafts­
theorie, Vol. 31/2 (2000), 307–336.

Baumann, Peter, Die Motive des Gehorsams bei Max Weber: eine Rekonstruktion, in: 
Zeitschrift für Soziologie, Bd. 22/5 (1993), 355–370.

Baumstark, Reinhold, Bartholomäus de las Casas. Bischof von Chiapa, Freiburg 1879 
(= Sammlung historischer Bildnisse, 4. Serie, Bd. 7).

Becker, Sascha O. / Woessmann, Ludger, Was Weber wrong? A Human Capital 
Theory of Protestant Economic History, in: The Quarterly Journal of Economics, 
Vol. 124/2 (2009), 531–596.

Beetham, David, The Legitimation of Power, 2. Aufl., New York 2013.
Bendix, Ludwig, Kirche und Kirchenrecht. Eine Kritik moderner theologischer und 

juristischer Ansichten, Mainz 1895.
Benveniste, Emile, Indoeuropäische Institutionen. Wortschatz, Geschichte, Funktio­

nen, aus dem Französischen von Wolfram Bayer, Dieter Hornig und Katharina 
Menke, hg. und mit einem Nachwort zur deutschen Ausgabe versehen v. Stefan 
Zimmer, Frankfurt / New York / Paris 1993.

Bergstraesser, Arnold, Max Webers Antrittsvorlesung in zeitgeschichtlicher Perspek­
tive, in: Vierteljahrshefte für Zeitgeschichte, Vol. 5/3 (1957), 209–219.

Berkmann, Burkhard Josef, Nichtchristen im Recht der katholischen Kirche, 2 Bde., 
Wien 2017 (= ReligionsRecht im Dialog, Bd. 23).

Berman, Harold J., Law and Revolution. The Formation of the Western Legal Traditi­
on, Cambridge 1983.

Bernecker, Walther L. / Pietschmann, Horst, Geschichte Spaniens. Von der frühen 
Neuzeit bis zur Gegenwart, 4., überarb. u. aktual. Aufl., Stuttgart 2005.

Bernheimer, Richard, Wild Men in the Middle Ages. A study in art, sentiment, and 
demonology, Cambridge 1952.

Bernstein, Eduard, Der Sozialismus einst und jetzt. Streitfragen des Sozialismus in 
Vergangenheit und Gegenwart, Stuttgart / Berlin 1922.

Biermann, Benno, Las Casas und seine Sendung. Das Evangelium und die Rechte des 
Menschen, Mainz 1968 (= Walberberger Studien der Albertus-Magnus-Akademie: 
Theologische Reihe, Bd. 5).

Blegvad, Mogens, Theodor Geiger, in: Dansk Biografisk Leksiskon, online: https://bio
grafiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger [24.6.2024].

Literaturverzeichnis

404

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://biografiskleksikon.lex.dk/Theodor_Geiger


Blöchlinger, Moritz, Normative Legitimität von Recht, Moral und Menschenrechten 
im Lichte der positivistischen Trennungsthese, Berlin 2022 (= Schriften zur Rechts­
theorie, Bd. 304).

Bluhm, Harald, Die Ordnung der Ordnung. Das politische Philosophieren von Leo 
Strauss, 2., bearbeitete Aufl., Berlin 2007 (= Politische Ideen, Bd. 13).

Bluntschli, Johann Caspar, Allgemeines Staatsrecht geschichtlich begründet, Mün­
chen 1852.

Bluntschli, Johann Caspar, Das moderne Völkerrecht der civilisierten Staten. Als 
Rechtsbuch dargestellt, Nördlingen 1878.

Bluntschli, Johann Caspar, Allgemeine Staatslehre, 6. Aufl., Stuttgart 1886.
Böckenförde, Ernst Wolfgang, Die Entstehung des Staates als Vorgang der Säkularisa­

tion, in: Ders., Recht, Staat, Freiheit. Studien zur Rechtsphilosophie, Staatstheorie 
und Verfassungsgeschichte, 2., erw. Ausgabe, Frankfurt 1991, 92–114.

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Geschichte der Rechts- und Staatsphilosophie, Antike 
und Mittelalter, 2., überarb. und erw. Aufl., Tübingen 2006 (= UTB, Bd. 2270).

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Brief an Carl Schmitt vom 24.05.1958, in: Meh­
ring, Reinhard (Hg.), Welch gütiges Schicksal. Ernst-Wolfgang Böckenförde/Carl 
Schmitt: Briefwechsel 1953–1984, Baden-Baden 2022 (= Beiträge zum ausländischen 
öffentlichen Recht und Völkerrecht, Bd. 311), 163–165.

Böckenförde, Ernst-Wolfgang, Brief an Carl Schmitt vom 29.04.1957, in: Meh­
ring, Reinhard (Hg.), Welch gütiges Schicksal. Ernst-Wolfgang Böckenförde/Carl 
Schmitt: Briefwechsel 1953–1984, Baden-Baden 2022 (= Beiträge zum ausländischen 
öffentlichen Recht und Völkerrecht, Bd. 311), 96.

Borchardt, Knut / Hanke, Edith / Schluchter, Wolfgang, Anmerkung, in: 
MWG I/23, 547 Anm. 15.

Bordat, Josef, Gerechtigkeit und Wohlwollen. Das Völkerrechtskonzept des Bartolomé 
de Las Casas, Aachen 2006.

Brechtken, Magnus / Becker, Maximillian / Küpper, René, Projektwebseite „Edition 
der Reden Adolf Hitlers von 1933 bis 1945“ des Instituts für Zeitgeschichte München-
Berlin: https://www.ifz-muenchen.de/forschung/ea/forschung/edition-der-reden-ad
olf-hitlers-von-1933-bis-1945 [24.6.2024].

Breuer, Stefan, Rationale Herrschaft. Zu einer Kategorie Max Webers, in: Politische 
Vierteljahresschrift, Vol. 31/1 (1990), 4–32.

Breuer, Stefan, Bürokratie und Charisma. Zur politischen Soziologie Max Webers, 
Darmstadt 1994.

Breuer, Stefan, Georg Jellinek und Max Weber. Von der sozialen zur soziologischen 
Staatslehre, Baden-Baden 1999 (= Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, 
Rechtstheorie und Rechtssoziologie, H. 25).

Breuer, Stefan, Das Legitimitätskonzept Max Webers, in: Willoweit, Dietmar / Müller-
Luckner, Elisabeth (Hgg.), Die Begründung des Rechts als historisches Problem, 
München 2000 (= Schriften des Historischen Kollegs: Kolloquien, Bd. 45), 1–17.

Breuer, Stefan, „Herrschaft“ in der Soziologie Max Webers, Wiesbaden 2011 (= Kultur- 
und sozialwissenschaftliche Studien, Bd. 8).

Sekundärliteratur

405

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ifz-muenchen.de/forschung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ifz-muenchen.de/forschung/ea/forschung/edition-der-reden-adolf-hitlers-von-1933-bis-1945


Breuer, Stefan, Der charismatische Staat. Ursprünge und Frühformen staatlicher Herr­
schaft, Darmstadt 2014.

Brieskorn, Norbert, Einleitung: Las Casas’ fundamentale Rechtsprinzipien, in: 
LC WA 3/1, 35–40.

Brieskorn, Norbert, Las Casas und das römische Recht, in: LC WA 3/1, 13–32.
Brockhaus Bilder-Conversationslexikon für das deutsche Volk in vier Bänden, 

Bd. 3, Leipzig 1839.
Brubaker, Rogers, The Limits of Rationality. An Essay on the Social and Moral 

Thought of Max Weber, London / New York 1984 (= Controversies in Sociology, 
Vol. 16).

Bruhns, Hinnerk, Max Weber und der Erste Weltkrieg, Tübingen 2017.
Brundage, James A., Medieval Canon Law, London 1995.
Brunstetter, Daniel R., Tensions of Modernity. Las Casas and His Legacy in the 

French Enlightenment, New York / London 2012 (= Routledge Innovations in Politi­
cal Theory, Vol. 44).

Buchner, Rudolf, Die Rechtsquellen. Beiheft zu Wattenbach-Levison, Deutschlands 
Geschichtsquellen: Vorzeit und Karolinger, Weimar 1953.

Bumas, E. Shaskan, The Cannibal Butcher Shop. Protestant Uses of las Casa’s Brevíssi­
ma relación in Europe and the American Colonies, in: Early American Literature, 
Vol. 35/2 (2000), 107–136.

Cahnman, Werner Jacob, Weber and Toennies. Comparative sociology in historical 
perspective, ed. and with an introduction by Joseph B. Maier, Judith Marcus und 
Zoltán Tarr, New Brunswick 2016.

Campagna, Norbert, Völkerrecht, in: Hilgendorf, Eric / Joerden, Jan C. (Hgg.), Hand­
buch Rechtsphilosophie, 2. Aufl., Berlin 2021, 57–60.

Cantoni, Davide, The Economic Effects of the Protestant Reformation: Testing the 
Weber Hypothesis in the German Lands, in: Journal of the European Economic 
Association, Vol. 13/4 (2015), 561–598.

Claessens, Dieter, Rolle und Macht, 3., überarb. Aufl., München 1974.
Clayton, Lawrence A., Bartolomé de las Casas and the conquest of the Americas, 

Sussex 2011.
Coleman, James Samuel, Power and the Structure of Society, New York 1974 (dt.: 

Macht und Gesellschaftsstruktur, Tübingen 1979).
Condorelli, Orazio, Quod omnes tangit, debet ab omnibus approbari, in: Jørn Øyre­

hagen Sunde (Ed.), Constitutionalism before 1789. Constitutional arrangementes 
from the High Middle Ages to the French Revolution, Oslo 2014 (= Nye Perspektiver 
på Grunnloven 1814–2014, Bd. 6), 60–77.

Congar, Yves, Der Laie. Entwurf einer Theologie des Laientums, Stuttgart 1956.
Congar, Yves M.-J., Quod omnes tangit, ab omnibus tractari debet (1958), in: Rausch, 

Heinz (Hg.), Die geschichtlichen Grundlagen der modernen Volksvertretung. Die 
Entwicklung von den mittelalterlichen Korporationen zu den modernen Parlamen­
ten. Bd. 1: Allgemeine Fragen und europäischer Überblick, Darmstadt 1980 (= Wege 
der Forschung, Bd. 196), 115–182.

Literaturverzeichnis

406

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Curtis, Matthew / de la Croix, David, Measuring Human Capital: from WorldCat 
Identities to VIAF, in: Repertorium Eruditorum Totius Europae, Vol. 10 (2023), 17–
22.

Curtius, Ernst, Griechische Geschichte, 3 Bde., Berlin 1857–1867.
Dackweiler, Regina-Maria, Rechtspolitische Konstruktionen sexueller Verletzungsof­

fenheit und Verletzungsmächtigkeit: Zur Verrechtlichung von Vergewaltigung in der 
Ehe in der Schweiz und der Bundesrepublik Deutschland, in: Koher, Frauke / Pühl, 
Katharina (Hgg.), Gewalt und Geschlecht. Konstruktionen, Positionen, Praxen, 
Wiesbaden 2003, 43–66.

Dahl, Robert, Die politische Analyse, München 1973 (= List-Taschenbücher der Wis­
senschaft, Bd. 1561).

Das grosse Conversationslexikon für die gebildeten Stände, Bd. 22, Hildburghau­
sen 1852.

Daum, Andreas W., Wissenschaftspopularisierung im 19. Jahrhundert. Bürgerliche Kul­
tur, naturwissenschaftliche Bildung und die deutsche Öffentlichkeit, 1848–1914, 2., 
erg. Aufl., München 2002.

De la Croix, David et al., Datensatz: Academic Scholars and Literati in Medieval and 
Early Modern Europe, Project “Upper Tail Human Capital and the Rise of the West”, 
online: https://shiny-lidam.sipr.ucl.ac.be/scholars/ [24.6.2024].

De la Croix, David / Vitale, Mara, Scholars and Literati at the University of Bologna 
(1088–1800), in: Repertorium Eruditorum Totius Europae, Vol. 1 (2021), 1–10.

De la Croix, David / Vitale, Mara, A Timeline of Medieval Universities, in: Repert­
orium Eruditorum Totius Europae, Vol. 8 (2022), 1–5.

Delacroix, Jacques / Nielsen, François, The Beloved Myth: Protestantism and the 
Rise of Industrial Capitalism in Nineteenth-Century Europe, in: Social Forces, 
Vol. 80/2 (2001), 509–553.

Delgado, Mariano, Bartolomé de Las Casas – Weg, Werk und Wirkung oder Vom 
Nutzen mystisch-politischer Nachfolge in Krisenzeiten, in: LC WA 1, 11–26.

Delgado, Mariano, Universalmonarchie, translatio imperii und Volkssouveranität bei 
Las Casas oder Das prozeßhafte Entstehen einer politischen Theorie zwischen Mit­
telalter und Neuzeit, in: LC WA 3/1, 161–179.

Delgado, Mariano, Die Zustimmung des Volkes in der politischen Theorie von Fran­
cisco de Vitoria, Bartolomé de las Casas und Francisco Suárez, in: Grunert, Frank / 
Seelmann, Kurt (Hgg.), Die Ordnung der Praxis: Neue Studien zur Spanischen 
Spätscholastik, Tübingen 2001 (= Frühe Neuzeit, Bd. 68), 157–181.

Delgado, Mariano, Das Recht der Völker und der Menschen nach Bartolomé de Las 
Casas, in: Kaufmann, Matthias / Schnepf, Robert (Hgg.), Politische Metaphysik. Die 
Entstehung moderner Rechtskonzeptionen in der Spanischen Scholastik, Frankfurt 
a. M. 2007 (= Treffpunkt Philosophie, Bd. 8), 177–204

Delgado, Mariano, Stein des Anstoßes. Bartolomé de Las Casas als Anwalt der Indios, 
St. Ottilien 2011.

Dietze, Hans-Helmut, Naturrecht aus Blut und Boden, in: Zeitschrift der Akademie 
für Deutsches Recht, 3. Jg. (1936), 818–821.

Sekundärliteratur

407

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://shiny-lidam.sipr.ucl.ac.be/scholars
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://shiny-lidam.sipr.ucl.ac.be/scholars


Dilcher, Gerhard, Germanisches Recht, in: Cordes, Albrecht / Lück, Heiner / Werk­
müller, Dieter (Hgg.), Handwörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte (HRG), 
Bd. 2, 2. Aufl., Berlin 2012, Sp. 241–252.

Dilcher, Gerhard, Von der Rechtsgeschichte zur Soziologie: Max Webers Auseinan­
dersetzung mit der Historischen Rechtsschule, in: Juristenzeitung, Vol. 62/3 (2007), 
105–112.

Dreier, Horst, Säkularisierung und Sakralität. Zum Selbstverständnis des modernen 
Verfassungsstaates, mit Kommentaren v. Christian Hillgruper und Uwe Volkmann, 
Tübingen 2013 (= Fundamenta juris publici, Bd. 2).

Drüll, Dagmar, Heidelberger Gelehrtenlexikon 1803–1932, mit einem Vorwort v. Bern­
hard Eitel und Eike Wolgast, 2. Aufl., Wiesbaden 2019.

Durrer, Cheyenne Anaïs, Max Webers Rationalitätsbegriff des Rechts. Wissenschafts­
theorie und Rechtssoziologie, Zürich 2021 (= Zürcher Studien zur Rechts- und 
Staatsphilosophie, Rechtstheorie und Rechtssoziologie, Bd. 13).

Eden, Robert, Political Leadership and Nihilism: A Study of Weber and Nietzsche, 
Tampa 1983.

Eggensperger, Thomas, Einleitung: Die encomienda – Dreh- und Angelpunkt der 
Kritik des Las Casas an der Kolonisierung Westindiens, in: LC WA 3/2, 67–81.

Eggensperger, Thomas, Die Dominikaner in der neuen Welt. Spanische Begegnung 
vor und mit Bartolomé de las Casas, in: Ordenskorrespondenz. Zeitschrift für Fra­
gen des Ordenslebens, Bd. 33 (1992), 31–40.

Eggensperger, Thomas, Der Einfluss des Thomas von Aquin auf das politische Den­
ken des Bartolomé de Las Casas im Traktat „De imperatoria vel regia potestate“. 
Eine theologisch-politische Theorie zwischen Mittelalter und Neuzeit, Münster 2001 
(= Philosophie, Bd. 42).

Eggensperger, Thomas, Bartolomé de Las Casas und Tomás de Berlanga. Dominika­
nisches Engagement für die Rechte der Völker und der Indios, in: Delgado, Maria­
no / Hodel, Bernard (Hgg.), Huit siècles de mission et de dialogue interreligieux 
dans l’ordre des Prêcheurs, Fribourg 2020 (= Studia Fribourgensia, troisème série, 
Bd. 2), 137–151.

Eggensperger, Thomas / Engel, Ulrich, Bartolomé de las Casas: Dominikaner – 
Bischof – Verteidiger der Indios, Mainz 1991 (= Topos Taschenbücher, Bd. 207).

Enzensberger, Hans Magnus, Las Casas oder Ein Rückblick in die Zukunft, in: Las 
Casas, Bartolomé de, Kurzgefaßter Bericht von der Verwüstung der Westindischen 
Länder, nach der Übers. v. Dietrich Wilhelm Andreä (1790, Berlin), hg. v. Hans 
Magnus Enzensberger, Frankfurt 1966 (= Sammlung Insel, Bd. 23), 132–166.

Erdmann, Gero / Engel, Ulf, Neopatrimonialism Revisited – Beyond a Catch-All 
Concept, in: Journal of Commonwealth and Comparative Studies, Vol. 45/1 (2007), 
95–119.

Ette, Ottmar, ReiseSchreiben. Potsdamer Vorlesungen zur Reiseliteratur, Berlin 2020.
Ferner, Jürgen, Nachwort, in: Campanella, Tomasso, Die Sonnenstadt, aus dem Ita­

lienischen übers. u. hg. v. Jürgen Ferner, Stuttgart 2008 (= Reclams Universal-Biblio­
thek, Bd. 18510), 119–148.

Literaturverzeichnis

408

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fidora, Alexander / Lutz-Bachmann, Matthias / Wagner, Andreas (Hgg.), Lex und 
ius. Beiträge zur Grundlegung des Rechts in der Philosophie des Mittelalters und 
der Frühen Neuzeit, Stuttgart 2010 (= Politische Philosophie und Rechtstheorie des 
Mittelalters und der Neuzeit. Texte und Untersuchungen, Reihe II, Bd. 1).

Fitzmaurice, Andrew, Sovereignty, Property and Empire. 1500–2000, Cambridge 2014.
Fleischmann, Eugène, De Weber à Nietzsche, in: Archives Européennes de Sociologie, 

Vol. 5/2 (1964), 190–238.
Forst, Rainer, Normativität und Macht. Zur Analyse sozialer Rechtfertigungsordnun­

gen, Berlin 2015 (= stw 2132).
Foucault, Michel, Subjekt und Macht (1982), in: Ders., Analytik der Macht, hg. v. 

Daniel Defert und François Ewald, übers. v. Reiner Ansén, Michael Bischoff, Hans-
Dieter Gondek, Hermann Kocyba und Jürgen Schröder, Auswahl u. Nachwort v. 
Thomas Lemke, Frankfurt 2005 (= stw 109), 240–263.

Frauenstädt, Paul, Blutrache und Todtschlagsühne im deutschen Mittelalter. Studien 
zur Deutschen Kultur- und Rechtsgeschichte, Leipzig 1881.

Freytag, Nils, Das Wilhelminische Kaiserreich 1890–1914, Paderborn 2018 (= UTB 
2892 = Seminarbuch Geschichte, Bd. 7).

Friede, Juan / Keen, Benjamin (Ed.), Bartolomé de Las Casas in history. Toward an 
understanding of the man and his work, Illinois 1971.

Fügen, Hans Norbert, Max Weber mit Selbstzeugnissen und Bilddokumenten, Ham­
burg 1985.

Geiger, Theodor, Sociologi. Grundrids og Hovedproblemer, København 1939.
Geiger, Theodor, Vorstudien zu einer Soziologie des Rechts. Mit einer Einleitung 

und internationalen Bibliographie zur Rechtssoziologie von Paul Trappe, Neuwied 
a. Rhein / Berlin 1964 (= Soziologische Texte, Bd. 20).

Gerdts-Rupp, Elisabeth, Die Indianergesetzgebung im spanischen Kolonialreich auf 
Grund der Recopilación de Leyes de los Reynos de las Indias, in: Ibero-amerikani­
sches Archiv, Bd. 14/2–3 (1940), 127–162.

Gerhardt, Uta, Der Heidelberger Soziologentag 1964 als Wendepunkt der Rezeptions­
geschichte Max Webers, in: Dies. (Hg.), Zeitperspektiven. Studien zu Kultur und 
Gesellschaft. Beiträge aus der Geschichte, Soziologie, Philosophie und Literaturwis­
senschaft, Wiesbaden 2003, 232–266.

Gephart, Werner / Hermes, Siegfried, Einleitung, in: MWG I/22.3, 1–133.
Gephart, Werner / Hermes, Siegfried, Die Wirtschaft und die Ordnungen: Editori­

scher Bericht, in: MWG I/22.3, 175–189.
Gillner, Matthias, Bartolomé de Las Casas und die Eroberung des indianischen 

Kontinents. Das friedensethische Profil eines weltgeschichtlichen Umbruchs aus 
der Perspektive eines Anwalts der Unterdrückten, Stuttgart 1997 (= Theologie und 
Frieden, Bd. 12).

Giroud, Nicole, Une mosaïque de Fr. Bartolomé de las Casas (1484–1566). Histoire de 
la réception dans l’histoire, la théologie, la société, l’art et la littérature, Fribourg 2002 
(= Studia Friburgensia, Vol. 93).

Sekundärliteratur

409

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gothein, Eberhard, Der christlich-sociale Staat der Jesuiten in Paraguay, Leipzig 1883 
(= Staats- und socialwissenschaftliche Forschungen, Bd. 4, H. 4 [= H. 18 der ganzen 
Folge]).

Grabmann, Martin, Das Naturrecht der Scholastik von Gratian bis Thomas von Aquin. 
Nach den gedruckten und ungedruckten Quellen dargestellt, in: Archiv für Rechts- 
und Wirtschaftsphilosophie, Vol. 16/1 (1922/23), 12–53.

Graf, Friedrich Wilhelm, Fachmenschenfreundschaft. Studien zu Troeltsch und 
Weber, Berlin 2019 (= Troeltsch-Studien Neue Folge, Bd. 3).

Grunert, Frank / Seelmann, Kurt, Vorwort, in: Dies. (Hgg.), Die Ordnung der Pra­
xis. Neue Studien zur Spanischen Spätscholastik, Tübingen 2001 (= Frühe Neuzeit, 
Bd. 68), ix–x.

Guilday, Peter, A history of the councils of Baltimore (1791–1884), New York 1932.
Gutiérrez, Gustavo, Nachwort: Bartolomé de Las Casas und die Evangelisierung 

Lateinamerikas, in: Eggensperger, Thomas / Engel, Ulrich, Bartolomé de las Casas. 
Dominikaner – Bischof – Verteidiger der Indios, Mainz 1991 (= Topos Taschenbü­
cher, Bd. 207), 122–134.

Habermas, Jürgen, Diskussionsbeitrag, in: Stammer, Otto (Hg.), Max Weber und die 
Soziologie heute. Verhandlungen des 15. Deutschen Soziologentages, Tübingen 1965, 
74–81.

Habermas, Jürgen, Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 1: Handlungsrationali­
tät und gesellschaftliche Rationalisierung. Bd. 2: Zur Kritik der funktionalistischen 
Vernunft, Frankfurt 1981.

Habermas, Jürgen, Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 1: Die okzidentale 
Konstellation von Glauben und Wissen. Bd. 2: Vernünftige Freiheit. Spuren des 
Diskurses über Glauben und Wissen, 4. Aufl., Berlin 2020.

Hafner, Felix / Loretan, Adrian / Spenlé, Christoph, Naturrecht und Menschen­
recht. Der Beitrag der Spanischen Spätscholastik zur Entwicklung der Menschen­
rechte, in: Grunert, Frank / Seelmann, Kurt (Hgg.), Die Ordnung der Praxis. Neue 
Studien zur Spanischen Spätscholastik, Tübingen 2001 (= Frühe Neuzeit, Bd. 68), 
123–153.

Hahn, Judith, Grundlegung der Kirchenrechtssoziologie. Zur Realität des Rechts in der 
römisch-katholischen Kirche, Wiesbaden 2019.

Hanke, Edith, Max Webers „Herrschaftssoziologie“. Eine werkgeschichtliche Studie, in: 
Dies. / Mommsen, Wolfgang J. (Hgg.), Max Webers Herrschaftssoziologie. Studien 
zu Entstehung Wirkung, Tübingen 2001, 19–46.

Hanke, Edith, Max Weber in Zeiten des Umbruchs. Zur Aktualität und weltweiten 
Rezeption eines Klassikers, in: Max Weber Stiftung (Hg.), Max Weber in der Welt. 
Rezeption und Wirkung, bearb. v. Kaiser, Michael / Rosenbach, Harald, Tübingen 
2014, 1–21 (engl.: Hanke, Edith, Max Weber worldwide: The reception of a classic in 
times of change, in: Max Weber Studies, Vol. 16/1 (2016), 70–88).

Literaturverzeichnis

410

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Hanke, Edith, Max Webers Rechts- und Herrschaftssoziologie. Anmerkungen zu einem 
komplizierten Verhältnis angesichts der Neuedition in der Max Weber-Gesamtausga­
be, in: Gephart, Werner / Witte, Daniel (Hgg.), Recht als Kultur? Beiträge zu Max 
Webers Soziologie des Rechts, Frankfurt 2017 (= Schriftenreihe des Käte Hamburger 
Kollegs „Recht als Kultur“, Bd. 19), 439–456.

Hanke, Edith / Kroll, Thomas, Einleitung, in: MWG I/22.4, 1–91.
Hanke, Edith / Kroll, Thomas, Die drei reinen Typen der legitimen Herrschaft: 

Editorischer Bericht, in: MWG I/22.4, 717–725.
Hauck, Jasmin, Quod omnes tangit debet ab omnibus approbari – Eine Rechtsregel im 

Dialog der beiden Rechte, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte – 
Kanonistische Abteilung, Bd. 99/1 (2013), 398–417.

Heil, Jürgen, Das Schiffstagebuch, in: Columbus, Christoph (Colón, Cristóbal), 
Schiffstagebuch, übers. aus dem Spanischen v. Roland Erb, mit einem Nachwort von 
Jürgen Heil, nach der Publicación de la Comisón Nacional Cubana de la UNESCO 
1961, Leipzig 1980, 88.

Helps, Arthur, The Spanish Conquest in America, and its relation to the history of 
slavery and to the government of Colonies, 4 Bde., London 1855–1861.

Hennis, Wilhelm, Zum Problem der deutschen Staatsanschauung, in: Vierteljahrshefte 
für Zeitgeschichte, Vol. 7/1 (1959), 1–23.

Hennis, Wilhelm, Max Webers Fragestellung, Tübingen 1987.
Hennis, Wilhelm, Max Webers Wissenschaft vom Menschen, Tübingen 1996.
Hennis, Wilhelm, Max Weber und Thukydides. Nachträge zur Biographie des Werks, 

Tübingen 2003.
Herbers, Klaus / Jiménez Calvente, Teresa (Hgg.), Spanien auf dem Weg zum reli­

giösen Einheitsstaat (15. Jh.) = España en el camino hacia un estado homogéneo en 
lo religioso (s. XV) = Spain on its way to religious unity (15th c.), Wolfenbüttel / 
Wiesbaden 2022 (= Wolfenbütteler Forschungen, Bd. 168).

Hersche, Peter, Max Weber, die Ökologie und der Katholizismus, Basel 2021.
Heuss, Theodor, Deutsche Gestalten. Studien zum 19. Jahrhundert, Tübingen 1951.
Heuss, Theodor, Brief an Konrad Adenauer vom 3. April 1958, in: Heuss – Adenauer: 

Unserem Vaterland zugute. Der Briefwechsel 1948–1963, bearb. v. Hans Peter Men­
sing, Berlin 1989 (= Adenauer Rhöndorfer Ausgabe, Erg.-Bd. 1), 253–254.

Hildenbrand, Karl, Untersuchungen über die germanischen Pönitentialbücher mit 
besonderer Beziehung auf den von der Recordcommission in den ancient laws 
and instituts of England herausgegebenen „liber poenitentialis Theodori a. C. e.“, 
Würzburg 1851.

Hochwälder, Fritz, Das heilige Experiment. Schauspiel in 5 Aufzügen, in: Ders., 
Dramen, Bd. 1, München 1959, 21–94.

Höffe, Otfried, Der kategorische Rechtsimperativ. „Einleitung in die Rechtslehre“, in: 
Ders. (Hg.), Immanuel Kant: Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre, Berlin 
1999 (= Klassiker auslegen, Bd. 19), 41–62.

Höffe, Otfried, Aristoteles’ Politische Anthropologie, in: Ders. (Hg.), Aristoteles: Poli­
tik, 2., bearb. Aufl., Berlin 2011 (= Klassiker auslegen, Bd. 23), 15–27.

Sekundärliteratur

411

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Höffe, Otfried (Hg.), Niccolò Machiavelli: Der Fürst, Berlin 2012 (= Klassiker ausle­
gen, Bd. 50).

Hofmann, Hasso, Legitimität und Rechtsgeltung. Verfassungstheoretische Bemerkun­
gen zu einem Problem der Staatslehre und der Rechtsphilosophie, Berlin 1977 
(= Schriften zur Rechtstheorie, H. 64).

Honigsheim, Paul, Der Max-Weber-Kreis in Heidelberg, in: Kölner Vierteljahrshefte 
für Soziologie, Bd. 5 (1926), 270–287.

Hoornaert, Eduardo, Las Casas zwischen ständisch-körperschaftlichem und inter­
nationalem Recht. Studie zu einem Abschnitt aus dem Vorwort zur „Geschichte 
der Westindischen Länder“ (aus dem Portugiesischen übers. von Horst Goldstein), 
in: Meier, Johannes / Langenhorst, Annegret (Hgg.), Bartolomé de Las Casas. Der 
Mann – das Werk – die Wirkung, Frankfurt 1992, 45–61.

Horst, Ulrich, Leben und Werke Francisco de Vitorias, in: De Vitoria, Francisco, Vor­
lesungen I (Relectiones): Völkerrecht, Politik, Kirche, lateinisch-deutscher Text von 
Joachim Stüben, mit Einführung v. Ulrich Horst, hg. v. Ulrich Horst, Heinz-Gerhard 
Justenhoven und Joachim Stüben, Stuttgart 1995 (= Theologie und Frieden, Bd. 7), 
13–100.

Hübinger, Gangolf, „Sozialmoralisches Milieu“. Ein Grundbegriff der deutschen Ge­
schichte, in: Sigmund, Steffen / Albert, Gert / Bienfait, Agathe / Stachura, Mateusz 
(Hgg.), Soziale Konstellation und historische Perspektive. Festschrift für M. Rainer 
Lepsius, Studien zum Weber-Paradigma, Wiesbaden 2008, 207–227.

Hübinger, Gangolf, Max Weber. Stationen und Impulse einer intellektuellen Biogra­
phie, Tübingen 2019.

Hübinger, Gangolf, Max Weber und die Zeitgeschichte, in: Docupedia-Zeitgeschichte 
vom 4.12.2019, online: https://docupedia.de/zg/Huebinger_max_weber_zeitgeschich
te_v1_de_2019 [24.6.2024].

Hübinger, Gangolf, Die Max Weber-Gesamtausgabe. Potenziale einer Großedition, 
Essay veröffentlicht am 15.06.2020 auf dem sozialwissenschaftlichen Nachrichten­
portal Soziopolis, online: https://www.soziopolis.de/die-max-weber-gesamtausgabe.
html [24.6.2024].

Hübinger, Gangolf / Gerhards, Thomas / Hinz, Uta, Einleitung, in: MWG II/1, 1–26.
Hübinger, Gangolf/ Gerhards, Thomas / Hinz, Uta, Anhang II: Von Max Weber 

besuchte Lehrveranstaltungen 1882–1886, in: MWG II/1, 637–638.
Humboldt, Alexander von, Essaie politique sur le royaume de la Nouvelle-Espagne, 

6. Bde., 2. Aufl., Paris 1826/27 (dt.: Versuch über den politischen Zustand des König­
reichs Neu-Spanien, 5 Bde., Stuttgart 1809–1814).

Husband, Timothy / Gilmore-House, Gloria, The wild man. Medieval Myth and 
Symbolism, New York 1980.

Huser, Patrick, Vernunft und Herrschaft. Die kanonischen Rechtsquellen als Grund­
lage natur- und völkerrechtlicher Argumentation im zweiten Prinzip des Traktates 
„Principia quaedam“ des Bartolomé de Las Casas, Münster 2010 (= ReligionsRecht 
im Dialog, Bd. 11).

Literaturverzeichnis

412

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://docupedia.de/zg/Huebinger_max_weber_zeitgeschichte_v1_de_2019
https://www.soziopolis.de/die-max-weber-gesamtausgabe.html
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://docupedia.de/zg/Huebinger_max_weber_zeitgeschichte_v1_de_2019
https://www.soziopolis.de/die-max-weber-gesamtausgabe.html


International Sociological Society (ISA), Books of the XX Century, published 
online: https://www.isa-sociology.org/en/about-isa/history-of-isa/books-of-the-xx-c
entury/ranking-order [24.6.2024].

Irizarry, Estelle, The two authors of Columbus’ “Diary”, in: Computers and the 
Humanities, Vol. 27/2 (1993), 85–92.

Isenmann, Eberhard, Max Webers „Stadt“ – Idealtypus und Empirie, in: Runde, 
Ingo / Hawicks, Heike (Hgg.), Max Weber in Heidelberg. Beiträge zur digitalen 
Vortragsreihe an der Universität Heidelberg im Sommersemester 2020 anlässlich des 
100. Todestages am 14. Juni 2020, Heidelberg 2022 (= Heidelberger Schriften zur 
Universitätsgeschichte, Bd. 11), 173–212.

Jacobsen, Bjarne, Max Weber und Friedrich Albert Lange. Rezeption und Innovation, 
Wiesbaden 1999.

Jansen, Nils, Theologie, Philosophie und Jurisprudenz in der spätscholastischen Lehre 
von der Restitution. Außervertragliche Ausgleichsansprüche im frühneuzeitlichen 
Naturrechtsdiskurs, Tübingen 2013 (= Grundlagen der Rechtswissenschaft, Bd. 19).

Jansen, Nils, Verwicklungen und Entflechtungen. Zur Verbindung und Differenzierung 
von Recht und Religion, Gesetz und rechtlicher Vernunft im frühneuzeitlichen Na­
turrechtsdiskurs, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte – Germa­
nistische Abteilung, Bd. 132 (2015), 30–81.

Jaspers, Karl, Max Weber. Rede bei der von der Heidelberger Studentenschaft am 
17. Juli 1920 veranstalteten Trauerfeier, Tübingen 1921.

Jaspers, Karl, Max Weber. Deutsches Wesen im politischen Denken, im Forschen 
und Philosophieren, Oldenburg 1932 (spätere Aufl.: Max Weber. Politiker, Forscher, 
Philosoph, München 1958).

Jaspers, Karl, Die großen Philosophen. Bd. 1: Die maßgebenden Menschen – Die 
fortzeugenden Gründer des Philosophierens – Aus dem Ursprung denkende Meta­
physiker, München 1959.

Jaspers, Karl, Ein Selbstporträt (1966/67), in: Ders., Schicksal und Wille. Autobiogra­
phische Schriften, hg. v. Hans Saner, München 1967, 15–38.

Jaspers, Karl, Lebensbeschreibung (1946), in: Ders. / Bauer, Karl Heinrich, Briefwech­
sel 1945–1968, hg. u. erläutert v. Renato de Rosa, Berlin / Heidelberg 1983, 1–7.

Joas, Hans, Die Macht des Heiligen. Eine Alternative zur Geschichte von der Entzau­
berung, Berlin 2017.

Jorzick, Regine, Herrschaftssymbolik und Staat. Die Vermittlung königlicher Herr­
schaft im Spanien der frühen Neuzeit (1556–1598), Wien / München 1998 (= Studien 
zur Geschichte und Kultur der iberischen und iberoamerikanischen Länder, Bd. 4).

Kaesler, Dirk (Hg.), Max Weber. Sein Werk und seine Wirkung, München 1972.
Kaesler, Dirk, Max Weber. Eine Einführung in Leben, Werk und Wirkung, 4., aktual. 

Aufl. Frankfurt 2014.
Kaesler, Dirk, Max Weber: Preuße, Denker, Muttersohn. Eine Biographie, München 

2014.
Kahl, Wilhelm, Lehrsystem des Kirchenrechts und der Kirchenpolitik, Bd. 1, Tübingen 

1894.

Sekundärliteratur

413

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.isa-sociology.org/en/about-isa/history-of-isa/books-of-the-xx-century/ranking-order
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.isa-sociology.org/en/about-isa/history-of-isa/books-of-the-xx-century/ranking-order


Kantorowicz, Hermann, Rechtswissenschaft und Soziologie, in: Verhandlungen des 
Ersten Deutschen Soziologentages vom 19. – 22. Oktober 1910 in Frankfurt a. M. 
Reden und Vorträge, Tübingen 1911 (= Schriften der Deutschen Gesellschaft für 
Soziologie, 1. Serie, Bd. 1), 275–309.

Kaube, Jürgen, Max Weber. Ein Leben zwischen den Epochen, Berlin 2014.
Kaufmann, Franz-Xaver, Der europäische Sonderweg der Religion (2018), in: Ders., 

Katholische Kirchenkritik. „… man muss diese versteinerten Verhältnisse dadurch 
zum Tanzen zwingen, dass man ihnen ihre eigne Melodie vorsingt?“, Luzern 2022, 
21–32.

Kaven, Carsten, Sozialer Wandel und Macht. Die theoretischen Ansätze von Max 
Weber, Norbert Elias und Michel Foucault im Vergleich, Marburg 2006 (= Hoch­
schulschriften, Bd. 100).

Kim, Duk-Yung, Georg Simmel und Max Weber. Über zwei Entwicklungswege der 
Soziologie, Opladen 2002.

Kirste, Stephan, Rechtsphilosophie. Einführung, 2. Aufl. Baden-Baden 2020.
Klein, Eckart, Samuel Pufendorf und die Anfänge der Naturrechtslehre, in: Wadle, 

Elmar (Hg.), Semper Apertus. Sechshundert Jahre Ruprecht-Karls-Universität Hei­
delberg 1386–1986. Festschrift in sechs Bänden, Bd. 1: Mittelalter und Frühe Neuzeit 
1386–1803, Berlin / Heidelberg 1985, 414–439.

König, Hans-Joachim, Bartolomé de Las Casas der Historiker: Objektiver Betrachter 
oder bewußter Verleumder? Historiker oder Apologet?, in: LC WA 2, 15–24.

König, Matthias, Menschenrechte bei Durkheim und Weber. Normative Dimensionen 
des soziologischen Diskurses der Moderne, Frankfurt 2002 (= Campus Forschung, 
Bd. 837).

Konno, Hajime, Max Weber und die polnische Frage (1892–1920). Eine Betrachtung 
zum liberalen Nationalismus im wilhelminischen Deutschland, Baden-Baden 2004.

Krücken, Georg, Einleitung, in: Meyer, John W., Weltkultur. Wie die westlichen Prin­
zipien die Welt durchdringen, aus dem Amerikanischen von Barbara Kuchler, hg. v. 
Georg Krücken, Edition Zweite Moderne, Frankfurt 2005, 7–16.

Kruska, Alexander, Die Polemik der Restauration. Metapolemische und ideenge­
schichtliche Betrachtungen zum Initialband der Restaurationsschrift Karl Ludwig 
von Hallers, Bielefeld 2019 (= Edition Politik, Bd. 73).

Kühner, Christian, Vasall, in: Enzyklopädie der Neuzeit Online: https://doi.org/10.116
3/2352-0248_edn_SIM_371671 [24.6.2024].

Lambruschini, Patricia, Introduction to One Hundred Years after Max Weber’s Death, 
in: Max Weber Studies, Vol. 20/2 (2020), 238–239.

Landau, Peter, Der Einfluss des kanonischen Rechts auf die europäische Rechtskultur, 
in: Ders. (Hg.), Europäische Rechtsgeschichte und kanonisches Recht im Mittelalter. 
Ausgewählte Aufsätze aus den Jahren 1967 bis 2006 mit Addenda des Autors und 
Register versehen, Badenweiler 2013, 233–254.

Landau, Peter, Zum Ursprung des ‚ius ad rem‘ in der Kanonistik, in: Ders. (Hg.), 
Europäische Rechtsgeschichte und kanonisches Recht im Mittelalter. Ausgewählte 
Aufsätze aus den Jahren 1967 bis 2006 mit Addenda des Autors und Register verse­
hen, Badenweiler 2013, 829–851.

Literaturverzeichnis

414

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_SIM_371671
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.1163/2352-0248_edn_SIM_371671


Langenfeld, Aaron, Zur Frage nach der Ansprechbarkeit des Menschen für Gott, in: 
Ders. / Lerch, Magnus, Theologische Anthropologie, Stuttgart 2018 (= Grundwissen 
Theologie, Uni-Taschenbücher, Bd. 4757), 145–166.

Langenhorst, Annegret, Die Entdeckung von Las Casas im 20. Jahrhundert – Streif­
züge durch die Literatur, in: Dies. / Meier, Johannes (Hgg.), Bartolomé de Las Casas. 
Der Mann – das Werk – die Wirkung, Frankfurt 1992, 141–153.

Langenhorst, Annegreth, Zwischen Typos und Ideal – Zur Neuentdeckung von Las 
Casas in Literatur und Theologie der Gegenwart, in: LC WA 3/2, 13–28.

Leder, Stefan, Max Weber in der arabischen Welt, in: Max Weber Stiftung (Hg.), Max 
Weber in der Welt. Rezeption und Wirkung, bearbeitet v. Michael Kaiser und Harald 
Rosenbach, Tübingen 2014, 23–32.

Lenger, Alexander / Rieder, Tobias / Schneickert, Christian, Theoriepräferenzen 
von Soziologiestudierenden. Welche Autor*innen Soziologiestudierende tatsächlich 
lesen, in: Soziologie, Bd. 43/4 (2014), 450–467.

Lenin, Wladimir Iljitsch, Materialismus und Empiriokritizismus. Kritische Bemerkun­
gen über eine reaktionäre Philosophie (1909), hg. vom Institut für Marxismus-Leni­
nismus beim ZK der KPdSU, 7. Aufl. Berlin 1975 (= Lenin Werke, Bd. 14).

Lepsius, M. Rainer, Das Modell der charismatischen Herrschaft und die Anwendbar­
keit auf den „Führerstaat“ Adolf Hitlers, in: Ders., Demokratie in Deutschland. So­
ziologisch-historische Konstellationsanalysen. Ausgewählte Aufsätze, Göttingen 1993 
(= Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft, Bd. 100), 95–118.

Lepsius, M. Rainer, Parteiensystem und Sozialstruktur. Zum Problem der Demokrati­
sierung der deutschen Gesellschaft (1966), in: Ders., Demokratie in Deutschland. 
Soziologisch-historische Konstellationsanalysen. Ausgewählte Aufsätze, Göttingen 
1993 (= Kritische Studien zur Geschichtswissenschaft, Bd. 100), 25–50.

Lepsius, M. Rainer, Max Weber und seine Kreise. Essays, Tübingen 2016.
Leroy-Beaulieu, Paul, De la colonisation chez les peuples modernes, 3. éd., Paris 1886.
Linz, Juan José, Totalitäre und autoritäre Regime, hg. v. Raimund Krämer, 2. überarbei­

tete Aufl. Berlin 2003 (= Potsdamer Textbücher, Bd. 4).
Loretan, Adrian, Wahrheitsansprüche im Kontext der Freiheitsrechte, Zürich 2017 

(= Religionsrechtliche Studien, Bd. 3).
Loretan, Adrian, Der Westen wurzelt in der Westkirche: Eine kleine Rechtsgeschichte, 

online erschienen im Theologischen Feuilleton feinschwarz.net am 6.2.2018: http://
www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche/ [24.6.2024].

Loretan, Adrian, Klärung des Rechtsbegriffs, in: Baumeister, Martin / Böhnke, Micha­
el / Heimbach-Steins, Marianne / Wendel, Saskia (Hgg.), Menschenrechte in der 
katholischen Kirche. Historische, systematische und praktische Perspektiven, Pader­
born 2018 (= Gesellschaft – Ethik – Religion, Bd. 12), 41–54.

Loretan, Adrian, Interaktion von Philosophie und Recht [= Rezension Habermas, Ge­
schichte der Philosophie], in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie, 
Bd. 67/2 (2020), 482–489.

Sekundärliteratur

415

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
http://www.feinschwarz.net/der-westen-wurzelt-in-der-westkirche


Loretan, Adrian / Tollkühn, Martina, „Führer auf dem Weg zur Rationalität“. Philo­
sophische Beiträge der Theologie und der kirchlichen Rechtswissenschaft für die 
Entwicklung der Rechtswissenschaften, in: Pahud de Mortanges, René (Hg.), 
Staat und Religion in der Schweiz des 21. Jahrhunderts. Beiträge zum Jubiläum des 
Instituts für Religionsrecht, Zürich / Basel / Genf 2020 (= Freiburger Veröffentlich­
ungen zum Religionsrecht, Bd. 40), 31–55.

Löwith, Karl, Max Weber und Karl Marx (1932), in: Ders., Gesammelte Abhandlun­
gen zur Kritik der geschichtlichen Existenz, Stuttgart 1946, 1–67 [= Ders., Sämtliche 
Schriften, Bd. 5, Stuttgart 1988, 324–407.]

Luhmann, Niklas, Klassische Theorie der Macht: Kritik ihrer Prämissen, in: Zeitschrift 
für Politik, Vol. 16/2 (1969), 149–170.

Luhmann, Niklas, Zweck – Herrschaft – System: Grundbegriffe und Prämissen Max 
Webers, in: Ders. (Hg.), Politische Planung. Aufsätze zur Soziologie von Politik und 
Verwaltung, 4. Aufl. Opladen 1994, 90–112 [zuerst abgedruckt in: Der Staat, Vol. 3/2 
(1964), 129–158].

Lüdicke, Klaus, Ius in corpus, in: Lexikon für Kirchen- und Religionsrecht Online, 
Leiden 2019, online: https://doi.org/10.30965/9783506786388_0511 [24.6.2024].

Maslow, Abraham, A Theory of Human Motivation, in: Psychological Review, 
Vol. 50/4 (1943), 370–396.

Maslow, Abraham, The Farther Reaches of Human Nature, New York 1971.
Max Weber Stiftung (Hg.), Max Weber in der Welt. Rezeption und Wirkung, bear­

beitet v. Michael Kaiser und Harald Rosenbach, Tübingen 2014.
Mayer, Otto, Vorwort zur dritten Auflage, in: Ders., Deutsches Verwaltungsrecht, 

I. und II. Band, unveränderter Nachdruck der 1924 erschienen 3. Aufl., Berlin 2004, 
V.

Meier, Annabelle, Die „Jellinek-These“ vom religiösen Ursprung der Grundrechte, 
Tübingen 2023 (= Grundlagen der Rechtswissenschaft, Bd. 47).

Meinecke, Friedrich, Drei Generationen deutscher Gelehrtenpolitik, in: Historische 
Zeitschrift, Vol. 125 (1922), 248–283.

Merz, Peter-Ulrich, Max Weber und Heinrich Rickert. Die erkenntniskritischen 
Grundlagen der verstehenden Soziologie, Würzburg 1990 (= Epistemata Würzburger 
wissenschaftliche Schriften, Reihe Philosophie, Bd. 43).

Messner, Johannes, Moderne Soziologie und scholastisches Naturrecht, mit einem 
Vorwort von Alfred Verdross und einem Anhang von Alfred Klose: Johannes Mess­
ner – Leben und Werk, Wien 1961 (= Ruf und Antwort, Bd. 2).

Messner, Johannes, Das Naturrecht. Handbuch der Gesellschaftsethik, Staatsethik und 
Wirtschaftsethik, 8. Aufl., Berlin 2018.

Meurer, Bärbel, Marianne Weber. Leben und Werk, Tübingen 2010.
Meyer, Christoph H. F., Nichtchristen in der Geschichte des kanonischen Rechts. 

Beobachtungen zu Entwicklung und Problemen der Forschung, in: Zeitschrift des 
Max-Planck-Instituts für europäische Rechtsgeschichte, Bd. 26 (2018), 139–160.

Meyer, John W. / Rowan, Brian, Institutionalized Organizations: Formal Structure as 
Myth and Ceremony, in: American Journal of Sociology, Vol. 83/2 (1977), 340–363.

Literaturverzeichnis

416

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.30965/9783506786388_0511
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.30965/9783506786388_0511


Meyer, Thomas, Die Soziologie Theodor Geigers. Emanzipation von der Ideologie, 
Wiesbaden 2001.

Meyers Grosses Konversationslexikon, Bd. 11, Hildburghausen / New York 1865.
Meyers Konversations-Lexikon, Bd. 11, Hildburghausen / New York 1860.
Miller, Alfred, Vorwort, in: Ders., Im Zeichen des Kreuzes. Die „Verwüstung West­

indiens“, d. h. die Massenausrottung der süd- und mittel-amerikanischen Indianer 
nach der Denkschrift des Bartolomäus de Las Casas, Bischofs von Chiapa, von 1542, 
Leipzig 1936 (= Völkisches Erwachen, H. 6), 5–7.

Mitzman, Arthur, Persönlichkeitskonflikt und weltanschauliche Alternativen bei 
Werner Sombart und Max Weber, in: Mommsen, Wolfgang J. / Schwentker, Wolf­
gang (Hgg.), Max Weber und seine Zeitgenossen, Göttingen / Zürich 1988 (= Veröf­
fentlichungen des Deutschen Historischen Instituts London, Bd. 21), 137–146.

Mommsen, Wolfgang J., Diskussionsbeitrag, in: Stammer, Otto (Hg.), Max Weber und 
die Soziologie heute. Verhandlungen des 15. Deutschen Soziologentages, Tübingen 
1965, 130–138.

Mommsen, Wolfgang J., Max Weber und die deutsche Politik 1890–1920, 2., überarbei­
tete u. erw. Aufl., Tübingen 1974.

Mommsen, Wolfgang J., Max Weber als Kritiker des Marxismus, in: Zeitschrift für 
Soziologie, Bd. 3/3 (1974), 256–278.

Mommsen, Wolfgang J./ Aldenhoff, Rita, Einleitung, in: MWG I/4.1, 1–68.
Morongiu, Antonio, Das Prinzip der Demokratie und der Zustimmung (quod omnes 

tangit, ab omnibus approbari debet) im 14. Jahrhundert (1962), in: Rausch, Heinz 
(Hg.), Die geschichtlichen Grundlagen der modernen Volksvertretung. Die Entwick­
lung von den mittelalterlichen Korporationen zu den modernen Parlamenten. Bd. 1: 
Allgemeine Fragen und europäischer Überblick, Darmstadt 1980 (= Wege der For­
schung, Bd. 196), 183–211.

Mühlmann, Wilhelm Emil, Aspekte einer Soziologie der Macht, in: Archiv für Rechts- 
und Sozialphilosophie, Vol. 40/1 (1952), 84–114.

Müller, Hans-Peter, Rationalität, Rationalisierung, Rationalismus. Von Weber zu 
Bourdieu?, in: Maurer, Andrea / Schimank, Uwe (Hgg.), Die Rationalitäten des 
Sozialen, Wiesbaden 2011, 43–64.

Müller, Hans-Peter, Klassiker der Klassiker? Max Weber im 21. Jahrhundert, in: 
Soziologie. Forum der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, Vol. 49/4 (2020), 395–
409.

Müller, Hans-Peter, Max Weber. Eine Spurensuche, Berlin 2020 (= stw 2317).
Müller, Hans-Peter, „Rasse“ und „Nation“ – Max Weber als politischer Denker, in: 

Leviathan, Vol. 48/4 (2020), 548–571.
Müller, Hans-Peter, Rationalität, Rationalisierung, Rationalismus, in: Ders. / Sig­

mund, Steffen (Hgg.), Max Weber-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 2. Aufl., 
Berlin 2020, 139–145.

Müller, Ludger, Erster Teil: Grundfragen des Kirchenrechts, in: Ders. / Ohly, Chris­
toph, Katholisches Kirchenrecht. Ein Studienbuch, 2., aktual. Aufl., Paderborn 2022 
(= UTB, Bd. 4307), 13–61.

Sekundärliteratur

417

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Münch, Richard, Talcott Parsons und die Theorie des Handelns II: Die Kontinuität 
der Entwicklung, in: Soziale Welt, Bd. 31/1 (1980), 3–47.

Nelson, Benjamin, Diskussionsbeitrag, in: Stammer, Otto (Hg.), Max Weber und die 
Soziologie heute. Verhandlungen des 15. Deutschen Soziologentages, Tübingen 1965, 
192–201.

Neumann, Martin, Las Casas. Die unglaubliche Geschichte von der Entdeckung der 
Neuen Welt, Freiburg i. Br. 1990.

Nippel, Wilfried (Hg.), Virtuosen der Macht. Herrschaft und Charisma von Perikles 
bis Mao, München 2000.

Nippel, Wilfried, Einleitung, in: MWG I/22.5, 1–43.
Noras, Andrzej J., Geschichte des Neukantianismus, übers. v. Tomasz Kubalica, Ber­

lin / Bern / Brüssel / New York / Oxford / Warschau / Wien 2020 (= Polish Contem­
porary Philosophy and Philosophical Humanities, Vol. 19).

Norkus, Zenonas, Rationales Handeln/Rationalität bei Weber und Esser im Vergleich, 
in: Greshoff, Rainer / Schimank, Uwe (Hgg.), Integrative Sozialtheorie? Esser – 
Luhmann – Weber, Wiesbaden 2006, 399–418.

Orique, David Thomas OP / Roldán-Figueroa, Rady (Ed.), The transatlantic Las 
Casas. Historical trajectories, indigenous cultures, scholastic thought, and reception 
in history, Leiden / Boston 2023.

Ottmann, Henning, Geschichte des politischen Denkens. Bd. 3.1: Die Neuzeit. Von 
Machiavelli bis zu den großen Revolutionen, Stuttgart 2006; Bd. 4.1: Das 20. Jahr­
hundert. Der Totalitarismus und seine Überwindung, Stuttgart 2010.

Pahud de Mortanges, René, Schweizerische Rechtsgeschichte. Ein Grundriss, 3., 
ergänzte u. verbesserte Aufl., Zürich / St. Gallen 2017.

Parish, Helen Rand / Weidman, Harold E., The correct birthdate of Bartolomé de las 
Casas, in: Hispanic American Historical Review, Vol. 56/3 (1976), 385–403.

Parsons, Talcott, Schlußwort, in: Stammer, Otto (Hg.), Max Weber und die Soziologie 
heute. Verhandlungen des 15. Deutschen Soziologentages, Tübingen 1965, 94–98.

Parsons, Talcott, Der Kapitalismus bei Sombart und Max Weber, in: Ders., Kapita­
lismus bei Max Weber – zur Rekonstruktion eines fast vergessenen Themas, hg., 
eingeleitet und kommentiert von Uta Gerhardt, Wiesbaden 2019 (Klassiker der 
Sozialwissenschaften), 35–101 [= erstmalige Veröffentlichung der ganzen Dissertation 
von 1927.]

Paul, Gregor, Einführung in die interkulturelle Philosophie, Darmstadt 2008.
Pennington Jr., Kenneth J., Bartolomé de Las Casas and the Tradition of Medieval 

Law, in: Church History, Vol. 39/2 (1970), 149–161.
Pérez Fernández, Isacio, Inventario documentado de los escritos de Fray Bartolomé 

de Las Casas, Estudios monográfico vol. 1, Bayamon (Puerto Rico) 1981.
Perez Luño, Antonio-Enrique, Demokratie und Menschenrechte bei Bartolomé de Las 

Casas, in: Ders. (Hg.), Die klassische spanische Naturrechtslehre in fünf Jahrhunder­
ten, Berlin 1994 (= Schriften zur Rechtstheorie, Bd. 165), 163–209.

Literaturverzeichnis

418

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Peters, Michael, Der Alldeutsche Verband am Vorabend des Ersten Weltkrieges (1908–
1914). Ein Beitrag zur Geschichte des völkischen Nationalismus im spätwilhelmini­
schen Deutschland, 2., korr. Aufl., Frankfurt 1996.

Petz, Stephan, Bürokratie, in: Müller, Hans-Peter / Sigmund, Steffen, Max Weber-
Handbuch: Leben – Werk – Wirkung, 2., aktualisierte u. erweiterte Aufl., Berlin 
2020, 51–53.

Pietschmann, Horst, Die staatliche Organisation des kolonialen Iberoamerikas. 
Handbuch der Lateinamerikanischen Geschichte. Teilveröffentlichung, Stuttgart 
1980.

Ploetz, Alfred, Die Begriffe Rasse und Gesellschaft und einige damit zusammenhän­
gende Probleme, in: Verhandlungen des Ersten Deutschen Soziologentages vom 19. – 
22. Oktober 1910 in Frankfurt a. M. Reden und Vorträge, Tübingen 1911 (= Schriften 
der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, 1. Serie, Bd. 1), 111–136.

Ploetz, Alfred, Diskussionsbeitrag, in: Verhandlungen des Ersten Deutschen Sozio­
logentages vom 19. – 22. Oktober 1910 in Frankfurt a. M. Reden und Vorträge, 
Tübingen 1911 (= Schriften der Deutschen Gesellschaft für Soziologie, 1. Serie, Bd. 1), 
163.

Popitz, Heinrich, Phänomene der Macht, 2., stark erweiterte Aufl., Tübingen 1992.
Post, Gaines, Studies in Medieval Legal Thought. Public Law and the State, 1100–1322, 

Princeton 1964.
Prewo, Rainer, Max Webers Wissenschaftsprogramm. Versuch einer methodischen 

Neuerschließung, Frankfurt 1979.
Rachfahl, Felix, Kalvinismus und Kapitalismus, in: MWG I/9, 521–572.
Radbruch, Gustav, Gesetzliches Unrecht und übergesetzliches Recht, in: Süddeutsche 

Juristenzeitung, Bd. 1/5 (1946), 105–108.
Radbruch, Gustav, Einführung in die Rechtswissenschaft, nach dem Tode des Verfas­

sers besorgt von Konrad Zweigert, 12., durchgearbeitete Aufl., Stuttgart 1969.
Radkau, Joachim, Max Weber. Die Leidenschaft des Denkens, München 2005.
Raiser, Thomas, Grundlagen der Rechtssoziologie, 6., durchgesehene u. erw. Aufl. von 

‚Das Lebende Recht‘, Tübingen 2023 (= UTB, Bd. 2904).
Rendtorff, Trutz / Thörner, Katja, Editorischer Bericht, in: Dies. (Hgg.), Ernst 

Troeltsch Kritische Gesamtausgabe Bd. 6, Berlin 2014, 711–722.
Reske, Christoph, Die Buchdrucker des 16. und 17. Jahrhunderts im deutschen Sprach­

gebiet. Auf der Grundlage des gleichnamigen Werkes von Josef Benzing, 2., über­
arb. und erw. Aufl., Wiesbaden 2015 (= Beiträge zum Buch- und Bibliothekswesen, 
Bd. 51).

Riesebrodt, Martin, Einleitung, in: MWG I/3.1, 1–17.
Ritsert, Jürgen, Einführung in die Logik der Sozialwissenschaften, 2., überarb. Aufl., 

Münster 2003.
Röhl, Klaus F., Rechtssoziologie-online. Ein Lehrbuch zur Rechtssoziologie [= Überar­

beitung von dems., Rechtssoziologie. Ein Lehrbuch, Köln / Berlin / Bonn / München 
1987], online: https://rechtssoziologie-online.de/ [24.6.2024].

Sekundärliteratur

419

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://rechtssoziologie-online.de
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://rechtssoziologie-online.de


Rorty, Richard, The Historiography of Philosophy, Four Genres, in: Ders., Truth and 
Progress, Cambridge 1998 (= Philosophical Papers, Vol. 3), 247–273.

Rosenstock-Huessy, Eugen, Die europäischen Revolutionen und der Charakter der 
Nationen, Stuttgart 1951.

Roth, Günther, Max Webers deutsch-englische Familiengeschichte 1800–1950. Mit 
Briefen und Dokumenten, Tübingen 2001.

Rüthers, Bernd, Rechtstheorie. Begriff, Geltung und Anwendung des Rechts, 4., über­
arb. Aufl., München 2008.

Rychterová, Pavlína / Seit, Stefan / Veit, Raphaela (Hgg.), Das Charisma. Funktio­
nen und symbolische Repräsentationen, Berlin 2008 (= Beiträge zu den Historischen 
Kulturwissenschaften, Bd. 2).

Saar, Martin, Macht und Menge. Spinoza und die Philosophie der Demokratie, in: 
Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Bd. 63/3 (2015), 518–535.

Sackmann, Reinhold, Herrschaft, Rationalisierung und Individualisierung. Reformu­
lierung und Kritik der Herrschafts- und Rationalisierungstheorie Max Webers, 
Frankfurt 1990 (= Europäische Hochschulschriften, Bd. 195).

Samida, Stefanie (Hg.), Inszenierte Wissenschaft. Zur Popularisierung von Wissen im 
19. Jahrhundert, Bielefeld 2011 (= Histoire, Bd. 21).

Savigny, Friedrich Karl von, Geschichte des Römischen Rechts im Mittelalter, Bd. 3, 
2. Aufl., Heidelberg 1834.

Scaff, Lawrence A., Max Weber in America, Princeton 2011.
Scaglia, Antonio, Max Webers Idealtypus der nichtlegitimen Herrschaft. Von der revo­

lutionär-autonomen mittelalterlichen Stadt zur undemokratischen Stadt der Gegen­
wart, Opladen 2001 (= Otto-von-Freising-Vorlesungen der Katholischen Universität 
Eichstätt, Bd. 19).

Schelling, Paul Heinrich Joseph, Zur Geschichte der akademischen Grade, Rede 
beim Antritt des Prorektorats der Königlich Bayerischen Friedrich-Alexanders-Uni­
versität Erlangen am 4. November 1880, Erlangen 1880.

Schenkel, Silvan, Der Deutsche Juristentag 1933. Die kumulative Selbstmobilisierung 
der juristischen Professionselite in der Formierungsphase des NS-Regimes, Tübin­
gen 2023 (= Beiträge zur Rechtsgeschichte des 20. Jahrhunderts, Bd. 122).

Schirrmacher, Jonas, Die Politik der Sklaverei. Praxis und Konflikt in Kastilien und 
Spanisch-Amerika im 16. Jahrhundert, Paderborn 2017.

Schluchter, Wolfgang, Rationalismus der Weltbeherrschung. Studien zu Max Weber, 
Frankfurt 1980 (= stw 322).

Schluchter, Wolfgang, Religion und Lebensführung. Bd. 2: Studien zu Max Webers 
Religions- und Herrschaftssoziologie, Frankfurt 1988.

Schluchter, Wolfgang, Die Entstehung des modernen Rationalismus. Eine Analyse 
von Max Webers Entwicklungsgeschichte des Okzidents, Frankfurt 1998.

Schluchter, Wolfgang, Handlung, Ordnung und Kultur. Grundzüge eines weberiani­
schen Forschungsprogramms, in: Albert, Gert / Bienfait, Agathe / Sigmund, Steffen / 
Wendt, Claus (Hgg.), Das Weber-Paradigma. Studien zur Weiterentwicklung von 
Max Webers Forschungsprogramm, Tübingen 2003, 42–74.

Literaturverzeichnis

420

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Schluchter, Wolfgang, Handlung, Ordnung, und Kultur. Studien zu einem For­
schungsprogramm in Anschluss an Max Weber, Tübingen 2005.

Schluchter, Wolfgang, Mit Max Weber, Tübingen 2020.
Schluchter, Wolfgang / Graf, Friedrich Wilhelm (Hg.), Asketischer Protestantismus 

und der „Geist“ des modernen Kapitalismus. Max Weber und Ernst Troeltsch, Tü­
bingen 2005.

Schmitt, Carl, Brief an Ernst-Wolfgang Böckenförde vom 25.05.1957, in: Meh­
ring, Reinhard (Hg.), Welch gütiges Schicksal. Ernst-Wolfgang Böckenförde/Carl 
Schmitt: Briefwechsel 1953–1984, Baden-Baden 2022 (= Beiträge zum ausländischen 
öffentlichen Recht und Völkerrecht, Bd. 311), 102–103.

Schmitt, Carl, Notizen zur Vorlesung 1919/1920, in: MWG III/6, 529–533.
Schmitz, Hermann Joseph, Die Bussbücher und die Bussdisciplin der Kirche. Nach 

handschriftlichen Quellen dargestellt, Mainz 1883.
Schmoeckel, Mathias, Die Jugend der Justitia. Archäologie der Gerechtigkeit im Pro­

zessrecht der Patristik, Tübingen 2013.
Schmoeckel, Mathias, Von der Macht zur Herrschaft. Das kanonische Recht als Stan­

dard im Reich Ludwigs IV.?, in: Zeitschrift der Savigny-Stiftung für Rechtsgeschichte 
– Kanonistische Abteilung, Bd. 103/1 (2017), 204–261.

Schmoeckel, Mathias, Kanonisches Recht. Geschichte und Inhalt des Corpus Iuris 
Canonici, Kurzlehrbücher für das juristische Studium, München 2020.

Schüren, Ute, Kazike, in: Jaeger, Friedrich (Hg.), Enzyklopädie der Neuzeit. Bd. 6: 
Jenseits – Konvikt, Stuttgart 2007, 530–532.

Schwinn, Thomas, Klassikerdämmerung. 100 Jahre Max Weber im Kontext der Sozio­
logiegeschichte und des aktuellen Zustandes unserer Disziplin, in: Kölner Zeitschrift 
für Soziologie und Sozialpsychologie, Bd. 72 (2020), 351–381.

Schwinn, Thomas, Max Weber 1920–2020: Rezeptions- und Aufmerksamkeitskon­
junkturen, in: Runde, Ingo / Hawicks, Heike (Hgg.), Max Weber in Heidelberg. Bei­
träge zur digitalen Vortragsreihe an der Universität Heidelberg im Sommersemester 
2020 anlässlich des 100. Todestages am 14. Juni 2020, Heidelberg 2022 (= Heidelber­
ger Schriften zur Universitätsgeschichte, Bd. 11), 353–379.

Seelmann, Kurt, Theologie und Jurisprudenz an der Schwelle zur Moderne. Die Ge­
burt des neuzeitlichen Naturrechts in der iberischen Spätscholastik, Baden-Baden 
1997 (= Würzburger Vorträge zur Rechtsphilosophie, Rechtstheorie und Rechtssozio­
logie, H. 20).

Seiffarth, Achim, Die Sprache Max Webers. Eine soziologische Untersuchung, Mar­
burg 2016.

Seyfarth, Constans / Schmidt, Gert, Max Weber Bibliographie. Eine Dokumentation 
der Sekundärliteratur, Stuttgart 1977.

Sica, Alan, Max Weber. A Comprehensive Bibliography, 2. Aufl., New York 2017.
Sievernich, Michael, Einleitung: Die Brevísima als Fürstenspiegel, in: LC WA 2, 27–

62.
Sievernich, Michael, Einleitung: Las Casas und die Sklavenfrage, in: LC WA 3/1, 61–

66.

Sekundärliteratur

421

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Söding, Thomas, Blick zurück nach vorn. Bilder lebendiger Gemeinden im Neuen 
Testament, Freiburg / Basel / Wien 1997.

Specht, Rainer, Die Spanische Spätscholastik im Kontext ihrer Zeit, in: Grunert, 
Frank / Seelmann, Kurt (Hgg.), Die Ordnung der Praxis. Neue Studien zur Spani­
schen Spätscholastik, Tübingen 2001 (= Frühe Neuzeit, Bd. 68), 3–17.

Stauth, Georg / Turner, Bryan S., Nietzsche in Weber oder die Geburt des modernen 
Genius’ im professionellen Menschen, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 15/2 (1986), 
81–94.

Sternberger, Dolf, Max Weber und die Demokratie, in: Ders., Schriften. Bd. 3: 
Herrschaft und Vereinbarung, Frankfurt 1980, 135–159.

Stichweh, Rudolf, Rationalität bei Parsons, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 9 (1980), 
54–78.

Stichweh, Rudolf, Wissenschaft, Universität, Professionen. Soziologische Analysen, 
2. Aufl., Bonn 2014.

Strauss, Leo, Naturrecht und Geschichte, übers. v. Horst Boog, Stuttgart 1977 (= stw 
216).

Stüssi, Marcel, Models of Religious Freedom. Switzerland, the United States, and Syria 
by Analytical, Methodological, and Eclectic Representation, Münster 2012.

Stutz, Ulrich, Die Eigenkirche als Element des mittelalterlich-germanischen Kirchen­
rechtes. Antrittsvorlesung, gehalten am 23. Oktober 1894, Berlin 1895.

Stutz, Ulrich, Geschichte des kirchlichen Benefizialwesens von seinen Anfängen bis 
auf die Zeit Alexanders III., Stuttgart 1895.

Sukale, Michael, Max Weber – Leidenschaft und Disziplin. Leben, Werk, Zeitgenos­
sen, Tübingen 2002.

Thier, Andreas, Ecclesia vivit lege Romana, in: Cordes, Albrecht et al. (Hgg.), Hand­
wörterbuch zur deutschen Rechtsgeschichte, Bd. 1, 2., völlig überarb. und erw. Aufl., 
Berlin 2008, Sp. 1176–1177.

Thier, Andreas, Max Weber’s Interpretations of Medieval Canon Law and its Contem­
porary Narratives of Legal History, in: Gephart, Werner / Witte, Daniel (Hgg.), 
Recht als Kultur? Beiträge zu Max Webers Soziologie des Rechts, Frankfurt 2017 
(= Schriftenreihe des Käte Hamburger Kollegs „Recht als Kultur“, Bd. 19), 185–198.

Thomalla, Klaus, „Herrschaft des Gesetzes, nicht des Menschen“. Zur Ideengeschichte 
eines staatphilosophischen Topos, Tübingen 2019 (= Beiträge zu normativen Grund­
lagen der Gesellschaft, Bd. 2).

Tierney, Brian, Foundations of the Conciliar Theory. The contribution of the medieval 
Canonists from Gratian to the Great Schism, 2. Aufl., Cambridge 1968.

Tierney, Brian, Aristotle and the American Indians – Again: Two Critical Discussions 
(1990), in: Ders., Rights, Laws and Infallibility in Medieval Thought, New York 1997 
(= Variorum Collected Studies Series, Vol. 578), 295–322.

Tierney, Brian, The Idea of Natural Rights. Studies on Natural Rights, Natural Law, 
and Church Law 1150–1625, Cambridge 1997 (= Emory University Studies in Law 
and Religion, Vol. 5).

Literaturverzeichnis

422

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Tocqueville, Alexis de, L’Ancien Régime et la Révolution (1856), hg. v. Jacob Peter 
Mayer, Paris 1952 (= Tocqueville Œuvres complètes, Bd. 2).

Treiber, Hubert, Max Weber and Eugen Ehrlich: On the Janus-headed Construction 
of Weber’s Ideal Type in the Sociology of Law, in: Max Weber Studies, Vol. 8/2 
(2008), 225–246.

Treiber, Hubert, Insights into Weber’s Sociology of Law, in: Papendorf, Knut / Ma­
chura, Stefan / Andenaes, Kristian (Hgg.), Understandig Law in Society. Develop­
ments in Socio-legal Studies, Münster 2011, 21–79.

Treiber, Hubert, Zur Rechtssoziologie Max Webers: seine Typologie des Rechts, in: 
Schimanke, Dieter / Veit, Sylvia / Bull, Hans Peter (Hgg.), Bürokratie im Irrgarten 
der Politik. Gedächtnisband für Hans-Ulrich Derlien, Baden-Baden 2012, 51–76.

Treiber, Hubert, Max Webers Rechtssoziologie – eine Einladung zur Lektüre, Wiesba­
den 2017.

Treiber, Hubert, Zum „Recht“ in der Soziologie Max Webers. Auffällige Eigentümlich­
keiten, in: Sociologia Internationalis, Vol. 56/1 (2018), 49–81.

Treiber, Hubert, Rechtssoziologie (1922), in: Müller, Hans-Peter / Sigmund, Steffen 
(Hgg.), Max Weber-Handbuch. Leben – Werk – Wirkung, 2. Aufl., Berlin 2020, 351–
357.

Truyol y Serra, Antonio, Die Grundlagen der völkerrechtlichen Ordnung nach den 
spanischen Völkerrechtsklassikern, in: Universitäts-Gesellschaft Heidelberg (Hg.), 
Heidelberger Jahrbücher II, Berlin / Göttingen / Heidelberg 1958, 53–67.

Turner, Stephen, Weber and His Philosophers, in: International Journal of Politics, 
Culture, and Society, Vol. 3/4 (1990), 539–553.

Tyrell, Hartmann, Kapitalismus, Zins und Religion bei Werner Sombart und Max 
Weber. Ein Rückblick, in: Heil, Johannes / Wacker, Bernd (Hgg.), Shylock? Zinsver­
bot und Geldverleih in jüdischer und christlicher Tradition, München 1997, 193–217.

Uecker, Stefan, Die Rationalisierung des Rechts. Max Webers Rechtssoziologie, Berlin 
2005.

Ullrich, Volker, Die nervöse Großmacht 1871–1918. Aufstieg und Untergang des deut­
schen Kaiserreichs, erw. Neuausgabe, Frankfurt 2013.

Ulrich, Jörg, Eusebius von Cäsarea, in: Döpp, Siegmar / Geerlings, Wilhelm (Hgg.), 
Lexikon der antiken christlichen Literatur, 3., vollständig neubearbeitete u. erw. 
Aufl., Freiburg 2002, 240–245.

Utz, Arthur Fridolin, Kommentar, in: Die Deutsche Thomas-Ausgabe, Bd. 18: Recht 
und Gerechtigkeit, Reprint, Berlin 2022 (1953), 423–561.

Vitale, Mara, Scholars and Literati at the University of Salamanca (1218–1800), in: 
Repertorium Eruditorum Totius Europae, Vol. 7 (2022), 1–10.

Voegelin, Eric, Die neue Wissenschaft der Politik. Eine Einführung, hg. v. Peter J. 
Opitz, München 2004.

Völker, Walther, Von welchen Tendenzen ließ sich Eusebius bei Abfassung seiner 
„Kirchengeschichte“ leiten?, in: Vigiliae Christianae, Bd. 4/3 (1950), 157–180.

Sekundärliteratur

423

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Soest, Christian, Neopatrimonialism: a critical assessment, in: Hout, Will / Hut­
chison, Jane (Hgg.), Handbook on Governance and Development, Elgar Handbooks 
in Development, Northampton 2022, 145–159.

Von Vacano, Diego A., The Color of Citizenship. Race, Modernity and Latin Ameri­
can/Hispanic Political Thought, Oxford 2012.

Wagner, Gerhard / Zipprian, Heinz, Methodologie und Ontologie: Zum Problem 
kausaler Erklärung bei Max Weber, in: Zeitschrift für Soziologie, Bd. 14/2 (1985), 
115–130.

Waltz, Otto, Fr. Bartolomé de las Casas. Eine historische Skizze, Bonn 1905.
Weber, Marianne, Max Weber: Ein Lebensbild. Mit 11 Tafeln und 2 Faksimiles, Tübin­

gen 1926.
Weber, Marianne, Brief an Jacob Peter Mayer, zit. n. Jacob Peter Mayer, Alexis de 

Tocqueville. A biographical study in political science. With a new essay, Tocqueville 
after a century, New York 1960, 140–141.

Weber, Marianne, Vorwort zur zweiten Auflage (1925), in: Weber, Max, Wirtschaft 
und Gesellschaft. Grundriß der verstehenden Soziologie, 5., revidierte Aufl., besorgt 
v. Johannes Winckelmann, Tübingen 1972, XXXIII.

Weiss, Johannes, Das Werk Max Webers in der marxistischen Rezeption und Kritik, 
Opladen 1981 (= Studienbücher zur Sozialwissenschaft, Bd. 42).

Weiss, Johannes, Max Webers Grundlegung der Soziologie, 2., überarb. und erw. Aufl., 
München 1992.

Weiss, Johannes / Frommer, Sabine, Der Sinn der „Wertfreiheit“ der soziologischen 
und ökonomischen Wissenschaften: Editorischer Bericht, in: MWG I/12, 441–444.

Welwei, Karl-Wilhelm, Prytanen, in: Der Neue Pauly. Enzyklopädie der Antike, Bd. 10, 
Stuttgart 2001, 494–495.

Wetzel, Stephan, Die Neuregelung der §§ 177–179 StGB unter besonderer Berücksich­
tigung des ehelichen Bereichs und ausländischer Rechtsordnungen, Frankfurt 1998 
(= Europäische Hochschulschriften, Reihe 2 Rechtswissenschaft, Bd. 2512).

Wiesner, Claudia / Harfst, Philipp, Legitimität als „essentially contested concept“. 
Konzeption und Empirie, in: Dies. (Hgg.), Legitimität und Legitimation. Verglei­
chende Perspektiven, Wiesbaden, 11–32.

Willms, Bernard, Er hat Illusionen verschmäht. Max Webers Aktualität: Der Riss 
im deutschen Bürger, in: Deutsches Allgemeines Sonntagsblatt, Nr. 24 vom 14. Juni 
1970, 6–7.

Würtenberger jun., Thomas, Die Legitimität staatlicher Herrschaft. Eine staatsrecht­
lich-politische Begriffsgeschichte, Berlin 1973 (= Schriften zur Verfassungsgeschichte, 
Bd. 20).

Zeuske, Michael, Handbuch Geschichte der Sklaverei. Eine Globalgeschichte von den 
Anfängen bis zur Gegenwart, Bd. 2, 2., überarbeitete u. erw. Aufl., Berlin 2019.

Zingerle, Arnold, Max Webers historische Soziologie: Aspekte und Materialien zur 
Wirkungsgeschichte, Darmstadt 1981 (= Erträge der Forschung, Bd. 163).

Literaturverzeichnis

424

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Multimediaquellen

Kaesler, Dirk, Mein Weg zu Weber [Audio], Vortrag an der Universität Heidelberg 
der Reihe „Im Fokus: Max Weber“, Tagung des Universitätsarchivs Digital, online: 
https://www.uni-heidelberg.de/de/heionline/im-fokus-max-weber/mein-weg-zu-we
ber [24.6.2024].

Vicas, Victor (Regie), Les Hohenzoller / Die Hohenzollern, deutsch (Gregor von Re­
zorri) / französisch (Dominique Eudes), (Erben des Ruhms – Namen, die die Welt 
bewegten / Les Descendants – Les grands Noms d’Histoire, Episode 9), Coty & Co. / 
Inter West Film [TV: NDR/RB/SFB II am 4.6.1967].

Sekundärliteratur

425

https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.uni-heidelberg.de/de/heionline/im-fokus-max-weber/mein-weg-zu-weber
https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.uni-heidelberg.de/de/heionline/im-fokus-max-weber/mein-weg-zu-weber


https://doi.org/10.5771/9783748954101 - am 21.01.2026, 07:55:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748954101
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Cover
	Ouvertüre
	1 Ausgangslage und Zweck der vorliegenden Arbeit
	2 Methode, Vorgehen und Aufbau
	3 Hinweise zur Zitierweise und Sprache
	3.1 Schriften von Bartolomé de Las Casas
	3.2 Schriften von Max Weber
	3.3 Rechtsquellen
	3.4 Sprachliche Hinweise


	Erster Satz (Andante): Bartolomé de Las Casas – Freiheit, Herrschaft und Vernunft
	4 Bartolomé de Las Casas (1484–1566): Kontext, Leben, Wirkung
	4.1 Sozial- und polithistorischer Kontext
	4.2 Geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umgebung
	4.3 Biographische Notizen
	4.4 Bemerkungen zur Las-Casas-Rezeption
	4.4.1 Phase 1: Tod 1566 bis 19. Jahrhundert
	4.4.2 Phase 2: 19. Jahrhundert bis zweite Hälfte des 20. Jahrhundert
	4.4.3 Phase 3: Ende des 20. Jahrhunderts bis heute
	4.4.4 Die Rezeption in der zweiten und dritten Phase (ab 1800) im deutschsprachigen Raum und Verortung der Untersuchung


	5 Herrschaft
	5.1 Herrschaft und Eigentum
	5.1.1 Herrschaft des Menschen über Dinge (dominium)
	5.1.2 Herrschaft von Menschen über Menschen (officium)
	(A) Ableitung aus dem Naturrecht
	(B) Realisierung durch das Völkerrecht


	5.2 Herrschaftsursprung: Freiheit und Übereinkunft
	5.2.1 Freiheit (libertas)
	(A) Freiheit nicht-menschlicher Dinge
	(B) Freiheit des Menschen

	5.2.2 Übereinkunft (consensus)
	(A) Wahl (electio)
	(B) Übertragung (translatio)


	5.3 Herrschaftszweck: Gemeinwohl
	5.4 Erster Halbschluss

	6 Herrschaftsstruktur
	6.1 Untertanen
	6.1.1 Freiheit und Konsens
	6.1.2 Untertanentypologie
	6.1.3 Stadtgemeinschaft und Königreich (civitas und regnum)

	6.2 Herrscher
	6.2.1 Wahl und Zustimmung
	6.2.2 Typen der fürstlichen Güter
	(A) Jurisdiktion (iurisdictio)
	(B) Fiskalgüter (bona fiscalia)
	(C) Erbgüter (bona patrimonialia)
	(D) Privatgüter (bona singulorum)


	6.3 Verwalter und Administratoren
	6.4 Interessenlagen
	6.4.1 Gemeinsames Interesse aller
	6.4.2 Untertaneninteressen
	6.4.3 Herrscherinteressen
	6.4.4 Administratoreninteressen
	6.4.5 Wille der Jurisdiktion und Handlung der Administratoren und Untertanen

	6.5 Zweiter Halbschluss

	7 Vernünftige Herrschaft
	7.1 Vernunft
	7.1.1 Vernunftbegabung des Menschen
	7.1.2 Fehlende Vernunft? Aristotelische und christliche Barbaren

	7.2 Vernünftiges Recht
	7.2.1 Vernünftiges Recht im römischen Kaiserrecht
	7.2.2 Die thomasische Rechtskonzeption
	7.2.3 Zentrale Rechtskategorien in Las Casas’ Schriften
	(A) Göttliche Ordnung bzw. ewiges Gesetz (lex aeterna)
	(B) Göttliches Recht (ius divinum)
	(C) Naturrecht (ius naturale)
	(D) Völkerrecht (ius gentium) bzw. menschliches Recht (ius humana)


	7.3 Verhältnis von weltlichem und kanonischem Recht
	7.3.1 Die Zuständigkeiten der weltlichen und kirchlichen Herrschaften
	7.3.2 Was in der Kirche angewandt wird, soll auch ausserhalb gelten
	7.3.3 Quod omnes tangit, debet ab omnibus approbari

	7.4 Dritter Halbschluss

	8 Legitime Herrschaft und Tyrannei
	8.1 Legitime Herrschaft als Herrschaft des Gesetzes
	8.2 Tyrannei
	A) Tyrannei von Beginn an (tyrannus ex defecto tituli)
	B) Umwandlung einer legitimen Herrschaft in eine Tyrannei (tyrannus quo ad exercitum)

	8.3 Mischformen von legitimer Herrschaft und Tyrannei
	8.4 Vierter Halbschluss

	9 Erstes Zwischenspiel

	Zweiter Satz (Allegretto): Max Weber – Macht, Legitimität und Ratio
	10 Max Weber (1864–1920): Kontext, Leben, Wirkung
	10.1 Sozial- und polithistorischer Kontext
	10.2 Geistes- und wissenschaftsgeschichtliche Umgebung
	10.3 Biographische Notizen
	10.4 Bemerkungen zur Weberrezeption
	10.4.1 Phase 1 (1920–1970): Schlüsselpersonen und Schlüsselereignisse
	10.4.2 Phase 2 (ab 1970): Institutionalisierung
	10.4.3 Phase 3 (seit ca. 2000): Klassikerdämmerung
	10.4.4 Rezeptionsweisen und Selbstverortung


	11 Macht und Herrschaft
	11.1 Max Webers Machtdefinitionen
	11.1.1 Die notwendige Voraussetzung von sozialer Beziehung
	11.1.2 Das Momentum der Chance
	11.1.3 Der subjektive Wille
	11.1.4 Möglichkeit einer Form von Ablehnung und Widerstreben
	11.1.5 Machtmittel bzw. Quellen von Macht

	11.2 Amorphismus
	11.3 Differenzierung von Macht und Herrschaft
	11.4 Autorität und Interessenkonstellationen
	11.4.1 „Herrschaft kraft Interessenkonstellation“
	11.4.2 „Herrschaft kraft Autorität“

	11.5 Fünfter Halbschluss

	12 Legitimität und Herrschaft
	12.1 Legitimität und Geltung
	12.2 Typen legitimer Herrschaft
	12.2.1 Traditionale Herrschaft
	12.2.2 Charismatische Herrschaft
	12.2.3 Legale Herrschaft

	12.3 Umformungen von legitimen Herrschaftsprinzipien
	12.3.1 Tendenzen traditionaler Herrschaft
	(A) Charismatisierung
	(B) Legalisierung

	12.3.2 Tendenzen in charismatischer Herrschaft
	12.3.3 Tendenzen in legaler Herrschaft
	(A) Traditionalisierung
	(B) Charismatisierung

	12.3.4 Spannungen von Alltäglichkeit und Ausseralltäglichkeit

	12.4 Demokratische Legitimität und illegitime Herrschaft
	12.5 Sechster Halbschluss

	13 Rationales Herrschen durch rationales Recht
	13.1 Die Zunahme des Rationalen im Okzident
	13.2 Rationalität, Rationalisierung, Rationalismus
	13.2.1 Zweck- und Wertrationalität der Handlungen
	13.2.2 Formale und materiale Rationalisierung der Ordnungen
	13.2.3 Praktischer und theoretischer Rationalismus der Kultur

	13.3 Rationales Recht
	13.3.1 Recht
	13.3.2 Rationalisierung im Recht
	13.3.3 Material-rationales und formal-rationales Recht
	(A) Material-rationales Recht
	(B) Material-irrationales Recht
	(C) Formal-rationales Recht
	(D) Formal-irrationales Recht

	13.3.4 Rationales Recht in einer Herrschaft rationalen Charakters
	13.3.5 Naturrecht und positives Recht
	13.3.6 Verkürzung der Rationalitätsmuster in der Rezeption

	13.4 Die Westkirche realisiert die rationale Herrschaft
	13.4.1 Der Einfluss des rationalen stoischen Naturrechts
	13.4.2 Die Einflüsse des rationalen römischen Rechts und die Entwicklung der bürokratischen Amtsfunktionäre
	13.4.3 Der Einfluss rationalen germanischen Rechts
	13.4.4 Der Einfluss der sich entwickelnden universitären Rechtslehre
	(A) Trennung des kanonischen Rechts von der Theologie und dem weltlichen Recht
	(B) Der Einfluss der antiken Jurisprudenz und der antiken philosophischen Methodik
	(C) Vielzahl der Rechtsquellen

	13.4.5 Gründe der okzidentalen Rationalisierung des Rechts

	13.5 Siebter Halbschluss

	14 Herrschaft der Person und Herrschaft des Rechts
	14.1 Von der Herrschaft der Person zur rationalen Herrschaft des Rechts
	14.2 Herrschaft des Rechts und ihre rationalen Gefährdungen
	14.3 Achter Halbschluss

	15 Zweites Zwischenspiel

	Dritter Satz (Menuett): Las Casas in Webers Denken
	16 Las Casas in den Vorlesungen Webers
	16.1 Las Casas als Gegner der Conquista
	16.2 Las Casas als Vorläufer der Jesuitenreduktionen in Paraguay
	16.3 Las Casas als Gegner der Rassensklaverei

	17 Las Casas in der patrimonial-bürokratischen Herrschaft
	17.1 Patrimonialismus und Patrimonialbürokratie
	17.1.1 Vom Oikos zum Patrimonialstaat
	17.1.2 Der Übergang zur patrimonial-bürokratischen Herrschaft

	17.2 Las Casas, der patrimonialbürokratische Beamte
	17.2.1 Las Casas, der Konquistador und Encomendero
	17.2.2 Las Casas, der Anwalt der Indios

	17.3 Las Casas, der Patrimonialkritiker

	18 Drittes Zwischenspiel

	Vierter Satz (Vivace): Vergleich von Las Casas’ und Max Webers Rechts- und Herrschaftskonzeptionen
	19 Zwischen Sein und Sollen: Werturteilsfreiheit und Naturrecht
	19.1 Las Casas’ naturrechtliches Vorgehen – vom Seienden zum Sollen
	19.2 Webers erfahrungswissenschaftliches Vorgehen und Werturteilsfreiheit
	19.3 Verhältnis von Werturteilsfreiheit und Naturrechtsdenken
	19.3.1 Naturrecht als Kritik am Werturteilsfreiheitspostulat
	19.3.2 Weber als Naturrechtskritiker
	19.3.3 Webers Methodologie als Grundlage für Naturrechtskritik
	(A) These 1 der Naturrechtskritik: Das mittelalterlich-scholastische Naturrecht dient dem Machterhalt der Kleriker.
	(B) These 2 der Naturrechtskritik: Naturrechtssätze sind nicht rechtlicher, sondern lediglich sittlicher Natur.
	(C) These 3 der Naturrechtskritik: Naturrecht unterliegt dem Sein-Sollen-Fehlschluss.
	(D) These 4 der Naturrechtskritik: Naturrechtssätze sind inhaltsleer, denn Naturrecht kann jeden beliebigen Inhalt annehmen und damit auch jede beliebige Ideologie und Herrschaftsform stützen.


	19.4 Neunter Halbschluss

	20 Normative und deskriptive Legitimitätsbegriffe
	20.1 Normative und deskriptive Traditionslinie des Begriffs
	20.1.1 Las Casas als Vertreter des normativ-ethischen Legitimitätsbegriffs
	20.1.2 Max Weber als Begründer des empirisch-deskriptiven Legitimitätsbegriffs

	20.2 Legitimation als Zustimmung und Legitimität durch Einverständnis
	20.3 Zehnter Halbschluss

	21 Herrschaft: Macht und Eigentum
	22 Rechtsverhältnisse
	22.1 Naturrecht und positives Recht
	22.1.1 Ohne gedankliche Trennung von Naturrecht und positivem Recht keine Gerechtigkeit
	22.1.2 Die Geschichte der gedanklichen Differenzierung von Naturrecht und positivem Recht
	22.1.3 Neukantianismen

	22.2 Kanonisches und profanes Recht
	22.2.1 Die Entwicklung des kanonisch-rechtlichen Korporationsbegriffs
	22.2.2 Interne und externe Auswirkungen des neuen Korporationsbegriffs
	22.2.3 Die Bedeutung des kanonischen Korporationsbegriffs für Las Casas

	22.3 Elfter Halbschluss

	23 Die Verbindung von Vernunft, Ratio und Herrschaft
	23.1 Vernunft und die Pluralität der Ratio
	23.2 Herrschaft des Rechts
	23.3 Zwölfter Halbschluss


	Coda: Sechs Thesen, sechs Fragen und ein wissenschaftstheoretischer Ausklang
	24 Sechs Thesen mit sechs normativen Fragen
	24.1 These 1: Zur Trennung von Sein und Sollen
	24.2 These 2: Zur deskriptiven und normativen Legitimität
	24.3 These 3: Zu den philosophischen Grundlagen von Herrschaft
	24.4 These 4: Zur Trennung von Naturrecht und positivem Recht
	24.5 These 5: Zum Verhältnis von kirchlichem und staatlichem Recht
	24.6 These 6: Zur Rationalität von Herrschaft

	25 Wissenschaftstheoretischer Ausklang: Normative und deskriptive Ergründung des Rechts

	Literaturverzeichnis
	Primärquellen
	Von Bartolomé de Las Casas
	Von Max Weber
	Rechtsquellen sowie Schriften von Päpsten, Königen und Kaisern
	Weitere Primärliteratur

	Sekundärliteratur


