2 Von legitimer staatlicher Autoritidt und dem Zweifel daran

Verantwortung ist ein Begriff, welcher oft und in unterschiedlichsten Berei-
chen fallt. Er stosst nicht nur in der Wissenschaft auf Interesse, auch im
politischen oder wirtschaftlichen Diskurs ldsst sich eine nahezu inflationdre
Verwendung des Begriffs feststellen (Buddeberg 2016, 233). Die Forderung
nach mehr Eigenverantwortung wird zum Beispiel oftmals dann laut, wenn
fiir einen Abbau des Sozialstaates argumentiert wird. Dieser fiihre, so die
Kritiker*innen, zu einer individuellen Bevormundung und schréanke neben
der Selbstverantwortung ebenfalls die Eigeninitiative ein.® Im Rahmen der
COVID-19-Pandemie fiel der Begriff regelmissig, wenn es darum ging,
zu begriinden, weshalb auf Schutzmassnahmen wie das zwingende Tra-
gen von medizinischen Gesichtsmasken, das Verbot von Veranstaltungen
und Versammlungen oder eine Impfpflicht zu verzichten sei. Ein Grund,
weshalb der Begriff in unterschiedlichsten Kontexten Verwendung findet,
diirfte dessen grosser und vielfaltiger Bedeutungsumfang sein. Schlagen wir
im Duden den Grundbegrift Verantwortung nach, dann finden wir dort
Umschreibungen wie Verantwortung sei eine ,|[...] Verpflichtung, dafiir zu
sorgen, dass [...] alles einen mdoglichst guten Verlauf nimmt, das jeweils
Notwendige und Richtige getan wird und méglichst kein Schaden entsteht®
oder eine ,,[...] Verpflichtung, fiir etwas Geschehenes einzustehen® (,Verant-
wortung, die“ o. J.).

Auf individueller Ebene stellt sich einerseits die Frage, was es bedeutet,
(selbst-)verantwortlich zu handeln. Andererseits steht die Frage im Raum,
wie viel ,selbst aus Selbstverantwortung folgt. Handle ich lediglich dann
selbstverantwortlich, wenn ich frei vom Einfluss Dritter handle? Die Kritik
am Sozialstaat impliziert etwa, selbstverantwortlich zu sein, sei nicht damit
vereinbar, staatliche Sozialleistungen zu beziechen. Das Problematische da-
ran scheint das Abhéngigkeitsverhiltnis zu sein, das sich daraus ergibt. Der
Riickgrift auf Selbstverantwortung, um gegen die Massnahmen zu argu-
mentieren, welche die Regierungen im Rahmen der COVID-19-Pandemie
ergriffen haben, verweist auf die in der Einleitung genannte Problematik
des Zwangs. Wir mussten Schutzmasken tragen und wir mussten wahrend

6 Ich komme auf dieses Argument im Abschn. 7.2.1 zuriick.

27

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

des Lockdowns unsere Kontakte einschranken. Nicht unsere freie Entschei-
dung war die Grundlage dafiir, sondern die rechtlichen Erlasse, welche
die COVID-19-Massnahmen begriindeten. Die Problematik ist dabei nicht
auf diese Massnahmen beschrinkt, sondern ist in anderen Bereichen eben-
falls priasent. Wir alle sehen uns in unserem Alltag einer Vielzahl von
Rechtspflichten gegeniiber. In faktisch allen Rechtssystemen nehmen sie
eine zentrale Stellung fiir die soziale Rolle des Rechts ein und es ist, wie
beispielsweise Leslie Green (2010) betont, faktisch unmdglich, das Recht
ohne sie zu verstehen. Einige dieser Pflichten mégen eher unproblematisch
sein, da wir ein starkes Selbstinteresse haben, ihnen nachzukommen. Ein
Beispiel dafiir ist, Motorrdder mit aufgesetztem Schutzhelm zu fithren.” An-
dere, wie beispielsweise die Verpflichtung, Militirdienst zu leisen, scheinen
wiederum problematischer. Je nachdem, wie eine Rechtspflicht ausgestattet
ist, verlangt sie von uns, kontrir zu unseren moralischen Uberzeugungen
zu handeln. Tun wir dies nicht, zwingt uns der Staat durch seine Institutio-
nen dazu.

Was bedeutet dies fiir eine Person, die selbstverantwortlich handeln
mochte? Auf der einen Seite steht der Staat — und mit ihm sein Rechtssys-
tem —, welcher Regeln definiert, wie wir zusammenzuleben haben, und uns
diverse Einschrankungen auferlegt. Auf der anderen Seite steht die Idee,
autonome Personen beséssen eine Verpflichtung gegeniiber sich selbst, Ver-
antwortung fiir ihre Handlungen zu iibernehmen. Im Einzelfall bedeutet
dies unter anderem, herauszufinden, was jeweils die richtige moralische
Handlung ist. Darf man diese Pflicht ganz oder teilweise an politische
Institutionen delegieren? Und welche Normen gehen im Konfliktfall vor?

Ein einfaches - und damit auch ein vereinfachendes - Beispiel vermag
die Ausgangslage dieser Arbeit weiter zu konkretisieren: Nehmen wir an, B
sei eine Biirgerin des Staates S. Als informierte Person ist sich B bewusst,
dass S - ansonsten grundsatzlich gerecht — einen moralisch nicht vertretba-
ren Krieg fithrt. Da in S eine allgemeine Dienstpflicht existiert, erhélt B ein
Aufgebot. Sie kommt aber nach reiflichen und reflektierten Uberlegungen
zum Schluss, sie kénne dieser Rechtspflicht unter genannten Umstidnden
nicht nachkommen. S - oder besser gesagt seine Institutionen — bestehen
aber darauf und verweisen auf die Rechtslage, welche den Militdrdienst vor-
schreibt. Wie soll sich B verhalten? Leistet sie den Dienst, verletzt sie ihre
Pflicht zur Selbstverantwortung bzw. ihre moralischen Uberzeugungen. Tut

7 In der Schweiz ist diese Pflicht in Art.3b Abs.1 der Verkehrsregelnverordnung (VRV)
festgehalten.

28

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

sie es nicht, verletzt sie ihre Rechtspflicht, welche der Staat mit Berufung
auf seine legitime Autoritét ihr auferlegte.

Um zu bestimmen, welche Handlung fiir B moralisch angezeigt ist, miis-
sen wir herausfinden, welche Griinde sie hat, das Recht zu befolgen. Ronald
Dworkin (2011, 318) argumentiert, zundchst besassen wir den Wunsch, Stra-
fen zu vermeiden. Neben diesem pragmatischen Motiv haben wir zudem
vom Recht unabhéngige Griinde. So ist beispielsweise das T6ten eines Men-
schen nicht nur rechtlich verboten, sondern auch moralisch verwerflich.
Dworkin erkldrt dartiber hinaus, wir besdssen ebenfalls eine politische
Pflicht. Darunter versteht man in der philosophischen Diskussion im Allge-
meinen eine moralische Verpflichtung, das Recht eines Staates zu befolgen,
weil es sich um Recht handelt (Dagger und Letkowitz 2014; Dworkin 2011,
317; Klosko 2011, 712; Mokrosinska 2012, 1; Simmons 1979, 5). Die Autor*in-
nen nehmen in vielen Fillen an, dieses Sollen sei pro tanto, komme um-
fassend zur Anwendung, gelte gegeniiber allen und sei inhaltsunabhéngig
(Kramer 2008b, 179).8 Trifft ferner die sogenannte Korrelationsthese zu,
dann ist die Pflicht zum Rechtsgehorsam dasselbe, wie staatliche Autoritat
zu legitimieren (Egoumenides 2014, 20).

Die meisten Menschen anerkennen eine gewisse Autoritdt des Staates.
Diese Annahme ist aber, wie Peter Rinderle (2005, 3) hervorhebt, alles
andere als selbstverstandlich, benehmen sich einige Staaten doch eher wie
»Réuberbanden®. Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 12) argumentiert in In
Defense of Anarchism denn auch, die Idee, eine Person sei verantwortlich
fir ihre Handlungen - die fiir ihn eine fundamentale Annahme der prakti-
schen Philosophie ist -, liesse sich nicht mit politischer Autoritat vereinba-
ren. Dies fiihrt zur Frage, was an staatlicher Autoritdt problematisch ist.
Mag es zu fritheren Zeiten noch mdoglich gewesen sein, sich staatlicher
Autoritdt zu entziehen, ist dies heute faktisch unméglich.® Denn mit weni-
gen Ausnahmen ist die gesamte Landmasse Teil eines Staatsterritoriums
(Morris 2011, 544; Rinderle 2005, 1). Diese Tatsache illustriert, dass Staaten
heutzutage die dominierende Form politischer Organisation sind. Zweitens

8 Kramer selbst verwendet den Begriff ,prima facie. Es gibt aber gute Griinde ,pro
tanto“ diesem vorzuziehen. Siehe dazu Abschn. 2.2.

9 Hier kénnte man den Einwand einwerfen, es sei moglich, sich staatlicher Autoritét zu
entziehen. Eine Moglichkeit sei beispielsweise, als Einsiedler*in in einer abgelegenen
Gegend zu leben. Faktisch mag dies zwar zutreffen. Nichtsdestotrotz lebte man dann
weiterhin auf einem Gebiet, das von einem Staat beansprucht wird. Dariiber hinaus
stellte sich die Frage, ob man von jemanden verlangen kann, soweit gehen zu miissen,
um sich staatlicher Autoritat zu entziehen.

29

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

ist die politische Pflicht aufgrund ihres inhaltsunabhéngigen Charakters
problematisch. Denn wenn nicht der Inhalt einer Pflicht, sondern deren
Charakter entscheidend ist, droht dies, die Handlungen eines Individuums
von seinen Uberlegungen abzukoppeln (Mokrosifiska 2012, 5; Utz 2004,
290-91). Wie kann ich unter diesen Voraussetzungen selbstverantwortlich -
d. h. autonom - handeln?

Trotz dieser guten Griinden, um gegeniiber dem staatlichen Autoritits-
anspruch skeptisch zu sein, sehen viele zeitgendssischen Philosoph*innen
den Staat als gegebenen Akteur der Gerechtigkeit an (Morris 2011, 544).
Auch wenn heute die meisten Gesellschaften staatlich verfasst sind, diirfen
wir nicht vergessen, dass Staaten im heutigen Sinn historisch gesehen eine
junge Erscheinung sind. Sie entspringen den Entwicklungen des 19. Jahr-
hunderts und haben erst ab diesem Zeitpunkt andere Formen politischer
Autoritat endgiiltig verdrangt (Mommsen 1990, 210). Es ist demnach aus
historischen Griinden {ibereilt, Staatlichkeit als eine gegebene Vorausset-
zung menschlicher Gesellschaften anzusehen. Zudem konnte ein Sein-Sol-
len-Fehlschluss vorliegen, werden Staaten ohne normative Begriindung als
gegeben angesehen. Dies spricht dafiir, in einem ersten Schritt auf den
staatlichen Autoritatsanspruch einzugehen (Abschn. 2.1) und im Anschluss
ibersichtsmissig die Versuche vorzustellen, diesen Anspruch durch die
politische Pflicht zu legitimieren (Abschn. 2.2).

Deren Existenz war lange Zeit weitestgehend unbestritten und es
herrschte die Meinung vor, wir miissten das Recht - egal ob dies mensch-
lichen oder géttlichen Ursprungs sei — befolgen (Klosko 2011, 712). Diese
nicht hinterfragte Akzeptanz einer politischen Pflicht und damit der poli-
tischen Autoritit wird heute kaum noch vertreten. Vielmehr hat sich die
Ansicht durchgesetzt, politische Autoritit und politische Pflicht bediirfen
der Legitimation. Eine Vielzahl von Autor*innen haben Begriindungen fiir
eine politische Pflicht prasentiert (vgl. Abschn.2.2.1 - 2.2.5). Die Zahl der
Autor*innen, welche die Existenz einer politische Pflicht respektive deren
erfolgreiche Begriindung verneinen, hat in den letzten Jahren zugenommen
(Dagger und Lefkowitz 2014, Abschn.3; Kramer 2008b, 179; Raz 198l;
Simmons [1996] 2001, 102). Matthew Noah Smith (2013, 347) sieht in der
Uberzeugung, es gibe heute keine existierende moralische Pflicht zum
Rechtsgehorsam, einen Konsens in der philosophischen Diskussion. Er ver-
weist dabei nicht ausschliesslich auf anarchistische Autor*innen, sondern
beruft sich ebenfalls auf ,gemaissigtere Positionen. In der Rechtsphiloso-
phie sei etwa die Verneinung einer allgemeinen politischen Pflicht ebenfalls
weitverbreitet. Als Beispiel dafiir nennt er Joseph Raz. Daraus folgt fiir

30

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

diesen aber nicht, staatliche Autoritit liesse sich nicht begriinden (vgl. dazu
Abschn. 5).

Anarchistische Autor*innen gehen dariiber hinaus und argumentieren,
Staaten seien illegitime sowie amoralische Institutionen, besdssen keine
legitime Autoritit und seien abzuschaffen, damit sich die Menschheit ent-
wickeln kénne (Shatz 2011, 725). Daraus folgern einige anarchistische Au-
tor*innen, man besdsse eine starke Pflicht, Staaten und ihren Institutionen
Widerstand zu leisten (Simmons [1996] 2001, 109). Andere gehen weniger
weit. Fiir sie ldsst sich staatliche Autoritt ebenso wenig rechtfertigen. Doch
sie argumentieren, es gibe gute Griinde, bestimmten illegitimen Staaten
keinen Widerstand zu leisten (Simmons [1996] 2001, 109) oder staatlichen
Anweisungen Folge zu leisten (Simmons 1979, 193). Diese Verneinung legiti-
mer staatlicher Autoritit stellt die negative anarchistische Herausforderung
dar. Damit sind anarchistischen Theorien und Ansétze die ,Hintergrund-
herausforderung® (Simmons [1999] 2001, 126), an welcher sich Theorien,
die staatliche Autoritét zu legitimieren suchen, messen miissen. Die Hinter-
grundherausforderung nicht als utopisch oder unrealistisch abzutun und
sich an ihr abzuarbeiten, kann fur diese Theorien dabei hilfreich sein,
um einerseits das Verstindnis iiber Konzepte wie Staatlichkeit, Politik und
Gesellschaft zu verbessern, und andererseits deren Zusammenhang besser
zu verstehen:

[T]he anarchist reminds us, domination and coercion can never be
desirable in themselves, without proper motivation. [...] The very fact
that obligations are requirements, which involve a ,pressure to per-
form,” makes explicit the tie between obligation, domination, and coer-
cion, thus pressing the demand for proper justification. (Egoumenides
2014, 21).

Anarchistischen Theorien sind aber mehr als lediglich eine skeptische
Infragestellung staatlicher Autoritdt. Anarchist*innen sind nicht nur Skep-
tiker*innen, sie bieten ebenfalls ein alternatives Menschen- und Gesell-
schaftsbild an: Eine anarchistische Gesellschaft zielt darauf ab, frei von
Zwang und Gewalt zu sein sowie die Freiheit ihrer Mitglieder zu verwirkli-
chen. Daraus ergibt sich eine zweite, positive Dimension der Hintergrund-
herausforderung: Denn selbst wenn staatliche Autoritit legitimiert werden
kann, stellt sich die Frage, ob eine anarchistische einer staatlich verfassten
Gesellschaft nicht vorzuziehen ist. Daher arbeite ich im Abschn. 2.3 heraus,
weshalb man sich mit anarchistischen Ansitzen beschiftigen sollte, was

31

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

verbindende Elemente der verschiedenen anarchistischen Positionen sind
und welche Argumentationslinien sich gegen staatliche Autoritéit anbieten.

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch

Sowohl der Begriff Staat als auch Autoritdit sind einige Male gefallen. Der-
weil wir uns alle etwas unter diesen Begriffen vorstellen konnen, ist ange-
sichts der zentralen Stellung angebracht, welche sie in dieser Untersuchung
einnehmen, den Versuch zu unternehmen, Staat und Autoritit genauer zu
fassen. Dabei geht es nicht darum, notwendigerweise jeweils das endgiiltige
Konzept zu erarbeiten. Vielmehr dienen die folgenden Abschnitte dazu,
eine Art Arbeitsdefinition der Begriffe Staat und staatliche Autoritdt aufzu-
stellen, die als Ausgangspunkt unserer Untersuchung dienen sollen. Im
Verlaufe der vorliegenden Arbeit werde ich wiederholte Male auf diese zu-
riickkommen, diese anpassen und ausbauen. Man konnte zugegebenermas-
sen zuerst versuchen, diese Konzepte so genau wie mdglich zu fassen, und
sich erst danach mit anarchistischen Theorien auseinandersetzen. Da aber
die Frage nach Autoritit sowie ihrer Grenze ein essenzieller Bestandteil
anarchistischer Ansitze ist, kann es hilfreich sein, in einem ersten Schritt
die Konzepte Staat und Autoritét bis zu einem gewissen Grad ,ad-hoc® zu
untersuchen. Der Vorteil davon ist unter anderem, dass wir im Idealfall
eine Standardsicht formulieren konnen, gegen die sich die anarchistische
Hintergrundherausforderung richtet.

Wie zu Beginn erwiéhnt, stellt das Konzept des modernen Staates ein
epistemisches Regime dar, welches den Diskurs iiber politische Organisa-
tionsformen beschrankt (Kinna und Prichard 2019, 234-35; Loick 2012,
21). So argumentiert beispielsweise John Rawls (1999, 7), der primire Ge-
genstand der Gerechtigkeit sei die Grundstruktur der Gesellschaft. Eine
Gesellschaft versteht Rawls im Rahmen seiner Argumentation in A Theo-
ry of Justice als ein geschlossenes, von anderen Gesellschaften isoliertes
System (7), dessen Grenzen durch die Vorstellung einer in sich geschlos-
senen nationalen Gemeinschaft gegeben sind (401). Viele zeitgendssische
Autor*innen folgen diesem Fokus auf den Staat und sehen in ihm - trotz
Uneinigkeit tiber das richtige oder gute staatliche Handeln - den geeigne-
ten Akteur fiir Gerechtigkeit oder Reformen (Morris 2011, 544). Zunéchst
spricht ein empirisches Argument fiir diese Annahme. Faktisch die gesamte
Landmasse der Erde ist in einer oder anderer Form Teil eines Staates (Loick
2012, 29; Morris 2011, 544). Ebenfalls sprechen Koordinationsprobleme

32

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch

dafiir, eine Gesellschaft staatlich zu organisieren und durch staatliche Insti-
tutionen unsere Interaktionen zu koordinieren bzw. zu regulieren. Weitere
Griinde kdnnen moralischer Natur sein. So ist beispielsweise fiir Immanuel
Kant (MS, AA VI:264) die Schaftung einer ,biirgerliche Verfassung® eine
moralische Pflicht.

Es gibt aber auch einiges, was gegen diese Annahme spricht. Morris
(1998, 14-15) verweist einerseits auf die Untaten moderner Staaten wie
Auschwitz oder den Gulag. Andererseits erwdhnt er die Moglichkeiten
zur systematischen Ausbeutung, welche staatliche Institutionen erlauben.
Dariiber hinaus muss man sich in Erinnerung rufen, wie jung Staaten
historisch gesehen sind (vgl. dazu etwa Jansen und Borggrife 2007, 10-16;
Mommsen 1990, 210; Morris 1998, Kap. 2.1). Gegen die letzte Aussage
konnte man einwenden, es hitte bereits vor dem 19. Jahrhundert Staaten ge-
geben. Beispiele antiker oder vorneuzeitlicher Staaten sind etwa die Poleis
im antiken Griechenland, das Romische Reich oder die Republik Venedig.
Es mag angebracht sein, bei diesen politischen Gemeinwesen von Staaten
zu sprechen, wie ich aber zeigen werde, gibt es grundlegende Unterschiede
zwischen vorneuzeitlichen und modernen Staaten. In einem ersten Schritt
gehe ich in Abschn.2.1.1 auf die Entwicklung moderner Staaten ein und
erarbeite in Abschn. 2.1.2 die Charakteristika, die moderne Staatlichkeit
auszeichnet. Auf dieser Grundlage umreisse ich im Anschluss das Konzept
der Autoritat (Abschn. 2.1.3).

2.1.1 Staats- und Nationenbildung

Wenn ich von Staat, staatlichen Institutionen o.A spreche, dann meine
ich damit jene Form politischer Organisation, welche wir heute antreffen.
Folglich gilt es zundchst zu kldren, in welchen Punkten sich moderne
Staaten von ihren vorneuzeitlichen Vorldufern unterscheiden. Ich lege den
Fokus auf die Entwicklung in Europa. Diese Entscheidung ist nicht etwa
einem normativen Eurozentrismus geschuldet, sondern der historischen
Entwicklung. Charles Tilly (1990, 181) argumentiert, das System moderner
Nationalstaaten mit klar definierten Grenzen habe sich von Europa aus
nahezu auf der gesamten Welt verbreitet.

Staaten im Sinn eines Gefiiges von expliziten, komplexen und formalen
Institutionen entwickeln sich zunichst unter anderem im alten Agypten
und in Mesopotamien (Morris 1998, 26). Das China der Shang-Dynastie
oder das Imperium der Inka werden ebenfalls oft als Staaten oder zumin-

33

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

dest frithe Staaten klassifiziert (Graeber und Wengrow 2022, 359). In der
Antike zeigten dann insbesondere die griechischen Poleis Aspekte moder-
ner Staaten. Im Gegensatz zu diesen vermochten die Poleis aber weder,
grossere Territorien an sich zu binden, noch verstanden die antiken Grie-
chen ihre Polis als eigenstdndiges, von anderen Poleis unabhangiges politi-
sches Gebilde (Morris 1998, 28). Die Poleis waren zusammen Teil einer
griechischen Gesellschaft, die sich durch eine gemeinsame Kultur auszeich-
nete. Das Romische Reich konnte seinen Einflussbereich im Gegensatz zu
den griechischen Poleis auf ein enormes Territorium ausdehnen. Zu Zeiten
seiner grossten Ausdehnung umfasste das Reich Gebiete um das Mittelmeer
auf drei Kontinenten und reichte von grossen Teilen Grossbritanniens bis
zu Territorien am Schwarzen Meer. Das Reich konnte aber nicht auf die-
selbe Loyalitdt seiner Biirger zihlen wie die griechischen Poleis. Zudem
wirkte die Autoritit des Reiches vielerorts indirekt durch die teilweise
romanisierten lokalen Eliten. Ebenfalls fehlte die Idee gleichberechtigter,
sich gegenseitig anerkennender Staaten.

Trotzdem gehen diverse, insbesondere rechtliche Eigenschaften moder-
ner Staaten auf das Romische Reich zurtick (Morris 1998, 29-31). Obwohl
Aspekte der griechischen Poleis und des Romischen Reiches heutige Staa-
ten beeinflusst oder inspiriert haben, darf dariiber aber nicht vergessen
gehen, dass es keine direkte historische Verbindung zwischen den antiken
und den modernen Staaten gab. Dies wird klar, wenn wir an die Entwick-
lungen nach dem Zerfall des Romischen Reiches im 5. Jahrhundert denken.
In Europa kam es in der Folge zu einer Fragmentierung der politischen
Gemeinschaften (Morris 1998, 33). Das mittelalterliche Westeuropa war
gepragt von einem System komplexer, sich iberschneidender Zustandigkei-
ten, Gerichtsbarkeiten und Einflusssphiren von Stadten, Fiirsten, Konigen,
Kaisern, Papsten und Bischéfen. Politische Autoritdt war fragmentiert, was
sich darin ausdriickte, dass eine Person mehreren Herren Loyalitit oder
Gefolgschaft schuldig sein konnte und eine klar definierte Autoritatshierar-
chie fehlte. Huldigung sowie Treue und nicht geografische Zugehdorigkeit
waren die Basis politischer Autoritit (Chengdan 2010, 6684). Herrschaft
war in mindestens zweierlei Hinsicht personlich (Morris 1998, 33-35):
Erstens fusste sie auf spezifischen Beziehungen zwischen Individuen. Zwei-
tens regierte man iiber Personen und nicht {iber Territorien. Es existierten
zudem keine einheitlichen Rechtsraume oder eine eindeutige gerichtliche
Hierarchie. Ebenfalls fehlte im Mittelalter die Idee, die verschiedenen
Stadte, Fiirstentiimer, Abteien etc. seien unabhdngige und voneinander

34

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autorititsanspruch

verschiedene Rechtsraume. Vielmehr waren sie alle Teil einer durch das
Christentum zusammengehaltenen Ordnung.

The complexity of relations of authority means that rule was not, for
the most part, ,direct” and institutions did not ,penetrate” society in the
ways characteristic of our states. There were no ,self-sufficient” polities
and consequently no ,international relations®. (Morris 1998, 36).

Anstelle dieses Neben-, Uber- und Miteinanders verschiedener politischer
Autoritéten tritt im Laufe der Entwicklung des modernen Staates die Idee
einer zentralisierten, gebiindelten oder verdichteten politischen Autoritat
(z. B. Axtmann 2004, 260; Hochedlinger 2007, 251). Eine wichtige legitima-
torische Rolle spielte dabei das Konzept der Souverdnitdit, nach welchem
staatliche Autoritdt Vorrang vor anderen Autorititen besitzt (Axtmann
2004, 260). Ab dem 18. Jahrhundert entstanden dann die Voraussetzungen,
welche die Durchsetzung der Idee der Nation - d.h. die Idee, eine Masse
von Menschen kénne sich als ein Volk verstehen - erlaubten. Derweil sich
Vaterlandsliebe, Heimatverbundenheit oder andere Zugehorigkeitsgefiihle
in der Antike, im Mittelalter sowie der Frithen Neuzeit ebenfalls finden las-
sen, kann man erst ab der Moderne von Nationalismus sprechen. Erst mo-
derne Kommunikationsmittel, die Alphabetisierung breiter Bevolkerungs-
schichten, welche wiederum entscheidend dazu beitrug, eine einheitliche
Sprache und Grammatik durchzusetzen, die Einfithrung zuverlédssiger Post-
verbindungen, welche die tiberlokale Kommunikation erleichterten, sowie
neue Verkehrsmittel ermdglichten die Entwicklung des Nationalismus als
politische Stromung (Jansen und Borggrife 2007, 24-25). Die innere Natio-
nenbildung — d. h. ,[...] die Durchsetzung des nationalen Gedankens in der
Bevélkerung® (Jansen und Borggrife 2007, 28) — miindete dann in vielen
Fillen in der Entstehung eines Nationalstaates, was Jansen und Borggrife
als dussere Nationenbildung bezeichnen.!® Dies verbindet spétestens ab dem
19. Jahrhundert die Konzepte Nation und Staat, und fusst auf der Idee,
leidlich nationale Selbstbestimmung konne eine Grundlage fiir die Legiti-
mation des Staates sein. Daraus folgt das Ideal, Nation und Staat sollen
sich decken (Axtmann 2004, 260). Davon zeugt bis heute die Tendenz in
der deutschen Sprache, beide Begriffe als Synonyme zu verwenden (vgl.

10 Hier ist wichtig, Folgendes anzumerken: Dieser hier verkiirzt dargestellte Prozess war
weder historisch notwendig noch so einfach, wie hier dargestellt. Die Nationenbil-
dung war dusserst komplex und lief nicht iiberall nach demselben Schema ab (Jansen
und Borggrife 2007, 28).

35

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

»Nation, die, o. J.).! Zudem kam es zu einer Verkniipfung der Konzepte
Gesellschaft und Staat, wodurch letzterer eine Zentripetalkraft entwickeln
konnte. In der Konsequenz war es faktisch nicht mehr mdglich, dem Staat
zu entkommen, was die Aneignung juridischer Rechte wichtig macht (Axt-
mann 2004, 261).

Trotzt dieser Verbindungen zwischen den genannten Konzepten, miissen
wir uns davor hiiten, diese auf analytischer Ebene zu vermischen. Denn
Staat und Nation miissen nicht zwingend zusammenfallen (Morris 1998,
42). Moderne Staaten besitzen zwar definierte Territorien, was aber nicht
bedeutet, diese seien — wie etwa Belgien oder die Schweiz verdeutlichen -
national definiert. Zudem besitzen einige Nationen wie die Katalan*innen
oder die Tibeter*innen keinen eignen Staat und einige Nationen verteilen
sich tiber mehrere Staaten (z. B. Deutschland vor der Wiedervereinigung).
Daher ist es analytisch angebracht, die Termini Nation, Nationalismus und
Staat voneinander abzugrenzen.

Der Begriff Nation leitet sich von lateinisch natio ab, was ,,Geburt", ,Her-
kunft® aber auch ,Volk(sstamm)“ bedeutet (,natio® o. J.). Wie Jansen und
Borggrafe (2007, 10) darlegen, wurde der Terminus als eine Bezeichnung
fiir eine Verwandtschaftsgruppe innerhalb eines Territoriums erstmals im
14. Jahrhundert nachgewiesen und erst ab dem 18. Jahrhundert findet sich
die moderne, politische Verwendung des Begriffes. Es gibt verschiedene
Definitionen und Konzepte, wer Teil einer Nation ist und wer nicht. Die
klassische ethnische Variante versteht eine Nation als eine Gemeinschaft
mit gemeinsamer Herkunft und Kultur, wobei insbesondere Sprache und
Brduche eine besondere Rolle spielen (Miscevic 2014, Abschn. 1.2). Ich ver-
wende den Begriff Nation, um eine kulturell, sprachlich oder sonst wie
umrissene Gruppe von Menschen zu bezeichnen. Nationalismus bezeichnet
fiir mich entweder eine Verflechtung politischer Ideen, Gefiihle sowie Ein-
stellungen, die Mitglieder einer Nation besitzen, oder eine politische Bewe-
gung, welche fiir ihre Nation eine Form politischer Souverénitdt anstrebt
(vgl. dazu etwa Jansen und Borggrife 2007, Abschn. 1.2.1, Abschnitt 1.2.2;
Miscevic 2014, Abschn. 1). Dies lasst den Begriff Staat offen, welchem ich
mich im néchsten Abschnitt zuwende.

11 Interessanterweise wandelte sich das Konzept des Nationalstaates im Laufe des 19.
und frithen 20. Jahrhunderts. Wie Mommsen (1990, 212) darlegt, besass dieses zu-
néchst einen emanzipatorischen Charakter, verlor diesen aber mit der Zeit und nahm
antiliberale Charakteristika an. Nationalstaaten wurden zusehends militaristischer
und aggressiver gegen aussen sowie autoritdrer und repressiver gegen innen.

36

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch

2.1.2 Der moderne Staat

Was ist der moderne Staat? Diese Frage ldsst sich zundchst auf zwei Ebenen
beantworten. Einerseits kénnen wir uns darauf konzentrieren, existierende
Staaten und deren Funktionsweisen, Institutionen usw. zu beschreiben.
Andererseits konnen wir auf die dahinter liegenden Konzepte fokussieren
und versuchen, das Konzept moderner Staatlichkeit zu erfassen. Da dieses
die normativen Aspekte davon beinhaltet, was ein Staat sein soll respektive
sein will, konzentriere ich mich nachfolgend darauf. Die oben dargelegte
Entwicklung von Staaten verdeutlicht, was moderne Staatlichkeit nicht ist.
Moderne Staaten unterscheiden sich von jenen Formen politischer Organi-
sation, welche in der Antike oder im Europa des Mittelalters existieren.
Auch wenn wir diese als Staaten bezeichnen kénnen und sie sich gewisse
Aspekte mit modernen Staaten teilen, so unterscheiden sich antike oder
mittelalterliche politische Gebilde von heutigen. Dies zeigt sich bereits im
Begriff Staat. Dieser ist erst seit dem spaten 16 Jahrhundert Teil des allge-
meinen Sprachgebrauchs (Graeber und Wengrow 2022, 359). Die Autoritat
vormoderner Staaten war indirekt und durchdrang die Gesellschaft nicht
in dem Masse, wie moderne Staaten dies heute vermdgen. Ebenso fehlte es
an der Verdichtung politischer Autoritit, die im Konzept der Souveranitat
ihre normative Begriindung findet. Staat ist dariiber hinaus von Nation
zu unterscheiden, auch wenn in der effektiven Umsetzung eine historisch
begriindete Verkniipfung besteht.

Eine Eigenheit moderner Staatlichkeit ist ihre Territorialitat. In unserer
heutigen Welt ist politische Herrschaft territorial und die meisten Staaten
besitzen mehrheitlich klar definierte Grenzen, welche wiederum ein Herr-
schaftsgebiet bzw. einen Rechtsraum von einem anderen abgrenzen (Morris
1998, 36). So erstaunt es nicht, wenn Max Weber (1919) in seiner viel zitier-
ten Definition den Staat als ,[...] diejenige menschliche Gemeinschaft, wel-
che innerhalb eines bestimmten Gebietes — dies: das ,Gebiet; gehort zum
Merkmal - das Monopol legitimer physischer Gewaltsamkeit fir sich (mit
Erfolg) beansprucht» (5), beschreibt. Weber erklért weiter, ,Verbande oder
Einzelpersonen“ konnen zwar das Recht erhalten, Gewalt anzuwenden,
aber nur soweit ihnen dies der Staat zugesteht. Demnach besitzen Staaten
das Gewaltmonopol sowie das alleinige Recht zu bestimmen, wer legitime
Gewalt anwenden darf. Dieser Anspruch ist normativ und in der effekti-
ven Durchsetzung ist das Gewaltmonopol in der Realitdt nicht zwingend
absolut. Alle Staaten sehen sich mit Organisationen konfrontiert, welche
ihnen das Monopol streitig machen (Morris 1998, 44). Hier zeigt sich somit

37

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

eine Diskrepanz zwischen dem Ideal und der Realitit. Im Rahmen meiner
Arbeit fokussiere ich auf das Konzept von Staatlichkeit und gehe nicht
weiter auf dessen empirische Umsetzung ein.

Eine weitere Eigenheit moderner Staatlichkeit ist der Unterschied zwi-
schen den Herrschenden oder Regierenden auf der einen und deren Amt
oder Institution auf der anderen Seite. Die Idee, der Staat sei eine von
seinen Akteur*innen sowie Institutionen unterschiedliche, zentralisierte
und territoriale Ordnung, datiert nicht weiter zuriick als in das 16. Jahr-
hundert (Morris 1998, 37). Die Idee einer zentralisierten, gebiindelten oder
verdichteten politischen Autoritdt zeigt sich zudem darin, wie politische
Herrschaft gestaltet wird. An die Stelle einer indirekten, auf lokale Eliten
abstellenden Herrschaft, tritt eine direkte, die reklamiert, alle Biirger*innen
ohne Vermittlung oder Zwischenstufen zu regieren (Morris 1998, 38). Ne-
ben der Territorialitét spielt fiir die Durchdringung der Gesellschaft sowie
tir direkte Herrschaft das Konzept der Souverinitét eine entscheidende
Rolle. Dieses setzt sich spitestens ab dem Westfdlischen Frieden in der
politischen Theorie durch (Axtmann 2004, 260) und ist heute eng mit
Staatlichkeit verbunden. Ein Staat ist erst dann souveran, wenn er uber das
Gewaltmonopol verfiigt, und damit in letzter Instanz iiber ein Territorium
herrscht (Loick 2012, 29-30). Zuerst reklamierten Landesherren, dann in
deren Nachfolge Staaten fiir sich, die einzige Form politischer Autoritat
und die alleinige Quelle politischer Macht in ihrem Territorium zu sein
(Morris 1998, 38-39). Neben Letztinstanzlichkeit ist Omnikompetenz oder
Kompetenz-Kompetenz ein weiteres Element von Souverénitét (siehe z.B.
Loick 2012, 41-43). Souverdne beanspruchen fiir sich, als letzte Instanz
abschliessend entscheiden zu kénnen und die Kompetenz zu besitzen, die
Grenzen der eigenen Kompetenzen festzulegen. Souverinitdt wird dabei
als ein Mittel prasentiert, um das Soziale regierbar zu machen und um
den konfliktreichen Naturzustand zu {iberwinden. Dies soll die Menschen
von (willkiirlicher) Fremdherrschaft befreien.”> Von dieser inneren ist die
dussere Souverdnitdt zu unterscheiden. Diese bezeichnet den Anspruch, von

12 Ob sich dieser Anspruch verwirklichen lasst, ist aber fraglich. Daniel Loick (2012) ar-
gumentiert in Kritik der Souverdnitdt, Souverénitit sei zwangsbewehrt und dadurch
mit dem Konzept der Gewalt verkniipft. Diese dussere sich in fiinf Formen staatlicher
Gewalt: rechtssetzende, rechtserhaltende, rechtsvorenthaltende, rechtsinterpretieren-
de und rechtsspaltende Gewalt. Im Anschluss an seine kritische Auseinandersetzung
mit diesen vier Gewalten kommt Loick zum Schluss, Souverénitit konne ihr Ziel -
die Menschen vor Gewalt zu schiitzen - aus konzeptionellen Griinden kaum errei-
chen. Vielmehr werde die Natur- lediglich durch die Staatsgewalt ersetzt.

38

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch

anderen Staaten als legitimer Trdger von Rechten anerkannt zu werden,
welche unter anderem die Immunitit gegen Einmischung von aussen in
interne Angelegenheiten beinhalten (Goldmann 2001, 63; Morris 1998, 41).
Ein zusitzliches Element moderner Staatlichkeit ist die hierarchische Orga-
nisationsform (Leipold 2015, 315), die eine Konsequenz aus dem Konzept
der Souverinitit ist. Soll es eine Person oder Institution geben, die letztin-
stanzlich entscheidet, dann muss diese iiber anderen Personen oder Insti-
tutionen stehen. Ebenfalls verlangt Kompetenz-Kompetenz danach, keine
Person oder Institution {iber oder neben sich zu haben, die mitentscheidet,
wo Kompetenzen des Souverins enden.!®

Die bisher besprochenen Elemente finden sich zum Teil auch in der
sogenannten Drei-Elementen-Lehre, die im Volkerrecht die Merkmale eines
Staates nennt (Geif8 und Baghai 2017, 904-5): Dieser ist eine politische
Organisationsform, die in einem Segment der Erdoberfliche (Staatsgebiet)
effektive politische Herrschaft (Staatsgewalt) tiber die darin lebenden Biir-
ger*innen (Staatsvolk) ausiibt. Dies reicht aber noch nicht, um damit mo-
derne Staatlichkeit zu beschreiben, da beispielsweise das Romische Reich in
einem Territorium effektive politische Herrschaft tiber Biirger*innen auszu-
tiben vermochte. Fiir Morris (1998, 45) zeichnet sich moderne Staatlichkeit
durch fiinf ineinander verschriankte Eigenschaften aus. Moderne Staatlich-
keit weist erstens eine (gewisse) zeitliche und ortliche Kontinuitdt auf. Weil
Staat respektive Amt und Amtstrager*in entkoppelt sind, existiert der Staat
weiter, wenn die Amtstrager*innen wechseln. Moderne Staatlichkeit ist mit
der Vorstellung verbunden, ein Staat regiere ein durch klare Grenzen um-
rissenes Territorium. Zweitens transzendiert der Staat sowohl Regierte als
auch Regierende. Heutige Staaten stellen eine einheitliche, handlungsfihige
offentliche Ordnung dar, die sowohl von Regierenden als auch Regierten
verschieden ist. Die Institutionen, die wir heute mit dem Staat assoziie-
ren (Regierungen, Gerichte, Parlamente oder Behorden), konstituieren
folglich auch nicht den Staat, sondern sind Akteur*innen im staatlichen
Institutionengefiige. Drittens ist ein Staat eine Form politischer Organisati-
on, dessen Institutionen sich von anderen politischen Organisationen und
Vereinigungen unterscheiden. Die Stichworter sind ein hoher Grad an Zen-
tralisierung, hierarchische Autoritdtsbeziehungen, direkte und territoriale

13 Wie das Beispiel der Schweiz aber zeigt, kann in féderalistischen Staaten Souveranitit
auf verschiedene Ebenen verteilt sein. So haben die Schweizer Kantone selbst nach
der Bundesstaatsgriindung 1848 ihre Souverdnitit teilweise behalten (Vatter 2014,
428).

39

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Herrschaft sowie eine starke juristische und administrative Durchdringung
der Gesellschaft. Viertens beansprucht der Staat, die hichste politische Au-
toritit zu sein. Damit reklamieren Staaten Souverdnitit, tiber alle Personen
in ihrem Territorium zu regieren. Dies kombinieren sie mit dem Anspruch,
iber das Monopol auf legitime Gewalt- respektiv Zwangsanwendung zu
verfiigen. Gegen aussen driickt sich der Souverénitatsanspruch darin aus,
ein autonomes Volkerrechtssubjekt zu sein. Fiinftens erwarten moderne
Staaten Loyalitit von ,ihren® Biirger*innen und verstehen diese als dazu
verpflichtet, qua deren Biirger*inschaft das Recht zu befolgen.

Spreche ich vom Konzept Staat respektive Staatlichkeit, dann verwende
ich dies im hier umrissenen, modernen Sinn. Anders gesagt, verstehe ich
unter modernen Staaten eine territoriale, hierarchische, einheitliche und
transzendentale Form politischer Organisation, welche fiir sich innere und
dussere Souverdnitdt sowie das Gewaltmonopol beansprucht. Sie ist einer-
seits von den Konzepten ,Gesellschaft und ,Nation® zu unterscheiden.
Andererseits ist — in Ubereinstimmung mit Raz (1986, 70) — zwischen Staat
(Form politischer Organisation), Behérden/Institutionen (Akteure staatli-
chen Handelns) und dem Recht (Instrument staatlicher Machtausiibung)
zu differenzieren. Bei der so verstandenen modernen Staatlichkeit handelt
es sich um ein Ideal, dem realexistierende Staaten nicht vollstindig entspre-
chen - und es auch nicht per se erreichen miissen, um Staatlichkeit im
empirischen Sinn zu besitzen.

Man konnte an dieser Stelle einwenden, die Unterscheidung zwischen
vormoderner und moderner Staatlichkeit sei nicht relevant und verfiihre
dartiber hinaus dazu, historischen politischen Gebilden wie beispielsweise
dem Roémischen Reich abzusprechen, ein Staat zu sein. Die Unterscheidung
hat aber einen analytischen Mehrwert. Auf der deskriptiven Ebene erlaubt
sie uns, zwischen politischen Organisationsformen in unterschiedlichen
historischen Kontexten zu unterscheiden. Damit konnen wir die Gefahr
mindern, heutige respektive historisch moderne Diskurse eins zu eins auf
die Vergangenheit zu ibertragen, und dies hilft uns, den Fokus zu schirfen.
Zudem folgt daraus, Staat in einem modernen Sinn zu verstehen, nicht, die
Moglichkeit vormoderner Staatlichkeit abzulehnen. Wir kénnen historische
politische Gebilde wie das Romische Reich als vormodernen Staat klas-
sifizieren, was dem historischen Kontext sowie den Selbstverstandnissen
dieser Gebilde gerechter wird. Damit verhindert die Differenzierung eine
argumentationslose retroperspektive Ubertragung unserer Vorstellungen
politischer Organisation auf die Vergangenheit, was sie relevant macht.

40

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch

2.1.3 Das Konzept politischer Autoritat

Wie wir gesehen haben, ist moderne Staatlichkeit mit dem Anspruch ver-
bunden, die oberste politische Autoritit zu sein. Wie konnen wir dieses
Konzept verstehen? Der Duden umschreibt Autoritét als ,,auf Leistung oder
Tradition beruhender Einfluss einer Person oder Institution und daraus
erwachsendes Ansehen® oder ,Personlichkeit mit massgeblichem Einfluss
und hohem (fachlichem) Ansehen® (,,Autoritat, die“ o. J.). Damit ist ein
Aspekt einer Autoritdt genannt. Sie vermag andere in ihrem Handeln und
Denken zu beeinflussen. Beispiele dafiir sind Eltern, welche die Schlafens-
zeit festlegen, oder anerkannte Expert*innen, die uns bei komplexen Sach-
zusammenhéngen erkldren, mit welchen Konsequenzen wir zu rechnen
haben. Thomas Christiano (2013, Abschn. 1) oder Robert Paul Wolft ([1970]
1998, 5) argumentieren, Autoritit habe sowohl eine normative als auch
eine deskriptive Bedeutung. Letztere kdnnen wir empirisch priifen. Ist ein
Staat in der Lage, die 6ffentliche Ordnung aufrechtzuerhalten, dann besitzt
er de facto Autoritit (Christiano 2013, Abschn.1). Bei dieser handelt es
sich um einen sozialen Fakt, welcher sich unter anderem im erfolgreich
beanspruchten Gewaltmonopol dussert. Unter anderem durch dieses ist ein
Staat in der Lage, seine Anspriiche und Regelungen durchzusetzen. Die
Fahigkeit an sich, andere zu beeinflussen und zu Handlungen zu zwingen,
beschreibt aber nicht Autoritét, sondern eine Form von Macht.

Max Weber (1947, 28) versteht unter Macht ,|[...] jede Chance, inner-
halb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstand
durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht.“ Robert A. Dahls
(1957, 202-3) Definition geht in eine dhnliche Richtung. Er erklirt, die
Macht einer Akteurin A sei deren Fahigkeit, Akteur B zu einer Handlung
zu bewegen, abziiglich der Wahrscheinlichkeit, dass sich B - ohne As
Einflussnahme - von sich aus entsprechend von As Wiinschen verhalten
hatte. Beim letzten Punkt handelt es sich in meinen Augen um ein wich-
tiges Element.* Von dieser Macht-iiber sind andere Ausprigungen von
Macht zu unterscheiden. Hanna F. Pitkin (1972), [276] beschreibt Macht
als Fahigkeit, Potential oder Kénnen, was unter anderem auf das emanzipa-
torische Potenzial von Macht verweist. Ob und wie diese Macht-zu und

14 Dies lasst sich sehr gut mit einem Beispiel aus Antoine de Saint-Exupérys Roman Der
kleine Prinz illustrieren. Der kleine Prinz landet auf dem Planeten eines Konigs, wel-
cher sich damit briistet, der Sonne befehlen zu konnen, wann sie aufgehe. Doch die
Wabhrscheinlichkeit, dass sich die Sonne anders verhilt, weil der Konig ihr befiehlt,
aufzugehen, ist nun aber verschwindend klein.

41

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Macht-tiber zusammenhidngen, wird kontrovers diskutiert. Es gibt aber
gute Griinde, Macht-zu als notwendige Voraussetzung von Macht-iiber zu
verstehen. In diesem Sinn handelt es sich bei Macht-zu um die (oder
eine) Grundform von Macht, die allen Uberlegungen von Macht zugrun-
de liegt. Niemand kann Macht-tiber besitzen, ohne die Macht-zu zu ha-
ben, die gewiinschten Ergebnisse auch zu erreichen (vgl. dazu z. B. Lukes
2004, 27-28; Russell 1938, 27-28). Auf welche Art und Weise Macht-tber
ausgeiibt wird, kann unterschiedlicher Natur sein. Steven Lukes (2004)
folgend konnen wir drei Dimensionen identifizieren: Dahls und Webers
Definitionen nehmen die direkte Einflussnahme in den Blick, d.h. die
Fihigkeit, ,[...] den eigenen Willen auch gegen Widerstand durchzusetzen
[...]* (Weber 1947, 28). Beschrankten wir unser Verstandnis von Macht-iiber
lediglich auf diese Dimension, konnten wir die indirekte Ausiibung von
Macht nicht beschreiben. Akteur*innen miissen Macht-iiber nicht direkt
ausiiben. Sie konnen sich auch darauf konzentrieren, soziale oder politische
Werte oder institutionelle Praktiken zu schaffen oder zu verstirken, die den
oOffentlichen Diskurs sowie den (institutionellen) politischen Prozess auf
jene Themen beschrinken, die fiir sie akzeptabel oder unbedenklich sind
(Bachrach und Baratz 1962, 948). Bei dieser zweiten Position handelt es
sich demnach um die Macht, die politische Agenda sowie das politische
Setting zu bestimmen. Ohne eine weitere Dimension wire unser Verstdnd-
nis von Macht-liber aber unterkomplex, da wir ohne diese auf offenkun-
diges tatsachliches Verhalten fokussieren, welches wir durch konkrete Ent-
scheidungen und Konfliktfdlle beobachten kénnen (Lukes 2004, 25-26).
Akteur*innen konnen Macht-uber auch versteckt ausiiben, indem sie etwa
ein falsches Pflichtgefiihl schaffen und Personen dazu bringen, die Agenda
der machtausiibenden Akteur*innen als die ihre anzuschauen; selbst wenn
diese den eigenen Interessen entgegenlauft (Lukes 2004, 28).

Macht-iiber umfasst somit die Fahigkeit, die eigenen Ziele, Werte, Wiin-
sche usw. direkt, indirekt oder versteckt gegen die Interessen anderer
durchzusetzen. Sozialwissenschaftler*innen (z.B. Dahl und Stinebrickner
2003, 38-43) nennen verschiedene Arten, wie Akteur*innen Macht-iiber
ausiiben konnen. Eine Art ist Gewalt. Dabei erreicht Akteurin A ihre Ziele
auch gegen Bs Widerstand, indem A B die Wahl zwischen Befolgung und
Nichtbefolgung nimmt. Eine weitere Art, Macht-tiber auszuiiben, ist durch
Zwang. In diesem Fall befolgt B die Anweisungen von A, weil A gegeniiber B
die Gefahr einer Sanktion glaubhaft machen kann, falls B die Anweisungen
nicht befolgen will. Manipulation ist eine weitere Moglichkeit, Macht-iiber
auszuiiben. Dazu kommt es beispielsweise, wenn A bewusst liigt, Informa-

42

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch

tionen auslésst oder die eigenen Ziele, Werte, Wiinsche usw. auf eine Weise
formuliert, die bei B den Anschein erwecken, As Ziele, Werte, Wiinsche
usw. deckten sich mit den eigenen. Kann A mit diesen Handlungen jene
von B beeinflussen oder kontrollieren, iibt A Macht iiber B aus. Autoritait
wird ebenfalls als Moglichkeit gesehen, Macht-iiber auszuiiben.

Wie wir im letzten Abschnitt gesehen haben, beanspruchen Staaten ei-
nerseits das Monopol auf legitime Gewalt- respektiv Zwangsanwendung
und andererseits auf politische Autoritit. Kénnen sie diese Anspriiche auch
durchsetzen, {iben Staaten Macht-iiber aus. Ist zudem Autoritit ebenfalls
eine Form der Machtausiibung, dann stellt sich die Frage, ob eine starke
Differenzierung zwischen Macht-iiber und de facto Autoritdt moglich ist.
Denn handelt es sich dabei nicht bloss um mdégliche Form der Machtaus-
tibung? In de facto Autoritit aber lediglich eine Mdglichkeit zu sehen,
wie Akteur*in Macht-iiber ausiiben kann, verkennt aber die normative
Dimension, die dem Konzept Autoritdt innewohnt. Zwei kurze Beispiele
illustrieren, worin der Unterschied liegt.

o Situation A: Stellen wir uns vor, wir gingen abends durch einen Park.
Plotzlich steht ein Mann vor uns, bedroht uns mit einer Waffe und
verlangt, ihm unsere Wertgegenstinde auszuliefern. Wir tun dies und er
ldsst uns gehen.

« Situation B: Stellen wir uns eine andere Situation vor. Nachdem wir mit
tiberhohter Geschwindigkeit gefahren sind, werden wir von der Polizei
angehalten. Diese verlangt von uns, ein Bussgeld zu bezahlen, bevor sie
uns weiterfahren lasst.

Sowohl in Situation A und Situation B iibt eine Person bzw. eine Gruppe
von Personen Macht {iber uns aus, indem sie uns — entgegen unserem Wil-
len - unsere Wertgegenstande respektive unser Geld abnehmen. In Situati-
on A erfolgt die Machtausiibung durch Gewalt, da uns der Mann durch sei-
ne Waffe die Moglichkeit nimmt (oder zumindest stark einschrénkt), seinen
Forderungen nicht nachzukommen. Die Polizei in Situation B wendet zwar
nicht notwendigerweise Gewalt an, um uns dazu zu bewegen, das Bussgeld
zu begleichen. Sie zwingt uns aber dazu, indem wir von einer Sanktion (bei
der es sich um Gewaltanwendung handeln kann) ausgehen miissen, falls
wir die Aufforderung der Polizei nicht befolgen. Beide Situationen mégen
sich in der Form unterschieden, wie Macht ausgeiibt wird, aber in beiden
kommt es zu einer Machtausiibung. Ziehen wir das Konzept Autoritat
hinzu, dann zeigt sich aber ein Unterschied. Der Rauber in Situation A be-
ansprucht keine Autoritit iiber uns. Die Polizei in Situation B beansprucht

43

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

dagegen, Autoritét iiber uns zu haben - d. h. sie reklamiert das Recht fiir
sich, uns bussen zu durfen. Damit muss de facto Autoritat mehr sein, als
lediglich die Fihigkeit, den eigenen Willen durchzusetzen. Autoritat fiir
sich zu beanspruchen verbindet, ein Kénnen mit einem Diirfen.

Wie Joseph Raz (1981, 106) darlegt, sind, um eine Autoritit zu sein, die
rationalen Uberlegungen einer Person zu beeinflussen, womit ein Verweis
auf de jure Autoritit notwendig wird. Leslie Greens (1990, 42) Verstdandnis
geht in eine dhnliche Richtung: A besitzt Autoritét {iber B dann, und nur
dann, wenn die Tatsache, dass A von B ¢ verlangt, B erstens einen inhalts-
unabhéngigen Grund fiir ¢ gibt und zweitens einige der Griinde gegen ¢
ausschliesst. Ein Staat kann die Fahigkeit besitzen, seine Biirger*innen zu
einem Verhalten zu zwingen und ihnen Griinde fiir ¢ geben. Die Mafia
kann dies aber ebenso gut. Aus normativer Sicht ist die Frage daher, ob
eine Machtausiibung legitim ist oder nicht. Sprechen wir davon, jemand
besdsse die Autoritdt, uns zu Verhalten V zu zwingen, dann sagen wir
damit, diese Person diirfe Macht ausiiben, um V durchzusetzen. Das macht
Autoritit weniger zu einer Form der Machtausiibung, sondern vielmehr
zu einem legitimierenden oder rechtfertigenden Konzept, das zwischen
legitimer oder gerechtfertigter und illegitimer oder nicht gerechtfertigter
Ausiibung von Macht unterscheidet. Damit stellt ein Riickgrift auf Autoritét
jeweils die Frage in den Raum, ob die Handlungen, die dadurch legitimiert
oder gerechtfertigt werden sollen, auch tatsdchlich legitimiert oder gerecht-
fertigt sind. Auf den Staat iibertragen, stellt sich somit die Frage, ob er das
beanspruchte Recht zu regieren legitimierweise austibt.

Eine de facto Autoritdt beansprucht fiir sich ein Befehls- oder Herr-
schaftsrecht und kann dieses durchsetzen. Ist ebendieser Anspruch und
dessen Umfang legitimiert, dann haben wir es mit einer de jure Autoritdt
zu tun (Raz 1985a, 5). Unweigerlich stellt sich im Anschluss die Frage,
ob wir als Biirger*innen eine moralische Verpflichtung besitzen, staatliche
Anweisungen zu befolgen, falls es sich bei diesem um eine de jure Autoritét
handelt.

Neben der diskutierten Differenzierung zwischen de facto und de jure
Autoritat ist noch eine weitere Differenzierung zu beachten, die sich daraus
ergibt, worauf eine Autoritit einwirkt. Denn Autoritdt muss nicht zwingend
auf unsere Handlungen einwirken. Gibt uns eine Autoritit Griinde, ¢
(nicht) zu glauben, kénnen wir von einer theoretischen Autoritit sprechen.
Diese beruht damit auf Expertise (Christiano 2013, Abschn. L.1). Es gibt ver-
schiedene Aspekte, die Personen als Expert*innen auszeichnen. Sie haben
etwa eine liberlegende Wahrnehmung, bevorzugten Zugang zu Informatio-

44

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch

nen oder besitzen iiberlegene Fihigkeiten, Beweise zu finden sowie diese
zu interpretieren (Raz 1981, 110). Daraus beziehen die Aussagen solcher
Personen ihr besonderes moralisches Gewicht. Erklart mir zum Beispiel
eine Fachfrau fiir Verkehrsfragen, weshalb eine Umfahrungsstrasse sinnvoll
ist, dann sollte die Tatsache, dass sie sich mit Mobilitdt auskennt und dass
sie sich mit der Situation auseinandergesetzt hat, ihren Erlduterungen in
meiner eigenen Deliberation einen stirkeren Einfluss verleihen. Praktische
Autoritdt beruht dagegen darauf, dass diese uns Griinde gibt, (nicht) zu
¢-en (McLaughlin 2007, 67-73). Ein Beispiel dafiir ist etwa ein Vater, der
seinem Kind verbietet, bei Rot die Strasse zu {iberqueren. Sein Kind hat
damit einen Grund, von ebendieser Handlung abzusehen. Bedenken wir
die vielen rechtlichen Normen, die uns vorschreiben, welche Handlungen
geboten und welche verboten sind, ist es nicht weiter erstaunlich, dass
viele Autor*innen politische Autoritdt als eine besondere Form praktischer
Autoritat verstehen (Christiano 2013, Abschn. 1.1). Dartiber diirfen wir aber
nicht vergessen, dass Staaten nicht exklusiv durch Gebote und Verbote han-
deln, sondern durch die Expertise ihrer Organe ebenfalls Griinde geben,
¢ (nicht) zu glauben. Dies erhirtet beispielsweise Raz’ (1984, 106, 146) Ar-
gument, ein Staat konne theoretische Autoritdt beanspruchen. Als Beispiel
nennt er Sicherheitsbestimmungen, welche staatliche Institutionen erlassen.

Auch wenn der staatliche Autorititsanspruch sich nicht ausschliesslich
auf praktische Autoritdt beschrinkt, stellt sich die Frage, was ein Staat
damit effektiv beansprucht. John Locke beschreibt politische Autoritat bei-
spielsweise wie folgt:

Politische Gewalt [...] halte ich fiir das Recht, zur Regelung und Erhal-
tung des Eigentums Gesetze zu schaffen und die Todesstrafe und folglich
auch alle geringeren Strafen anzusetzen, wie auch das Recht, bei der
Vollstreckung dieser Gesetze und bei der Verteidigung des Staates gegen
fremdes Unrecht die Gewalt der Gemeinschaft zu gebrauchen - und
zwar einzig zugunsten des gemeinen Wohls. (Locke [1689] 2012, IL, § 3).

Locke versteht folglich unter politischer Autoritit’> ein weitreichendes
Recht. Einerseits darf der Staat Gesetze erlassen und auf diese Weise die Re-
geln definieren, wie seine Biirger*innen zusammenleben. Andererseits darf

15 Auch wenn Locke von politischer Gewalt spricht, wire es falsch, darin eine Vermi-
schung von Macht und Autoritit erkennen zu wollen. Denn was Locke beschreibt,
ist nicht nur die Fahigkeit, jemanden zu zwingen (Macht), sondern das Recht dazu
(Autoritat).

45

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

der Staat auch Gewalt bzw. Zwang anwenden, um ebendiese Rechtsnormen
durchzusetzen. Politische Autoritét ist in Lockes Augen darauf gerichtet,
Eigentum zu regulieren und zu beschiitzen. Darin liegt denn auch der
Grund, weshalb die Menschen sich dafiir entscheiden, den Naturzustand
zu verlassen, was wiederum zur Entstehung von Staatlichkeit fithrt. Damit
tont Locke die Grenzen staatlicher Autoritdt an. Sie soll nicht zwingend
allumfassend, sondern zielgerichtet sein. Wie Uzgalis (2015, Abschn. 4.5)
ausfiihrt, ist Herrschaft bei Locke dann - und nur dann - legitim, wenn
sie darauf zielt, das Leben, die Gesundheit, Freiheit sowie das Eigentum
der Biirger*innen zu schiitzen, solange dies im Interesse der Allgemeinheit
liegt. Werden dagegen die natiirlichen Rechte der Biirger*innen verletzt,
dann sind sie einem Staat keinen Gehorsam schuldig. Die Idee, legitime
politische Autoritit sei am besten als ein Recht zu verstehen, findet sich
auch in zeitgendssischen Definitionen. Gemdss Simmons ([1999] 2001,
130) ergibt sich beispielsweise fiir einen Staat aus seiner Legitimation ein
komplexes moralisches Recht, seinen Biirger*innen als einzigen bindende
Pflichten aufzuerlegen.!® Der Korrelationsthese folgend ist die politische
Pflicht das (oder zumindest ein) Gegenstiick zu legitimer Herrschaft (vgl.
dazu Abschn. 2.2), was die Biirger*innen moralisch verpflichtet, das Recht
eines Staates zu befolgen, weil es sich um Recht handelt (Dagger und
Lefkowitz 2014; Dworkin 2011, 317; Klosko 2011, 712; Mokrosifiska 2012, 1;
Simmons 1979, 5).

Doch muss legitime staatliche Autoritit zwingend mit einer politischen
Pflicht zusammenfallen? Raz antwortete auf diese Frage mit einem Nein. In
seinem Essay ,, Authority and Consent“ (1981) vertritt er beispielsweise die
These, es gebe keine allgemeine politische Pflicht. Dies muss aber Autoritat
nicht ausschliessen. Er argumentiert, wenn Staaten ihren Biirger*innen hel-
fen, besser zu handeln, als sie es allein téiten, kdnnen staatliche Institutionen
Autoritdt beanspruchen. Ein entscheidender Grund dafiir ist ihre Fahigkeit,
Koordinationsprobleme zu l6sen (Raz 1985a, 21; 1986, 49-51; 2006, 1031).

Ein typisches Beispiel eines Koordinationsproblemes ist der Strassenver-
kehr. Prinzipiell ist sowohl der Rechts- als auch der Linksverkehr eine sinn-
volle Option. Es wird aber fiir alle Verkehrsteilnehmerinnen und -teilneh-
mer dusserst gefahrlich, kann man sich nicht auf eine bestimmte Strassen-
seite einigen, auf welcher in einem bestimmten Land, Region o. A zu fahren

16 Interessanterweise muss fir Simmons ([1999] 2001, 122, 125, 130) staatliche Autoritat
nicht zwingend legitim sein, auch wenn sie gerechtfertigt ist. Aber nur legitime
Staaten kreieren eine politische Pflicht fiir ihre Biirger*innen.

46

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Der staatliche Autoritdtsanspruch

ist. Ein Weg, diesem Umstand zu begegnen, ist eine staatliche Regelung.
Ein Staat - beispielsweise die Schweiz in Art. 34 Strassenverkehrsgesetz —
bestimmt fiir alle Personen in seinem Territorium das Rechtsfahren. Staatli-
che Institutionen wie die Polizei setzen dieses dann durch. Fiir Raz (2006,
1031) ist aber nicht nur die Fahigkeit entscheidend, Koordinationsprobleme
zu lésen, damit Staaten seiner Dienstleistungskonzeption gerecht werden.
Sie sind dariiber hinaus durch ihre Expertise oft besser in der Lage, die
optimale Losung zu identifizieren.

Fiir Raz (1985a, 13-14) sind legitime autoritative Anordnungen praemp-
tiv. D. h. die Tatsache, dass eine Autoritdt von mir ein bestimmtes Verhal-
ten V verlangt, ist ein Grund fiir V, welcher nicht zusitzlich zu anderen
Motiven hinzukommt, sondern einige davon ausschliessen und ersetzen
sollte. Aber weshalb sollten wir die Anweisungen staatlicher Organe befol-
gen? Darauf antwortet Raz mit der normalen Rechtfertigungsthese (siehe
dazu Abschn. 5.1.1). Bei dieser handelt es sich um eine Begriindung erster
Ordnung: Vermag nun ein Staat, uns zu helfen, besser zu handeln, als
wir es ohne ihn titen, dann kann er seine beanspruchte Autoritit iiber
uns normalerweise rechtfertigen.”” Eine weitere, mit der normalen Recht-
fertigungsthese verbundene und diese verstirkende Annahme ist Raz’ Ab-
héngigkeitsthese. Er argumentiert, alle autoritativen Anordnungen sollten
hauptsachlich auf Griinden beruhen, welche bereits unabhéangig von dieser
fir Personen gelten und relevant fiir deren Handlungen sind. Nun ist es
in den meisten Féllen nicht méoglich, eine normale Rechtfertigung fiir eine
Autoritat zu etablieren, wenn diese nicht bereits einen de facto Status - d. h.
ein gewisses Mass an Anerkennung und Macht aufweist — besitzt. Um fiir
die Legitimitdt einer bestimmten politischen Autoritit zu argumentieren, ist
deren Fahigkeit, Koordinationsprobleme zu l6sen und die Bevolkerung vor
Gefangenendilemmatasituationen zu bewahren, entscheidend.

Eine Argumentation fiir eine Autoritdt darf sich aber nicht nur auf die
Griinde fokussieren, welche fiir diese sprechen, sondern muss auch diejeni-
gen beriicksichtigen, die dagegensprechen. Es gilt namlich zu zeigen, dass
Autoritdt A nicht nur die Rechtfertigungsthese erfiillt. Sie muss dies auch
besser als die konkurrierende Autoritit B tun bzw. bessere Griinde vorwei-

17 Daneben kann es auch weitere Griinde zweiter Ordnung (z.B. Identifikation mit
einem Staat) geben, die fiir eine Autoritdt sprechen. Unter normalen Umstinden
sind sie nicht in der Lage, eine Rechtfertigung zu liefern; sie vermindern aber die
Beweislast der normalen Rechtfertigung.

47

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

sen koénnen, weshalb man sie anerkennen sollte.!8 Ein weiterer Cluster von
Griinden gegen A, denen man als Befiirworter*in einer Autoritat begegnen
muss, steht im Zusammenhang mit der Annahme, es sei wiinschenswert,
wenn Menschen ihr Leben nach eigenem Gutdiinken leben.”

An Raz’ Autoritatsverstindnis sind einige Punkte bemerkenswert: Ers-
tens ist dieses nicht auf staatliche Institutionen beschrankt. Man kann sich
alternative Strukturen, die legitime Autoritét zu besitzen vermdgen, vorstel-
len. Denn nicht die Struktur oder das Institutionengefiige einer Autoritat
ist relevant, sondern ihre Fahigkeit, eine Dienstleistung zu erbringen (siche
dazu Abschn. 5.3). Zweitens kann man Raz’ Konzeption dahingehend inter-
pretieren, dass diese mit dem Subsidiaritatsprinzip vereinbar ist. Die Frage
ist, wann es fiir eine Person Sinn macht, sich in ihren Handlungsentschei-
dungen auf eine Autoritdt abzustiitzen. Es scheint dann, und nur dann,
die korrekte Entscheidung zu sein, wenn autoritative Aussagen mich wahr-
scheinlicher richtig handeln lassen. Je besser ich darin bin, den moralisch
gebotenen Akt zu erkennen, desto schwicher wird die normale Rechtferti-
gung. Aus diesen beiden ergibt der dritte Punkt: Autoritdten sind nicht —
um es etwas salopp zu sagen - in Stein gemeisselt. Nur weil Autoritit A
zu Zeitpunkt #; im Stande ist, die normale Rechtfertigung zu erbringen,
folgt daraus nicht, sie konne dies auch bei #,, t; oder t,. A muss ihren
Legitimitdtsanspruch stets aufs Neue begriinden. Nicht nur das, A muss
auch immerzu beweisen, ihre Dienstleistung am Individuum besser als
konkurrierende Autorititen zu erbringen. Viertens schliesst Raz’ Konzept
selbststindiges Denken nicht aus. Denn er argumentiert mit keinem Wort
dafiir, aus der Legitimitét einer Autoritét ergibe sich eine Art Verpflichtung,
sein eigenes Urteil aufzugeben. Es gibt, wie Raz explizit sagt, von seinem
Standpunkt aus keinen Einwand, sich selbst Gedanken zu einem Thema
zu machen. Eine legitime autoritative Weisung stellt aber fiir ihn einen
sehr starken Grund dar, gegebenenfalls ganz oder teilweise entgegen mei-
nem eigenen Verdikt zu handeln.2’ Mit diesen Uberlegungen sind wir nun

18 Das Argument, Autoritdt B sei besser darin, die normale Rechtfertigung zu erfiillen
als 4, ist dann - und nur dann - ein Grund gegen A, wenn A und B inkompatibel sind
(Raz 1985a, 22).

19 Fir eine vertiefte Auseinandersetzung mit Raz’ Dienstleistungskonzeption siehe
Abschn. 5.

20 Es ist auch falsch, davon zu sprechen, man verlére die Moglichkeit, sich selbst ein
Urteil zu bilden, wenn man am Ende entgegen diesem handeln sollte, weil eine
legitime Autoritét dies von mir verlangt. (Raz 1985a, 8)

48

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

gewappnet, um auf eine mit der Autoritdt verkniipften Frage — derjenigen
nach der politischen Pflicht namlich - einzugehen.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

Das Problem der politischen Pflicht umfasst die Frage, ob die Biirger*innen
eine moralische Verpflichtung besitzen, den rechtlichen Regelungen Folge
zu leisten, weil es sich dabei um Rechtsnormen handelt (Kramer 2008b,
179). In Anlehnung an Egoumenides (2014, 20-21) lasst sich die Ausgangs-
lage auch folgendermassen beschreiben: Es ist das Problem, eine spezielle
Rechtfertigung fiir die unzéhligen Verpflichtungen zu finden, welche Staa-
ten ihren Biirger*innen auferlegen. Sowohl Staaten als auch deren Recht
und politische Institutionen besitzen einen speziellen Charakter und Status.
Erstens ergibt sich die Validitat politischer Strukturen aus politischen bzw.
rechtlichen Strukturen und basiert auf rechtlichen Kriterien und Standards
(Ursprungsthese). Zweitens besitzen die Biirger*innen eine spezielle Bezie-
hung zu ihrem Staat (Besonderheitsthese).?! Drittens konnen Rechtspflich-
ten zwangsbewehrt sein (Zwangsthese). Viertens muss eine tiberzeugende
politische Theorie Kriterien beinhalten, welche die unabhingige Natur des
Politischen aufzeigen, und die Begriindung der politischen Pflicht muss
sich auf diese essenzielle politische Natur von Institutionen beziehen (Un-
abhiingigkeitsthese). Die autoritativen Ausserungen der politischen Institu-
tionen, welchen wir uns gegeniibersehen, zielen darauf ab, unser Verhalten
in der Offentlichkeit zu beeinflussen. Daher muss eine Rechtfertigung einer
politischen Pflicht moralische Griinde dafiir geben konnen, politische Insti-
tutionen zu unterstiitzen.

Wie Kramer (2008b, 179) erklart, vermuten die meisten Autor*innen, die
politische Pflicht gelte prima facie. D.h. ich kann - im Sinne von W. D.
Ross (2002, Kap. 2) - eine moralische Pflicht P; besitzen, die im Einzelfall
durch eine alternative Verpflichtung P, iibertrumpft wird. Der Ausdruck,
der auf Deutsch so viel wie ,,auf den ersten Blick” bedeutet, besitzt aber eine
gewisse Unschirfe. Denn eine moralische prima facie Verpflichtung kann
auch eine sein, welche sich auf den zweiten Blick als gar keine moralische

21 Dieser von Simmons formulierte Punkt gilt inzwischen als Standard in der Literatur
uber die politische Pflicht (Klosko 2007, 1). Er formulierte sie aber nicht als These,
sondern als Bedingung: Eine politische Pflicht ist eine moralische Anforderung,
welche eine Person an einen spezifischen Staat bindet (Simmons 1979, 31). Fiir eine
kritische Auseinandersetzung mit dieser bietet sich z. B. Walton (2013) an.

49

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Pflicht entpuppt. Edmundson (2004, 215) bevorzugt aus diesem Grund
auch den Ausdruck ,pro tanto Pflicht® Ich folge dieser Terminologie und
verwende in Anlehnung an Shelly Kagan (1989, 17) die beiden Begriffe
folgendermassen: Eine Verpflichtung V nenne ich pro tanto, wenn sie zwar
iber moralisches Gewicht verfiigt, aber trotzdem von anderen Pflichten
tbertrumpft werden kann. Als prima facie bezeichne ich V, wenn sie wie
eine Pflicht erscheint, bei genauem Hinsehen sich aber als kein moralisches
Sollen herausstellt.

Heutzutage werden die Begriffe ,politische Pflicht® und ,Pflicht zum
Rechtsgehorsam® oft als Synonyme verwendet. Doch verschiedene Au-
tor*innen denken, die politische Pflicht umfasse mehr. Raz (2009, 127)
nennt beispielsweise Verpflichtungen dazu, gute Biirger*innen zu sein.
Simmons (1979, 5) erwidhnt eine Pflicht, politische Institutionen mittels
Partizipation zu unterstiitzen. Auch Edmundson (2004, 217) versteht unter
der politischen Pflicht ebenfalls mehr als lediglich eine Verpflichtung, das
Recht zu befolgen. Er nennt beispielsweise ein diffuses Sollen, den Staat,
dem man als Biirger*in angehort, zu unterstiitzen und zu verteidigen. Ob
der Inhalt der politischen Pflicht mehr umfasst als Rechtsgehorsam oder
nicht, lasse ich fiir diese Arbeit bewusst offen. Einerseits ist die Pflicht, das
Recht zu befolgen, das zentrale Element eines allfalligen politischen Sol-
lens. Klosko (1989, 358) erklért etwa, Gehorsam spiele eine gewichtige Rolle
in der fortdauernden Existenz eines Staates und seiner Biirger*innen. An-
dererseits werden staatliche Zwangsmassnahmen gerade damit begriindet,
jemand sei seinen Rechtspflichten nicht nachgekommen. Und staatlicher
Zwang widerstrebt — zumindest auf den ersten Blick — den Anarchist*innen
besonders. Aus diesem Grund verwende ich — wenn ich nicht explizit von
der politischen Pflicht im weiteren Sinne spreche - die Begriffe ,,politische
Pflicht", ,,Pflicht zum Rechtsgehorsam® und ,Gehorsamspflicht gegeniiber
dem Recht“ als Synonyme.

Von einem individuellen Standpunkt aus ist nun insbesondere der in-
haltsunabhingige Charakter der Pflicht zum Rechtsgehorsam problema-
tisch. Besitzen wir eine solche Verpflichtung, dann ist der moralische
Grund, eine Rechtsnorm zu befolgen, nicht deren Gerechtigkeit, Effizienz
etc., sondern deren Charakter als eine durch das Rechtssystem definierte
Norm.?? Kurzum, muss man dem Recht Folge leisten, weil es sich um
Recht handelt, so ist nicht dessen Inhalt, sondern seine Natur das Hand-

22 Das bedeutet aber nicht, diese Griinde seien irrelevant und spielten in unseren mora-
lischen Uberlegungen keine Rolle. Auch meine ich mit der obigen Aussage nicht, die

50

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

lungsmotiv (McLaughlin 2007, 56). Dies scheint — weil auf diese Weise
die Handlungen eines Individuums von seinen Uberlegungen abgekoppelt
werden (Mokrosinska 2012, 5) — dusserst problematisch. Dadurch verlangt
die politische Pflicht auf den ersten Blick danach, die individuelle Kontrolle
iiber die eigenen Handlungen aufzugeben. Genau an diesem Punkt setzt
zum Beispiel Robert Paul Wolft ([1970] 1998) ein (vgl. Abschn. 3.1).

In welchem Bezug steht die politische Pflicht zum Konzept der poli-
tischen Autoritdt? Wie wir in Abschn.2.1.2 gesehen haben, reklamieren
Staaten Souverdnitdt. Damit beanspruchen sie unter anderem, die oberste
politische Autoritdt zu sein. Ebenfalls verstehen die Staaten die Biirger*in-
nen als dazu verpflichtet, dem Recht Folge zu leisten. Gemaiss der Korrela-
tionsthese besteht entweder ein logischer oder normativer Zusammenhang
zwischen der politischen Pflicht und politischer Autoritit (Egoumenides
2014, 19-20): Oft wird das Recht zum Regieren eines Staates als das logi-
sche Korrelat zu einer Pflicht zum Gehorsam prasentiert. Sprechen wir
dem Staat das Recht zu regieren zu, dann anerkennen wir automatisch
die politische Pflicht der Biirger*innen. Man kann die Korrelationsthese
aber auch als normative Aussage verstehen. Haben wir das eine, sollten
wir ebenfalls das andere besitzen. Von dieser Warte aus ist die politische
Pflicht - verstanden als ein komplexes Konglomerat von Verpflichtungen -
entweder eine normative Voraussetzung oder die normative Konsequenz
politischer Autoritét.

Die Korrelation zwischen politischer Autoritat und politischer Pflicht ist
eine Grundannahme, soll letztere das Recht zum Regieren von Staaten
(oder anderen politischen Organisationsformen) legitimieren. Die Idee
dahinter ist, dass wenn wir eine moralische Pflicht besitzen, das Recht
zu befolgen, welches ein Staat erlassen hat, dann miisse dieser dazu be-
rechtigt sein. Daran anschliessend kénnen wir eine Standardansicht iiber
den Zusammenhang zwischen politischer Autoritdt und politischer Pflicht
formulieren. Entscheidend dafiir ist zundchst, was ein Recht ist. Mein
Verstindnis eines Rechts orientiert sich an einer modifizierten Version
der ,Hohfeld’schen Inzidenzien® (Cassee 2016, 21-22; fiir die urspriingli-
che Position siehe Hohfeld 1917), wie sie Leif Wenar (2005) verteidigt,
und die sowohl im juristischen als auch moralischen Kontext anwendbar
sind. Wenar unterscheidet mit Privilegien (privileges), Anspriichen (claims),
Befugnissen (powers) und Immunitéten (immunities) vier Bausteintypen,

politische Pflicht - falls eine solche existiert — iibertrumpfe die anderen genannten
Motive zwingend.

51

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

welche die Grundlage komplexer Rechte bilden. Die beiden erstgenannten
sind Typen erster, die beiden letztgenannten Typen zweiter Ordnung. Ein
Privileg ist eine Erlaubnis, etwas zu tun. Hat demnach A ein Privileg zu
®-ten, so ist A nicht verpflichtet, nicht zu ®-ten. Ein Beispiel dafiir ist
etwa eine Polizistin, die ein (juristisches) Recht hat, in die Wohnung eines
fliichtenden Verbrechers einzudringen. Privilegien konnen einzeln in Form
einer Erlaubnis (Ausnahmen von einer generellen Pflicht) oder gekoppelt
als ,Freiheit“ (man besitzt sowohl die Erlaubnis, zu ®-en als auch nicht
zu ®-en) auftreten. (225-28) Anspriiche beziehen sich dagegen nicht auf
die Rechtstragerin bzw. den Rechtstréger, sondern verpflichten eine Person
gegeniiber einer anderen. Hat A einen Anspruch darauf, dass B (nicht)
®-t, dann ist B gegeniiber A verpflichtet (nicht) zu ®-en. Ein so geartetes
»~Anspruchsrecht® (claim-right) kann entweder ein Anspruch auf Schutz
vor Schaden oder Paternalismus, auf Versorgung im Bedarfsfall sowie auf
eine bestimmte Handlung sein. (229-30) Befugnisse sind Rechtbausteine
hoherer Ordnung. Ein ,Befugnisrecht” ist die Fahigkeit, seine und frem-
de Rechte zu verandern (231). A kann beispielsweise B einen Teil seines
Vermogens versprechen. Auf diese Weise ,kreiert® A Bs Anspruchsrecht
auf einen Vermogensanteil. Oder A kann B das Privileg entziehen, sich in
ihrer Wohnung aufzuhalten. Solche Befugnisse sind nicht grenzenlos. Eine
Immunitdt schiitzt vor der Verinderung von Rechten (232). Ein Beispiel
dafiir ist etwa das in Art.16 BV verbiirgte Recht der Schweizer*innen auf
Meinungs- und Informationsfreiheit, welches die Kompetenzen der Bun-
desversammlung, Rechtspflichten zu schaffen, einschrankt.

Gemiss der Standardsicht legitimer politischer Autoritdt folgt aus dieser
ein komplexes Recht zum Regieren. Diese beinhaltet erstens die Befug-
nis, in ihrem Territorium Rechtspflichten zu kreieren, zu dndern und
aufzuheben, zweitens das exklusive Privileg, diese Rechtspflichten (nicht)
mit Zwang durchzusetzen, und drittens einen Anspruch auf den Gehor-
sam ihrer Biirger*innen. Dieser Anspruch korreliert mit einer politischen
Pflicht der Biirger*innen. Dazu kommt der Anspruch, nicht an der Ausfiih-
rung des Rechts zum Regieren gehindert zu werden, der sich wiederum da-
raus ergibt, innere und dussere Souverénitét zu reklamieren. Daraus ergibt
sich unter anderem ein moralisches Verbot gegeniiber Dritten, eine legitime
Autoritit zu behindern. Aus Standardsicht ist legitime Autoritdt ohne dieses
Verbot sowie eine moralische Pflicht zum Rechtsgehorsam nicht denkbar
(Applbaum 2010, 217-18).

Die Zahl jener, die die Existenz des politischen Sollens gegeniiber beste-
henden Staaten verneinen, hat aber in den letzten Jahren zugenommen

52

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

(z. B. Raz 1981; Simmons 1979). Fiir Matthew Noah Smith (2013, 347) ist die
Position, eine moralische Pflicht zum Rechtsgehorsam existiere nicht, gar
ein Konsens in der aktuellen philosophischen Diskussion. Grundsatzlich
stehen uns zwei Optionen zur Verfiigung, um darauf zu reagieren. Eine ers-
te Variante ist, eine {iberzeugende Begriindung fiir die politische Pflicht zu
prisentieren. Eine Ubersicht dariiber geben die nachfolgenden Abschnitte.
Die zweite Variante ist, in den sprichwortlichen sauren Apfel zu beissen
und die Méglichkeit zu verwerfen, ein politisches Sollen zu begriinden. In
diesem Fall stehen wiederum zwei Strategien zur Verfiigung. Man kann ent-
weder die Korrelation zwischen politischer Pflicht und politischer Autoritat
verwerfen oder die Mdoglichkeit legitimer Staaten ablehnen (Edmundson
2004, 218).

So kénnte man die Standardsicht anpassen, indem man auf die Kor-
relation zwischen politischer Autoritdt und politischer Pflicht verzichtet
(z.B. Applbaum 2010). Ein ausreichend legitimer Staat besitzt in dieser
modifizierten Version ein Recht zum Regieren, welches erstens die Befug-
nis, in seinem Territorium Rechtspflichten zu kreieren, zu dndern und
aufzuheben, zweitens das Privileg, diese Rechtspflichten (nicht) mit Zwang
durchzusetzen, und drittens einen Anspruch auf Nichtintervention der
Biirger*innen umfasst. Die Rechtspflichten, welche die Autoritat begriindet,
konnen mit einer Pflicht zum Befolgen korrelieren. Ein Beispiel dafiir ist
Raz’ Pflicht zum Rechtsgehorsam (vgl. Abschn.5.4.2). Man kann noch
einen Schritt weitergehen und das Recht zum Regieren lediglich als ein
Privileg verstehen, mit dem keine wie auch immer geartete Pflicht korre-
liert (vgl. Rinderle 2005, 356). Im Gegensatz zu dieser revisionistischen
Strategie (siehe z.B. Dagger 2018 fiir deren Rekonstruktion) lehnen die
Anarchist*innen die Moglichkeit legitimierter Staaten ab (vgl. Abschn. 2.3).

Bevor wir uns aber der anarchistischen Position zuwenden, gehe ich
zunichst auf die fiinf Hauptargumentationslinien fiir die Begriindung der
Pflicht zum Rechtsgehorsam ein: Zustimmung (z.B. Locke [1689] 2012),
Fairness (z. B. Hart 1955), Dankbarkeit (z. B. Walker 1988) sowie eine natiir-
liche (z.B. Rawls 1999) oder eine assoziative Pflicht (z. B. Dworkin 1986).
Auch die Kombination verschiedener Prinzipien ist méglich. Etwa Klosko
(2004) oder Mokrosiniska (2012) vertreten (mehr oder weniger explizit)
einen solchen Ansatz. Wie aber Dagger und Lefkowitz (2014, Abschn. 5)
festhalten, hatten bis jetzt solche Legitimationsversuche kaum Einfluss auf
die Diskussion.

53

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

2.2.1 Eine politische Pflicht durch Zustimmung?3

John Lockes Uber die Regierung ([1689] 2012) ist der Klassiker, wenn man
tber Zustimmung als Basis der politischen Pflicht spricht (Klosko 2011,
719). Die Idee der individuellen Zustimmung nimmt spatestens seit diesem
Werk in Uberlegungen iiber unsere politischen Bindungen eine gewichti-
ge Stellung ein (Simmons 1979, 57). Die Grundidee ist folgende: Indem
man entweder explizit oder implizit zustimmt, staatliche Institutionen zu
unterstiitzen, ist man dazu verpflichtet, deren Anforderungen Folge zu
leisten (Kramer 2008b, 180). Doch was bedeutet dies ganz genau? Lockes
Uberlegungen als Tllustration zustimmungsbasierter Ansitze sollten helfen,
die Implikationen dieser Grundthese zu verstehen.

Lockes Ausgangspunkt bildet der sogenannte Naturzustand. In diesem
leben die von Natur aus freien und gleichen Menschen relativ friedlich
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 189; Klosko 2011, 719), aber - da die Men-
schen dazu neigen, die natiirlichen Gesetze eigenniitzig zu interpretieren -
nicht vollig konfliktfrei zusammen (Klosko 2011, 719). Dazu gesellt sich der
individuelle Wunsch, das Eigentum - darunter féllt auch unsere eigene Per-
son (Uzgalis 2015, Abschn. 4.2) - zu schiitzen (Braun, Heine, und Opolka
2008, 201). Um Konflikten und dem potenziellen Verlust des Eigentums
entgegenzuwirken, entscheiden sich die Menschen in Lockes Naturzustand
schlussendlich dazu, ihre natiirlichen Rechte auf Selbstdurchsetzung aufzu-
geben. Sie schliessen sich mit anderen Individuen zu einer Gemeinschaft?*
zusammen. Fasst eine Person den Entschluss, dieser beizutreten, stimmt sie
zu, deren Recht zu gehorchen (Klosko 2011, 719).%> Auf diese Weise entsteht
staatliche Autoritit durch die Einwilligung der Biirger*innen (Simmons

23 Diesen sowie die nachsten Abschnitte iiber die méglichen Argumentationslinien fir
eine politische Pflicht stammen - in abgednderter Form — aus meiner Masterarbeit
(vgl. Hubacher 2014, 4-12).

24 Man kann an dieser Stelle einwerfen, eine Gemeinschaft konne man nicht zwin-
gend mit einem Staat gleichsetzen. Es ist aber wohl anzunehmen, Locke habe eine
(pro-)etatische Ordnung vor Augen. Aus diesem Grund spreche ich im weiteren Ver-
lauf jeweils von ,,Staat“; auch dann, wenn in der Quelle ein anderer Begriff verwendet
wurde.

25 Bei Locke werden - wo nicht explizit anders vereinbart — Entschliisse mittels des
Mehrheitsprinzips gefasst. Die Entscheidungsgewalt der Mehrheit ist dabei aber nicht
unbegrenzt, sondern besteht nur in jenen Bereichen, welche die Zustimmenden als
staatliche Aufgabenbereiche definiert haben. Des Weiteren begrenzen die Naturrechte
die staatliche Macht (Braun, Heine, und Opolka 2008, 204-7; Klosko 2011, 719).
Aus heutiger Sicht fraglich ist die beschriankte Anzahl Personen, welche entscheiden

54

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

1979, 58) und mit ihr — gemdss der Korrelationsthese — die Pflicht zum
Rechtsgehorsam.

In Simmons’ (1979, 63-69) Augen basieren Zustimmungstheorien auf
vier Grundannahmen. Erstens besitzt jede Person ein natiirliches Recht
auf Freiheit. Dies berechtigt dazu, sich - innerhalb der Grenzen des Natur-
rechts - nach eigenem Gutdiinken zu verhalten. Zweitens kann dieses Frei-
heitsrecht nur durch eine iiberlegte und freiwillige Zustimmung zu einer
die individuelle Freiheit einschrankenden Pflicht begrenzt werden. Drittens
besitzt die Zustimmung eine Schutzfunktion, indem sie die Biirger*innen
vor Schaden seitens des Staates bewahrt. Denn nur eine Regierung, welche
sich ein Individuum ausgesucht und welcher es zugestimmt hat, besitzt
legitime Autoritdt: Man kann nicht aufgrund seines Geburtsortes an einen
unter Umstdnden tyrannischen Staat gebunden sein. Viertens ist der Staat
ein Instrument, um den Interessen seiner Biirger*innen zu dienen. Man
wird nur dann rechtmissig regiert, wenn man dem Staat (sowie seiner Exe-
kutive) zustimmt und damit impliziert, die staatlichen Organe handelten
im Interesse der Bevolkerung. Auf diese Weise stellen die zustimmungsba-
sierten Ansétze die Interessen der Biirger*innen ins Zentrum.

Ein bedeutendes Problem fiir die Zustimmungsansitze bildet die fehlen-
de explizite Zustimmung zu staatlicher Autoritédt vieler Biirger*innen in
existierenden Staaten (Kramer 2008b, 180). Bereits Locke erkannte diese
Problematik, weshalb er auf das Konzept der stillschweigenden Zustimmung
verwiesen hat. Gemdss ihm reicht Besitz oder aus der Gemeinschaft ge-
zogener Nutzen fiir eine politische Pflicht aus (Klosko 2011, 719). Wire
Locke mit dieser Argumentationslinie erfolgreich, besdssen fast alle Bewoh-
ner*innen eines Staates automatisch eine politische Pflicht. Klosko (2011,
720) argumentiert, auf diese Weise beraube Locke aber die Zustimmung
ihrer moralischen Signifikanz. Die gesamte Argumentation, wie aus dem
Naturzustand mittels Zustimmung ein Staat entsteht, scheint ziemlich un-
notig, wenn am Ende (fast) alle automatisch eine Gehorsamspflicht besit-
zen.?® Lockes Argument der stillschweigenden Zustimmung verweist eher
auf andere Prinzipien wie Fairness (vgl. Abschn.2.2.2) oder Dankbarkeit

darf. Bei Locke ist dieses Recht auf die ,Vollbiirger” - d. h. Médnner mit Eigentum -
limitiert (Schmidt 2019, 49).

26 Es mag Fille geben, in denen man durch Inaktivitdt Zustimmung ausdriicken kann.
Doch beziiglich einer inhaltsunabhédngigen und so weitreichenden Pflicht, ist impli-
zite Einwilligung in meinen Augen eine dusserst fragwiirdige und schwache Begriin-
dung der Verpflichtung zum Rechtsgehorsam.

55

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

(vgl. Abschn.2.2.3). Doch selbst wenn es sich bei ,stillschweigender® um
sechte” Zustimmung handelt, ist es fraglich, ob sie eine Person zum Rechts-
gehorsam zu verpflichten vermag. So weist Dworkin (1986, 192-93) auf ein
praktisches Problem hin: Heutzutage ist faktisch die gesamte Landmasse
Teil eines staatlichen Territoriums.?” So kann man nur einen Staat gegen
einen anderen eintauschen. Uberdies ist es schwierig, gewissen staatlichen
Dienstleistungen (6ffentliche Sicherheit oder Landesverteidigung) auszu-
weichen. Und selbst wenn man dies kann, wiren die ,Kosten“ bzw. der
Aufwand dafiir enorm hoch.

Eine Alternative zu stillschweigender wire hypothetische Zustimmung.
Man kénnte sagen, die Biirger*innen willigten als rationale Individuen -
etwa aufgrund ihres Eigeninteresses — ein, dem Staat die Autoritdt zu ver-
leihen, fiir sie bindende Gesetze zu erlassen. Anstelle davon, danach zu
fragen, ob die Biirger*innen dem heutigen staatlichen Institutionengetiige
zugestimmt haben, ist die Frage eher, zu welchen gesellschaftlichen Arran-
gements idealisierte Biirger*innen ihre Einwilligung giben (D’Agostino,
Gaus, und Thrasher 2012). Ein Beispiel eines solchen Ansatzes ist Rawls’
(2002, 357) Theorie, die auf einen Gesellschaftsvertrag zwischen rationalen
Individuen setzt. Die Menschen treten im Urzustand hinter den ,,Schleier
des Nichtwissens“?8, um die grundlegenden Prinzipien der Gerechtigkeit
zu bestimmen. Gegen die Idee eines auf hypothetischer Zustimmung ba-
sierenden Vertrages wenden Kritiker*innen oft ein, ein solcher sei nie
geschlossen worden. Aus diesem Grund konne er weder den Staat noch die
Biirger*innen zu gewissen Handlungen verpflichten (Kymlicka 2002, 61;
Stemmer 2002, 14). Ronald Dworkin (1984, 253) dussert sich beziiglich des
Rawls’schen Gesellschaftsvertrages ebenfalls in diese Richtung: Ein hypo-
thetischer stellt keinen eigentlichen, bindenden Vertrag dar. Eine mdgliche
Antwort auf diese Kritik ist — wie dies beispielsweise Stemmer (2002) in
seinem Essay ,Moralischer Kontraktualismus® tut - sich vom Vertrag als
Grundlage fiir Rechte und Pflichten zu entfernen. Das rationale Interesse
aller Beteiligten selbst begriindet bindende moralische Normen. Auf diese
Weise scheint es moglich, dem hier beschriebenen Einwand zu begegnen.

27 Die Ausnahmen sind klein an der Zahl (z. B. die Antarktis). Einige weitere Gebiete —
etwa Kashmir - werden von mehreren Staaten beansprucht (Morris 2011, 544).

28 Dieser Schleier ist eine kiinstliche Informationsbeschrankung. Dadurch sollen unfai-
re Regelungen verhindert werden. Egoistische Interessensabwégungen sind aus dem
Entscheidungsprozess ausgeschlossen, da alles relevante Wissen tiber die eigene Posi-
tion sowie jene der Vertragspartnerinnen und -partner in der Gesellschaft geloscht ist
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 464).

56

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

Denn nicht die hypothetische Zustimmung konstruiert die moralische
Verpflichtung. Sie ist lediglich ein Gedankenexperiment, welches auf den
rationalen Charakter eines Sollens hinweist. Dieser legitimiert erst eine
moralische Pflicht.

2.2.2 Fairness: Den gerechten Anteil tragen

Bereits im Zusammenhang mit stillschweigender Zustimmung habe ich
Fairness als ein mogliches Prinzip, welches die politische Pflicht zu begriin-
den vermag, erwdhnt. Es wurde in der philosophischen Diskussion insbe-
sondere in der zweiten Halfte des 20. Jahrhunderts ziemlich prominent
(Kramer 2008b, 180). Unter anderem die empirische Sozialpsychologie lie-
fert Indizien fiir die Relevanz des Prinzips, da Fairness fiir Menschen eine
wichtige Stellung einnimmt, wenn es um die Motivation geht, die Gesetze
zu befolgen (Rinderle 2005, 167). Die Hauptfragen, welche Fairnessansitze
beantworten miissen, sind, in welchem Kontext das Prinzip relevant ist
und wie es in diesem eine bindende Pflicht zu begriinden vermag (Klosko
1987b, 354).

Eine breit rezipierte Formulierung des Fairnessprinzips stammt von
H. L. A. Hart (1955):

[W]hen a number of persons conduct any joint enterprise according to
rules and thus restrict their liberty, those who have submitted to these re-
strictions when required have a right to a similar submission from those
who have benefited by their submission. The rules may provide that
officials should have authority to enforce obedience and make further
rules, and this will create a structure of legal rights and duties, but the
moral obligation to obey the rules in such circumstances is due to the
co-operating members of the society, and they have the correlative moral
right to obedience. (185).

Fiir Hart entsteht somit aus den gewéhrten Vorteilen eine Pflicht, seinen
fairen Anteil an den ,Kosten“ einer kooperativen Unternehmung zu tra-
gen und sich deren Regeln zu beugen. Das Sollen besteht gegeniiber den
anderen Teilnehmenden, weil erst die gemeinsame Kooperation Vorteile
ermoglicht. Eine weitere breit rezipierte Formulierung des Fairnessprinzips
stammt von Rawls ([1964] 1999):

Suppose there is a mutually beneficial and just scheme of social cooper-

ation, and that the advantages it yields can only be obtained if every-

57

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

one, or nearly everyone, cooperates. Suppose further that cooperation
requires a certain sacrifice from each person, or at least involves a certain
restriction of his liberty. Suppose finally that the benefits produced by
cooperation are, up to a certain point, free: that is, the scheme of cooper-
ation is unstable in the sense that if any one person knows that all (or
nearly all) of the others will continue to do their part, he will still be able
to share a gain from the scheme even if he does not do his part. Under
these conditions person who has accepted the benefits of the scheme is a
bound by a duty of fair play to do his part and not to take advantage of
the free benefit by not cooperating. (122).

Ahnlich wie bei Hart, so muss bei Rawls ebenfalls ein aktives kooperatives
Unterfangen vorhanden sein. Dieses muss fiir alle Beteiligten von Vorteil
sowie gerecht sein. Durch die Kooperation im Rahmen des Unternehmens
werden die Freiheiten der Involvierten zumindest beschridnkt und der
Erhalt von Vorteilen ist nicht (in jedem Fall) davon abhingig, dass alle
ihren Teil beitragen. Im Gegensatz zu Hart fiigt Rawls mit dem expliziten
Verweis, Vorteile miissten akzeptiert sein, einen voluntaristischen Unterton
hinzu.?® Rawls’ und Harts Formulierungen folgend konnen wir die Idee
hinter dem Fairnessprinzip folgendermassen fassen: Profitieren wir von
einem kooperativen Unterfangen besitzen wir eine Pflicht, unseren ange-
messenen Anteil an diesem beizutragen. Fairness impliziert Gegenseitigkeit
in Bezug auf die Verteilung von Nutzen sowie Lasten und begriindet eine
Pflicht, nicht als Trittbrettfahrer*in von den Bemithungen anderer zu pro-
fitieren (J. Wolft 1995, 92). Wollen wir dieses Prinzip als Grundlage fiir
die politische Pflicht nutzen, hat dies Konsequenzen fiir unser Verstindnis
politischer Gemeinschaften. Bei diesen muss es sich um ein System der
sozialen Zusammenarbeit (nach Rawls) oder ein gemeinsames Unterfangen
(nach Hart) handeln. Damit sind politische Gemeinschaften gezwungener-
massen kooperative Unterfangen im grossen Massstab (Simmons 1979, 116).
Ferner bindet in diesem Kontext eine politische Pflicht nicht gegeniiber
dem Staat respektive gegeniiber der politischen Gemeinschaft, sondern
gegeniiber den Mitbiirger*innen als Teilnehmer*innen des kooperativen
Systems. Simmons (1979, 115) weist auf gewisse Gemeinsamkeiten zu den
Zustimmungsansitzen hin. Wie deren Vertreter*innen betonen jene, die auf

29 Simmons (1979, 90-95) pladiert dafiir, Harts Formulierungen ebenfalls auf eine Art
zu lesen, die Akzeptanz als Voraussetzung fiir Pflichten aufgrund des Fairnessprinzips
vorsieht (vgl. Abschn. 4.1.4).

58

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

Fairness setzen, ebenfalls die freiwillige Entstehung der Pflicht.3* Dies be-
deutet aber nicht, Fairness sei eine spezielle Art der Zustimmung. Schliess-
lich beruht die Verpflichtung nicht auf einer zustimmenden Handlung,
einem Versprechen, einem Vertrag oder etwas Ahnlichem. Die bewusste
oder unbewusste Akzeptanz von Vorteilen begriindet die Verpflichtung.

Die Idee, von einem kooperativen Unterfangen zu profitieren, verpflichte
dazu, seinen angemessenen Teil beizutragen, mag vielen intuitiv angemes-
sen erscheinen. Fairness als Grundlage fiir eine Pflicht ist insbesondere
dann iiberzeugend, wenn es um exklusive oder ausschliessbare Vorteile
geht. Georg Klosko (1987b, 355) nennt als Beispiel eine Person, die an
einem gemeinsamen Abendessen unter Freunden teilnimmt, bei dem jeder
etwas zu Essen mitbringt. Wie Robert Nozick (1974, 90-95) mit seiner
Kritik zeigen kann, ist ein Verstindnis von Fairness problematisch, das al-
leinig auf Erhalt von Vorteilen abstellt. Reicht es aus, argumentiert Nozick,
lediglich von einer kooperativen Praxis oder Institution zu profitieren, da-
mit eine Gehorsamspflicht entsteht, gilt dies auch fiir ungewollte Vorteile.
Muss ich, fragt sich Nozick beispielsweise, einer Person ein Buch bezahlen,
welches diese ohne mein Wissen in meinen Garten wirft? Intuitiv stimmten
die meisten wohl zu, dass dies nicht der Fall sein kann. Neben diesem
Gegenbeispiel fiihrt er noch ein weiteres komplexeres an. Nozick stellt sich
eine Gruppe von Nachbar*innen vor, welche sich zusammenschliessen, um
ein Unterhaltungsprogramm zu organisieren. Sie vereinbaren, jede Person
aus der Nachbarschaft soll an einem Tag im Jahr das Programm organisie-
ren. N lebt in dieser Nachbarschaft und hat manchmal das Fenster geéfinet,
um zuzuhoren. Somit kam N in den Genuss von Musik, guten Witzen
usw. Nach 138 Tagen wiére es an N, das Programm zu organisieren. Ist
N dazu verpflichtet, dies zu tun? Nozick verneint dies in meinen Augen
gerechtfertigterweise. Denn weshalb sollte N die Nachteile fiir etwas tragen,
dem sie sich nicht entziehen kann?

Obwohl ich Nozick zustimme, in beiden Fillen eine Verpflichtung abzu-
lehnen, sprechen seine Beispiele nicht zwingend gegen das Fairnessprinzip.
Beim ersten Beispiel des Biicherwerfens fallt zum Beispiel auf, dass es sich
um einen vergleichsweisen trivialen Vorteil handelt. (Je nach Qualitdt der
Biicher muss man vielleicht gar von einem Nachteil sprechen.) Der geringe

30 Eine freiwillige Handlung begriindet die politische Bande zwischen dem Individu-
um und der Gesellschaft. Derweil aber bei den zustimmungsbasierten Ansitzen die
Handlung tiberlegt sein muss, entfillt diese Bedingung bei den Fairnessbefiirwor-
ter*innen (Simmons 1979, 115).

59

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Wert der erhaltenen Vorteile ist nicht nur im ersten Beispiel gegeben, es
ist ein Problem in allen Beispielen, die Nozick gegen das Fairnessprinzip
anfiithrt (Klosko 1987a, 246; Simmons 1979, 119). Diesem Gedanken folgend
kénnen wir eine Einschriankung formulieren, welche die Kraft von Nozicks
Kritik zu schwichen vermag: Erhaltene Vorteile miissen nicht trivialer Na-
tur sein, um iiber das Fairnessprinzip eine Pflicht zu begriinden. Nozick
(1974, 94) nennt dies Einschriankung selbst als eine (minimale) Verbesse-
rung des Fairnessprinzips. Befiirworter*innen des Fairnessansatzes konnen
in der Konsequenz argumentieren, der Erhalt von Vorteilen entfalte nur im
Fall von gewichtigen Vorteilen verpflichtende Kraft (z. B. Klosko 1987a).3!
Eine weitere Moglichkeit ist, Rawls’ Hinweis auf Akzeptanz aufzuneh-
men. So weist etwa Simmons (1979, 129) auf diese Unterscheidung hin.
Einen Vorteil zu erhalten ist nicht dasselbe, wie einen zu akzeptieren.
Widersetzt man sich (erfolglos) einem Vorteil oder kommt ohne sein Wis-
sen in dessen Genuss, so féllt der Nutzen in die erste Kategorie. Von
sakzeptiert” kann man dagegensprechen, wenn man aktiv versucht hat,
den Vorteil zu erhalten, oder bewusst und willentlich zu diesem Nutzen
gekommen ist. Intuitiv scheint das Fairnessprinzip nur auf den zweiten
Fall zuzutreffen. Man koénnte argumentieren, es sei unfair, eine Person
durch einen unbewussten oder ungewollten Nutzen zu verpflichten. Folg-
lich besitzt man einerseits keine Pflicht, das Buch zu bezahlen, selbst
wenn man das Fairnessprinzip akzeptiert. Das Beispiel mit dem Unterhal-
tungsprogramm  présentiert sich komplexer. Weder wurden die Vorteile
aufgezwungen noch haben andere, ausserhalb der individuellen Kontrolle
liegende Griinde zu ihrem Erhalt gefithrt. Gemass Simmons (1979, 129-30)
ist es grundsitzlich méglich, sich solchen Vorteilen3? zu entziehen, der
Aufwand dafiir ist aber dusserst gross.3* Es scheint daher auch in diesem
Fall nicht fair zu sein, N zu verpflichten, das Programm zu organisieren,

31 Im Abschn.4.1.4 gehe ich auf Simmons” Kritik dieser Position ein. Er argumentiert,
die Autor*innen, die diese Strategie wiahlen, wiirden im Grunde genommen auf
andere Prinzipien und Pflichten ausweichen, um ihre Position zu begriinden.

32 Wirtschaftswissenschaftler*innen denken gemiss Simmons (1979, 129-30) an solche
~offenen” Vorteile, wenn sie von offentlichen Giitern sprechen. Diese zeichnen sich
durch zwei Eigenschaften aus. Erstens sind sie nicht rivalisierend, ihr Konsum beein-
trachtigt deren Nutzung durch andere Personen nicht. Zweitens handelt es sich um
nicht ausschliessbare Giiter, man kann niemanden an der Nutzung hindern (Brunetti
2006, 75).

33 Um mich dem Schweizer ,,Gut® offentliche Sicherheit zu entziehen, wiare ich bei-
spielsweise gezwungen das Land zu verlassen.

60

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

nur weil sie ihren Lebensstil nicht verdnderte, um sich dem Programm zu
entziehen.>* In diesem Punkt kann man mit Nozick einig sein, ohne das
Fairnessprinzip abzulehnen. Sein Beispiel deutet aber auf einen wichtigen
Aspekt hin. Stellt man sich namlich die Frage, unter welchen Bedingungen
N eine Pflicht besdsse, kommt man schnell auf eine Antwort: Wenn sie
Teil der kooperativen Unternehmung ist. Dabei ist es aus dem Fairness-
blickwinkel nicht relevant, ob sie sich der Anforderung bewusst war, einen
Tag fiir das Unterhaltungsprogramm aufwenden zu miissen. Ausreichend
ist Ns Verhalten, welches sie mindestens als Passivmitglied ausweist. Sie
muss demnach die Vorteile akzeptiert haben oder anderweitig in einem
moralisch relevanten Sinn Mitglied des Unterfangens sein. Daraus lassen
sich Anspriiche der anderen Mitglieder auf angemessene Unterstiitzung
ableiten. Diese konnen auch beinhalten, Zeit fiir das Unternehmen aufzu-
wenden, weil dies sich im richtigen Kontext etwa aus der Rolle als Mitglied
ergibt. Es konnen auch andere moralische Prinzipien wie Giite oder eine
natiirliche Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstiitzen, sein, die hier eine
Pflicht generierende Rolle spielen. Folglich kann der Erhalt von Vorteilen
zwar verpflichten; nicht aber auf Basis von Fairness. Trifft diese Uberlegung
zu, so widerspricht dies der Argumentation von Autor*innen wie Klosko
(1987a). Kann lediglich Akzeptanz Pflichten begriinden, ist es aber fraglich,
ob geniigend Biirger*innen die Vorteile akzeptiert haben, die ihnen Staaten
bieten (vgl. Abschn.4.1.4). Damit ist es fraglich, ob Fairnessansétze unter
dem Status quo eine politische Pflicht zu begriinden vermégen.

Falls Fairness trotzdem - fiir sich allein genommen - eine politische
Pflicht begriinden kann, ergeben sich weitere Probleme. M. B.E. Smith
(1973, 957) argumentiert, Fairnessiiberlegungen seien nur dann relevant,
wenn individuelle Regelverletzungen die kooperative Unternehmung ge-
fahrdeten. Gehorchen einige Personen dem Recht nicht, entstehen daraus
aber fiir die anderen Biirger*innen weder zwingend Nachteile noch ist der
Staat als Ganzes gefdahrdet. Deshalb schlussfolgert Smith, man kénne mit
Fairness keine politische Pflicht begriinden.>> Ronald Dworkin (1986, 194)

34 Sie hitte sich dem Programm entziehen konnen. So wire es ihr moglich gewesen, auf
offene Fenster zu verzichten oder ihr Haus nicht mehr zu verlassen. Ebenfalls hitte
sie aus der Nachbarschaft fortziehen konnen.

35 Man konnte hier antworten, es sei vom Standpunkt der Fairness aus immer amora-
lisch, die Regeln zu verletzen (Dagger und Lefkowitz 2014). Ob dies zutrifft, hangt
meiner Meinung nach von der Frage ab, was ,seinen fairen Anteil tragen bedeutet.
Nimmt man an, die Gewahrung von Vorteilen sei ein zentrales Element des Fairness-
prinzips, kann man argumentieren, Fairness verpflichte, diese nicht zu gefahrden.

61

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

weist auf eine weitere Schwierigkeit hin. Fiir ihn profitieren wir dann von
einer Gemeinschaft, wenn wir — im Vergleich wie es sonst wire — besser-
gestellt werden. Doch was bedeutet es, zu sagen, man sei, im Vergleich
dazu, wie es sonst wire, bessergestellt? Das Prinzip ist zu stark, wenn man
zeigen muss, dass jede*r Biirger*in im politischen System X bessergestellt
ist als in allen anderen mdoglichen, welche sich an Xs Stelle hitten entwi-
ckeln konnen. Unter dieser Voraussetzung ist es dusserst unwahrscheinlich,
eine politische Pflicht zu legitimieren. Reicht es aus, sagen zu konnen,
alle Biirger*innen seien im Vergleich zu einer Situation ohne politische
Organisation bessergestellt, ist das Prinzip zu schwach. Denn dann ist eine
politische Pflicht zu einfach zu begriinden.

Sollten auch diese Punkte unbegriindet sein, stellt sich die Frage, ob
wir Staaten als kooperative Unterfangen im grossen Massstab verstehen
kénnen. Angesichts des Charakters und der Organisation moderner Staa-
ten (unpersonlich, zwangsbewehrtes Recht) sowie der Tendenz, nicht zu
kooperieren, ist Simmons (2001, 40-42) skeptisch, ob modernen Demokra-
tien ein kooperativer Charakter zuzusprechen ist. Im Rahmen des konser-
vativen Projektes, die Autoritét existierender Staaten zu begriinden, miissen
Vertreter*innen eines Fairnessansatzes folglich diverse Herausforderungen
meistern.

2.2.3 Dankbarkeit verpflichtet

Dankbarkeit als Grundlage der politischen Pflicht ist in der zeitgendssi-
schen Literatur eher selten (Dagger und Lefkowitz 2014, Abschn. 4.2).36
Eine dieser wenigen Autor*innen, welche auf dieses Prinzip setzen, ist
Walker (1988). Ausgangspunkt ist der Nutzen, welchen Individuen aus dem
Staat ziehen (Klosko 1989, 352); darin besteht eine gewisse Ahnlichkeit zu

Verletzt man nun einige wenige Regeln, dann sind die Vorteile in einem Staat nicht
automatisch in Gefahr. Trifft dies zu, muss man dann - und nur dann - dem
Recht gehorchen, wenn ein Nichtbefolgen die zu gewédhrenden Vorteile gefahrdet.
Demnach brauchte man ein anderes Prinzip, um eine allgemeine politische Pflicht zu
begriinden.

36 Die Idee, Dankbarkeit sei relevant dafiir, eine politische Pflicht zu begriinden, ist
indes aber nicht neu und findet sich bereits in Platons Dialog Kriton. Sie ist aber
kaum die einzige oder primare Begriindung fiir ein politisches Sollen (Dagger und
Letkowitz 2014, Abschn. 4.2). Ein aktuelles Beispiel eines solchen Ansatzes findet sich
etwa bei Rinderle (2005), fiir welchen Dankbarkeit eine entscheidende Rolle in seiner
Argumentation spielt.

62

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

Fairnessansétzen. Walker (1988, 205) argumentiert folgendermassen: Eine
Person, welche von X profitiert hat, besitzt aufgrund ihrer Dankbarkeit
eine Pflicht, nicht entgegen Xs Interessen zu handeln.”” Jede*r Biirger*in
hat in der einen oder anderen Form einen Nutzen aus dem Staat gezogen.
Deshalb besitzen sie diesem gegeniiber eine Dankbarkeitspflicht, nicht ent-
gegen seinen Interessen zu handeln. Rechtsbriiche laufen diesen zuwider.
Ergo ist jede*r Biirger*in verpflichtet, dem Recht Folge zu leisten.

Ab wann soll man dankbar sein? Fiir den hier angestrebten Uberblick
reicht es aus, eine kurze — und dadurch auch etwas undifferenzierte — Ant-
wort zu geben. Dankbarkeit im engeren Sinne schulden wir einer Person,
deren Verhalten uns einerseits einen Vorteil gebracht und anderseits fiir
sie einen signifikanten Aufwand bedeutet hat.3® Was ,signifikant” genau be-
deutet, lasse ich bewusst offen. Es ist momentan ausreichend, zu sagen, ab
einem bestimmten Punkt habe man eine Dankbarkeitspflicht, ohne diesen
weiter zu bestimmen.

Zwei Punkte sind, wie Dagger und Letkowitz (2014, Abschn. 4.2) beto-
nen, zentral, damit Dankbarkeit eine allgemeine politische Pflicht zu be-
griinden vermag. Erstens muss man darlegen, ob man iiberhaupt gegeniiber
(staatlichen) Institutionen dankbar sein kann. Viele Personen bejahten dies
wohl intuitiv. Fiir sie besitzt ein Individuum, welches von einer Instituti-
on in einer Form profitiert hat, eine Dankbarkeitspflicht. Fiir Simmons
(1979, 188) ist dies aber ein Fehler, der sich daraus ergibt, eine Institution
als eine - wenn auch komplexe - Gruppe von Individuen zu verstehen.
Aus soziologischer Sicht erbringen Institutionen Leistungen fiir die Gesell-
schaft und bestehen nach innen aus routinierten Verhaltensmustern und
Rollenbeziehungen (Weymann 2007, 127). Demnach ist eine Institution ein
informeller oder formeller Beziehungs- und Verhaltenskomplex. Gegeniiber
einem solchen Dankbarkeit zu verspiiren, ist kontraintuitiv. Simmons (1979,
188) erklart weiter, das Gefiihl, Institutionen Dankbarkeit zu schulden, be-
ruhe auf einer Verwechslung. Man ist einer Person und nicht der Institution

37 Hier kénnte man einwenden, der Staat sei keine Entitit und kénne folglich keine
eigenen Interessen besitzen. Im Zusammenhang mit der politischen Pflicht wider-
spricht etwa Dworkin (1986, 186-89) dieser ,,pragmatischen Kritik. Fiir ihn schrankt
die pragmatische Sichtweise die Moglichkeiten, gegen allféllige Verletzungen der
rechtlichen Integritit bzw. Kohérenz zu argumentieren, ein.

38 Die zweite Bedingung unterscheidet Dankbarkeit im engeren von jener im weiteren
Sinne. Ergibt sich fiir ein Individuum aus dem Verhalten einer Person ein Vorteil,
ohne dass diese dafiir einen signifikanten Aufwand auf sich nehmen musste, entsteht
kaum eine wirklich starke Pflicht. Ein ,Danke® duirfte dann ausreichen, um dieser
nachzukommen.

63

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

an sich dankbar. Handelt diese Person aber ohne signifikanten Aufwand,
so besitzt man nur eine schwache Dankbarkeitspflicht. Erst wenn sie mehr
tut, als sie im Rahmen ihrer Funktion miisste, entsteht eine starke Dankbar-
keitspflicht (vgl. auch Abschn. 4.1.3). In den meisten Fillen, in welchen wir
durch eine Person einen Vorteil erhalten, ist diese Bedingung wohl nicht
erfiillt. Folglich liegt ,,nur“ eine schwache Dankbarkeitspflicht vor.

Der zweite Punkt, welchen Dagger und Lefkowitz (2014) erwihnen,
betrifft die ,Stirke“ der Dankbarkeitspflicht. Die Biirger*innen haben
durch den Staat einen signifikanten Nutzen. Klosko (1989, 353) deutet
in diesem Zusammenhang auf ein dhnliches Problem hin, welches Smith
beziiglich des Fairnessprinzips erwéihnt (vgl. Abschn.2.2.2). Befolgt eine
Person die Gesetzte nicht, so gefdhrdet dies die staatlichen Vorteile nicht
automatisch.* Man konnte daher argumentieren, eine politische Pflicht
aufgrund von Dankbarkeit bdnde uns nur in jenen Féllen, in denen sich
eine Regelverletzung negativ auf die Vorteile auswirkt; was sich auf den
Umfang der politischen Pflicht auswirkt. Dankbarkeitspflichten scheinen
grundsatzlich keinen ,starken® Charakter zu besitzen. In Fillen, in denen
die politische mit einer anderen moralischen Pflicht im Konflikt steht,
driickt sich die ,,Stirke® der Pflicht zum Rechtsgehorsam darin aus, ob sie
das konkurrierende Sollen tibertrumpft. Je schwicher sie ist, desto seltener
wird dies zutreffen. Dankbarkeitspflichten sind laut Klosko (1989, 355) eher
schwach und diffus. Er verweist auf Simmons, fiir welchen es sich um
eine moralische Anforderung handelt, die Interessen der Gonnerin bzw.
des Gonners zu beriicksichtigen. Ubertragen auf den Staat bedeutet dies,
dass es fiir Biirger*innen ausreicht, Riicksicht auf Gesetze zu nehmen, um
ihrer Dankbarkeitspflicht nachzukommen. Dem Recht effektiv gehorchen
miissen sie nicht.

Selbst wenn die genannten Punkte nicht gegen Dankbarkeit als Grundla-
ge fir die politische Pflicht sprachen, so scheint sie die Legitimitét einer
Autoritat vorauszusetzen. Nehmen wir einmal arguendo an, eine Dank-
barkeitspflicht wére in der Lage, uns gegeniiber einer Autoritdt politisch
zu binden. Haben wir von A profitiert, besitzen wir folglich eine Pflicht
gegeniiber A, nicht entgegen ihrer Interessen zu handeln. Doch was ist,
wenn es sich bei A um eine mafidse Organisation handelt, die nach einem
Biirgerkrieg in einer Stadt wieder fiir Ruhe und Ordnung sorgt? Davon

39 Bezahlt beispielsweise ein Individuum seine Steuern nicht, hat dies fiir den Staat aufs
Gesamtbudget gesehen kaum Folgen (Klosko 1989, 353).

64

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

profitiere ich zwar und vielleicht bin ich A dafiir sogar dankbar. Es ist aber
kontraintuitiv, wenn daraus eine Gehorsamspflicht gegeniiber A erwéchst.
Erst wenn A einen gewissen Legitimitdtsgrad aufweist, entsteht eine (star-
ke) Verpflichtung gegeniiber A.40

2.2.4 Naturliche Pflicht: Gerechte Institutionen sind zu unterstiitzen

Bisher habe ich die Begriffe ,,Pflicht und ,Verpflichtung“ als Synonyme ver-
wendet. Fiir John Rawls besteht jedoch ein Unterschied (Dagger und Lef-
kowitz 2014, Abschn. 4.5). Um eine Verpflichtung (obligation) zu besitzen,
muss man entsprechend handeln; beispielsweise einen Vertrag abschliessen
oder ein Versprechen abgeben. Eine Pflicht (duty) dagegen hat man auch
ohne sein Zutun. Laut Rawls besitzen nun die wenigsten Biirger*innen
eine politische Verpflichtung, da sie die Voraussetzungen dafiir nicht erfiillt
haben. Jede Person, so Rawls weiter, hat aber eine natiirliche, auf Gerech-
tigkeit beruhende Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstiitzen und sich
diesen zu ,unterwerfen®. Bei Rawls tritt folglich diese natiirliche Pflicht an
die Stelle der politischen Verpflichtung.

Daraus ergeben sich mindestens zwei Probleme. Erstens liegt ein sprach-
liches vor. Sowohl im philosophischen als auch im alltdglichen Sprachge-
brauch besteht die Tendenz, ,Pflicht“ und ,Verpflichtung® als Synonyme
zu verwenden. So sprechen wir oft von einer Pflicht, ein Versprechen zu
halten, oder von einer Verpflichtung, die Wahrheit zu sagen (Dagger und
Lefkowitz 2014, Abschn. 4.5). An sich ist dies kein wirkliches Argument,
sondern eher ein Indiz gegen die strikte Differenzierung zwischen ,,Pflicht*
und ,Verpflichtung“#' Des Weiteren, so etwa Dagger und Lefkowitz (2014),
argumentieren jene, welche den Rawls’schen Ansatz wihlen, meistens, die
politische Verpflichtung basiere auf einer natiirlichen Pflicht. Deshalb kom-
men Sie zum Schluss, aus dieser scharfen Trennung ergébe sich kein Mehr-

40 Diesen Kritikpunkt hat eine gewisse Ahnlichkeit zum Problem des ,Gruppencharak-
ters” (vgl. Abschn.2.2.5), sowie zu Joseph Raz’ (1987) Kritik an der Rolle, welche
Zustimmung in der Legitimation von Autorititen spielt (vgl. Abschn. 4.4.1). Zusam-
men weisen sie auf die Schwierigkeiten hin, die sich daraus ergeben, die Frage
nach legitimer politischer Autoritdt und jene danach, ob wir eine politische Pflicht
besitzen, zu vermischen (vgl. Abschn. 2.2)

41 Nur weil die sprachliche Praxis die beiden Begriffe ,,Pflicht“ und ,Verpflichtung® als
Synonyme verwendet, kann daraus nicht automatisch folgen, dass dies auch so sein
soll.

65

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

wert.#? Das zweite Problem ergibt sich aus der Besonderheitsbedingung.
Laut Simmons (1979, 31) ist eine politische Pflicht eine moralische Anforde-
rung, welche eine Person an einen spezifischen Staat bindet. Eine natiirli-
che Pflicht in Rawls Sinn erfiillt dies aber nicht, da sie uns gegeniiber allen
gerechten Institutionen verpflichtet. Gemass Dworkin (1986, 193) ist dies
wegen der Legitimationsfunktion politischer Autoritdt problematisch. Er
argumentiert, Rawls natiirliche Pflicht konne die politische Verpflichtung
nicht stark genug an einen Staat binden. Somit kann Rawls’ natiirliche
Pflicht zwar ein allgemeines Sollen begriinden, gerechten Institutionen zu
gehorchen, doch vermag es nicht die besondere Verbindung zwischen Indi-
viduum und Staat zu erkldren.

[The duty to be just ...] does not show why Britons have any special
duty to support the institutions of Britain. We can construct a practical,
contingent argument for the special duty. Britons have more opportunity
to aid British institutions than those of other nations whose institutions
they also think mainly just. But this practical argument fails to capture
the intimacy of the special duty. It fails to show how legitimacy flows
from and defines citizenship. (Dworkin 1986, 193).

2.2.5 Mitgliedschaft als Grundlage der politischen Pflicht

Beflirworter*innen eines auf Mitgliedschaft basierenden Ansatzes verstehen
die politische Pflicht als ein ,assoziatives® Sollen (Dagger 2000, 104). Kra-
mer (2008b, 181) argumentiert, assoziative Ansatze zielten nicht darauf ab,
eine ,Blankopflicht® zu begriinden, sondern suchten eine politische pro
tanto Verpflichtung, welche weder vollkommen umfassend anwendbar ist
noch einen vollig inhaltsunabhéngigen Charakter besitzt. Etwa fiir Ronald
Dworkin (1986, 176-216) handelt es sich beim politischen Sollen um eine
Pflicht, welche von unserer Zustimmung unabhingig ist. Relevant ist eine
spezielle Verantwortung, welche die soziale Praxis einer Mitgliedschaft in
einer biologisch oder sozial definierten Gruppe beimisst. Pflichtinhalt und
-umfang muss man mittels eines interpretativen Prozesses identifizieren.
Damit aber iiberhaupt eine Verpflichtung besteht, muss die Gesellschaft
bestimmte Voraussetzungen erfiillen: Ein Staat hat die oberste Verpflich-

42 1In dieser Arbeit verwende ich daher die Begriffe ,Pflicht“ und ,Verpflichtung® eben-
falls als Synonyme.

66

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

tung, jeder Person in seinem Einflussbereich mit gleichwertiger Sorge und
gleichwertigem Respekt zu begegnen.

Vertreter*innen einer Theorie, die Freiwilligkeit nicht voraussetzt, haben
gemdss Simmons (1996, 248-49) kein Problem damit, dass heutige politi-
sche Gemeinschaften keine freiwilligen Zusammenschliisse sind. Meistens
wird man in eine bestehende Gesellschaft hineingeboren und wird ein*e
Biirger*in, ohne sich frei dazu entschieden zu haben. Vom Standpunkt
einer assoziativen politischen Pflicht aus bedeutet dies aber - wie in der Fa-
milie auch - nicht zwingend, die Mitgliedschaft sei aufgezwungen (Dagger
2000, 106-7).

Dagger (2000, 107) weist auf weitere Punkte hin, welche assoziative An-
sdtze attraktiv machen. Erstens deckt sich diese Argumentation mit der In-
tuition vieler Personen, sie besdssen eine Pflicht gegeniiber dem Staat, weil
sie dessen Biirger*in seien. Fiir ein assoziatives politisches Sollen spricht
zweitens auch die Art und Weise, wie die Pflicht zum Rechtsgehorsam aus
dem Zugehorigkeitsgefiihl zu einer Gesellschaft erwéchst. Ist man ein Mit-
glied einer Gemeinschaft und denkt einerseits, deren Anliegen sei etwas,
was man sich als Mitglieder teilt, und identifiziert andererseits deren Regie-
rung als die seine, ist es einfach zu denken, man besdsse eine politische
Pflicht.

Die erste Schwierigkeit, welche sich fiir assoziative Ansdtze ergibt, ist
die Analogie zwischen Staat und Familie (Dagger 2000, 107-8). Einerseits
fehlt meistens eine enge und intime Beziehung - wie man sie oft zwischen
Familienmitgliedern vorfindet — zwischen den Biirger*innen. Andererseits
konnte durch diese Analogie ein in der Familie unter gewissen Umstanden
angebrachter Paternalismus auf die staatliche Ebene iibertragen werden.
Meiner Meinung nach verkennt diese Kritik aber die Rolle, welche die
Familienanalogie spielt. Es geht nicht darum zu postulieren, das politische
Sollen sei dieselbe Art Rollenpflicht, wie man sie in der Familie vorfindet.
Die Argumentation zielt vielmehr darauf ab, zu zeigen, dass es sich um
eine Rollenpflicht handelt. Dies verpflichtet nicht automatisch dazu, einen
im familidren Umfeld legitimierten Paternalismus auf staatlicher Ebene
zu verteidigen.** Dariiber hinaus sind nicht die Gefiihle der Mitglieder,
sondern deren Attitiide relevant, d. h. eine enge und intime Beziehung ist
nicht zwingend notwendig.

43 Gegen diese Argumentation wendete Dagger (2000, 108) wohl ein, sie reduziere die
Analogie zu stark.

67

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Ein weiterer an assoziativen Ansétzen kritisierter Punkt zielt auf die
Intuition, aufgrund der Staatsbiirgerschaft eine politische Pflicht zu besit-
zen (Dagger 2000, 108-9). Simmons (1996, 256-57) weist in diesem Zu-
sammenhang auf die Verwechslung einer gefiihlten mit einer genuinen Ver-
pflichtung hin. Nur weil Personen von ,unserer Regierung® sprechen oder
ein vages Gefiihl haben, ,unserem Land“ verpflichtet zu sein, muss nicht
zwingend eine echte politische Pflicht vorhanden sein. Folglich muss eine
assoziative Theorie zeigen konnen, dass es sich bei einer auf Mitgliedschaft
basierenden politischen Pflicht um eine tatsichliche Verpflichtung handelt.
Es reicht nicht, bloss auf das Gefiihl einiger Individuen zu verweisen.

Gemiss Dagger (2000, 110-12) ist auch der ,Gruppencharakter® pro-
blematisch.** Damit man von einer Gruppe sprechen kann, muss diese
zwingend Mitglieder haben. Dies gilt auch fiir moralisch verwerfliche Ver-
einigungen wie die Mafia, NSDAP etc. aber auch fiir ungerechte Staaten.
Entsteht aus Mitgliedschaft eine moralische Pflicht zum Gehorsam, so be-
sitzen diese auch Angehorige amoralischer Vereinigungen. Dies ist aber
meiner Meinung nach nur ein wirkliches Problem, wenn man assoziative
Pflichten als absolut oder enorm ,,stark” versteht. Handelt es sich aber nicht
um eine absolute Pflicht, so kann eine andere sie tibertrumpfen. Stellen wir
uns folgende Situation vor: X ist Mitglied in der mafiosen Organisation M.
Y war ebenfalls Angehorige von M, hat sich aber davon distanziert. Nun
gilt in M die Regel D, Dissident*innen seien umzubringen. X erhélt in der
Folge den Auftrag, Y zu toten. Er besitzt die Pflicht zum Regelgehorsam.
Aus diesem Grund hat er D Folge zu leisten. Daneben besitzt er aber
eine grundsitzliche Pflicht P, Menschen nicht zu verletzen und/oder zu
toten. In Xs Fall scheint P die Verpflichtung, D gehorchen zu miissen,
zu Ubertrumpfen. Was wire aber nun, wenn D weniger dramatisch wiére?
Ob die Regeln zu befolgen sind, héngt von der ,Stirke“ der assoziativen
Pflicht ab.#* Man kann sich zudem fragen, ob aus jeder Mitgliedschaft
in einer Gruppe eine Gehorsamspflicht entsteht. Dworkin (1986, 198-201;
2011, 315) - wie oben bereits erwdhnt — verneint dies. Fiir ihn kann aus
dem Ist, dem Mitgliedsein, nicht automatisch ein Sollen, eine Verpflichtung

44 Wie das Problem, dass Dankbarkeit Legitimitat voraussetzt (vgl. Abschn. 2.2.3), und
Raz’ (1987) Kritik an Zustimmung (vgl. Abschn. 4.4.1), so stellt auch diese Schwierig-
keit die Korrelationsthese infrage (vgl. Abschn. 2.2).

45 Yael Tamir nimmt eine vergleichbare Position ein. Fiir Dagger (2000, 110-11) 16st dies
aber das Problem des Gruppencharakters nicht, da ein solcher Ansatz nicht zeigen
kann, dass Mitgliedschaft an und fiir sich wirklich eine politische Pflicht begriindet.

68

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

zum Regelgehorsam, folgen. Erst wenn eine Gruppe bestimmte moralische
Bedingungen erfiillt, besitzen ihre Mitglieder ein assoziatives Sollen.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdit

In den letzten Jahren hat die Zahl jener zugenommen, welche die Exis-
tenz einer politischen Pflicht respektive deren erfolgreiche Begriindung
verneinen (z. B. Raz 1981; Simmons 1979). Dies stellt ebenfalls die Moglich-
keit infrage, staatliche Autoritit zu legitimieren. Die Kritiker*innen der
politischen Pflicht respektive derer Begriindungen verstehen sich zumeist
nicht als Anarchist*innen, auch wenn man ihre Position als schwach an-
archistisch qualifizieren kann. Dies impliziert folglich ein - wenn auch
schwaches - anarchistisches Momentum in der Ablehnung der politischen
Pflicht und zeugt von der Prasenz der anarchistischen Hintergrundheraus-
forderung in dieser Diskussion.

Nachfolgend lege ich dar, weshalb es angebracht ist, sich mit der Hin-
tergrundherausforderung zu beschiftigen (Abschn.2.3.1), und diskutiere
im Anschluss, ob sich Elemente identifizieren lassen, welche sich die ver-
schiedenen anarchistischen Stromungen teilen (Abschn.2.3.2). Angesichts
der Diversitdt anarchistischer Theorien kann es aber nicht darum gehen,
auf alle Facetten und ideengeschichtlichen Entwicklungen einzugehen (fiir
eine Ubersicht tiber Hauptstromungen und Diskurse, siehe z.B. Loick
2017). Danach bespreche ich, in welchem Verhaltnis philosophischer und
politischer Anarchismus stehen und wie sich beide differenzieren lassen
(Abschn. 2.3.3).

2.3.1 Weshalb sollte man sich mit dem Anarchismus beschaftigen?

Gemaiss Freedom House (2024) nahm im Jahr 2023 die globale Freiheit
zum 18. Mal in Folge ab. Zwar lebten gemass dem Bericht 62 % der Weltbe-
volkerung in als teilweise frei oder frei eingestuften Staaten. In 52 Staaten
wurden aber politische Rechte und Grundrechte beschnitten. Selbst wenn
ein Staat als eine Demokratie eingestuft wird, kann man daraus nicht auf
eine freie und demokratische Gesellschaft schliessen. Colin Crouchs (2015)
Konzept der Postdemokratie besagt, heutige demokratische Staaten seien
von privilegierten Eliten gelenkt; auch wenn formell das demokratische
Prozedere noch weiterhin eingehalten wird (vgl. dazu etwa Jorke 2011;

69

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Mouffe 2011). Tiefgreifende Kritiken bestehender Verhiltnisse — wie sie der
Anarchismus anbietet — sind aber noch immer eher die Ausnahme und
werden zudem oft als nicht praktikabel, unrealistisch oder gar naiv abgetan.

Sowohl die negativen als auch die positiven Implikationen anarchisti-
scher Theorien werden - wenn tiberhaupt - in der philosophischen Dis-
kussion héufig nur oberfldchlich behandelt (Franks 2010, 1; Leipold 2015,
310; Simmons [1996] 2001, 103).46 Diese Forschungsliicke gilt es zu schlies-
sen. Fiir die Relevanz dieses Unterfangens sprechen in meinen Augen min-
destens drei Griinde.

Der erste betrifft die Tendenz, Staaten als natiirliche Tatsache zu behan-
deln. Die meisten heutigen Philosoph*innen sehen den Staat als gegebenen
Akteur der Gerechtigkeit an (Morris 2011, 544). Von dieser Position aus
kommt die Frage nicht auf, ob Staaten in einer Form legitimiert werden
kénnen, sondern unter welchen Voraussetzungen sie legitim sind. Man
muss nicht so weit gehen wie David Mitrany (1976, 98) und den meisten
politischen Philosoph*innen der letzten paar Generationen vorwerfen, sie
litten an einer ,Staatsfixation®. Dennoch haben wir gute Griinde, die fak-
tische Gleichsetzung von Politik oder dem Politischen und Staatlichkeit
infrage zu stellen. Erstens sind Staaten im modernen Sinne, wie wir in
Abschn. 2.1.1 gesehen haben, eine Entwicklung des 19. Jahrhunderts. Trotz-
dem hat sich Staatlichkeit als die Form politischer Organisation etabliert
und beschrinkt heute als epistemisches Regime die Diskussion. Es wire
aber falsch, aus der effektiven historischen Entwicklung zu schliessen,
diese habe zwingend so ablaufen miissen. Staaten sind eine menschliche
Erfindung, die es nicht immer gegeben hat — und auch nicht immer gege-
ben haben muss (Loick 2012, 29). Dies allein rechtfertigt die Frage, ob
eine Gesellschaft zwingend staatlich verfasst sein muss. Zweitens mogen
staatliche Institutionen fiir die Biirger*innen vorteilhaft sein. Der Staat
16st aber nicht nur Probleme, er schafft auch welche, die wir ohne ihn
wohl nicht hitten. Um abschitzen zu kdnnen, ob die Vor- die Nachteile

46 1In den letzten Jahren ist aber das Interesse am Anarchismus gestiegen, wovon bei-
spielsweise die anthropologischen und theoretischen Arbeiten von David Graeber
(2002, 2004, 2009) oder Arbeiten von Magda Egoumenides (2014), Nathan Jun (z. B.
2012) und Paul McLaughlin (z. B. 2007) sowie Peter Rinderle (2005) zeugen. Dazu
kommen Sammelbande wie Anarchism: A Conceptual Approach, (Franks, Jun, und
Williams 2018) oder Anarchism and Moral Philosophy (Franks und Wilson 2010).
Diese ,akademischen® Werke stellen die sprichwértliche Spitze des Eisberges dar.
Denn ausserhalb linker Gruppierungen besteht oft wenig Bewusstsein tiber das Mehr
an anarchistischer Literatur und Diskussion in den letzten Jahren (Gordon 2008, 6).

70

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

iberwiegen, miissen wir uns mit Alternativen beschiftigen. Anarchistische
Ansitze sind vielversprechend, weil sie uns einen Kontrastpunkt geben,
der erlaubt, Bestehendes kritisch zu hinterfragen. Nur wenn wir bereit
sind, den aktuellen politischen Status quo kritisch zu hinterfragen, kénnen
wir uns bewusst und basierend auf rationalen Griinden fiir oder gegen
den Status quo entscheiden. Ohne diese kritische Abwégung drohen wir,
einem Staus-quo-Bias zu unterliegen. Menschen haben in vielen Bereichen
die Tendenz, Entscheidungen zu bevorzugen, die den (wahrgenommen)
Status quo oder Normalzustand bevorzugen. Diese Bevorzugung beruht
nicht auf einer rationalen Abwigung, sondern auf anderen Griinden wie
beispielsweise Verlustingsten (z.B. Kahneman, Knetsch, und Thaler 1991;
Samuelson und Zeckhauser 1988). Ein Status-quo-Bias bremst politische
Veranderungen aus (Samuelson und Zeckhauser 1988) und kann die Unter-
stiitzung und Rechtfertigung fiir ungerechtes oder moralisch fragwiirdiges
staatliches Handeln steigern (z.B. Crandall et al. 2009).%” Dies unterstreicht,
wie wichtig eine kritische Auseinandersetzung mit dem Status quo ist;
insbesondere dann, wenn es sich bei diesem um ein epistemisches Regime
handelt. Einen Status-quo-Bias zugunsten des Staates zu vermeiden kann
uns helfen, allfallige Probleme besser zu identifizieren, denen wir uns auf-
grund staatlicher Institutionen gegeniibersehen. Die anarchistische Skepsis
gegeniiber Staatlichkeit ist unter diesen Voraussetzungen ein analytisches
Hilfsmittel.

Soll die kritische Auseinandersetzung mit dem Status quo produktiv
sein, muss sie iiber einen skeptischen Blick hinausgehen. Ein solcher Blick
ist zwar wichtig, um Herausforderungen zu erkennen, jedoch nicht ausrei-
chend, um diese anzugehen. Soll das Politische die Sphére sein, in der wir
gesellschaftliche und politische Fragen und Herausforderungen verhandeln
und versuchen, diese zu beantworten, ist es notwendig, diese Herausforde-
rungen anzugehen. Wollen wir keine Antipolitik*® und damit Opposition
um der Opposition willen betreiben, dann miissen wir die kritische Aus-

47 So haben beispielsweise Crandall et al. (2009) in einer représentativen Studie im
us-amerikanischen Kontext festgestellt, dass die Studienteilnehmenden Folter eher
unterstiitzen und als gerechtfertigt anschauen, wenn diese gangige und langjihrige
Praxis présentiert wird. Eine Auswirkung auf die Akzeptanz konnten die Autor*innen
aber nicht feststellen.

48 Antipolitik beschreibt — Jacques de Saint-Victor (2015) folgend - eine Haltung des
pauschalen Einspruchs, der sich iiber demokratische Standards sowie Regeln hin-
wegsetzt und Opposition um der Opposition willen betreibt. Es geht schlicht und
ergreifend darum, dagegen zu sein. Damit fithrt Antipolitik demokratische Prozesse

71

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

einandersetzung mit Vorschlagen verbinden, wie man den identifizierten
Herausforderungen begegnen kann. Dafiir miissen wir aber Wahlméglich-
keiten haben und diirfen nicht in die Falle alternativloser Politik tappen. In
diesem Sinne kann uns eine Beschiftigung mit dem Anarchismus unseren
Moglichkeitshorizont erweitern. Alternativen zum Status quo zu haben,
ist eine notwendige Voraussetzung fiir eine politische Politik, d.h. eine
Politik, die mehr ist, als ein Instrument, um den Status quo zu verwalten.
Eine anarchistische Gesellschaft wire radikal anders aufgebaut, als wir
dies aus unserer Lebenswelt kennen, und kdme ohne Staat aus (vgl. dazu
Abschn. 6.1). Aus der Abwesenheit staatlicher Institutionen wie der Polizei,
der Gerichte etc. zu schliessen, eine Gesellschaft versinke automatisch in
Chaos, erscheint aus anarchistischer Warte dusserst abwegig. Inwieweit
man nun glaubt, anarchistische Gesellschaften seien funktionsfahig, hdngt
bis zu einem gewissen Grad vom Menschenbild ab, welches man besitzt.
Man kann skeptisch sein, ob menschliche Beziehungen in einer staaten-
losen Gesellschaft beispielsweise wirklich von gegenseitiger Hilfe gepragt
wiren. Es gibt aber eine gewisse historische Evidenz, dass der Anarchismus
unter bestimmten Umstanden nicht nur funktioniert, sondern auch die
bessere Gesellschaftsform sein konnte (Leipold 2015, 323). Beispiele dafiir
sind die Kollektive wihrend des spanischen Biirgerkrieges. Trifft dies zu,
haben wir mehr Mdoglichkeiten, um gesellschaftliche Probleme zu l6sen.
In Zeiten zunehmender Fremdenfeindlichkeit, staatlicher Uberwachung
und 6konomischer und gesellschaftlicher Krisen sind alternative Losungs-
ansdtze und Handlungsoptionen nicht nur von theoretischem Interesse;
sie sind auch von hoher gesellschaftlicher Relevanz. Zudem bietet das
anarchistische Transformationsverstandnis einen Blick auf gesellschaftliche
Veranderungen, der ohne die Idee der Alternativlosigkeit auskommt (vgl.
Abschn. 2.3.2). Denn als politische Ideologie geht der Anarchismus nicht
von einem Endzustand aus, der — sobald erreicht - alternativlos ist. Sich
eingehend mit dem Anarchismus und insbesondere seiner positiven He-
rausforderung zu beschiftigen, eréfinet neue Perspektiven.

Der dritte Punkt betrifft die Schwierigkeit, welche sich aus den beiden
Konzepten staatliche Autoritit und individuelle Autonomie bzw. Selbstver-
antwortung ergeben. Nimmt man den anarchistischen Skeptizismus ernst,
dann zwingt dieser hinzuschauen. Méchte man in der Lage sein, den Anar-

ab absurdum. Denn es steht — frei mit Hannah Arendt gesprochen - nicht mehr
darum, gemeinsam zu sprechen und zu handeln, sondern sich zu widersprechen.

72

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

chist*innen zu widersprechen, muss man die beiden Konzepte so fassen
konnen, dass diese miteinander vereinbar sind. Dies verlangt ebenfalls, die
Beziehung zwischen Staat und Individuum zu hinterfragen. Folglich ist
der Anarchismus selbst fiir Etatist*innen® ein wertvolles und niitzliches
Instrument, um ihre Theorien zu schirfen und Widerspriiche auszumer-
zen. Auch wenn dieser Punkt auf den ersten Blick primér auf die negative
Herausforderung zutrifft, so kann auch die positive als ein argumentatives
Werkzeug dienen, um die Uberlegenheit etatistischer Gesellschaften zu
demonstrieren.

Die drei hier genannten Punkte zeigen, weshalb es sinnvoll und notwen-
dig ist, sich mit anarchistischen Theorien zu beschiftigen. Sie verdeutlichen
aber auch, weshalb ein ganzheitlicher Zugang notwendig ist, der sowohl
die negative als auch die positive Herausforderung in den Blick nimmt.
Man muss dafiir keine anarchistische Position vertreten. Eine kritische und
skeptische Einstellung gegeniiber der Idee legitimer staatlicher Autoritdt
ist fiir Vertreter*innen etatistischer Ansitze zudem relevant und ist ihnen
in vielen Fillen nicht fremd. Fiir zeitgenossische liberale Autor*innen ist
Freiheit beispielsweise a priori gesetzt und die Beweislast liegt bei der
Person, die Freiheiten einschranken will (Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn. 1.1). In der Konsequenz ist Freiheit einschriankende politische
Autoritdt und Herrschaft legitimationsbediirftig. Die Tendenz, Staatlichkeit
implizit oder explizit vorauszusetzen, schwicht aber die Skepsis gegeniiber
staatlich verfasster politischer Autoritat. Soll die Auseinandersetzung damit
kritisch sein, braucht es somit eine moglichst starke und tiberzeugend for-
mulierte Hintergrundherausforderung, welche Staatlichkeit nicht voraus-
setzt. Der philosophische Anarchismus ist dabei von besonderem Interesse,
weil er am besten als argumentatives Instrument dienen kann. Es wire
aber ebenfalls falsch, den politischen Anarchismus, welcher stark mit der
positiven Herausforderung verkniipft ist, aussen vor zu lassen.

49 Ich folge in der Art, wie ich Etatist*in und Etatismus verwende, Rinderle (2005, 4). Er
beschreibt damit all jene Theorien, fiir welche man staatliche Autoritdt legitimieren
kann. Man koénnte auch von einem Etatismus im weiteren Sinne sprechen, welcher
von jenem im engeren Sinne zu unterscheiden ist. Letzteren kann man als Sammelbe-
griff fiir autoritdre oder totalitire Staatsauffassungen verwenden.

73

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran
2.3.2 Der Anarchismus im Allgemeinen

Nimmt man das Wort Anarchist*in in den Mund, weckt man bei vielen
das Bild einer destruktiven, auch vor Gewalt und Terror nicht zurtiickschre-
ckenden Person (Kithnis 2015, 93; Loick 2017, 10; Miller 1984, 2). Die
sogenannte Propaganda der Tat*® — obwohl nur von einer Minderheit der
Anarchist*innen bejaht und von Einzelpersonen ausgefiihrt — diirfte einen
gewichtigen Teil zu diesem Bild beigetragen haben (Kithnis 2015, 103-4).!
Neben diesem klassischen Vorurteil nennt McLaughlin (2007, 5-11) noch
drei weitere: Dem zeitgendssischen Vorurteil nach besitzt der Anarchismus
keine aktuelle politische Relevanz und ist hochstens eine Kuriositdt oder
eine Fussnote in der Entwicklungsgeschichte politischer Ideologien wie des
Marxismus, Kommunismus oder Libertarismus. Ein traditionelles marxis-
tisches Vorurteil besagt, Anarchismus sei strikt antiautoritdr und lehne a
priori jegliche Form von Autoritdt ab. Dies sei, so geht das Argument wei-
ter, augenscheinlich keine stabile Basis fiir eine Gesellschaft, und es wire
naiv, kindlich oder utopisch, eine solche Ideologie zu vertreten. Als viertes
Vorurteil nennt McLaughlin (2007, 13) das akademische: Anarchismus sei
belanglos, da eine solche Position theoretische Unterfangen grundsitzlich
ablehne. Anarchist*innen sihen jegliche Form intellektueller Tatigkeit als
eine Ablenkung oder als reaktiondr an, weshalb die anarchistische Sache
auf keinem addquaten Fundament stehe.

Demgegeniiber steht das Selbstverstindnis anarchistischer Aktivist*in-
nen, die ihre Position als konstruktiv verstehen (Miller 1984, 2). Auch
diirften Anarchist*innen diese als politisch relevant verstehen, und es gibt
keinen Grund, anzunehmen, Anarchismus und Antiautoritarismus seien
ein und dasselbe. Doch nicht nur diese Widerspriiche zwischen Selbst-
und Fremdwahrnehmung bereiten Probleme. Mdchte man sich mit dem

50 Mit der Propaganda der Tat werden in den meisten Fillen terroristische Akte mit
(vermeintlichem) anarchistischem Hintergrund betitelt (Kithnis 2015, 103). Zwar gab
es gemidss Woodcock (1962, 21) seitens pazifistischer Anarchist*innen auch ,friedli-
che“ Varianten in der Form libertdrer Agrargemeinschaften. Diese auch unter der
Propaganda der Tat zu subsumieren, halte ich aber nicht fiir sinnvoll. Versteht man
sie dagegen als eine Unterform der Direkten Aktion, welche auch beinhaltet, (anar-
chistische) Kooperationen mit Modellcharakter zu schaffen, dann ist es besser, unter
Propaganda der Tat lediglich ,anarchistischen® Terror zu verstehen.

51 Der mit Bomben bewaffnete Anarchist findet sich auch in der Populdrkultur wieder.
Ein Beispiel dafiir ist etwa der Protagonist V in der Graphic Novel V for Vendetta
von Alan Moore und David Lloyd sowie der gleichnamigen Verfilmung von James
McTeigue.

74

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Anarchismus beschiftigen, sieht man sich noch weiteren Schwierigkeiten
gegeniiber. Die anarchistische Theorienfamilie ist pluralistisch, einzelne
Projekte sind oft kurzlebig und die ideengeschichtliche Entwicklung ist
alles andere als linear (Kiihnis 2015, 94-95). George Woodcock (1962,
15) sieht in der Diskontinuitit der anarchistischen Bewegung eine ihrer
uniibersehbarsten Eigenschaften. In seiner Arbeit Anarchisten!, welche sich
mit der Entwicklung der kollektiven Identitdt anarchistischer Gruppierun-
gen in der Schweiz zwischen 1885 und 1914 beschiftigt, fasst Nino Kiihnis
die Situation folgendermassen zusammen:

Uberblickend lisst sich sagen, dass die Geschichte des Anarchismus
von einer inhaltlichen Diffusitdt und einer geschichtlichen Diskontinui-
tat charakterisiert ist. Beides, die inhaltlichen und die chronologischen
Zasuren[,] sind zu einem guten Teil in der permanenten staatlichen
Repression begriindet, die der Bewegung gegeniiberstand. Es wiére aber
verfehlt, diese monokausal fiir den Verlauf der Anarchismusgeschichte
verantwortlich zu machen. Fiir die abermaligen Briiche und Neuanfénge,
tir die ideengeschichtliche Aufficherung, fiir die zahlreichen Stromun-
gen, Splittergruppen und Schulen ist vielmehr auch die dem Anarchis-
mus immanente Theorie- und Organisationslosigkeit verantwortlich zu
machen. Sie ist es, die den Anarchismus im Singular unwirklich und
einen iibergreifenden Bewegungscharakter undefinierbar mach(t]. (Kith-
nis 2015, 124).

Die Entwicklung des Anarchismus verlief alles andere als linear. Die zu
erzdhlende Geschichte ist vielmehr eine von Briichen, Neuanfiangen und
Wiederentdeckungen. Begriffsgeschichtlich findet sich der Ursprung des
Anarchismusbegriffes im antiken Griechenland. Der altgriechische Begrift
an-archia lasst sich als ,Herrschaftslosigkeit® tibersetzen und bezeichnete
als deskriptiver Term fithrer- oder herrscherlose Gruppen (Kiihnis 2015,
125). Es lassen sich aber auch Positionen identifizieren, die Tugenden fiir
ethische Exzellenz und individuelles Gliick entwickeln, welche sich von
den etablierten Normen distanzieren und einen ,anarchistischen“ Charak-
ter haben (Loick 2017, 17). Der bewegungsnahe Historiker Max Nettlau
(1980) argumentiert, es fanden sich beispielsweise bei Zenon von Kition
(These des grundsitzlich guten Menschen) oder Karpokrates von Alex-
andrien (Parallelen zu Kropotkin) Ankntipfungspunkte. Peter Kropotkin
(1911) bezeichnet Zenon gar als besten Exponent anarchistischer Philoso-
phie in der Antike. Platons etatistische Utopie habe Zenon seine Konzep-

75

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

tion einer freien Gemeinschaft ohne Regierung entgegengehalten. Diese
kommt ohne Gerichte, Polizei, Tempel und ohne Geld aus, weil in ihr der
menschliche Gemeinschaftssinn stirker als der menschliche Egoismus wir-
ke. Im Mittelalter identifiziert Nettlau ebenfalls libertire Bewegungen (z.B.
die Bohmisch-Mahrischen Briider).>? In der frithen Neuzeit nennt Nettlau
u. a. die franzosischen Utopisten, die den Grundsatz vertreten, zu tun, was
man will. Der Versuch, Elemente anarchistischer Theorie in der Antike,
Mittelalter oder der frithen Neuzeit zu finden, ist - wie Kithnis (2015, 96)
in Bezug auf Nettlau feststellt — der Suche nach Traditionalitdt geschuldet.
Dadurch droht aber der historische Kontext vergessen zu gehen. Dies zeigt
sich an Kropotkins Verweis auf Zenon. Indem Kropotkin aus Zenon und
Platon Représentanten des Streits zwischen Etatist*innen und Anarchist*in-
nen macht, unterlduft ihm ein Anachronismus. Die Idee, ein gesellschaftli-
cher Zusammenhalt sei auf rechtlichen Zwang angewiesen, ist dem antiken
Denken in dieser Form fremd und ist neueren Datums (Loick 2017, 16).
Der Widerstand gegen staatliche Autoritdt und dem damit verbundenen
Gewaltmonopol kann damit aber nicht vormodernen Ursprungs sein.

Als die Geburtsstunde des Anarchismus im engeren Sinn kann die Auf-
klarung (McLaughlin 2007, 101-2) oder die davon inspirierte Franzosische
Revolution gelten (Miller 1984, 2-3). Der Kerngedanke der Aufklirung -
nichts ist iiber jeden Verdacht erhaben - findet sich ebenfalls im anarchisti-
schen Denken (McLaughlin 2007, 105). Von den aufklarerischen Denkern
hatte wahrscheinlich Jean-Jacques Rousseau den grossten Einfluss auf anar-
chistische Positionen: Vorrang Freiheit gegeniiber Autoritét (ethischer Ein-
fluss) sowie der Fokus auf die Frage der Legitimation (politischer Einfluss);
wobei Anarchist*innen nicht hinter Rousseaus autoritaren Schlussfolgerun-
gen stehen (McLaughlin 2007, 106-7). Die Franzdsische Revolution war
einerseits inspirierend, indem sie den Status quo hinterfragte, zeigte aber
andererseits, dass eine politische Revolution nicht das richtige Mittel ist,
um sozialen Fortschritt zu verwirklichen. Neben der Aufklarung hatte das
junghegelianische Denken die anarchistische Theorie beeinflusst, was die
vorher eher individualistische Theoriefamilie um eher kommunitaristische
Positionen erganzte (McLaughlin 2007, 116).

Ab dem 19. Jahrhundert entwickelte sich die Vorstellung von Anarchie als
eine politische Ordnung, womit man vom Anarchismus als politische Phi-

52 Kiihnis (2015, 96-97) nennt als weiteres Beispiel die Tauferbewegung, welche neben
Gott keine andere Autoritit akzeptierten und als Folge davon brutal verfolgt wurden
(fur die Taufer, siehe z.B. Jecker 2012).

76

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

losophie im engeren Sinn sprechen kann (Loick 2017, 19). Damit zusammen
tallt die Entwicklung des Anarchismus als politische Bewegung. Diese hat
ihren Ursprung in der sozialistischen Bewegung der 1860er. Der grosse Un-
terschied zwischen den restlichen Sozialist*innen und den Anarchist*innen
ist deren Einstellung zu staatlichen Institutionen: Sie suchen eine Alterna-
tive zum Staat und keinen Machtwechsel in diesem (Graeber 2009, 210;
Leipold 2015, 316).>* Hatte die anarchistische Bewegung bis zum Ersten
Weltkrieg einen gewissen Einfluss auf die politische Landschaft, markiert
des Ende des Zweiten Weltkrieges ihr faktisches Verschwinden (Gordon
2008, 29). Die Zerschlagung des ,klassischen® Anarchismus hat zur Folge,
dass viele die anarchistische Bewegung lange fiir tot hielten (Williams 2007,
297).

Die 1960er sahen dann eine Wiederentdeckung oder -belebung des Anar-
chismus, als Aktivist*innen im linken Spektrum - auch ohne sich selbst
als Anarchist*innen zu verstehen - grundlegende anarchistische Ideen auf-
nahmen (Gordon 2008, 30). In der Folge ist der moderne Anarchismus
stark in radikal-feministischen, okologischen und antirassistischen Bewe-
gungen sowie der LGBT-Bewegung und deren Anstrengungen verwurzelt.
Aktivist*innen aus diesen Bewegungen begannen in den 1990er Jahren
vermehrt zu kooperieren, um gegen die Politik und die Institutionen der
neoliberalen Globalisierung zu protestieren. Dies fithrte zu einer engma-
schigeren Verkniipfung zwischen Personen und Gruppierungen, die von
anarchistischen Ideen und Konzepten inspiriert waren (Gordon 2008, 31-
32). Dies hat sich unter anderem in einer Renaissance anarchistischer Mo-
tive in der linken Theorie niedergeschlagen (vgl. Loick 2017, 25). Derweil
es damit inhaltliche und konzeptionelle Verbindungen zwischen dem alten
Anarchismus des 19. Jahrhunderts und dem neuen Anarchismus des 20.
und 21. Jahrhundert gibt, ist eine direkte ideengeschichtliche Kontinuitat
zwischen den beiden Bewegungen nicht gegeben (Gordon 2008, 5). Dies
ist mitunter ein Grund, gegeniiber der Tendenz in der Literatur skeptisch
zu sein, den Anarchismus anhand einiger Denker*innen wie Pierre-Joseph
Proudhon, Michail Bakunin oder Emma Goldman bestimmen zu wollen.

Die unweigerliche Frage ist in der Konsequenz, ob und wie man die
Begrifte Anarchismus, anarchistisch oder Anarchist*in fassen kann. Der
obige kurze ideengeschichtliche Abriss legt nahe, von der Idee Abstand
zu nehmen, es gebe den Anarchismus. Die anarchistische Ideen- und

53 Die Grundziige, wie eine anarchistische politische Ordnung aussieht, skizziere ich in
Abschn. 6.1.3.

77

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Bewegungsgeschichte ist zu sehr von Widerspriichen, Briichen und Neu-
anfingen geprdgt. Dies bedeutet im Umkehrschluss aber nicht, es sei
unmoglich, grundlegende Motive, Elemente oder Werte zu identifizieren,
welche den verschiedenen anarchistischen Stromungen zugrunde liegen.
Grundsitzlich haben wir drei miteinander verkniipfte Moglichkeiten, uns
diesen Kernwerten zu nahern. Wir kénnen Anarchismus entweder als einen
Uberbegriff fiir eine diverse politische Bewegung, politische Kultur oder
politische Philosophie verstehen (Gordon 2008, 3-4; Loick 2017, Kap. 1).
Den Anarchismus als politische Bewegung kénnen wir nicht nur aus einer
historischen Perspektive betrachten, wir kdnnen uns auch fragen, inwie-
fern es Handlungsmuster oder Ahnliches gibt, welches uns erlaubt, einen
Uberblick iiber die pluralistische anarchistische Bewegung zu erhalten. An-
archistische Aktivist*innen messen der Praxis einen grossen Stellenwert
bei (Graeber 2004, 6). Der Anarchokommunist Albert Meltzer (1996, 10)
beschreibt Anarchismus beispielsweise als Kredo, welches eher durch Pra-
xis als durch theoretische Uberlegungen herausgearbeitet wurde. In der
Folge iiberraschte es wenig, dass sich die verschiedenen anarchistischen
Bewegungen, Gruppierungen, Denkrichtungen usw. hauptsichlich tibers
Tun (und wie sie sich dafiir organisieren) differenzieren (Graeber 2004, 5;
Williams 2007, 298).

Anarchismus verstanden als eine politische Kultur oder Lebensform be-
schaftigt sich mit der Frage nach einem guten Leben (Gordon 2008, 4;
Loick 2017, Abschn. 1.2). Anarchist*innen zweifeln, ob ein solches in der jet-
zigen Gesellschaft verwirklicht werden kann und ob man nicht besser aus
der Gesellschaft aussteigt (z.B. mit einer individualistischen Begriindung
Thoreau 1849). Die anarchistische Kultur zielt darauf ab, iberkommene
Traditionen und Entfremdung zu tiberwinden (Loick 2017, 40-41) und
bereits im Hier und Jetzt ein gutes Leben zu fithren (Loick 2017, 38). Dies
driickt sich im Ethos der direkten Aktion aus, der eine Form préfigurativer
Politik ist. Diese will die gesetzten Ziele moglichst mit Mitteln erreichen,
welche die angestrebte Gesellschaft verkorpern, vorwegnehmen oder ,,pré-
figurieren® (Leach 2013). In diesem Sinne geht es darum, durch praktisch
umgesetzte anarchistische Lebensweisen einerseits zu plausibilisieren, dass
anarchistisches Zusammenleben gerechter und moralischer ist, und ande-
rerseits zu zeigen, dass Anarchismus funktioniert und Freude macht (Loick
2017, 13). Der Blick aufs Ethische miindet auch darin, dass Anarchist*innen
sich nicht nur mit dem Staat und dem Kapital, sondern ebenfalls mit
Themen wie Umwelt, Technologie, Arbeit und Gender beschéftigen (Wil-
liams 2007, 300; fiir einen Uberblick, siehe z.B. Loick 2017, Kap. 3). Damit

78

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

ist anarchistische Kultur nicht bloss eine Begleiterscheinung der anarchis-
tischen Bewegung, sondern ein Ausdruck eines expliziten anarchistischen
Programms und Zugriffs aufs Politische (Loick 2017, 13).

Aus der Diversitdt der anarchistischen Bewegung und Kultur ergibt sich
eine Konsequenz fiir den Anarchismus verstanden als politische Philosophie.
In diesem Sinne bezeichnet Anarchismus eine Familie von Theorien und
keine geschlossene einheitliche Theorie (Jun 2010, 50). Vielmehr handelt
es sich beim Anarchismus um einen breiten Fluss mit unterschiedlichen
Stromungen, die je nach historischem oder geografischem Kontext mal
mehr, mal weniger relevant sind (Marshall 2010, 6). Die anarchistische
politische Theorie entwickelte sich historisch als dritter Weg zwischen Li-
beralismus und Marxismus (Jun 2010, 45), woraus oft geschlossen wird,
beim Anarchismus handle es sich entweder um eine radikale Form des
Liberalismus oder um eine kollektivistische Variante des Sozialismus (z. B.
Heywood 2017, 140). Ebenfalls gibt es ideengeschichtliche Verbindungen
zum Republikanismus®4, was sich etwa in der genutzten Sprache sowie in
der Idee von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft zeigt (Kinna und
Prichard 2019, 224-25).>> Daraus zu schliessen, beim Anarchismus handle
es sich nicht um eine eigenstindige politische Theorie, verkenne aber des-
sen selbststindige Auseinandersetzung mit dem Politischen. Anarchismus
ist eine eigenstidndige politische Theorie mit einem eigenstdndigen Zugang,
der sich von liberalen, marxistischen usw. Zugéngen unterscheidet (Jun
2010, 60). Dieser haftet aber — insbesondere im akademischen Diskurs —
der Ruf an, theoretisch nicht relevant zu sein. Kithnis (2015, 124) ist nicht
allein, wenn er dem Anarchismus immanente Theorie- und Organisations-
losigkeit attestiert. Ein Grund fiir diese Wahrnehmung ist im oben identi-
fizierten Fokus auf die Praxis zu suchen. Dazu kommt der Hang anarchis-
tischer Autor*innen, ,schon® oder ,poetisch® und damit nicht unbedingt
akademisch zu schreiben. Dies taten unter anderem die wissenschaftlichen

54 Der Begriff Republikanismus kann man auf zwei Weisen verstehen (Lovett 2018).
Einerseits handelt es sich hierbei um eine lose Tradition von Autor*innen wie Ma-
chiavelli, englische Republikaner*innen (Milton, Harrington, Sidney usw.), Montes-
quieu und Blackstone sowie US-amerikanische Griinderviter wie Jefferson, Madision
und Adams. Andererseits verstehen sich Autor*innen als Republikaner*innen, die
den traditionellen Republikanismus neu interpretieren und zu einer attraktiven zeit-
gendssischen politischen Position machen wollen. Diese Gruppe von Autor*innen
um Exponenten wie Philip Pettit oder Quentin Skinner nenne ich zeitgendssische
Republikaner*innen.

55 Auf den republikanischen und den anarchistischen Freiheitsbegriff sowie deren Ge-
meinsamkeiten und Unterschiede gehe ich im Abschn. 6.1.2 vertieft ein.

79

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Sozialist*innen als albern ab, was stark zum Vorurteil beigetragen hat (Jun
2010, 61). Ebenfalls nicht vergessen werden darf, dass anarchistische Texte,
die zu einem grossen Teil im Selbstverlag erscheinen, oftmals auch bewusst
kein akademischer Text tiber politische Theorie sein wollen (Gordon 2008,
6). Anarchist*innen sind zudem in Anbetracht ihres Fokus auf die Praxis
wenig an strategischen und abstrak-philosophischen Fragen interessiert
(Graeber 2004, 5). Fiir sie stehen taktische Fragen im Zentrum (Williams
2007, 299) und sie wollen ihre Kritik der bestehenden Verhiltnisse mit
konkreten Vorschldgen zur Intervention verbindet (Jun 2010, 60).

Die Orientierung an der Praxis zeichnet somit die anarchistische Theo-
rie aus. Diese ist in der Folge stark durch die praktischen Handlungen
der Aktivist*innen geprégt, welche in unterschiedlichsten Kontexten unter-
schiedlichste Taktiken anwenden. Dadurch ist es kaum moglich, eine oder
mehrere Gruppen anarchistischer Denker*innen zu identifizieren, deren
Ideen jeder ,anarchistischen® Bewegung zugrunde liegen. Aber auch wenn
dies moglich wire, widersprache dies der anarchistischen Einstellung, nicht
blind vermeintlichen theoretischen Autorititen zu folgen. In der Folge
bedeutet Anarchismus fiir unterschiedliche Menschen Unterschiedliches
(Williams 2007, 299). Der fehlende Kanon sowie die Distanzierung der
Anarchist*innen vom akademischen Diskurs diirfen uns aber nicht zum
Fehlschluss verleiten, es gebe keine geteilten anarchistischen Werte oder
Motive. Es gibt geniigend Gemeinsamkeiten zwischen den verschiedenen
Anarchismen, die uns erlauben, von Anarchismus als einem Diskurs zu
sprechen (Graeber 2004, 5-6; Williams 2007, 300). Innerhalb dieses Dis-
kurses lassen sich gemeinsame Motive und Fragestellungen identifizieren.
Kithnis (2015, 94-95) nennt das Streben nach Gleichheit, Gerechtigkeit
sowie einer staaten-, klassen- und herrschaftslosen Gesellschaft, die in f6-
deralistischen Kommunen organisiert ist.>® Weitere konstitutive Elemente
anarchistischer Theorien, welche Kiihnis (2015, 99-102) aufzahlt, sind das
(grundsatzlich) positive Menschenbild sowie der bedingungslose Glaube
an die Giite im Menschen. Wie Judith Suissa (2006, Kap. 2) in ihrer
Diskussion des anarchistischen Menschenbilds feststellt, schliessen Anar-
chist*innen aus der menschlichen Giite aber nicht, in einer anarchistischen
Gesellschaft iiberlebten nur unsere positiven moralischen Eigenschaften.

56 Auf die Tendenzen und grundlegenden Elemente einer anarchistischen Gesell-
schaft gehe ich im Rahmen meiner Diskussion einer positiven Herausforderung in
Abschn. 6.1 vertieft ein.

80

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Vielmehr argumentieren sie, diese kommen in einer solchen besser zum
Ausdruck.”’

Neben diesen positiven Aspekten fokussieren Autor*innen oftmals auf
jene Elemente, welche Anarchist*innen ablehnen. Genannt werden die
Ablehnung jeglicher Form von Gemeinschaft, die Verneinung jeglicher
Form von Autoritit oder Ahnliches (McLaughlin 2007, 25). Fiir Heywood
(2017, 140) ist Antietatismus eines der zentralen anarchistischen Themen.
David Miller (1984, 5-6) definiert in seiner Kritik anarchistischer Theo-
rien diese ebenfalls {iber ihre Feindseligkeit gegeniiber dem Staat. Viele
Definitionen - insbesondere in der anglo-amerikanischen philosophischen
Diskussion - reduzieren den Anarchismus auf diesen Aspekt (Jun 2010,
51). So argumentiert der philosophische ,Anarchist® A. John Simmons
([1996] 2001, 103) beispielsweise, das Bekenntnis, dass alle bestehenden
Staaten illegitim sind, sei allen Formen anarchistischer politischer Philo-
sophie gemein. Daraus schliesst er, der minimale moralische Inhalt des
Anarchismus erschépfe sich in der Aussage, fiir Biirger*innen illegitimer
Staaten gibe es keine politische Pflicht. Fiir Benjamin Franks (2012, 62) ist
die Ablehnung von Staaten und staatsdhnliche Korperschaften ebenfalls ein
anarchistischer Kernwert.

Anarchismus lasst sich aber nicht auf Antietatismus reduzieren (Jun 2010,
50-51; 2018, 45). Eine solche Verkiirzung ist angesichts der anarchistischen
Traditionen sowie anarchistischen Praxis, jegliche Art zwangsbewehrter
Autoritat abzulehnen, nicht angebracht (Gordon 2008, 32; Jun 2010, 51).
Zwar stehen Anarchist*innen dem modernen (National-)Staat ablehnend
gegeniiber. Zudem mag der Staat fiir viele Anarchist*innen aus dem 19.
und frithen 20. Jahrhundert der Fokus ihrer Kritik gewesen sein. Bakunin
([1867] 1972) stellt sich beispielsweise auf folgenden Standpunkt:

The State [...] is the most flagrant, the most cynical, and the most com-
plete negation of humanity. It shatters the universal solidarity of all men
on the earth, and brings some of them into association only for the
purpose of destroying, conquering, and enslaving all the rest. (133).

Der heutige Anarchismus besitzt aber, wie wir gesehen haben, lediglich
in kleinen Teilen eine direkte Verbindung zu fritheren Anarchismen, und
fusst vielmehr auf verschiedensten, nicht explizit anarchistischen Bewegun-
gen der radikalen Linken, die ab den 1960er-Jahren entstanden sind. Und
auch, dass Anarchist*innen Staatlichkeit weiterhin abschaffen wollen, ist

57 Fur eine vertiefte Diskussion siehe Abschn. 6.2.1.

81

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

nicht eine Eigenschaft des anarchistischen Diskurses, sondern eine Konse-
quenz aus grundlegenden Uberzeugungen gegeniiber hierarchischen Insti-
tutionen (Sylvan und Sparrow 2007). Folglich ist Antietatismus respektive
eine skeptische Position gegeniiber moderner Staatlichkeit ein einendes
Element anarchistischer Theorien, aber nicht jede antietatistsiche Position
ist eine anarchistische. Nathan Jun (2016, 556-57; 2019) argumentiert, der
anarchistische Antietatismus folge aus der Ablehnung von Herrschaft und
Unterdriickung, welche beide intrinsisch moralisch verwerflich sind (siehe
ebenfalls McLaughlin 2007, 28). Weil staatliche Autoritit nicht ohne Perso-
nen auskommt, die ,regulieren” (respektive regieren), und die Machtfiille,
welche mit dem Regulieren verbunden ist, die Tendenz hat, Menschen zu
korrumpieren, miindet jede Form von Staatlichkeit {iber kurz oder lang in
Unterdriickung und Herrschaft (Jun 2019, 34-35). Auf dieser Basis konnen
Staaten aber keine legitime politische Autoritit besitzen, weshalb sie abzu-
schaffen sind (Shatz 2011, 725). Anarchist*innen sind damit Skeptiker*in-
nen, die auf die Legitimation eines politischen Systems pochen, bevor sie
es akzeptieren (De George 1978, 91). Deshalb ist Paul McLaughlins (2007,
29, 34) Verstandnis von Anarchismus als skeptische Einstellung gegentiber
Autoritdt angebracht. Dies bedeutet aber nicht, Anarchist*innen lehnten
die Moglichkeit legitimierter Autoritdt a priori ab. Gewisse Autorititen
konnen legitim sein in den Augen von Anarchist*innen. McLaughlin nennt
beispielsweise elterliche Autoritit und Miller (1984, 57) argumentiert, kom-
munitaristische Anarchist*innen gestiinden der Gemeinschaft eine gewisse
Form nicht zwangsbewehrter, zwingender und funktionsspezifischer politi-
scher Autoritat zu.

Bruno Leipold argumentiert in seinem Essay ,Political Anarchism and
Raz’s Theory of Authority“ (2015), der politische Anarchismus vertrete
die Position, eine anarchistische Ordnung sei - um Joseph Raz Terminolo-
gie zu verwenden (vgl. Abschn. 2.1, 5.1) - besser darin, Personen dazu zu
bringen, richtig zu handeln, als der Staat.’® Raz’ Dienstleistungskonzeption
schrankt, wie Leipold erklért, potenzielle legitime staatliche Autoritét in
zweierlei Hinsicht ein: Erstens kann der Staat nur in jenen Bereichen Auto-

58 Leipold folgt in seiner Unterscheidung zwischen philosophischem (Staaten besitzen
keine Autoritat und es gibt keine (starke) Widerstandspflicht) und politischem An-
archismus (Staaten besitzen keine Autoritdt und es gibt eine (starke) Widerstands-
pflicht) der in der Literatur iiblichen Differenzierung. Wie ich in Abschn. 2.3.3 argu-
mentiert habe, lauft eine solche Differenzierung aber Gefahr, vielen anarchistischen
Positionen ihren theoretischen Wert abzusprechen. Doch auch wenn ich in diesem
Punkt nicht mit Leipold einig gehe, so ist sein restliches Argument tiberzeugend.

82

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

ritat beanspruchen, in denen er Individuen helfen kann, besser im Einklang
mit moralischen Griinden zu handeln. Zweitens endet staatliche Autoritat
dort, wo eine bessere Alternative zu ihr besteht; ist dies fiir eine anarchisti-
sche Ordnung der Fall, dann kann diese legitime Autoritit beanspruchen.
Mit dem Verweis u. a. auf die anarchosyndikalischen Kollektive wahrend
des Spanischen Biirgerkrieges erbringt Leipold eine gewisse Evidenz fiir
seine Ausfithrungen. Ob man mit ihm in diesem Punkt einig ist oder nicht,
Leipold verdeutlicht trotzdem, dass politische Autoritdt und Anarchismus
sich nicht zwingend ausschliessen. Ferner demonstriert er auch den Nutzen
der Dienstleistungskonzeption fiir anarchistische Uberlegungen.>®

Damit folgt aus einer anarchistischen nicht zwingend eine antiautoritére
Position. Vielmehr lehnen Anarchist*innen eine bestimmte Art von Autori-
tat ab. Jun (2010, 51-53) argumentiert, der ethische Kern anarchistischer
Philosophie bestiinde darin, zwangsbewehrte Autoritit (4,) zurtickzuwei-
sen. Diese Position ist dabei eher evaluativer als normativer Natur, d.h.
es geht um Werte und darum, wie man sein Leben fiihren soll. Folglich
ist A, essenziell schlecht. In anarchistischen Texten findet man, wie Jun
weiter ausfithrt, diese Ablehnung so oft wiederholt, dass sie die Form eines
Mantras annimmt.

Demnach fussen die verschiedenen Anarchismen nicht primér auf einer
Vorstellung des Richtigen, sondern auf einer des Guten. Aber worin be-
steht diese? Die Verneinung von A, ist eine negative Aussage und verweist
nicht zwingend darauf, was positiv oder ,gut® ist. Kénnen gewisse Auto-
ritdten aus anarchistischer Sicht legitim oder angebracht sein, stellt sich
die Frage, was fiir Anarchist*innen problematische von unproblematischen
Autoritdten unterscheidet. Bereits der Riickgriff auf Zwang ist verwerflich,
um autoritative Aussagen durchzusetzen. Daneben gibt es aber noch eine
weitere Dimension zu beriicksichtigen (vgl. Sylvan und Sparrow 2007).
Betrachten wir die Beziehung zwischen einem Studenten des Faches ¢
und einer Expertin in ¢, die ihre Expertise durch beurteilbare Fakten,
Wahrheiten, Beweise usw. belegen kann. Eine solche Autoritdt konnen wir
als transparent oder offen bezeichnen, weil es dem Studenten mdglich ist
(solange er die notwendigen Fahigkeiten besitzt, die Aussagen der Expertin
zu beurteilen). Das Gegenteil sind demnach intransparente oder geschlosse-
ne Autoritaten, welche keine genuinen Griinde geben, weshalb wir ihnen
folgen sollten. Solche Autorititen sind fiir Anarchist*innen verwerflich und

59 Auf Leipolds Uberlegungen und deren Bedeutung fiir diese Arbeit werde ich in
Abschn. 5.3 nochmals vertieft eingehen.

83

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

konnen hochstens de facto Autorititen sein. Einer zwangsbewehrten und/
oder einer versteckten Autoritit zu gehorchen verletzt unseren Selbstre-
spekt und unsere Unabhingigkeit. In anderen Worten stehen diese Art von
Autorititen und Freiheit in einem Widerspruchsverhaltnis. Demnach ist es
das herrschaftsfreie Leben, welches das anarchistische Konzept des Guten
darstellt.

Dies Uberlegungen verdeutlichen, dass die anarchistische Skepsis gegen-
tiber Autoritdt nicht auf einem Antiautoritarismus beruht, sondern auf
einen anderen Aspekt der anarchistischen Diskussion zuriickgehen muss.
Eine der Quellen dieser Skepsis diirfte sich aus dem Konzept der Freiheit
ergeben. Dieses nimmt im anarchistischen Denken einen hohen Stellen-
wert ein (siehe dazu Abschn. 6.1.2). Der anarchistische Freiheitsbegriff ent-
halt zwei miteinander verbundene Eigenschaften (Jun 2010, 55): Einerseits
involviert Freiheit die individuelle Mdglichkeit, sein Ich selbst zu bestim-
men. Zweitens — hier liegt fiir Jun der entscheidende Unterschied zwischen
Liberalismus und Anarchismus - ist die ,Schaffung eines Menschen® ein
kollektiver Prozess. In liberalen Theorien lieg der Fokus fiir Jun eher auf
rationalen, egoistischen und atomisierten Akteur*innen, die darauf hinar-
beiten, ihre identifizierten Interessen zu verwirklichen.

In sum, freedom and equality are, for the anarchists, symbiotic concepts:
individual freedom is positively constituted by and through social rela-
tions, which are in turn positively constituted by and through individual
freedom. (Jun 2010, 55).

Damit Freiheit und Gleichheit umgesetzt werden konnen, braucht es aber
eine herrschaftsfreie Gesellschaft. Im anarchistischen Sinn handelt es sich
bei Herrschaft um ein generisches Konzept, welches die verschiedenen
systematischen Charakteristika einer Gesellschaft beschreibt, die zum Zug
kommen, um Personen zu kontrollieren, zu zwingen, auszubeuten, zu de-
miltigen, zu diskriminieren usw. (Gordon 2008, 32). Was die Rickweisung
von Herrschaft in der Konsequenz bedeutet, diskutieren die Anarchist*in-
nen kontrovers. Grundsitzlich lassen sich in Bezug auf diese Kontroverse
zwel Argumentationslinien identifizieren (Egoumenides 2014, 2-3; Loick
2017, 11-12; Miller 1984, 59): Der individualistische Anarchismus fokussiert
auf individuelle Autonomie und Freiheit, die als Abwesenheit von Ein-
schrankungen respektive Zwang verstanden wird. Herrschaft driickt sich
durch die Unterdriickung des Individuums aus, weshalb Anarchie fiir
die Befreiung des Individuums von gesellschaftlichen Zwingen steht. Der
soziale oder kommunitaristische Anarchismus fokussiert dagegen auf den

84

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

sozialen Charakter des menschlichen Lebens. Freiheit ist Zugang zu den
Voraussetzungen fiir Gliick und Gerechtigkeit ist Verteilungsgerechtigkeit
entsprechend den Bediirfnissen. Durch die Auflésung von Herrschaft ent-
stehen echte Gemeinschaften, weshalb Anarchie als Befreiung des Individu-
ums zur Gesellschaft zu verstehen ist.

Die Ablehnung von Herrschaft ist folglich ein Kernwert des Anarchismus
(Gordon 2008, Kap. 2). Diese richtet sich nicht nur gegen Staatlichkeit,
sondern auch gegen andere hierarchische und zwangsbewehrte Normen-
und Praxissysteme wie zum Beispiel den Kapitalismus (Franks 2012, 62;
Loick 2017, Abschn. 3.3).%° Aus der Ablehnung von Herrschaft speist sich
gemiss Kithnis (2015, 99-102) die dem Anarchismus inhdrente Instituti-
ons-, Staats- und Ideologiefeindlichkeit. Diese Feindlichkeitsthese miissen
wir aber differenzieren, um nicht dem marxistischen Vorurteil zu erliegen.
Erstens sind fiir Anarchist*innen Institutionen, welche gesamtgesellschaftli-
che Ziele verfolgen im Bereich des Méglichen - diese besitzen aber andere
Charakteristika als jene Institutionen, welche wir aus unserer Lebenswelt
kennen (Miller 1984, 7). Es ware ebenfalls fehl am Platz, anzunehmen, an-
archistische Uberzeugungen miissten zwingend zur Ablehnung staatlicher
Institutionen fiihren. So kann es mit einer anarchistischen Position verein-
bar sein, sich - jedenfalls im heutigen Kontext - fiir den Wohlfahrtsstaat
oder gegen Privatisierungen einzusetzen (Franks 2012, 63). Anarchist*in-
nen kénnen gegeniiber den Etatist*innen die guten Griinde anerkennen,
die fiir staatliche Institutionen sprechen, weil sie uns helfen, ernsthafte
soziale Probleme zu vermeiden und weil ihre Vor- und nicht ihre Nachteile
fir den Moment tiberwiegen. Aber das Potenzial von Staaten, jene Werte
zu bedrohen, die sie unterstiitzen sollten, verlangt nach einer stindigen
Rechtfertigung (Egoumenides 2014, 202-3). Man kann sich dariiber hinaus
gar einen anarchistischen ,,Staat vorstellen, vorausgesetzt dessen politische
Autoritdt geniigt den Anspriichen der Anarchist*innen (vgl. dazu z. B. De

60 Dies schliesst in der Konsequenz anarcho-kapitalistische Positionen aus. Anarchoka-
pitalismus beschreibt eine Position, die sich fiir eine kapitalistisch, aber staatenlos
organisierte Gesellschaft ausspricht und die manchmal dem Anarchismus zugeordnet
wird. Diese Zuordnung ist aber umstritten. So argumentiert beispielsweise McKay
(2012, 2:638), Anarchokapitalismus sei nicht vereinbar mit den grundlegenden anar-
chistischen Prinzipien. Auch handelt es sich bei der Ablehnung der anarcho-kapita-
listischen Position nicht um eine Diskussion innerhalb der anarchistischen Theorie-
familie, sondern um eine zwischen dem Anarchismus und dem Kapitalismus, was
sich auch an den unterschiedlichen Zielen und Analysen zeigt (McKay 2008, 1:478).
Dies ist eine Einschatzung, die ich teile.

85

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

George 1978). Die Institutions-, Staats- und Ideologiefeindlichkeit richtet
sich demnach gegen bestehende oder zukiinttige hierarchische und zwangs-
bewehrte Normen- und Praxissysteme und nicht gegen Institutionen und
gesellschaftliche Organisation per se.5!

Das sich aus dem Fokus auf die Praxis ergebende Ethos der direkten
Aktion ist ein weiterer Kernwert (Gordon 2008, 34-40). Als ein Ansatz pra-
figurativer Politik geht es darum, im Hier-und-Jetzt anarchistische Grund-
satze umzusetzen und diese zu plausibilisieren (Loick 2017, 13). Fir David
Graeber (2009, 203, 210) besteht die Essenz der direkten Aktion in einer
bestimmten Attitiide gegeniiber nicht legitimer Autoritdt: Man tut so, als
ob man bereits frei sei. Diese Attitiide muss man nicht notwendigerweise
durch grosse Gesten des Widerstands ausdriicken. Direkte Aktion unter-
scheidet sich damit auch vom Konzept des zivilen Ungehorsams. Derweil
beide den Status quo durch praktisches Handeln infrage stellen, ist das Ziel
der direkten Aktion die Etablierung alternativer Strukturen. Dadurch wird
das Mittel zur Zielerreichung mit dem Ziel verschmolzen, indem das Mit-
tel ein Ausdruck oder Modell des anvisierten Zieles ist. Das prafigurative
Element folgt aus einer grundlegenden anarchistischen Einsicht (Gordon
2008, 37-38; Graeber 2009, 210): Den Status quo durch eine militaristische
Kampagne zu iiberwinden, schafft keine geeignete Grundlage fiir eine freie
Gesellschaft gliicklicher und kreativer Individuen. Die von den Aktivisten
durch direkte Aktion geschaffenen Moglichkeitsraume konnen zudem die
individuelle Selbstverwirklichung férdern und ein Umfeld bieten, in dem
Personen Entfremdung und eingefahrene unterdriickerische Verhaltenswei-
sen iiberwinden konnen (Gordon 2008, 38).

Der dritte Kernwert der Diversitit ist eng mit der anarchistischen Ideen-
und Bewegungsgeschichte verkniipft aber auch eine Folge aus dem Fokus
aufs Hier und Jetzt. Das anarchistische Projekt ist divers und ergebnisoffen,
weshalb Anarchist*innen detaillierte Voraussagen und Zukunftsplédne zu-
riickweisen (Gordon 2008, 21). Anarchist*innen streben nicht nach theore-
tischer Einigkeit, sondern bevorzugen einen Bottom-up-Ansatz, der Plura-
lismus und Kreativitdt im Kampf gegen Unterdriickung betont. Aus diesem
Grund ist es hilfreich, Anarchismus bzw. eine anarchistische Gesellschaft
nicht als ein Utopia — das dann das Ende der Geschichte darstellt -, son-
dern als nie endenden Prozess zu verstehen, der darauf zielt, eine egalitdre

61 Auf ,anarchistische” Institutionen gehe ich im Abschn. 6.1.3 ein.

86

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Gesellschaft zu schaffen, und diese zu erhalten (Loick 2017, 38; Gordon
2008, 44-45; Graeber 2004, 54-56).%2

Oft fehlen klar ausformulierte anarchistische Vorstellungen, wie alter-
native Gesellschaftsformen aussdhen. Dies ist im Wunsch anarchistischer
Autor*innen begriindet, der freien Entfaltung der Gedanken und Mdglich-
keiten, nachdem der Staat @iberwunden ist, nicht im Wege zu stehen (De
George 1978, 96; Kiihnis 2015, 102). Diese Zuriickhaltung ist ebenfalls die
logische Konsequenz daraus, Diversitat als Kernwert zu definieren. Die
Folgen davon sind die ausgeprigte Heterogenitdt und der inhérente Plura-
lismus anarchistischer Ansitze (Gordon 2008, 40). Es wire aber falsch,
daraus zu schliessen, der Anarchismus sei theoriefeindlich. Entgegen dem
akademischen Vorurteil sind intellektuelle Tdtigkeiten fiir Anarchist*innen
weder eine Ablenkung noch notwendigerweise reaktionér. In der anarchis-
tischen Bewegung findet eine hochwertige Auseinandersetzung mit politi-
schen Fragen und gehaltvolle Theorieentwicklung statt (Gordon 2008, 6).
Fur Graeber (2004, 4-12) ist anarchistische Theorie aber nicht darauf aus,
eine korrekte strategische Analyse vorzulegen, wie man den Status quo
tiberwinden kann. Vielmehr soll anarchistische Theorie Anarchist*innen
helfen, sich mit fiir sie unter anderem aus pragmatischen Griinden relevan-
ten Fragen auseinandersetzen zu konnen. Gemiss Graeber beschiftigten
sich Anarchist*innen damit, wie Treffen demokratisch organisiert werden
konnen oder wie Gegenmacht ethisch genutzt werden kann. In diesem
Sinne handelt es sich beim Anarchismus um einen diversen, manchmal
widerspriichlichen ethischen Diskurs {iber revolutionére Praxis.

[... the anarchist project] will not need one single, Anarchist High The-
ory. That would be completely inimical to its spirit. Much better [...],
something more in the spirit of anarchist decision-making processes,
employed in anything from tiny affinity groups to gigantic spokescoun-
cils of thousands of people. Most anarchist groups operate by a con-
sensus process which has been developed, in many ways, to be the exact
opposite of the high-handed, divisive, sectarian style so popular amongst
other radical groups. Applied to theory, this would mean accepting the

62 Zwar verzichten Anarchist*innen bewusst auf eine ,detaillierte” Ausformulierung,
wie sie sich eine anarchistische Gesellschaft vorstellen. Es gibt aber gewisse Tenden-
zen, die uns eine Vorstellung davon geben kénnen, in welche Richtung sich eine
anarchistische Gesellschaft bewegen soll. Ich gehe auf diese Aspekte im Abschn. 6.1.1
ein.

87

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

need for a diversity of high theoretical perspectives, united only by cer-
tain shared commitments and understandings. (Graeber 2004, 8).

Die fithrt unweigerlich zur Frage, in welchem Verhiltnis der sogenannte
philosophische Anarchismus zu diesem anarchistischen Theorieverstindnis
und steht.

2.3.3 Der philosophische Anarchismus

Wie passt der philosophische Anarchismus ins oben gezeichnete Bild? In
der zeitgendssischen philosophischen Diskussion bezeichnet der Begriff
philosophischer Anarchismus eine Position, wie sie beispielsweise Robert
Paul Wolft in In Defense of Anarchism (vgl. Abschn.3), Robert Nozick
(1974) in Anarchy, State and Utopia oder A. John Simmons in seinem
Projekt (vgl. Abschn. 4) vertreten. Diese Position zeichnet sich durch einen
prinzipiellen Skeptizismus gegeniiber der Moglichkeit aus, staatliche Auto-
ritdt zu legitimieren (Jun 2016, 552-53; McLaughlin 2010, 15). Fiir A. John
Simmons ([1996] 2001, 104-9) ergibt sich daraus, die Moglichkeit staatliche
Autoritdt zuriickzuweisen, fiir philosophische Anarchist*innen - im Ge-
gensatz zu ihren ,politischen Pendants — keine Widerstandspflicht gegen
staatliche Institutionen. Aus deren fehlender Legitimation folgt fiir philoso-
phische Anarchist*innen in der Regel lediglich, dass die Annahme nicht
haltbar ist, wir hatten eine moralische Pflicht, staatlichen Anweisungen zu
folgen oder ,unseren Staat zu unterstiitzen. Da es gute moralische Griinde
geben kann, sich zumindest einigen Arten illegitimer Staaten nicht entge-
genzustellen oder sie zu stéren, und diese Griinde eine Widerstandspflicht
tbertrumpfen konnen, folgt aus einer anarcho-philosophischen Position
bestenfalls eine schwache Widerstandspflicht. Im Gegensatz dazu folgt fiir
Simmons aus dem politischen Anarchismus eine starke Widerstandspflicht.
Diese Position wird in der philosophischen Literatur aber dusserst selten
verteidigt (eine Ausnahme ist z. B. A. Carter 2011) und lediglich dem phi-
losophischen Anarchismus sprechen Autor*innen zu, eine glaubwiirdige
Position zu sein, die eine ernsthafte Auseinandersetzung verdient (Jun 2016,
553-54). Dieses Verstdndnis lauft aber Gefahr, einen Grossteil der zeitge-
nossischen anarchistischen Theoriebildung als nicht philosophisch bzw.
als theoretisch nicht relevant abzutun. Dies gibt uns gute Griinde, nach
anderen Differenzierungen zu suchen.

Dazu kommt ein weiterer Punkt, der das obige Verstidndnis aus anarchis-
tischer Sicht infrage stellt: der starke Individualismus von Autor*innen wie

88

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Robert Paul Wolff oder A. John Simmons. Paul McLaughlin (2010, 14-19)
rekonstruiert in seinem Essay ,In Defence of Philosophical Anarchism®
drei verschiedene Verstindnisse von philosophischem Anarchismus, die
sich im Laufe der Zeit entwickelt haben. Das klassische Verstindnis begreift
philosophischen Anarchismus als fundamentale Kritik an der Idee von
Autoritit: William Godwin, Max Stirner und Pierre-Joseph Proudhon, die
sich mit den grundlegenden sozio-politischen Fragen hinsichtlich Legiti-
mitdt und Autoritat beschiftigten, werden dieser Richtung zugerechnet.
Auf theoretischer Ebene nennen Kritiker*innen zwei Hauptpunkte gegen
den philosophischen Anarchismus im klassischen Sinne: Auf der theore-
tischen Ebene wird diesem erstens vorgeworfen, er sei absolutistisch in
seiner Ablehnung jeglicher Autoritit. Zweitens fehle es auf praktischer
Ebene an einer Herausforderung bestehender Autorititen. Zweitens nennt
McLaughlin ein kulturelles Verstdndnis, welches philosophischen mit ame-
rikanischem Anarchismus gleichsetzt. Diesem ist ein ideologisch begriinde-
tes Bekenntnis zu individueller Freiheit und einem freien Markt eigen. Vie-
le politische Anarchist*innen weisen diese Anarchismusvariante aufgrund
ihres iibertriebenen Individualismus, ihres irrationalen Glaubens an den
Markt als Instrument der Befreiung und ihres allgemeinen Stillschweigens
angesichts sozialer Ungerechtigkeit zuriick. Drittens gibt es das oben be-
sprochene zeitgendssisches Verstindnis, das den akademischen Anarchismus
eines Robert Paul Wolf, A. John Simmons u. a. in den Blick nimmt. Dieser
hatte einen nachhaltigen Einfluss auf die politische Philosophie und hat
beispielsweise Autor*innen wie Joseph Raz dazu bewegt, eine ausgekliigelte
Verteidigung politischer Autoritit zu entwickeln (vgl. Abschn. 5). Fir poli-
tische Anarchist*innen ist Robert Paul Wolff aber zu abstrakt und absolu-
tistisch. Seine abstrakte Behandlung von Autonomie und Autoritdt erlaubt
es ihm, fiir einen absoluten Primat der Autonomie zu argumentieren (vgl.
Abschn. 3.1.1). Fiir McLaughlin ist dies mitunter ein Grund, weshalb Wolft
aus anarchistischer Sicht nichts von praktischem Interesse zu sagen hat.
Dazu kommt - wie auch im Fall von Simmons’ anarchistischem Projekt -
ein starker Individualismus, dem politische Anarchist*innen kritisch gegen-
tiberstehen. Damit ist allen drei Deutungen eine individualistische Position
eigen.

Derweil nicht gegen eine solche spricht, miissen wir uns aber fragen, ob
wir qua Definition nicht individualistischen Ansétzen absprechen wollen,
»philosophisch® und damit einer ernsthaften Auseinandersetzung wiirdig
zu sein. Fir McLaughlin (2010, 20) scheint es auch hdchst unwahrschein-
lich, dass ein philosophischer Anarchismus nicht sozialistisch sein kénnte.

89

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

Dafiir miisste man davon ausgehen, einzig Individualismus kénne theore-
tisch gestiitzt werden und sozialistische Prinzipien seien von Natur aus
sunphilosophisch®. Philosophischer Anarchismus kann auch kommunita-
ristisch sein, solange er, wie McLaughlin argumentiert, auf philosophischen
Uberlegungen fusst. Er nennt Alen Carters analytischen Anarchismus als
nicht individualistisches, nicht akademisches Beispiel. A. Carter (2000,
232) versteht Anarchismus als normativen Widerstand gegen bestimmte
substanzielle politische Ungleichheiten, kombiniert mit der empirischen
Uberzeugung, der Staat verkdrpere, erzeuge und/oder erhalte diese zwangs-
ldufig. Die zentrale Aussage ist nachfolgende:

[...] political relations select economic relations that develop economic
forces that enable the development of the political forces—these political
forces stabilizing economic relations that provide them with the surplus
they require. [This draws] attention to the tremendous power that the
state can exert, [and can predict] accurately the outcome of statist and
vanguardist revolutions. (A. Carter 2000, 247, 250).

Was macht nun aber philosophischen Anarchismus ,philosophisch“? Um
eine Antwort darauf zu finden, brauchen wir ein - zumindest oberflachli-
ches — Konzept davon, was Philosophie ist. Man kann diese etwa als Unter-
suchung abstrakter und allgemeiner Probleme, die sich mit der Natur des
Seins, des Wissens, der Moral, der Vernunft etc. auseinandersetzt, verstehen
(Teichman und Evans 1999, 1). Zentrale Elemente sind der argumentative
Prozess sowie die Suche nach konzeptueller Klarheit (McLaughlin 2010,
22). Gehen wir von diesem Verstindnis aus, konnen wir philosophischen
Anarchismus als starken oder schwachen, individualistischen oder kommu-
nitaristischen Anarchismus fassen, der sich philosophischer Methodik in
seiner Auseinandersetzung mit Autoritit, Herrschaft usw. bedient.

Ist das Politische Ziel der Untersuchung, dann riickt die politische Autori-
tat ins Schlaglicht. Wie Jun (2010, 51) argumentiert, ist der ethische Kern
des Anarchismus die Behauptung, jegliche Form zwangsbewehrter Autori-
tat sei verwerflich. Dies konnte somit — wenigstens teilweise — auch auf
staatliche zutreffen. Wie in Abschn. 2.3.2 dargestellt, lehnen Anarchist*in-
nen nicht jegliche Form von Autoritdt ab. Somit stellen sich grundsatzlich
zwei, gemidss McLaughlin (2010, 27) verbundene Fragen: Erstens ist dies
jene nach Legitimation: Darf eine Person, eine Gruppe von Personen, eine
Institution o. A. ein autoritatives Recht besitzen? Zweitens die Frage nach
einer Verpflichtung: Gibt es eine mit legitimierter Autoritit korrelierende
Pflicht respektive sollen wir eine solche anerkennen?

90

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Die Zahl der Autor*innen, die eine allgemeine - d. h. fiir alle Biirger*in-
nen geltende — politische Pflicht ablehnen oder verneinen, hat in den letz-
ten Jahrzehnten zugenommen (Kramer 2008b, 179; Raz 1981, 103; Simmons
[1996] 2001, 102; vgl. auch Abschn. 2.2). Aufgrund der sogenannten Korre-
lationsthese (vgl. Abschn. 2.2) stellt dies staatliche Autoritdt grundsatzlich
infrage. Handelt es sich nun bei allen Autor*innen, welche die politische
Pflicht verneinen, um Anarchist*innen? Wenig {iberraschend lautet die
Antwort darauf ,nein® Allerdings haben gerade deren Ansitze die Tendenz,
den Glauben daran, man kénne staatliche Autoritit in irgendeiner Form
legitimieren, als einen Trugschluss abzutun (Miller 1984, 15). Dies lasst den
Anarchismus als eine ,,Hintergrundherausforderung® erscheinen (Simmons
[1999] 2001, 126). Besteht — wie etwa R. P. Wolff ([1970] 1998, 5) argumen-
tiert — die Aufgabe der politischen Philosophie darin, die Form und Prinzi-
pien legitimer Autoritdt zu bestimmen, zu analysieren und demonstrieren,
dann ist es unumganglich, sich mit der anarchistischen These zu beschifti-
gen. Robert Nozick bringt dies zu Beginn seines Buches Anarchy, State, and
Utopia (1974) folgendermassen auf den Punkt:

The fundamental question of political philosophy, one that precedes
questions about how the state should be organized, is whether there
should be any state at all. Why not anarchy? (4).

Nun kann es aber nicht ausreichend sein, die politische Pflicht zu vernei-
nen, um als Anarchist*in zu gelten. Beispielsweise argumentiert William
A. Edmundson (1998) im Essay ,Legitimate Authority Without Political
Obligation’, es gebe zwar keine allgemeine politische Pflicht, aus der Legiti-
mitit einer politischen Autoritdt ergebe sich aber eine Verpflichtung, die
bona fide administrative Durchsetzung von Gesetzen nicht zu behindern.
Wie Raz’ Aussagen in Authority and Consent (1981) illustrieren, ist die Un-
terscheidung zwischen Anarchist*innen sowie Etatist*innen nicht immer
trennscharf. Auf der einen Seite qualifiziert Raz seine Position, es gibe
keine generelle politische Verpflichtung, selbst als eine schwache anarchisti-
sche Aussage (103, 105). Auf der anderen Seite kénnen Menschen nicht nur
gerechte Staaten schaffen (Raz 1981, 105), wie er in The Morality of Freedom
(1986) darlegt, konnen diese auch legitime Autoritdt besitzen (53).

Das Unterscheidungsmerkmal zwischen Anarchismus - egal ob in einer
philosophischen Form oder nicht — und etatistischen Ansétzen ist demnach
nicht, die politische Pflicht zu verneinen. Es muss demnach die Position
beziiglich Autorititen sein. Die kritische Einstellung gegeniiber diesen tei-

91

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

len sich Anarchist*innen mit Liberalen (McLaughlin 2007, 36). Fiir diese
ist Freiheit a priori gesetzt und deren Einschridnkung ist zu begriinden.
In diesem Sinn geht Freiheit gegeniiber staatlichem Handeln vor und be-
schrinkt dieses. Dies negiert aber nicht die Notwendigkeit einer staatlichen
Ordnung. Eher das Gegenteil ist der Fall. So soll der Staat durch rechts-
staatliche Institutionen wie die Grundrechte sowie durch die Schaffung
von Rechtssicherheit die individuelle Freiheit der Biirger*innen sicherstel-
len.®* Im Gegensatz dazu wollen Anarchist*innen staatliche im Speziellen
und politische Autoritdt im Allgemeinen nicht nur beschrinken. Sie leh-
nen jegliche Form zwangsbewehrter und willkiirlicher Autoritdt ab. Dies
erlaubt uns, jene Autor*innen zu identifizieren, die einen philosophischen
Anarchismus im weiten Sinn vertreten. Diese verneinen sowohl eine politi-
sche Pflicht als auch die politische Autoritét aller existierenden und/oder
potenziellen Staaten. Hier konnte man nun einwenden, dieses Verstind-
nis widerspreche den bisherigen Uberlegungen. Denn zu Beginn dieses
Abschnitts habe ich argumentiert, philosophischer sei starker oder schwa-
cher, individualistischer oder kommunitaristischer Anarchismus, welcher
sich philosophischer Methodik in seinen Auseinandersetzungen bedient.
Man konnte daran anschliessend argumentieren, dies verlange, lediglich
jene Autor*innen dem philosophischen Anarchismus zuzuordnen, welche
anarchistische Prinzipien, Uberzeugungen o. A vertreten. Dieser Ausschluss
qua Definition ist aber als Ausgangspunkt fiir diese Arbeit wenig dienlich
und zu einschrinkend, denn die Argumente von Autor*innen wie Wolff
oder Simmons haben das Potenzial, uns dabei zu helfen, eine kohérente
und tiberzeugende negative Herausforderung zu formulieren.

63 Hierbei ist zu bedenken, dass es den Liberalismus ebenso wenig gibt, wie den Anar-
chismus. Innerhalb der liberalen Theorietradition gibt es verschiedenste Positionen
zum Thema Staat. Derweil dieser fiir einige Autor*innen zentral ist, um eine freie
Gesellschaft aufrechtzuerhalten, nehmen andere eine fast schon anarchistische oder
libertdre Position ein. Der Nachtwiachterstaat ist beispielsweise bei Nozick (1974)
alleinig dafiir da, um die individuellen Rechte zu schiitzen und durchzusetzen. Dem
liberalen Freiheitsverstdndnis folgend sind Sozialliberale in der Tendenz ebenfalls
staatskritisch oder -skeptisch, lehnen aber das Konzept des Minimalstaats oder den
Marktradikalismus des Anarchokapitalismus ab (Sturn 2021, 344). Fiir Ordoliberale
ist eine liberale Ordnung kein Selbstldufer, sondern benétigt einen starken und un-
abhingigen Staat, welcher sie aufrechterhalt (Otsch und Pithringer 2021, 380). Wie
diese nicht abschliessende Aufzahlung illustriert, kommt dem Staat je nach liberaler
Position eine andere Rolle zu. Dass es einen Staat braucht, scheint aber innerhalb der
liberalen Tradition ein breiter Konsens zu sein.

92

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Je nachdem, aus welchen Griinden sie allen bestehenden Staaten die
Legitimation absprechen, lassen sie sich in zwei Gruppen unterteilen. John
Horton (1992, 124) nennt diese positive und negative Ansdtze. Positive
Ansdtze sind die ,anspruchsvollere® und ,starkere® Position, weil sie ver-
suchen, eine Erkldrung dafiir zu geben, weshalb Staaten moralisch unmaog-
lich sind. Dabei muss eine positive anarcho-philosophische Theorie nicht
notwendigerweise legitime staatliche Autoritdt als theoretisch unmdglich
zuriickweisen. Deren theoretische Moglichkeit kann akzeptiert werden. Die
Voraussetzungen dafiir kénnen aber - darauf ldauft Wolfts Ansatz hinaus
(vgl. Abschn.3) - so hoch angesetzt sein, dass ein Staat, der diese zu
erfilllen vermag, unwahrscheinlich ist. Andererseits finden sich negative
Ansitze. Solche sind weniger anspruchsvoll als ihre positiven Pendants.
Vertreter*innen dieser Position argumentieren, theoretisch sei eine politi-
sche Pflicht und damit legitime Staatlichkeit im Bereich des Moglichen.
Negative Projekte verneinen aber, dass bisher, u.a. von einigen der intel-
ligentesten Theoretiker*innen présentierte Ansétze eine politische Pflicht
zu begriinden vermochten. Diese Tatsache lasst sie an der Moglichkeit
zweifeln, staatliche Autoritdt effektiv legitimieren zu konnen. Ein weiterer
Unterschied zwischen den beiden Gruppen ist der leicht andere Fokus.
Erstere legt ihr Augenmerk in der Tendenz auf die Frage nach Legitimitét,
zweitere auf jene nach einer Verpflichtung.

Simmons ([1996] 2001, 105) schldgt eine vergleichbare Typologisierung
anarchistischer Philosoph*innen vor. Er unterscheidet zwischen a priori
und a posteriori Ansitzen. Apriorische Projekte - zu diesen zdhlt Simmons
Robert Paul Wolffs Ansatz -4 schliessen staatliche Autoritat a priori aus,
weil diese sich nicht mit anderen grundlegenden Prinzipien (z. B. individu-
elle Autonomie) vereinbaren ldsst. A posteriori Ansitze verneinen dagegen
die Moglichkeit legitimer staatlicher Autoritdt nicht von vornherein, wei-
sen die bisher hervorgebrachten Argumente fiir die politische Pflicht aber
zurilick (Simmons [1996] 2001, 105). Damit korrespondiert Simmons’ Typ
des philosophischen Anarchismus a posteriori mit dem negativen philoso-
phischen Anarchismus in Hortons Typologisierung. Zwischen dem apriori-
schen und dem positiven philosophischen Anarchismus gibt es ebenfalls
eine Uberschneidung. Der kleine Unterschied - in Hortons Typologie

64 Simmons begriindet seine Einteilung Wolffs mit dessen Aussage, das Konzept legiti-
mierter Staaten erscheine nichtssagend und Anarchismus sei die einzige verniinftige
Alternative. Im Englischen verwendet Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 19) die For-
mulierung ,|[...] the concept [...] would appear to be vacuous [...].“ Da diese im
Konjunktiv steht, erscheint Simmons’ Einschitzung etwas iibereilt.

93

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

umfasst der positive Typ sowohl apriorischen als auch aposteriorischen
philosophischen Anarchismus - verschiebt aber den Blickwinkel auf den
typologisierten Gegenstand entscheidend.

Mit Simmons’ Typologisierung lasst sich zum einen Wolffs Ansatz nicht
korrekt erfassen. Wolff verneint nicht die Moglichkeit legitimer staatlicher
Autoritit. Diese ist theoretisch mdglich, muss aber mit individueller Auto-
nomie vereinbar sein (siehe Abschn. 3.1.2). Zum anderen erfasst Simmons’
Typologie die entscheidende Frage nicht. Ob Autoritit von vornherein
abgelehnt wird oder nicht, ist (zumindest fiir meine Untersuchung) nicht
der relevante Punkt. Wichtiger ist vielmehr, den Blick sowie die Ziele der
Autor*innen zu erfassen. Den ersten Aspekt erfasst Simmons mit seiner
Typologisierung zwar, diese vernachldssigt aber den zweiten Aspekt. Geht
es den Autor*innen darum, lediglich zu zeigen, dass keine zurzeit bekannte
Begriindung der politischen Pflicht zu liberzeugen vermag? Oder moch-
ten sie ein nicht skeptisches Argument prasentieren? Dies erfasst Hortons
Unterscheidung in positiven und negativen philosophischen Anarchismus
besser. In Abweichung zu Horten, dessen Typologisierung wie jene von
Simmons lediglich auf die skeptischen, d. h. politische Autoritét verneinen-
de Elemente fokussiert, fasse ich ,positiv® aber weiter. Denn in Anbetracht
der Stossrichtung des politischen Anarchismus, der entgegen den Vorur-
teilen nicht (dogmatisch) antiautoritar ist und damit politische Autoritat
nicht notwendigerweise ablehnt, miissen unter die positiven (d.h. nicht
skeptischen) Ansétze auch jene Projekte fallen, die alternative Formen poli-
tischer Autoritit begriinden. Um terminologische Uberschneidungen mit
der Unterscheidung zwischen der negativen und der positiven anarchisti-
schen Herausforderung zu vermeiden, verwende ich prinzipielle Ansdtze
oder Argumentation anstelle von ,positive Ansatze“ und skeptische Ansdtze
oder Argumentation anstelle von ,negative Ansatze".

Damit ist nun noch die Frage zu kldren, in welchem Verhéltnis der
philosophische Anarchismus zur anarchistischen Theorietradition steht.
Wie im Abschn. 2.3.2 argumentiert, handelt es sich beim Anarchismus um
eine diverse und manchmal widerspriichliche ethische Diskussion iiber
revolutiondre Praxis. Auf theoretischer Ebene driickt sich dies durch eine
Vielzahl theoretischer Perspektiven aus, die lediglich durch gewisse geteilte
Uberzeugungen und Verstindnisse zusammengehalten werden (Graeber
2004, 8). Einen dieser Kernwerte — Ablehnung von Herrschaft - teilen sich
politische Anarchist*innen und philosophische Anarchist*innen im weiten
Sinn. Die beiden weiteren Kernwerte — Diversitdt und Ethos der direkten

94

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autoritdt

Aktion - sind nicht notwendigerweise Werte, die Autor*innen vertreten,
die wir dem philosophischen Anarchismus im weiten Sinn zuschreiben. Sie
sind aber Werte, welche die Theoriebildung der anarchistischen Bewegung
informieren und {iber eine exklusiv negative Herausforderung hinauswei-
sen. Anarchist*innen wollen nicht nur zeigen, dass der Status quo nicht
legitim ist. Fiir sie sind ihre Institutionen dem Status quo iiberlegen und
dies wollen sie durch ihre Praxis plausibilisieren. Folglich kann ein genuin
anarchistisches Projekt nicht ausschliesslich negativ sein und muss die
Kernwerte — implizit oder explizit — aufnehmen. In diesem Sinn handelt
es sich bei den Kernwerten um notwendige Aspekte des philosophischen
Anarchismus im engeren Sinn.%

Die philosophischen Anarchist*innen formulieren aber nicht nur eine
Herausforderung, sie sehen sich selbst einigen gegeniiber. Erstens kann
man insbesondere Vertreter*innen eines philosophischen Anarchismus im
weiten Sinn vorwerfen, es handle sich lediglich um ein skeptisches Projekt
ohne Mehrwert fiir eine Debatte, welche darauf zielt, unsere Gesellschaft
voranzubringen, zu optimieren etc. (vgl. dazu z.B. J. Wolff 1996). In der
Tat ist der Skeptizismus gegeniiber Autoritat im Sinne einer Ablehnung von
Herrschaft ein konstitutives Element anarchistischer Theorien und viele in
meinen Augen iiberzeugende Argumente basieren darauf. Dies entkriftet
aber die Relevanz der Frage nicht, ob eine rein skeptische Theorie einen
wertvollen Beitrag zur Diskussion zu leisten vermag. Weshalb sollte man
sich mit dem philosophischen Anarchismus beschiftigen, wenn er uns
lediglich zweifeln lasst? Um dieser Kritik zu begegnen und den philosophi-
schen Anarchismus als relevante und interessante Theorienfamilie darzu-
stellen, muss man explizit die positiven Aspekte philosophisch-anarchisti-

65 Mein Verstandnis des philosophischen Anarchismus im engeren Sinn weist gewisse
Uberschneidungen mit dem kritischen philosophischen Anarchismus auf, den Egou-
menides (2014, 4) verteidigt. Sie definiert diesen als eine Position, welche die viel-
versprechendsten Theorien untersucht, welche die Existenz einer politischen Pflicht
verteidigen wollen. Aus deren Scheitern leitet diese Position als konstruktive Folge-
rung ab, dass es keine allgemeine politische Pflicht gibt und dass damit staatliche
Autoritat nicht legitimiert ist. Diese Kritik ist dabei mit einer Vorstellung davon ver-
bunden, wie eine ideale legitime Gesellschaft beschaffen sein sollte. Dies informiert
das Verstindnis davon, wie politische Gesellschaften nicht organisiert sein diirfen,
um als legitim zu gelten. Der kritische philosophische Anarchismus betrachtet alle
bestehenden Staaten als illegitim, da sie diesem Ideal — insbesondere der Forderung
nach Herrschaftsfreiheit nicht entsprechen. Darin steht er im Einklang mit dem
politischen Anarchismus. Letztlich ist die Position des kritischen philosophischen
Anarchismus eine Mischung aus philosophischem und politischem Anarchismus.

95

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

scher Ansitze herausarbeiten respektive eine rein oder primar skeptische
Position um positive Aspekte ergdnzen. Diese spricht dafiir, die theoreti-
schen Uberlegungen zu anarchistischen Gesellschaften aufzunehmen und
so eine Herausforderung zu formulieren, die einem philosophischen Anar-
chismus im engeren Sinn entspricht.

Ein weiterer moglicher — und bis zu einem gewissen Grad ,verwand-
ter — Kritikpunkt bringt Miller (1984, 15) auf den Punkt: Philosophischer
Anarchismus sei ein ,blutleerer Vertreter anarchistischer Theorien. So
gibt A. John Simmons selbst zu, philosophischer Anarchismus stelle beste-
hende Institutionen nicht infrage und habe vermutlich kaum Einfluss auf
bestehende soziale Praktiken (Egoumenides 2014, 43-45). Weshalb sollte
man sich mit dieser Theorie auseinandersetzen, wenn diese keinerlei prak-
tische Auswirkungen besitzt? Man kénnte gar argumentieren, philosophi-
sche Anarchist*innen verneinen zuerst legitime staatliche Autoritdt, nur
um sie danach durch die sprichwortliche Hintertiire wieder einzufiihren.
Zwar besitzen wir in ihren Augen keine politische Pflicht, haben aber
gute Griinde, Staaten nicht nur nicht abzuschaffen, sondern ihnen auch
keinen Widerstand zu leisten. Um diesem Kritikpunkt zu begegnen, muss
man zeigen konnen, dass eine anarcho-philosophische Haltung praktische
Auswirkungen - z.B. auf die individuelle Attitiide gegeniiber staatlichen
Institutionen — besitzt. Dies spricht ebenfalls dafiir, eine Herausforderung
zu formulieren, die sowohl negative und positive Aspekte umfasst.

Ein dritter Kritikpunkt bezieht sich nicht nur auf den philosophischen,
sondern auch auf den politischen Anarchismus. In ihrem Streben, den Staat
abzuschaffen oder ihm zumindest legitime Autoritét zu verweigern, verfeh-
len die Anarchist*innen ihr Ziel: Thre Ansétze verringern Ungerechtigkeiten
nicht, sie fordern sie sogar. Beispielsweise argumentiert Luara Ferracioli
(2015) in ihrem Essay ,The Anarchist’s Myth: Autonomy, Children, and
State Legitimacy®, die philosophischen Anarchist*innen mdgen korrekt sein
in ihrer Annahme, in einem Naturzustand wiirden natiirliche Rechte nicht
systematisch verletzt.®® Doch dieser ist nicht zwingend deckungsgleich mit
einem Kontext, in welchem Kinder erlernen kdnnen, autonom zu sein
(382). Ohne Staat bzw. staatliche Autoritdt {iberldsst man die Entwicklung
individueller Autonomie der Laune der Eltern, da staatliche Institutionen
Kinder nicht mehr vor potenziellen schddlichen familidren Eingriffen in die
natiirliche Entwicklung der Kinder zu autonomen moralischen Akteur*in-

66 Auf Ferraciolis Argumentation gehe ich im Abschn. 3.1.3 vertieft ein.

96

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritdtsanspruch

nen schiitzen kénnten (376). Ferraciolis Kritik ist mit jener von Jonathan
Wolft (2016, 47-48) vergleichbar: Ohne externe Autoritdt miissen Anar-
chist*innen auf das moralische Urteil jedes Einzelnen abstellen. Das Prob-
lem widerspriichlicher Urteile oder antisozialen Verhaltens wird in der ana-
lytischen Tradition gelst, indem Anarchist*innen ,giitiger Essentialismus®
unterstellt wird (Franks 2012, 60-61). Ohne den verfalschenden Einfluss
des Staates respektierten die Menschen individuelle Freiheiten von sich
aus und kooperierten selbstverstindlicherweise miteinander. Um diesem
und vergleichbaren Argumenten entgegenzutreten, gilt es, die ,wahre“ Mo-
tivation hinter dem (philosophischen) Anarchismus zu zeigen und deren
praktische Schlussfolgerungen zu interpretieren. Daraus ergeben sich einige
Fragen: Erstens ist zu bestimmen, inwieweit der Anarchismus auf diese
essentialistische Grundannahme angewiesen ist.®” Zweitens muss man zei-
gen, wie solche allfalligen anarchistischen Annahmen, welche unter idea-
len Umstinden iiberzeugend sein konnen, auf unsere ,unvollkommene®
Lebenswelt zu iibertragen wéren?

Zusammenfassend kann man demnach sagen, anarcho-philosophische
Theorien sehen sich mindestens drei Hauptkritikpunkten gegeniiber: Ers-
tens fehle ihnen die theoretische und zweitens die praktische Relevanz. Als
dritter Punkt kénnen ihnen ihre zu idealisierten Annahmen vorgeworfen
werden. Um das Ziel zu erreichen, eine moglichst iiberzeugende Form des
philosophischen Anarchismus zu formulieren, sind folglich Antworten auf
diese Kritik zu finden.

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen
Autoritidtsanspruch

In diesem Kapitel habe ich einerseits die zentralen Konzepte, welcher mei-
ner Arbeit zugrunde liegen, skizziert und andererseits die Griinde, welche
dafiirsprechen, sich vertieft mit anarchistischen Theorien zu beschiftigen,
umrissen. Dabei ist ein Punkt klar geworden: ,Den“ Anarchismus gibt es
nicht. Beim Anarchismus - verstanden als eine Sammlung politischer Ideen
und Konzepte - handelt es sich um eine Theorienfamilie, die sich die Ab-

67 Wie Franks (2012, 61) richtigerweise feststellt, ergeben sich aus solchen idealisieren-
den Uberlegungen zum einen ein epistemologisches (kdnnen wir {iberhaupt die
yuniverselle menschliche Natur erkennen?) und zum anderen ein praktisches Prob-
lem (weshalb haben die ,gutmiitigen® Menschen iiberhaupt einen Staat geschaffen?).
Siehe dazu Abschn. 6.2.

97

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2 Von legitimer staatlicher Autoritit und dem Zweifel daran

lehnung von Herrschaft teilt sowie eine gemeinsame Idee des Guten - der
freie Mensch - besitzt. Dies motiviert den Angrift auf den (real existieren-
den) Staat. Dieser ist aber nicht das einzige Ziel anarchistischer Kritik. Im
Fokus liegen z. B. ebenfalls der Kapitalismus, organisierte Religion sowie
weitere auf Herrschaft, Unterdriickung oder Ausbeutung beruhende sozia-
le Organisationsformen. Als Mittel, um ihre Ziele umzusetzen, dient den
Anarchist*innen die direkte Aktion, die man am besten als eine Form prifi-
gurativer Politik begreift. Diese zielt darauf, im Hier und Jetzt anarchistisch
zu leben und damit unter anderem die Performanz anarchistischer Lebens-
weisen zu plausibilisieren. Deren effektive Ausgestaltung ist divers und
vielfaltig. Daraus zu schliessen, der Anarchismus sei theoriefeindlich und/
oder inkohidrent, wire falsch und wird der Tatsache, dass Diversitdt ein
anarchistisches Kernkonzept ist, nicht gerecht. Ferner zielen anarchistische
Ansétze nicht auf eine utopische Vorstellung ab, wie eine ideale Gesellschaft
auszusehen hat. Das anarchistische Transformationsverstdndnis versteht
die direkte Aktion als einen nie endenden Prozess, um herrschaftsfreie
Organisationsformen zu schaffen. Die Idee ist, den Wandel im Hier und
Jetzt durch das Leben herrschaftsfreier Alternativen direkt umzusetzen (vgl.
Abschn. 2.3.2).

In diesem Sinne handelt es sich beim Anarchismus um eine auf die
Praxis gerichtete Ideologie. Wie passt da der ,philosophische Anarchismus
ins Bild? Ich habe diesen als starken oder schwachen, individualistischen
oder kommunitaristischen Anarchismus beschrieben, der sich philosophi-
scher Methodik in seiner Auseinandersetzung mit Autoritit bedient (vgl.
Abschn. 2.3.3). Philosophische Anarchist*innen im weiten Sinn verneinen
sowohl eine politische Pflicht als auch die politische Autoritat aller existie-
renden und/oder potenziellen Staaten. Diese rein oder priméar skeptische
Herangehensweise wirf aber Fragen tiber die Relevanz auf. Dies ist insbe-
sondere dann der Fall, wenn dieser Skeptizismus mit der These verkniipft
wird, wir hitten aber gute Griinde, Staaten nicht nur nicht abzuschaffen,
sondern ihnen auch keinen Widerstand zu leisten. Diese spricht dafiir,
einen holistischeren Zugang zu wihlen und die negative um eine positive
Herausforderung zu ergénzen. Und hier ist es angebracht, auf anarchisti-
sche Uberlegungen dariiber zuriickzugreifen, wie unser Zusammenleben
herrschaftsfrei oder -arm gestaltet werden kann. Dieser Anspruch verweist
auf einen philosophischen Anarchismus im engen Sinn, d.h. um einen
philosophischen Anarchismus, der anarchistische Kernwerte zumindest
implizit aufnimmt. Somit handelt es sich bei diesem um einen Metaanar-
chismus, der sich auf die theoretischen Aspekte konzentriert. Denn auch als

98

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritdtsanspruch

praktische Ideologie ist der Anarchismus auf einen normativen Unterbau
angewiesen.

Die vielfaltigen Gegenentwiirfe zum Status quo, welche die anarchisti-
sche Bewegung hervorgebracht hat, sind ein Grund, sich mit anarchisti-
schen Theorien zu befassen (vgl. Abschn. 2.3.1). Weitere beziehen sich auf
die Idee, der Anarchismus sei die Hintergrundherausforderung etatistischer
Ansdtze. Zum einen hilft er dabei, einen Status-quo-Bias zugunsten des
Staates zu vermeiden und zeigt uns Alternativen zu diesem auf. Zum
anderen zwingt er dazu, die Beziehung zwischen Staat und Individuum
zu hinterfragen, was ihn zu einem wertvollen Argumentationsinstrument
macht.

Die nachfolgenden Kapitel fokussieren nun anhand einiger exemplari-
scher Autor*innen auf den philosophischen Anarchismus. Dieser kann,
wie gesehen, einerseits eine prinzipielle Argumentation verfolgen und ver-
suchen, eine Erkldrung dafiir zu geben, weshalb Staaten moralisch unmaog-
lich sind. In diese Kategorie fallt Robert Paul Wolffs Ansatz, auf den ich
im néchsten Kapitel eingehe. Philosophischer Anarchismus kann aber auch
eine skeptische Argumentation verfolgen und argumentieren, theoretisch
sei eine politische Pflicht und damit legitime Staatlichkeit im Bereich des
Moglichen, aber bisher seien einige der intelligentesten Theoretiker*innen
an iberzeugenden Ansitzen gescheitert. Diese Tatsache muss uns an der
Méglichkeit zweifeln lassen, ob sich staatliche Autoritét legitimieren lasst.
Diesen Ansatz wahlt A. John Simmons in seinem Projekt, auf das ich
im Abschn. 4 eingehe. Dabei gilt es unter anderem, Gegenargumente fiir
die drei identifizierten Hauptkritikpunkte — anarchistischen Theorien fehle
die theoretische sowie die praktische Relevanz und ihre Vorstellung des
Menschen sei zu idealisiert - zu finden (vgl. Abschn. 2.3.3).

99

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hittps://dol.org/10.5771/8783748044607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.Inllbra.comjde/agb - Open Access - [T


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch
	2.1.1 Staats- und Nationenbildung
	2.1.2 Der moderne Staat
	2.1.3 Das Konzept politischer Autorität

	2.2 Das Problem der politischen Pflicht
	2.2.1 Eine politische Pflicht durch Zustimmung
	2.2.2 Fairness: Den gerechten Anteil tragen
	2.2.3 Dankbarkeit verpflichtet
	2.2.4 Natürliche Pflicht: Gerechte Institutionen sind zu unterstützen
	2.2.5 Mitgliedschaft als Grundlage der politischen Pflicht

	2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität
	2.3.1 Weshalb sollte man sich mit dem Anarchismus beschäftigen?
	2.3.2 Der Anarchismus im Allgemeinen
	2.3.3 Der philosophische Anarchismus

	2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritätsanspruch

