
2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

Verantwortung ist ein Begriff, welcher oft und in unterschiedlichsten Berei‐
chen fällt. Er stösst nicht nur in der Wissenschaft auf Interesse, auch im
politischen oder wirtschaftlichen Diskurs lässt sich eine nahezu inflationäre
Verwendung des Begriffs feststellen (Buddeberg 2016, 233). Die Forderung
nach mehr Eigenverantwortung wird zum Beispiel oftmals dann laut, wenn
für einen Abbau des Sozialstaates argumentiert wird. Dieser führe, so die
Kritiker*innen, zu einer individuellen Bevormundung und schränke neben
der Selbstverantwortung ebenfalls die Eigeninitiative ein.6 Im Rahmen der
COVID-19-Pandemie fiel der Begriff regelmässig, wenn es darum ging,
zu begründen, weshalb auf Schutzmassnahmen wie das zwingende Tra‐
gen von medizinischen Gesichtsmasken, das Verbot von Veranstaltungen
und Versammlungen oder eine Impfpflicht zu verzichten sei. Ein Grund,
weshalb der Begriff in unterschiedlichsten Kontexten Verwendung findet,
dürfte dessen grosser und vielfältiger Bedeutungsumfang sein. Schlagen wir
im Duden den Grundbegriff Verantwortung nach, dann finden wir dort
Umschreibungen wie Verantwortung sei eine „[…] Verpflichtung, dafür zu
sorgen, dass […] alles einen möglichst guten Verlauf nimmt, das jeweils
Notwendige und Richtige getan wird und möglichst kein Schaden entsteht“
oder eine „[…] Verpflichtung, für etwas Geschehenes einzustehen“ („Verant‐
wortung, die“ o. J.).

Auf individueller Ebene stellt sich einerseits die Frage, was es bedeutet,
(selbst‑)verantwortlich zu handeln. Andererseits steht die Frage im Raum,
wie viel „selbst“ aus Selbstverantwortung folgt. Handle ich lediglich dann
selbstverantwortlich, wenn ich frei vom Einfluss Dritter handle? Die Kritik
am Sozialstaat impliziert etwa, selbstverantwortlich zu sein, sei nicht damit
vereinbar, staatliche Sozialleistungen zu beziehen. Das Problematische da‐
ran scheint das Abhängigkeitsverhältnis zu sein, das sich daraus ergibt. Der
Rückgriff auf Selbstverantwortung, um gegen die Massnahmen zu argu‐
mentieren, welche die Regierungen im Rahmen der COVID-19-Pandemie
ergriffen haben, verweist auf die in der Einleitung genannte Problematik
des Zwangs. Wir mussten Schutzmasken tragen und wir mussten während

6 Ich komme auf dieses Argument im Abschn. 7.2.1 zurück.

27

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


des Lockdowns unsere Kontakte einschränken. Nicht unsere freie Entschei‐
dung war die Grundlage dafür, sondern die rechtlichen Erlasse, welche
die COVID-19-Massnahmen begründeten. Die Problematik ist dabei nicht
auf diese Massnahmen beschränkt, sondern ist in anderen Bereichen eben‐
falls präsent. Wir alle sehen uns in unserem Alltag einer Vielzahl von
Rechtspflichten gegenüber. In faktisch allen Rechtssystemen nehmen sie
eine zentrale Stellung für die soziale Rolle des Rechts ein und es ist, wie
beispielsweise Leslie Green (2010) betont, faktisch unmöglich, das Recht
ohne sie zu verstehen. Einige dieser Pflichten mögen eher unproblematisch
sein, da wir ein starkes Selbstinteresse haben, ihnen nachzukommen. Ein
Beispiel dafür ist, Motorräder mit aufgesetztem Schutzhelm zu führen.7 An‐
dere, wie beispielsweise die Verpflichtung, Militärdienst zu leisen, scheinen
wiederum problematischer. Je nachdem, wie eine Rechtspflicht ausgestattet
ist, verlangt sie von uns, konträr zu unseren moralischen Überzeugungen
zu handeln. Tun wir dies nicht, zwingt uns der Staat durch seine Institutio‐
nen dazu.

Was bedeutet dies für eine Person, die selbstverantwortlich handeln
möchte? Auf der einen Seite steht der Staat – und mit ihm sein Rechtssys‐
tem –, welcher Regeln definiert, wie wir zusammenzuleben haben, und uns
diverse Einschränkungen auferlegt. Auf der anderen Seite steht die Idee,
autonome Personen besässen eine Verpflichtung gegenüber sich selbst, Ver‐
antwortung für ihre Handlungen zu übernehmen. Im Einzelfall bedeutet
dies unter anderem, herauszufinden, was jeweils die richtige moralische
Handlung ist. Darf man diese Pflicht ganz oder teilweise an politische
Institutionen delegieren? Und welche Normen gehen im Konfliktfall vor?

Ein einfaches – und damit auch ein vereinfachendes – Beispiel vermag
die Ausgangslage dieser Arbeit weiter zu konkretisieren: Nehmen wir an, B
sei eine Bürgerin des Staates S. Als informierte Person ist sich B bewusst,
dass S – ansonsten grundsätzlich gerecht – einen moralisch nicht vertretba‐
ren Krieg führt. Da in S eine allgemeine Dienstpflicht existiert, erhält B ein
Aufgebot. Sie kommt aber nach reiflichen und reflektierten Überlegungen
zum Schluss, sie könne dieser Rechtspflicht unter genannten Umständen
nicht nachkommen. S – oder besser gesagt seine Institutionen – bestehen
aber darauf und verweisen auf die Rechtslage, welche den Militärdienst vor‐
schreibt. Wie soll sich B verhalten? Leistet sie den Dienst, verletzt sie ihre
Pflicht zur Selbstverantwortung bzw. ihre moralischen Überzeugungen. Tut

7 In der Schweiz ist diese Pflicht in Art. 3b Abs. 1 der Verkehrsregelnverordnung (VRV)
festgehalten.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

28

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie es nicht, verletzt sie ihre Rechtspflicht, welche der Staat mit Berufung
auf seine legitime Autorität ihr auferlegte.

Um zu bestimmen, welche Handlung für B moralisch angezeigt ist, müs‐
sen wir herausfinden, welche Gründe sie hat, das Recht zu befolgen. Ronald
Dworkin (2011, 318) argumentiert, zunächst besässen wir den Wunsch, Stra‐
fen zu vermeiden. Neben diesem pragmatischen Motiv haben wir zudem
vom Recht unabhängige Gründe. So ist beispielsweise das Töten eines Men‐
schen nicht nur rechtlich verboten, sondern auch moralisch verwerflich.
Dworkin erklärt darüber hinaus, wir besässen ebenfalls eine politische
Pflicht. Darunter versteht man in der philosophischen Diskussion im Allge‐
meinen eine moralische Verpflichtung, das Recht eines Staates zu befolgen,
weil es sich um Recht handelt (Dagger und Lefkowitz 2014; Dworkin 2011,
317; Klosko 2011, 712; Mokrosińska 2012, 1; Simmons 1979, 5). Die Autor*in‐
nen nehmen in vielen Fällen an, dieses Sollen sei pro tanto, komme um‐
fassend zur Anwendung, gelte gegenüber allen und sei inhaltsunabhängig
(Kramer 2008b, 179).8 Trifft ferner die sogenannte Korrelationsthese zu,
dann ist die Pflicht zum Rechtsgehorsam dasselbe, wie staatliche Autorität
zu legitimieren (Egoumenides 2014, 20).

Die meisten Menschen anerkennen eine gewisse Autorität des Staates.
Diese Annahme ist aber, wie Peter Rinderle (2005, 3) hervorhebt, alles
andere als selbstverständlich, benehmen sich einige Staaten doch eher wie
„Räuberbanden“. Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 12) argumentiert in In
Defense of Anarchism denn auch, die Idee, eine Person sei verantwortlich
für ihre Handlungen – die für ihn eine fundamentale Annahme der prakti‐
schen Philosophie ist –, liesse sich nicht mit politischer Autorität vereinba‐
ren. Dies führt zur Frage, was an staatlicher Autorität problematisch ist.
Mag es zu früheren Zeiten noch möglich gewesen sein, sich staatlicher
Autorität zu entziehen, ist dies heute faktisch unmöglich.9 Denn mit weni‐
gen Ausnahmen ist die gesamte Landmasse Teil eines Staatsterritoriums
(Morris 2011, 544; Rinderle 2005, 1). Diese Tatsache illustriert, dass Staaten
heutzutage die dominierende Form politischer Organisation sind. Zweitens

8 Kramer selbst verwendet den Begriff „prima facie“. Es gibt aber gute Gründe „pro
tanto“ diesem vorzuziehen. Siehe dazu Abschn. 2.2.

9 Hier könnte man den Einwand einwerfen, es sei möglich, sich staatlicher Autorität zu
entziehen. Eine Möglichkeit sei beispielsweise, als Einsiedler*in in einer abgelegenen
Gegend zu leben. Faktisch mag dies zwar zutreffen. Nichtsdestotrotz lebte man dann
weiterhin auf einem Gebiet, das von einem Staat beansprucht wird. Darüber hinaus
stellte sich die Frage, ob man von jemanden verlangen kann, soweit gehen zu müssen,
um sich staatlicher Autorität zu entziehen.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

29

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist die politische Pflicht aufgrund ihres inhaltsunabhängigen Charakters
problematisch. Denn wenn nicht der Inhalt einer Pflicht, sondern deren
Charakter entscheidend ist, droht dies, die Handlungen eines Individuums
von seinen Überlegungen abzukoppeln (Mokrosińska 2012, 5; Utz 2004,
290–91). Wie kann ich unter diesen Voraussetzungen selbstverantwortlich –
d. h. autonom – handeln?

Trotz dieser guten Gründen, um gegenüber dem staatlichen Autoritäts‐
anspruch skeptisch zu sein, sehen viele zeitgenössischen Philosoph*innen
den Staat als gegebenen Akteur der Gerechtigkeit an (Morris 2011, 544).
Auch wenn heute die meisten Gesellschaften staatlich verfasst sind, dürfen
wir nicht vergessen, dass Staaten im heutigen Sinn historisch gesehen eine
junge Erscheinung sind. Sie entspringen den Entwicklungen des 19. Jahr‐
hunderts und haben erst ab diesem Zeitpunkt andere Formen politischer
Autorität endgültig verdrängt (Mommsen 1990, 210). Es ist demnach aus
historischen Gründen übereilt, Staatlichkeit als eine gegebene Vorausset‐
zung menschlicher Gesellschaften anzusehen. Zudem könnte ein Sein-Sol‐
len-Fehlschluss vorliegen, werden Staaten ohne normative Begründung als
gegeben angesehen. Dies spricht dafür, in einem ersten Schritt auf den
staatlichen Autoritätsanspruch einzugehen (Abschn. 2.1) und im Anschluss
übersichtsmässig die Versuche vorzustellen, diesen Anspruch durch die
politische Pflicht zu legitimieren (Abschn. 2.2).

Deren Existenz war lange Zeit weitestgehend unbestritten und es
herrschte die Meinung vor, wir müssten das Recht – egal ob dies mensch‐
lichen oder göttlichen Ursprungs sei – befolgen (Klosko 2011, 712). Diese
nicht hinterfragte Akzeptanz einer politischen Pflicht und damit der poli‐
tischen Autorität wird heute kaum noch vertreten. Vielmehr hat sich die
Ansicht durchgesetzt, politische Autorität und politische Pflicht bedürfen
der Legitimation. Eine Vielzahl von Autor*innen haben Begründungen für
eine politische Pflicht präsentiert (vgl. Abschn. 2.2.1 – 2.2.5). Die Zahl der
Autor*innen, welche die Existenz einer politische Pflicht respektive deren
erfolgreiche Begründung verneinen, hat in den letzten Jahren zugenommen
(Dagger und Lefkowitz 2014, Abschn. 3; Kramer 2008b, 179; Raz 1981;
Simmons [1996] 2001, 102). Matthew Noah Smith (2013, 347) sieht in der
Überzeugung, es gäbe heute keine existierende moralische Pflicht zum
Rechtsgehorsam, einen Konsens in der philosophischen Diskussion. Er ver‐
weist dabei nicht ausschliesslich auf anarchistische Autor*innen, sondern
beruft sich ebenfalls auf „gemässigtere“ Positionen. In der Rechtsphiloso‐
phie sei etwa die Verneinung einer allgemeinen politischen Pflicht ebenfalls
weitverbreitet. Als Beispiel dafür nennt er Joseph Raz. Daraus folgt für

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

30

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


diesen aber nicht, staatliche Autorität liesse sich nicht begründen (vgl. dazu
Abschn. 5).

Anarchistische Autor*innen gehen darüber hinaus und argumentieren,
Staaten seien illegitime sowie amoralische Institutionen, besässen keine
legitime Autorität und seien abzuschaffen, damit sich die Menschheit ent‐
wickeln könne (Shatz 2011, 725). Daraus folgern einige anarchistische Au‐
tor*innen, man besässe eine starke Pflicht, Staaten und ihren Institutionen
Widerstand zu leisten (Simmons [1996] 2001, 109). Andere gehen weniger
weit. Für sie lässt sich staatliche Autorität ebenso wenig rechtfertigen. Doch
sie argumentieren, es gäbe gute Gründe, bestimmten illegitimen Staaten
keinen Widerstand zu leisten (Simmons [1996] 2001, 109) oder staatlichen
Anweisungen Folge zu leisten (Simmons 1979, 193). Diese Verneinung legiti‐
mer staatlicher Autorität stellt die negative anarchistische Herausforderung
dar. Damit sind anarchistischen Theorien und Ansätze die „Hintergrund‐
herausforderung“ (Simmons [1999] 2001, 126), an welcher sich Theorien,
die staatliche Autorität zu legitimieren suchen, messen müssen. Die Hinter‐
grundherausforderung nicht als utopisch oder unrealistisch abzutun und
sich an ihr abzuarbeiten, kann für diese Theorien dabei hilfreich sein,
um einerseits das Verständnis über Konzepte wie Staatlichkeit, Politik und
Gesellschaft zu verbessern, und andererseits deren Zusammenhang besser
zu verstehen:

[T]he anarchist reminds us, domination and coercion can never be
desirable in themselves, without proper motivation. […] The very fact
that obligations are requirements, which involve a „pressure to per‐
form,“ makes explicit the tie between obligation, domination, and coer‐
cion, thus pressing the demand for proper justification. (Egoumenides
2014, 21).

Anarchistischen Theorien sind aber mehr als lediglich eine skeptische
Infragestellung staatlicher Autorität. Anarchist*innen sind nicht nur Skep‐
tiker*innen, sie bieten ebenfalls ein alternatives Menschen- und Gesell‐
schaftsbild an: Eine anarchistische Gesellschaft zielt darauf ab, frei von
Zwang und Gewalt zu sein sowie die Freiheit ihrer Mitglieder zu verwirkli‐
chen. Daraus ergibt sich eine zweite, positive Dimension der Hintergrund‐
herausforderung: Denn selbst wenn staatliche Autorität legitimiert werden
kann, stellt sich die Frage, ob eine anarchistische einer staatlich verfassten
Gesellschaft nicht vorzuziehen ist. Daher arbeite ich im Abschn. 2.3 heraus,
weshalb man sich mit anarchistischen Ansätzen beschäftigen sollte, was

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

31

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verbindende Elemente der verschiedenen anarchistischen Positionen sind
und welche Argumentationslinien sich gegen staatliche Autorität anbieten.

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

Sowohl der Begriff Staat als auch Autorität sind einige Male gefallen. Der‐
weil wir uns alle etwas unter diesen Begriffen vorstellen können, ist ange‐
sichts der zentralen Stellung angebracht, welche sie in dieser Untersuchung
einnehmen, den Versuch zu unternehmen, Staat und Autorität genauer zu
fassen. Dabei geht es nicht darum, notwendigerweise jeweils das endgültige
Konzept zu erarbeiten. Vielmehr dienen die folgenden Abschnitte dazu,
eine Art Arbeitsdefinition der Begriffe Staat und staatliche Autorität aufzu‐
stellen, die als Ausgangspunkt unserer Untersuchung dienen sollen. Im
Verlaufe der vorliegenden Arbeit werde ich wiederholte Male auf diese zu‐
rückkommen, diese anpassen und ausbauen. Man könnte zugegebenermas‐
sen zuerst versuchen, diese Konzepte so genau wie möglich zu fassen, und
sich erst danach mit anarchistischen Theorien auseinandersetzen. Da aber
die Frage nach Autorität sowie ihrer Grenze ein essenzieller Bestandteil
anarchistischer Ansätze ist, kann es hilfreich sein, in einem ersten Schritt
die Konzepte Staat und Autorität bis zu einem gewissen Grad „ad-hoc“ zu
untersuchen. Der Vorteil davon ist unter anderem, dass wir im Idealfall
eine Standardsicht formulieren können, gegen die sich die anarchistische
Hintergrundherausforderung richtet.

Wie zu Beginn erwähnt, stellt das Konzept des modernen Staates ein
epistemisches Regime dar, welches den Diskurs über politische Organisa‐
tionsformen beschränkt (Kinna und Prichard 2019, 234–35; Loick 2012,
21). So argumentiert beispielsweise John Rawls (1999, 7), der primäre Ge‐
genstand der Gerechtigkeit sei die Grundstruktur der Gesellschaft. Eine
Gesellschaft versteht Rawls im Rahmen seiner Argumentation in A Theo‐
ry of Justice als ein geschlossenes, von anderen Gesellschaften isoliertes
System (7), dessen Grenzen durch die Vorstellung einer in sich geschlos‐
senen nationalen Gemeinschaft gegeben sind (401). Viele zeitgenössische
Autor*innen folgen diesem Fokus auf den Staat und sehen in ihm – trotz
Uneinigkeit über das richtige oder gute staatliche Handeln – den geeigne‐
ten Akteur für Gerechtigkeit oder Reformen (Morris 2011, 544). Zunächst
spricht ein empirisches Argument für diese Annahme. Faktisch die gesamte
Landmasse der Erde ist in einer oder anderer Form Teil eines Staates (Loick
2012, 29; Morris 2011, 544). Ebenfalls sprechen Koordinationsprobleme

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

32

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dafür, eine Gesellschaft staatlich zu organisieren und durch staatliche Insti‐
tutionen unsere Interaktionen zu koordinieren bzw. zu regulieren. Weitere
Gründe können moralischer Natur sein. So ist beispielsweise für Immanuel
Kant (MS, AA VI:264) die Schaffung einer „bürgerliche Verfassung“ eine
moralische Pflicht.

Es gibt aber auch einiges, was gegen diese Annahme spricht. Morris
(1998, 14–15) verweist einerseits auf die Untaten moderner Staaten wie
Auschwitz oder den Gulag. Andererseits erwähnt er die Möglichkeiten
zur systematischen Ausbeutung, welche staatliche Institutionen erlauben.
Darüber hinaus muss man sich in Erinnerung rufen, wie jung Staaten
historisch gesehen sind (vgl. dazu etwa Jansen und Borggräfe 2007, 10–16;
Mommsen 1990, 210; Morris 1998, Kap. 2.1). Gegen die letzte Aussage
könnte man einwenden, es hätte bereits vor dem 19. Jahrhundert Staaten ge‐
geben. Beispiele antiker oder vorneuzeitlicher Staaten sind etwa die Poleis
im antiken Griechenland, das Römische Reich oder die Republik Venedig.
Es mag angebracht sein, bei diesen politischen Gemeinwesen von Staaten
zu sprechen, wie ich aber zeigen werde, gibt es grundlegende Unterschiede
zwischen vorneuzeitlichen und modernen Staaten. In einem ersten Schritt
gehe ich in Abschn. 2.1.1 auf die Entwicklung moderner Staaten ein und
erarbeite in Abschn. 2.1.2 die Charakteristika, die moderne Staatlichkeit
auszeichnet. Auf dieser Grundlage umreisse ich im Anschluss das Konzept
der Autorität (Abschn. 2.1.3).

2.1.1 Staats- und Nationenbildung

Wenn ich von Staat, staatlichen Institutionen o. Ä spreche, dann meine
ich damit jene Form politischer Organisation, welche wir heute antreffen.
Folglich gilt es zunächst zu klären, in welchen Punkten sich moderne
Staaten von ihren vorneuzeitlichen Vorläufern unterscheiden. Ich lege den
Fokus auf die Entwicklung in Europa. Diese Entscheidung ist nicht etwa
einem normativen Eurozentrismus geschuldet, sondern der historischen
Entwicklung. Charles Tilly (1990, 181) argumentiert, das System moderner
Nationalstaaten mit klar definierten Grenzen habe sich von Europa aus
nahezu auf der gesamten Welt verbreitet.

Staaten im Sinn eines Gefüges von expliziten, komplexen und formalen
Institutionen entwickeln sich zunächst unter anderem im alten Ägypten
und in Mesopotamien (Morris 1998, 26). Das China der Shang-Dynastie
oder das Imperium der Inka werden ebenfalls oft als Staaten oder zumin‐

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

33

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dest frühe Staaten klassifiziert (Graeber und Wengrow 2022, 359). In der
Antike zeigten dann insbesondere die griechischen Poleis Aspekte moder‐
ner Staaten. Im Gegensatz zu diesen vermochten die Poleis aber weder,
grössere Territorien an sich zu binden, noch verstanden die antiken Grie‐
chen ihre Polis als eigenständiges, von anderen Poleis unabhängiges politi‐
sches Gebilde (Morris 1998, 28). Die Poleis waren zusammen Teil einer
griechischen Gesellschaft, die sich durch eine gemeinsame Kultur auszeich‐
nete. Das Römische Reich konnte seinen Einflussbereich im Gegensatz zu
den griechischen Poleis auf ein enormes Territorium ausdehnen. Zu Zeiten
seiner grössten Ausdehnung umfasste das Reich Gebiete um das Mittelmeer
auf drei Kontinenten und reichte von grossen Teilen Grossbritanniens bis
zu Territorien am Schwarzen Meer. Das Reich konnte aber nicht auf die‐
selbe Loyalität seiner Bürger zählen wie die griechischen Poleis. Zudem
wirkte die Autorität des Reiches vielerorts indirekt durch die teilweise
romanisierten lokalen Eliten. Ebenfalls fehlte die Idee gleichberechtigter,
sich gegenseitig anerkennender Staaten.

Trotzdem gehen diverse, insbesondere rechtliche Eigenschaften moder‐
ner Staaten auf das Römische Reich zurück (Morris 1998, 29–31). Obwohl
Aspekte der griechischen Poleis und des Römischen Reiches heutige Staa‐
ten beeinflusst oder inspiriert haben, darf darüber aber nicht vergessen
gehen, dass es keine direkte historische Verbindung zwischen den antiken
und den modernen Staaten gab. Dies wird klar, wenn wir an die Entwick‐
lungen nach dem Zerfall des Römischen Reiches im 5. Jahrhundert denken.
In Europa kam es in der Folge zu einer Fragmentierung der politischen
Gemeinschaften (Morris 1998, 33). Das mittelalterliche Westeuropa war
geprägt von einem System komplexer, sich überschneidender Zuständigkei‐
ten, Gerichtsbarkeiten und Einflusssphären von Städten, Fürsten, Königen,
Kaisern, Päpsten und Bischöfen. Politische Autorität war fragmentiert, was
sich darin ausdrückte, dass eine Person mehreren Herren Loyalität oder
Gefolgschaft schuldig sein konnte und eine klar definierte Autoritätshierar‐
chie fehlte. Huldigung sowie Treue und nicht geografische Zugehörigkeit
waren die Basis politischer Autorität (Chengdan 2010, 6684). Herrschaft
war in mindestens zweierlei Hinsicht persönlich (Morris 1998, 33–35):
Erstens fusste sie auf spezifischen Beziehungen zwischen Individuen. Zwei‐
tens regierte man über Personen und nicht über Territorien. Es existierten
zudem keine einheitlichen Rechtsräume oder eine eindeutige gerichtliche
Hierarchie. Ebenfalls fehlte im Mittelalter die Idee, die verschiedenen
Städte, Fürstentümer, Abteien etc. seien unabhängige und voneinander

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

34

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verschiedene Rechtsräume. Vielmehr waren sie alle Teil einer durch das
Christentum zusammengehaltenen Ordnung.

The complexity of relations of authority means that rule was not, for
the most part, „direct“ and institutions did not „penetrate“ society in the
ways characteristic of our states. There were no „self-sufficient“ polities
and consequently no „international relations“. (Morris 1998, 36).

Anstelle dieses Neben-, Über- und Miteinanders verschiedener politischer
Autoritäten tritt im Laufe der Entwicklung des modernen Staates die Idee
einer zentralisierten, gebündelten oder verdichteten politischen Autorität
(z. B. Axtmann 2004, 260; Hochedlinger 2007, 251). Eine wichtige legitima‐
torische Rolle spielte dabei das Konzept der Souveränität, nach welchem
staatliche Autorität Vorrang vor anderen Autoritäten besitzt (Axtmann
2004, 260). Ab dem 18. Jahrhundert entstanden dann die Voraussetzungen,
welche die Durchsetzung der Idee der Nation – d. h. die Idee, eine Masse
von Menschen könne sich als ein Volk verstehen – erlaubten. Derweil sich
Vaterlandsliebe, Heimatverbundenheit oder andere Zugehörigkeitsgefühle
in der Antike, im Mittelalter sowie der Frühen Neuzeit ebenfalls finden las‐
sen, kann man erst ab der Moderne von Nationalismus sprechen. Erst mo‐
derne Kommunikationsmittel, die Alphabetisierung breiter Bevölkerungs‐
schichten, welche wiederum entscheidend dazu beitrug, eine einheitliche
Sprache und Grammatik durchzusetzen, die Einführung zuverlässiger Post‐
verbindungen, welche die überlokale Kommunikation erleichterten, sowie
neue Verkehrsmittel ermöglichten die Entwicklung des Nationalismus als
politische Strömung (Jansen und Borggräfe 2007, 24–25). Die innere Natio‐
nenbildung – d. h. „[…] die Durchsetzung des nationalen Gedankens in der
Bevölkerung“ (Jansen und Borggräfe 2007, 28) – mündete dann in vielen
Fällen in der Entstehung eines Nationalstaates, was Jansen und Borggräfe
als äussere Nationenbildung bezeichnen.10 Dies verbindet spätestens ab dem
19. Jahrhundert die Konzepte Nation und Staat, und fusst auf der Idee,
leidlich nationale Selbstbestimmung könne eine Grundlage für die Legiti‐
mation des Staates sein. Daraus folgt das Ideal, Nation und Staat sollen
sich decken (Axtmann 2004, 260). Davon zeugt bis heute die Tendenz in
der deutschen Sprache, beide Begriffe als Synonyme zu verwenden (vgl.

10 Hier ist wichtig, Folgendes anzumerken: Dieser hier verkürzt dargestellte Prozess war
weder historisch notwendig noch so einfach, wie hier dargestellt. Die Nationenbil‐
dung war äusserst komplex und lief nicht überall nach demselben Schema ab (Jansen
und Borggräfe 2007, 28).

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

35

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Nation, die“, o. J.).11 Zudem kam es zu einer Verknüpfung der Konzepte
Gesellschaft und Staat, wodurch letzterer eine Zentripetalkraft entwickeln
konnte. In der Konsequenz war es faktisch nicht mehr möglich, dem Staat
zu entkommen, was die Aneignung juridischer Rechte wichtig macht (Axt‐
mann 2004, 261).

Trotzt dieser Verbindungen zwischen den genannten Konzepten, müssen
wir uns davor hüten, diese auf analytischer Ebene zu vermischen. Denn
Staat und Nation müssen nicht zwingend zusammenfallen (Morris 1998,
42). Moderne Staaten besitzen zwar definierte Territorien, was aber nicht
bedeutet, diese seien – wie etwa Belgien oder die Schweiz verdeutlichen –
national definiert. Zudem besitzen einige Nationen wie die Katalan*innen
oder die Tibeter*innen keinen eignen Staat und einige Nationen verteilen
sich über mehrere Staaten (z. B. Deutschland vor der Wiedervereinigung).
Daher ist es analytisch angebracht, die Termini Nation, Nationalismus und
Staat voneinander abzugrenzen.

Der Begriff Nation leitet sich von lateinisch natio ab, was „Geburt“, „Her‐
kunft“ aber auch „Volk(sstamm)“ bedeutet („natio“, o. J.). Wie Jansen und
Borggräfe (2007, 10) darlegen, wurde der Terminus als eine Bezeichnung
für eine Verwandtschaftsgruppe innerhalb eines Territoriums erstmals im
14. Jahrhundert nachgewiesen und erst ab dem 18. Jahrhundert findet sich
die moderne, politische Verwendung des Begriffes. Es gibt verschiedene
Definitionen und Konzepte, wer Teil einer Nation ist und wer nicht. Die
klassische ethnische Variante versteht eine Nation als eine Gemeinschaft
mit gemeinsamer Herkunft und Kultur, wobei insbesondere Sprache und
Bräuche eine besondere Rolle spielen (Miscevic 2014, Abschn. 1.2). Ich ver‐
wende den Begriff Nation, um eine kulturell, sprachlich oder sonst wie
umrissene Gruppe von Menschen zu bezeichnen. Nationalismus bezeichnet
für mich entweder eine Verflechtung politischer Ideen, Gefühle sowie Ein‐
stellungen, die Mitglieder einer Nation besitzen, oder eine politische Bewe‐
gung, welche für ihre Nation eine Form politischer Souveränität anstrebt
(vgl. dazu etwa Jansen und Borggräfe 2007, Abschn. 1.2.1, Abschnitt 1.2.2;
Miscevic 2014, Abschn. 1). Dies lässt den Begriff Staat offen, welchem ich
mich im nächsten Abschnitt zuwende.

11 Interessanterweise wandelte sich das Konzept des Nationalstaates im Laufe des 19.
und frühen 20. Jahrhunderts. Wie Mommsen (1990, 212) darlegt, besass dieses zu‐
nächst einen emanzipatorischen Charakter, verlor diesen aber mit der Zeit und nahm
antiliberale Charakteristika an. Nationalstaaten wurden zusehends militaristischer
und aggressiver gegen aussen sowie autoritärer und repressiver gegen innen.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

36

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1.2 Der moderne Staat

Was ist der moderne Staat? Diese Frage lässt sich zunächst auf zwei Ebenen
beantworten. Einerseits können wir uns darauf konzentrieren, existierende
Staaten und deren Funktionsweisen, Institutionen usw. zu beschreiben.
Andererseits können wir auf die dahinter liegenden Konzepte fokussieren
und versuchen, das Konzept moderner Staatlichkeit zu erfassen. Da dieses
die normativen Aspekte davon beinhaltet, was ein Staat sein soll respektive
sein will, konzentriere ich mich nachfolgend darauf. Die oben dargelegte
Entwicklung von Staaten verdeutlicht, was moderne Staatlichkeit nicht ist.
Moderne Staaten unterscheiden sich von jenen Formen politischer Organi‐
sation, welche in der Antike oder im Europa des Mittelalters existieren.
Auch wenn wir diese als Staaten bezeichnen können und sie sich gewisse
Aspekte mit modernen Staaten teilen, so unterscheiden sich antike oder
mittelalterliche politische Gebilde von heutigen. Dies zeigt sich bereits im
Begriff Staat. Dieser ist erst seit dem späten 16 Jahrhundert Teil des allge‐
meinen Sprachgebrauchs (Graeber und Wengrow 2022, 359). Die Autorität
vormoderner Staaten war indirekt und durchdrang die Gesellschaft nicht
in dem Masse, wie moderne Staaten dies heute vermögen. Ebenso fehlte es
an der Verdichtung politischer Autorität, die im Konzept der Souveränität
ihre normative Begründung findet. Staat ist darüber hinaus von Nation
zu unterscheiden, auch wenn in der effektiven Umsetzung eine historisch
begründete Verknüpfung besteht.

Eine Eigenheit moderner Staatlichkeit ist ihre Territorialität. In unserer
heutigen Welt ist politische Herrschaft territorial und die meisten Staaten
besitzen mehrheitlich klar definierte Grenzen, welche wiederum ein Herr‐
schaftsgebiet bzw. einen Rechtsraum von einem anderen abgrenzen (Morris
1998, 36). So erstaunt es nicht, wenn Max Weber (1919) in seiner viel zitier‐
ten Definition den Staat als „[…] diejenige menschliche Gemeinschaft, wel‐
che innerhalb eines bestimmten Gebietes – dies: das ‚Gebiet‘, gehört zum
Merkmal – das Monopol legitimer physischer Gewaltsamkeit für sich (mit
Erfolg) beansprucht» (5), beschreibt. Weber erklärt weiter, „Verbände oder
Einzelpersonen“ können zwar das Recht erhalten, Gewalt anzuwenden,
aber nur soweit ihnen dies der Staat zugesteht. Demnach besitzen Staaten
das Gewaltmonopol sowie das alleinige Recht zu bestimmen, wer legitime
Gewalt anwenden darf. Dieser Anspruch ist normativ und in der effekti‐
ven Durchsetzung ist das Gewaltmonopol in der Realität nicht zwingend
absolut. Alle Staaten sehen sich mit Organisationen konfrontiert, welche
ihnen das Monopol streitig machen (Morris 1998, 44). Hier zeigt sich somit

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

37

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine Diskrepanz zwischen dem Ideal und der Realität. Im Rahmen meiner
Arbeit fokussiere ich auf das Konzept von Staatlichkeit und gehe nicht
weiter auf dessen empirische Umsetzung ein.

Eine weitere Eigenheit moderner Staatlichkeit ist der Unterschied zwi‐
schen den Herrschenden oder Regierenden auf der einen und deren Amt
oder Institution auf der anderen Seite. Die Idee, der Staat sei eine von
seinen Akteur*innen sowie Institutionen unterschiedliche, zentralisierte
und territoriale Ordnung, datiert nicht weiter zurück als in das 16. Jahr‐
hundert (Morris 1998, 37). Die Idee einer zentralisierten, gebündelten oder
verdichteten politischen Autorität zeigt sich zudem darin, wie politische
Herrschaft gestaltet wird. An die Stelle einer indirekten, auf lokale Eliten
abstellenden Herrschaft, tritt eine direkte, die reklamiert, alle Bürger*innen
ohne Vermittlung oder Zwischenstufen zu regieren (Morris 1998, 38). Ne‐
ben der Territorialität spielt für die Durchdringung der Gesellschaft sowie
für direkte Herrschaft das Konzept der Souveränität eine entscheidende
Rolle. Dieses setzt sich spätestens ab dem Westfälischen Frieden in der
politischen Theorie durch (Axtmann 2004, 260) und ist heute eng mit
Staatlichkeit verbunden. Ein Staat ist erst dann souverän, wenn er über das
Gewaltmonopol verfügt, und damit in letzter Instanz über ein Territorium
herrscht (Loick 2012, 29–30). Zuerst reklamierten Landesherren, dann in
deren Nachfolge Staaten für sich, die einzige Form politischer Autorität
und die alleinige Quelle politischer Macht in ihrem Territorium zu sein
(Morris 1998, 38–39). Neben Letztinstanzlichkeit ist Omnikompetenz oder
Kompetenz-Kompetenz ein weiteres Element von Souveränität (siehe z.B.
Loick 2012, 41–43). Souveräne beanspruchen für sich, als letzte Instanz
abschliessend entscheiden zu können und die Kompetenz zu besitzen, die
Grenzen der eigenen Kompetenzen festzulegen. Souveränität wird dabei
als ein Mittel präsentiert, um das Soziale regierbar zu machen und um
den konfliktreichen Naturzustand zu überwinden. Dies soll die Menschen
von (willkürlicher) Fremdherrschaft befreien.12 Von dieser inneren ist die
äussere Souveränität zu unterscheiden. Diese bezeichnet den Anspruch, von

12 Ob sich dieser Anspruch verwirklichen lässt, ist aber fraglich. Daniel Loick (2012) ar‐
gumentiert in Kritik der Souveränität, Souveränität sei zwangsbewehrt und dadurch
mit dem Konzept der Gewalt verknüpft. Diese äussere sich in fünf Formen staatlicher
Gewalt: rechtssetzende, rechtserhaltende, rechtsvorenthaltende, rechtsinterpretieren‐
de und rechtsspaltende Gewalt. Im Anschluss an seine kritische Auseinandersetzung
mit diesen vier Gewalten kommt Loick zum Schluss, Souveränität könne ihr Ziel –
die Menschen vor Gewalt zu schützen – aus konzeptionellen Gründen kaum errei‐
chen. Vielmehr werde die Natur- lediglich durch die Staatsgewalt ersetzt.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

38

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


anderen Staaten als legitimer Träger von Rechten anerkannt zu werden,
welche unter anderem die Immunität gegen Einmischung von aussen in
interne Angelegenheiten beinhalten (Goldmann 2001, 63; Morris 1998, 41).
Ein zusätzliches Element moderner Staatlichkeit ist die hierarchische Orga‐
nisationsform (Leipold 2015, 315), die eine Konsequenz aus dem Konzept
der Souveränität ist. Soll es eine Person oder Institution geben, die letztin‐
stanzlich entscheidet, dann muss diese über anderen Personen oder Insti‐
tutionen stehen. Ebenfalls verlangt Kompetenz-Kompetenz danach, keine
Person oder Institution über oder neben sich zu haben, die mitentscheidet,
wo Kompetenzen des Souveräns enden.13

Die bisher besprochenen Elemente finden sich zum Teil auch in der
sogenannten Drei-Elementen-Lehre, die im Völkerrecht die Merkmale eines
Staates nennt (Geiß und Baghai 2017, 904–5): Dieser ist eine politische
Organisationsform, die in einem Segment der Erdoberfläche (Staatsgebiet)
effektive politische Herrschaft (Staatsgewalt) über die darin lebenden Bür‐
ger*innen (Staatsvolk) ausübt. Dies reicht aber noch nicht, um damit mo‐
derne Staatlichkeit zu beschreiben, da beispielsweise das Römische Reich in
einem Territorium effektive politische Herrschaft über Bürger*innen auszu‐
üben vermochte. Für Morris (1998, 45) zeichnet sich moderne Staatlichkeit
durch fünf ineinander verschränkte Eigenschaften aus. Moderne Staatlich‐
keit weist erstens eine (gewisse) zeitliche und örtliche Kontinuität auf. Weil
Staat respektive Amt und Amtsträger*in entkoppelt sind, existiert der Staat
weiter, wenn die Amtsträger*innen wechseln. Moderne Staatlichkeit ist mit
der Vorstellung verbunden, ein Staat regiere ein durch klare Grenzen um‐
rissenes Territorium. Zweitens transzendiert der Staat sowohl Regierte als
auch Regierende. Heutige Staaten stellen eine einheitliche, handlungsfähige
öffentliche Ordnung dar, die sowohl von Regierenden als auch Regierten
verschieden ist. Die Institutionen, die wir heute mit dem Staat assoziie‐
ren (Regierungen, Gerichte, Parlamente oder Behörden), konstituieren
folglich auch nicht den Staat, sondern sind Akteur*innen im staatlichen
Institutionengefüge. Drittens ist ein Staat eine Form politischer Organisati‐
on, dessen Institutionen sich von anderen politischen Organisationen und
Vereinigungen unterscheiden. Die Stichwörter sind ein hoher Grad an Zen‐
tralisierung, hierarchische Autoritätsbeziehungen, direkte und territoriale

13 Wie das Beispiel der Schweiz aber zeigt, kann in föderalistischen Staaten Souveränität
auf verschiedene Ebenen verteilt sein. So haben die Schweizer Kantone selbst nach
der Bundesstaatsgründung 1848 ihre Souveränität teilweise behalten (Vatter 2014,
428).

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

39

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herrschaft sowie eine starke juristische und administrative Durchdringung
der Gesellschaft. Viertens beansprucht der Staat, die höchste politische Au‐
torität zu sein. Damit reklamieren Staaten Souveränität, über alle Personen
in ihrem Territorium zu regieren. Dies kombinieren sie mit dem Anspruch,
über das Monopol auf legitime Gewalt- respektiv Zwangsanwendung zu
verfügen. Gegen aussen drückt sich der Souveränitätsanspruch darin aus,
ein autonomes Völkerrechtssubjekt zu sein. Fünftens erwarten moderne
Staaten Loyalität von „ihren“ Bürger*innen und verstehen diese als dazu
verpflichtet, qua deren Bürger*inschaft das Recht zu befolgen.

Spreche ich vom Konzept Staat respektive Staatlichkeit, dann verwende
ich dies im hier umrissenen, modernen Sinn. Anders gesagt, verstehe ich
unter modernen Staaten eine territoriale, hierarchische, einheitliche und
transzendentale Form politischer Organisation, welche für sich innere und
äussere Souveränität sowie das Gewaltmonopol beansprucht. Sie ist einer‐
seits von den Konzepten „Gesellschaft“ und „Nation“ zu unterscheiden.
Andererseits ist – in Übereinstimmung mit Raz (1986, 70) – zwischen Staat
(Form politischer Organisation), Behörden/Institutionen (Akteure staatli‐
chen Handelns) und dem Recht (Instrument staatlicher Machtausübung)
zu differenzieren. Bei der so verstandenen modernen Staatlichkeit handelt
es sich um ein Ideal, dem realexistierende Staaten nicht vollständig entspre‐
chen – und es auch nicht per se erreichen müssen, um Staatlichkeit im
empirischen Sinn zu besitzen.

Man könnte an dieser Stelle einwenden, die Unterscheidung zwischen
vormoderner und moderner Staatlichkeit sei nicht relevant und verführe
darüber hinaus dazu, historischen politischen Gebilden wie beispielsweise
dem Römischen Reich abzusprechen, ein Staat zu sein. Die Unterscheidung
hat aber einen analytischen Mehrwert. Auf der deskriptiven Ebene erlaubt
sie uns, zwischen politischen Organisationsformen in unterschiedlichen
historischen Kontexten zu unterscheiden. Damit können wir die Gefahr
mindern, heutige respektive historisch moderne Diskurse eins zu eins auf
die Vergangenheit zu übertragen, und dies hilft uns, den Fokus zu schärfen.
Zudem folgt daraus, Staat in einem modernen Sinn zu verstehen, nicht, die
Möglichkeit vormoderner Staatlichkeit abzulehnen. Wir können historische
politische Gebilde wie das Römische Reich als vormodernen Staat klas‐
sifizieren, was dem historischen Kontext sowie den Selbstverständnissen
dieser Gebilde gerechter wird. Damit verhindert die Differenzierung eine
argumentationslose retroperspektive Übertragung unserer Vorstellungen
politischer Organisation auf die Vergangenheit, was sie relevant macht.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

40

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.1.3 Das Konzept politischer Autorität

Wie wir gesehen haben, ist moderne Staatlichkeit mit dem Anspruch ver‐
bunden, die oberste politische Autorität zu sein. Wie können wir dieses
Konzept verstehen? Der Duden umschreibt Autorität als „auf Leistung oder
Tradition beruhender Einfluss einer Person oder Institution und daraus
erwachsendes Ansehen“ oder „Persönlichkeit mit massgeblichem Einfluss
und hohem (fachlichem) Ansehen“ („Autorität, die“ o. J.). Damit ist ein
Aspekt einer Autorität genannt. Sie vermag andere in ihrem Handeln und
Denken zu beeinflussen. Beispiele dafür sind Eltern, welche die Schlafens‐
zeit festlegen, oder anerkannte Expert*innen, die uns bei komplexen Sach‐
zusammenhängen erklären, mit welchen Konsequenzen wir zu rechnen
haben. Thomas Christiano (2013, Abschn. 1) oder Robert Paul Wolff ([1970]
1998, 5) argumentieren, Autorität habe sowohl eine normative als auch
eine deskriptive Bedeutung. Letztere können wir empirisch prüfen. Ist ein
Staat in der Lage, die öffentliche Ordnung aufrechtzuerhalten, dann besitzt
er de facto Autorität (Christiano 2013, Abschn. 1). Bei dieser handelt es
sich um einen sozialen Fakt, welcher sich unter anderem im erfolgreich
beanspruchten Gewaltmonopol äussert. Unter anderem durch dieses ist ein
Staat in der Lage, seine Ansprüche und Regelungen durchzusetzen. Die
Fähigkeit an sich, andere zu beeinflussen und zu Handlungen zu zwingen,
beschreibt aber nicht Autorität, sondern eine Form von Macht.

Max Weber (1947, 28) versteht unter Macht „[…] jede Chance, inner‐
halb einer sozialen Beziehung den eigenen Willen auch gegen Widerstand
durchzusetzen, gleichviel worauf diese Chance beruht.“ Robert A. Dahls
(1957, 202–3) Definition geht in eine ähnliche Richtung. Er erklärt, die
Macht einer Akteurin A sei deren Fähigkeit, Akteur B zu einer Handlung
zu bewegen, abzüglich der Wahrscheinlichkeit, dass sich B – ohne As
Einflussnahme – von sich aus entsprechend von As Wünschen verhalten
hätte. Beim letzten Punkt handelt es sich in meinen Augen um ein wich‐
tiges Element.14 Von dieser Macht-über sind andere Ausprägungen von
Macht zu unterscheiden. Hanna F. Pitkin (1972), [276] beschreibt Macht
als Fähigkeit, Potential oder Können, was unter anderem auf das emanzipa‐
torische Potenzial von Macht verweist. Ob und wie diese Macht-zu und

14 Dies lässt sich sehr gut mit einem Beispiel aus Antoine de Saint-Exupérys Roman Der
kleine Prinz illustrieren. Der kleine Prinz landet auf dem Planeten eines Königs, wel‐
cher sich damit brüstet, der Sonne befehlen zu können, wann sie aufgehe. Doch die
Wahrscheinlichkeit, dass sich die Sonne anders verhält, weil der König ihr befiehlt,
aufzugehen, ist nun aber verschwindend klein.

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

41

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Macht-über zusammenhängen, wird kontrovers diskutiert. Es gibt aber
gute Gründe, Macht-zu als notwendige Voraussetzung von Macht-über zu
verstehen. In diesem Sinn handelt es sich bei Macht-zu um die (oder
eine) Grundform von Macht, die allen Überlegungen von Macht zugrun‐
de liegt. Niemand kann Macht-über besitzen, ohne die Macht-zu zu ha‐
ben, die gewünschten Ergebnisse auch zu erreichen (vgl. dazu z. B. Lukes
2004, 27–28; Russell 1938, 27–28). Auf welche Art und Weise Macht-über
ausgeübt wird, kann unterschiedlicher Natur sein. Steven Lukes (2004)
folgend können wir drei Dimensionen identifizieren: Dahls und Webers
Definitionen nehmen die direkte Einflussnahme in den Blick, d. h. die
Fähigkeit, „[…] den eigenen Willen auch gegen Widerstand durchzusetzen
[…]“ (Weber 1947, 28). Beschränkten wir unser Verständnis von Macht-über
lediglich auf diese Dimension, könnten wir die indirekte Ausübung von
Macht nicht beschreiben. Akteur*innen müssen Macht-über nicht direkt
ausüben. Sie können sich auch darauf konzentrieren, soziale oder politische
Werte oder institutionelle Praktiken zu schaffen oder zu verstärken, die den
öffentlichen Diskurs sowie den (institutionellen) politischen Prozess auf
jene Themen beschränken, die für sie akzeptabel oder unbedenklich sind
(Bachrach und Baratz 1962, 948). Bei dieser zweiten Position handelt es
sich demnach um die Macht, die politische Agenda sowie das politische
Setting zu bestimmen. Ohne eine weitere Dimension wäre unser Verständ‐
nis von Macht-über aber unterkomplex, da wir ohne diese auf offenkun‐
diges tatsächliches Verhalten fokussieren, welches wir durch konkrete Ent‐
scheidungen und Konfliktfälle beobachten können (Lukes 2004, 25–26).
Akteur*innen können Macht-über auch versteckt ausüben, indem sie etwa
ein falsches Pflichtgefühl schaffen und Personen dazu bringen, die Agenda
der machtausübenden Akteur*innen als die ihre anzuschauen; selbst wenn
diese den eigenen Interessen entgegenläuft (Lukes 2004, 28).

Macht-über umfasst somit die Fähigkeit, die eigenen Ziele, Werte, Wün‐
sche usw. direkt, indirekt oder versteckt gegen die Interessen anderer
durchzusetzen. Sozialwissenschaftler*innen (z.B. Dahl und Stinebrickner
2003, 38–43) nennen verschiedene Arten, wie Akteur*innen Macht-über
ausüben können. Eine Art ist Gewalt. Dabei erreicht Akteurin A ihre Ziele
auch gegen Bs Widerstand, indem A B die Wahl zwischen Befolgung und
Nichtbefolgung nimmt. Eine weitere Art, Macht-über auszuüben, ist durch
Zwang. In diesem Fall befolgt B die Anweisungen von A, weil A gegenüber B
die Gefahr einer Sanktion glaubhaft machen kann, falls B die Anweisungen
nicht befolgen will. Manipulation ist eine weitere Möglichkeit, Macht-über
auszuüben. Dazu kommt es beispielsweise, wenn A bewusst lügt, Informa‐

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

42

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tionen auslässt oder die eigenen Ziele, Werte, Wünsche usw. auf eine Weise
formuliert, die bei B den Anschein erwecken, As Ziele, Werte, Wünsche
usw. deckten sich mit den eigenen. Kann A mit diesen Handlungen jene
von B beeinflussen oder kontrollieren, übt A Macht über B aus. Autorität
wird ebenfalls als Möglichkeit gesehen, Macht-über auszuüben.

Wie wir im letzten Abschnitt gesehen haben, beanspruchen Staaten ei‐
nerseits das Monopol auf legitime Gewalt- respektiv Zwangsanwendung
und andererseits auf politische Autorität. Können sie diese Ansprüche auch
durchsetzen, üben Staaten Macht-über aus. Ist zudem Autorität ebenfalls
eine Form der Machtausübung, dann stellt sich die Frage, ob eine starke
Differenzierung zwischen Macht-über und de facto Autorität möglich ist.
Denn handelt es sich dabei nicht bloss um mögliche Form der Machtaus‐
übung? In de facto Autorität aber lediglich eine Möglichkeit zu sehen,
wie Akteur*in Macht-über ausüben kann, verkennt aber die normative
Dimension, die dem Konzept Autorität innewohnt. Zwei kurze Beispiele
illustrieren, worin der Unterschied liegt.

• Situation A: Stellen wir uns vor, wir gingen abends durch einen Park.
Plötzlich steht ein Mann vor uns, bedroht uns mit einer Waffe und
verlangt, ihm unsere Wertgegenstände auszuliefern. Wir tun dies und er
lässt uns gehen.

• Situation B: Stellen wir uns eine andere Situation vor. Nachdem wir mit
überhöhter Geschwindigkeit gefahren sind, werden wir von der Polizei
angehalten. Diese verlangt von uns, ein Bussgeld zu bezahlen, bevor sie
uns weiterfahren lässt.

Sowohl in Situation A und Situation B übt eine Person bzw. eine Gruppe
von Personen Macht über uns aus, indem sie uns – entgegen unserem Wil‐
len – unsere Wertgegenstände respektive unser Geld abnehmen. In Situati‐
on A erfolgt die Machtausübung durch Gewalt, da uns der Mann durch sei‐
ne Waffe die Möglichkeit nimmt (oder zumindest stark einschränkt), seinen
Forderungen nicht nachzukommen. Die Polizei in Situation B wendet zwar
nicht notwendigerweise Gewalt an, um uns dazu zu bewegen, das Bussgeld
zu begleichen. Sie zwingt uns aber dazu, indem wir von einer Sanktion (bei
der es sich um Gewaltanwendung handeln kann) ausgehen müssen, falls
wir die Aufforderung der Polizei nicht befolgen. Beide Situationen mögen
sich in der Form unterschieden, wie Macht ausgeübt wird, aber in beiden
kommt es zu einer Machtausübung. Ziehen wir das Konzept Autorität
hinzu, dann zeigt sich aber ein Unterschied. Der Räuber in Situation A be‐
ansprucht keine Autorität über uns. Die Polizei in Situation B beansprucht

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

43

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dagegen, Autorität über uns zu haben – d. h. sie reklamiert das Recht für
sich, uns büssen zu dürfen. Damit muss de facto Autorität mehr sein, als
lediglich die Fähigkeit, den eigenen Willen durchzusetzen. Autorität für
sich zu beanspruchen verbindet, ein Können mit einem Dürfen.

Wie Joseph Raz (1981, 106) darlegt, sind, um eine Autorität zu sein, die
rationalen Überlegungen einer Person zu beeinflussen, womit ein Verweis
auf de jure Autorität notwendig wird. Leslie Greens (1990, 42) Verständnis
geht in eine ähnliche Richtung: A besitzt Autorität über B dann, und nur
dann, wenn die Tatsache, dass A von B φ verlangt, B erstens einen inhalts‐
unabhängigen Grund für φ gibt und zweitens einige der Gründe gegen φ
ausschliesst. Ein Staat kann die Fähigkeit besitzen, seine Bürger*innen zu
einem Verhalten zu zwingen und ihnen Gründe für φ geben. Die Mafia
kann dies aber ebenso gut. Aus normativer Sicht ist die Frage daher, ob
eine Machtausübung legitim ist oder nicht. Sprechen wir davon, jemand
besässe die Autorität, uns zu Verhalten V zu zwingen, dann sagen wir
damit, diese Person dürfe Macht ausüben, um V durchzusetzen. Das macht
Autorität weniger zu einer Form der Machtausübung, sondern vielmehr
zu einem legitimierenden oder rechtfertigenden Konzept, das zwischen
legitimer oder gerechtfertigter und illegitimer oder nicht gerechtfertigter
Ausübung von Macht unterscheidet. Damit stellt ein Rückgriff auf Autorität
jeweils die Frage in den Raum, ob die Handlungen, die dadurch legitimiert
oder gerechtfertigt werden sollen, auch tatsächlich legitimiert oder gerecht‐
fertigt sind. Auf den Staat übertragen, stellt sich somit die Frage, ob er das
beanspruchte Recht zu regieren legitimierweise ausübt.

Eine de facto Autorität beansprucht für sich ein Befehls- oder Herr‐
schaftsrecht und kann dieses durchsetzen. Ist ebendieser Anspruch und
dessen Umfang legitimiert, dann haben wir es mit einer de jure Autorität
zu tun (Raz 1985a, 5). Unweigerlich stellt sich im Anschluss die Frage,
ob wir als Bürger*innen eine moralische Verpflichtung besitzen, staatliche
Anweisungen zu befolgen, falls es sich bei diesem um eine de jure Autorität
handelt.

Neben der diskutierten Differenzierung zwischen de facto und de jure
Autorität ist noch eine weitere Differenzierung zu beachten, die sich daraus
ergibt, worauf eine Autorität einwirkt. Denn Autorität muss nicht zwingend
auf unsere Handlungen einwirken. Gibt uns eine Autorität Gründe, φ
(nicht) zu glauben, können wir von einer theoretischen Autorität sprechen.
Diese beruht damit auf Expertise (Christiano 2013, Abschn. 1.1). Es gibt ver‐
schiedene Aspekte, die Personen als Expert*innen auszeichnen. Sie haben
etwa eine überlegende Wahrnehmung, bevorzugten Zugang zu Informatio‐

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

44

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen oder besitzen überlegene Fähigkeiten, Beweise zu finden sowie diese
zu interpretieren (Raz 1981, 110). Daraus beziehen die Aussagen solcher
Personen ihr besonderes moralisches Gewicht. Erklärt mir zum Beispiel
eine Fachfrau für Verkehrsfragen, weshalb eine Umfahrungsstrasse sinnvoll
ist, dann sollte die Tatsache, dass sie sich mit Mobilität auskennt und dass
sie sich mit der Situation auseinandergesetzt hat, ihren Erläuterungen in
meiner eigenen Deliberation einen stärkeren Einfluss verleihen. Praktische
Autorität beruht dagegen darauf, dass diese uns Gründe gibt, (nicht) zu
φ-en (McLaughlin 2007, 67–73). Ein Beispiel dafür ist etwa ein Vater, der
seinem Kind verbietet, bei Rot die Strasse zu überqueren. Sein Kind hat
damit einen Grund, von ebendieser Handlung abzusehen. Bedenken wir
die vielen rechtlichen Normen, die uns vorschreiben, welche Handlungen
geboten und welche verboten sind, ist es nicht weiter erstaunlich, dass
viele Autor*innen politische Autorität als eine besondere Form praktischer
Autorität verstehen (Christiano 2013, Abschn. 1.1). Darüber dürfen wir aber
nicht vergessen, dass Staaten nicht exklusiv durch Gebote und Verbote han‐
deln, sondern durch die Expertise ihrer Organe ebenfalls Gründe geben,
φ (nicht) zu glauben. Dies erhärtet beispielsweise Raz’ (1984, 106, 146) Ar‐
gument, ein Staat könne theoretische Autorität beanspruchen. Als Beispiel
nennt er Sicherheitsbestimmungen, welche staatliche Institutionen erlassen.

Auch wenn der staatliche Autoritätsanspruch sich nicht ausschliesslich
auf praktische Autorität beschränkt, stellt sich die Frage, was ein Staat
damit effektiv beansprucht. John Locke beschreibt politische Autorität bei‐
spielsweise wie folgt:

Politische Gewalt […] halte ich für das Recht, zur Regelung und Erhal‐
tung des Eigentums Gesetze zu schaffen und die Todesstrafe und folglich
auch alle geringeren Strafen anzusetzen, wie auch das Recht, bei der
Vollstreckung dieser Gesetze und bei der Verteidigung des Staates gegen
fremdes Unrecht die Gewalt der Gemeinschaft zu gebrauchen – und
zwar einzig zugunsten des gemeinen Wohls. (Locke [1689] 2012, II, § 3).

Locke versteht folglich unter politischer Autorität15 ein weitreichendes
Recht. Einerseits darf der Staat Gesetze erlassen und auf diese Weise die Re‐
geln definieren, wie seine Bürger*innen zusammenleben. Andererseits darf

15 Auch wenn Locke von politischer Gewalt spricht, wäre es falsch, darin eine Vermi‐
schung von Macht und Autorität erkennen zu wollen. Denn was Locke beschreibt,
ist nicht nur die Fähigkeit, jemanden zu zwingen (Macht), sondern das Recht dazu
(Autorität).

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

45

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Staat auch Gewalt bzw. Zwang anwenden, um ebendiese Rechtsnormen
durchzusetzen. Politische Autorität ist in Lockes Augen darauf gerichtet,
Eigentum zu regulieren und zu beschützen. Darin liegt denn auch der
Grund, weshalb die Menschen sich dafür entscheiden, den Naturzustand
zu verlassen, was wiederum zur Entstehung von Staatlichkeit führt. Damit
tönt Locke die Grenzen staatlicher Autorität an. Sie soll nicht zwingend
allumfassend, sondern zielgerichtet sein. Wie Uzgalis (2015, Abschn. 4.5)
ausführt, ist Herrschaft bei Locke dann – und nur dann – legitim, wenn
sie darauf zielt, das Leben, die Gesundheit, Freiheit sowie das Eigentum
der Bürger*innen zu schützen, solange dies im Interesse der Allgemeinheit
liegt. Werden dagegen die natürlichen Rechte der Bürger*innen verletzt,
dann sind sie einem Staat keinen Gehorsam schuldig. Die Idee, legitime
politische Autorität sei am besten als ein Recht zu verstehen, findet sich
auch in zeitgenössischen Definitionen. Gemäss Simmons ([1999] 2001,
130) ergibt sich beispielsweise für einen Staat aus seiner Legitimation ein
komplexes moralisches Recht, seinen Bürger*innen als einzigen bindende
Pflichten aufzuerlegen.16 Der Korrelationsthese folgend ist die politische
Pflicht das (oder zumindest ein) Gegenstück zu legitimer Herrschaft (vgl.
dazu Abschn. 2.2), was die Bürger*innen moralisch verpflichtet, das Recht
eines Staates zu befolgen, weil es sich um Recht handelt (Dagger und
Lefkowitz 2014; Dworkin 2011, 317; Klosko 2011, 712; Mokrosińska 2012, 1;
Simmons 1979, 5).

Doch muss legitime staatliche Autorität zwingend mit einer politischen
Pflicht zusammenfallen? Raz antwortete auf diese Frage mit einem Nein. In
seinem Essay „Authority and Consent“ (1981) vertritt er beispielsweise die
These, es gebe keine allgemeine politische Pflicht. Dies muss aber Autorität
nicht ausschliessen. Er argumentiert, wenn Staaten ihren Bürger*innen hel‐
fen, besser zu handeln, als sie es allein täten, können staatliche Institutionen
Autorität beanspruchen. Ein entscheidender Grund dafür ist ihre Fähigkeit,
Koordinationsprobleme zu lösen (Raz 1985a, 21; 1986, 49–51; 2006, 1031).

Ein typisches Beispiel eines Koordinationsproblemes ist der Strassenver‐
kehr. Prinzipiell ist sowohl der Rechts- als auch der Linksverkehr eine sinn‐
volle Option. Es wird aber für alle Verkehrsteilnehmerinnen und -teilneh‐
mer äusserst gefährlich, kann man sich nicht auf eine bestimmte Strassen‐
seite einigen, auf welcher in einem bestimmten Land, Region o. Ä zu fahren

16 Interessanterweise muss für Simmons ([1999] 2001, 122, 125, 130) staatliche Autorität
nicht zwingend legitim sein, auch wenn sie gerechtfertigt ist. Aber nur legitime
Staaten kreieren eine politische Pflicht für ihre Bürger*innen.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

46

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist. Ein Weg, diesem Umstand zu begegnen, ist eine staatliche Regelung.
Ein Staat – beispielsweise die Schweiz in Art. 34 Strassenverkehrsgesetz –
bestimmt für alle Personen in seinem Territorium das Rechtsfahren. Staatli‐
che Institutionen wie die Polizei setzen dieses dann durch. Für Raz (2006,
1031) ist aber nicht nur die Fähigkeit entscheidend, Koordinationsprobleme
zu lösen, damit Staaten seiner Dienstleistungskonzeption gerecht werden.
Sie sind darüber hinaus durch ihre Expertise oft besser in der Lage, die
optimale Lösung zu identifizieren.

Für Raz (1985a, 13–14) sind legitime autoritative Anordnungen präemp‐
tiv. D. h. die Tatsache, dass eine Autorität von mir ein bestimmtes Verhal‐
ten V verlangt, ist ein Grund für V, welcher nicht zusätzlich zu anderen
Motiven hinzukommt, sondern einige davon ausschliessen und ersetzen
sollte. Aber weshalb sollten wir die Anweisungen staatlicher Organe befol‐
gen? Darauf antwortet Raz mit der normalen Rechtfertigungsthese (siehe
dazu Abschn. 5.1.1). Bei dieser handelt es sich um eine Begründung erster
Ordnung: Vermag nun ein Staat, uns zu helfen, besser zu handeln, als
wir es ohne ihn täten, dann kann er seine beanspruchte Autorität über
uns normalerweise rechtfertigen.17 Eine weitere, mit der normalen Recht‐
fertigungsthese verbundene und diese verstärkende Annahme ist Raz’ Ab‐
hängigkeitsthese. Er argumentiert, alle autoritativen Anordnungen sollten
hauptsächlich auf Gründen beruhen, welche bereits unabhängig von dieser
für Personen gelten und relevant für deren Handlungen sind. Nun ist es
in den meisten Fällen nicht möglich, eine normale Rechtfertigung für eine
Autorität zu etablieren, wenn diese nicht bereits einen de facto Status – d. h.
ein gewisses Mass an Anerkennung und Macht aufweist – besitzt. Um für
die Legitimität einer bestimmten politischen Autorität zu argumentieren, ist
deren Fähigkeit, Koordinationsprobleme zu lösen und die Bevölkerung vor
Gefangenendilemmatasituationen zu bewahren, entscheidend.

Eine Argumentation für eine Autorität darf sich aber nicht nur auf die
Gründe fokussieren, welche für diese sprechen, sondern muss auch diejeni‐
gen berücksichtigen, die dagegensprechen. Es gilt nämlich zu zeigen, dass
Autorität A nicht nur die Rechtfertigungsthese erfüllt. Sie muss dies auch
besser als die konkurrierende Autorität B tun bzw. bessere Gründe vorwei‐

17 Daneben kann es auch weitere Gründe zweiter Ordnung (z. B. Identifikation mit
einem Staat) geben, die für eine Autorität sprechen. Unter normalen Umständen
sind sie nicht in der Lage, eine Rechtfertigung zu liefern; sie vermindern aber die
Beweislast der normalen Rechtfertigung.

2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch

47

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sen können, weshalb man sie anerkennen sollte.18 Ein weiterer Cluster von
Gründen gegen A, denen man als Befürworter*in einer Autorität begegnen
muss, steht im Zusammenhang mit der Annahme, es sei wünschenswert,
wenn Menschen ihr Leben nach eigenem Gutdünken leben.19

An Raz’ Autoritätsverständnis sind einige Punkte bemerkenswert: Ers‐
tens ist dieses nicht auf staatliche Institutionen beschränkt. Man kann sich
alternative Strukturen, die legitime Autorität zu besitzen vermögen, vorstel‐
len. Denn nicht die Struktur oder das Institutionengefüge einer Autorität
ist relevant, sondern ihre Fähigkeit, eine Dienstleistung zu erbringen (siehe
dazu Abschn. 5.3). Zweitens kann man Raz’ Konzeption dahingehend inter‐
pretieren, dass diese mit dem Subsidiaritätsprinzip vereinbar ist. Die Frage
ist, wann es für eine Person Sinn macht, sich in ihren Handlungsentschei‐
dungen auf eine Autorität abzustützen. Es scheint dann, und nur dann,
die korrekte Entscheidung zu sein, wenn autoritative Aussagen mich wahr‐
scheinlicher richtig handeln lassen. Je besser ich darin bin, den moralisch
gebotenen Akt zu erkennen, desto schwächer wird die normale Rechtferti‐
gung. Aus diesen beiden ergibt der dritte Punkt: Autoritäten sind nicht –
um es etwas salopp zu sagen – in Stein gemeisselt. Nur weil Autorität A
zu Zeitpunkt t1 im Stande ist, die normale Rechtfertigung zu erbringen,
folgt daraus nicht, sie könne dies auch bei t2, t3 oder tn. A muss ihren
Legitimitätsanspruch stets aufs Neue begründen. Nicht nur das, A muss
auch immerzu beweisen, ihre Dienstleistung am Individuum besser als
konkurrierende Autoritäten zu erbringen. Viertens schliesst Raz’ Konzept
selbstständiges Denken nicht aus. Denn er argumentiert mit keinem Wort
dafür, aus der Legitimität einer Autorität ergäbe sich eine Art Verpflichtung,
sein eigenes Urteil aufzugeben. Es gibt, wie Raz explizit sagt, von seinem
Standpunkt aus keinen Einwand, sich selbst Gedanken zu einem Thema
zu machen. Eine legitime autoritative Weisung stellt aber für ihn einen
sehr starken Grund dar, gegebenenfalls ganz oder teilweise entgegen mei‐
nem eigenen Verdikt zu handeln.20 Mit diesen Überlegungen sind wir nun

18 Das Argument, Autorität B sei besser darin, die normale Rechtfertigung zu erfüllen
als A, ist dann – und nur dann – ein Grund gegen A, wenn A und B inkompatibel sind
(Raz 1985a, 22).

19 Für eine vertiefte Auseinandersetzung mit Raz’ Dienstleistungskonzeption siehe
Abschn. 5.

20 Es ist auch falsch, davon zu sprechen, man verlöre die Möglichkeit, sich selbst ein
Urteil zu bilden, wenn man am Ende entgegen diesem handeln sollte, weil eine
legitime Autorität dies von mir verlangt. (Raz 1985a, 8)

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

48

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewappnet, um auf eine mit der Autorität verknüpften Frage – derjenigen
nach der politischen Pflicht nämlich – einzugehen.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

Das Problem der politischen Pflicht umfasst die Frage, ob die Bürger*innen
eine moralische Verpflichtung besitzen, den rechtlichen Regelungen Folge
zu leisten, weil es sich dabei um Rechtsnormen handelt (Kramer 2008b,
179). In Anlehnung an Egoumenides (2014, 20–21) lässt sich die Ausgangs‐
lage auch folgendermassen beschreiben: Es ist das Problem, eine spezielle
Rechtfertigung für die unzähligen Verpflichtungen zu finden, welche Staa‐
ten ihren Bürger*innen auferlegen. Sowohl Staaten als auch deren Recht
und politische Institutionen besitzen einen speziellen Charakter und Status.
Erstens ergibt sich die Validität politischer Strukturen aus politischen bzw.
rechtlichen Strukturen und basiert auf rechtlichen Kriterien und Standards
(Ursprungsthese). Zweitens besitzen die Bürger*innen eine spezielle Bezie‐
hung zu ihrem Staat (Besonderheitsthese).21 Drittens können Rechtspflich‐
ten zwangsbewehrt sein (Zwangsthese). Viertens muss eine überzeugende
politische Theorie Kriterien beinhalten, welche die unabhängige Natur des
Politischen aufzeigen, und die Begründung der politischen Pflicht muss
sich auf diese essenzielle politische Natur von Institutionen beziehen (Un‐
abhängigkeitsthese). Die autoritativen Äusserungen der politischen Institu‐
tionen, welchen wir uns gegenübersehen, zielen darauf ab, unser Verhalten
in der Öffentlichkeit zu beeinflussen. Daher muss eine Rechtfertigung einer
politischen Pflicht moralische Gründe dafür geben können, politische Insti‐
tutionen zu unterstützen.

Wie Kramer (2008b, 179) erklärt, vermuten die meisten Autor*innen, die
politische Pflicht gelte prima facie. D. h. ich kann – im Sinne von W. D.
Ross (2002, Kap. 2) – eine moralische Pflicht P1 besitzen, die im Einzelfall
durch eine alternative Verpflichtung P2 übertrumpft wird. Der Ausdruck,
der auf Deutsch so viel wie „auf den ersten Blick“ bedeutet, besitzt aber eine
gewisse Unschärfe. Denn eine moralische prima facie Verpflichtung kann
auch eine sein, welche sich auf den zweiten Blick als gar keine moralische

21 Dieser von Simmons formulierte Punkt gilt inzwischen als Standard in der Literatur
über die politische Pflicht (Klosko 2007, 1). Er formulierte sie aber nicht als These,
sondern als Bedingung: Eine politische Pflicht ist eine moralische Anforderung,
welche eine Person an einen spezifischen Staat bindet (Simmons 1979, 31). Für eine
kritische Auseinandersetzung mit dieser bietet sich z. B. Walton (2013) an.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

49

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Pflicht entpuppt. Edmundson (2004, 215) bevorzugt aus diesem Grund
auch den Ausdruck „pro tanto Pflicht“. Ich folge dieser Terminologie und
verwende in Anlehnung an Shelly Kagan (1989, 17) die beiden Begriffe
folgendermassen: Eine Verpflichtung V nenne ich pro tanto, wenn sie zwar
über moralisches Gewicht verfügt, aber trotzdem von anderen Pflichten
übertrumpft werden kann. Als prima facie bezeichne ich V, wenn sie wie
eine Pflicht erscheint, bei genauem Hinsehen sich aber als kein moralisches
Sollen herausstellt.

Heutzutage werden die Begriffe „politische Pflicht“ und „Pflicht zum
Rechtsgehorsam“ oft als Synonyme verwendet. Doch verschiedene Au‐
tor*innen denken, die politische Pflicht umfasse mehr. Raz (2009, 127)
nennt beispielsweise Verpflichtungen dazu, gute Bürger*innen zu sein.
Simmons (1979, 5) erwähnt eine Pflicht, politische Institutionen mittels
Partizipation zu unterstützen. Auch Edmundson (2004, 217) versteht unter
der politischen Pflicht ebenfalls mehr als lediglich eine Verpflichtung, das
Recht zu befolgen. Er nennt beispielsweise ein diffuses Sollen, den Staat,
dem man als Bürger*in angehört, zu unterstützen und zu verteidigen. Ob
der Inhalt der politischen Pflicht mehr umfasst als Rechtsgehorsam oder
nicht, lasse ich für diese Arbeit bewusst offen. Einerseits ist die Pflicht, das
Recht zu befolgen, das zentrale Element eines allfälligen politischen Sol‐
lens. Klosko (1989, 358) erklärt etwa, Gehorsam spiele eine gewichtige Rolle
in der fortdauernden Existenz eines Staates und seiner Bürger*innen. An‐
dererseits werden staatliche Zwangsmassnahmen gerade damit begründet,
jemand sei seinen Rechtspflichten nicht nachgekommen. Und staatlicher
Zwang widerstrebt – zumindest auf den ersten Blick – den Anarchist*innen
besonders. Aus diesem Grund verwende ich – wenn ich nicht explizit von
der politischen Pflicht im weiteren Sinne spreche – die Begriffe „politische
Pflicht“, „Pflicht zum Rechtsgehorsam“ und „Gehorsamspflicht gegenüber
dem Recht“ als Synonyme.

Von einem individuellen Standpunkt aus ist nun insbesondere der in‐
haltsunabhängige Charakter der Pflicht zum Rechtsgehorsam problema‐
tisch. Besitzen wir eine solche Verpflichtung, dann ist der moralische
Grund, eine Rechtsnorm zu befolgen, nicht deren Gerechtigkeit, Effizienz
etc., sondern deren Charakter als eine durch das Rechtssystem definierte
Norm.22 Kurzum, muss man dem Recht Folge leisten, weil es sich um
Recht handelt, so ist nicht dessen Inhalt, sondern seine Natur das Hand‐

22 Das bedeutet aber nicht, diese Gründe seien irrelevant und spielten in unseren mora‐
lischen Überlegungen keine Rolle. Auch meine ich mit der obigen Aussage nicht, die

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

50

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungsmotiv (McLaughlin 2007, 56). Dies scheint – weil auf diese Weise
die Handlungen eines Individuums von seinen Überlegungen abgekoppelt
werden (Mokrosińska 2012, 5) – äusserst problematisch. Dadurch verlangt
die politische Pflicht auf den ersten Blick danach, die individuelle Kontrolle
über die eigenen Handlungen aufzugeben. Genau an diesem Punkt setzt
zum Beispiel Robert Paul Wolff ([1970] 1998) ein (vgl. Abschn. 3.1).

In welchem Bezug steht die politische Pflicht zum Konzept der poli‐
tischen Autorität? Wie wir in Abschn. 2.1.2 gesehen haben, reklamieren
Staaten Souveränität. Damit beanspruchen sie unter anderem, die oberste
politische Autorität zu sein. Ebenfalls verstehen die Staaten die Bürger*in‐
nen als dazu verpflichtet, dem Recht Folge zu leisten. Gemäss der Korrela‐
tionsthese besteht entweder ein logischer oder normativer Zusammenhang
zwischen der politischen Pflicht und politischer Autorität (Egoumenides
2014, 19–20): Oft wird das Recht zum Regieren eines Staates als das logi‐
sche Korrelat zu einer Pflicht zum Gehorsam präsentiert. Sprechen wir
dem Staat das Recht zu regieren zu, dann anerkennen wir automatisch
die politische Pflicht der Bürger*innen. Man kann die Korrelationsthese
aber auch als normative Aussage verstehen. Haben wir das eine, sollten
wir ebenfalls das andere besitzen. Von dieser Warte aus ist die politische
Pflicht – verstanden als ein komplexes Konglomerat von Verpflichtungen –
entweder eine normative Voraussetzung oder die normative Konsequenz
politischer Autorität.

Die Korrelation zwischen politischer Autorität und politischer Pflicht ist
eine Grundannahme, soll letztere das Recht zum Regieren von Staaten
(oder anderen politischen Organisationsformen) legitimieren. Die Idee
dahinter ist, dass wenn wir eine moralische Pflicht besitzen, das Recht
zu befolgen, welches ein Staat erlassen hat, dann müsse dieser dazu be‐
rechtigt sein. Daran anschliessend können wir eine Standardansicht über
den Zusammenhang zwischen politischer Autorität und politischer Pflicht
formulieren. Entscheidend dafür ist zunächst, was ein Recht ist. Mein
Verständnis eines Rechts orientiert sich an einer modifizierten Version
der „Hohfeld’schen Inzidenzien“ (Cassee 2016, 21–22; für die ursprüngli‐
che Position siehe Hohfeld 1917), wie sie Leif Wenar (2005) verteidigt,
und die sowohl im juristischen als auch moralischen Kontext anwendbar
sind. Wenar unterscheidet mit Privilegien (privileges), Ansprüchen (claims),
Befugnissen (powers) und Immunitäten (immunities) vier Bausteintypen,

politische Pflicht – falls eine solche existiert – übertrumpfe die anderen genannten
Motive zwingend.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

51

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welche die Grundlage komplexer Rechte bilden. Die beiden erstgenannten
sind Typen erster, die beiden letztgenannten Typen zweiter Ordnung. Ein
Privileg ist eine Erlaubnis, etwas zu tun. Hat demnach A ein Privileg zu
Φ-ten, so ist A nicht verpflichtet, nicht zu Φ-ten. Ein Beispiel dafür ist
etwa eine Polizistin, die ein (juristisches) Recht hat, in die Wohnung eines
flüchtenden Verbrechers einzudringen. Privilegien können einzeln in Form
einer Erlaubnis (Ausnahmen von einer generellen Pflicht) oder gekoppelt
als „Freiheit“ (man besitzt sowohl die Erlaubnis, zu Φ-en als auch nicht
zu Φ-en) auftreten. (225–28) Ansprüche beziehen sich dagegen nicht auf
die Rechtsträgerin bzw. den Rechtsträger, sondern verpflichten eine Person
gegenüber einer anderen. Hat A einen Anspruch darauf, dass B (nicht)
Φ-t, dann ist B gegenüber A verpflichtet (nicht) zu Φ-en. Ein so geartetes
„Anspruchsrecht“ (claim-right) kann entweder ein Anspruch auf Schutz
vor Schaden oder Paternalismus, auf Versorgung im Bedarfsfall sowie auf
eine bestimmte Handlung sein. (229–30) Befugnisse sind Rechtbausteine
höherer Ordnung. Ein „Befugnisrecht“ ist die Fähigkeit, seine und frem‐
de Rechte zu verändern (231). A kann beispielsweise B einen Teil seines
Vermögens versprechen. Auf diese Weise „kreiert“ A Bs Anspruchsrecht
auf einen Vermögensanteil. Oder A kann B das Privileg entziehen, sich in
ihrer Wohnung aufzuhalten. Solche Befugnisse sind nicht grenzenlos. Eine
Immunität schützt vor der Veränderung von Rechten (232). Ein Beispiel
dafür ist etwa das in Art. 16 BV verbürgte Recht der Schweizer*innen auf
Meinungs- und Informationsfreiheit, welches die Kompetenzen der Bun‐
desversammlung, Rechtspflichten zu schaffen, einschränkt.

Gemäss der Standardsicht legitimer politischer Autorität folgt aus dieser
ein komplexes Recht zum Regieren. Diese beinhaltet erstens die Befug‐
nis, in ihrem Territorium Rechtspflichten zu kreieren, zu ändern und
aufzuheben, zweitens das exklusive Privileg, diese Rechtspflichten (nicht)
mit Zwang durchzusetzen, und drittens einen Anspruch auf den Gehor‐
sam ihrer Bürger*innen. Dieser Anspruch korreliert mit einer politischen
Pflicht der Bürger*innen. Dazu kommt der Anspruch, nicht an der Ausfüh‐
rung des Rechts zum Regieren gehindert zu werden, der sich wiederum da‐
raus ergibt, innere und äussere Souveränität zu reklamieren. Daraus ergibt
sich unter anderem ein moralisches Verbot gegenüber Dritten, eine legitime
Autorität zu behindern. Aus Standardsicht ist legitime Autorität ohne dieses
Verbot sowie eine moralische Pflicht zum Rechtsgehorsam nicht denkbar
(Applbaum 2010, 217–18).

Die Zahl jener, die die Existenz des politischen Sollens gegenüber beste‐
henden Staaten verneinen, hat aber in den letzten Jahren zugenommen

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

52

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(z. B. Raz 1981; Simmons 1979). Für Matthew Noah Smith (2013, 347) ist die
Position, eine moralische Pflicht zum Rechtsgehorsam existiere nicht, gar
ein Konsens in der aktuellen philosophischen Diskussion. Grundsätzlich
stehen uns zwei Optionen zur Verfügung, um darauf zu reagieren. Eine ers‐
te Variante ist, eine überzeugende Begründung für die politische Pflicht zu
präsentieren. Eine Übersicht darüber geben die nachfolgenden Abschnitte.
Die zweite Variante ist, in den sprichwörtlichen sauren Apfel zu beissen
und die Möglichkeit zu verwerfen, ein politisches Sollen zu begründen. In
diesem Fall stehen wiederum zwei Strategien zur Verfügung. Man kann ent‐
weder die Korrelation zwischen politischer Pflicht und politischer Autorität
verwerfen oder die Möglichkeit legitimer Staaten ablehnen (Edmundson
2004, 218).

So könnte man die Standardsicht anpassen, indem man auf die Kor‐
relation zwischen politischer Autorität und politischer Pflicht verzichtet
(z. B. Applbaum 2010). Ein ausreichend legitimer Staat besitzt in dieser
modifizierten Version ein Recht zum Regieren, welches erstens die Befug‐
nis, in seinem Territorium Rechtspflichten zu kreieren, zu ändern und
aufzuheben, zweitens das Privileg, diese Rechtspflichten (nicht) mit Zwang
durchzusetzen, und drittens einen Anspruch auf Nichtintervention der
Bürger*innen umfasst. Die Rechtspflichten, welche die Autorität begründet,
können mit einer Pflicht zum Befolgen korrelieren. Ein Beispiel dafür ist
Raz’ Pflicht zum Rechtsgehorsam (vgl. Abschn. 5.4.2). Man kann noch
einen Schritt weitergehen und das Recht zum Regieren lediglich als ein
Privileg verstehen, mit dem keine wie auch immer geartete Pflicht korre‐
liert (vgl. Rinderle 2005, 356). Im Gegensatz zu dieser revisionistischen
Strategie (siehe z. B. Dagger 2018 für deren Rekonstruktion) lehnen die
Anarchist*innen die Möglichkeit legitimierter Staaten ab (vgl. Abschn. 2.3).

Bevor wir uns aber der anarchistischen Position zuwenden, gehe ich
zunächst auf die fünf Hauptargumentationslinien für die Begründung der
Pflicht zum Rechtsgehorsam ein: Zustimmung (z. B. Locke [1689] 2012),
Fairness (z. B. Hart 1955), Dankbarkeit (z. B. Walker 1988) sowie eine natür‐
liche (z. B. Rawls 1999) oder eine assoziative Pflicht (z. B. Dworkin 1986).
Auch die Kombination verschiedener Prinzipien ist möglich. Etwa Klosko
(2004) oder Mokrosińska (2012) vertreten (mehr oder weniger explizit)
einen solchen Ansatz. Wie aber Dagger und Lefkowitz (2014, Abschn. 5)
festhalten, hatten bis jetzt solche Legitimationsversuche kaum Einfluss auf
die Diskussion.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

53

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2.1 Eine politische Pflicht durch Zustimmung23

John Lockes Über die Regierung ([1689] 2012) ist der Klassiker, wenn man
über Zustimmung als Basis der politischen Pflicht spricht (Klosko 2011,
719). Die Idee der individuellen Zustimmung nimmt spätestens seit diesem
Werk in Überlegungen über unsere politischen Bindungen eine gewichti‐
ge Stellung ein (Simmons 1979, 57). Die Grundidee ist folgende: Indem
man entweder explizit oder implizit zustimmt, staatliche Institutionen zu
unterstützen, ist man dazu verpflichtet, deren Anforderungen Folge zu
leisten (Kramer 2008b, 180). Doch was bedeutet dies ganz genau? Lockes
Überlegungen als Illustration zustimmungsbasierter Ansätze sollten helfen,
die Implikationen dieser Grundthese zu verstehen.

Lockes Ausgangspunkt bildet der sogenannte Naturzustand. In diesem
leben die von Natur aus freien und gleichen Menschen relativ friedlich
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 189; Klosko 2011, 719), aber – da die Men‐
schen dazu neigen, die natürlichen Gesetze eigennützig zu interpretieren –
nicht völlig konfliktfrei zusammen (Klosko 2011, 719). Dazu gesellt sich der
individuelle Wunsch, das Eigentum – darunter fällt auch unsere eigene Per‐
son (Uzgalis 2015, Abschn. 4.2) – zu schützen (Braun, Heine, und Opolka
2008, 201). Um Konflikten und dem potenziellen Verlust des Eigentums
entgegenzuwirken, entscheiden sich die Menschen in Lockes Naturzustand
schlussendlich dazu, ihre natürlichen Rechte auf Selbstdurchsetzung aufzu‐
geben. Sie schliessen sich mit anderen Individuen zu einer Gemeinschaft24

zusammen. Fasst eine Person den Entschluss, dieser beizutreten, stimmt sie
zu, deren Recht zu gehorchen (Klosko 2011, 719).25 Auf diese Weise entsteht
staatliche Autorität durch die Einwilligung der Bürger*innen (Simmons

23 Diesen sowie die nächsten Abschnitte über die möglichen Argumentationslinien für
eine politische Pflicht stammen – in abgeänderter Form – aus meiner Masterarbeit
(vgl. Hubacher 2014, 4–12).

24 Man kann an dieser Stelle einwerfen, eine Gemeinschaft könne man nicht zwin‐
gend mit einem Staat gleichsetzen. Es ist aber wohl anzunehmen, Locke habe eine
(pro-)etatische Ordnung vor Augen. Aus diesem Grund spreche ich im weiteren Ver‐
lauf jeweils von „Staat“; auch dann, wenn in der Quelle ein anderer Begriff verwendet
wurde.

25 Bei Locke werden – wo nicht explizit anders vereinbart – Entschlüsse mittels des
Mehrheitsprinzips gefasst. Die Entscheidungsgewalt der Mehrheit ist dabei aber nicht
unbegrenzt, sondern besteht nur in jenen Bereichen, welche die Zustimmenden als
staatliche Aufgabenbereiche definiert haben. Des Weiteren begrenzen die Naturrechte
die staatliche Macht (Braun, Heine, und Opolka 2008, 204–7; Klosko 2011, 719).
Aus heutiger Sicht fraglich ist die beschränkte Anzahl Personen, welche entscheiden

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

54

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1979, 58) und mit ihr – gemäss der Korrelationsthese – die Pflicht zum
Rechtsgehorsam.

In Simmons’ (1979, 63–69) Augen basieren Zustimmungstheorien auf
vier Grundannahmen. Erstens besitzt jede Person ein natürliches Recht
auf Freiheit. Dies berechtigt dazu, sich – innerhalb der Grenzen des Natur‐
rechts – nach eigenem Gutdünken zu verhalten. Zweitens kann dieses Frei‐
heitsrecht nur durch eine überlegte und freiwillige Zustimmung zu einer
die individuelle Freiheit einschränkenden Pflicht begrenzt werden. Drittens
besitzt die Zustimmung eine Schutzfunktion, indem sie die Bürger*innen
vor Schaden seitens des Staates bewahrt. Denn nur eine Regierung, welche
sich ein Individuum ausgesucht und welcher es zugestimmt hat, besitzt
legitime Autorität: Man kann nicht aufgrund seines Geburtsortes an einen
unter Umständen tyrannischen Staat gebunden sein. Viertens ist der Staat
ein Instrument, um den Interessen seiner Bürger*innen zu dienen. Man
wird nur dann rechtmässig regiert, wenn man dem Staat (sowie seiner Exe‐
kutive) zustimmt und damit impliziert, die staatlichen Organe handelten
im Interesse der Bevölkerung. Auf diese Weise stellen die zustimmungsba‐
sierten Ansätze die Interessen der Bürger*innen ins Zentrum.

Ein bedeutendes Problem für die Zustimmungsansätze bildet die fehlen‐
de explizite Zustimmung zu staatlicher Autorität vieler Bürger*innen in
existierenden Staaten (Kramer 2008b, 180). Bereits Locke erkannte diese
Problematik, weshalb er auf das Konzept der stillschweigenden Zustimmung
verwiesen hat. Gemäss ihm reicht Besitz oder aus der Gemeinschaft ge‐
zogener Nutzen für eine politische Pflicht aus (Klosko 2011, 719). Wäre
Locke mit dieser Argumentationslinie erfolgreich, besässen fast alle Bewoh‐
ner*innen eines Staates automatisch eine politische Pflicht. Klosko (2011,
720) argumentiert, auf diese Weise beraube Locke aber die Zustimmung
ihrer moralischen Signifikanz. Die gesamte Argumentation, wie aus dem
Naturzustand mittels Zustimmung ein Staat entsteht, scheint ziemlich un‐
nötig, wenn am Ende (fast) alle automatisch eine Gehorsamspflicht besit‐
zen.26 Lockes Argument der stillschweigenden Zustimmung verweist eher
auf andere Prinzipien wie Fairness (vgl. Abschn. 2.2.2) oder Dankbarkeit

darf. Bei Locke ist dieses Recht auf die „Vollbürger“ – d. h. Männer mit Eigentum –
limitiert (Schmidt 2019, 49).

26 Es mag Fälle geben, in denen man durch Inaktivität Zustimmung ausdrücken kann.
Doch bezüglich einer inhaltsunabhängigen und so weitreichenden Pflicht, ist impli‐
zite Einwilligung in meinen Augen eine äusserst fragwürdige und schwache Begrün‐
dung der Verpflichtung zum Rechtsgehorsam.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

55

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(vgl. Abschn. 2.2.3). Doch selbst wenn es sich bei „stillschweigender“ um
„echte“ Zustimmung handelt, ist es fraglich, ob sie eine Person zum Rechts‐
gehorsam zu verpflichten vermag. So weist Dworkin (1986, 192–93) auf ein
praktisches Problem hin: Heutzutage ist faktisch die gesamte Landmasse
Teil eines staatlichen Territoriums.27 So kann man nur einen Staat gegen
einen anderen eintauschen. Überdies ist es schwierig, gewissen staatlichen
Dienstleistungen (öffentliche Sicherheit oder Landesverteidigung) auszu‐
weichen. Und selbst wenn man dies kann, wären die „Kosten“ bzw. der
Aufwand dafür enorm hoch.

Eine Alternative zu stillschweigender wäre hypothetische Zustimmung.
Man könnte sagen, die Bürger*innen willigten als rationale Individuen –
etwa aufgrund ihres Eigeninteresses – ein, dem Staat die Autorität zu ver‐
leihen, für sie bindende Gesetze zu erlassen. Anstelle davon, danach zu
fragen, ob die Bürger*innen dem heutigen staatlichen Institutionengefüge
zugestimmt haben, ist die Frage eher, zu welchen gesellschaftlichen Arran‐
gements idealisierte Bürger*innen ihre Einwilligung gäben (D’Agostino,
Gaus, und Thrasher 2012). Ein Beispiel eines solchen Ansatzes ist Rawls’
(2002, 357) Theorie, die auf einen Gesellschaftsvertrag zwischen rationalen
Individuen setzt. Die Menschen treten im Urzustand hinter den „Schleier
des Nichtwissens“28, um die grundlegenden Prinzipien der Gerechtigkeit
zu bestimmen. Gegen die Idee eines auf hypothetischer Zustimmung ba‐
sierenden Vertrages wenden Kritiker*innen oft ein, ein solcher sei nie
geschlossen worden. Aus diesem Grund könne er weder den Staat noch die
Bürger*innen zu gewissen Handlungen verpflichten (Kymlicka 2002, 61;
Stemmer 2002, 14). Ronald Dworkin (1984, 253) äussert sich bezüglich des
Rawls’schen Gesellschaftsvertrages ebenfalls in diese Richtung: Ein hypo‐
thetischer stellt keinen eigentlichen, bindenden Vertrag dar. Eine mögliche
Antwort auf diese Kritik ist – wie dies beispielsweise Stemmer (2002) in
seinem Essay „Moralischer Kontraktualismus“ tut – sich vom Vertrag als
Grundlage für Rechte und Pflichten zu entfernen. Das rationale Interesse
aller Beteiligten selbst begründet bindende moralische Normen. Auf diese
Weise scheint es möglich, dem hier beschriebenen Einwand zu begegnen.

27 Die Ausnahmen sind klein an der Zahl (z. B. die Antarktis). Einige weitere Gebiete –
etwa Kashmir – werden von mehreren Staaten beansprucht (Morris 2011, 544).

28 Dieser Schleier ist eine künstliche Informationsbeschränkung. Dadurch sollen unfai‐
re Regelungen verhindert werden. Egoistische Interessensabwägungen sind aus dem
Entscheidungsprozess ausgeschlossen, da alles relevante Wissen über die eigene Posi‐
tion sowie jene der Vertragspartnerinnen und -partner in der Gesellschaft gelöscht ist
(Braun, Heine, und Opolka 2008, 464).

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

56

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Denn nicht die hypothetische Zustimmung konstruiert die moralische
Verpflichtung. Sie ist lediglich ein Gedankenexperiment, welches auf den
rationalen Charakter eines Sollens hinweist. Dieser legitimiert erst eine
moralische Pflicht.

2.2.2 Fairness: Den gerechten Anteil tragen

Bereits im Zusammenhang mit stillschweigender Zustimmung habe ich
Fairness als ein mögliches Prinzip, welches die politische Pflicht zu begrün‐
den vermag, erwähnt. Es wurde in der philosophischen Diskussion insbe‐
sondere in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts ziemlich prominent
(Kramer 2008b, 180). Unter anderem die empirische Sozialpsychologie lie‐
fert Indizien für die Relevanz des Prinzips, da Fairness für Menschen eine
wichtige Stellung einnimmt, wenn es um die Motivation geht, die Gesetze
zu befolgen (Rinderle 2005, 167). Die Hauptfragen, welche Fairnessansätze
beantworten müssen, sind, in welchem Kontext das Prinzip relevant ist
und wie es in diesem eine bindende Pflicht zu begründen vermag (Klosko
1987b, 354).

Eine breit rezipierte Formulierung des Fairnessprinzips stammt von
H. L. A. Hart (1955):

[W]hen a number of persons conduct any joint enterprise according to
rules and thus restrict their liberty, those who have submitted to these re‐
strictions when required have a right to a similar submission from those
who have benefited by their submission. The rules may provide that
officials should have authority to enforce obedience and make further
rules, and this will create a structure of legal rights and duties, but the
moral obligation to obey the rules in such circumstances is due to the
co-operating members of the society, and they have the correlative moral
right to obedience. (185).

Für Hart entsteht somit aus den gewährten Vorteilen eine Pflicht, seinen
fairen Anteil an den „Kosten“ einer kooperativen Unternehmung zu tra‐
gen und sich deren Regeln zu beugen. Das Sollen besteht gegenüber den
anderen Teilnehmenden, weil erst die gemeinsame Kooperation Vorteile
ermöglicht. Eine weitere breit rezipierte Formulierung des Fairnessprinzips
stammt von Rawls ([1964] 1999):

Suppose there is a mutually beneficial and just scheme of social cooper‐
ation, and that the advantages it yields can only be obtained if every‐

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

57

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


one, or nearly everyone, cooperates. Suppose further that cooperation
requires a certain sacrifice from each person, or at least involves a certain
restriction of his liberty. Suppose finally that the benefits produced by
cooperation are, up to a certain point, free: that is, the scheme of cooper‐
ation is unstable in the sense that if any one person knows that all (or
nearly all) of the others will continue to do their part, he will still be able
to share a gain from the scheme even if he does not do his part. Under
these conditions person who has accepted the benefits of the scheme is a
bound by a duty of fair play to do his part and not to take advantage of
the free benefit by not cooperating. (122).

Ähnlich wie bei Hart, so muss bei Rawls ebenfalls ein aktives kooperatives
Unterfangen vorhanden sein. Dieses muss für alle Beteiligten von Vorteil
sowie gerecht sein. Durch die Kooperation im Rahmen des Unternehmens
werden die Freiheiten der Involvierten zumindest beschränkt und der
Erhalt von Vorteilen ist nicht (in jedem Fall) davon abhängig, dass alle
ihren Teil beitragen. Im Gegensatz zu Hart fügt Rawls mit dem expliziten
Verweis, Vorteile müssten akzeptiert sein, einen voluntaristischen Unterton
hinzu.29 Rawls’ und Harts Formulierungen folgend können wir die Idee
hinter dem Fairnessprinzip folgendermassen fassen: Profitieren wir von
einem kooperativen Unterfangen besitzen wir eine Pflicht, unseren ange‐
messenen Anteil an diesem beizutragen. Fairness impliziert Gegenseitigkeit
in Bezug auf die Verteilung von Nutzen sowie Lasten und begründet eine
Pflicht, nicht als Trittbrettfahrer*in von den Bemühungen anderer zu pro‐
fitieren (J. Wolff 1995, 92). Wollen wir dieses Prinzip als Grundlage für
die politische Pflicht nutzen, hat dies Konsequenzen für unser Verständnis
politischer Gemeinschaften. Bei diesen muss es sich um ein System der
sozialen Zusammenarbeit (nach Rawls) oder ein gemeinsames Unterfangen
(nach Hart) handeln. Damit sind politische Gemeinschaften gezwungener‐
massen kooperative Unterfangen im grossen Massstab (Simmons 1979, 116).
Ferner bindet in diesem Kontext eine politische Pflicht nicht gegenüber
dem Staat respektive gegenüber der politischen Gemeinschaft, sondern
gegenüber den Mitbürger*innen als Teilnehmer*innen des kooperativen
Systems. Simmons (1979, 115) weist auf gewisse Gemeinsamkeiten zu den
Zustimmungsansätzen hin. Wie deren Vertreter*innen betonen jene, die auf

29 Simmons (1979, 90–95) plädiert dafür, Harts Formulierungen ebenfalls auf eine Art
zu lesen, die Akzeptanz als Voraussetzung für Pflichten aufgrund des Fairnessprinzips
vorsieht (vgl. Abschn. 4.1.4).

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

58

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fairness setzen, ebenfalls die freiwillige Entstehung der Pflicht.30 Dies be‐
deutet aber nicht, Fairness sei eine spezielle Art der Zustimmung. Schliess‐
lich beruht die Verpflichtung nicht auf einer zustimmenden Handlung,
einem Versprechen, einem Vertrag oder etwas Ähnlichem. Die bewusste
oder unbewusste Akzeptanz von Vorteilen begründet die Verpflichtung.

Die Idee, von einem kooperativen Unterfangen zu profitieren, verpflichte
dazu, seinen angemessenen Teil beizutragen, mag vielen intuitiv angemes‐
sen erscheinen. Fairness als Grundlage für eine Pflicht ist insbesondere
dann überzeugend, wenn es um exklusive oder ausschliessbare Vorteile
geht. Georg Klosko (1987b, 355) nennt als Beispiel eine Person, die an
einem gemeinsamen Abendessen unter Freunden teilnimmt, bei dem jeder
etwas zu Essen mitbringt. Wie Robert Nozick (1974, 90–95) mit seiner
Kritik zeigen kann, ist ein Verständnis von Fairness problematisch, das al‐
leinig auf Erhalt von Vorteilen abstellt. Reicht es aus, argumentiert Nozick,
lediglich von einer kooperativen Praxis oder Institution zu profitieren, da‐
mit eine Gehorsamspflicht entsteht, gilt dies auch für ungewollte Vorteile.
Muss ich, fragt sich Nozick beispielsweise, einer Person ein Buch bezahlen,
welches diese ohne mein Wissen in meinen Garten wirft? Intuitiv stimmten
die meisten wohl zu, dass dies nicht der Fall sein kann. Neben diesem
Gegenbeispiel führt er noch ein weiteres komplexeres an. Nozick stellt sich
eine Gruppe von Nachbar*innen vor, welche sich zusammenschliessen, um
ein Unterhaltungsprogramm zu organisieren. Sie vereinbaren, jede Person
aus der Nachbarschaft soll an einem Tag im Jahr das Programm organisie‐
ren. N lebt in dieser Nachbarschaft und hat manchmal das Fenster geöffnet,
um zuzuhören. Somit kam N in den Genuss von Musik, guten Witzen
usw. Nach 138 Tagen wäre es an N, das Programm zu organisieren. Ist
N dazu verpflichtet, dies zu tun? Nozick verneint dies in meinen Augen
gerechtfertigterweise. Denn weshalb sollte N die Nachteile für etwas tragen,
dem sie sich nicht entziehen kann?

Obwohl ich Nozick zustimme, in beiden Fällen eine Verpflichtung abzu‐
lehnen, sprechen seine Beispiele nicht zwingend gegen das Fairnessprinzip.
Beim ersten Beispiel des Bücherwerfens fällt zum Beispiel auf, dass es sich
um einen vergleichsweisen trivialen Vorteil handelt. (Je nach Qualität der
Bücher muss man vielleicht gar von einem Nachteil sprechen.) Der geringe

30 Eine freiwillige Handlung begründet die politische Bande zwischen dem Individu‐
um und der Gesellschaft. Derweil aber bei den zustimmungsbasierten Ansätzen die
Handlung überlegt sein muss, entfällt diese Bedingung bei den Fairnessbefürwor‐
ter*innen (Simmons 1979, 115).

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

59

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wert der erhaltenen Vorteile ist nicht nur im ersten Beispiel gegeben, es
ist ein Problem in allen Beispielen, die Nozick gegen das Fairnessprinzip
anführt (Klosko 1987a, 246; Simmons 1979, 119). Diesem Gedanken folgend
können wir eine Einschränkung formulieren, welche die Kraft von Nozicks
Kritik zu schwächen vermag: Erhaltene Vorteile müssen nicht trivialer Na‐
tur sein, um über das Fairnessprinzip eine Pflicht zu begründen. Nozick
(1974, 94) nennt dies Einschränkung selbst als eine (minimale) Verbesse‐
rung des Fairnessprinzips. Befürworter*innen des Fairnessansatzes können
in der Konsequenz argumentieren, der Erhalt von Vorteilen entfalte nur im
Fall von gewichtigen Vorteilen verpflichtende Kraft (z. B. Klosko 1987a).31

Eine weitere Möglichkeit ist, Rawls’ Hinweis auf Akzeptanz aufzuneh‐
men. So weist etwa Simmons (1979, 129) auf diese Unterscheidung hin.
Einen Vorteil zu erhalten ist nicht dasselbe, wie einen zu akzeptieren.
Widersetzt man sich (erfolglos) einem Vorteil oder kommt ohne sein Wis‐
sen in dessen Genuss, so fällt der Nutzen in die erste Kategorie. Von
„akzeptiert“ kann man dagegensprechen, wenn man aktiv versucht hat,
den Vorteil zu erhalten, oder bewusst und willentlich zu diesem Nutzen
gekommen ist. Intuitiv scheint das Fairnessprinzip nur auf den zweiten
Fall zuzutreffen. Man könnte argumentieren, es sei unfair, eine Person
durch einen unbewussten oder ungewollten Nutzen zu verpflichten. Folg‐
lich besitzt man einerseits keine Pflicht, das Buch zu bezahlen, selbst
wenn man das Fairnessprinzip akzeptiert. Das Beispiel mit dem Unterhal‐
tungsprogramm präsentiert sich komplexer. Weder wurden die Vorteile
aufgezwungen noch haben andere, ausserhalb der individuellen Kontrolle
liegende Gründe zu ihrem Erhalt geführt. Gemäss Simmons (1979, 129–30)
ist es grundsätzlich möglich, sich solchen Vorteilen32 zu entziehen, der
Aufwand dafür ist aber äusserst gross.33 Es scheint daher auch in diesem
Fall nicht fair zu sein, N zu verpflichten, das Programm zu organisieren,

31 Im Abschn. 4.1.4 gehe ich auf Simmons’ Kritik dieser Position ein. Er argumentiert,
die Autor*innen, die diese Strategie wählen, würden im Grunde genommen auf
andere Prinzipien und Pflichten ausweichen, um ihre Position zu begründen.

32 Wirtschaftswissenschaftler*innen denken gemäss Simmons (1979, 129–30) an solche
„offenen“ Vorteile, wenn sie von öffentlichen Gütern sprechen. Diese zeichnen sich
durch zwei Eigenschaften aus. Erstens sind sie nicht rivalisierend, ihr Konsum beein‐
trächtigt deren Nutzung durch andere Personen nicht. Zweitens handelt es sich um
nicht ausschliessbare Güter, man kann niemanden an der Nutzung hindern (Brunetti
2006, 75).

33 Um mich dem Schweizer „Gut“ öffentliche Sicherheit zu entziehen, wäre ich bei‐
spielsweise gezwungen das Land zu verlassen.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

60

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur weil sie ihren Lebensstil nicht veränderte, um sich dem Programm zu
entziehen.34 In diesem Punkt kann man mit Nozick einig sein, ohne das
Fairnessprinzip abzulehnen. Sein Beispiel deutet aber auf einen wichtigen
Aspekt hin. Stellt man sich nämlich die Frage, unter welchen Bedingungen
N eine Pflicht besässe, kommt man schnell auf eine Antwort: Wenn sie
Teil der kooperativen Unternehmung ist. Dabei ist es aus dem Fairness‐
blickwinkel nicht relevant, ob sie sich der Anforderung bewusst war, einen
Tag für das Unterhaltungsprogramm aufwenden zu müssen. Ausreichend
ist Ns Verhalten, welches sie mindestens als Passivmitglied ausweist. Sie
muss demnach die Vorteile akzeptiert haben oder anderweitig in einem
moralisch relevanten Sinn Mitglied des Unterfangens sein. Daraus lassen
sich Ansprüche der anderen Mitglieder auf angemessene Unterstützung
ableiten. Diese können auch beinhalten, Zeit für das Unternehmen aufzu‐
wenden, weil dies sich im richtigen Kontext etwa aus der Rolle als Mitglied
ergibt. Es können auch andere moralische Prinzipien wie Güte oder eine
natürliche Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstützen, sein, die hier eine
Pflicht generierende Rolle spielen. Folglich kann der Erhalt von Vorteilen
zwar verpflichten; nicht aber auf Basis von Fairness. Trifft diese Überlegung
zu, so widerspricht dies der Argumentation von Autor*innen wie Klosko
(1987a). Kann lediglich Akzeptanz Pflichten begründen, ist es aber fraglich,
ob genügend Bürger*innen die Vorteile akzeptiert haben, die ihnen Staaten
bieten (vgl. Abschn. 4.1.4). Damit ist es fraglich, ob Fairnessansätze unter
dem Status quo eine politische Pflicht zu begründen vermögen.

Falls Fairness trotzdem – für sich allein genommen – eine politische
Pflicht begründen kann, ergeben sich weitere Probleme. M. B. E. Smith
(1973, 957) argumentiert, Fairnessüberlegungen seien nur dann relevant,
wenn individuelle Regelverletzungen die kooperative Unternehmung ge‐
fährdeten. Gehorchen einige Personen dem Recht nicht, entstehen daraus
aber für die anderen Bürger*innen weder zwingend Nachteile noch ist der
Staat als Ganzes gefährdet. Deshalb schlussfolgert Smith, man könne mit
Fairness keine politische Pflicht begründen.35 Ronald Dworkin (1986, 194)

34 Sie hätte sich dem Programm entziehen können. So wäre es ihr möglich gewesen, auf
offene Fenster zu verzichten oder ihr Haus nicht mehr zu verlassen. Ebenfalls hätte
sie aus der Nachbarschaft fortziehen können.

35 Man könnte hier antworten, es sei vom Standpunkt der Fairness aus immer amora‐
lisch, die Regeln zu verletzen (Dagger und Lefkowitz 2014). Ob dies zutrifft, hängt
meiner Meinung nach von der Frage ab, was „seinen fairen Anteil tragen“ bedeutet.
Nimmt man an, die Gewährung von Vorteilen sei ein zentrales Element des Fairness‐
prinzips, kann man argumentieren, Fairness verpflichte, diese nicht zu gefährden.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

61

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


weist auf eine weitere Schwierigkeit hin. Für ihn profitieren wir dann von
einer Gemeinschaft, wenn wir – im Vergleich wie es sonst wäre – besser‐
gestellt werden. Doch was bedeutet es, zu sagen, man sei, im Vergleich
dazu, wie es sonst wäre, bessergestellt? Das Prinzip ist zu stark, wenn man
zeigen muss, dass jede*r Bürger*in im politischen System X bessergestellt
ist als in allen anderen möglichen, welche sich an Xs Stelle hätten entwi‐
ckeln können. Unter dieser Voraussetzung ist es äusserst unwahrscheinlich,
eine politische Pflicht zu legitimieren. Reicht es aus, sagen zu können,
alle Bürger*innen seien im Vergleich zu einer Situation ohne politische
Organisation bessergestellt, ist das Prinzip zu schwach. Denn dann ist eine
politische Pflicht zu einfach zu begründen.

Sollten auch diese Punkte unbegründet sein, stellt sich die Frage, ob
wir Staaten als kooperative Unterfangen im grossen Massstab verstehen
können. Angesichts des Charakters und der Organisation moderner Staa‐
ten (unpersönlich, zwangsbewehrtes Recht) sowie der Tendenz, nicht zu
kooperieren, ist Simmons (2001, 40–42) skeptisch, ob modernen Demokra‐
tien ein kooperativer Charakter zuzusprechen ist. Im Rahmen des konser‐
vativen Projektes, die Autorität existierender Staaten zu begründen, müssen
Vertreter*innen eines Fairnessansatzes folglich diverse Herausforderungen
meistern.

2.2.3 Dankbarkeit verpflichtet

Dankbarkeit als Grundlage der politischen Pflicht ist in der zeitgenössi‐
schen Literatur eher selten (Dagger und Lefkowitz 2014, Abschn. 4.2).36

Eine dieser wenigen Autor*innen, welche auf dieses Prinzip setzen, ist
Walker (1988). Ausgangspunkt ist der Nutzen, welchen Individuen aus dem
Staat ziehen (Klosko 1989, 352); darin besteht eine gewisse Ähnlichkeit zu

Verletzt man nun einige wenige Regeln, dann sind die Vorteile in einem Staat nicht
automatisch in Gefahr. Trifft dies zu, muss man dann – und nur dann – dem
Recht gehorchen, wenn ein Nichtbefolgen die zu gewährenden Vorteile gefährdet.
Demnach bräuchte man ein anderes Prinzip, um eine allgemeine politische Pflicht zu
begründen.

36 Die Idee, Dankbarkeit sei relevant dafür, eine politische Pflicht zu begründen, ist
indes aber nicht neu und findet sich bereits in Platons Dialog Kriton. Sie ist aber
kaum die einzige oder primäre Begründung für ein politisches Sollen (Dagger und
Lefkowitz 2014, Abschn. 4.2). Ein aktuelles Beispiel eines solchen Ansatzes findet sich
etwa bei Rinderle (2005), für welchen Dankbarkeit eine entscheidende Rolle in seiner
Argumentation spielt.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

62

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fairnessansätzen. Walker (1988, 205) argumentiert folgendermassen: Eine
Person, welche von X profitiert hat, besitzt aufgrund ihrer Dankbarkeit
eine Pflicht, nicht entgegen Xs Interessen zu handeln.37 Jede*r Bürger*in
hat in der einen oder anderen Form einen Nutzen aus dem Staat gezogen.
Deshalb besitzen sie diesem gegenüber eine Dankbarkeitspflicht, nicht ent‐
gegen seinen Interessen zu handeln. Rechtsbrüche laufen diesen zuwider.
Ergo ist jede*r Bürger*in verpflichtet, dem Recht Folge zu leisten.

Ab wann soll man dankbar sein? Für den hier angestrebten Überblick
reicht es aus, eine kurze – und dadurch auch etwas undifferenzierte – Ant‐
wort zu geben. Dankbarkeit im engeren Sinne schulden wir einer Person,
deren Verhalten uns einerseits einen Vorteil gebracht und anderseits für
sie einen signifikanten Aufwand bedeutet hat.38 Was „signifikant“ genau be‐
deutet, lasse ich bewusst offen. Es ist momentan ausreichend, zu sagen, ab
einem bestimmten Punkt habe man eine Dankbarkeitspflicht, ohne diesen
weiter zu bestimmen.

Zwei Punkte sind, wie Dagger und Lefkowitz (2014, Abschn. 4.2) beto‐
nen, zentral, damit Dankbarkeit eine allgemeine politische Pflicht zu be‐
gründen vermag. Erstens muss man darlegen, ob man überhaupt gegenüber
(staatlichen) Institutionen dankbar sein kann. Viele Personen bejahten dies
wohl intuitiv. Für sie besitzt ein Individuum, welches von einer Instituti‐
on in einer Form profitiert hat, eine Dankbarkeitspflicht. Für Simmons
(1979, 188) ist dies aber ein Fehler, der sich daraus ergibt, eine Institution
als eine – wenn auch komplexe – Gruppe von Individuen zu verstehen.
Aus soziologischer Sicht erbringen Institutionen Leistungen für die Gesell‐
schaft und bestehen nach innen aus routinierten Verhaltensmustern und
Rollenbeziehungen (Weymann 2007, 127). Demnach ist eine Institution ein
informeller oder formeller Beziehungs- und Verhaltenskomplex. Gegenüber
einem solchen Dankbarkeit zu verspüren, ist kontraintuitiv. Simmons (1979,
188) erklärt weiter, das Gefühl, Institutionen Dankbarkeit zu schulden, be‐
ruhe auf einer Verwechslung. Man ist einer Person und nicht der Institution

37 Hier könnte man einwenden, der Staat sei keine Entität und könne folglich keine
eigenen Interessen besitzen. Im Zusammenhang mit der politischen Pflicht wider‐
spricht etwa Dworkin (1986, 186–89) dieser „pragmatischen“ Kritik. Für ihn schränkt
die pragmatische Sichtweise die Möglichkeiten, gegen allfällige Verletzungen der
rechtlichen Integrität bzw. Kohärenz zu argumentieren, ein.

38 Die zweite Bedingung unterscheidet Dankbarkeit im engeren von jener im weiteren
Sinne. Ergibt sich für ein Individuum aus dem Verhalten einer Person ein Vorteil,
ohne dass diese dafür einen signifikanten Aufwand auf sich nehmen musste, entsteht
kaum eine wirklich starke Pflicht. Ein „Danke“ dürfte dann ausreichen, um dieser
nachzukommen.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

63

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


an sich dankbar. Handelt diese Person aber ohne signifikanten Aufwand,
so besitzt man nur eine schwache Dankbarkeitspflicht. Erst wenn sie mehr
tut, als sie im Rahmen ihrer Funktion müsste, entsteht eine starke Dankbar‐
keitspflicht (vgl. auch Abschn. 4.1.3). In den meisten Fällen, in welchen wir
durch eine Person einen Vorteil erhalten, ist diese Bedingung wohl nicht
erfüllt. Folglich liegt „nur“ eine schwache Dankbarkeitspflicht vor.

Der zweite Punkt, welchen Dagger und Lefkowitz (2014) erwähnen,
betrifft die „Stärke“ der Dankbarkeitspflicht. Die Bürger*innen haben
durch den Staat einen signifikanten Nutzen. Klosko (1989, 353) deutet
in diesem Zusammenhang auf ein ähnliches Problem hin, welches Smith
bezüglich des Fairnessprinzips erwähnt (vgl. Abschn. 2.2.2). Befolgt eine
Person die Gesetzte nicht, so gefährdet dies die staatlichen Vorteile nicht
automatisch.39 Man könnte daher argumentieren, eine politische Pflicht
aufgrund von Dankbarkeit bände uns nur in jenen Fällen, in denen sich
eine Regelverletzung negativ auf die Vorteile auswirkt; was sich auf den
Umfang der politischen Pflicht auswirkt. Dankbarkeitspflichten scheinen
grundsätzlich keinen „starken“ Charakter zu besitzen. In Fällen, in denen
die politische mit einer anderen moralischen Pflicht im Konflikt steht,
drückt sich die „Stärke“ der Pflicht zum Rechtsgehorsam darin aus, ob sie
das konkurrierende Sollen übertrumpft. Je schwächer sie ist, desto seltener
wird dies zutreffen. Dankbarkeitspflichten sind laut Klosko (1989, 355) eher
schwach und diffus. Er verweist auf Simmons, für welchen es sich um
eine moralische Anforderung handelt, die Interessen der Gönnerin bzw.
des Gönners zu berücksichtigen. Übertragen auf den Staat bedeutet dies,
dass es für Bürger*innen ausreicht, Rücksicht auf Gesetze zu nehmen, um
ihrer Dankbarkeitspflicht nachzukommen. Dem Recht effektiv gehorchen
müssen sie nicht.

Selbst wenn die genannten Punkte nicht gegen Dankbarkeit als Grundla‐
ge für die politische Pflicht sprächen, so scheint sie die Legitimität einer
Autorität vorauszusetzen. Nehmen wir einmal arguendo an, eine Dank‐
barkeitspflicht wäre in der Lage, uns gegenüber einer Autorität politisch
zu binden. Haben wir von A profitiert, besitzen wir folglich eine Pflicht
gegenüber A, nicht entgegen ihrer Interessen zu handeln. Doch was ist,
wenn es sich bei A um eine mafiöse Organisation handelt, die nach einem
Bürgerkrieg in einer Stadt wieder für Ruhe und Ordnung sorgt? Davon

39 Bezahlt beispielsweise ein Individuum seine Steuern nicht, hat dies für den Staat aufs
Gesamtbudget gesehen kaum Folgen (Klosko 1989, 353).

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

64

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


profitiere ich zwar und vielleicht bin ich A dafür sogar dankbar. Es ist aber
kontraintuitiv, wenn daraus eine Gehorsamspflicht gegenüber A erwächst.
Erst wenn A einen gewissen Legitimitätsgrad aufweist, entsteht eine (star‐
ke) Verpflichtung gegenüber A.40

2.2.4 Natürliche Pflicht: Gerechte Institutionen sind zu unterstützen

Bisher habe ich die Begriffe „Pflicht“ und „Verpflichtung“ als Synonyme ver‐
wendet. Für John Rawls besteht jedoch ein Unterschied (Dagger und Lef‐
kowitz 2014, Abschn. 4.5). Um eine Verpflichtung (obligation) zu besitzen,
muss man entsprechend handeln; beispielsweise einen Vertrag abschliessen
oder ein Versprechen abgeben. Eine Pflicht (duty) dagegen hat man auch
ohne sein Zutun. Laut Rawls besitzen nun die wenigsten Bürger*innen
eine politische Verpflichtung, da sie die Voraussetzungen dafür nicht erfüllt
haben. Jede Person, so Rawls weiter, hat aber eine natürliche, auf Gerech‐
tigkeit beruhende Pflicht, gerechte Institutionen zu unterstützen und sich
diesen zu „unterwerfen“. Bei Rawls tritt folglich diese natürliche Pflicht an
die Stelle der politischen Verpflichtung.

Daraus ergeben sich mindestens zwei Probleme. Erstens liegt ein sprach‐
liches vor. Sowohl im philosophischen als auch im alltäglichen Sprachge‐
brauch besteht die Tendenz, „Pflicht“ und „Verpflichtung“ als Synonyme
zu verwenden. So sprechen wir oft von einer Pflicht, ein Versprechen zu
halten, oder von einer Verpflichtung, die Wahrheit zu sagen (Dagger und
Lefkowitz 2014, Abschn. 4.5). An sich ist dies kein wirkliches Argument,
sondern eher ein Indiz gegen die strikte Differenzierung zwischen „Pflicht“
und „Verpflichtung“.41 Des Weiteren, so etwa Dagger und Lefkowitz (2014),
argumentieren jene, welche den Rawls’schen Ansatz wählen, meistens, die
politische Verpflichtung basiere auf einer natürlichen Pflicht. Deshalb kom‐
men Sie zum Schluss, aus dieser scharfen Trennung ergäbe sich kein Mehr‐

40 Diesen Kritikpunkt hat eine gewisse Ähnlichkeit zum Problem des „Gruppencharak‐
ters“ (vgl. Abschn. 2.2.5), sowie zu Joseph Raz’ (1987) Kritik an der Rolle, welche
Zustimmung in der Legitimation von Autoritäten spielt (vgl. Abschn. 4.4.1). Zusam‐
men weisen sie auf die Schwierigkeiten hin, die sich daraus ergeben, die Frage
nach legitimer politischer Autorität und jene danach, ob wir eine politische Pflicht
besitzen, zu vermischen (vgl. Abschn. 2.2)

41 Nur weil die sprachliche Praxis die beiden Begriffe „Pflicht“ und „Verpflichtung“ als
Synonyme verwendet, kann daraus nicht automatisch folgen, dass dies auch so sein
soll.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

65

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wert.42 Das zweite Problem ergibt sich aus der Besonderheitsbedingung.
Laut Simmons (1979, 31) ist eine politische Pflicht eine moralische Anforde‐
rung, welche eine Person an einen spezifischen Staat bindet. Eine natürli‐
che Pflicht in Rawls Sinn erfüllt dies aber nicht, da sie uns gegenüber allen
gerechten Institutionen verpflichtet. Gemäss Dworkin (1986, 193) ist dies
wegen der Legitimationsfunktion politischer Autorität problematisch. Er
argumentiert, Rawls natürliche Pflicht könne die politische Verpflichtung
nicht stark genug an einen Staat binden. Somit kann Rawls’ natürliche
Pflicht zwar ein allgemeines Sollen begründen, gerechten Institutionen zu
gehorchen, doch vermag es nicht die besondere Verbindung zwischen Indi‐
viduum und Staat zu erklären.

[The duty to be just …] does not show why Britons have any special
duty to support the institutions of Britain. We can construct a practical,
contingent argument for the special duty. Britons have more opportunity
to aid British institutions than those of other nations whose institutions
they also think mainly just. But this practical argument fails to capture
the intimacy of the special duty. It fails to show how legitimacy flows
from and defines citizenship. (Dworkin 1986, 193).

2.2.5 Mitgliedschaft als Grundlage der politischen Pflicht

Befürworter*innen eines auf Mitgliedschaft basierenden Ansatzes verstehen
die politische Pflicht als ein „assoziatives“ Sollen (Dagger 2000, 104). Kra‐
mer (2008b, 181) argumentiert, assoziative Ansätze zielten nicht darauf ab,
eine „Blankopflicht“ zu begründen, sondern suchten eine politische pro
tanto Verpflichtung, welche weder vollkommen umfassend anwendbar ist
noch einen völlig inhaltsunabhängigen Charakter besitzt. Etwa für Ronald
Dworkin (1986, 176–216) handelt es sich beim politischen Sollen um eine
Pflicht, welche von unserer Zustimmung unabhängig ist. Relevant ist eine
spezielle Verantwortung, welche die soziale Praxis einer Mitgliedschaft in
einer biologisch oder sozial definierten Gruppe beimisst. Pflichtinhalt und
-umfang muss man mittels eines interpretativen Prozesses identifizieren.
Damit aber überhaupt eine Verpflichtung besteht, muss die Gesellschaft
bestimmte Voraussetzungen erfüllen: Ein Staat hat die oberste Verpflich‐

42 In dieser Arbeit verwende ich daher die Begriffe „Pflicht“ und „Verpflichtung“ eben‐
falls als Synonyme.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

66

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tung, jeder Person in seinem Einflussbereich mit gleichwertiger Sorge und
gleichwertigem Respekt zu begegnen.

Vertreter*innen einer Theorie, die Freiwilligkeit nicht voraussetzt, haben
gemäss Simmons (1996, 248–49) kein Problem damit, dass heutige politi‐
sche Gemeinschaften keine freiwilligen Zusammenschlüsse sind. Meistens
wird man in eine bestehende Gesellschaft hineingeboren und wird ein*e
Bürger*in, ohne sich frei dazu entschieden zu haben. Vom Standpunkt
einer assoziativen politischen Pflicht aus bedeutet dies aber – wie in der Fa‐
milie auch – nicht zwingend, die Mitgliedschaft sei aufgezwungen (Dagger
2000, 106–7).

Dagger (2000, 107) weist auf weitere Punkte hin, welche assoziative An‐
sätze attraktiv machen. Erstens deckt sich diese Argumentation mit der In‐
tuition vieler Personen, sie besässen eine Pflicht gegenüber dem Staat, weil
sie dessen Bürger*in seien. Für ein assoziatives politisches Sollen spricht
zweitens auch die Art und Weise, wie die Pflicht zum Rechtsgehorsam aus
dem Zugehörigkeitsgefühl zu einer Gesellschaft erwächst. Ist man ein Mit‐
glied einer Gemeinschaft und denkt einerseits, deren Anliegen sei etwas,
was man sich als Mitglieder teilt, und identifiziert andererseits deren Regie‐
rung als die seine, ist es einfach zu denken, man besässe eine politische
Pflicht.

Die erste Schwierigkeit, welche sich für assoziative Ansätze ergibt, ist
die Analogie zwischen Staat und Familie (Dagger 2000, 107–8). Einerseits
fehlt meistens eine enge und intime Beziehung – wie man sie oft zwischen
Familienmitgliedern vorfindet – zwischen den Bürger*innen. Andererseits
könnte durch diese Analogie ein in der Familie unter gewissen Umständen
angebrachter Paternalismus auf die staatliche Ebene übertragen werden.
Meiner Meinung nach verkennt diese Kritik aber die Rolle, welche die
Familienanalogie spielt. Es geht nicht darum zu postulieren, das politische
Sollen sei dieselbe Art Rollenpflicht, wie man sie in der Familie vorfindet.
Die Argumentation zielt vielmehr darauf ab, zu zeigen, dass es sich um
eine Rollenpflicht handelt. Dies verpflichtet nicht automatisch dazu, einen
im familiären Umfeld legitimierten Paternalismus auf staatlicher Ebene
zu verteidigen.43 Darüber hinaus sind nicht die Gefühle der Mitglieder,
sondern deren Attitüde relevant, d. h. eine enge und intime Beziehung ist
nicht zwingend notwendig.

43 Gegen diese Argumentation wendete Dagger (2000, 108) wohl ein, sie reduziere die
Analogie zu stark.

2.2 Das Problem der politischen Pflicht

67

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ein weiterer an assoziativen Ansätzen kritisierter Punkt zielt auf die
Intuition, aufgrund der Staatsbürgerschaft eine politische Pflicht zu besit‐
zen (Dagger 2000, 108–9). Simmons (1996, 256–57) weist in diesem Zu‐
sammenhang auf die Verwechslung einer gefühlten mit einer genuinen Ver‐
pflichtung hin. Nur weil Personen von „unserer Regierung“ sprechen oder
ein vages Gefühl haben, „unserem Land“ verpflichtet zu sein, muss nicht
zwingend eine echte politische Pflicht vorhanden sein. Folglich muss eine
assoziative Theorie zeigen können, dass es sich bei einer auf Mitgliedschaft
basierenden politischen Pflicht um eine tatsächliche Verpflichtung handelt.
Es reicht nicht, bloss auf das Gefühl einiger Individuen zu verweisen.

Gemäss Dagger (2000, 110–12) ist auch der „Gruppencharakter“ pro‐
blematisch.44 Damit man von einer Gruppe sprechen kann, muss diese
zwingend Mitglieder haben. Dies gilt auch für moralisch verwerfliche Ver‐
einigungen wie die Mafia, NSDAP etc. aber auch für ungerechte Staaten.
Entsteht aus Mitgliedschaft eine moralische Pflicht zum Gehorsam, so be‐
sitzen diese auch Angehörige amoralischer Vereinigungen. Dies ist aber
meiner Meinung nach nur ein wirkliches Problem, wenn man assoziative
Pflichten als absolut oder enorm „stark“ versteht. Handelt es sich aber nicht
um eine absolute Pflicht, so kann eine andere sie übertrumpfen. Stellen wir
uns folgende Situation vor: X ist Mitglied in der mafiösen Organisation M.
Y war ebenfalls Angehörige von M, hat sich aber davon distanziert. Nun
gilt in M die Regel D, Dissident*innen seien umzubringen. X erhält in der
Folge den Auftrag, Y zu töten. Er besitzt die Pflicht zum Regelgehorsam.
Aus diesem Grund hat er D Folge zu leisten. Daneben besitzt er aber
eine grundsätzliche Pflicht P, Menschen nicht zu verletzen und/oder zu
töten. In Xs Fall scheint P die Verpflichtung, D gehorchen zu müssen,
zu übertrumpfen. Was wäre aber nun, wenn D weniger dramatisch wäre?
Ob die Regeln zu befolgen sind, hängt von der „Stärke“ der assoziativen
Pflicht ab.45 Man kann sich zudem fragen, ob aus jeder Mitgliedschaft
in einer Gruppe eine Gehorsamspflicht entsteht. Dworkin (1986, 198–201;
2011, 315) – wie oben bereits erwähnt – verneint dies. Für ihn kann aus
dem Ist, dem Mitgliedsein, nicht automatisch ein Sollen, eine Verpflichtung

44 Wie das Problem, dass Dankbarkeit Legitimität voraussetzt (vgl. Abschn. 2.2.3), und
Raz’ (1987) Kritik an Zustimmung (vgl. Abschn. 4.4.1), so stellt auch diese Schwierig‐
keit die Korrelationsthese infrage (vgl. Abschn. 2.2).

45 Yael Tamir nimmt eine vergleichbare Position ein. Für Dagger (2000, 110–11) löst dies
aber das Problem des Gruppencharakters nicht, da ein solcher Ansatz nicht zeigen
kann, dass Mitgliedschaft an und für sich wirklich eine politische Pflicht begründet.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

68

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Regelgehorsam, folgen. Erst wenn eine Gruppe bestimmte moralische
Bedingungen erfüllt, besitzen ihre Mitglieder ein assoziatives Sollen.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

In den letzten Jahren hat die Zahl jener zugenommen, welche die Exis‐
tenz einer politischen Pflicht respektive deren erfolgreiche Begründung
verneinen (z. B. Raz 1981; Simmons 1979). Dies stellt ebenfalls die Möglich‐
keit infrage, staatliche Autorität zu legitimieren. Die Kritiker*innen der
politischen Pflicht respektive derer Begründungen verstehen sich zumeist
nicht als Anarchist*innen, auch wenn man ihre Position als schwach an‐
archistisch qualifizieren kann. Dies impliziert folglich ein – wenn auch
schwaches – anarchistisches Momentum in der Ablehnung der politischen
Pflicht und zeugt von der Präsenz der anarchistischen Hintergrundheraus‐
forderung in dieser Diskussion.

Nachfolgend lege ich dar, weshalb es angebracht ist, sich mit der Hin‐
tergrundherausforderung zu beschäftigen (Abschn. 2.3.1), und diskutiere
im Anschluss, ob sich Elemente identifizieren lassen, welche sich die ver‐
schiedenen anarchistischen Strömungen teilen (Abschn. 2.3.2). Angesichts
der Diversität anarchistischer Theorien kann es aber nicht darum gehen,
auf alle Facetten und ideengeschichtlichen Entwicklungen einzugehen (für
eine Übersicht über Hauptströmungen und Diskurse, siehe z. B. Loick
2017). Danach bespreche ich, in welchem Verhältnis philosophischer und
politischer Anarchismus stehen und wie sich beide differenzieren lassen
(Abschn. 2.3.3).

2.3.1 Weshalb sollte man sich mit dem Anarchismus beschäftigen?

Gemäss Freedom House (2024) nahm im Jahr 2023 die globale Freiheit
zum 18. Mal in Folge ab. Zwar lebten gemäss dem Bericht 62 % der Weltbe‐
völkerung in als teilweise frei oder frei eingestuften Staaten. In 52 Staaten
wurden aber politische Rechte und Grundrechte beschnitten. Selbst wenn
ein Staat als eine Demokratie eingestuft wird, kann man daraus nicht auf
eine freie und demokratische Gesellschaft schliessen. Colin Crouchs (2015)
Konzept der Postdemokratie besagt, heutige demokratische Staaten seien
von privilegierten Eliten gelenkt; auch wenn formell das demokratische
Prozedere noch weiterhin eingehalten wird (vgl. dazu etwa Jörke 2011;

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

69

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mouffe 2011). Tiefgreifende Kritiken bestehender Verhältnisse – wie sie der
Anarchismus anbietet – sind aber noch immer eher die Ausnahme und
werden zudem oft als nicht praktikabel, unrealistisch oder gar naiv abgetan.

Sowohl die negativen als auch die positiven Implikationen anarchisti‐
scher Theorien werden – wenn überhaupt – in der philosophischen Dis‐
kussion häufig nur oberflächlich behandelt (Franks 2010, 1; Leipold 2015,
310; Simmons [1996] 2001, 103).46 Diese Forschungslücke gilt es zu schlies‐
sen. Für die Relevanz dieses Unterfangens sprechen in meinen Augen min‐
destens drei Gründe.

Der erste betrifft die Tendenz, Staaten als natürliche Tatsache zu behan‐
deln. Die meisten heutigen Philosoph*innen sehen den Staat als gegebenen
Akteur der Gerechtigkeit an (Morris 2011, 544). Von dieser Position aus
kommt die Frage nicht auf, ob Staaten in einer Form legitimiert werden
können, sondern unter welchen Voraussetzungen sie legitim sind. Man
muss nicht so weit gehen wie David Mitrany (1976, 98) und den meisten
politischen Philosoph*innen der letzten paar Generationen vorwerfen, sie
litten an einer „Staatsfixation“. Dennoch haben wir gute Gründe, die fak‐
tische Gleichsetzung von Politik oder dem Politischen und Staatlichkeit
infrage zu stellen. Erstens sind Staaten im modernen Sinne, wie wir in
Abschn. 2.1.1 gesehen haben, eine Entwicklung des 19. Jahrhunderts. Trotz‐
dem hat sich Staatlichkeit als die Form politischer Organisation etabliert
und beschränkt heute als epistemisches Regime die Diskussion. Es wäre
aber falsch, aus der effektiven historischen Entwicklung zu schliessen,
diese habe zwingend so ablaufen müssen. Staaten sind eine menschliche
Erfindung, die es nicht immer gegeben hat – und auch nicht immer gege‐
ben haben muss (Loick 2012, 29). Dies allein rechtfertigt die Frage, ob
eine Gesellschaft zwingend staatlich verfasst sein muss. Zweitens mögen
staatliche Institutionen für die Bürger*innen vorteilhaft sein. Der Staat
löst aber nicht nur Probleme, er schafft auch welche, die wir ohne ihn
wohl nicht hätten. Um abschätzen zu können, ob die Vor‑ die Nachteile

46 In den letzten Jahren ist aber das Interesse am Anarchismus gestiegen, wovon bei‐
spielsweise die anthropologischen und theoretischen Arbeiten von David Graeber
(2002, 2004, 2009) oder Arbeiten von Magda Egoumenides (2014), Nathan Jun (z. B.
2012) und Paul McLaughlin (z. B. 2007) sowie Peter Rinderle (2005) zeugen. Dazu
kommen Sammelbände wie Anarchism: A Conceptual Approach, (Franks, Jun, und
Williams 2018) oder Anarchism and Moral Philosophy (Franks und Wilson 2010).
Diese „akademischen“ Werke stellen die sprichwörtliche Spitze des Eisberges dar.
Denn ausserhalb linker Gruppierungen besteht oft wenig Bewusstsein über das Mehr
an anarchistischer Literatur und Diskussion in den letzten Jahren (Gordon 2008, 6).

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

70

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


überwiegen, müssen wir uns mit Alternativen beschäftigen. Anarchistische
Ansätze sind vielversprechend, weil sie uns einen Kontrastpunkt geben,
der erlaubt, Bestehendes kritisch zu hinterfragen. Nur wenn wir bereit
sind, den aktuellen politischen Status quo kritisch zu hinterfragen, können
wir uns bewusst und basierend auf rationalen Gründen für oder gegen
den Status quo entscheiden. Ohne diese kritische Abwägung drohen wir,
einem Staus-quo-Bias zu unterliegen. Menschen haben in vielen Bereichen
die Tendenz, Entscheidungen zu bevorzugen, die den (wahrgenommen)
Status quo oder Normalzustand bevorzugen. Diese Bevorzugung beruht
nicht auf einer rationalen Abwägung, sondern auf anderen Gründen wie
beispielsweise Verlustängsten (z.B. Kahneman, Knetsch, und Thaler 1991;
Samuelson und Zeckhauser 1988). Ein Status-quo-Bias bremst politische
Veränderungen aus (Samuelson und Zeckhauser 1988) und kann die Unter‐
stützung und Rechtfertigung für ungerechtes oder moralisch fragwürdiges
staatliches Handeln steigern (z.B. Crandall et al. 2009).47 Dies unterstreicht,
wie wichtig eine kritische Auseinandersetzung mit dem Status quo ist;
insbesondere dann, wenn es sich bei diesem um ein epistemisches Regime
handelt. Einen Status-quo-Bias zugunsten des Staates zu vermeiden kann
uns helfen, allfällige Probleme besser zu identifizieren, denen wir uns auf‐
grund staatlicher Institutionen gegenübersehen. Die anarchistische Skepsis
gegenüber Staatlichkeit ist unter diesen Voraussetzungen ein analytisches
Hilfsmittel.

Soll die kritische Auseinandersetzung mit dem Status quo produktiv
sein, muss sie über einen skeptischen Blick hinausgehen. Ein solcher Blick
ist zwar wichtig, um Herausforderungen zu erkennen, jedoch nicht ausrei‐
chend, um diese anzugehen. Soll das Politische die Sphäre sein, in der wir
gesellschaftliche und politische Fragen und Herausforderungen verhandeln
und versuchen, diese zu beantworten, ist es notwendig, diese Herausforde‐
rungen anzugehen. Wollen wir keine Antipolitik48 und damit Opposition
um der Opposition willen betreiben, dann müssen wir die kritische Aus‐

47 So haben beispielsweise Crandall et al. (2009) in einer repräsentativen Studie im
us-amerikanischen Kontext festgestellt, dass die Studienteilnehmenden Folter eher
unterstützen und als gerechtfertigt anschauen, wenn diese gängige und langjährige
Praxis präsentiert wird. Eine Auswirkung auf die Akzeptanz konnten die Autor*innen
aber nicht feststellen.

48 Antipolitik beschreibt – Jacques de Saint-Victor (2015) folgend – eine Haltung des
pauschalen Einspruchs, der sich über demokratische Standards sowie Regeln hin‐
wegsetzt und Opposition um der Opposition willen betreibt. Es geht schlicht und
ergreifend darum, dagegen zu sein. Damit führt Antipolitik demokratische Prozesse

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

71

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einandersetzung mit Vorschlägen verbinden, wie man den identifizierten
Herausforderungen begegnen kann. Dafür müssen wir aber Wahlmöglich‐
keiten haben und dürfen nicht in die Falle alternativloser Politik tappen. In
diesem Sinne kann uns eine Beschäftigung mit dem Anarchismus unseren
Möglichkeitshorizont erweitern. Alternativen zum Status quo zu haben,
ist eine notwendige Voraussetzung für eine politische Politik, d. h. eine
Politik, die mehr ist, als ein Instrument, um den Status quo zu verwalten.
Eine anarchistische Gesellschaft wäre radikal anders aufgebaut, als wir
dies aus unserer Lebenswelt kennen, und käme ohne Staat aus (vgl. dazu
Abschn. 6.1). Aus der Abwesenheit staatlicher Institutionen wie der Polizei,
der Gerichte etc. zu schliessen, eine Gesellschaft versinke automatisch in
Chaos, erscheint aus anarchistischer Warte äusserst abwegig. Inwieweit
man nun glaubt, anarchistische Gesellschaften seien funktionsfähig, hängt
bis zu einem gewissen Grad vom Menschenbild ab, welches man besitzt.
Man kann skeptisch sein, ob menschliche Beziehungen in einer staaten‐
losen Gesellschaft beispielsweise wirklich von gegenseitiger Hilfe geprägt
wären. Es gibt aber eine gewisse historische Evidenz, dass der Anarchismus
unter bestimmten Umständen nicht nur funktioniert, sondern auch die
bessere Gesellschaftsform sein könnte (Leipold 2015, 323). Beispiele dafür
sind die Kollektive während des spanischen Bürgerkrieges. Trifft dies zu,
haben wir mehr Möglichkeiten, um gesellschaftliche Probleme zu lösen.
In Zeiten zunehmender Fremdenfeindlichkeit, staatlicher Überwachung
und ökonomischer und gesellschaftlicher Krisen sind alternative Lösungs‐
ansätze und Handlungsoptionen nicht nur von theoretischem Interesse;
sie sind auch von hoher gesellschaftlicher Relevanz. Zudem bietet das
anarchistische Transformationsverständnis einen Blick auf gesellschaftliche
Veränderungen, der ohne die Idee der Alternativlosigkeit auskommt (vgl.
Abschn. 2.3.2). Denn als politische Ideologie geht der Anarchismus nicht
von einem Endzustand aus, der – sobald erreicht – alternativlos ist. Sich
eingehend mit dem Anarchismus und insbesondere seiner positiven He‐
rausforderung zu beschäftigen, eröffnet neue Perspektiven.

Der dritte Punkt betrifft die Schwierigkeit, welche sich aus den beiden
Konzepten staatliche Autorität und individuelle Autonomie bzw. Selbstver‐
antwortung ergeben. Nimmt man den anarchistischen Skeptizismus ernst,
dann zwingt dieser hinzuschauen. Möchte man in der Lage sein, den Anar‐

ab absurdum. Denn es steht – frei mit Hannah Arendt gesprochen – nicht mehr
darum, gemeinsam zu sprechen und zu handeln, sondern sich zu widersprechen.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

72

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chist*innen zu widersprechen, muss man die beiden Konzepte so fassen
können, dass diese miteinander vereinbar sind. Dies verlangt ebenfalls, die
Beziehung zwischen Staat und Individuum zu hinterfragen. Folglich ist
der Anarchismus selbst für Etatist*innen49 ein wertvolles und nützliches
Instrument, um ihre Theorien zu schärfen und Widersprüche auszumer‐
zen. Auch wenn dieser Punkt auf den ersten Blick primär auf die negative
Herausforderung zutrifft, so kann auch die positive als ein argumentatives
Werkzeug dienen, um die Überlegenheit etatistischer Gesellschaften zu
demonstrieren.

Die drei hier genannten Punkte zeigen, weshalb es sinnvoll und notwen‐
dig ist, sich mit anarchistischen Theorien zu beschäftigen. Sie verdeutlichen
aber auch, weshalb ein ganzheitlicher Zugang notwendig ist, der sowohl
die negative als auch die positive Herausforderung in den Blick nimmt.
Man muss dafür keine anarchistische Position vertreten. Eine kritische und
skeptische Einstellung gegenüber der Idee legitimer staatlicher Autorität
ist für Vertreter*innen etatistischer Ansätze zudem relevant und ist ihnen
in vielen Fällen nicht fremd. Für zeitgenössische liberale Autor*innen ist
Freiheit beispielsweise a priori gesetzt und die Beweislast liegt bei der
Person, die Freiheiten einschränken will (Gaus, Courtland, und Schmidtz
2020, Abschn. 1.1). In der Konsequenz ist Freiheit einschränkende politische
Autorität und Herrschaft legitimationsbedürftig. Die Tendenz, Staatlichkeit
implizit oder explizit vorauszusetzen, schwächt aber die Skepsis gegenüber
staatlich verfasster politischer Autorität. Soll die Auseinandersetzung damit
kritisch sein, braucht es somit eine möglichst starke und überzeugend for‐
mulierte Hintergrundherausforderung, welche Staatlichkeit nicht voraus‐
setzt. Der philosophische Anarchismus ist dabei von besonderem Interesse,
weil er am besten als argumentatives Instrument dienen kann. Es wäre
aber ebenfalls falsch, den politischen Anarchismus, welcher stark mit der
positiven Herausforderung verknüpft ist, aussen vor zu lassen.

49 Ich folge in der Art, wie ich Etatist*in und Etatismus verwende, Rinderle (2005, 4). Er
beschreibt damit all jene Theorien, für welche man staatliche Autorität legitimieren
kann. Man könnte auch von einem Etatismus im weiteren Sinne sprechen, welcher
von jenem im engeren Sinne zu unterscheiden ist. Letzteren kann man als Sammelbe‐
griff für autoritäre oder totalitäre Staatsauffassungen verwenden.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

73

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3.2 Der Anarchismus im Allgemeinen

Nimmt man das Wort Anarchist*in in den Mund, weckt man bei vielen
das Bild einer destruktiven, auch vor Gewalt und Terror nicht zurückschre‐
ckenden Person (Kühnis 2015, 93; Loick 2017, 10; Miller 1984, 2). Die
sogenannte Propaganda der Tat50 – obwohl nur von einer Minderheit der
Anarchist*innen bejaht und von Einzelpersonen ausgeführt – dürfte einen
gewichtigen Teil zu diesem Bild beigetragen haben (Kühnis 2015, 103–4).51

Neben diesem klassischen Vorurteil nennt McLaughlin (2007, 5–11) noch
drei weitere: Dem zeitgenössischen Vorurteil nach besitzt der Anarchismus
keine aktuelle politische Relevanz und ist höchstens eine Kuriosität oder
eine Fussnote in der Entwicklungsgeschichte politischer Ideologien wie des
Marxismus, Kommunismus oder Libertarismus. Ein traditionelles marxis‐
tisches Vorurteil besagt, Anarchismus sei strikt antiautoritär und lehne a
priori jegliche Form von Autorität ab. Dies sei, so geht das Argument wei‐
ter, augenscheinlich keine stabile Basis für eine Gesellschaft, und es wäre
naiv, kindlich oder utopisch, eine solche Ideologie zu vertreten. Als viertes
Vorurteil nennt McLaughlin (2007, 13) das akademische: Anarchismus sei
belanglos, da eine solche Position theoretische Unterfangen grundsätzlich
ablehne. Anarchist*innen sähen jegliche Form intellektueller Tätigkeit als
eine Ablenkung oder als reaktionär an, weshalb die anarchistische Sache
auf keinem adäquaten Fundament stehe.

Demgegenüber steht das Selbstverständnis anarchistischer Aktivist*in‐
nen, die ihre Position als konstruktiv verstehen (Miller 1984, 2). Auch
dürften Anarchist*innen diese als politisch relevant verstehen, und es gibt
keinen Grund, anzunehmen, Anarchismus und Antiautoritarismus seien
ein und dasselbe. Doch nicht nur diese Widersprüche zwischen Selbst‑
und Fremdwahrnehmung bereiten Probleme. Möchte man sich mit dem

50 Mit der Propaganda der Tat werden in den meisten Fällen terroristische Akte mit
(vermeintlichem) anarchistischem Hintergrund betitelt (Kühnis 2015, 103). Zwar gab
es gemäss Woodcock (1962, 21) seitens pazifistischer Anarchist*innen auch „friedli‐
che“ Varianten in der Form libertärer Agrargemeinschaften. Diese auch unter der
Propaganda der Tat zu subsumieren, halte ich aber nicht für sinnvoll. Versteht man
sie dagegen als eine Unterform der Direkten Aktion, welche auch beinhaltet, (anar‐
chistische) Kooperationen mit Modellcharakter zu schaffen, dann ist es besser, unter
Propaganda der Tat lediglich „anarchistischen“ Terror zu verstehen.

51 Der mit Bomben bewaffnete Anarchist findet sich auch in der Populärkultur wieder.
Ein Beispiel dafür ist etwa der Protagonist V in der Graphic Novel V for Vendetta
von Alan Moore und David Lloyd sowie der gleichnamigen Verfilmung von James
McTeigue.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

74

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Anarchismus beschäftigen, sieht man sich noch weiteren Schwierigkeiten
gegenüber. Die anarchistische Theorienfamilie ist pluralistisch, einzelne
Projekte sind oft kurzlebig und die ideengeschichtliche Entwicklung ist
alles andere als linear (Kühnis 2015, 94–95). George Woodcock (1962,
15) sieht in der Diskontinuität der anarchistischen Bewegung eine ihrer
unübersehbarsten Eigenschaften. In seiner Arbeit Anarchisten!, welche sich
mit der Entwicklung der kollektiven Identität anarchistischer Gruppierun‐
gen in der Schweiz zwischen 1885 und 1914 beschäftigt, fasst Nino Kühnis
die Situation folgendermassen zusammen:

Überblickend lässt sich sagen, dass die Geschichte des Anarchismus
von einer inhaltlichen Diffusität und einer geschichtlichen Diskontinui‐
tät charakterisiert ist. Beides, die inhaltlichen und die chronologischen
Zäsuren[,] sind zu einem guten Teil in der permanenten staatlichen
Repression begründet, die der Bewegung gegenüberstand. Es wäre aber
verfehlt, diese monokausal für den Verlauf der Anarchismusgeschichte
verantwortlich zu machen. Für die abermaligen Brüche und Neuanfänge,
für die ideengeschichtliche Auffächerung, für die zahlreichen Strömun‐
gen, Splittergruppen und Schulen ist vielmehr auch die dem Anarchis‐
mus immanente Theorie- und Organisationslosigkeit verantwortlich zu
machen. Sie ist es, die den Anarchismus im Singular unwirklich und
einen übergreifenden Bewegungscharakter undefinierbar mach[t]. (Küh‐
nis 2015, 124).

Die Entwicklung des Anarchismus verlief alles andere als linear. Die zu
erzählende Geschichte ist vielmehr eine von Brüchen, Neuanfängen und
Wiederentdeckungen. Begriffsgeschichtlich findet sich der Ursprung des
Anarchismusbegriffes im antiken Griechenland. Der altgriechische Begriff
an-archia lässt sich als „Herrschaftslosigkeit“ übersetzen und bezeichnete
als deskriptiver Term führer- oder herrscherlose Gruppen (Kühnis 2015,
125). Es lassen sich aber auch Positionen identifizieren, die Tugenden für
ethische Exzellenz und individuelles Glück entwickeln, welche sich von
den etablierten Normen distanzieren und einen „anarchistischen“ Charak‐
ter haben (Loick 2017, 17). Der bewegungsnahe Historiker Max Nettlau
(1980) argumentiert, es fänden sich beispielsweise bei Zenon von Kition
(These des grundsätzlich guten Menschen) oder Karpokrates von Alex‐
andrien (Parallelen zu Kropotkin) Anknüpfungspunkte. Peter Kropotkin
(1911) bezeichnet Zenon gar als besten Exponent anarchistischer Philoso‐
phie in der Antike. Platons etatistische Utopie habe Zenon seine Konzep‐

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

75

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion einer freien Gemeinschaft ohne Regierung entgegengehalten. Diese
kommt ohne Gerichte, Polizei, Tempel und ohne Geld aus, weil in ihr der
menschliche Gemeinschaftssinn stärker als der menschliche Egoismus wir‐
ke. Im Mittelalter identifiziert Nettlau ebenfalls libertäre Bewegungen (z.B.
die Böhmisch-Mährischen Brüder).52 In der frühen Neuzeit nennt Nettlau
u. a. die französischen Utopisten, die den Grundsatz vertreten, zu tun, was
man will. Der Versuch, Elemente anarchistischer Theorie in der Antike,
Mittelalter oder der frühen Neuzeit zu finden, ist – wie Kühnis (2015, 96)
in Bezug auf Nettlau feststellt – der Suche nach Traditionalität geschuldet.
Dadurch droht aber der historische Kontext vergessen zu gehen. Dies zeigt
sich an Kropotkins Verweis auf Zenon. Indem Kropotkin aus Zenon und
Platon Repräsentanten des Streits zwischen Etatist*innen und Anarchist*in‐
nen macht, unterläuft ihm ein Anachronismus. Die Idee, ein gesellschaftli‐
cher Zusammenhalt sei auf rechtlichen Zwang angewiesen, ist dem antiken
Denken in dieser Form fremd und ist neueren Datums (Loick 2017, 16).
Der Widerstand gegen staatliche Autorität und dem damit verbundenen
Gewaltmonopol kann damit aber nicht vormodernen Ursprungs sein.

Als die Geburtsstunde des Anarchismus im engeren Sinn kann die Auf‐
klärung (McLaughlin 2007, 101–2) oder die davon inspirierte Französische
Revolution gelten (Miller 1984, 2–3). Der Kerngedanke der Aufklärung –
nichts ist über jeden Verdacht erhaben – findet sich ebenfalls im anarchisti‐
schen Denken (McLaughlin 2007, 105). Von den aufklärerischen Denkern
hatte wahrscheinlich Jean-Jacques Rousseau den grössten Einfluss auf anar‐
chistische Positionen: Vorrang Freiheit gegenüber Autorität (ethischer Ein‐
fluss) sowie der Fokus auf die Frage der Legitimation (politischer Einfluss);
wobei Anarchist*innen nicht hinter Rousseaus autoritären Schlussfolgerun‐
gen stehen (McLaughlin 2007, 106–7). Die Französische Revolution war
einerseits inspirierend, indem sie den Status quo hinterfragte, zeigte aber
andererseits, dass eine politische Revolution nicht das richtige Mittel ist,
um sozialen Fortschritt zu verwirklichen. Neben der Aufklärung hatte das
junghegelianische Denken die anarchistische Theorie beeinflusst, was die
vorher eher individualistische Theoriefamilie um eher kommunitaristische
Positionen ergänzte (McLaughlin 2007, 116).

Ab dem 19. Jahrhundert entwickelte sich die Vorstellung von Anarchie als
eine politische Ordnung, womit man vom Anarchismus als politische Phi‐

52 Kühnis (2015, 96–97) nennt als weiteres Beispiel die Täuferbewegung, welche neben
Gott keine andere Autorität akzeptierten und als Folge davon brutal verfolgt wurden
(für die Täufer, siehe z.B. Jecker 2012).

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

76

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


losophie im engeren Sinn sprechen kann (Loick 2017, 19). Damit zusammen
fällt die Entwicklung des Anarchismus als politische Bewegung. Diese hat
ihren Ursprung in der sozialistischen Bewegung der 1860er. Der grosse Un‐
terschied zwischen den restlichen Sozialist*innen und den Anarchist*innen
ist deren Einstellung zu staatlichen Institutionen: Sie suchen eine Alterna‐
tive zum Staat und keinen Machtwechsel in diesem (Graeber 2009, 210;
Leipold 2015, 316).53 Hatte die anarchistische Bewegung bis zum Ersten
Weltkrieg einen gewissen Einfluss auf die politische Landschaft, markiert
des Ende des Zweiten Weltkrieges ihr faktisches Verschwinden (Gordon
2008, 29). Die Zerschlagung des „klassischen“ Anarchismus hat zur Folge,
dass viele die anarchistische Bewegung lange für tot hielten (Williams 2007,
297).

Die 1960er sahen dann eine Wiederentdeckung oder ‑belebung des Anar‐
chismus, als Aktivist*innen im linken Spektrum – auch ohne sich selbst
als Anarchist*innen zu verstehen – grundlegende anarchistische Ideen auf‐
nahmen (Gordon 2008, 30). In der Folge ist der moderne Anarchismus
stark in radikal-feministischen, ökologischen und antirassistischen Bewe‐
gungen sowie der LGBT-Bewegung und deren Anstrengungen verwurzelt.
Aktivist*innen aus diesen Bewegungen begannen in den 1990er Jahren
vermehrt zu kooperieren, um gegen die Politik und die Institutionen der
neoliberalen Globalisierung zu protestieren. Dies führte zu einer engma‐
schigeren Verknüpfung zwischen Personen und Gruppierungen, die von
anarchistischen Ideen und Konzepten inspiriert waren (Gordon 2008, 31–
32). Dies hat sich unter anderem in einer Renaissance anarchistischer Mo‐
tive in der linken Theorie niedergeschlagen (vgl. Loick 2017, 25). Derweil
es damit inhaltliche und konzeptionelle Verbindungen zwischen dem alten
Anarchismus des 19. Jahrhunderts und dem neuen Anarchismus des 20.
und 21. Jahrhundert gibt, ist eine direkte ideengeschichtliche Kontinuität
zwischen den beiden Bewegungen nicht gegeben (Gordon 2008, 5). Dies
ist mitunter ein Grund, gegenüber der Tendenz in der Literatur skeptisch
zu sein, den Anarchismus anhand einiger Denker*innen wie Pierre-Joseph
Proudhon, Michail Bakunin oder Emma Goldman bestimmen zu wollen.

Die unweigerliche Frage ist in der Konsequenz, ob und wie man die
Begriffe Anarchismus, anarchistisch oder Anarchist*in fassen kann. Der
obige kurze ideengeschichtliche Abriss legt nahe, von der Idee Abstand
zu nehmen, es gebe den Anarchismus. Die anarchistische Ideen- und

53 Die Grundzüge, wie eine anarchistische politische Ordnung aussieht, skizziere ich in
Abschn. 6.1.3.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

77

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bewegungsgeschichte ist zu sehr von Widersprüchen, Brüchen und Neu‐
anfängen geprägt. Dies bedeutet im Umkehrschluss aber nicht, es sei
unmöglich, grundlegende Motive, Elemente oder Werte zu identifizieren,
welche den verschiedenen anarchistischen Strömungen zugrunde liegen.
Grundsätzlich haben wir drei miteinander verknüpfte Möglichkeiten, uns
diesen Kernwerten zu nähern. Wir können Anarchismus entweder als einen
Überbegriff für eine diverse politische Bewegung, politische Kultur oder
politische Philosophie verstehen (Gordon 2008, 3–4; Loick 2017, Kap. 1).
Den Anarchismus als politische Bewegung können wir nicht nur aus einer
historischen Perspektive betrachten, wir können uns auch fragen, inwie‐
fern es Handlungsmuster oder Ähnliches gibt, welches uns erlaubt, einen
Überblick über die pluralistische anarchistische Bewegung zu erhalten. An‐
archistische Aktivist*innen messen der Praxis einen grossen Stellenwert
bei (Graeber 2004, 6). Der Anarchokommunist Albert Meltzer (1996, 10)
beschreibt Anarchismus beispielsweise als Kredo, welches eher durch Pra‐
xis als durch theoretische Überlegungen herausgearbeitet wurde. In der
Folge überraschte es wenig, dass sich die verschiedenen anarchistischen
Bewegungen, Gruppierungen, Denkrichtungen usw. hauptsächlich übers
Tun (und wie sie sich dafür organisieren) differenzieren (Graeber 2004, 5;
Williams 2007, 298).

Anarchismus verstanden als eine politische Kultur oder Lebensform be‐
schäftigt sich mit der Frage nach einem guten Leben (Gordon 2008, 4;
Loick 2017, Abschn. 1.2). Anarchist*innen zweifeln, ob ein solches in der jet‐
zigen Gesellschaft verwirklicht werden kann und ob man nicht besser aus
der Gesellschaft aussteigt (z.B. mit einer individualistischen Begründung
Thoreau 1849). Die anarchistische Kultur zielt darauf ab, überkommene
Traditionen und Entfremdung zu überwinden (Loick 2017, 40–41) und
bereits im Hier und Jetzt ein gutes Leben zu führen (Loick 2017, 38). Dies
drückt sich im Ethos der direkten Aktion aus, der eine Form präfigurativer
Politik ist. Diese will die gesetzten Ziele möglichst mit Mitteln erreichen,
welche die angestrebte Gesellschaft verkörpern, vorwegnehmen oder „prä‐
figurieren“ (Leach 2013). In diesem Sinne geht es darum, durch praktisch
umgesetzte anarchistische Lebensweisen einerseits zu plausibilisieren, dass
anarchistisches Zusammenleben gerechter und moralischer ist, und ande‐
rerseits zu zeigen, dass Anarchismus funktioniert und Freude macht (Loick
2017, 13). Der Blick aufs Ethische mündet auch darin, dass Anarchist*innen
sich nicht nur mit dem Staat und dem Kapital, sondern ebenfalls mit
Themen wie Umwelt, Technologie, Arbeit und Gender beschäftigen (Wil‐
liams 2007, 300; für einen Überblick, siehe z.B. Loick 2017, Kap. 3). Damit

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

78

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist anarchistische Kultur nicht bloss eine Begleiterscheinung der anarchis‐
tischen Bewegung, sondern ein Ausdruck eines expliziten anarchistischen
Programms und Zugriffs aufs Politische (Loick 2017, 13).

Aus der Diversität der anarchistischen Bewegung und Kultur ergibt sich
eine Konsequenz für den Anarchismus verstanden als politische Philosophie.
In diesem Sinne bezeichnet Anarchismus eine Familie von Theorien und
keine geschlossene einheitliche Theorie (Jun 2010, 50). Vielmehr handelt
es sich beim Anarchismus um einen breiten Fluss mit unterschiedlichen
Strömungen, die je nach historischem oder geografischem Kontext mal
mehr, mal weniger relevant sind (Marshall 2010, 6). Die anarchistische
politische Theorie entwickelte sich historisch als dritter Weg zwischen Li‐
beralismus und Marxismus (Jun 2010, 45), woraus oft geschlossen wird,
beim Anarchismus handle es sich entweder um eine radikale Form des
Liberalismus oder um eine kollektivistische Variante des Sozialismus (z. B.
Heywood 2017, 140). Ebenfalls gibt es ideengeschichtliche Verbindungen
zum Republikanismus54, was sich etwa in der genutzten Sprache sowie in
der Idee von Freiheit als Abwesenheit von Herrschaft zeigt (Kinna und
Prichard 2019, 224–25).55 Daraus zu schliessen, beim Anarchismus handle
es sich nicht um eine eigenständige politische Theorie, verkenne aber des‐
sen selbstständige Auseinandersetzung mit dem Politischen. Anarchismus
ist eine eigenständige politische Theorie mit einem eigenständigen Zugang,
der sich von liberalen, marxistischen usw. Zugängen unterscheidet (Jun
2010, 60). Dieser haftet aber – insbesondere im akademischen Diskurs –
der Ruf an, theoretisch nicht relevant zu sein. Kühnis (2015, 124) ist nicht
allein, wenn er dem Anarchismus immanente Theorie- und Organisations‐
losigkeit attestiert. Ein Grund für diese Wahrnehmung ist im oben identi‐
fizierten Fokus auf die Praxis zu suchen. Dazu kommt der Hang anarchis‐
tischer Autor*innen, „schön“ oder „poetisch“ und damit nicht unbedingt
akademisch zu schreiben. Dies taten unter anderem die wissenschaftlichen

54 Der Begriff Republikanismus kann man auf zwei Weisen verstehen (Lovett 2018).
Einerseits handelt es sich hierbei um eine lose Tradition von Autor*innen wie Ma‐
chiavelli, englische Republikaner*innen (Milton, Harrington, Sidney usw.), Montes‐
quieu und Blackstone sowie US-amerikanische Gründerväter wie Jefferson, Madision
und Adams. Andererseits verstehen sich Autor*innen als Republikaner*innen, die
den traditionellen Republikanismus neu interpretieren und zu einer attraktiven zeit‐
genössischen politischen Position machen wollen. Diese Gruppe von Autor*innen
um Exponenten wie Philip Pettit oder Quentin Skinner nenne ich zeitgenössische
Republikaner*innen.

55 Auf den republikanischen und den anarchistischen Freiheitsbegriff sowie deren Ge‐
meinsamkeiten und Unterschiede gehe ich im Abschn. 6.1.2 vertieft ein.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

79

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sozialist*innen als albern ab, was stark zum Vorurteil beigetragen hat (Jun
2010, 61). Ebenfalls nicht vergessen werden darf, dass anarchistische Texte,
die zu einem grossen Teil im Selbstverlag erscheinen, oftmals auch bewusst
kein akademischer Text über politische Theorie sein wollen (Gordon 2008,
6). Anarchist*innen sind zudem in Anbetracht ihres Fokus auf die Praxis
wenig an strategischen und abstrak-philosophischen Fragen interessiert
(Graeber 2004, 5). Für sie stehen taktische Fragen im Zentrum (Williams
2007, 299) und sie wollen ihre Kritik der bestehenden Verhältnisse mit
konkreten Vorschlägen zur Intervention verbindet (Jun 2010, 60).

Die Orientierung an der Praxis zeichnet somit die anarchistische Theo‐
rie aus. Diese ist in der Folge stark durch die praktischen Handlungen
der Aktivist*innen geprägt, welche in unterschiedlichsten Kontexten unter‐
schiedlichste Taktiken anwenden. Dadurch ist es kaum möglich, eine oder
mehrere Gruppen anarchistischer Denker*innen zu identifizieren, deren
Ideen jeder „anarchistischen“ Bewegung zugrunde liegen. Aber auch wenn
dies möglich wäre, widerspräche dies der anarchistischen Einstellung, nicht
blind vermeintlichen theoretischen Autoritäten zu folgen. In der Folge
bedeutet Anarchismus für unterschiedliche Menschen Unterschiedliches
(Williams 2007, 299). Der fehlende Kanon sowie die Distanzierung der
Anarchist*innen vom akademischen Diskurs dürfen uns aber nicht zum
Fehlschluss verleiten, es gebe keine geteilten anarchistischen Werte oder
Motive. Es gibt genügend Gemeinsamkeiten zwischen den verschiedenen
Anarchismen, die uns erlauben, von Anarchismus als einem Diskurs zu
sprechen (Graeber 2004, 5–6; Williams 2007, 300). Innerhalb dieses Dis‐
kurses lassen sich gemeinsame Motive und Fragestellungen identifizieren.
Kühnis (2015, 94–95) nennt das Streben nach Gleichheit, Gerechtigkeit
sowie einer staaten-, klassen- und herrschaftslosen Gesellschaft, die in fö‐
deralistischen Kommunen organisiert ist.56 Weitere konstitutive Elemente
anarchistischer Theorien, welche Kühnis (2015, 99–102) aufzählt, sind das
(grundsätzlich) positive Menschenbild sowie der bedingungslose Glaube
an die Güte im Menschen. Wie Judith Suissa (2006, Kap. 2) in ihrer
Diskussion des anarchistischen Menschenbilds feststellt, schliessen Anar‐
chist*innen aus der menschlichen Güte aber nicht, in einer anarchistischen
Gesellschaft überlebten nur unsere positiven moralischen Eigenschaften.

56 Auf die Tendenzen und grundlegenden Elemente einer anarchistischen Gesell‐
schaft gehe ich im Rahmen meiner Diskussion einer positiven Herausforderung in
Abschn. 6.1 vertieft ein.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

80

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vielmehr argumentieren sie, diese kommen in einer solchen besser zum
Ausdruck.57

Neben diesen positiven Aspekten fokussieren Autor*innen oftmals auf
jene Elemente, welche Anarchist*innen ablehnen. Genannt werden die
Ablehnung jeglicher Form von Gemeinschaft, die Verneinung jeglicher
Form von Autorität oder Ähnliches (McLaughlin 2007, 25). Für Heywood
(2017, 140) ist Antietatismus eines der zentralen anarchistischen Themen.
David Miller (1984, 5–6) definiert in seiner Kritik anarchistischer Theo‐
rien diese ebenfalls über ihre Feindseligkeit gegenüber dem Staat. Viele
Definitionen – insbesondere in der anglo-amerikanischen philosophischen
Diskussion – reduzieren den Anarchismus auf diesen Aspekt (Jun 2010,
51). So argumentiert der philosophische „Anarchist“ A. John Simmons
([1996] 2001, 103) beispielsweise, das Bekenntnis, dass alle bestehenden
Staaten illegitim sind, sei allen Formen anarchistischer politischer Philo‐
sophie gemein. Daraus schliesst er, der minimale moralische Inhalt des
Anarchismus erschöpfe sich in der Aussage, für Bürger*innen illegitimer
Staaten gäbe es keine politische Pflicht. Für Benjamin Franks (2012, 62) ist
die Ablehnung von Staaten und staatsähnliche Körperschaften ebenfalls ein
anarchistischer Kernwert.

Anarchismus lässt sich aber nicht auf Antietatismus reduzieren (Jun 2010,
50–51; 2018, 45). Eine solche Verkürzung ist angesichts der anarchistischen
Traditionen sowie anarchistischen Praxis, jegliche Art zwangsbewehrter
Autorität abzulehnen, nicht angebracht (Gordon 2008, 32; Jun 2010, 51).
Zwar stehen Anarchist*innen dem modernen (National‑)Staat ablehnend
gegenüber. Zudem mag der Staat für viele Anarchist*innen aus dem 19.
und frühen 20. Jahrhundert der Fokus ihrer Kritik gewesen sein. Bakunin
([1867] 1972) stellt sich beispielsweise auf folgenden Standpunkt:

The State […] is the most flagrant, the most cynical, and the most com‐
plete negation of humanity. It shatters the universal solidarity of all men
on the earth, and brings some of them into association only for the
purpose of destroying, conquering, and enslaving all the rest. (133).

Der heutige Anarchismus besitzt aber, wie wir gesehen haben, lediglich
in kleinen Teilen eine direkte Verbindung zu früheren Anarchismen, und
fusst vielmehr auf verschiedensten, nicht explizit anarchistischen Bewegun‐
gen der radikalen Linken, die ab den 1960er-Jahren entstanden sind. Und
auch, dass Anarchist*innen Staatlichkeit weiterhin abschaffen wollen, ist

57 Für eine vertiefte Diskussion siehe Abschn. 6.2.1.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

81

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht eine Eigenschaft des anarchistischen Diskurses, sondern eine Konse‐
quenz aus grundlegenden Überzeugungen gegenüber hierarchischen Insti‐
tutionen (Sylvan und Sparrow 2007). Folglich ist Antietatismus respektive
eine skeptische Position gegenüber moderner Staatlichkeit ein einendes
Element anarchistischer Theorien, aber nicht jede antietatistsiche Position
ist eine anarchistische. Nathan Jun (2016, 556–57; 2019) argumentiert, der
anarchistische Antietatismus folge aus der Ablehnung von Herrschaft und
Unterdrückung, welche beide intrinsisch moralisch verwerflich sind (siehe
ebenfalls McLaughlin 2007, 28). Weil staatliche Autorität nicht ohne Perso‐
nen auskommt, die „regulieren“ (respektive regieren), und die Machtfülle,
welche mit dem Regulieren verbunden ist, die Tendenz hat, Menschen zu
korrumpieren, mündet jede Form von Staatlichkeit über kurz oder lang in
Unterdrückung und Herrschaft (Jun 2019, 34–35). Auf dieser Basis können
Staaten aber keine legitime politische Autorität besitzen, weshalb sie abzu‐
schaffen sind (Shatz 2011, 725). Anarchist*innen sind damit Skeptiker*in‐
nen, die auf die Legitimation eines politischen Systems pochen, bevor sie
es akzeptieren (De George 1978, 91). Deshalb ist Paul McLaughlins (2007,
29, 34) Verständnis von Anarchismus als skeptische Einstellung gegenüber
Autorität angebracht. Dies bedeutet aber nicht, Anarchist*innen lehnten
die Möglichkeit legitimierter Autorität a priori ab. Gewisse Autoritäten
können legitim sein in den Augen von Anarchist*innen. McLaughlin nennt
beispielsweise elterliche Autorität und Miller (1984, 57) argumentiert, kom‐
munitaristische Anarchist*innen gestünden der Gemeinschaft eine gewisse
Form nicht zwangsbewehrter, zwingender und funktionsspezifischer politi‐
scher Autorität zu.

Bruno Leipold argumentiert in seinem Essay „Political Anarchism and
Raz’s Theory of Authority“ (2015), der politische Anarchismus vertrete
die Position, eine anarchistische Ordnung sei – um Joseph Raz Terminolo‐
gie zu verwenden (vgl. Abschn. 2.1, 5.1) – besser darin, Personen dazu zu
bringen, richtig zu handeln, als der Staat.58 Raz’ Dienstleistungskonzeption
schränkt, wie Leipold erklärt, potenzielle legitime staatliche Autorität in
zweierlei Hinsicht ein: Erstens kann der Staat nur in jenen Bereichen Auto‐

58 Leipold folgt in seiner Unterscheidung zwischen philosophischem (Staaten besitzen
keine Autorität und es gibt keine (starke) Widerstandspflicht) und politischem An‐
archismus (Staaten besitzen keine Autorität und es gibt eine (starke) Widerstands‐
pflicht) der in der Literatur üblichen Differenzierung. Wie ich in Abschn. 2.3.3 argu‐
mentiert habe, läuft eine solche Differenzierung aber Gefahr, vielen anarchistischen
Positionen ihren theoretischen Wert abzusprechen. Doch auch wenn ich in diesem
Punkt nicht mit Leipold einig gehe, so ist sein restliches Argument überzeugend.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

82

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rität beanspruchen, in denen er Individuen helfen kann, besser im Einklang
mit moralischen Gründen zu handeln. Zweitens endet staatliche Autorität
dort, wo eine bessere Alternative zu ihr besteht; ist dies für eine anarchisti‐
sche Ordnung der Fall, dann kann diese legitime Autorität beanspruchen.
Mit dem Verweis u. a. auf die anarchosyndikalischen Kollektive während
des Spanischen Bürgerkrieges erbringt Leipold eine gewisse Evidenz für
seine Ausführungen. Ob man mit ihm in diesem Punkt einig ist oder nicht,
Leipold verdeutlicht trotzdem, dass politische Autorität und Anarchismus
sich nicht zwingend ausschliessen. Ferner demonstriert er auch den Nutzen
der Dienstleistungskonzeption für anarchistische Überlegungen.59

Damit folgt aus einer anarchistischen nicht zwingend eine antiautoritäre
Position. Vielmehr lehnen Anarchist*innen eine bestimmte Art von Autori‐
tät ab. Jun (2010, 51–53) argumentiert, der ethische Kern anarchistischer
Philosophie bestünde darin, zwangsbewehrte Autorität (Az) zurückzuwei‐
sen. Diese Position ist dabei eher evaluativer als normativer Natur, d. h.
es geht um Werte und darum, wie man sein Leben führen soll. Folglich
ist Az essenziell schlecht. In anarchistischen Texten findet man, wie Jun
weiter ausführt, diese Ablehnung so oft wiederholt, dass sie die Form eines
Mantras annimmt.

Demnach fussen die verschiedenen Anarchismen nicht primär auf einer
Vorstellung des Richtigen, sondern auf einer des Guten. Aber worin be‐
steht diese? Die Verneinung von Az ist eine negative Aussage und verweist
nicht zwingend darauf, was positiv oder „gut“ ist. Können gewisse Auto‐
ritäten aus anarchistischer Sicht legitim oder angebracht sein, stellt sich
die Frage, was für Anarchist*innen problematische von unproblematischen
Autoritäten unterscheidet. Bereits der Rückgriff auf Zwang ist verwerflich,
um autoritative Aussagen durchzusetzen. Daneben gibt es aber noch eine
weitere Dimension zu berücksichtigen (vgl. Sylvan und Sparrow 2007).
Betrachten wir die Beziehung zwischen einem Studenten des Faches φ
und einer Expertin in φ, die ihre Expertise durch beurteilbare Fakten,
Wahrheiten, Beweise usw. belegen kann. Eine solche Autorität können wir
als transparent oder offen bezeichnen, weil es dem Studenten möglich ist
(solange er die notwendigen Fähigkeiten besitzt, die Aussagen der Expertin
zu beurteilen). Das Gegenteil sind demnach intransparente oder geschlosse‐
ne Autoritäten, welche keine genuinen Gründe geben, weshalb wir ihnen
folgen sollten. Solche Autoritäten sind für Anarchist*innen verwerflich und

59 Auf Leipolds Überlegungen und deren Bedeutung für diese Arbeit werde ich in
Abschn. 5.3 nochmals vertieft eingehen.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

83

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


können höchstens de facto Autoritäten sein. Einer zwangsbewehrten und/
oder einer versteckten Autorität zu gehorchen verletzt unseren Selbstre‐
spekt und unsere Unabhängigkeit. In anderen Worten stehen diese Art von
Autoritäten und Freiheit in einem Widerspruchsverhältnis. Demnach ist es
das herrschaftsfreie Leben, welches das anarchistische Konzept des Guten
darstellt.

Dies Überlegungen verdeutlichen, dass die anarchistische Skepsis gegen‐
über Autorität nicht auf einem Antiautoritarismus beruht, sondern auf
einen anderen Aspekt der anarchistischen Diskussion zurückgehen muss.
Eine der Quellen dieser Skepsis dürfte sich aus dem Konzept der Freiheit
ergeben. Dieses nimmt im anarchistischen Denken einen hohen Stellen‐
wert ein (siehe dazu Abschn. 6.1.2). Der anarchistische Freiheitsbegriff ent‐
hält zwei miteinander verbundene Eigenschaften (Jun 2010, 55): Einerseits
involviert Freiheit die individuelle Möglichkeit, sein Ich selbst zu bestim‐
men. Zweitens – hier liegt für Jun der entscheidende Unterschied zwischen
Liberalismus und Anarchismus – ist die „Schaffung eines Menschen“ ein
kollektiver Prozess. In liberalen Theorien lieg der Fokus für Jun eher auf
rationalen, egoistischen und atomisierten Akteur*innen, die darauf hinar‐
beiten, ihre identifizierten Interessen zu verwirklichen.

In sum, freedom and equality are, for the anarchists, symbiotic concepts:
individual freedom is positively constituted by and through social rela‐
tions, which are in turn positively constituted by and through individual
freedom. (Jun 2010, 55).

Damit Freiheit und Gleichheit umgesetzt werden können, braucht es aber
eine herrschaftsfreie Gesellschaft. Im anarchistischen Sinn handelt es sich
bei Herrschaft um ein generisches Konzept, welches die verschiedenen
systematischen Charakteristika einer Gesellschaft beschreibt, die zum Zug
kommen, um Personen zu kontrollieren, zu zwingen, auszubeuten, zu de‐
mütigen, zu diskriminieren usw. (Gordon 2008, 32). Was die Rückweisung
von Herrschaft in der Konsequenz bedeutet, diskutieren die Anarchist*in‐
nen kontrovers. Grundsätzlich lassen sich in Bezug auf diese Kontroverse
zwei Argumentationslinien identifizieren (Egoumenides 2014, 2–3; Loick
2017, 11–12; Miller 1984, 59): Der individualistische Anarchismus fokussiert
auf individuelle Autonomie und Freiheit, die als Abwesenheit von Ein‐
schränkungen respektive Zwang verstanden wird. Herrschaft drückt sich
durch die Unterdrückung des Individuums aus, weshalb Anarchie für
die Befreiung des Individuums von gesellschaftlichen Zwängen steht. Der
soziale oder kommunitaristische Anarchismus fokussiert dagegen auf den

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

84

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sozialen Charakter des menschlichen Lebens. Freiheit ist Zugang zu den
Voraussetzungen für Glück und Gerechtigkeit ist Verteilungsgerechtigkeit
entsprechend den Bedürfnissen. Durch die Auflösung von Herrschaft ent‐
stehen echte Gemeinschaften, weshalb Anarchie als Befreiung des Individu‐
ums zur Gesellschaft zu verstehen ist.

Die Ablehnung von Herrschaft ist folglich ein Kernwert des Anarchismus
(Gordon 2008, Kap. 2). Diese richtet sich nicht nur gegen Staatlichkeit,
sondern auch gegen andere hierarchische und zwangsbewehrte Normen-
und Praxissysteme wie zum Beispiel den Kapitalismus (Franks 2012, 62;
Loick 2017, Abschn. 3.3).60 Aus der Ablehnung von Herrschaft speist sich
gemäss Kühnis (2015, 99–102) die dem Anarchismus inhärente Instituti‐
ons-, Staats- und Ideologiefeindlichkeit. Diese Feindlichkeitsthese müssen
wir aber differenzieren, um nicht dem marxistischen Vorurteil zu erliegen.
Erstens sind für Anarchist*innen Institutionen, welche gesamtgesellschaftli‐
che Ziele verfolgen im Bereich des Möglichen – diese besitzen aber andere
Charakteristika als jene Institutionen, welche wir aus unserer Lebenswelt
kennen (Miller 1984, 7). Es wäre ebenfalls fehl am Platz, anzunehmen, an‐
archistische Überzeugungen müssten zwingend zur Ablehnung staatlicher
Institutionen führen. So kann es mit einer anarchistischen Position verein‐
bar sein, sich – jedenfalls im heutigen Kontext – für den Wohlfahrtsstaat
oder gegen Privatisierungen einzusetzen (Franks 2012, 63). Anarchist*in‐
nen können gegenüber den Etatist*innen die guten Gründe anerkennen,
die für staatliche Institutionen sprechen, weil sie uns helfen, ernsthafte
soziale Probleme zu vermeiden und weil ihre Vor- und nicht ihre Nachteile
für den Moment überwiegen. Aber das Potenzial von Staaten, jene Werte
zu bedrohen, die sie unterstützen sollten, verlangt nach einer ständigen
Rechtfertigung (Egoumenides 2014, 202–3). Man kann sich darüber hinaus
gar einen anarchistischen „Staat“ vorstellen, vorausgesetzt dessen politische
Autorität genügt den Ansprüchen der Anarchist*innen (vgl. dazu z. B. De

60 Dies schliesst in der Konsequenz anarcho-kapitalistische Positionen aus. Anarchoka‐
pitalismus beschreibt eine Position, die sich für eine kapitalistisch, aber staatenlos
organisierte Gesellschaft ausspricht und die manchmal dem Anarchismus zugeordnet
wird. Diese Zuordnung ist aber umstritten. So argumentiert beispielsweise McKay
(2012, 2:638), Anarchokapitalismus sei nicht vereinbar mit den grundlegenden anar‐
chistischen Prinzipien. Auch handelt es sich bei der Ablehnung der anarcho-kapita‐
listischen Position nicht um eine Diskussion innerhalb der anarchistischen Theorie‐
familie, sondern um eine zwischen dem Anarchismus und dem Kapitalismus, was
sich auch an den unterschiedlichen Zielen und Analysen zeigt (McKay 2008, 1:478).
Dies ist eine Einschätzung, die ich teile.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

85

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


George 1978). Die Institutions-, Staats- und Ideologiefeindlichkeit richtet
sich demnach gegen bestehende oder zukünftige hierarchische und zwangs‐
bewehrte Normen- und Praxissysteme und nicht gegen Institutionen und
gesellschaftliche Organisation per se.61

Das sich aus dem Fokus auf die Praxis ergebende Ethos der direkten
Aktion ist ein weiterer Kernwert (Gordon 2008, 34–40). Als ein Ansatz prä‐
figurativer Politik geht es darum, im Hier-und-Jetzt anarchistische Grund‐
sätze umzusetzen und diese zu plausibilisieren (Loick 2017, 13). Für David
Graeber (2009, 203, 210) besteht die Essenz der direkten Aktion in einer
bestimmten Attitüde gegenüber nicht legitimer Autorität: Man tut so, als
ob man bereits frei sei. Diese Attitüde muss man nicht notwendigerweise
durch grosse Gesten des Widerstands ausdrücken. Direkte Aktion unter‐
scheidet sich damit auch vom Konzept des zivilen Ungehorsams. Derweil
beide den Status quo durch praktisches Handeln infrage stellen, ist das Ziel
der direkten Aktion die Etablierung alternativer Strukturen. Dadurch wird
das Mittel zur Zielerreichung mit dem Ziel verschmolzen, indem das Mit‐
tel ein Ausdruck oder Modell des anvisierten Zieles ist. Das präfigurative
Element folgt aus einer grundlegenden anarchistischen Einsicht (Gordon
2008, 37–38; Graeber 2009, 210): Den Status quo durch eine militaristische
Kampagne zu überwinden, schafft keine geeignete Grundlage für eine freie
Gesellschaft glücklicher und kreativer Individuen. Die von den Aktivisten
durch direkte Aktion geschaffenen Möglichkeitsräume können zudem die
individuelle Selbstverwirklichung fördern und ein Umfeld bieten, in dem
Personen Entfremdung und eingefahrene unterdrückerische Verhaltenswei‐
sen überwinden können (Gordon 2008, 38).

Der dritte Kernwert der Diversität ist eng mit der anarchistischen Ideen-
und Bewegungsgeschichte verknüpft aber auch eine Folge aus dem Fokus
aufs Hier und Jetzt. Das anarchistische Projekt ist divers und ergebnisoffen,
weshalb Anarchist*innen detaillierte Voraussagen und Zukunftspläne zu‐
rückweisen (Gordon 2008, 21). Anarchist*innen streben nicht nach theore‐
tischer Einigkeit, sondern bevorzugen einen Bottom-up-Ansatz, der Plura‐
lismus und Kreativität im Kampf gegen Unterdrückung betont. Aus diesem
Grund ist es hilfreich, Anarchismus bzw. eine anarchistische Gesellschaft
nicht als ein Utopia – das dann das Ende der Geschichte darstellt –, son‐
dern als nie endenden Prozess zu verstehen, der darauf zielt, eine egalitäre

61 Auf „anarchistische“ Institutionen gehe ich im Abschn. 6.1.3 ein.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

86

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Gesellschaft zu schaffen, und diese zu erhalten (Loick 2017, 38; Gordon
2008, 44–45; Graeber 2004, 54–56).62

Oft fehlen klar ausformulierte anarchistische Vorstellungen, wie alter‐
native Gesellschaftsformen aussähen. Dies ist im Wunsch anarchistischer
Autor*innen begründet, der freien Entfaltung der Gedanken und Möglich‐
keiten, nachdem der Staat überwunden ist, nicht im Wege zu stehen (De
George 1978, 96; Kühnis 2015, 102). Diese Zurückhaltung ist ebenfalls die
logische Konsequenz daraus, Diversität als Kernwert zu definieren. Die
Folgen davon sind die ausgeprägte Heterogenität und der inhärente Plura‐
lismus anarchistischer Ansätze (Gordon 2008, 40). Es wäre aber falsch,
daraus zu schliessen, der Anarchismus sei theoriefeindlich. Entgegen dem
akademischen Vorurteil sind intellektuelle Tätigkeiten für Anarchist*innen
weder eine Ablenkung noch notwendigerweise reaktionär. In der anarchis‐
tischen Bewegung findet eine hochwertige Auseinandersetzung mit politi‐
schen Fragen und gehaltvolle Theorieentwicklung statt (Gordon 2008, 6).
Für Graeber (2004, 4–12) ist anarchistische Theorie aber nicht darauf aus,
eine korrekte strategische Analyse vorzulegen, wie man den Status quo
überwinden kann. Vielmehr soll anarchistische Theorie Anarchist*innen
helfen, sich mit für sie unter anderem aus pragmatischen Gründen relevan‐
ten Fragen auseinandersetzen zu können. Gemäss Graeber beschäftigten
sich Anarchist*innen damit, wie Treffen demokratisch organisiert werden
können oder wie Gegenmacht ethisch genutzt werden kann. In diesem
Sinne handelt es sich beim Anarchismus um einen diversen, manchmal
widersprüchlichen ethischen Diskurs über revolutionäre Praxis.

[… the anarchist project] will not need one single, Anarchist High The‐
ory. That would be completely inimical to its spirit. Much better […],
something more in the spirit of anarchist decision-making processes,
employed in anything from tiny affinity groups to gigantic spokescoun‐
cils of thousands of people. Most anarchist groups operate by a con‐
sensus process which has been developed, in many ways, to be the exact
opposite of the high-handed, divisive, sectarian style so popular amongst
other radical groups. Applied to theory, this would mean accepting the

62 Zwar verzichten Anarchist*innen bewusst auf eine „detaillierte“ Ausformulierung,
wie sie sich eine anarchistische Gesellschaft vorstellen. Es gibt aber gewisse Tenden‐
zen, die uns eine Vorstellung davon geben können, in welche Richtung sich eine
anarchistische Gesellschaft bewegen soll. Ich gehe auf diese Aspekte im Abschn. 6.1.1
ein.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

87

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


need for a diversity of high theoretical perspectives, united only by cer‐
tain shared commitments and understandings. (Graeber 2004, 8).

Die führt unweigerlich zur Frage, in welchem Verhältnis der sogenannte
philosophische Anarchismus zu diesem anarchistischen Theorieverständnis
und steht.

2.3.3 Der philosophische Anarchismus

Wie passt der philosophische Anarchismus ins oben gezeichnete Bild? In
der zeitgenössischen philosophischen Diskussion bezeichnet der Begriff
philosophischer Anarchismus eine Position, wie sie beispielsweise Robert
Paul Wolff in In Defense of Anarchism (vgl. Abschn. 3), Robert Nozick
(1974) in Anarchy, State and Utopia oder A. John Simmons in seinem
Projekt (vgl. Abschn. 4) vertreten. Diese Position zeichnet sich durch einen
prinzipiellen Skeptizismus gegenüber der Möglichkeit aus, staatliche Auto‐
rität zu legitimieren (Jun 2016, 552–53; McLaughlin 2010, 15). Für A. John
Simmons ([1996] 2001, 104–9) ergibt sich daraus, die Möglichkeit staatliche
Autorität zurückzuweisen, für philosophische Anarchist*innen – im Ge‐
gensatz zu ihren „politischen“ Pendants – keine Widerstandspflicht gegen
staatliche Institutionen. Aus deren fehlender Legitimation folgt für philoso‐
phische Anarchist*innen in der Regel lediglich, dass die Annahme nicht
haltbar ist, wir hätten eine moralische Pflicht, staatlichen Anweisungen zu
folgen oder „unseren“ Staat zu unterstützen. Da es gute moralische Gründe
geben kann, sich zumindest einigen Arten illegitimer Staaten nicht entge‐
genzustellen oder sie zu stören, und diese Gründe eine Widerstandspflicht
übertrumpfen können, folgt aus einer anarcho-philosophischen Position
bestenfalls eine schwache Widerstandspflicht. Im Gegensatz dazu folgt für
Simmons aus dem politischen Anarchismus eine starke Widerstandspflicht.
Diese Position wird in der philosophischen Literatur aber äusserst selten
verteidigt (eine Ausnahme ist z. B. A. Carter 2011) und lediglich dem phi‐
losophischen Anarchismus sprechen Autor*innen zu, eine glaubwürdige
Position zu sein, die eine ernsthafte Auseinandersetzung verdient (Jun 2016,
553–54). Dieses Verständnis läuft aber Gefahr, einen Grossteil der zeitge‐
nössischen anarchistischen Theoriebildung als nicht philosophisch bzw.
als theoretisch nicht relevant abzutun. Dies gibt uns gute Gründe, nach
anderen Differenzierungen zu suchen.

Dazu kommt ein weiterer Punkt, der das obige Verständnis aus anarchis‐
tischer Sicht infrage stellt: der starke Individualismus von Autor*innen wie

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

88

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Robert Paul Wolff oder A. John Simmons. Paul McLaughlin (2010, 14–19)
rekonstruiert in seinem Essay „In Defence of Philosophical Anarchism“
drei verschiedene Verständnisse von philosophischem Anarchismus, die
sich im Laufe der Zeit entwickelt haben. Das klassische Verständnis begreift
philosophischen Anarchismus als fundamentale Kritik an der Idee von
Autorität: William Godwin, Max Stirner und Pierre-Joseph Proudhon, die
sich mit den grundlegenden sozio-politischen Fragen hinsichtlich Legiti‐
mität und Autorität beschäftigten, werden dieser Richtung zugerechnet.
Auf theoretischer Ebene nennen Kritiker*innen zwei Hauptpunkte gegen
den philosophischen Anarchismus im klassischen Sinne: Auf der theore‐
tischen Ebene wird diesem erstens vorgeworfen, er sei absolutistisch in
seiner Ablehnung jeglicher Autorität. Zweitens fehle es auf praktischer
Ebene an einer Herausforderung bestehender Autoritäten. Zweitens nennt
McLaughlin ein kulturelles Verständnis, welches philosophischen mit ame‐
rikanischem Anarchismus gleichsetzt. Diesem ist ein ideologisch begründe‐
tes Bekenntnis zu individueller Freiheit und einem freien Markt eigen. Vie‐
le politische Anarchist*innen weisen diese Anarchismusvariante aufgrund
ihres übertriebenen Individualismus, ihres irrationalen Glaubens an den
Markt als Instrument der Befreiung und ihres allgemeinen Stillschweigens
angesichts sozialer Ungerechtigkeit zurück. Drittens gibt es das oben be‐
sprochene zeitgenössisches Verständnis, das den akademischen Anarchismus
eines Robert Paul Wolf, A. John Simmons u. a. in den Blick nimmt. Dieser
hatte einen nachhaltigen Einfluss auf die politische Philosophie und hat
beispielsweise Autor*innen wie Joseph Raz dazu bewegt, eine ausgeklügelte
Verteidigung politischer Autorität zu entwickeln (vgl. Abschn. 5). Für poli‐
tische Anarchist*innen ist Robert Paul Wolff aber zu abstrakt und absolu‐
tistisch. Seine abstrakte Behandlung von Autonomie und Autorität erlaubt
es ihm, für einen absoluten Primat der Autonomie zu argumentieren (vgl.
Abschn. 3.1.1). Für McLaughlin ist dies mitunter ein Grund, weshalb Wolff
aus anarchistischer Sicht nichts von praktischem Interesse zu sagen hat.
Dazu kommt – wie auch im Fall von Simmons’ anarchistischem Projekt –
ein starker Individualismus, dem politische Anarchist*innen kritisch gegen‐
überstehen. Damit ist allen drei Deutungen eine individualistische Position
eigen.

Derweil nicht gegen eine solche spricht, müssen wir uns aber fragen, ob
wir qua Definition nicht individualistischen Ansätzen absprechen wollen,
„philosophisch“ und damit einer ernsthaften Auseinandersetzung würdig
zu sein. Für McLaughlin (2010, 20) scheint es auch höchst unwahrschein‐
lich, dass ein philosophischer Anarchismus nicht sozialistisch sein könnte.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

89

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dafür müsste man davon ausgehen, einzig Individualismus könne theore‐
tisch gestützt werden und sozialistische Prinzipien seien von Natur aus
„unphilosophisch“. Philosophischer Anarchismus kann auch kommunita‐
ristisch sein, solange er, wie McLaughlin argumentiert, auf philosophischen
Überlegungen fusst. Er nennt Alen Carters analytischen Anarchismus als
nicht individualistisches, nicht akademisches Beispiel. A. Carter (2000,
232) versteht Anarchismus als normativen Widerstand gegen bestimmte
substanzielle politische Ungleichheiten, kombiniert mit der empirischen
Überzeugung, der Staat verkörpere, erzeuge und/oder erhalte diese zwangs‐
läufig. Die zentrale Aussage ist nachfolgende:

[…] political relations select economic relations that develop economic
forces that enable the development of the political forces—these political
forces stabilizing economic relations that provide them with the surplus
they require. [This draws] attention to the tremendous power that the
state can exert, [and can predict] accurately the outcome of statist and
vanguardist revolutions. (A. Carter 2000, 247, 250).

Was macht nun aber philosophischen Anarchismus „philosophisch“? Um
eine Antwort darauf zu finden, brauchen wir ein – zumindest oberflächli‐
ches – Konzept davon, was Philosophie ist. Man kann diese etwa als Unter‐
suchung abstrakter und allgemeiner Probleme, die sich mit der Natur des
Seins, des Wissens, der Moral, der Vernunft etc. auseinandersetzt, verstehen
(Teichman und Evans 1999, 1). Zentrale Elemente sind der argumentative
Prozess sowie die Suche nach konzeptueller Klarheit (McLaughlin 2010,
22). Gehen wir von diesem Verständnis aus, können wir philosophischen
Anarchismus als starken oder schwachen, individualistischen oder kommu‐
nitaristischen Anarchismus fassen, der sich philosophischer Methodik in
seiner Auseinandersetzung mit Autorität, Herrschaft usw. bedient.

Ist das Politische Ziel der Untersuchung, dann rückt die politische Autori‐
tät ins Schlaglicht. Wie Jun (2010, 51) argumentiert, ist der ethische Kern
des Anarchismus die Behauptung, jegliche Form zwangsbewehrter Autori‐
tät sei verwerflich. Dies könnte somit – wenigstens teilweise – auch auf
staatliche zutreffen. Wie in Abschn. 2.3.2 dargestellt, lehnen Anarchist*in‐
nen nicht jegliche Form von Autorität ab. Somit stellen sich grundsätzlich
zwei, gemäss McLaughlin (2010, 27) verbundene Fragen: Erstens ist dies
jene nach Legitimation: Darf eine Person, eine Gruppe von Personen, eine
Institution o. Ä. ein autoritatives Recht besitzen? Zweitens die Frage nach
einer Verpflichtung: Gibt es eine mit legitimierter Autorität korrelierende
Pflicht respektive sollen wir eine solche anerkennen?

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

90

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Zahl der Autor*innen, die eine allgemeine – d. h. für alle Bürger*in‐
nen geltende – politische Pflicht ablehnen oder verneinen, hat in den letz‐
ten Jahrzehnten zugenommen (Kramer 2008b, 179; Raz 1981, 103; Simmons
[1996] 2001, 102; vgl. auch Abschn. 2.2). Aufgrund der sogenannten Korre‐
lationsthese (vgl. Abschn. 2.2) stellt dies staatliche Autorität grundsätzlich
infrage. Handelt es sich nun bei allen Autor*innen, welche die politische
Pflicht verneinen, um Anarchist*innen? Wenig überraschend lautet die
Antwort darauf „nein“. Allerdings haben gerade deren Ansätze die Tendenz,
den Glauben daran, man könne staatliche Autorität in irgendeiner Form
legitimieren, als einen Trugschluss abzutun (Miller 1984, 15). Dies lässt den
Anarchismus als eine „Hintergrundherausforderung“ erscheinen (Simmons
[1999] 2001, 126). Besteht – wie etwa R. P. Wolff ([1970] 1998, 5) argumen‐
tiert – die Aufgabe der politischen Philosophie darin, die Form und Prinzi‐
pien legitimer Autorität zu bestimmen, zu analysieren und demonstrieren,
dann ist es unumgänglich, sich mit der anarchistischen These zu beschäfti‐
gen. Robert Nozick bringt dies zu Beginn seines Buches Anarchy, State, and
Utopia (1974) folgendermassen auf den Punkt:

The fundamental question of political philosophy, one that precedes
questions about how the state should be organized, is whether there
should be any state at all. Why not anarchy? (4).

Nun kann es aber nicht ausreichend sein, die politische Pflicht zu vernei‐
nen, um als Anarchist*in zu gelten. Beispielsweise argumentiert William
A. Edmundson (1998) im Essay „Legitimate Authority Without Political
Obligation“, es gebe zwar keine allgemeine politische Pflicht, aus der Legiti‐
mität einer politischen Autorität ergebe sich aber eine Verpflichtung, die
bona fide administrative Durchsetzung von Gesetzen nicht zu behindern.
Wie Raz’ Aussagen in Authority and Consent (1981) illustrieren, ist die Un‐
terscheidung zwischen Anarchist*innen sowie Etatist*innen nicht immer
trennscharf. Auf der einen Seite qualifiziert Raz seine Position, es gäbe
keine generelle politische Verpflichtung, selbst als eine schwache anarchisti‐
sche Aussage (103, 105). Auf der anderen Seite können Menschen nicht nur
gerechte Staaten schaffen (Raz 1981, 105), wie er in The Morality of Freedom
(1986) darlegt, können diese auch legitime Autorität besitzen (53).

Das Unterscheidungsmerkmal zwischen Anarchismus – egal ob in einer
philosophischen Form oder nicht – und etatistischen Ansätzen ist demnach
nicht, die politische Pflicht zu verneinen. Es muss demnach die Position
bezüglich Autoritäten sein. Die kritische Einstellung gegenüber diesen tei‐

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

91

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


len sich Anarchist*innen mit Liberalen (McLaughlin 2007, 36). Für diese
ist Freiheit a priori gesetzt und deren Einschränkung ist zu begründen.
In diesem Sinn geht Freiheit gegenüber staatlichem Handeln vor und be‐
schränkt dieses. Dies negiert aber nicht die Notwendigkeit einer staatlichen
Ordnung. Eher das Gegenteil ist der Fall. So soll der Staat durch rechts‐
staatliche Institutionen wie die Grundrechte sowie durch die Schaffung
von Rechtssicherheit die individuelle Freiheit der Bürger*innen sicherstel‐
len.63 Im Gegensatz dazu wollen Anarchist*innen staatliche im Speziellen
und politische Autorität im Allgemeinen nicht nur beschränken. Sie leh‐
nen jegliche Form zwangsbewehrter und willkürlicher Autorität ab. Dies
erlaubt uns, jene Autor*innen zu identifizieren, die einen philosophischen
Anarchismus im weiten Sinn vertreten. Diese verneinen sowohl eine politi‐
sche Pflicht als auch die politische Autorität aller existierenden und/oder
potenziellen Staaten. Hier könnte man nun einwenden, dieses Verständ‐
nis widerspreche den bisherigen Überlegungen. Denn zu Beginn dieses
Abschnitts habe ich argumentiert, philosophischer sei starker oder schwa‐
cher, individualistischer oder kommunitaristischer Anarchismus, welcher
sich philosophischer Methodik in seinen Auseinandersetzungen bedient.
Man könnte daran anschliessend argumentieren, dies verlange, lediglich
jene Autor*innen dem philosophischen Anarchismus zuzuordnen, welche
anarchistische Prinzipien, Überzeugungen o. Ä vertreten. Dieser Ausschluss
qua Definition ist aber als Ausgangspunkt für diese Arbeit wenig dienlich
und zu einschränkend, denn die Argumente von Autor*innen wie Wolff
oder Simmons haben das Potenzial, uns dabei zu helfen, eine kohärente
und überzeugende negative Herausforderung zu formulieren.

63 Hierbei ist zu bedenken, dass es den Liberalismus ebenso wenig gibt, wie den Anar‐
chismus. Innerhalb der liberalen Theorietradition gibt es verschiedenste Positionen
zum Thema Staat. Derweil dieser für einige Autor*innen zentral ist, um eine freie
Gesellschaft aufrechtzuerhalten, nehmen andere eine fast schon anarchistische oder
libertäre Position ein. Der Nachtwächterstaat ist beispielsweise bei Nozick (1974)
alleinig dafür da, um die individuellen Rechte zu schützen und durchzusetzen. Dem
liberalen Freiheitsverständnis folgend sind Sozialliberale in der Tendenz ebenfalls
staatskritisch oder ‑skeptisch, lehnen aber das Konzept des Minimalstaats oder den
Marktradikalismus des Anarchokapitalismus ab (Sturn 2021, 344). Für Ordoliberale
ist eine liberale Ordnung kein Selbstläufer, sondern benötigt einen starken und un‐
abhängigen Staat, welcher sie aufrechterhält (Ötsch und Pühringer 2021, 380). Wie
diese nicht abschliessende Aufzählung illustriert, kommt dem Staat je nach liberaler
Position eine andere Rolle zu. Dass es einen Staat braucht, scheint aber innerhalb der
liberalen Tradition ein breiter Konsens zu sein.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

92

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Je nachdem, aus welchen Gründen sie allen bestehenden Staaten die
Legitimation absprechen, lassen sie sich in zwei Gruppen unterteilen. John
Horton (1992, 124) nennt diese positive und negative Ansätze. Positive
Ansätze sind die „anspruchsvollere“ und „stärkere“ Position, weil sie ver‐
suchen, eine Erklärung dafür zu geben, weshalb Staaten moralisch unmög‐
lich sind. Dabei muss eine positive anarcho-philosophische Theorie nicht
notwendigerweise legitime staatliche Autorität als theoretisch unmöglich
zurückweisen. Deren theoretische Möglichkeit kann akzeptiert werden. Die
Voraussetzungen dafür können aber – darauf läuft Wolffs Ansatz hinaus
(vgl. Abschn. 3) – so hoch angesetzt sein, dass ein Staat, der diese zu
erfüllen vermag, unwahrscheinlich ist. Andererseits finden sich negative
Ansätze. Solche sind weniger anspruchsvoll als ihre positiven Pendants.
Vertreter*innen dieser Position argumentieren, theoretisch sei eine politi‐
sche Pflicht und damit legitime Staatlichkeit im Bereich des Möglichen.
Negative Projekte verneinen aber, dass bisher, u. a. von einigen der intel‐
ligentesten Theoretiker*innen präsentierte Ansätze eine politische Pflicht
zu begründen vermochten. Diese Tatsache lässt sie an der Möglichkeit
zweifeln, staatliche Autorität effektiv legitimieren zu können. Ein weiterer
Unterschied zwischen den beiden Gruppen ist der leicht andere Fokus.
Erstere legt ihr Augenmerk in der Tendenz auf die Frage nach Legitimität,
zweitere auf jene nach einer Verpflichtung.

Simmons ([1996] 2001, 105) schlägt eine vergleichbare Typologisierung
anarchistischer Philosoph*innen vor. Er unterscheidet zwischen a priori
und a posteriori Ansätzen. Apriorische Projekte – zu diesen zählt Simmons
Robert Paul Wolffs Ansatz –64 schliessen staatliche Autorität a priori aus,
weil diese sich nicht mit anderen grundlegenden Prinzipien (z. B. individu‐
elle Autonomie) vereinbaren lässt. A posteriori Ansätze verneinen dagegen
die Möglichkeit legitimer staatlicher Autorität nicht von vornherein, wei‐
sen die bisher hervorgebrachten Argumente für die politische Pflicht aber
zurück (Simmons [1996] 2001, 105). Damit korrespondiert Simmons’ Typ
des philosophischen Anarchismus a posteriori mit dem negativen philoso‐
phischen Anarchismus in Hortons Typologisierung. Zwischen dem apriori‐
schen und dem positiven philosophischen Anarchismus gibt es ebenfalls
eine Überschneidung. Der kleine Unterschied – in Hortons Typologie

64 Simmons begründet seine Einteilung Wolffs mit dessen Aussage, das Konzept legiti‐
mierter Staaten erscheine nichtssagend und Anarchismus sei die einzige vernünftige
Alternative. Im Englischen verwendet Robert Paul Wolff ([1970] 1998, 19) die For‐
mulierung „[…] the concept […] would appear to be vacuous […].“ Da diese im
Konjunktiv steht, erscheint Simmons’ Einschätzung etwas übereilt.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

93

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


umfasst der positive Typ sowohl apriorischen als auch aposteriorischen
philosophischen Anarchismus – verschiebt aber den Blickwinkel auf den
typologisierten Gegenstand entscheidend.

Mit Simmons’ Typologisierung lässt sich zum einen Wolffs Ansatz nicht
korrekt erfassen. Wolff verneint nicht die Möglichkeit legitimer staatlicher
Autorität. Diese ist theoretisch möglich, muss aber mit individueller Auto‐
nomie vereinbar sein (siehe Abschn. 3.1.2). Zum anderen erfasst Simmons’
Typologie die entscheidende Frage nicht. Ob Autorität von vornherein
abgelehnt wird oder nicht, ist (zumindest für meine Untersuchung) nicht
der relevante Punkt. Wichtiger ist vielmehr, den Blick sowie die Ziele der
Autor*innen zu erfassen. Den ersten Aspekt erfasst Simmons mit seiner
Typologisierung zwar, diese vernachlässigt aber den zweiten Aspekt. Geht
es den Autor*innen darum, lediglich zu zeigen, dass keine zurzeit bekannte
Begründung der politischen Pflicht zu überzeugen vermag? Oder möch‐
ten sie ein nicht skeptisches Argument präsentieren? Dies erfasst Hortons
Unterscheidung in positiven und negativen philosophischen Anarchismus
besser. In Abweichung zu Horten, dessen Typologisierung wie jene von
Simmons lediglich auf die skeptischen, d. h. politische Autorität verneinen‐
de Elemente fokussiert, fasse ich „positiv“ aber weiter. Denn in Anbetracht
der Stossrichtung des politischen Anarchismus, der entgegen den Vorur‐
teilen nicht (dogmatisch) antiautoritär ist und damit politische Autorität
nicht notwendigerweise ablehnt, müssen unter die positiven (d. h. nicht
skeptischen) Ansätze auch jene Projekte fallen, die alternative Formen poli‐
tischer Autorität begründen. Um terminologische Überschneidungen mit
der Unterscheidung zwischen der negativen und der positiven anarchisti‐
schen Herausforderung zu vermeiden, verwende ich prinzipielle Ansätze
oder Argumentation anstelle von „positive Ansätze“ und skeptische Ansätze
oder Argumentation anstelle von „negative Ansätze“.

Damit ist nun noch die Frage zu klären, in welchem Verhältnis der
philosophische Anarchismus zur anarchistischen Theorietradition steht.
Wie im Abschn. 2.3.2 argumentiert, handelt es sich beim Anarchismus um
eine diverse und manchmal widersprüchliche ethische Diskussion über
revolutionäre Praxis. Auf theoretischer Ebene drückt sich dies durch eine
Vielzahl theoretischer Perspektiven aus, die lediglich durch gewisse geteilte
Überzeugungen und Verständnisse zusammengehalten werden (Graeber
2004, 8). Einen dieser Kernwerte – Ablehnung von Herrschaft – teilen sich
politische Anarchist*innen und philosophische Anarchist*innen im weiten
Sinn. Die beiden weiteren Kernwerte – Diversität und Ethos der direkten

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

94

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aktion – sind nicht notwendigerweise Werte, die Autor*innen vertreten,
die wir dem philosophischen Anarchismus im weiten Sinn zuschreiben. Sie
sind aber Werte, welche die Theoriebildung der anarchistischen Bewegung
informieren und über eine exklusiv negative Herausforderung hinauswei‐
sen. Anarchist*innen wollen nicht nur zeigen, dass der Status quo nicht
legitim ist. Für sie sind ihre Institutionen dem Status quo überlegen und
dies wollen sie durch ihre Praxis plausibilisieren. Folglich kann ein genuin
anarchistisches Projekt nicht ausschliesslich negativ sein und muss die
Kernwerte – implizit oder explizit – aufnehmen. In diesem Sinn handelt
es sich bei den Kernwerten um notwendige Aspekte des philosophischen
Anarchismus im engeren Sinn.65

Die philosophischen Anarchist*innen formulieren aber nicht nur eine
Herausforderung, sie sehen sich selbst einigen gegenüber. Erstens kann
man insbesondere Vertreter*innen eines philosophischen Anarchismus im
weiten Sinn vorwerfen, es handle sich lediglich um ein skeptisches Projekt
ohne Mehrwert für eine Debatte, welche darauf zielt, unsere Gesellschaft
voranzubringen, zu optimieren etc. (vgl. dazu z. B. J. Wolff 1996). In der
Tat ist der Skeptizismus gegenüber Autorität im Sinne einer Ablehnung von
Herrschaft ein konstitutives Element anarchistischer Theorien und viele in
meinen Augen überzeugende Argumente basieren darauf. Dies entkräftet
aber die Relevanz der Frage nicht, ob eine rein skeptische Theorie einen
wertvollen Beitrag zur Diskussion zu leisten vermag. Weshalb sollte man
sich mit dem philosophischen Anarchismus beschäftigen, wenn er uns
lediglich zweifeln lässt? Um dieser Kritik zu begegnen und den philosophi‐
schen Anarchismus als relevante und interessante Theorienfamilie darzu‐
stellen, muss man explizit die positiven Aspekte philosophisch-anarchisti‐

65 Mein Verständnis des philosophischen Anarchismus im engeren Sinn weist gewisse
Überschneidungen mit dem kritischen philosophischen Anarchismus auf, den Egou‐
menides (2014, 4) verteidigt. Sie definiert diesen als eine Position, welche die viel‐
versprechendsten Theorien untersucht, welche die Existenz einer politischen Pflicht
verteidigen wollen. Aus deren Scheitern leitet diese Position als konstruktive Folge‐
rung ab, dass es keine allgemeine politische Pflicht gibt und dass damit staatliche
Autorität nicht legitimiert ist. Diese Kritik ist dabei mit einer Vorstellung davon ver‐
bunden, wie eine ideale legitime Gesellschaft beschaffen sein sollte. Dies informiert
das Verständnis davon, wie politische Gesellschaften nicht organisiert sein dürfen,
um als legitim zu gelten. Der kritische philosophische Anarchismus betrachtet alle
bestehenden Staaten als illegitim, da sie diesem Ideal – insbesondere der Forderung
nach Herrschaftsfreiheit nicht entsprechen. Darin steht er im Einklang mit dem
politischen Anarchismus. Letztlich ist die Position des kritischen philosophischen
Anarchismus eine Mischung aus philosophischem und politischem Anarchismus.

2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität

95

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


scher Ansätze herausarbeiten respektive eine rein oder primär skeptische
Position um positive Aspekte ergänzen. Diese spricht dafür, die theoreti‐
schen Überlegungen zu anarchistischen Gesellschaften aufzunehmen und
so eine Herausforderung zu formulieren, die einem philosophischen Anar‐
chismus im engeren Sinn entspricht.

Ein weiterer möglicher – und bis zu einem gewissen Grad „verwand‐
ter“ – Kritikpunkt bringt Miller (1984, 15) auf den Punkt: Philosophischer
Anarchismus sei ein „blutleerer Vertreter“ anarchistischer Theorien. So
gibt A. John Simmons selbst zu, philosophischer Anarchismus stelle beste‐
hende Institutionen nicht infrage und habe vermutlich kaum Einfluss auf
bestehende soziale Praktiken (Egoumenides 2014, 43–45). Weshalb sollte
man sich mit dieser Theorie auseinandersetzen, wenn diese keinerlei prak‐
tische Auswirkungen besitzt? Man könnte gar argumentieren, philosophi‐
sche Anarchist*innen verneinen zuerst legitime staatliche Autorität, nur
um sie danach durch die sprichwörtliche Hintertüre wieder einzuführen.
Zwar besitzen wir in ihren Augen keine politische Pflicht, haben aber
gute Gründe, Staaten nicht nur nicht abzuschaffen, sondern ihnen auch
keinen Widerstand zu leisten. Um diesem Kritikpunkt zu begegnen, muss
man zeigen können, dass eine anarcho-philosophische Haltung praktische
Auswirkungen – z. B. auf die individuelle Attitüde gegenüber staatlichen
Institutionen – besitzt. Dies spricht ebenfalls dafür, eine Herausforderung
zu formulieren, die sowohl negative und positive Aspekte umfasst.

Ein dritter Kritikpunkt bezieht sich nicht nur auf den philosophischen,
sondern auch auf den politischen Anarchismus. In ihrem Streben, den Staat
abzuschaffen oder ihm zumindest legitime Autorität zu verweigern, verfeh‐
len die Anarchist*innen ihr Ziel: Ihre Ansätze verringern Ungerechtigkeiten
nicht, sie fördern sie sogar. Beispielsweise argumentiert Luara Ferracioli
(2015) in ihrem Essay „The Anarchist’s Myth: Autonomy, Children, and
State Legitimacy“, die philosophischen Anarchist*innen mögen korrekt sein
in ihrer Annahme, in einem Naturzustand würden natürliche Rechte nicht
systematisch verletzt.66 Doch dieser ist nicht zwingend deckungsgleich mit
einem Kontext, in welchem Kinder erlernen können, autonom zu sein
(382). Ohne Staat bzw. staatliche Autorität überlässt man die Entwicklung
individueller Autonomie der Laune der Eltern, da staatliche Institutionen
Kinder nicht mehr vor potenziellen schädlichen familiären Eingriffen in die
natürliche Entwicklung der Kinder zu autonomen moralischen Akteur*in‐

66 Auf Ferraciolis Argumentation gehe ich im Abschn. 3.1.3 vertieft ein.

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

96

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nen schützen könnten (376). Ferraciolis Kritik ist mit jener von Jonathan
Wolff (2016, 47–48) vergleichbar: Ohne externe Autorität müssen Anar‐
chist*innen auf das moralische Urteil jedes Einzelnen abstellen. Das Prob‐
lem widersprüchlicher Urteile oder antisozialen Verhaltens wird in der ana‐
lytischen Tradition gelöst, indem Anarchist*innen „gütiger Essentialismus“
unterstellt wird (Franks 2012, 60–61). Ohne den verfälschenden Einfluss
des Staates respektierten die Menschen individuelle Freiheiten von sich
aus und kooperierten selbstverständlicherweise miteinander. Um diesem
und vergleichbaren Argumenten entgegenzutreten, gilt es, die „wahre“ Mo‐
tivation hinter dem (philosophischen) Anarchismus zu zeigen und deren
praktische Schlussfolgerungen zu interpretieren. Daraus ergeben sich einige
Fragen: Erstens ist zu bestimmen, inwieweit der Anarchismus auf diese
essentialistische Grundannahme angewiesen ist.67 Zweitens muss man zei‐
gen, wie solche allfälligen anarchistischen Annahmen, welche unter idea‐
len Umständen überzeugend sein können, auf unsere „unvollkommene“
Lebenswelt zu übertragen wären?

Zusammenfassend kann man demnach sagen, anarcho-philosophische
Theorien sehen sich mindestens drei Hauptkritikpunkten gegenüber: Ers‐
tens fehle ihnen die theoretische und zweitens die praktische Relevanz. Als
dritter Punkt können ihnen ihre zu idealisierten Annahmen vorgeworfen
werden. Um das Ziel zu erreichen, eine möglichst überzeugende Form des
philosophischen Anarchismus zu formulieren, sind folglich Antworten auf
diese Kritik zu finden.

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen
Autoritätsanspruch

In diesem Kapitel habe ich einerseits die zentralen Konzepte, welcher mei‐
ner Arbeit zugrunde liegen, skizziert und andererseits die Gründe, welche
dafürsprechen, sich vertieft mit anarchistischen Theorien zu beschäftigen,
umrissen. Dabei ist ein Punkt klar geworden: „Den“ Anarchismus gibt es
nicht. Beim Anarchismus – verstanden als eine Sammlung politischer Ideen
und Konzepte – handelt es sich um eine Theorienfamilie, die sich die Ab‐

67 Wie Franks (2012, 61) richtigerweise feststellt, ergeben sich aus solchen idealisieren‐
den Überlegungen zum einen ein epistemologisches (können wir überhaupt die
„universelle“ menschliche Natur erkennen?) und zum anderen ein praktisches Prob‐
lem (weshalb haben die „gutmütigen“ Menschen überhaupt einen Staat geschaffen?).
Siehe dazu Abschn. 6.2.

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritätsanspruch

97

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lehnung von Herrschaft teilt sowie eine gemeinsame Idee des Guten – der
freie Mensch – besitzt. Dies motiviert den Angriff auf den (real existieren‐
den) Staat. Dieser ist aber nicht das einzige Ziel anarchistischer Kritik. Im
Fokus liegen z. B. ebenfalls der Kapitalismus, organisierte Religion sowie
weitere auf Herrschaft, Unterdrückung oder Ausbeutung beruhende sozia‐
le Organisationsformen. Als Mittel, um ihre Ziele umzusetzen, dient den
Anarchist*innen die direkte Aktion, die man am besten als eine Form präfi‐
gurativer Politik begreift. Diese zielt darauf, im Hier und Jetzt anarchistisch
zu leben und damit unter anderem die Performanz anarchistischer Lebens‐
weisen zu plausibilisieren. Deren effektive Ausgestaltung ist divers und
vielfältig. Daraus zu schliessen, der Anarchismus sei theoriefeindlich und/
oder inkohärent, wäre falsch und wird der Tatsache, dass Diversität ein
anarchistisches Kernkonzept ist, nicht gerecht. Ferner zielen anarchistische
Ansätze nicht auf eine utopische Vorstellung ab, wie eine ideale Gesellschaft
auszusehen hat. Das anarchistische Transformationsverständnis versteht
die direkte Aktion als einen nie endenden Prozess, um herrschaftsfreie
Organisationsformen zu schaffen. Die Idee ist, den Wandel im Hier und
Jetzt durch das Leben herrschaftsfreier Alternativen direkt umzusetzen (vgl.
Abschn. 2.3.2).

In diesem Sinne handelt es sich beim Anarchismus um eine auf die
Praxis gerichtete Ideologie. Wie passt da der „philosophische“ Anarchismus
ins Bild? Ich habe diesen als starken oder schwachen, individualistischen
oder kommunitaristischen Anarchismus beschrieben, der sich philosophi‐
scher Methodik in seiner Auseinandersetzung mit Autorität bedient (vgl.
Abschn. 2.3.3). Philosophische Anarchist*innen im weiten Sinn verneinen
sowohl eine politische Pflicht als auch die politische Autorität aller existie‐
renden und/oder potenziellen Staaten. Diese rein oder primär skeptische
Herangehensweise wirf aber Fragen über die Relevanz auf. Dies ist insbe‐
sondere dann der Fall, wenn dieser Skeptizismus mit der These verknüpft
wird, wir hätten aber gute Gründe, Staaten nicht nur nicht abzuschaffen,
sondern ihnen auch keinen Widerstand zu leisten. Diese spricht dafür,
einen holistischeren Zugang zu wählen und die negative um eine positive
Herausforderung zu ergänzen. Und hier ist es angebracht, auf anarchisti‐
sche Überlegungen darüber zurückzugreifen, wie unser Zusammenleben
herrschaftsfrei oder ‑arm gestaltet werden kann. Dieser Anspruch verweist
auf einen philosophischen Anarchismus im engen Sinn, d. h. um einen
philosophischen Anarchismus, der anarchistische Kernwerte zumindest
implizit aufnimmt. Somit handelt es sich bei diesem um einen Metaanar‐
chismus, der sich auf die theoretischen Aspekte konzentriert. Denn auch als

2 Von legitimer staatlicher Autorität und dem Zweifel daran

98

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


praktische Ideologie ist der Anarchismus auf einen normativen Unterbau
angewiesen.

Die vielfältigen Gegenentwürfe zum Status quo, welche die anarchisti‐
sche Bewegung hervorgebracht hat, sind ein Grund, sich mit anarchisti‐
schen Theorien zu befassen (vgl. Abschn. 2.3.1). Weitere beziehen sich auf
die Idee, der Anarchismus sei die Hintergrundherausforderung etatistischer
Ansätze. Zum einen hilft er dabei, einen Status-quo-Bias zugunsten des
Staates zu vermeiden und zeigt uns Alternativen zu diesem auf. Zum
anderen zwingt er dazu, die Beziehung zwischen Staat und Individuum
zu hinterfragen, was ihn zu einem wertvollen Argumentationsinstrument
macht.

Die nachfolgenden Kapitel fokussieren nun anhand einiger exemplari‐
scher Autor*innen auf den philosophischen Anarchismus. Dieser kann,
wie gesehen, einerseits eine prinzipielle Argumentation verfolgen und ver‐
suchen, eine Erklärung dafür zu geben, weshalb Staaten moralisch unmög‐
lich sind. In diese Kategorie fällt Robert Paul Wolffs Ansatz, auf den ich
im nächsten Kapitel eingehe. Philosophischer Anarchismus kann aber auch
eine skeptische Argumentation verfolgen und argumentieren, theoretisch
sei eine politische Pflicht und damit legitime Staatlichkeit im Bereich des
Möglichen, aber bisher seien einige der intelligentesten Theoretiker*innen
an überzeugenden Ansätzen gescheitert. Diese Tatsache muss uns an der
Möglichkeit zweifeln lassen, ob sich staatliche Autorität legitimieren lässt.
Diesen Ansatz wählt A. John Simmons in seinem Projekt, auf das ich
im Abschn. 4 eingehe. Dabei gilt es unter anderem, Gegenargumente für
die drei identifizierten Hauptkritikpunkte – anarchistischen Theorien fehle
die theoretische sowie die praktische Relevanz und ihre Vorstellung des
Menschen sei zu idealisiert – zu finden (vgl. Abschn. 2.3.3).

2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritätsanspruch

99

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748944607-27 - am 20.01.2026, 01:06:27. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944607-27
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1 Der staatliche Autoritätsanspruch
	2.1.1 Staats- und Nationenbildung
	2.1.2 Der moderne Staat
	2.1.3 Das Konzept politischer Autorität

	2.2 Das Problem der politischen Pflicht
	2.2.1 Eine politische Pflicht durch Zustimmung
	2.2.2 Fairness: Den gerechten Anteil tragen
	2.2.3 Dankbarkeit verpflichtet
	2.2.4 Natürliche Pflicht: Gerechte Institutionen sind zu unterstützen
	2.2.5 Mitgliedschaft als Grundlage der politischen Pflicht

	2.3 Anarchismus: die Hintergrundherausforderung gegen staatliche Autorität
	2.3.1 Weshalb sollte man sich mit dem Anarchismus beschäftigen?
	2.3.2 Der Anarchismus im Allgemeinen
	2.3.3 Der philosophische Anarchismus

	2.4 Erstes Zwischenfazit: Anarchistische Kritik am staatlichen Autoritätsanspruch

