Gemeinschaft und Gemeinsames

In diesem Kapitel werden die Moglichkeiten eines alternativen Begriffs von
Gemeinschaft erortert. Es geht um einen Begriff, der Konsequenzen aus den vo-
rangegangenen Analysen zieht und es vermeidet, in die Fallen des Gemein-
Diskurses zu tappen. Im Angesicht der Theorie des Politischen Imaginiren tritt
die Notwendigkeit hinzu, neues Denken mit antiessentialistischen, konstruktivis-
tischen Grundannahmen zu verbinden. Das Neue ist, obgleich es ebenso grund-
los und politisch imaginir sein wird wie das Vergangene, zugleich materiell wir-
kungsméchtig und ,,real”. Das Insistieren auf dieser realen Wirkungsmacht ver-
weist auf die praxeologische Perspektive, die ein neues Denken der Gemein-
schaft beinhalten muss. Denn jede neue Philosophie ergibt sich mit ihren Subjek-
tivierungsweisen und mit dem von ihr inaugurierten Verstindnishorizont aus
Spuren vorhergegangener Praktiken und wird erst im Prozess der Abgrenzung
gegen andere Begriffsbildungen praktische Wirkungsmacht entfalten.

Zunichst wird es jedoch darum gehen, mit Derrida die Frage nach der Zu-
kunft der Gemeinschaft iiberhaupt zu diskutieren. Danach wird erdrtert, inwieweit
gegenwirtige Figurationen der Gemeinschaft und des Gemeinsamen (Laclau/
Mouffe, Nancy, Negri/Hardt) fiir eine alternative Perspektive kollektiver Selbst-
Bildungsprozesse fruchtbar gemacht werden kénnen. Am Schluss steht der Aus-
blick auf ein neues Denken politischer Kollektivierung, das Hannah Arendts The-
orie des gemeinsamen Handelns und einen starken und (radikal-)demokratischen
Begriff des Offentlich-Politischen ins Zentrum stellt.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

DAs ENDE DER GEMEINSCHAFT?

Jacques Derrida bemerkt zu Beginn seines Buches Politik der Freundschaft, dass
priagnante Modelle von Zusammengehorigkeit und Freundschaft, von Gemein-
schaft und Staat stets am Modus der Abstammung orientiert sind und dass auch
die Giiltigkeit der Begriffe Freiheit und Gleichheit in modernen, demokratisch-
biirgerlichen Gesellschaften nur selten ohne eine briiderlich-abstammungs-
orientierte politische Seins-Weise auskommt." Er wirft die Frage auf, warum im
westlich-europédischen Denken das Politische immer wieder in den Begriffen von
Briiderlichkeit, Natiirlichkeit und (Bluts-)Verwandtschaft anvisiert werde, wa-
rum das Verstdndnis zumeist auf die Moglichkeit einer ,,Verbriiderung® ausge-
richtet sei, so dass der Definitionsrahmen des politischen Begriffs der Gleichheit
auf eine Gleichheit der Homogenitit und der Einheit reduziert werde. Er konsta-
tiert:

,Der Begriff des Politischen tritt selten ohne eine bestimmte Riickbindung des Staates an
die Familie, selten ohne das auf den Plan, was wir einen Schematismus der Abstammung
nennen werden: den Stamm, die Gattung oder die Art, das Geschlecht, das Blut, die Ge-
burt, die Natur, die Nation.*?

Im Sinne der Theorie des Politischen Imagindren erklirt Derrida, dass jede Poli-
tik, die sich auf Geburt, Natur oder Nation berufe, einen wirkungsmichtigen
Missbrauch mit einer Imagination treibe. Sie renaturalisiere jene Fiktion und
projiziere die Moglichkeit ,,wirklicher* oder ,,natiirlicher Briiderlichkeit auf ei-
ne Ebene symbolischer Ubereinkiinfte.” Eindriicklich verweist Derrida auf die
Gefahren einer solchen Fundierung des Politischen: Nationalismus, Ethnozent-
rismus, Populismus und Xenophobie, ein Schmittscher Begriff der politischen
Feindschaft, Einschluss und Homogenisierung nach innen, Abgrenzung nach au-
Ben und ein politisch-messianischer Expansionismus sind einige der Probleme,
die er anspricht.4

1 Trotz Derridas einleuchtender Argumentation stellt sich die Frage, ob die Figur des Bru-
ders immer auf die Abstammung fixiert war bzw. ob nicht sowohl der christliche Bruder
als auch der Bruder in der Franzosischen Revolution zwar auf eine natiirliche Form des
Bandes rekurrieren, sich aber nicht an den Gedanken der Abstammung binden. Fiir die
deutsche Tradition dagegen trifft die briiderliche Abstammungsfixierung zu.

2 Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 11.

Vgl. Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 138.

4 Vgl. Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 147.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 291

Derrida iibt Kritik an einem derartigen Politik- und Freundschaftsverstindnis
und problematisiert zugleich bestimmte Modelle des Gemeinschaftsdenkens. Er
kritisiert die neuen Gemeinschaftsenthusiasmen von Bataille iiber Blanchot und
Nancy, die im Namen eines ,,Bezugs ohne Bezug®, eines , literarischen Kommu-
nismus®, einer ,,entwerkten oder uneingestehbaren Gemeinschaft* versuchen, die
Politik der Gemeinschaft neu zu bestimmen und sie von den Paradigmen Identi-
tiat, Einheit, Geburt und Natur zu 16sen.’ Fiir Derrida erweisen letztlich auch sie
sich als unfihig, Gemeinschaft jenseits von Briiderlichkeit zu denken: ,,Bejaht,
verneint oder neutralisiert, stets gingen diese gemeinschaftlichen, ,kommunita-
ristischen® oder ,kommunalen‘ Werte mit dem Risiko einher, den Bruder wie-
derkehren zu lassen®.® Die Illusion natiirlicher, briiderlicher Zusammengehorig-
keit und die nationalistisch-abstammungsorientierte Fundierung des Politischen
sind Derridas Ansicht nach wirkungskriftige Phantasmen und ein derart méchti-
ges Unterpfand des Gemein-Diskurses, dass er Versuche den Begriff der Ge-
meinschaft zu rehabilitieren, grundsitzlich ablehnt.

Ist es unmoglich, einen Begriff der Nihe zu bilden, der nicht der Vorstellung
von Gleichartigkeit, Identitit und Homogenitdt verpflichtet ist? Derrida ldsst
dem obigen Zitat den Satz folgen: ,,Vielleicht muss man sich dieses Risiko vor
Augen fiihren, auf dass die Frage nach dem ,wer?‘ sich nicht mehr [...] als Frage
nach der (individuellen, subjektiven, ethnischen, nationalen, staatlichen, etc.)
“7 Jetzt scheint auch bei Derrida die Moglichkeit einer an-
deren Politik auf. Ihr Weg fiihrt tiber die Dekonstruktion des natiirlichen oder na-

Identitit stellen lésst.

tionalen Gesetzes der Gemeinschaft zu einer kommenden bzw. im Kommen blei-
benden Demokratie. Statt zu versuchen, den Begriff der Gemeinschaft neu zu
besetzen und quasi eine Gemeinschaft ohne Gemeinschaft voranzutreiben,
schldgt Derrida vor, sich auf eine iiber Staat und Nation hinausgehende Univer-
salisierung zu konzentrieren, die auf nichts zielt, als auf die Beriicksichtigung
namenloser und unendlich differenter Singularititen. Ihn interessiert eine Art der
Universalisierung, die {iber partikulare Differenzen hinausweist und sich dem Ei-
fer jeder Identititsbehauptung widersetzt.® Er erklirt es zu einer Frage, ob Politik
jenseits des Briiderlichkeitsprinzips denkbar ist und zu einer anderen, ob Ge-
meinschaft jenseits von ihr moglich sei. Die Form der Universalisierung, die er
mit dem Konzept der kommenden Demokratie anpeilt ist nur schwer mit den Be-
griffstraditionen der Gemeinschaft zu verbinden.

Vgl. Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 119.
Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 399.
Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 399.

Vgl. Derrida 2002, Politik der Freundschaft, S. 154-57.

[e IR E e NV

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

Ungeklirt bleibt: Ist die Riickkehr des problematischen Strukturen des Gemein-
schaftsdenkens unausweichlich oder kann die unbewusste Wiederkehr des Ver-
dringten bewusst gebrochen werden, indem die Grundlagen des Imaginiren er-
fasst, analysiert und durch neue Konstruktionen ersetzt werden? Die vorange-
gangenen Analysen haben diese Frage nicht abschliefend beantworten konnen,
sie haben jedoch deutlich gemacht, dass es zunéchst eines neuen Politikbegriffs
jenseits von nationalen, briiderlichen und naturalisierenden Strukturierungen,
jenseits des Begriffs der Anwesenheit und der Vorstellung einer gegebenen Ge-
meinschaft, abseits der Fiktion eines Ursprungs oder einer Finalitit und schluss-
endlich auch abseits der Vorstellung von individueller oder kollektiver Identitit
bedarf. Von Noéten ist der Zugang zu konkreten Ebenen politischer Wirksamkeit
und die Vernetzung mit sozialen Praktiken, um die Anrufung eines vorpoliti-
schen Horizonts zu vermeiden und zu verhindern, dass aktuelle Artikulationen in
der Politik gemifl den Dichotomien des klassischen Gemeinschaftsdenkens auf-
gespalten werden. Der Bezug auf kollektive Identititsbildungen muss von seinen
religios-erlosungstheoretischen Grundlagen, von der Theorie der Entfremdung
und ihrem Grundmotiv, dem Gegensatz von Sein und Schein, getrennt werden.
Geht das auf der Basis des Gemeinschaftsbegriffs oder muss versucht werden,
seine Strukturen, seine Mythen und Bedeutungsfelder abschliefend aufzuarbei-
ten, um die Spirale aus Verdringung und Wiederkehr zu stoppen. Ist es eine Al-
ternative, wie Derrida vorschlégt, auf ein Ende der Gemeinschaft zu setzten, auf
den Begriff zu verzichten?

Diese Absicht vereinfacht das Problem auf unzulidssige Weise: Der Vorstel-
lung, das Konzept der Gemeinschaft konne aufgegeben werden, liegt die Idee ei-
nes theoretischen Optionsmodells zugrunde. Es wird eine Wahlmoglichkeit sug-
geriert, die nur vom Subjekt ausgehend zu denken ist und die die materielle Wir-
kungsmacht diskursiver Konstruktionen relativiert. Die Forderung nach einem
Ende der Gemeinschaft ist obendrein keine Perspektive, wenn ernst genommen
wird, was ein Ausgangspunkt der Analyse war: Es ist weder politisch noch phi-
losophisch eine Option, sich fiir oder gegen die Gemeinschaft zu entscheiden, da
der Gemeinschaftsbegriff nur eine Variable in einem iibergeordneten Diskurs-
Ensemble ist. Das Problem der Gemeinschaft wird zu einem allgemeinen Prob-
lem des Gemein-Seins bzw. des Gemein-Werdens, so dass, um Gemeinschaft
mehr als nur begrifflich zu iiberwinden, das ganze Diskursfeld abgeschlossen
werden miisste. Das jedoch wire nur vom Standpunkt eines vereinfachten Libe-
ralismus sinnvoll, wenn das Individuum und dessen Selbstverwirklichung gegen
Gemein-Bildungen ausgespielt werden.

Die SchlieBung eines Diskursfeldes bedeutet das Ende des Widerstreits von
Kriften im Politischen Imaginiren. Das wire im Sinne Rancieres als Ende des

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 293

Politischen und als Umschlag ins Polizeiliche zu verstehen, da Modelle politi-
scher Artikulation in Bewegung bleiben miissen, um Verdnderung moglich zu
machen. SchlieBung und Abschluss sind Konzepte, mit denen es unmdéglich ist,
Alternativen jenseits von Identitit oder Differenz zu denken. Ohne einen Begriff
des Gemeinen, der Prekaritit, Heterogenitit, Unabgeschlossenheit und Differen-
tialitédt als konstitutiv anerkennt und diese Phdnomene nicht als temporére Kri-
senbegriffe bestimmt, kann weder die priasenzmetaphysische und entfremdungs-
theoretische Struktur des Politischen iiberschritten werden, noch ist es moglich,
sich jenseits theologisch-politischer Erlosungsparadigmen zu bewegen.

Die Aufgabe besteht vielmehr darin, den Gemein-Diskurs um Perspektiven
zu erweitern, die Prekaritit, Krise und Mangel als produktive Parameter des Po-
litischen anerkennen. Der Versuch, Alternativen, die keinen Bezug zu einer sub-
politischen Ebene eigentlicher Gemeinschaftlichkeit haben, in der Gegenwart zu
erproben, bendtigt die Verbindung mit politischer Praxis abseits der Vorstellung
eines individuellen oder kollektiven Subjekts. Das Leiden an der erfolglosen Su-
che nach positiv-vollendeter, kollektiver Identitdt kann nur mit einem Begriff des
Aufhebens jenseits der Einfachheit des Selben beendet werden. Das bedeutet,
den Diskurs auf ein neues Modell von Zeitlichkeit festzulegen. Die Postulate der
Anwesenheit, der Prisenz und der Vollendung miissen zur Disposition gestellt
werden, um das Gemeinschaftsdenken aus seiner Verankerung im romantischen
Begehren zwischen Verlust und Versprechen zu 16sen. Ebenso wie das Begehren
nach Ankunft in einer erfiillten Gemein-Identitit (das Streben nach einem utopi-
schen Endpunkt), muss auch das Konzept des Ursprungs zur Debatte stehen. Das
Ziel wire die Verwirklichung einer Vorstellung gemeinsamen Werdens, die um
die eigene Fundamentlosigkeit weif3, also weil3, dass das von ihr Vertretene nicht
vor seiner Vertretung existierte, dass die Einheit der kollektiven Identitit weder
gegenwirtig, unbewusst noch deduzierbar ist und dass sie stattdessen immer und
konstitutiv aufgeschoben, vertagt und im Kommen bleiben muss. Um es mit
Nancy zu sagen: ,,Nichts ging also verloren und daher ist auch noch nichts verlo-
ren.*’

In den vergangenen Analysen konnte mit Hobbes und iiber ihn hinaus deut-
lich werden: Menschen gestalten das Politische in dieser Welt, und sie gestalten
es gemeinsam. Der Gemein-Diskurs ist unabgeschlossen und seine Paradigmen
sind abhédngig von politischen und historischen Krifteverhiltnissen. Sie sind
kontingent, im Sinne von nicht-notwendig und wandelbar. Es gibt keine vorgin-
gige und natiirliche Gemeinschaftsdisposition und keine Hoffnung auf Ankunft
in einer individuellen oder kollektiven Eigentlichkeit. Der Verlust dieser Hoff-
nung ist nur scheinbar negativ, da er zugleich die Moglichkeit von produktiver

9 Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 31.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

Verinderung impliziert. Dass politische Imaginationen sich seit Hobbes’ neu-
zeitlichen Begriindungsversuchen ebenso wie historisch-politische Verhéltnisse
vielfach und grundlegend gewandelt haben bedeutet, dass andere Selbstverhilt-
nisse und neue Gemein-Konstruktionen moglich sind. Verdnderungen im Be-
reich des Politischen konnen mitgestaltet und durchgesetzt werden, so dass das
neoliberal-thatcheristische Diktum ,,There is no alternative* an der Wirklichkeit
blamiert wird. Da diese Welt nicht durch eine vorpolitische oder natiirlich-
transzendente Ebene strukturiert ist, sondern von Menschen und menschenge-
machten Verhiltnissen gestaltet wird, sind Transformationsprozesse allgegen-
wartig.

Aus dieser doppelten Potenz der Selbst-Bildung (selbst etwas heraus-bilden,
erfinden, produzieren und sich selbst heraus-bilden, erfinden, produzieren), aus
der Tatsache, dass Menschen Neues in die Welt bringen und beginnen konnen,
folgt Handlungs- und Gestaltungsmacht. Das positive Diktum, dass eine andere,
eine neue Welt moglich ist, ist der Ausgangspunkt von Hannah Arendt. Ihre po-
litische Handlungstheorie dient hier als Modell fiir einen alternativen Blick auf
Gemeinschaftlichkeit. Arendts Denken soll mit Aspekten von Antonio Negris
und Michael Hardts Konzept der Multitude ergénzt werden und dazu beitragen,
neue Perspektiven des Gemeinsamen, des Gemeinschaftlichen und Kommunen
zu entwickeln. Im Kontext aktueller politischer Herausforderungen kann der Be-
zug auf Gemeinschaftlichkeit so zum Teil einer revolutiondiren Realpolitik10
(Rosa Luxemburg) werden, die auf gemeinsames Handeln in der Gegenwart zielt
und zugleich den Dualismus von Reform und Revolution iiberwindet."'

Die begriffliche Zukunft der Gemeinschaft scheint aufgrund ihrer Rolle als
veridnderbare Variable in einem iibergeordneten Gemein-Diskurs fiir eine Per-
spektivdiskussion letztlich gleichgiiltig. Sicherlich ist die Gemeinschaft im
deutschsprachigen Raum begrifflich vorbelasteter als bspw. das Gemeinsame
und die Nachsilbe -schaft verweist (etymologisch vom althochdeutschen -scaft
stammend) auf einen statischen Bedeutungsrahmen im Sinne von Beschaffen-
heit, Ordnung und Plan sowie auf eine Form von Kollektivierung bzw. Territori-
alisierung, die mit der Zuschreibung fester Eigenschaften einhergeht. Doch we-
der die Etymologie noch die begriffliche Entscheidung diirfen an dieser Stelle
iberbelastet werden. Begriffspolitik ohne theoretische Reflektion und praktische
Anbindung ist ,,bedeutungslos®. Schlielich bleiben alle Versuche neue Formen
kollektiver Selbstverhiltnisse zu denken in ein iibergeordnetes Diskursfeld ein-
gebunden. Natiirlich kann die Gemeinschaft begrifflich ruhen gelassen werden,
um jedoch Texturen und Traditionen nachhaltig zu veridndern, bedarf es mehr als

10 Vgl. Luxemburg 1974, Karl Marx, S. 373. (Hervorhebung J.S.)
11 Vgl. Luxemburg 1996, Sozialreform oder Revolution, S. 114.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 295

einer Begriffspolitik. Komplexe Verfahren der Aufarbeitung und der Resignifi-
kation miissen mit konkreten, wirklichkeitsschaffenden Praktiken verbunden
werden.

ONTOLOGIE DER GRUNDLOSIGKEIT

Eine Auseinandersetzung mit neuen Ansitzen der Demokratietheorie und mit
Aspekten des gegenwirtigen Gemeinschaftsenthusiasmus kann dazu beitragen
die Grundlagen einer solchen, iiber Begriffspolitik hinausreichenden Perspektive
zu erortern. Ernesto Laclau und Chantal Mouffe visieren in ihrem Buch Hege-
monie und radikale Demokratie ein Gemein-Konzept an, das die Grundlosigkeit
des Politischen in den Vordergrund stellt. Ihnen zufolge darf Politik nicht {iber
den Rekurs auf ein begriindendes Zentrum und auch nicht durch universale Wer-
te oder kategoriale Rechtsprinzipien legitimiert werden. Vielmehr gelte es, die
Leere in der Mitte der Gemeinschaft anzuerkennen, statt sie als Mangel zu be-
greifen. Laclau und Mouffe verwerfen die Idee einheitlicher, selbsttransparenter
und sich selbst geniigender Totalitidten und die Denkmoglichkeit geschlossener
Identitdten. Gegen die Versuche das Soziale zu ndhen, setzen sie auf einen pro-
duktiven Widerstreit um Hegemonie und auf ein bestindiges Spiel von Macht
und Gegenmacht. Soziale Formationen seien und blieben gespalten und durch-
zogen von Grenzen, die tiber sie hinaus reichten und einfache Identitétsbildun-
gen verhinderten, sie seien Effekte von Artikulationen."* Wie fiir Derrida bleibt
politische Kollektivierung auch fiir Laclau und Mouffe ein nicht abschlieSbares
Projekt. Sie bleibt im Kommen."

Im Anschluss an Laclau und Mouffe erscheinen Grundlosigkeit und die Un-
moglichkeit identitdrer SchlieBungen als zentrale Kriterien fiir ein neues Denken
von Gemeinschaft und Gemeinsamkeit im Politischen. Laclau und Mouffe
schwichen ihre eigene Analyse jedoch durch einen so genannten ,,strategischen

«l4

Essentialismus® ™ ab und erkldren, das Imaginére bendtige einen Bezug auf Iden-

12 Vgl. Laclau, Mouffe 1991, Hegemonie und radikale Demokratie, S. 162f und S. 184.

13 Vgl. Hetzel 2004, Demokratie ohne Grund, S. 187.

14 Zum strategischen Essentialismus vgl. auch Spivak 1994, Can the Subaltern Speak?,
Gilroy 2001, Against Race. Diese Wendung der Theorie wird in Mouffes Analyse
fortgefiihrt: In ,,Return of the Political® argumentiert sie nicht mehr antiessentialis-
tisch, sondern im Anschluss an vermeintlich natiirliche, anthropologische Anlagen des

Menschen.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

296 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

titdt, um Utopien zu gewéihrleisten.15 Trotz der Unmoglichkeit von Realisierung
sei die Dimension des Grundes als abwesender und unmoglicher Bezugspunkt
jedes utopischen Diskurses wichtig. Um der Implosion des Sozialen vorzubeu-
gen, miisse es die Vision eines libergeordneten, wenn auch illusorischen Zent-
rums geben, da nur so der Umschlag des Diskurses ins Psychotische abgewendet
werden konne. Laclau und Mouffe sind bestrebt, politische Praxis im Span-
nungsfeld zwischen Universalitdt und Partikularitéit zu verorten, so dass Grund,
Einheit und SchlieBung anvisiert und gleichzeitig als unmoglich markiert wer-
den. Diese Annahme eines anthropologischen Bediirfnisses nach (Be-)Griindung
und Identitidt mochte ich bezweifeln, auch wenn die reale Wirkungsmacht derar-
tiger (diskursiv und politisch-imaginédr generierter) Bediirfnisse anzuerkennen
ist. Die Uberzeugung, dass die Vision eines Grundes sei fiir das Funktionieren
des Sozialen notwendig ist, bleibt spekulativ, da Begehren nicht unveridnderbar
und {iiberhistorisch ist. Konstitutiv ist nicht der Wunsch nach einem Ursprung,
sondern wie auch Laclau und Mouffe anerkennen, die Unmdglichkeit einer ur-
spriinglichen Bedeutung, die Abwesenheit eines hinreichenden Grundes.

Einen anderen Anschlusspunkt bietet der ,,Gemeinschaftsenthusiast* Jean-
Luc Nancy. Auch fiir seine Philosophie der Gemeinschaft ist Grundlosigkeit ein
zentraler Orientierungspunkt. Den Bezug auf einen notwendigen aber abwesen-
den Grund dagegen vermeidet er. Im Vordergrund steht fiir ihn, dass Grundlo-
sigkeit nicht mit der Abwesenheit des Grundes zu verwechseln ist. Er versucht
tiber die Einfachheit der Differenz des psychologischen Spiels zwischen da und
fort hinauszuweisen und eine fundamentale, irreduzible Grundlosigkeit denkbar
zu machen. Der abwesende Grund wird nicht als Negation des anwesenden zum
Substitut des positiven Ursprungs. In diesem Sinne ist Nancy post- und nicht an-
ti-foundational.'® Er begreift seine undarstellbare Gemeinschaft weder als Ver-
wirklichung des Wesens eines Kollektivs noch als Vollendung des menschlichen
Wesens. Es miisse vom Modell der Verkorperung Abstand genommen werden;
da es schlussendlich immer auf die Exponierung oder die Realisierung eines
iibergeordneten Wesens verweise.'” Er fiihrt aus:

,Die Gemeinschaft nimmt also folgende besondere Stellung ein: Sie garantiert die Un-
moglichkeit ihrer eigenen Immanenz, die Unmoglichkeit eines gemeinschaftlichen Seins
als Subjekt. Die Gemeinschaft garantiert und markiert in gewisser Weise die Unméglich-

keit der Gemeinschatft. [...] Eine Gemeinschaft ist weder ein Projekt, das eine Verschmel-

15 Vgl. Laclau, Mouffe 1991, Hegemonie und radikale Demokratie, S. 164 und 255f.

16 Vgl. Marchart 2008, Die politische Ontologie der Gemeinschaft, S. 149.

17 Er nennt diese Vorstellung Immanentismus. Vgl. Nancy 1988, Die undarstellbare
Gemeinschaft, S. 14f.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 297

zung intendieren wiirde, noch allgemeiner gesehen, ein auf ein Produkt oder Werk zielen-
des Projekt — sie ist iiberhaupt kein Projekt (gerade hierin unterscheidet sie sich zutiefst
vom ,Geist eines Volkes®, jener Figur, die von Hegel bis Heidegger die Kollektivitit als
Projekt und umgekehrt das Projekt als ein kollektives erscheinen lieB.“'® Er fihrt spiter
fort: ,,Das Politische darf [...] keinesfalls eine scheinbar verlorene oder zu erwartende

Einswerdung ausfindig machen, wiederfinden oder ins Werk setzten wollen. '

Nancys Versuch, ein neues Denken der Gemeinschaft voranzutreiben, ist fiir ei-
ne Theorie des Gemeinschaftlichen, die sich Konstruktivismus, Antiessentialis-
mus und einer Form revolutionédrer Realpolitik verpflichtet fiihlt, dennoch nur
bedingt ein Ansatzpunkt. Seine Gemeinschaftsphilosophie 14duft auf die Aussage
zu, es gibe kein singuldres Wesen ohne ein anderes, so dass eine Art urspriingli-
cher Sozialitiit existiere.”’ Diese banale, aber politisch bedeutsame Annahme, die
er unter anderem in seinem Buch Singuldr Plural Sein®! ausfiihrt, fiihrt bei
Nancy zu einer entpolitisierten Form der Ontologie. Die Heideggersche Hierar-
chie zwischen Da- und Mit-Sein wird umgekehrt und das Mit-Sein scheint nun
dem Da-Sein ontologisch vorausgehen. Nancy ontologisiert das Soziale im Hin-
blick auf ein originéres, irreduzibles Mit-Sein und entwickelt die These einer
einflussreichen Gemeinschaftsverg,gessenheit.22 Das Mit-Sein wird fiir Nancy zum
Zwischen-Sein, zum urspriinglichen Zusammen-Sein und zum Gemeinsam-
Erscheinen. ,Die Endlichkeit erscheint zusammen [...] das ist das Wesen der

. 23
Gemeinschaft.

Die endliche Relation in Form des Mit-Erscheinens begriindet
fiir Nancy die Ordnung des Seins an sich; Sein bestehe allein zwischen Singula-
ritdten. Diese Singularititen hitten nicht im herkommlichen Sinne etwas gemein,
sie erschienen gemeinsam. Anders als autonome Individuen seien Singularitdten
origindr auf andere angewiesen, sie konnten nur gemeinsam erscheinen, da sie
sich erst im Bereich des Zwischen konstituierten.” Nancy verlegt ein ontisches,
soziales oder politisches Miteinander auf die ontologische Ebene des Seins an
sich. Gemeinschaft wird fiir ihn zum ersten Grund, ihre Philosophie zur prima

philosophia.25 Gemeinschaftlichkeit, die Erscheinungsform des Mit-Seins, wird

18 Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 39.

19 Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 87.

20 Vgl. Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 63.

21 Vgl. Nancy 2004, Singulér Plural Sein, S. 13f.

22 Vgl. Nancy 2004, Singulir Plural Sein, S. 59.

23 Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 65.

24 Vgl. Nancy 1988, Die undarstellbare Gemeinschaft, S. 65. Marchart 2008, Die politi-
sche Ontologie der Gemeinschaft, S. 144.

25 Vgl. Marchart 2008, Die politische Ontologie der Gemeinschaft, S. 154.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

298 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

von ihrer politischen Bedeutung und ihrer konkreten Ausgestaltung geldst und
zu einer Art Urform des Politischen erklirt. Dabei verliert sie ihren Status als
konkretes Element der Politik. Macht- und Herrschaftsverhiltnisse, Praktiken,
Materialisierungen und Kidmpfe um Bedeutung werden ignoriert bzw. aus der
Philosophie der Gemeinschaft ausgeschlossen. Nancy de- und entpolitisiert seine
Uberlegungen und verfillt etwas, das Marchart Philosophismus nennt.”®

Die Frage der Ontologie stellt sich auch bei der Heidegger-Schiilerin Hannah
Arendt. Auch sie kehrt die Hierarchie von Mit- und Dasein um und geht wie
Nancy von einer Art singulir-pluralem Sein aus. Dennoch wirkt sie, wie wir se-
hen werden, anders als Nancy, nicht an einer De-Politisierung der Philosophie
mit. Im Gegenteil, ihre Grundannahmen, die im Grenzbereich zwischen Ontolo-
gie und Anthropologie verortet sind, gehen mit konkreten Vorstellungen iiber
politisches Handeln einher und ihr Konzept ist, im Gegensatz zu den Ausfiihrun-
gen Nancys, explizit anwendungs- und gegenwartsbezogen. Arendts Philosophie
ist eine Philosophie der Praxis, und sie ist mehr als alles andere ein eindringli-
cher Appell an eine umfassende (Re-)Politisierung der menschlichen Existenz-
weise. Der Vorwurf des Philosophismus ist ihr nicht zu machen.

Doch das Spannungsfeld zwischen Ontologie, neuem Messianismus und
konkreter politischer Relevanz scheint auch gegenwirtigen gemeinschaftsphilo-
sophischen Entwiirfen grofite Schwierigkeiten zu bereiten.”” So ist auch in Neg-

26 Vgl. Nancy 2004, Singuldr Plural Sein, S. 6. Marchart 2008, Die politische Ontologie
der Gemeinschaft, S. 153.

27 So scheitert auch Giorgio Agambens Entwurf einer kommenden Gemeinschaft an die-
sem Problem. Agamben versucht sich an neuen, ontologischen Bestimmungen. Er
entwirft das kommende Sein als eines, das weder individuell noch allgemein, sondern
beliebig ist. Es sei singulédr und bleibe doch ohne Identitdt. Er erklért es jenseits der
spezifischen Eigenschaften, die seine Zugehorigkeit regeln (rot, franzosisch, musli-
misch) in seiner Beliebigkeit fiir liebenswert. (S. 10) Das Sein, das zur kommenden
Gemeinschaft befahige, habe keine besondere Bedeutung, es zeichne sich durch die
Potenz zum Nicht-Sein aus. Agamben verwehrt sich gegen Essentialismus und klassi-
sche Ontologie und macht deutlich, dass der Mensch keine biologische Bestimmung,
keine Berufung und kein Wesen habe. (S. 43) Menschen seien das Faktum ihres Da-
seins als Moglichkeit oder Potenz. Agambens Ziel ist eine ,.identitétslose Singularitit,
eine gemeine, vollig ausgestellte Singularitit. Wenn die Menschen es vermogen wiir-
den, ihrem So-Sein nicht diese oder jene biographische Identitit zu geben, sondern
einzig das So-Sein zu sein, [...] dann trite die Menschheit erstmals in eine bedin-
gungslose Gemeinschaft ohne Subjekte ein schreibt er (S. 61) Aussagen iiber das Da-
sein, die als mogliche Position innerhalb einer philosophischen Debatte, Relevanz ha-

ben, doch Agamben reklamiert politische Relevanz fiir seine Gemeinschaftsphiloso-

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 299

ris und Hardts Buchreihe Empire, Multitude, Commonwealth die ontologische
Dimension ein problematisches Thema. Negri und Hardt wenden sich mit ihrer
Spinozistisch-Deleuzianisch fundierten Theorie entschieden von klassisch-
ontologischen Annahmen ab und arbeiten statt mit einem statisch-vorgidngigen
Begriff des Seins mit dem Begriff der Subjektivierung:

We ,regard the production of subjectivity rather as the primary terrain on
which political struggle takes place. We need to intervene in the circuits of the
production of subjectivity, flee from the apparatuses of control, and construct the
bases for an autonomous production“28

Diesen Produktionsprozess verstehen sie gleichwohl als ontologisch-
politisches Projekt. Sie sind bestrebt, den ontologischen Status der Multitude zu
bestimmen, dieser von Spinoza entlehnten Figur der lebendigen Menge unein-
heitlicher singulédrer Vielfalt, die im Inneren des Empire entstehen soll und nicht
mit tradierten soziologischen Kategorien (Bevolkerung, Nation, Klasse, etc.) be-
zeichnet werden kann. Negri und Hardt wollen keine bereits bestehende ontolo-
gische Grundlage entdecken, sondern das Sein der Menge im Prozess gemein-
samen Werdens herstellen. Die konstruktivistische Feststellung, dass Menschen
ihre politische Wirklichkeit gemeinsam gestalten, verstehen sie als ontologische
Aufgabenstellung. Es sei das Ziel eines gegenwirtigen politischen Projekts, in
den Produktionsprozess einzugreifen und aktiv neue Lebensformen und Subjek-
tivierungsweisen zu produzieren. Sie erkldren, ihr Zugang sei ,kritisch und de-
konstruktiv.* ziele auf die Subversion gesellschaftlicher Strukturen und entdecke
dabei die ontologische Grundlage, die sich in der schopferischen und produkti-
ven Praxis der Menge bietet. Diese Methode sei zugleich konstruktiv und
ethisch-politisch, da sie Orientierung fiir die Produktionsprozesse der Subjektivi-
tét bis zur Konstituierung einer tatsdchlichen gesellschaftlichen und politischen
Alternative anstrebe.”

Warum muss einem derartigen Projekt ein ontologischer Status zugeschrie-
ben werden? Jacques Derrida stellte Antonio Negri diese Frage: ,,Warum wollen

phie. Er sieht es als den ,,politischen Auftrag unserer Generation* an, ,unter den
Merkmalen der neuen planetarischen Menschheit jene auszuwihlen, die ihr das Uber-
leben erlauben, die feine Scheidewand zu entfernen, die die schlechte mediale Offent-
lichkeit von der vollkommenen AuRerlichkeit, die nur sich selbst mitteilt, trennt.”
(S. 62) Die politischen Konsequenzen einer solchen Analyse sind gelinde gesagt prob-
lematisch. Seine Theorie kippt ins Licherliche, wenn er ,,die beliebige Singularitit als
gefihrlichsten Feind des Staates” und das ,,Anriicken der Panzer* als Frage der Zeit
bezeichnet. Alle Verweise: Agamben 2003, Die kommende Gemeinschaft.

28 Hardt, Negri 2009, Commonwealth, S. 172.

29 Vgl. Hardt, Negri 2002, Empire, S. 61.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

300 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

Sie um jeden Preis eine neue Ontologie auf die Gefahr hin, dass alles darin eine
Ordnung, eine groe Ordnung, aber immerhin eine Ordnung findet?* Negri
kann diese Frage nicht beantworten, ebenso wenig wie er Derridas Vermutung
entkriften kann, dass auch eine post-dekonstruktive Ontologie letztlich auf eine
erfilllende Gegenwart abzielt bzw. ,die schopferische Wirklichkeit hinter der
Maske des Gespensts* wiederzufinden versuche. Dennoch gelingt es mit dem
Projekt Empire/Multitude erstmals, marxistische Ansidtze mit poststrukturalisti-
schen, dekonstruktiven und Deleuzianischen Zugingen zu einem politisch-
theoretischen Projekt zu vereinigen, das Bezug auf aktuelle politische Entwick-
lungen, auf soziale Bewegungen, auBerparlamentarische Oppositionen und ge-
genwirtige Widerstandsstrategien nimmt. Die Bezeichnung neue Ontologie ver-
weist auf einen theoretischen Ubermut, der vielleicht Voraussetzung fiir ein der-
artiges Unterfangen ist. Sympathisch ist dieser Uberschwang dort, wo die Signi-
fikanz der eigenen Theorie und die konkreten Gestaltungsmoglichkeiten dessen,
was als Multitude gefasst wird, liberschitzt werden. Problematisch ist er, wenn
die Inhalte des Projekts durch diesen Ubermut verzerrt werden und die Autoren
sich der romantischen Tradition annidhern. Ebendann scheint Derridas Vorwurf
gerechtfertigt und die beiden scheinen auf der Suche nach einer neuen Gegen-
wart jenseits der schmutzigen politischen Wirklichkeit. Obgleich ich eine per-
sonliche Sympathie nicht verleugnen mochte, besteht die Gefahr eines Um-
schlags in romantischen Euphemismus. Sie ist untrennbar mit dem Problem der
Ontologie verbunden.

,,Das ontologische Gewebe des Empire wird durch die jenseits des Mal3es liegende Tétig-
keit der Menge und ihrer virtuellen Michte gebildet. Die virtuellen, konstituierenden
Michte stehen in einem endlosen Konflikt mit der konstituierenden Macht des Empire. Sie
sind vollkommen positiv, weil ihr ,Dagegen-Sein‘ ein ,Dafiir-Sein® ist, d.h. ein Wider-
stand, der zu Liebe und Gemeinschaft wird. <! ,.Diese Revolution wird keine Macht kon-
trollieren konnen — weil Biomacht und Kommunismus, Kooperation und Revolution in
Liebe, Einfachheit und auch in Unschuld vereint bleiben. Darin zeigen sich die nicht zu

unterdriickende Leichtigkeit und das Gliick, Kommunist zu sein.«>2

Im Hinblick auf Diskussion um mogliche Perspektiven des Gemeinschaftsbe-
griffs erscheint eine klare Positionierung zur Frage der Ontologie nun notwen-
dig: Basierend auf den Pramissen der Theorie des Politischen Imaginédren und
der konstitutiven Verkennung muss mit Derrida betont werden, dass das Problem

30 Derrida 2004, Marx & Sons, S. 94.
31 Hardt, Negri 2002, Empire, S. 369.
32 Hardt, Negri 2002, Empire, S. 420.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 301

der Gemeinschaft in all seinen Facetten ebenso wie das Phidnomen des Politi-
schen Imagindren kein ontologisches ist. Es handelt sich um eine historisch ge-
wordene Struktur der Wahrnehmung und des Psychischen, bzw. um kollektive
Subjektivierungsweisen, die sich abhingig von politischen Rationalitdten, nicht
von ontologischen Gegebenheiten herausbilden. Auch die Idee eines anthropolo-
gischen oder iiberhistorischen Bediirfnisses nach Gemeinschaft oder Gemein-
samkeit, egal ob es als differentiell verfasst und konstitutiv unerfiillbar verstan-
den wird, muss verneint werden. Mit Derrida, aber auch mit Foucault kann
Laclau/Mouffe, Nancy bzw. Negri/Hardt nur geantwortet werden, dass es weder
die Gemeinschaft noch das Gemeinsame vor ihrer/seiner Praxis gibt, nicht als
Substanz, nicht als Bediirfnis oder Begehren. Unabhiingig von der Frage, ob das
Gemeinsame eine begriffliche Alternative ist, gilt fiir seine Theorie: ebenso wie
die Gemeinschaft, ging auch das Gemeinsame nicht verloren. Ob Gemeinschaft
oder Gemeinsames, es gilt sie zu erfinden, nicht sie zu befreien.

GEMEINSCHAFTLICHKEIT ALS KUNSTWERK

Die Frage bleibt, wie kann Gemeinschaft, wie kann ein Gemeinsames gedacht
werde, ohne ihren Vorstellungsrahmen vom Einen und Urspriinglichen abzulei-
ten, ohne ihn auf Identitidt zu beziehen und darin auflosen zu wollen? Wie kon-
nen Formen der Assoziation gedacht werden, die dem Prozesscharakter des Ge-
mein-Werdens Rechnung tragen?

Eine Alternative zum Identititsdenken, die versucht der Temporalitit, der
Prekaritidt und der Produktivitit von individuellen und kollektiven Selbstverhilt-
nissen gerecht zu werden, bieten Foucaults Subjektivierungstheorien. Im zweiten
und dritten Band seiner Buchreihe Sexualitdt und Wahrheit beschiftigt sich
Foucault mit griechisch-romischen Selbsttechniken und mit Praktiken der
Selbstausarbeitung. Er grenzt diese Modelle von christlichen Konzepten ab und
zeichnet die Umrisse einer konstruktivistischen Ethik des Selbst, in der die eige-
ne Existenz zum Kunstwerk gemacht und als eigenverantwortliches Projekt be-
griffen wird. Ausgehend von der Moglichkeit, sich selbst als Subjekt zu entwer-
fen, analysiert Foucault verschiedene Techniken und unterscheidet den aktiven
Gestaltungsprozess der Selbstkonstitution von der christlich dominierten Suche
nach einer tiefen, inneren Wahrheit des Selbst. Statt einen vordiskursiven, natiir-
lichen Grund der Identitit, einen Kern des eigenen Selbst freilegen zu wollen,
hitten antike Selbsttechniken versucht, das Sein, die eigene Lebensform und die
individuelle Existenzweise zu produzieren. Dariiber hinaus war das antike Pro-
jekt, das Selbst als Kunstwerk zu entwerfen, nicht auf die individuelle Ebene und

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

302 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

den Ethos des Selbst beschrinkt, da in der Antike, anders als in der christlichen
Kultur, diesbeziiglich nicht zwischen Politischem und Privatem unterschieden
wurde. Die MaBstibe der kollektiven Subjektivierung waren dieselben wie die
des Individuellen. Da die Polis als urspriinglicher als der Einzelne galt, war das
erklirte Ziel, sich selbst wie eine Polis zu griinden und es schien, als konne nur
wer sich selbst gut beherrschte, ein guter Staatsmann sein.”

Negri und Hardt nehmen Bezug auf Foucault, wenn sie ihre Konzeption des
Gemeinsamen bzw. der Multitude, dieser Idee einer widerstindigen Subjektivitit
der Menge der Unterdriickten, entwickeln. Im Anschluss an ihn sind sie bestrebt,
aktiv in Prozesse der Selbstbildung einzugreifen. Sie wollen das Gemeinsame
produzieren und an Bedeutungsbildungsprozessen teilhaben.** Die politische
Analyse, die dem vorangeht, kann hier nur skizziert werden: Ausgangspunkt ist
die These einer neuartigen, globalen Form der Souverinitét — das Empire.35 Neg-
ri und Hardt zufolge umspannt sie derzeit die Welt, ohne einen neutralen Bereich
des AuBlen zuzulassen. Das Empire erscheint als durch das Fehlen unmittelbarer
Grenzziehungen ausgezeichnet. Es ist kein einzelner Staat, sondern eine allge-
meine Form globalisierter, kapitalistischer Herrschaft. Das Empire zeichne sich,
so Negri und Hardt, durch ein produktives, dynamisches und netzwerkartiges
System von Abhingigkeiten und 6konomisch-politischen Notwendigkeiten aus.
Es habe eine globale Herrschaftsform errichtet, die konkrete Machtstrukturen
und ihre Herkunft verschleiere und sich als alternativlos darstelle. Negri und
Hardt beschreiben das Empire als Regierungsform, die nicht auf Integration,
sondern auf biopolitische Kontrolle und auf eine Fraktierung der Gesellschaft
abzielt.*® Sie schlieBen sich Foucaults These an, dass Macht mit Gegenmacht
einhergehe und symbolisieren mit dem Bild des doppelkopfigen Adlers die Be-
ziehung zwischen Empire und Gegenmacht (Multitude). Ausgehend von der
Idee, dass eine Gesellschaft immer den Raum zu ihrer eigenen Uberwindung

33 Vgl. Foucault 1989, Der Gebrauch der Liiste.

34 Vgl. Negri 2004, Politische Subjekte.

35 Inihrem ersten Buch Empire setzen Negri und Hardt diese neue Souverénitét der nati-
onalstaatlichen Ordnung entgegen und erklidren, das Empire hitte die Nationalstaaten
abgelost. (Empire 2002, S. 10) Im letzten Buch der Reihe, Commonwealth, weichen
sie diese These auf und sprechen davon, dass kein Widerspruch zwischen der Herr-
schaft des Empire und dem Fortbestand der nationalstaatlichen Logik bestiinde. Sie
erkennen, dass De- und Renationalisierung sich nicht ausschlieen und der National-
staat sich durch die Prozesse der Globalisierung zwar verindert, nicht aber auflost o-
der seine Bedeutung einbiifit. (Commonwealth 2009, S. 184) Vgl. dazu auch: Hirsch
1998, Vom Sicherheits- zum nationalen Wettbewerbsstaat.

36 Vgl. Hardt, Negri 2002, Empire, S. 349f.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 303

schaffe und von der postoperaistischen Annahme, dass die Kidmpfe der Unter-
driickten der Motor der historischen Entwicklung seien, erkennen sie in der Mul-
titude einen produktiven und widerstindigen Bereich innerhalb der neuen Sou-
verdnititsform. Gegen die Differenzierungsbestrebungen der postfordistischen
Gesellschaft setzen sie auf die produktive Kraft des Gemeinsamen. Wesentlich
Doch ihr Verstédndnis zielt gerade nicht auf gemeinsame Identitdit:

,.Da die Menge sich weder durch Identitit (wie das Volk) noch durch Uniformitit (Masse)
auszeichnet, muss die Multitude, angetrieben durch die Differenz, das Gemeinsame entde-
cken, das es erlaubt, miteinander in Beziehung zu treten und gemeinsam zu handeln. Das
Gemeinsame, das Kommune, wird dabei allerdings weniger entdeckt, als vielmehr produ-

] 37
ziert."

In Abgrenzung zu traditionalistischen, kulturkonservativen oder essentialistischen
Begriffen des Gemeinsamen verweisen Negri und Hardt auf die gemeinsame
Grundlage des alltdglichen, politischen und sozialen Lebens. Wir produzieren und
kommunizieren, handeln, lieben, leben, denken und sprechen auf Grundlage von
geteilten Sprachen, Codes, Gewohnheiten, Strukturen, Symbolen und Ideen. Ohne
das unendliche Set an geteiltem Wissen, ohne die Berge von gemeinsamen Infor-
mationen und Praktiken, auf die wir tagtédglich zuriickgreifen, kime unsere Welt
zum Erliegen. Die Produktion von Subjektivitit und die Produktion des Gemein-
samen stehen in einer spiralformigen, symbiotischen Wechselbeziehung. Subjek-
tivitdt entsteht, so Negri und Hardt, mittels Kooperation und Kommunikation.
Singularititen interagieren auf der Grundlage des Gemeinsamen und sie produzie-
ren es. ,,Die Multitude ist die Subjektivitit, die aus dieser Dynamik von Singulari-
3 Negri hebt die Produktivitit und die konstituie-
rende Macht der Multitude hervor und betont Unterschiede zu traditionellen Les-

tdt und Kommunalitét entsteht.

arten des Kommunen (Communen), die dessen Beschaffenheit stets mit Identitit
verkniipfen. Er regt an, die Multitude als ,,demokratische Potenz der Produktion
des Gemeinsamen, des Communen‘ zu begreifen.39

37 Hardt, Negri 2004, Multitude, S. 11.

38 Hardt, Negri 2004, Multitude, S. 223.

39 Negris und Hardts Analyse hat auch problematische Aspekte: Die Polaritit, in der Em-
pire und Multitude zueinander stehen sollen, erscheint fragwiirdig. Eine solche Vorstel-
lung kann die multiplen Verschriankungen der beiden Bereiche und die vielfiltigen Ka-
nile der Machtiibertragung nicht mitdenken. Negri und Hardt verkennen, nicht zuletzt
durch ihren positiv besetzten Begriff der immateriellen Arbeit, dass viele der scheinbar
widerstindigen Lebens-, Arbeits- und Produktionsformen nicht neutral, sondern von

Macht- und Herrschaftsverhéltnissen des Empire durchdrungen, geformt und struktu-

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

304 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

,»Wir begegnen hier, durch das Commune und in der Definition des Communen, ganz of-
fensichtlich Vorstellungen, die in mehrfacher Weise mit der Multitude verwoben sind.
Beginnen wir damit, dass mit der Multitude weder eine Riickkehr zur Identitdt noch die
Verherrlichung der Differenz um ihrer selbst willen verbunden ist, sondern dass es vor al-
lem um die Anerkennung der Tatsache geht, jenseits von Identitdten und Differenzen die
Moglichkeit der Existenz einer Gemeinsamkeit anzunehmen, das heifit ,ein Gemeinsa-
mes’, falls darunter verstanden wird, kreative Tétigkeiten, Beziehungen oder unterschied-
lichste Formen der Assoziation zu verallgemeinern. [...] Die Multitude ist ein Miteinander
von Singularitidten, wobei Miteinander die Gemeinsamkeit von Differenzen bedeutet und
Singularitit sich durch die Produktion von Differenzen auszeichnet. Das Commune in der
Multitude ist niemals das Identische, es ist nicht ,die Gemeinschaft® noch ist es einfach

,die Gesellschaft (der diversen Besitzindividuen).“40

In Ubereinstimmung mit der Theorie des Politischen Imaginiren erklirt Negri es
zu einem Dilemma des Imaginéren, dass es prekir und wirklichkeitskonstituie-
rend zugleich ist.*' Das Wirken der konstituierenden Macht sei nicht vorbe-
stimmt, sei unzeitgemdB und habe aleatorische Potenz. Da es die Kidmpfe der
Multitude seien, die das Neue erfinden, bestehe zwischen der Multitude und der
Potenz des Konstitutiven ein unlosbares Band.

Das Insistieren auf der konstitutiven und produktiven Potenz des Gemeinsa-
men ist ein Weg, Konsequenzen aus der Kritik am (prédsenz-)metaphysischen Ur-
sprungsdenken zu ziehen und {iber den ersten Schritt der Dekonstruktion hinaus-
zuweisen. Im Ringen um einen Begriff des Gemeinsamen/Gemeinschaftlichen,
der es vermeidet, in die Fallen des Gemeinschaftsdiskurses zu tappen, gilt es,
nicht mehr nur die Erfindung von Nation und Gemeinschaft zu betonen (Denatu-
ralisierung), aus der Erkenntnis einer politisch-imagindren Wirkungsmacht der
Fiktion kénnen nun Konsequenzen gezogen werden. Wird der Konstruktionscha-
rakter von Gemein-Begriffen herausgestellt und zugleich versucht, eine Praxis
auf der Grundlage dieser Erkenntnis zu entwickeln, riickt ein spezifischer Be-

riert sind. Thre Analyse ist von einem politischen schwarz-weill Denken geprigt, das
iibersieht, dass Einzelne im Zweifelsfall auf beiden Seiten des Gegensatzes agieren und
in verschiedenen sozialen Verhiltnissen sowohl Téter als auch Opfer, Souverdn und
Unterdriickter seien konnen. In dieser Hinsicht scheint auch ihre Adaption der Begriffe
Macht und Gegenmacht nicht dem Foucaultschen Gebrauch zu entsprechen. Foucault
hatte auf das dynamische Wechselspiel von Krifteverhiltnissen abgezielt, nicht auf ei-
nander entgegenstehende Blocke. Negri und Hardt stehen diesbeziiglich Gramsci niher
als Foucault. Vgl. u.a. Ziegler 2006, Briichige Widerstdndigkeit, S. 129.

40 Negri 2004, Politische Subjekte: Multitude und konstituierende Macht, S. 19f.

41 Vgl. Negri 2004, Politische Subjekte: Multitude und konstituierende Macht, S. 24.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 305

griffs von Materialismus, wie Althusser ihn mit seiner Konzeption des aleatori-
schen Materialismus vorschligt, ins Zentrum.*” Die Rede ist von einem Materia-
lismus, der nicht versucht, Antworten auf Fragen des Idealismus zu geben. An-
statt zu fragen, was der Grund hinter der Gemeinschaft oder dem Gemeinsamen
ist, geht eine positive Philosophie der Grundlosigkeit mit Wittgenstein davon
aus, dass die Welt alles ist, was der Fall ist. Diese Hinwendung zur Kontingenz
des ,.es gibt“, die Annahme einer Nicht-Vorgingigkeit von Sinn und die damit
einhergehende Abkehr von tiefenhermeneutischen Fragen des Hintergrunds und
des Ursprungs fithren zu einem kritischen Pragmatismus und zum Versuch einer
Evaluation des Situationspotentials der Gegenwart.*

Im Bezug auf die Philosophie von Gemeinsamem und Gemeinschaft hiee
das, die konstitutive Kraft des Gemeinsamen, die auch Negri und Hardt hervor-
heben, als Gestaltungsméglichkeit zu begreifen. Hinzu kiime die Forderung nach
einer Politik im Modus der Fabrik: Deleuze und Guattari hatten mit ihrer Unter-
scheidung zwischen Fabrik und Theater unwillkiirlich auf die Implikationen ei-
nes pragmatischen Materialismusbegriffs hingewiesen: Das Gemeinsame funkti-
oniert und produziert in der Art einer Fabrik, es reprisentiert nichts und stellt
sich nicht als etwas von sich verschiedenes dar, wie der Schauspieler des Thea-
ters.* Jenseits des Zeitlichkeitsmodus zwischen Verlust und Versprechen wire
die Gemeinschaft als kollektives Selbstverhiltnis, als ein gemeinsames Kunst-
werk zu betrachten. Die Kontingenz, die Kiinstlichkeit und der Werk-Charakter
des Gemeinsamen wiirden affirmiert und das Situationspotential kritisch evalu-
iert statt den Bauplan an einem vermeintlichen Ursprung oder einer erbaulichen
Zukunft auszurichten.

Wenn wir auf der Grundlage eines positiven Pragmatismus der Kiinstlichkeit
anerkennen, dass es ist, was es scheint, unser Leben in dieser Welt, die wir ge-
meinsam bewohnen und gestalten, lisst sich die Vorstellung einer konstitutiven
Potenz des Gemeinsamen mit der kritischen Feststellung verbinden, dass es Be-
dingung und Aufgabe einer demokratischen Politik ist, eine solche Potenz zu
schaffen bzw. sie offen zu halten. Das ist der Ausgangspunkt von Hannah
Arendt. Fiir sie steht die Fahigkeit des Menschen zu handeln, konstruktiv und
konstitutiv tdtig zu sein, im Mittelpunkt. Handelnd konnen Anfinge gesetzt und
kann Neues in die Welt gebracht werden. Der Tenor ihres Werkes lautet: Wir
sind nicht verurteilt, zu akzeptieren, da wir gemeinsam handeln und neu begin-
nen konnen.*

42 Vgl. Althusser 2010, Der Unterstrom des Materialismus der Begegnung, S. 24.
43 Vgl. Althusser 2010, Der Unterstrom des Materialismus der Begegnung, S. 22.
44 Vgl. Deleuze, Guattari 1997: Anti-Odipus, S. 33.

45 Vgl. Zerilli 2005, Vorwort zu: Marchart, Neu beginnen, S. 10.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

306 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

HANNAH ARENDT: ,,ACTING IN CONCERT"

Hannah Arendt unterscheidet zwischen drei Titigkeitsformen — Arbeiten (la-
bour), Herstellen (work) und Handeln (action). Arbeiten und Herstellen begreift
sie als Tatigkeiten, die sich im Bereich der Notwendigkeit vollziehen. Arbeiten ist
fiir sie um die biologische Reproduktion zentriert und Herstellen auf die Produk-
tion von Gebrauchsgiitern bezogen. Einzig Handeln weise auf das Gemeinsame
hin und zeichne sich durch Freiheit und Potentialitit aus. ,,Handeln allein ist das
ausschlieBliche Vorrecht des Menschen; weder Tier noch Gott sind des Handelns
fahig, und nur das Handeln kann als Tétigkeit tiberhaupt nicht zum Zug kommen,
ohne die stindige Anwesenheit einer Mitwelt.“** Sie verweist auf die besondere
Beziehung zwischen Handeln und ,,beeing together“.47 Gemeinsam handelnd (ac-
ting in concert)®™® griinden und erhalten Menschen Gemeinwesen und schaffen
Kontinuitdt und Geschichte. Die Moglichkeit des Menschen zu handeln betone
seine Einzigartigkeit und zugleich die Pluralitit der Welt. Handeln gilt Arendt als
origindr politische Téatigkeit, die zwischen Menschen stattfindet, mit Kommunika-
tion einhergeht und auf den Bereich des Offentlichen verweist.

Die Trennung der drei Tatigkeitsformen und die Vorstellung allein das Han-
deln sei politisch, ist Teil einer wiederum nicht unproblematischen Unterschei-
dung zwischen Politischem und Sozialem bzw. zwischen Politischem und Oko-
nomischem. Sie griindet in Arendts Bezug auf Aristoteles und ldsst die Frage
aufkommen, ob Arendt zur antiken Idee einer natiirlichen Gemeinschaftlichkeit
des Menschen zuriickkehrt. Doch obgleich sie das antike Politikverstidndnis als
Referenz nimmt und mit Aristoteles davon ausgeht, dass es nicht den, sondern
nur die Menschen (men not man) im Plural gibt, verwehrt sie sich dagegen, aus
dieser Tatsache essentialistische Schliisse zu schlief3en, ein Urbild des Menschen
anzunehmen oder diese Sozialitit metaphysisch, romantisch oder naturalistisch
aufzuladen.” Inr Ausgangspunkt ist nicht die natiirliche, sondern die kiinstlich-
politische Gemeinschaft. Zentral ist fiir Arendt, dass Menschen gemeinsam han-
deln (acting in concert) und dass sie die Welt konstruieren, in der sie leben. Kein
Einzelner kann einen Neuanfang bewirken, nur gemeinsam haben Menschen

46 Arendt 2008, Vita activa, S. 34.

47 Arendt 1959, The Human Condition, S. 23.

48 Arendt bezieht sich mit ihrer Formulierung acting in concert auf Burke. Vgl. Burke
1815, Maxims, Opinions and Characters, moral, political and economical, S. 55. Heu-
te wird die Formulierung jedoch gewoéhnlich auf verdecktes, gemeinsam-abge-
sprochenes Agieren von Hedgefonds auf dem Finanzmarkt bezogen.

49 Vgl. Arendt 2008, Vita activa, S. 17.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 307

Wirkungsmacht. Diese Pluralitit ist Dreh- und Angelpunkt ihrer Handlungstheo-
rie. Mit und gegen Hobbes begriindet Pluralitit bei Arendt die Mdéglichkeit zur
Politik. Menschen existieren gemeinsam, sie handeln und gestalten diese Welt,
sie miissen dies tun.

Handeln (action) ist eine Tatigkeit, die fiir Arendt dadurch ausgezeichnet ist,
mit dem Phénomen des Neubeginns einherzugehen — mit der Potenz einen An-
fang machen zu konnen. Handelnd kann diese Welt gestaltet, handelnd kann ein
Anfang gemacht werden. Handeln, das Arendt mit Natalitdt (Gebiirtlichkeit)
kurz schlief3t, dabei aber nicht mit der biologischen Geburt in eins setzt, ist durch
initiatorische Kraft ausgezeichnet. Arendt grenzt sich mit dieser Vorstellung von
einer philosophischen Tradition ab, die das Leben von seiner Sterblichkeit, nicht
von seiner Gebiirtlichkeit ausgehend betrachtet und versteht ihre Philosophie als
Alternative zu dieser Form der ,,Anfang,gsvergessenheit“.50

Es ist fiir Arendt von entscheidender Bedeutung, dass eine Handlung das ein-
fache Kontinuum der Zeit unterbrechen kann. Sie kritisiert den linearen Zeitbe-
griff, der auf einer sukzessiven Abfolge und einer eindeutigen Trennung von drei
Zeitebenen beruhe. In ihrem Aufsatz Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zu-
kunft beschreibt Arendt den Menschen als positioniert inmitten von zwei ihn be-
dringenden Kriften. Er stehe zwischen Vergangenheit und Zukunft. Seine Fa-
higkeit sei es, handelnd das Kontinuum zu unterbrechen und der scheinbar ein-
deutigen Linie der Zeit einen Neuanfang, eine unerwartete Diagonale hinzuzufii-
gen. Diese Diagonale sei kontingent, moglich, aber nicht notwendig, aber sie —
und diese Einschrinkung ist es, die ihre Theorie davor bewahrt, in einen subjekt-
euphemistischen Individualismus zu miinden — ist nicht voraussetzungslos. Der
Anfang, den Menschen machen, ist nicht als Anfang der Welt miss zu verstehen.
Menschen kénnen neu anfangen, doch sie und ihr handelnder Neubeginn sind
eingewoben in ein Netz von Bedeutungen und titigen Beziehungen, von Ge-
schichte und Erinnerung, in das, was im ersten Kapitel als diskursive Oberfliche
beschrieben wurde. Das ,,weltlich Gemeinsame liegt aulerhalb unserer Selbst,
wir treten in es ein, wenn wir geboren werden und wir verlassen es, wenn wir
sterben. Es iibersteigt unsere Zeitspanne in die Vergangenheit wie in die Zu-
kunft; es war da, bevor wir waren und es wird unseren kurzen Aufenthalt {iber-
“! Arendts Vorstellung des Gemeinsamen ist eng mit der eines Zwischen
verwoben. Auf der Ebene des Zwischen bildet sich ein Netz von Verbindungen

dauern.

50 Vgl. Arendt, Vita activa 2008, S. 18, S. 215 und S. 226. Arendt bezieht sich auf Au-
gustinus Ausspruch, dass der Mensch in die Welt kam, damit ein Anfang sei. Zur An-
fangsvergessenheit, die zugleich eine Politikvergessenheit ist vgl. auch Marchart
2005, Neu Beginnen, S. 78.

51 Arendt 2008, Vita activa, S. 69.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

308 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

der Menschen heraus. Das ist es, was wir als Welt, als Realitédt begreifen. Men-
schen werden in Strukturen hineingeboren, in eine Welt, die ihnen vorausging.
Wir teilen die Welt ,,nicht nur mit denen, die mit uns leben, sondern auch mit
denen, die vor uns da waren und denen, die nach uns kommen werden.“>> Um
bedeutungsvoll zu sein, miissen Handlungen in das Netz anderer, vorangegange-
ner Handlungen eingewoben sein und andere miissen ihnen folgen. Mensch und
Struktur, Handlung und Welt sind in einer Form voneinander abhingig, die nicht
den Gesetzen einfacher Kausalitit folgt.53

,,Der Urheber einer Tat kann diese seine Tat niemals mit der gleichen selbstverstidndlichen
Gewissheit fiir sich in Anspruch nehmen und als sein Eigenes anerkennen, wie der Her-
steller sein Produkt. Jeder der anfingt zu handeln, muss wissen, dass er etwas begonnen
hat, dessen Ende nicht mehr bei ihm steht, dass er es nicht mehr voraussagen kann, und
dies schon darum nicht, weil gerade durch seine Tat sich alle bisher geltenden Konstellati-

onen, unter denen er selbst handelte, vollig gedndert haben.***

Handeln ist nicht das Eigentum oder die Verantwortung einer Person. Arendts
Begriffe des Handelns und des Neuanfangens diirfen nicht vom Subjekt aus ge-
dacht werden. Sie beruhen nicht auf dem Beschluss eines Individuums, ein Er-
eignis zu produzieren.55 Arendt analysiert und kritisiert den Subjektzentrismus,
den sie mit Descartes beginnen sieht. Er sei mitverantwortlich dafiir, dass Men-
schen sich von der Welt abgewendet und in einen Bereich des vermeintlichen
Inneren zuriickzogen hitten. Threr Vorstellung zufolge sind der Riickzug in die
Innerlichkeit des Bewusstseins und das Konzept des modernen Individuums ver-
antwortlich fiir eine umfassende Deformation des Politischen. Statt einer Zu-
nahme an (individueller) Freiheit und Selbstverwirklichung seien Konformismus
und Homogenisierung die Folge gewesen.56 Arendt entwickelt keinen subjekteu-

52 Arendt 2008, Vita activa, S. 69.

53 ,Kausalitit ist eine Kategorie, die in den Geschichtswissenschaften ganz und gar fehl
am Platz ist, ja in die Irre fiihrt. Nicht nur ldsst der tatsdchliche Sinn jedes Ereignisses
immer jede Zahl vergangener ,Griinde‘, die wir ihm zuschreiben mogen, hinter sich;
sondern diese Vergangenheit selbst entsteht iiberhaupt erst mit dem Ereignis. [...] Das
Ereignis erhellt seine eigene Vergangenheit, niemals kann es aus ihr abgeleitet wer-
den.” Arendt 2000, Verstehen und Politik, S. 110.

54 Arendt 2000, Geschichte und Politik in der Neuzeit, S. 105.

55 Vgl. Marchart 2005, Neu Beginnen, S. 217.

56 Vgl. Arendt 2008, Vita actica, S. 364 und S. 373. Arendt kritisiert ,,Sie [die gebildeten
Biirger] fliichteten in die neue Innerlichkeit des Bewusstseins als der einzig angemes-

senen Domdine menschlicher Freiheit. Vor dem Druck der Gesellschaft, die ihrem

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 309

phemistischen Handlungsoptimismus. Menschen sind frei, weil sie das Vermo-
gen haben, zu handeln und Unvorhergesehenes in die Welt zu bringen. Dennoch
sind sie weder unabhingig voneinander (,,Frei sein konnen Menschen nur im
Bezug aufeinander*)’” noch von der Welt und ihren Strukturen. Der Mensch ist
weder Urheber seiner Tat noch der Welt.

Arendt vergleicht die Fihigkeit zu Handeln mit einem revolutionidren Ereig-
nis. Revolution ist fiir sie der paradigmatische Name des Neubeginns in der
Welt, der Name des Anfangs in der Geschichte.” Thren positiven Revolutionsbe-
griff, den sie vor allem auf die Amerikanische Revolution bezieht, verbindet sie
mit der Freiheit zu Handeln, mit der Moglichkeit das Unvorhergesehene, dasje-
nige was nicht aus Notwendigkeit geschieht, in der Geschichte wirklich werden
zu lassen.”’ Aus dieser Verschrinkung von Handeln, Anfangen-Konnen und Re-
volution ergibt sich ein positiver Freiheitsbegriff: Freiheit ist nicht die Freiheit
von, sondern die Potenz im Sinne einer Freiheit zu. Arendt setzt diese Vorstel-
lung unmittelbar mit der Freiheit zu handeln, mit der Freiheit einen Anfang ma-
chen zu konnen, in eins. Sie kritisiert den negativen Freiheitsbegriff, der seit
Hobbes die politische Philosophie dominiert habe. Fiir sie ist Freiheit nicht
gleichbedeutend mit der Moglichkeit aus einem vorgegebenen Set an Alternati-
ven auszuwihlen. Der Aktionsradius der Freiheit erschopfe sich nicht auf das
Ungeregelte, auf das, woriiber die Gesetze schweigen. Arendt denkt Freiheit als
Vermogen, das sich in der Kraft zur politischen Handlung ausdriickt, in der Fa-
higkeit einen Anfang zu machen.

Wesen nach konformistisch ist, wichen sie in ein Innenleben aus, das sie um so rei-
cher und individualistischer gestalten konnten, als es iiberhaupt keine Folgen hatte o-
der haben wollte.”“ Vgl. Arendt 1965, Uber die Revolution, S. 202. Hervorhebungen
im Original.

57 Arendt 2008, Vita activa, S. 300.

58 ,Merkwiirdigerweise hat noch keine Philosophie, auch keine politische Philosophie
sich dazu vermocht, den Menschen auf seine ,Gebiirtlichkeit® hin anzusprechen, ndm-
lich darauf hin, dass mit jedem von uns ein Anfang in die Welt kam [...] denn Han-
deln, in dem urspriinglichen Sinn von ,etwas in Bewegung setzen‘, setzt die Vorstel-
lung, ja die Existenz von Anfingern voraus. Von diesen Neuanfingen im Kontinuum
historischer Zeit geben die Revolutionen letztlich Kunde. Das grof3e Pathos, das sich
aller bemichtigt, die an ihnen [...] teilnehmen, entstammt der Erfahrung, dass der
Mensch in der Tat dies vermag — einen Anfang machen, novus ordo saeclorum.*
Arendt 1965, Uber die Revolution, S. 308.

59 Arendts Revolutionstheorie ist von romantischem Euphemismus weit entfernt. Sie lei-
tet aus ihr ein allgemeines Misstrauen gegen représentative Politik ab und spricht sich

fiir eine direktdemokratische Réterepublik aus.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

310 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

DER RUCKZUG DES POLITISCHEN

Arendts Lobrede auf das Revolutiondre verweist auf ihre Analyse der Moderne.
Fiir sie ist diese Ara geprigt durch eine verhiingnisvolle Abwertung des Politi-
schen und durch eine Verdringung des Offentlichen, desjenigen Bereiches, in
dem politisches Handeln und Neuanfinge moglich sind, zugunsten des Okono-
misch-Privaten. Mit der Metapher vom verlorenen Schatz der Revolution® ver-
sinnbildlicht sie die ihrer Ansicht nach aus diesem Prozess resultierende Verkeh-
rung der Werte. Das titige Leben (vita activa), zunichst eine Ubersetzung des
antiken zoon politikon, die das Leben bezeichnete, das offentlichen und politi-
schen Dingen gewidmet war und sich im gemeinsamen Handeln gleichberechtig-
ter Biirger #uBerte, habe im Prozess der Ubersetzung seine Bedeutung verindert.
Eine Entwicklung, die auf den Siegeszug des Christentums zuriickzufiihren sei,
philosophisch jedoch bereits bei Platon begann, habe das Handeln abgewertet.
Aus den drei von Aristoteles beschriebenen Lebensweisen des freien Mannes
wurde die Kontemplation herausgeldst und zur einzig wahrhaften erklért. Arendt
erklirt, das Denken habe sich gewissermaflen vom Handeln emanzipiert. Han-
deln sei auf eine Stufe mit Arbeiten und Herstellen degradiert worden und eine
Form der Ruhe, die mit der Abwendung von der Offentlichkeit einherging, sei
zum Ideal geworden. Anstelle des griechischen Verstidndnisses von Freiheit im
Sinne einer Freiheit von den Noten des Lebens, die mit einer Freiheit zum Han-
deln korrespondierte, sei die Befreiung von der Biirde des Offentlichen zum Ziel
geworden. In dem MafBe, in dem die Kontemplation idealisiert und nach Ruhe
und einem unbekiimmerten Leben gestrebt worden war, sei das Desinteresse am
politischen Geschehen vorangeschritten. Das Ansehen des Politischen sei gesun-
ken, es sei als Last und als Stérung der Kontemplation betrachtet worden bis das
Ideal der vita activa sich zu dem der vita contemplativa gewandelt habe.”'
Arendt bezieht sich auf die antike Unterscheidung zwischen dem naturhaften
Zusammenleben im Bereich des Hauses (Oikos) und der Ordnung des Politi-
schen (Polis). Das Haus mit seinen familidir, blutsverwandten Verbindungen
wird von ihr als geprigt von Hierarchie, Zwang, Herrschaft und Gleichartigkeit
beschrieben, wihrend die politische Offentlichkeit als Sphire des freien und
gleichberechtigten Handelns und des Miteinander-Redens erscheint. In der Anti-

60 Vgl. Arendt 2000, Die Liicke zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 9. Neben der
Umkehrung der Werte weist die Rede vom verlorenen Schatz der Revolution auch auf
die Schwierigkeiten den Geist der Revolution nach einem Neuanfang, nach einer neu-
en Griindung zu erhalten hin.

61 Arendt 2008, Vita activa, S. 25f.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 311

ke garantierte diese Unterscheidung zwischen den ©konomisch-hduslichen
Zwingen des Lebens und der freien Ebene des politischen Dialogs eine Hoch-
achtung des Politischen, der Freiheit und des Handelns. Durch die Ausrichtung
der christlichen Lehre auf Innerlichkeit und einen personlich-privaten Gottesbe-
zug verschoben sich die Bedeutungsdimensionen. Die pastorale Herrschaftsform
des Mittelalters lie8 das sogenannte Private anwachsen, einen Bereich, auf den
wiederum Kirche und Staat Einfluss ausiibten. Obgleich der Abstand zwischen
Okonomisch-Privatem und Offentlich-Politischem in Ansitzen noch Bestand
gehabt habe, sieht Arendt hier den Beginn einer Politisierung des Privaten.”

Fiir sie ist die Geburtsstunde der modernen Gesellschaft dadurch markiert,
dass das Innere des Haushalts aus dem Dunkel des Hauses in das Licht der Of-
fentlichkeit getreten sei und den Abstand zwischen Okonomischem, Privatem
und Politischem zerstort habe. Die offentlich-politischen Belange wurden zu-
riickgedringt als ,,die Gesellschaft“ an die Stelle der gemeinsam gestalteten
Sphére des Politischen trat. Denn anders als das politische Gemeinwesen be-
zeichnet Gesellschaft fir Arendt ein zweckrationales Herrschaftsbiindnis, das an
den GesetzmiBigkeiten des Okonomisch-Hiuslichen orientiert ist.” Mit der Ent-
stehung der Nationalstaaten sei das Politische unter neuen Vorzeichen zuriickge-
kehrt. Der Bereich des Privat-Héuslichen sei ins Zentrum eines neuen Verstind-
nisses des Politischen geriickt. Die moderne, nationalstaatlich organisierte Gesell-
schaft begreift das Politische laut Arendt nicht in antiker Art als Sphére 6ffentli-
chen Handelns, sondern als Volks-Wirtschaft im Sinne von Haus und Familie.

In den letzten Kapiteln war herausgearbeitet worden, inwieweit Gesellschaft,
Nationalstaat, Volk und Gemeinschaft in der Moderne als Subjekt im GroBen
adressiert und im Rahmen der Vorstellungen von Identitdt, Homogenitit und
vorpolitischer Zusammengehorigkeit betrachtet wurden. Arendt erklirt diese mit
dem Aufkommen des Nationalismus verbundene Entwicklung mit einer Abkehr
vom antiken Modell der politischen Republik und mit einem Politikverstindnis,
in dem Kollektivbegriffe im Sinne privat-hiuslicher Notwendigkeiten betrachtet
werden. Die Gesellschaft wird als groBe Familie angesehen und organisiert.

,,Was wir heute Gesellschaft nennen, ist ein Familienkollektiv, das sich 6konomisch als
eine gigantische Uber-Familie versteht und dessen politische Organisationsform die Nati-
on bildet.” ,,Die Gesellschaft verlangt von denen, die ihr {iberhaupt zugehoren, immer,
dass sie sich wie Glieder einer groen Familie verhalten, in der es nur eine Ansicht und
ein Interesse geben kann. [...] Die Gleichheit zwischen den Mitgliedern der Gesellschaft

hat nichts mit der Gleichheit der Ebenbiirtigkeit, dem Sich-unter-seinesgleichen-Befinden,

62 Vgl. Arendt 2008, Vita activa, S. 44f.
63 Arendt 2008, Vita activa, S. 47.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

312 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

zu tun, das wir aus dem klassischen Altertum als Bedingung des Politischen kennen; sie
erinnert eher an die Gleichheit aller Glieder einer Familie unter der despotischen Macht

des Familienoberhauptes.“**

Das habe zu einer neuen Spaltungsbewegung gefiihrt. Zur politisierten Ebene des
Okonomisch-Privaten sei ein weiterer Bereich hinzugekommen: das Intime.
Arendt bezeichnet Rousseau als seinen Entdecker® und erklirt das Intime zu ei-
ner Sub-Ebene des Privaten. Das Intime sei von der christlichen Innerlichkeits-
lehre gepridgt und der Antike schlicht unbekannt. Vorangegangen war die Ent-
wicklung, in der das zuvor Private ins Zentrum des Politischen geriickt war. Eine
Folge sei der Wunsch nach Zuflucht vor diesem allumfassenden Privat-Polti-
schen gewesen. Das Intime nahm die Rolle dieses vermeintlichen Orts der Ruhe
jenseits der Belange des Staates ein und das Subjektiv-GefiihlsmédBige konnte
gegen Konformismus und die Rationalitit der Gesellschaft ausgespielt werden.
In der Folge galt das Private nicht mehr als Gegensatz des Politischen, es setzte
sich vom Gesellschaftlichen ab und erschien als dessen Gegenteil. Arendt
schreibt, die Rousseauistische Rebellion gegen die Gesellschaft sei nicht vor-
dringlich gegen die Unterdriickung durch den Staatsapparat, sondern gegen das
Eindringen der Gesellschaft in eine subjektiv-innere Region gerichtet gewesen.

,In dieser Rebellion des Herzens gegen die eigene gesellschaftliche Existenz wurde das
moderne Individuum geboren mit seinen dauernd wechselnden Stimmungen und Launen,
in der radikalen Subjektivitit seines Gefiihlslebens, verstrickt in endlose innere Konfliktsi-
tuationen. [...] Die Rebellion gegen die Gesellschaft, in der Rousseau und die Romantik
nach ihm das Intime entdecken, richtete sich vor allem gegen ihre nivellierenden Ziige,
gegen das, was wir heute Konformismus nennen und was in Wahrheit ein Merkmal aller
Gesellschaft ist.«®

Interessant ist nicht nur Arendts Sicht auf die Entstehungsgeschichte der moder-
nen Subjektivitit, auch ihre konsequente Eingliederung der Rebellion der Intimi-
tit in die Geschichte moderner Staatlichkeit iiberrascht. Die Moderne ist fiir
Arendt gekennzeichnet durch einen ,,Verlust der Welt“ (loss of the world). Die-
ser Verlust bzw. die Abwendung von der Welt gehe einher mit der Entstehung

64 Arendt 2008, Vita activa, S. 39 und S. 50.

65 Vgl. Arendt 2008, Vita activa, S. 49. In Anspielung auf Rousseaus zahlreiche Selbst-
bekenntnisse fiigt sie die Bemerkung hinzu, dass wir iiber Rousseau, seine Intimitit
und sein Leben leider nur allzu gut informiert sind.

66 Arendt 2008, Vita activa, S. 49/50.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 313

der modernen Subjektivitit und mit dem Aufkommen dessen, was sie als das So-
ziale bezeichnet.”’

,,For Arendt modernity is characterized by the ,loss of the world‘, by which she means the
restriction or elimination of the public sphere of action and speech in favour of the private
world of introspection and the private pursuit of economic interests. Modernity is the age
of mass society, of the rise of the ,social‘ out of a previous distinction between the public
and the private. [..] It is the age where history as a ,natural process‘ has replaced history as
a fabric of actions and events, where homogeneity and conformity has replaced plurali-
ty. %

Arendt begreift Welt grundlegend als etwas Kiinstliches. Daher bezeichnet auch
der Verlust der Welt nicht das Abhandenkommen einer urspriinglich-natiirlichen
Ordnung. Durch die gesellschaftlich-gemeinschaftlich-intime Illusion einer sol-
chen Urspriinglichkeit sei vielmehr das Bewusstsein fiir das Politische und fiir
den handlungsaktiven Konstruktionsprozess der Welt verlorengegangen. Auf
diese Weise bewahrt Arendts Ablehnung der Verherrlichung des Privat-Intimen
sie zugleich davor, einem einfachen Dualismus von Gemeinschaft und Gesell-
schaft das Wort zu reden.

~Arendt’s conception of the public realm is opposed not only to society but also to com-
munity: to Gemeinschaft as well as to Gesellschaft. While greatly valuing warmth, intima-
cy and naturalness in private life, she insisted on the importance of a formal, artificial pub-
lic realm in which what mattered was peoples’ actions rather than their sentiments; in
which the natural ties of kinship and intimacy were set aside in favour of a deliberate, im-
partial solidarity with other citizens; in which there was enough space between people for

them to stand back and judge one another coolly and objectively.“®

Arendt betont die Kiinstlichkeit und den Konstruktionscharakter des Politischen
und betrachtet beide nicht als Mangel, sondern als Errungenschaft des Politi-

67 Sie spricht in diesem Zusammenhang auch von Entfremdung. Der Begriff der Ent-
fremdung bezeichnet jedoch hier das Gegenteil dessen, was Rousseau darunter ver-
steht. Er geht bei Arendt mit einer Kritik des Protestantismus, der Askese und der
Abwendung vom Diesseits einher. Dazu vgl. D’Entréves 1994, The Political Philoso-
phy of Hannah Arendt, S. 38.

68 D’Entreves 1994, The Political Philosophy of Hannah Arendt, S. 3.

69 Canovan 1994, Politics as Culture: Hannah Arendt and the Public Realm, S. 193.

Hervorhebungen im Original.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

314 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

schen.”” Dieser Umstand scheidet ihre republikanischen Politikvorstellungen
vom Liberalismus. Wihrend dieser das Gemeinsame als eine Aggregation vor-
politisch-individueller Interessen ansieht, begreift sie es als Konstruktion, die im
Prozess gemeinsamen Handelns entsteht und keine vorpolitische Bedeutung hat.
Fir Arendt zeichnet es den offentlichen Bereich des Handelns aus, dass er men-
schengemacht und nicht naturgegeben ist. Politik sei mehr als das Ergebnis einer
natiirlichen Disposition, es sei eine kulturell-produktive Errungenschaft, ein Er-
gebnis menschlichen Handelns.”' A further consequence of Arendt’s stress on
the artificiality of political life is evident in her rejection of all neo-romantic ap-
peals to the ,volk* and to ethnic identity as the basis for political community.*’*
Statt das Gemeinsame im Namen von Innerlichkeit, Wirme und Authentizitéit
anzurufen, miisse es in Begriffen von Freiheit, Neuanfang und Handeln adres-
siert werden.” Arendts bejahender Bezug auf die Kiinstlichkeit des Politischen
und ihre positive Betonung der konstitutiven Macht von Menschen, die diese
nicht dazu verurteilt in einer vorgefertigten Welt zu leben, sind zentral fiir das
hier vorgeschlagene Verstindnis des Gemeinsamen. Wichtig ist in diesem Zu-
sammenhang, dass Arendt, im Sinne der konstitutiven Verkennung, eine ur-
spriingliche Bedeutung des Politischen verneint, also keine Signifikanz jenseits
dessen annimmt, als was sich ein Ereignis darstellt. Das Politische bzw. das Ge-
meinsame sind nie mehr als das, was Menschen aus ithnen machen. Das Politi-
sche weist nicht iiber sich selbst hinaus und ist dem Diskurs nicht vorgingig. Fiir
Arendt ist klar, die Bedeutung des Gemeinsamen wird im Prozess des Handelns
erzeugt. Ernst Vollrath macht Arendts diesbeziiglichen Ausgangspunkt deutlich:

70 ,.Durch das Freisein, in dem die Gabe der Freiheit, des Anfangenkdnnens zu einer
greifbar weltlichen Realitdt wird, entsteht zusammen mit den Geschichten, die das
Handelns erzeugt, der eigentliche Raum des Politischen. Es gibt ihn immer und iiber-
all wo Menschen in Freiheit, ohne Herrschaft und Knechtschaft miteinander leben,
aber er verschwindet — auch wenn das institutionell-organisatorische Geriist, das ihn
einschlieBt, intakt bleiben sollte — sofort, wenn das Handeln aufhort, das Sichverhalten
und Verwalten anfingt oder auch einfach die Initiative erlahmt, neue Anfinge in die
Prozesse zu werfen, die durch das Handeln entstanden sind.“ Arendt 2000, Freiheit
und Politik, S. 225.

71 Dabher kritisiert Arendt Konzeptionen wie die Menschenrechte, die Politik auf Natur-
rechten, auf einem vorpolitischen, scheinbar natiirlichen Bereich begriinden. Eine sol-
che Fundierung mache sie letztlich zu einer sinnlosen Abstraktion ohne politische Re-
levanz.

72 D’Entreves 1994, The Political Philosophy of Hannah Arendt, S. 145.

73 Vgl. Arendt 1968, Men in dark times, S. 13f.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 315

,.Events belong to our world. They do not point to some other sphere, deeper and hidden,
but they belong to the common and ordinary sphere in which we live and as which the
world appears us. This world is common and ordinary by virtue of the fact that we partici-

L e T
pate in it and are accustomed to living in it

Arendt steht fiir ein Denken, das die klassischen Dichotomien des Gemein-
Diskurses iiberschreitet. Wie Margaret Canavans Zitat verdeutlichte, sind Aus-
gangs- und Endpunkt Arendts weder auf das, was innerhalb des Gemein-
Diskurses als Gemeinschaft bezeichnet wird, ausgerichtet, noch auf das, was als
Gesellschaft gilt. Arendt ist an der Moglichkeit zur Verdnderung, zur Gestaltung
dieser Welt, an wirkungsmichtigem Handeln interessiert. Sie schafft es, politi-
sche Visionen jenseits des Dispositivs des Vorpolitischen zu formulieren. Sie ist
nicht kritiklos und verzichtet doch auf romantische Sehnsiichte und Visionen zu-
kiinftiger oder vergangener Erlosung. Mit Arendt wird deutlich, dass es moglich
ist, einen Begriff des Politischen voranzutreiben, der weder am selbstbewussten
Individuum oder am Liberalismus orientiert ist, noch in Gemeinschaftssehnsucht
verfillt. Mit der Betonung der wirklichkeitskonstituierenden Kraft gemeinsam
handelnder Menschen ruft sie eine Vorstellung an, die nicht darauf ausgerichtet
ist, eine zukiinftige Identitit zu bilden und ebenso wenig darauf, eine verlorene
wiederzuerlangen. Die Form von Gemeinsamkeit, die sie anvisiert, wird von den
paradigmatischen Stiitzen des Gemein-Diskurses, Einheit und Identitit, nicht be-
rithrt. Arendt kommt ohne Bezug auf tradierte politische Kollektivierungsbegrif-
fe aus, ohne den Begriff des Volkes oder der Nation. Gleichzeitig situiert sie ihre
Philosophie auf dem Feld politischen Handelns bzw. richtet sie an der Idee einer
gleichberechtigten Sphire politischer Offentlichkeit aus, die auf die demokrati-
sche Mitwirkung am politischen Geschehen, auf die Gestaltbarkeit der (Um-)
Welt abzielt, nicht auf die Sublimierung zu einer hoheren Ebene individueller
oder gemeinschaftlicher Identitit.

Doch auch Arendts Konzept hat schwierige Anteile: So schliissig ihre Analy-
se der Entwicklungsgeschichte des Privaten und ihre These vom Zusammenhang
der Herausbildung des modernen Individuums mit der Politisierung des Okono-
misch-Privaten ist, Arendts Versuch, den Bereich des Politischen vom Okonomi-
schen, Privaten oder Sozialen zu scheiden, ist problematisch. Wenn sie den Ein-
fluss des Okonomischen auf das Politische kritisiert, gelangt sie aus falschen
Griinden zum richtigen Ergebnis. Thre Kritik basiert auf der Annahme einer ur-
spriinglichen Trennung des Okonomisch-Privaten vom Politischen. Im An-
schluss an diese scheinbar offensichtliche Abtrennung pliddiert Arendt fiir eine
Separation des Sozialen vom Politischen und spricht Sozialem sowie Okonomi-

74 Vollrath 2006, Arendt and the method of political thinking, S. 297.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

316 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

schem politische Produktivitét ab. Sie ist dafiir kritisiert worden, und die Prob-
leme, die ein solches Denken mit sich bringt, sind erkannt und diskutiert wor-
den.” Ich schlieBe mich der Feststellung an, dass eine derartige Trennung keine
Basis fiir ein zukunftsweisendes Denken ist. Arendts vereinfachte Dichotomie
begreift die Wechselwirkungen zwischen Staat, Okonomie, Gesellschaft und So-
zialem bzw. Privatem nicht. Sie ist blind fiir Probleme, die auf der Ebene dessen
situiert sind, was sie das Soziale nennt und lisst jede Sensibilitit fiir soziale Ge-
rechtigkeit vermissen. Politik, Okonomie, Soziales, Offentliches und Privates
hingen gleichermafen mit Macht und Herrschaft zusammen. Das und die pro-
duktive Kraft des modernen Kapitalismus blendet Arendt aus. Sie kann und will
nicht sehen, dass dessen Wirkungsweisen mit dem Aufkommen der modernen
Gesellschaft und dem biirgerlichen Subjektbegriff in Verbindung stehen und ihr
Begriff des Politischen kann weder den Einfluss der Warenform auf politische
Verhiltnisse verstehen, noch, dass Produktion und Distribution von Giitern auch
dem Bereich des Handelns zugehorig sind. Die Absonderung des Handelns und
die Idee nur diese Tétigkeitsform sei politisch bedeutsam bringt neben einem
verkiirztem Antimarxismus’® Probleme mit sich, da Arendts Reduktion des Poli-
tischen auf das, was sie als Offentlichkeit denkt, die Komplexitit von gesell-
schaftspolitischen Macht- und Kréfteverhiltnissen unterrepridsentiert lassen
muss. Thre Engfiihrung des Politischen verstellt dariiber hinaus den Blick auf die
vielschichtigen Ebenen der Wirkungsmacht des Politischen Imaginéren.

OFFENTLICHKEIT

Eine Diskussion iiber die Perspektiven des Gemeinschaftsbegriffes kann Arendts
Idee des acting in concert mit und gegen sie verwenden und fiir ein Denken jen-
seits vereinfachter Trennlinien fruchtbar machen. Voraussetzung wire es,
Arendts positiven Bezug auf das Politisch-Offentliche aufzugreifen und ihr Den-

75 Vgl. u.a. Benhabib 1998, Hannah Arendt. D’Entreves 1994, The Political Philosophy
of Hannah Arendt. Dietz 1994, Hannah Arendt and Feminist Politcs. Gottsegen 1994,
The political thought of Hannah Arendt. Habermas 1981, Hannah Arendts Begriff der
Macht. Hardt, Negri 2004, Multitude. Marchart 2005, Neu Beginnen.

76 Dieser verkiirzte Antimarxismus verwundert. Beide ihrer Eheménner und viele ihrer
Freunde waren Marxisten. Arendt verehrte Rosa Luxemburg und Marx’ Friihschriften.
Sie bezog sich positiv auf die Arbeiterbewegung und deren Forderungen nach einer
umfassenden Verinderung der Gesellschaft, beharrte aber zeitlebens auf einem poli-

tisch motivierten Antimarxismus.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 317

ken durch ein Verstindnis zu ergédnzen, das das Politische versteht als ein das
gesamte Feld des Diskurses sowie den Definitionsbereich dessen, was Arendt
das Soziale bzw. das Okonomische nennt, umfassendes Krifteverhiltnis (ein
derartiger Begriff des Politischen war im ersten Kapitel vorgestellt worden). Das
Politische und seine Produktivitit sind nicht getrennt von okonomischen oder
anderen gesellschaftlichen Sphédren, werden nicht von vorpolitisch-gegeben
Spaltungen beeinflusst und nicht von einem neutralen Bereich auBlerhalb ihrer
selbst strukturiert. Stattdessen ist das Politische durch spezifische Diskurse und
einzelne Politikfelder organisiert. Ebenso wie die Idee eines vorpolitischen Be-
reichs ist auf dieser Grundlage auch die Wahrnehmung einer scheinbaren Natur-
gesetzmiiBigkeit des Okonomischen zu verneinen, so dass auch die Wirtschaft
als Feld begriffen wird, dessen Gesetze gemeinsam gestaltet werden.”’

Arendt selbst stellte mit ihrem Plidoyer fiir eine starke Rolle des Offentli-
chen im Sinne eines Bereichs, in dem Neuanfiange und konstitutives, gemeinsa-
mes Handeln moglich sind, die Begriffe zu ihrer eigenen Uberschreitung bereit.
Dabei steht die offensive Stirkung des Politisch-Offentlichen den problemati-
schen Traditionslinien des Gemeinschaftsdiskurses ebenso entgegen wie der
(neo-)liberalen Betonung einer Unterscheidung zwischen offentlich und privat,
in deren Folge das Offentliche heute zunehmend zuriickgedringt und aus der
konkreten Politik ausgegrenzt wird. Eine Entwicklung, die sowohl Negri und
Hardt als auch Arendt bemerken und unter dem Stichwort Verdringung des Po-
litischen zusammenfassen. Wihrend Arendt das Zuriickdridngen des Politischen
mit dem Aufkommen der modernen Gesellschaft verband, analysieren Negri und
Hardt die postmodernen Facetten dieses Prozesses. Thnen zufolge sind heutige
Gesellschaften durch einen eklatanten Mangel an Politischem gekennzeichnet.
Ein Mangel, der sich u.a. daran duflert, dass in dem Male, in dem das Poltische
an Einfluss verliert, die Belange des Offentlich-Gemeinsamen systematisch und
bewusst aus der konkreten Politik ausgeschlossen werden.”®

Diese Entwicklung beansprucht eine doppelte Relevanz, da die Verdringung
des Politischen zugleich Teil (neo-)liberaler Regierungsrationalititen und eine
Wirkungsweise des modernen Gemeinschaftsfetischs ist. Brachte sie auf der ei-
nen Seite die Fiktion einer verlustig-versprochenen Ebene der Gemeinschafts-
konstitution hervor, nimmt sie auf der anderen die Form einer Privatisierung
vormals offentlich-politischer Bereiche an. Wie die Okonomisierung der 6ffent-
lichen Infrastruktur hatte auch das Dispositiv des Vorpolitischen eine fundamen-
tale Entpolitisierung zur Folge, da die Gegenwart fortwihrend gegeniiber etwas

77 Demirovi¢ 2007, Demokratie in der Wirtschaft. Positionen — Probleme — Perspekti-
ven.
78 Vgl. Hardt, Negri 2004, Empire, S. 200.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

318 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

scheinbar Vorgéingigem abgewertet wurde. Im Hinblick auf eine alternative Ge-
mein-Perspektive nimmt die unbedingte Gegnerschaft zu allen Tendenzen der
Entpolitisierung sowie das konsequente Insistieren auf einem starken Begriff des
Politisch-Offentlichen daher in doppelter Hinsicht eine zentrale Rolle ein.

Negri und Hardt nehmen fiir eine solche Alternative den Begriff des Gemein-
samen in die Pflicht. Beziiglich der gegenwirtigen Ausgestaltungsmoglichkeiten
dieses ,,Gemeinsamen‘ erklidren sie, sei an vorderster Stelle eine Kritik der Pri-
vatisierung notig. Ein politisch relevantes und praktisch wirkungsméchtiges
Konzept des Gemeinsamen miisse mit einem Begriff des Offentlichen verbunden
werden, der dagegen arbeitet, dass ,,das Immanenzverhiltnis zwischen Offentli-
chem und Gemeinschaftlichem [...] durch die transzendentale Macht des Privat-
eigentums* ersetzt wird.”” Noch immer werde das Private hauptsichlich im Sin-
ne der angloamerikanischen Rechtstheorie als (subjektiver und materieller) Be-
sitz des Individuums, als individuelles Eigentum betrachtet und so gegen den
Einfluss des Offentlichen abgegrenzt.

,,Wir brauchen eine Vorstellung von Privatheit, die die Singularitiit sozialer Subjektivititen
(nicht das Privateigentum) zum Ausdruck bringt, und eine Vorstellung vom Offentlichen,
die auf dem Gemeinsamen beruht (und nicht auf staatlicher Kontrolle) — wir brauchen sozu-
sagen eine postliberale und postsozialistische Rechtstheorie. Die traditionellen Rechtsvor-

stellungen von privat und 6ffentlich jedenfalls reichen zu diesem Zweck nicht aus.“*

Eine praktische Perspektive auf das Thema konnte also mit einer Kritik der Lo-
gik der Privatisierung beginnen, zugleich die falsche Opposition zwischen 6f-
fentlich und privat angreifen und auf dieser Basis versuchen, andere kollektive
Selbstverhiltnisse und ein neues Denken des Gemeinschaftlichen zu entwickeln.
Die Konsequenzen wiren gravierend: Ein solches Verstindnis des Offentlichen
hiele, die Welt in der wir leben, buchstiblich als Gemeinsame zu begreifen und
daraus einen politischen Anspruch auf demokratische Kontrolle, Mitbestimmung
und Mitwirkung abzuleiten. Der Riickzug des Staates vom ,,Gemeinwohl bzw.
der Einfluss privater Investoren und Unternehmen auf vormals (zumindest indi-
rekt) demokratisch kontrollierte und gemeinsam besessene Bereiche der Gesell-
schaft wire als fundamentale Enteignung einzuordnen.

Diese Betrachtungsweise ist eine Reaktion auf eine problematische und zu-
gleich paradoxe Wirkungsweise des Politischen, die in der Gegenwart vor allem
im Kontext der Finanz-, Wirtschafts- und Eurokrise zunehmend offenbar wurde:
Eine der zentralen Auswirkungen der neoliberalen Ideologie war und ist die

79 Hardt, Negri 2002, Empire, S. 313.
80 Hardt, Negri 2004, Multitude, S. 229.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 319

Tendenz zur Privatisierung und Teilprivatisierung immer weiterer Sphiren des
Lebens und der offentlichen Infrastruktur. Bereiche, die im fordistischen Modell
des Wohlfahrtsstaats staatlicher Kontrolle unterstanden und von der ,,0ffentli-
chen Hand* geregelt wurden, werden privatisiert. Doch der Staat zieht sich nicht
einfach zuriick, die staatliche Politik verdndert ihre Ausrichtung. Staatlich-
politisches Handeln wird an dem, was als okonomische GesetzmaBigkeit gilt,
,am Markt“, ausgerichtet und der Logik eines Geschiftsbetriebs folgend organi-
siert. Die Privatisierungstendenz geht heute auf das Feld der Daseinsvorsorge
tiber (Wohnen, offentlicher Nahverkehr, Kultur, Gesundheit, Bildung), ein Be-
reich, der lange Zeit als kommunale oder staatliche Verantwortlichkeit im Sinne
des Gemeinwohls galt: Stidte verkaufen ihren Wohnungsbaubestand, Kultur-
und Freizeiteinrichtungen, den 6ffentlichen (Naherholungs-)Raum, die Energie-
versorgung und den Nahverkehr und auch die allgemeine Gesundheits- oder Al-
tersversorgung und der Bereich der Bildung wird zunehmend von privaten In-
vestoren mitgestaltet.

Es vollzieht sich ein Perspektivwechsel im Bereich des Politischen: Ob
Wohnungsbauunternehmen, Krankenhéduser oder Universitidten mit 6ffentlichen
Geldern haushalten miissen, oder ob sie warenférmig organisiert und als Unter-
nehmen betrachtet werden, ist ein signifikanter Unterschied. Der Riickzug des
Staates von bestimmten Offentlichen Aufgabenbereichen geht mit einer Ver-
schlechterung der offentlichen, urbanen, sozialen oder kulturellen Infrastruktur
und mit einer zunehmenden Spaltung der Gesellschaft entlang von Herkunfts-,
Klassen- und Einkommenslinien einher. Das iibertrdgt sich auf die Moglichkei-
ten zur Teilhabe am offentlichen Leben. Dariiber hinaus ist diese Zuriickdrin-
gung des Offentlichen in einem umfassenden Sinn an einer De-Politisierung der
Gesellschaft beteiligt. Wenn der Staat bzw. die kommunale Verwaltung, die 6f-
fentliche Infrastruktur und kommunales Eigentum verkauft, werden auf diese
Weise politischer Einfluss und demokratische Kontrollmoglichkeiten an private
Investoren abgegeben. Die Logik der Privatisierung und der Abbau des offent-
lich-politischen Sektors gehen also mit der Okonomisierung und der Privatisie-
rung des Politischen einher und sind so an einer fundamentalen Ent-
Demokratisierung der Gesellschaft beteiligt.

Es ist diese ebendiese Logik der Privatisierung, die mit einer Verdringung
des Politischen und einer Ent-Demokratisierung der Gesellschaft zusammen-
hingt, die paradoxerweise in der gegenwirtigen Krise wiederum als Losungs-
strategie gegen die Verschuldung nationaler Staatshaushalte aufgebracht wird.
Eine Entwicklung, die zugleich mit einer folgenreichen Entmachtung der Bevol-
kerung und der Parlamente zugunsten post-demokratischer und supranationaler
Institutionen einhergeht. Die bewusste Ersetzung von Politikern durch neutrale

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

320 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

Fachkrifte aus der Wirtschaft macht sichtbar, inwieweit diese Entwicklung mit
einer Neuordnung des Politischen verkniipft ist.

Eine Politik im Namen des Gemeinsamen miisste sich also als Gegenmodell
zu Okonomisierung und Privatisierung verstehen und es zugleich vermeiden, in
die identitétspolitischen und kollektiv-romantischen Fallen des Gemeinschafts-
diskurses zu tappen. Wenn beide Konzepte mit einer Zuriickdringung des Of-
fentlich-Politischen verbunden sind, wire das Eintreten fiir ein 6ffentliches Ver-
stdndnis des Gemeinsamen und die Forderung nach einer umfassenden Politisie-
rung der Gesellschaft ein erster Ansatzpunkt. Er wiirde sich konkret als Forde-
rung nach Demokratisierung in den politischen Diskurs einschreiben. Ziel einer
umfassenden Politisierung und eines neuen Begriffs des Gemeinsamen/Gemein-
schaftlichen wire es, dem Offentlichen einen Rahmen zu geben, der eine ge-
meinsame Beteiligung an der Verwaltung der gemeinsam bewohnten Sphiren,
der Giiter und Dienstleistungen iiberhaupt erst erméglicht.81

Der hier prisentierte Signifikationsrahmen des Gemeinschaftlichen entfernt
sich zunehmend von herkdmmlichen Implikationen. Statt mit Identitéit oder Ein-
heit wird Gemeinschaft untrennbar mit dem Begriff des Gemein-Eigentums
kurzgeschlossen. ,,By the common we mean first of all, the common wealth of
the material world.“** Der englische Begriff des Commonwealth macht die
Transformation deutlich bzw. er zeigt auf, dass die Verbindung des Gemein-
schaftlichen mit der Vorstellung von gemeinsamem Besitz, gemeinsamer Teil-
habe sowie mit der Idee gemeinsamen Handelns weniger ungewohnlich ist, als
es im Deutschen erscheint. Das englische Commonwealth bezeichnete immer
schon das Gemeinwesen (den Staat), den gemeinsamen Wohlstand bzw. gemein-
samen Besitz als auch die Teilhabe an gemeinsamen Interessen, das gemeine
Wohl. Ein neuer Begriff des Gemeinschaftlichen ist demzufolge in mehrfacher
Hinsicht mit der Abkehr von der Enge des deutschen Begriffsfeldes der Gemein-
schaft verbunden.

DEMOKRATIE

Fiir Arendt ist der Dreh- und Angelpunkt ihrer republikanisch-direktdemokra-
tischen Konzepte ihre Vorstellung von politischer Mitgestaltung. Kritisch wen-

81 Die Forderung nach gemeinschaftlich-demokratisch-6ffentlicher Kontrolle ist nicht
gleichzusetzen mit dem Wunsch nach einer Riickkehr des Staates. Verstaatlichung
muss begrifflich und formal von Formen der Vergesellschaftung getrennt werden.

82 Hardt, Negri 2009, Commonwealth, S. X.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 321

det sie sich gegen das, was sie als Prinzip der Souverénitit bezeichnet und das
Macht auf ein vertikales Herrschaftsverhéltnis reduziere. Sie sieht dieses Prinzip
in dem, was sie als Gesellschaft bzw. als modernen (National-)Staat ausmacht,
verkorpert. Dem entgegen setzt sie eine horizontale Vorstellung offener, demo-
kratischer Pluralitét, die sich durch Teilhabe an politischer Macht, durch ge-
meinsames Handeln und durch eine konkrete Moglichkeit zur Mitgestaltung
verwirklicht. Sie plddiert fiir Ritedemokratie und dafiir, Gemeinwesen statt von
oben nach unten, von unten nach oben zu organisieren und zu regieren.83 Wie
Arendt wollen auch Negri und Hardt ihre ,,politische Vision in die radikal repub-
likanische Traditionslinie moderner Demokratie stellen.“™ Der Begriff des de-
mokratischen Republikanismus ist jeweils verbunden mit einem politischen Im-
manenzdenken, d.h. mit der Vorstellung einer immanenten Griindung, die auf
einen archimedischen Punkt auflerhalb des Gemeinwesen/der Republik verzich-
tet und von dem ausgehend Legitimitét begriindet wird. Negri und Hardt formu-
lieren: ,,Heute republikanisch zu sein [bedeutet] zuallererst, innerhalb des Em-
pire zu kdmpfen und auf seinem hybriden, modulierenden Terrain einen Gegen-
entwurf zum Empire zu entwickeln.**’

Fiir Arendt dagegen ist es die zentrale Frage, wie es gelingen kann, die demo-
kratische und zugleich radikal-republikanische Freiheit der offentlich-gemein-
samen Handlungs- und Gestaltungsmoglichkeit innerhalb einer bestehenden Re-
publik zu erhalten und das zu bewahren, was sie den Geist der Revolution nennt.
Die Moglichkeit zur Konstitution eines Gemeinwesens begreift sie als das Symbol
des Handeln und der Macht des Neuanfangen-Konnens. Doch allgegenwirtig und
quasi paradigmatisch fiir moderne Politik erscheint ihr zugleich das Versagen,
nach Revolutionen und Griindungssituationen den Geist dieses Neuanfangs zu er-
halten. Die Herausforderung bestehe darin, dem Neubeginn gerecht zu werden und
Institutionen und Verfassungen zu erschaffen, die Kontinuitét und politische Stabi-
litdt ermoglichten, ohne das Politische abzuschlielen. Das Politische miisse verén-
derbar und radikal offen bleiben, damit das Gemeinwesen nicht de-politisiert wer-
de bzw. damit, mit Ranciere gesprochen, das Politische nicht ins Polizeiliche um-
schlage. Fiir Arendt manifestiert sich die komplizierte Spannung zwischen Revolu-
tion und Kontinuitit am Beispiel der Amerikanischen Revolution:

,»Sie gab zwar dem Volke die Freiheit, aber sie enthielt keinen Raum, in dem diese Frei-

heit nun auch wirklich ausgeiibt werden konnte. Nicht das Volk, sondern nur seine ge-

83 Vgl. Arendt 1965, Uber die Revolution, S. 214, S. 339f.
84 Hardt, Negri 2002, Empire, S. 220.
85 Hardt, Negri 2002, Empire, S. 230.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

322 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

wihlten Représentanten hatten Gelegenheit, sich wirklich politisch zu betitigen, das heif3t,

.. . .. . . 86
dass nur sie in einem positiven Sinne frei waren.

Arendts Bedenken, der Geist der Revolution und die Offenheit des Politischen
im Sinne eines umfassenden Handlungsspielraums konnten allzu leicht verdeckt
werden, ist ernst zu nehmen und deckt sich mit dem Anliegen, die produktiv-
konstitutive Kraft des Gemeinsamen im Sinne eines kritischen Pragmatismus zu
affirmieren. Es gilt, das Politische nicht soweit zu schlieBen, dass die Freiheit als
positives Vermogen, etwas zu verdndern, verdringt wird. Im Hinblick auf
Arendts realpolitische Vorstellungen zeigen sich jedoch auch mogliche Proble-
me eines solchen Denkens: Arendts Begeisterung fiir die produktive Macht der
Revolution und ihr tiefes, rousseauistisch anmutendes Misstrauen gegen jede
Reprisentation, fiihrt zur Verherrlichung der direkten Demokratie. Partizipation
statt Delegation ist die Formel, mit der sie jede Art von Vertretung ablehnt.*’” Th-
re Vorstellung einer guten politischen Struktur nimmt Bezug auf die amerikani-
schen Township-Versammlungen und auf ritedemokratische Gedanken von Lu-
xemburg bis zur Ungarischen Revolution. Sie stellt die These einer Verzerrung
des (Gemein-)Willens durch Reprisentation auf und will diesem Problem durch
Anwesenheit begegnen. Arendt weigert sich, die konstitutive Spaltung jedes po-
litischen Kollektivs und die uniiberwindbare Kluft inmitten dessen, was als Volk
(people) bezeichnet wird, anzuerkennen. Sie sitzt der Illusion auf, sie konne die
fundamentale Abwesenheit von Identitidt und Einheit im Modus der Anwesenheit
beenden und versucht daher, anstatt zu begreifen, dass ,,das Volk* mit der Griin-
dung auch sich selbst hervorbringt, das unmdgliche Objekt durch direktdemokra-
tische Elemente pridsent werden zu lassen. Sie sieht nicht, dass ,,das Volk* durch
seine Rolle als konstituierendes und konstituiertes Objekt immer gespalten ist
und die fundamentale Differenz inmitten des Objekts auch im Modus der Pri-
senz nicht aufgehoben werden kann. Das demokratische ,,Volk* wére auch als
anwesendes nie mit sich identisch.

Statt Reprisentation und Differenz zum Problem zu erklédren, gilt es auf der
Basis der erkannten Probleme und Potentiale, Gerechtigkeits-, Transparenz und
Demokratiedefizite zu thematisieren und die Moglichkeiten gemeinsamen Han-
delns im Wissen darum zu eruieren, dass es derzeit an funktionierenden Kollektiv-
Bildern mangelt. So kann der Gemeinschaftsdiskurs von theoretischen Fundierun-
gen gelost und konkret an demokratische und realpolitische Fragen gekoppelt wer-
den ohne auf Nationalstaatlichkeit, auf kulturelle, sprachliche oder ethnische Ge-

86 Arendt 1965, Uber die Revolution, S. 339.
87 Vgl. Arendt 1965, Uber die Revolution, S. 305.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 323

meinsamkeiten, auf Erbauung, Erhebung oder Sublimierung abzuheben. Das Ziel
wire die gemeinsame Gestaltung und Verbesserung der Lebensbedingungen.

Rosa Luxemburgs Begriff der revolutiondren Realpolitik riickt ins Zentrum
der strategischen Ausrichtung einer solchen Politik. Mit seiner Hilfe kann das
Verhiltnis von Gemeinsamem und Politischem beschrieben werden. Eine Theo-
rie des Gemeinsamen, die an der wirklichkeitsschaffenden Kraft gemeinsamen
Handelns orientiert ist und mit der Forderung nach einem radikalen Denken des
Offentlichen, nach Politisierung und Demokratisierung kurzgeschlossen wird,
muss die Ebene des Vorpolitischen praktisch iiberschreiten. Die Adaption von
Luxemburgs Konzept bietet dafiir einen Ansatzpunkt: Gemeinsames politisches
Handeln wire eines, das kleinteilige, umsetzbare und ,,realpolitische* Forderun-
gen mit der Perspektive auf weitergehende Verinderungen verbindet.*® Das hie-
Be beispielsweise, sich der globalen Logik der Privatisierung und der Okonomi-
sierung des Politischen mit der Forderung nach demokratischer Kontrolle der
Wirtschaft und nach einer breiten, gemein-zugéinglichen, 6ffentlichen Infrastruktur
entgegenzustellen. Im Rahmen einer revolutiondren Realpolitik konnten konkrete
politische Konflikte artikuliert und in dariiber hinausweisende Perspektiven, in
Konzepte von gemeinsamem Eigentum und Demokratisierung eingebunden wer-
den. Im Rahmen einer solchen Strategie ginge es um eine Demokratisierung, die
darauf ausgerichtet wire, alle relevanten Bereiche der politischen, 6konomischen
und gesellschaftlichen Organisationsstruktur zur Abstimmung zu stellen.

Damit einher geht die Notwendigkeit, sich von der Vorstellung eines revolu-
tiondren Bruchs, eines Umschlagpunkts zu verabschieden. ,,Emanzipation* wird
zu einem unabschlieBbaren Prozess, der sich in konkreten politischen Artikulati-
onen manifestiert. Die revolutionédre Kraft kann zunichst darin liegen, mit Teil-
bestrebungen und Einstiegsprojekten iiber den Rahmen der bestehenden Ord-
nung hinauszuweisen.* Revolutionire Realpolitik setzt reale Widerspriiche und
eine Praxis voraus, die sich in ihnen entfaltet, ohne mit ihnen identisch zu wer-
den. Kédmpfe wie die um Re-Kommunalisierung sind ein Beispiel dafiir, wie
zwischen Reform und Revolution, zwischen Protest und Gestaltung vermittelt

88 Es hiefle den Gegensatz zwischen Reform und umfassender Verdnderung aufzugeben
und beides zusammen zu denken. ,,Wer sich fiir den gesetzlichen Reformweg anstatt
und im Gegensatz zur Eroberung der politischen Macht und zur Umwilzung der Ge-
sellschaft ausspricht, wahlt tatsachlich nicht einen ruhigeren, sicheren, langsameren
Weg zum gleichen Ziel, sondern auch ein anderes Ziel, ndmlich statt der Herbeifiih-
rung einer neuen Gesellschaftsordnung blof unwesentliche Veridnderungen in der al-
ten” Luxemburg 1996, Sozialreform oder Revolution, S. 114.

89 Vgl. Luxemburg 1974, Karl Marx, S. 374. Brangsch 2009, Einstiegsprojekte.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

324 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

werden kann. Sie induzieren nachhaltige Verschiebungen von Machtverhiltnis-
sen und ermoglichen Neugewichtungen.90

Einen Ansatzpunkt fiir eine derartige Praxis gemeinsamen Handelns, die dazu
beitriigt, neue Formen kollektiver Subjektivierung im Politischen, neue Denkmog-
lichkeiten dessen, was als Gemeinschaft bezeichnet wird, wirkungsméchtig werden
zu lassen, ist das Konzept der Commons. Die Commons Theorien, als deren Be-
griinderin die Politikwissenschaftlerin Elinor Ostrom gilt und die bereits seit den
1990er Jahren, spitestens aber seitdem Ostrom 2009 den Wirtschaftsnobelpreis
bekam, im Aufwind sind, verbinden Begriffe wie Gemeinschaft und Gemeinsames
selbstverstdndlich mit den Themen kollektives Handeln und Gemein-Eigentum.
Ostrom zeigte in ihren Untersuchungen zu Allmende-Ressourcen wie Wald- und
Weideland, Wasser- und Fischereigriinden, dass und wie kollektives Eigentum er-
folgreich gemeinschaftlich verwaltet werden kann. Eindringlich wandte sie sich
gegen die seit dem Erscheinen des Artikels Tragedy oft the commons von Garret
Hardin populdre These einer Unmoglichkeit von nachhaltigem kollektivem Han-
deln.”' Hardins Text von 1968, der auf der Grundlage von spieltheoretischen The-
sen wie dem sogenannten ,,Gefangenen-Dilemma® argumentiert, dass kollektives
Handelns unmoglich ist, weil Einzelne jeweils egoistische Entscheidungen treffen,
wird bis heute als Beweis fiir die umweltzerstorende Tendenz von Gemein-
Nutzungen angefiihrt und mit ihm wird wiederholt die Notwendigkeit entweder
von umfassenden Privatisierungen oder von staatlichen Eingriffen begriindet. Dem
entgegen wiesen Ostrom und Kollegen empirisch nach, dass wenn bestimmte Be-
dingungen gegeben sind, (Kommunikation zwischen Allmende-Nutzern, gleich-
méaBige Verteilung finanzieller Mittel, die Moglichkeit der Nutzer, die Regeln nach
denen sie das Gemein-Eigentum nutzen, auszuhandeln) mit kollektiven Hand-
lungsstrukturen nachhaltige Entscheidungen getroffen und gute Ergebnisse erzie-
len werden konnen.”

Die Commons-Theorien, verankert in philosophischen, 6konomischen und
politischen Debatten, in politischen Bewegungen wie der Umwelt-, Klima- und
der Alter-Globalisierungsbewegung sowie in der Open-Source Gemeinde, stehen
heute fiir politisch-6konomische Konzepte, die iiber die Alternativen Staat oder
Markt hinausreichen.” Der Begriff der Commons oder Common-Pool-Resour-

90 Brangsch 2009, Einstiegsprojekte, S. 44.

91 Hardin 1968: The Tragedy of the Commons.

92 Vgl. Ostrom 1990: Governing the commons: the evolution of institutions for collec-
tive action. Ostrom 2003, The drama of the commons.

93 Sicherlich werfen auch die Commons-Theorien Probleme auf, so lassen einige Theo-
retiker, die sich unter diesem heterogenen Begriff subsummieren, eine rousseauistisch

anmutende Kulturkritik bzw. Natur- und Bauernromantik erkennen oder hidngen der

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEMEINSCHAFT UND GEMEINSAMES | 325

ces, zundchst vor allem auf klassische Allmende wie Luft, Wasser, Wiesen und
Wilder bezogen, erfuhr in den letzten Jahren eine Ausweitung und wird zuneh-
mend auch auf kognitives und soziales Kapital, auf Giiter der Daseinsvorsorge,
Wissen und Informationen angewandt.”*

Die Relevanz der Commons-Theorien fiir neue Perspektiven des Gemein-
schaftsdenkens ergibt sich zum einen aus ihrer praktischen Anbindung, vor allem
aber daraus, dass hier mit einem Begriff des Gemeinschaftlichen gearbeitet wird,
der die Felder gemeinsames Handeln, Gemein-Eigentum und Gemein-Wohl
selbstverstindlich miteinander verbindet. Die Commons weisen iiber die Enge
des deutschen Begriffsrahmens, iiber die Fixierung auf Identitdt und Einheit hin-
aus und bieten eine Alternative zu vereinfachten Oppositionen wie privat-
offentlich oder 6konomisch-politisch. Zudem widmen sich Ostrom und andere
den praktischen Organisationsproblemen von kollektivem Handeln und Gemein-
Eigentum sowie neuen Formen kollektiver Subjektivierung. Nicht Wesen oder
Identitédt, sondern Entscheidungsmodi, Ein- und Ausschlusskriterien, Grenzen
und Regeln, Sanktionen, Kontrolle, Kommunikation, Aneignung, Produktion
und Verteilung werde hier diskutiert.”

SchlieBlich verpflichten die Offensichtlichkeit der Ungleichheiten in dieser
Welt einen im origindren Sinne des Wortes emanzipatorischen Diskurs dazu,
von globaler Gerechtigkeit zu sprechen. Ein politisches Konzept gemeinsamen
Handelns muss auf den Zugewinn von Freiheit und Handlungsféhigkeit derjeni-
gen abzielen, die keinen Anteil am Gemeinsamen haben. Er muss nicht philoso-
phieimmanent und abstrakt, sondern konkret politisch am Anderen der Gemein-
schaft, an den Enteigneten, den Ausgebeuteten und Unterdriickten orientiert sein,
an denjenigen, die vom ,,Erleben* der Gemeinschaft ausgeschlossen sind und die
mit ihrer Sehnsucht nach Zugehorigkeit paradoxerweise manchmal gerade die
sind, die den erbaulichen Diskurs der Gemeinschaft motivieren. Mit Derrida
bleibt kurz vor Schluss zu sagen:

Idee eines einfachen, noch nicht von kapitalistischen Entfremdungen, komplexen
Machtstrukturen und Abhingigkeiten gepriagten Lebens auf dem Land nach, denen
wiederum die manchmal unkritische Technikbegeisterung der Open-Source-Fraktion
der Commons-Anhinger widerspricht.

94 Vgl. Helfrich 2009, Wem gehort die Welt? Zur Wiederentdeckung der Gemein-Giiter.
Ostrom, Hess 2007, Understanding Knowledge as a Commons.

95 Ostrom, Walker, u.a. 1994, Rules, Games, and Common-Pool Resources. Ostrom,
Helfrich 2011, Was mehr wird, wenn wir teilen. Vom gesellschaftlichen Wert der

Gemeingiiter.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

326 | GEMEINSCHAFT JENSEITS VON IDENTITAT?

Man muss ,,es herausschreien: Noch nie in der Geschichte der Erde und der Menschheit
haben Gewalt, Ungleichheit, Ausschluss, Hunger und damit wirtschaftliche Unterdrii-
ckung so viele menschliche Wesen betroffen. Anstatt in der Euphorie des Endes der Ge-
schichte die Ankunft des Ideals der liberalen Demokratie und des kapitalistischen Marktes
zu besingen, anstatt das ,Ende der Ideologien‘ und das Ende der grofen emanzipatori-
schen Diskurse zu feiern, sollten wir niemals diese makroskopische Evidenz vernachlissi-
gen [...]: Kein Fortschritt der Welt erlaubt es, zu ignorieren, dass in absoluten Zahlen noch
nie, niemals zuvor auf der Erde so viele Minner, Frauen und Kinder unterjocht, ausge-

hungert oder ausgelscht wurden.«®

Diese Feststellung muss Motivation fiir politisches Handeln und fiir eine Praxis
des Gemeinsamen bleiben.

96 Derrida 2004, Marx’” Gespenster, S. 121.

14.02.2026, 14:31:49.,


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839422366.289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

