Es kommt stets anders

Denken als positive Nichtigkeit

THOMAS ROLF

GEGENSTAND, AUSGANGSPUNKT, METHODE

Dieser Essay handelt von der Nichtigkeit des Denkens, ohne dabei das
Denken zu bewerten. ,Nichtigkeit® bedeutet also nicht, dass Denken wertlos
ist, oder gar dass es iiberhaupt ,nichts ist. Eher passt die Assoziation, dass
das Denken fast nichts oder so dhnlich wie nichts ist: Das Denken, so wie
es alltdglich vorkommt, ist hinsichtlich seines Seins und Wirkens sozusagen
etwas Verschwindendes, etwas, das uns beinahe unwirklich und praktisch
relativ wirkungsarm erscheint. Dass es aber zugleich doch etwas ist, dies ist
seine Positivitit. Sie besteht darin, dass es das Denken in seiner ndher zu
charakterisierenden Nichtigkeit eben gibt und dass es etwas durchaus Be-
stimmtes ist.

Die folgenden Darlegungen liefern einen Beitrag zur phdnomenologi-
schen Ontologie des Denkens. Sie ordnen das Denken in den Rahmen des
Problems des geistigen Seins ein (vgl. Hartmann 1949) — eine Situierung,
die unmittelbare Konsequenzen fiir die Behandlung des Themas hat. Ers-
tens wird durch sie bestimmt, wo das Denken, bildlich ausgedriickt, seinen
Sitz hat: ndmlich in der Sphire des Geistigen, die sich von den Bereichen
des Seelischen, Organischen und Materiellen klar unterscheidet. Materiel-
les, organisches, seelisches Sein sind flir das Bestehen von Geistigem (und
zwar auch fiir das spezifisch Geistige, welches, neben dem kulturell objek-
tivierten Geist, das Denken ist) zwar die Voraussetzung. Diese Vorausset-
zung wird aber im Folgenden stillschweigend gemacht und nicht eigens

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

16 | THomas RoLF

zum Gegenstand. Als Ort, an dem das Denken entspringt und sich vollzieht,
gilt also ohne weitere Begriindung die Person. Auf diese Weise wird die
Frage nach dem Denken nicht mit Problemen belastet, die sich — wie etwa
die Frage, ob Tiere oder ,intelligente’ Maschinen denken (kénnen) — ohne-
hin erst im Anschluss an die Beantwortung der Frage, was Denken als sol-
ches ist, sinnvoll stellen lassen. Dass jemand, der von Personen spricht,
menschliche Individuen meint, wird hier gleichfalls als selbstversténdlich
vorausgesetzt; ebenso wie die Bestimmung des Menschen als Lebewesen,
das auf der bestdndigen Grundlage seiner leibseelischen Lebendigkeit in
der Lage ist, verniinftig zu denken und vernunftgemi zu handeln.!

Eine weitere Konsequenz der ontologischen Behandlung des Denkens
besteht darin, dass es um das Sein des Denkens geht, nicht dagegen um sei-
ne (wirkliche oder mogliche) Erkenntnis. Dass das Denken Gegenstand der
Erkenntnistheorie oder auch der Kognitionswissenschaften sein kann, wird
natiirlich nicht bestritten. Nur ist der Fokus der folgenden Untersuchungen
kein epistemologischer oder kognitionstheoretischer, sondern er liegt inten-
tio recta auf dem Sein des Denkens. Es wird also schlicht vorausgesetzt,
dass es Denken gibt, und dass die Erfahrung des Denkens nicht notwendig
Erkenntnischarakter hat. Dies entspricht der alltédglichen Sachlage. Denn im
Alltag ist das Denken sozusagen in Aktion anzutreffen, und zwar — im Sin-
ne von praktischer Rationalitét — als ein Instrument zielfiihrender (das heif3t
iiberlebenssichernder) Daseinsbewiltigung. Die infentio obliqua dagegen,
welche das Denken erkennend auf sich selbst zuriickbiegt, hat im Alltag,
anders als in der Philosophie sowie in Teilen der Wissenschaft, keine tra-
gende Funktion.

Um die Idee der positiven Nichtigkeit des Denkens zu entfalten, arbeitet
der Essay mittels einer Reihe von Negationen, und zwar gemél der Form:
Denken ist nicht dies, nicht jenes usw. Diese aus der mittel- und neuplato-
nischen Dialektik (Alkinoos, Pseudo-Dionysius) bekannte Methode der

1 Hieraus ergibt sich, dass Denken, unter kosmischem Gesichtspunkt betrachtet,
duflerst selten ist: Es findet sich ausschlieBlich bei Personen, und selbst bei die-
sen kommt es, im Gegensatz zum Erleben, insofern nicht sténdig vor, als Perso-
nen eben nicht identisch sind mit Denkenden. Weiterhin ist eine Aussage des
Typs ,,die Wissenschaft denkt nicht” (Martin Heidegger) aus Sicht dieses Essays
zweifellos richtig. Aber ebenso richtig ist, dass auch die Philosophie nicht denkt,

insofern namlich auch sie, was immer sie ist, keine Person ist.

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 17

Verneinung ist der Sache, um die es geht, durchaus angemessen. Denn da
sich auf das Denken ebenso wenig wie auf das Gedachte (den Gedanken)
oder den Denkenden wie auf ein sinnliches Etwas hinzeigen ldsst, drangt
sich der Weg tiber die Differenzierung, also iiber Kontrastbildungen und
AusschlieBungen, geradezu auf. Sollte sich dabei herausstellen, dass das
Denken wesentlich verschieden ist vom Empfinden, Wahrnehmen, Spre-
chen und Vorstellen, dann kann die Ontologie ihm immerhin via negationis
gewisse Konturen geben. Die Sicht darauf, was Denken ist, wird klarer, so-
fern man der Verfiihrung, es von vornherein positiv zu attribuieren, zuguns-
ten eines methodischen Logozentrismus widersteht.?

SchlieBlich ist die Idee der Nichtigkeit des Denkens zwar ein philoso-
phischer Gedanke, aber diesem liegt zugleich eine nicht-philosophische In-
tuition zugrunde. Mit bekannten Stereotypen wie der ,Abstraktheit‘, ,Irrea-
litdt* oder gar der ,Lebensabtriaglichkeit® des Denkens ist diesbeziiglich
zwar eine gewisse Deutungsrichtung ideengeschichtlich vorgezeichnet. Al-
lerdings bringen die genannten Begriffe — ganz abgesehen davon, dass wer-
tende Untertone in ihnen nur schwer zu unterdriicken sind — das Verstiand-
nis deshalb nicht entscheidend weiter, weil sie allesamt die Fraglichkeit des
Denkens teilen. Von einer Intuition, die nicht-philosophisch ist, verlangt
man hingegen, dass sie Selbstverstindliches auf schlichte Weise ausspricht
(oder auf ebenso einfache Weise das Fehlen von Selbstverstidndlichkeit ar-
tikuliert). Eine von vielen moglichen Fragen, die Letzteres in Bezug auf das

2 Dass der Logozentrismus methodisch eingesetzt wird, bedeutet, dass im Weite-
ren ausschlieBlich das unattribuierte Denken zur Diskussion steht, nicht dagegen
etwa ,anschauliches® oder ,sprachliches’ Denken. Die Tatsache, dass in aktuel-
len Diskussionen iiber das Denken solche und andere Attribuierungen héufig
begegnen, konnte der These von der Nichtigkeit des Denkens bereits in die
Hénde spielen. Einfach gesagt: Man assoziiert das Denken (und sei es auch nur
in problematisierender Form) haufig deshalb mit der Anschauung oder der Spra-
che, weil man es, unabhingig von solchen Attribuierungen, fiir nahezu nichts,
zumindest aber fiir theoretisch kaum fassbar hélt. Der hiesige Versuch geht da-
gegen davon aus, dass — unabhéngig von der Berechtigung solchen Attribuierens
— trivialerweise gilt: Sprechen ist Sprechen, Anschauen ist Anschauen, Denken
ist Denken. Und auf dieser Grundlage sollen die ontischen Unterschiede zwi-
schen den genannten Phdnomenen im Folgenden stirker wiegen als theoretisch

unterstellte Zusammenhénge.

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

18 | THomas RoLF

Denken tut, ist etwa die folgende: Wie kommt man eigentlich darauf, dass
es (so etwas wie) Denken gibt? Wer so fragt, der erkundigt sich nach einer
Situation, in der sich in typischer Weise zeigt, dass es Denken gibt, und in
der sich bestenfalls sogar zeigt, wie es prinzipiell beschaffen ist. Gemeint
ist natiirlich keine ihrerseits blol denkbare, sondern eine durchaus reelle
Erfahrungssituation — eben eine solche, in der menschliches Denken unmit-
telbar so erfahrbar wird, wie es ist.

Es geht also darum, eine Lebenssituation dieses Typs beispielhaft zu
vergegenwirtigen: und zwar speziell die Erfahrung, dass es — wie der
Volksmund sagt — im Leben stets anders kommt als man denkt’ Es gilt,
diese Spruchweisheit, die einen sehr bestimmten Hinweis auf das Verhilt-
nis von Lebensverlauf und Denkvollzug gibt, in Bezug auf das Sein des
Denkens auszuwerten. Dass in dem Spruch eine lebensphilosophische
Skepsis gegeniiber dem Denken untergriindig mitschwingt, ist kaum zu
leugnen. Es kommt aber im Folgenden nicht auf diesen antirationalistischen
Beiklang an, sondern darauf, die in der Spruchweisheit geduferte Erfahrung
einer Kluft zwischen Leben und Denken zu artikulieren. Diese Artikulation
dient der Kldrung dessen, was Denken rein als solches und somit vor allem
in seinem abgriindigen Gegensatz zum nicht-reflexiven Erleben ist.

Dass dabei, wie bereits betont, das Denken lediglich ex negativo be-
stimmt wird: Dies liegt bereits ganz auf der Linie der Botschaft des Lebens-
spruches selbst. Insofern ist das Denken dessen, was Denken ist, logisch
nicht zu entkoppeln von einer Einsicht in sein Gegenteil: den Verlauf des
Lebens, so wie es kommt und sich fiigt. Es gilt also, das Denken durch Er-
lebnisse hindurch anzuvisieren, die als Lebensvollziige gerade nicht Ge-
danken oder Formen des Denkens sind. Zweifelsohne haftet dieser Methode
der Geruch einer gewissen ,Idiotie‘ an. Doch das ist, gerade angesichts des
Denkens und seiner Eigentiimlichkeiten, unvermeidlich. Liegt es doch auf
der Linie der im Lebensspruch ausgesagten Idee der Nichtigkeit des Den-
kens, dass das, was passiert, sich nicht so wie gedacht ereignet — und dass
somit das Passierende als solches offenbar nicht Denken (oder immerhin
wesentlich anders als Denken) ist. Die besagte Idiotie der Methode ist in
gewisser Weise unumginglich: Sie ist ein Aspekt jener logozentrischen
Schérfe, die erforderlich ist, um das als solches nicht erfahrbare Denken

3 Ich verdanke den Hinweis auf den Bedeutungsreichtum dieses Lebensspruches

der philosophischen Dissertation von Kleimann (2009).

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 19

immerhin denken zu konnen. Das buchstiblich Idiotische des Denkens liegt
somit darin, dass es in seinem Sein nur mittels seiner selbst — eben durch
Denken des Denkens — présentierbar ist, wahrend es aus Sicht alltdglichen
Erfahrens und Erlebens nahezu nichts ist.*

DENKEN IST NICHT EMPFINDEN ODER WAHRNEHMEN

Wie kommt man aus alltdglicher Sicht {iberhaupt darauf, dass es Denken
gibt? Diese Frage wird insofern aktuell, als Menschen gemeinhin vom
Denken sprechen: ndmlich ,ohne grofl zu denken‘ — also so, wie man von
Dingen redet, von denen man ein sehr vages, fiir praktische Zwecke aber
ausreichendes Verstidndnis hat. Wer sagt: Ich denke, dass P. gleich kommen
wird, der verwendet das Wort ,denken’, ja er sagt sogar, dass er (etwas)
denke. Insofern kommt man auf jeden Fall durch AuBerungen des Men-
schen, in denen das Wort ,denken‘ (in zumeist ichbeziiglicher Form) vor-
kommt, darauf, dass es so etwas wie das Denken gibt. Der alltdgliche
Wortgebrauch ist zugleich Anlass zu der Vermutung, dass das Wort ,den-
ken‘ nicht ginzlich leer ist, sondern dass etwas bedeutet, einen gewissen
Inhalt hat. Es sind also zundchst einmal die durchschnittlichen und unre-
flektierten Verwendungsweisen und Bedeutungen des Wortes ,denken’,
durch die man dem Denken auf die Spur kommt. Und damit scheint die
Frage, wie man darauf kommt, dass es das Denken gibt, bereits beantwortet
Zu sein.

4 Der Begriff ,Idiotie‘ ist hier logisch gemeint und steht als terminus technicus fiir
das Verfahren, in dem, in einzigartiger Selbstbeziiglichkeit, das Denken gedacht
wird. Einschldgig ist hierfiir der griechische Ausdruck id19tng, welcher die Ei-
genheit bzw. Eigentiimlichkeit von etwas bezeichnet. Nicht unmittelbar mitge-
meint ist dagegen der grammatisch verwandte Begriff idiwtyg: Dieser spielt auf
jene Privatleute an, die sich im antiken Griechenland von 6ffentlichen Amtern
sowie vom politischen Leben insgesamt fernhielten. Dass tendenzieller Riickzug
aus dem offentlichen Leben, sei es in bewusster oder in pathologischer Weise,
eine phinomenale Seite menschlichen Denkens bildet, darf freilich hintergriin-
dig mitgedacht werden, zumal dadurch die Idee der Nichtigkeit des Denkens an

Anschaulichkeit gewinnt.

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20 | THomas RoLF

Doch natiirlich scheint es nur so. Denn die Frage nach dem Denken ist
nicht die nach dem Sinn eines alltagsgebrduchlichen Wortes, sondern die
nach dem Denken selbst (adz@). Bei der Bedeutung vieler Worte bereitet es
keine Schwierigkeit, das Bedeutete auch ohne Worte zu ,meinen‘. Dies gilt
vor allem fiir Worte, die sinnlich Erfahrbares bezeichnen; also etwas, das
sich auch unabhingig vom Prozess des Sprechens (sowie des Erlernens der
Worte und ihrer Bedeutungen) so zu erkennen gibt, wie es ist. Ein Stuhl
etwa ist sinnlich erfahrbar, und Menschen machen, mit Worten oder ohne,
Erfahrungen mit Stiihlen. Die Frage, woher wir wissen, dass es Stiihle gibt,
deutet also — ebenso wie die Frage, wie Stiihle durchschnittlich beschaffen
sind — nicht auf die Verwendung oder Bedeutung von Stuhl-Begriffen, son-
dern auf Erlebnisse mit Stiihlen: Wobei solche Erlebnisse typischerweise
solche des handgreiflichen Empfindens (Beriihren, Betasten) oder des be-
reits stirker objektivierenden Wahrnehmens (gestaltauffassendes Sehen
usw.) sind. Demgegeniiber mutet der Begriff des ,Denkerlebnisses‘ bereits
deutlich rétselhafter an. Denn was eigentlich kann es phdnomenologisch
heiflen, dass man Denken erlebt, also empfindet oder wahrnimmt? Fiihlt
sich Denken irgendwie an, sieht es irgendwie aus, hort es sich irgendwie
an? Phinomenologisch ist dies wohl eindeutig zu verneinen. Und selbst,
wenn man an die Stelle des (somit blo3 vermeintlich seienden) ,Denkerleb-
nisses‘ den ,Denkgegenstand‘ setzt, wird die Irritation kaum geringer: Hat
das Gedachte, also der Gedanke, eine irgendwie fassbare Erlebnisqualitét?
Sind Gedanken, und zwar im zugleich schlichten wie strengen Wortsinn,
erfahrbar? Sind sie, wenn schon nicht realrdumlich lokalisiert, dann immer-
hin als zeitliche Gebilde (also als Prozesse), Inhalte oder Bezugspole von
Erlebnissen? Auch dies ldsst sich phdnomenologisch kaum bejahen, ohne
dass deshalb jedoch ernsthaft am Sein des Gedachten zu zweifeln wére.

Im Gegensatz zum Denken ist die Fragwiirdigkeit des Empfindens (und
des Empfundenen) sowie des Wahrnehmens (und des Wahrgenommenen)
aus Sicht des Alltagserlebens verschwindend gering: Man empfindet oder
bemerkt eben sinnlich das Sein und Sosein dessen, was zu empfinden oder
zu bemerken ist; und zwar ohne theoretischen Anspruch darauf, etwas iiber
das Empfinden (und das Empfundene) oder das Wahrnehmen (und Wahr-
genommene) zu wissen, zu denken oder sprachlich zu duflern. Die erkennt-
nistheoretische Frage etwa, ob Empfindungen oder Wahrnehmungen ,von
einem Stuhl verursacht’ werden, oder ob sie auf die ,Existenz‘ und ,Be-
schaffenheit® eines Stuhls ,verweisen‘, tauchen im Zuge alltdglichen Emp-

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 21

findens und Wahrnehmens kaum auf — und selbst wenn derlei Fragen ganz
unterblieben, wiirde dennoch empfunden und wahrgenommen, was zu emp-
finden und wahrzunehmen ist. Die Frage, ob es zum Empfinden und Wahr-
nehmen der Sprache bedarf, ist insofern rein theoretisch. Sie beweist ihre
theoretische Natur schlicht dadurch, dass man — sozusagen ohne Weiteres —
auch einfach nur empfinden oder wahrnehmen kann; indem man sich dann
eben nicht fragt oder ndher zu explizieren bemiiht, wie und was man emp-
findet oder wahrnimmt.

Wesentlich anders ist die Situation beim Denken und beim Gedachten.
Das Denken als solches begegnet oder widerfahrt einem nicht unmittelbar,
oder genauer: Es trifft einen nicht erfahrungsgeméB oder erlebnishaft. Dies
wird exemplarisch deutlich bei einem Blick auf den Denkenden, und zwar
insbesondere im Kontrast zum Wahrnehmenden. Einen Blick auf den Den-
kenden nidmlich gibt es, im Unterschied zu einem Blick auf die wahrneh-
mende Person, nicht. Oder, anders ausgedriickt: Eigenes wie fremdes Den-
ken ist, anders als eigenes wie fremdes Wahrnehmen, selbst nicht wahr-
nehmbar.’ Zwar kann ich, indem ich Rodins beriihmte ,,Denker‘“-Plastik be-
trachte, in ihr intuitiv die Geste des Denkens erschauen und sagen: ,,So
sieht typischerweise ein Denkender aus!“ Aber dass jemand wie ein Den-
kender erscheint oder aussicht, bedeutet gerade nicht, dass sein ein-
Denkender-Sein selbst ein bestimmtes Aussehen hat. Wer meint, eine Per-
son sei ein Denkender genau dann, wenn sie eine der Rodinschen Plastik
vergleichbare Pose einnimmt, der iibersieht nicht nur die Konventionalitét
dieser Haltung (und damit die Tatsache, dass man durchaus auch in anderen
Haltungen ,Denken vollziehen‘ kann). Vor allem entgeht ihm, dass der so
genannte Akt des Denkens an seiner scheinbaren Veranschaulichung gerade
deshalb nicht abzulesen ist, weil sich das Denkend-Sein, und zwar gerade
aus phanomenologischer Sicht, in der tendenziellen Unterbindung jeglichen
Tuns und jeglicher Aktivitdt ,zeigt’. Zwar sieht der Denkende aus (oder
,wirkt wie‘) ein Innehaltender oder Angehaltener. Aber dies sagt positiv

5 Das bedeutet allerdings nicht, dass Selbstbeziiglichkeit konstitutiv fiir das
Wahrnehmen ist: Normalerweise nimmt man etwas wahr, nicht dagegen das (ei-
gene oder fremde) Wahrnehmen! Entscheidend ist hier allein die Tatsache, dass
im Falle der Wahrnehmung die Moglichkeit zum Beispiel eines Sehens des Se-
hens besteht, wiahrend man hingegen Denken niemals unmittelbar sinnlich er-

féhrt. Thm kann man allein mittels seiner selbst, also qua Denken ,begegnen’.

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22 | THomas RoLF

kaum etwas Bestimmtes aus: Auch eine Person, die einfach nur so (also
unwillkiirlich-gedankenlos) stoppt, inne- oder anhélt, sieht entsprechend
aus — und diese pure Stasis ist es denn auch, die man effektiv erblickt, mag
man indes auch denken, man erblicke auf diese Weise unmittelbar eine
denkende Person.

Im Gegensatz dazu kann man einen Wahrnehmenden sehr wohl als sol-
chen erfahren, und Menschen tun dies im alltdglichen Erleben auch standig.
Das hat unter anderem damit zu tun, dass es ihrerseits wahrnehmbare Sin-
nesorgane sind, mit denen Menschen wahrnehmen.® Sehen wir etwa die
Augen eines Menschen, so erleben wir sehend die Anwesenheit eines We-
sens, das sehen kann; und selbst noch im Falle des Sehens einer de facto
blinden Person zwingen uns dessen Augen eine entsprechende Erlebniswei-
se auf, die dann freilich durch das eventuell hinzutretende Wissen iiber das
Handicap der Person modifiziert wird. Natiirlich sieht man nicht, was (und
letztlich auch nicht ob) andere sehen, wenn man ihre Augen bzw. ihr Sehen
sieht. Aber wir erleben doch, und zwar ohne es zu denken, die an Schlicht-
heit nicht zu iiberbietende Verbundenheit der mit unseren Augen gesehenen
Augen der anderen Person und der in diesem Sehen notwendig mitgegebe-
nen, gemeinsamen sinnlichen Welt. Dies zeigt, dass die Wahrnehmung,
rein als solche bzw. in statu nascendi, weder eine intellektuelle Operation
ist noch irgendwelche geistigen Aufbauelemente enthilt.” Wahrnehmen ist

6 Die Idee, das Gehirn als ein den Sinnesorganen analoges ,Organ des Denkens®
aufzufassen, wird hier nicht besprochen. Eine solche Besprechung wiirde erge-
ben, dass es sich in der Tat um eine blole Analogie handelt. Ein Organ im prig-
nanten Sinne ndmlich ist das Gehirn gerade nicht, dazu fehlt ihm unter anderem
die funktionale Spezialisierung: Entfernt man das Gehirn aus dem lebendigen
Organismus, so endet definitiv mehr als nur das Denken, fiir welches es folglich
nicht das spezifische Organ ist.

7 ,In Wirklichkeit ldsst sich von einer Denk- oder Urteilsfunktion in der Wahr-
nehmung nicht das Geringste nachweisen. [...] Das ,Denken‘ beginnt erst, wo
die Reflexion auf bestimmte Beschaffenheiten des nicht unmittelbar Erfassten
einsetzt.“ (Hartmann 1962: 114) Viele Wahrnehmungstheoretiker hingegen deu-
ten das Wahrnehmen als eine ,vom Denken durchdrungene‘ oder nur ,mittels
Begriffen mogliche® Erfahrungsform. Die Wahrnehmung bliebe irrational, wenn
nicht, wie etwa laut Kant, rationale Elemente (Anschauungsformen, Verstandes-

begriffe) in seine ,Konstitution® einfldssen. Kant und seine Nachfolger verwech-

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 23

eben nicht gedankliche Reprdsentation von etwas als sinnlich-seiend, son-
dern es ist in seiner sinnlichen Selbstgebung des Wahrgenommenen jene
Positivitét, in Relation zu der das Denken seinerseits wie etwas Nichtiges
erscheint. Wenn etwa Ludwig Klages apodiktisch behauptet: ,,Kein Erleb-
nis ist bewusst, und kein Bewusstsein kann etwas erleben (Klages 1981:
229), so deutet diese erlebnisanalytische These bereits voraus auf jene Pha-
nomenologie der Wahrnehmung, deren Antiintellektualismus in der klaren
Abgrenzung von Wahrnehmungserlebnis und erlebnisunfihigem Denken
besteht.®

Dass das Denken im exemplarischen Vergleich mit den Erlebnisarten
des Empfindens und Wahrnehmens relativ nichtig ist, heifit also unter ande-
rem, dass es nicht-sinnlich ist. Dazu passt der Umstand, dass das Erleben
jederzeit ohne mitlaufendes (also buchstdblich ohne ,kommentierendes*)
Denken moglich ist, wihrend umgekehrt ein reines, also nicht leibseelisch
verankertes Denken zwar gedacht, nicht aber lebensreell bestehen oder
vollzogen werden kann. Eigentliches bzw. biotisches Leben ist, angefangen
von seinen ersten Keimen bis hinauf zur relativen Hoéhe elementaren Wahr-
nehmens, nicht nur ohne Denken mdglich, sondern es vollzieht sich auch
realiter ohne bzw. anders als Denken. Natiirlich kann man Empfinden und
Wahrnehmen ihrerseits denken; dies allerdings nur, insofern man denkend
dahin gelangt zu konstatieren, dass diese Erlebnismodi an sich selbst we-
sentlich anders sind als die Gedanken, welche sich geistig auf sie beziehen.
Alles andere Denken iiber Empfindung und Wahrnehmung wiirde aus ihnen
selbst Gedanken machen. Und ein solches Denken wiirde seinen Gegen-
stand gerade dadurch verlieren, dass es ihn in einer Art intellektualistische
Homogenisierung seiner eigenen Seinsweise angliche.

seln die Wahrnehmungserfahrung mit dem Gedanken ,Wahrnehmung‘. Und sie
sind deshalb unféhig, die Nichtigkeit des Denkens in Bezug auf das Wahrneh-
mungserleben auch in theoretischer Hinsicht sachgeméf zu erfassen.

8 Vgl. Merleau-Ponty, wo es bereits im Vorwort heift: ,,Wahrnehmung ist nicht
Wissenschaft von der Welt, ist nicht einmal Akt [oder] wohlerwogene Stellung-
nahme.” (Merleau-Ponty 1966: 7)

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24 | THomas RoLF

DENKEN IST NICHT SPRECHEN

Betrachtet man das Problem des Denkens von den Erlebnissen aus, so kann
man also tatsdchlich in Zweifel dariiber geraten, ob es Denken iiberhaupt
gibt. Und es ist moglicherweise dieser Zweifel, der die Frage nach dem
Denken in Richtung auf die Sprache lenkt. Es scheint ndmlich geradezu so,
als miisse das Denken, um sich angesichts seiner genuinen ,Schwachsinn-
lichkeit® gleichsam zu beweisen, die Sprache zu Hilfe nehmen. So wird un-
ter anderem erklérlich, warum Denken und Sprechen — beide Termini sind
ja bereits seit der vorsokratischen Zeit im Logos-Begriff eng miteinander
verbunden — problemgeschichtlich oft paarweise auftreten. Jedenfalls ist die
klassische Idee, dass die ihrer Natur nach o6ffentliche (bzw. im Sprechen
veroffentlichte) Sprache das in ihm verborgene Denken ins AuBere hinein
vertritt, bis heute duBlerst wirkméchtig.

Gemal dieser Tradition ist man beim Denken des Denkens darauf fest-
gelegt, im Bereich des spezifisch attribuierten, ndmlich eben des sprachli-
chen oder mittels Sprache ausgedriickten Denkens Néheres {iber das Den-
ken selbst zu erfahren. Es erscheint aus dieser Sicht unmoglich, das Denken
unabhéngig vom Sprechen als dem unterstellten Medium seiner Phdnome-
nalitét bestimmen zu konnen. Eine Theorie des Denkens hat den Weg iiber
die Theorie der Sprache zu nehmen, und an die Stelle einer (so gesehen als
unmdglich geltenden) Ontologie des Denkens hat die Analyse der Sprache
und ihrer Aufbaubestandteile (klassischerweise Begriffe, Urteile, Schliisse)
zu treten. In dem Moment freilich, in dem diese ,Wende* zur Sprache ihren
urspriinglichen Methodensinn verliert — den Sinn also, das Denken lediglich
zu vermitteln, — 1adt sie sich ihrerseits ontologisch auf: Seiendes als solches
ist dann, das Denken voll eingeschlossen, nichts weiter als sprachlich Sei-
endes, also Logisches. In diesem Falle gibt es dann freilich keine Garantie
mehr dafiir, dass das thematische Telos bzw. der Gegenstand der nunmehr
bereits lingualistischen Untersuchung das Denken bleibt.

Nun verweist aber selbst noch der Lingualismus unwillkiirlich auf das
Denken, das nun als das innere Andere der Sprache fungiert. Das ,Gewand*
der Sprache verweist logisch, und das heit gedanklich, also ohne dass es
begriffen oder faktisch ausgesagt werden muss, auf das ,Gewandete‘; das
Medium der Sprache deutet als Medium iiber sich selbst hinaus auf das
Medialisierte. So gesehen ist der Lingualismus kein ernstes Problem fiir die
Frage nach dem Sein des Denkens. Im Gegenteil: Mit seiner Auffassung,

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 25

dass man an das Denken rein als solches nicht herankommt, dass also allein
der Umweg iiber das Sprachliche zum Denken hinfiihrt, unterstiitzt der
Lingualismus unwillkiirlich die These von der positiven Nichtigkeit des
Denkens. In der Tat ndmlich erfihrt man durch die Wendung zur Sprache,
ganz anders als im Falle der Wendung zu den Erlebnissen des Empfindens
und Wahrnehmens, sehr viel iiber die Positivitit des Denkens; und zwar,
um im Bild zu bleiben, mindestens so viel, wie man aus der Grofle und
Form eines Gewandes von der Grofle und Form des durch ihn bekleideten
Korpers erfahrt.

Was das bedeutet, lésst sich, erneut blo3 exemplarisch, am Begriff dar-
legen. Ein Sprechen ohne Verwendung von Begriffen, mittels denen man
sich iiber die Vollziiglichkeit sinnlichen Erlebens erhebt, ist nicht denkbar.
Unabhéngig von der erkenntnistheoretischen Frage, ob man mittels allge-
meiner Begriffe das nichtbegriftlich Erlebte erfassen kann, gilt ontologisch,
dass das Sein der Sprache eben wesentlich in der Verwendung von Allge-
meinbegriffen (von unterschiedlicher Abstraktheit) besteht. Dass dem Den-
ken jene sinnliche Erfiilltheit fehlt, die dem Erleben eigentiimlich ist, bleibt
solange eine spekulative Behauptung, bis man nicht zeigen kann, woher das
Denken die ihm eigentiimliche Leere, also seine verschwindend geringe
Fiille bezieht. Und eben an dieser Stelle kommt die Sprache als Analogon
des Denkens ins Spiel, um der Argumentation ihre Spekulativitit zu neh-
men.

Analogie zwischen Denken und Sprechen heif3t: Einerseits ist Denken
nicht Sprechen — und zwar schon deshalb, weil Denken, anders als das
Sprechen einer Sprache, niemals unmittelbar sinnlich erscheint (ertont, er-
klingt). Andererseits aber ist es in logischer Hinsicht durchaus so wie Spre-
chen, was sich eben am Begriff und seiner eigentiimlichen Allgemeinheit
exemplifizieren ldsst. Ob jemand, der in einer sprachlichen AuBerung den
Begriff ,Pferd* verwendet, ein inneres Bild eines Pferdes (oder aber ein
Bild des Wortes ,Pferd‘) vor den nicht-sinnlichen Augen des Geistes hat,
kann dahingestellt bleiben. Entscheidend ist die Tatsache, dass der eigentli-
che ,Gegenstand* des Begriffs ,Pferd‘ kein erfahrenes Pferd, sondern allein
die logische Einheit ,Pferd’ ist. Es eint eben Denken und Sprechen, dass sie
logische Einheiten, also so genannte ,Bedeutungen‘, als Bezugsgegenstin-
de aufweisen; und dies wiederum ganz unabhingig davon, wie man deren
Entstehung theoretisch aufzuhellen, also empirisch zu erkldren oder refle-
xiv zu begriinden versucht.

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26 | THomas RoLF

In diesem Bezug auf Inhalte vom Typus ,Bedeutungen‘ liegt zugleich
die Aligemeinheit, die Sprechen und Denken als Aspekte des Logos mitei-
nander verbindet. Diese Allgemeinheit von Bedeutungen ist notwendig dort
vorhanden, wo gedacht und gesprochen wird; im Gegensatz zum wirklich
Seienden, das, insofern es von Haus aus nicht-bedeutungsméfig Seiendes
ist, stets individuell und konkret ist. Selbst jemand, der ein singulédres Et-
was, zum Beispiel das sich da und dort vor ihm befindliche Pferd als brau-
nes Pferd bezeichnet — dass er es so bezeichnet, heif3t eben, dass er es (als
so und nicht anders seiend) denkend bestimmt — macht selbstversténdlichen
Gebrauch von der Generalitét logischer Einheiten. Und doch darf die Ana-
logie, die Sprache und Denken eint, nicht ontologisch als Sachidentitét
missverstanden werden. Anders gesagt: Bei der ontischen Nichtigkeit des
Denkens gegeniiber dem Sprechen bleibt es trotz dieser Analogie. Dass
Denken dort stattfindet, wo Sprechen geschieht: Dies ergibt sich — ohne
dass es zum Gleichsein beider kime — aus der Logos-Natur der Sprache, an
welcher das Sein des Denkens abgelesen werden kann. Aber es ist zugleich
in keiner Weise ausgemacht, dass dort, wo nicht gesprochen wird — wo also
das Denken kein sinnliches Medium verwendet — auch Denken nicht statt-
findet. Im Gegenteil lehrt die Erfahrung, dass sich jemand ,seinen Teil*
sehr wohl denken, also sich iiber etwas ,Gedanken machen‘, aber dennoch
,den Mund halten‘ und Stillschweigen wahren kann. Wiaren Denken und
Sprechen ontisch eins, so wére logische Allgemeinheit stets unmittelbar ge-
dufSerte Allgemeinheit. Dem ist natiirlich nicht so, denn das Denken ist als
solches eher hintergriindig: Es ist, relational betrachtet, das unscheinbarere
und gleichsam diskreter auftretende Allgemeine gegeniiber dem gesproche-
nen (ausgesagten, mitgeteilten usw.) Allgemeinen.

Diese Differenz wird hiufig unterschlagen, und auf solcher Unterschla-
gung beruht der zweifelhafte Erfolg einiger spektakuldrer medientheoreti-
scher Thesen. Denken und Sprechen sind einander analog; sie sind ver-
gleichbar, aber in dieser Vergleichbarkeit doch Verschiedenes. Nivelliert
man die Unterschiede, so kann man, zumal in Zeiten hochgradiger Mediali-
sierung bzw. Bedeutungsvermittlung, auf die absurde Idee kommen, dass
ein Medium unmittelbar das Medialisierte ist oder es auf mysteridse Weise
,in sich enthdlt’. Wer so spricht, der denkt eben das Mediale eher, als dass
er es in seinem Sosein erkennt. In Bezug auf das Verhéltnis von Sprechen
und Denken {ibersieht er dabei unter anderem, dass das Denken gegeniiber
dem sich sinnlich vordriangenden Medium des Sprechens zwar relativ nich-

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 27

tig (,verschwindend), aber niemals unmittelbar nicht-seiend (,verschwun-
den‘) ist. So kann es leicht zu dem Irrtum kommen, alles Medialisierte sei
zwangsldufig bloBes ,Gerede’ oder ,Geschreibe’ und somit inhaltlich
nichtssagend. Gegeniiber solchen katastrophalen Einschitzungen, die auf
keiner soliden ontologischen Grundlage erwachsen, bleibt festzuhalten:
Keine Rede, die mehr oder etwas anderes als Rauschen ist, kann jemals im
strengen Sinne leer, das heif3t vollends gedankenlos sein.

DENKEN IST NICHT VORSTELLEN

,Es kommt im Leben stets anders als man denkt‘: Diese Behauptung steht
offensichtlich in Konflikt mit der Idee, dass es unter anderem gerade das
Denken sein diirfte, welches Kiinftiges mehr oder minder treffsicher antizi-
piert — indem es ndmlich, vorausschauend, planend oder entscheidend, in
eine von ihm selbst mitgestaltete Zukunft hinein ausgreift. Haufig wird,
keineswegs zu Unrecht, die Personalitit des Menschen eng mit seiner Fa-
higkeit zu willentlicher Bestimmung verbunden, wobei sich diese Fahigkeit
unter anderem darin zeigt, dass die Menschen ihr individuelles Leben geis-
tig vorentwerfen und somit gua Denken aktiv am qualitativen Sosein des
Zukiinftigen mitwirken.

Zu diesem Gedanken passt es sehr gut, dass das Denken, praktisch ge-
sehen, ein Instrument zielorientierter Lebensfithrung ist. Es ist gerade die-
ser Aspekt der aktiven Gestaltung von Person und Welt, der ein zweifelhaf-
tes Licht auf die Spruchweisheit wirft. Wird nicht gerade durch die ,vo-
rausgreifende’ Leistung des Denkens in hohem Malle mitbestimmt, was der
Denkende, der eben seinerseits etwas relativ Bestimmtes vorhat, schliefSlich
auch faktisch vor sich haben wird? Wie kann es stets anders kommen als
man denkt, wenn es doch das Denken selbst ist, von dem das Sein und So-
sein des Kiinftigen in einem nicht unbetrichtlichen Umfang ausgeht oder
herstammt? Und wie stiinde es mit dem unterstellten Werkzeugcharakter
des Denkens, sofern man annimmt, dass keine gedankliche Antizipation
jemals ihr im Vorhinein anvisiertes Ziel, also die zumindest umrisshafte
Determination des Kommenden (als des so und so Gewollten) erreichte?

Ganz offensichtlich also steht die Spruchweisheit mitsamt ihrer Apodik-
tizitét in schroffer Opposition zur Idee der Selbstbestimmung von Personen
als denkender Wesen. Um diesen Gegensatz aufzulsen, empfiehlt sich er-

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28 | THomas RoLF

neut phidnomenologische Sachlichkeit. Es ldsst sich ndmlich zeigen, dass
der vermeintliche Gegensatz ein seinerseits blo gedanklicher, und damit
gemil der Leitidee dieses Essays zugleich ein relativ nichtiger Gegensatz
ist. Um dies zu erweisen, wird der Akzent der folgenden Untersuchung auf
dem Unterschied zwischen Denken und Vorstellung (im Sinne von Repré-
sentation oder geistiger Anschauung) liegen. Wie schon zuvor im Falle von
Empfinden, Wahrnehmen und Sprechen soll es darum gehen, einer unmit-
telbaren Identifikation des Denkens mit einem bestimmten Anderen seiner
selbst vorzubeugen: Denken ist nicht Vorstellen.

Die Erfahrung, dass etwas anders kommt als man denkt bzw. sich an-
ders ereignet als zuvor (also geistig antizipierend) gedacht, verweist in der
Regel zuriick auf eine anschauliche bzw. anschauungsanaloge Vorstellung,
die man sich — in der Haltung des Erwartens — von einer kiinftigen Situation
macht; wobei das ,anders kommen als‘ die Enttduschung einer gehegten
Erwartung bezeichnet. Das Normalvorbild der Vorstellungsenttauschung
ist, zumindest der geldufigen Interpretation zufolge, der Eintritt des Erwar-
teten. Erst von dieser Normalitit her wird, wie insbesondere Jean-Paul Sart-
re nachgewiesen hat, die Enttduschungserfahrung iiberhaupt in ihrer spezi-
fischen Negativitit verstindlich (vgl. Sartre 2009: 59ff.). Dass man etwa
denkt D. wird zur Party kommen, besagt somit, dass D. anschauliches Ele-
ment eines im Vorhinein entworfenen, subjektiven Vorstellungsszenarios
ist. Der Akzent liegt hierbei auf der Anschaulichkeit bzw. auf der hiufig so
genannten Bildhaftigkeit der Vorstellung, die der Betreffende in innerer
Antizipation des zu Erwartenden entwickelt.

Geistiges Leben ist speziell dort, wo es sich, wie im Sprechen und Vor-
stellen, ,jenseits‘ des Empfindens und Wahrnehmens abspielt, {iber weite
Strecken imagindres Leben — ein Leben in oder mit der bildlichen Vorstel-
lung dessen, was sein oder geschehen wird (und dann freilich auch, was
hier aber dahingestellt bleiben kann, ein Leben in oder mit Bildern von
Vergangenem). Und gerade weil, nicht zuletzt in instrumentellen oder auch
wertakzentuierten Zusammenhéngen, das Vorstellen von Kiinftigem (im
Sinne etwa der Heideggerschen Sorge) ein hiufiges Phidnomen ist, dringt
sich die Frage auf, ob diesbeziiglich das Denken nicht unmittelbar mit dem
Vorstellen gleichzusetzen ist.

Es sind in der Regel bestimmte Informationslagen mitverantwortlich
dafiir, dass Personen gerade diese (und keine anderen) Vorstellungen des-
sen, was passieren oder der Fall sein wird, entwerfen. D. etwa hat uns zuvor

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 29

zugesichert, er werde die Party besuchen, und wir machen unter anderem
diese Mitteilung zur Basis unserer Erwartungsbilder. Treffen wir D., nach-
dem dieser uns zuvor dariiber informiert hat, er werde zur Party kommen,
schlieBlich tatsdchlich auf der Party an, so erfiillt sich, wie es scheint, eine
zuvor rein vorstellungsméBige Intention. Zundchst war da das imaginédre
innere Szenario (D. in unserer Vorstellung auf der vorgestellten Party), und
nun hat sich diese Intention offenkundig realisiert: D. isz, und zwar an-
scheinend so wie gedacht, tatsichlich da! Es ist diese Struktur von imagina-
rer Erwartung und reeller Erfiillung, die das landldufige Urteil iiber die in-
strumentelle Leistung des Vorstellens beherrscht. Und doch ist es eben die-
se aus der Bewusstseinsphilosophie stammende Struktur, welche verhin-
dert, dass man die ontologische Dimension der Spruchweisheit in den Blick
bekommt. Es ist ein verborgener Rationalismus in der betreffenden Theorie
der Imagination, der hierfiir verantwortlich ist, und den es nun aufzuzeigen
gilt.

Zunichst wird man festhalten miissen, dass es der apodiktische Satz Es
kommt stets anders als man denkt schlicht nicht zulédsst, dass jemals dasje-
nige eintritt, was sich Menschen hinsichtlich des kiinftig Passierenden vor-
stellen. Es ist keineswegs so, dass der Spruch lediglich das gelegentliche
Scheitern subjektiver Vorstellungen, die mit Erwartungscharakter auftreten,
bestreitet; sein Anspruch geht, eben als ein Weisheitsanspruch, radikal tiber
die Kontingenzen des Erfahrens hinaus. Mehr noch: Der Spruch spricht in
seiner Substanz {iberhaupt nicht von subjektiven Vorstellungen und deren
Erflillungen oder Enttduschungen, sondern er sagt als ontologische Aussage
direkt aus, wie es kommt. Er deutet also unmittelbar auf die apriorische
Unmoglichkeit sowohl des Eintretens wie des Nichteintretens von vorstel-
lungsmiBig Erwartetem. Damit liegt der Sinnanspruch der Spruchweisheit
nicht nur jenseits der alltagsempirischen Sicht auf die Vorstellbarkeit von
Kommendem, sondern dariiber hinaus sogar jenseits jeglicher Sicht auf et-
was als etwas erwartbar Kommendem (und somit realistischer Weise Vor-
stellbarem). Dass etwas kommt, und dass dieses Kommende in sich be-
stimmt ist — dies leugnet der Lebensspruch nicht. Wohl aber kappt er das
von der reprisentationalistischen Bewusstseinsphilosophie unterstellte
Band zwischen menschlichem Vorstellen und dem, was man mit Hegel den
»Weltlauf*“ oder mit Nicolai Hartmann die ,,Harte des Realen® (im Sinne
der modalen ,Dichte® des Wirklichkeitsprozesses) nennen kann. Hinzu
kommt, dass sich der Lebensspruch zugleich nicht mit der bloen Tautolo-

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30 | THomAS RoLF

gie eines Es kommt so wie es eben kommt bescheidet. Zwar ist diese Tauto-
logie durchaus seine hintergriindige Substanz, aber er weist dariiber hinaus
eben auch auf die Nichtigkeit jeglichen Vorstellens hin. Und erst durch die-
se inhaltliche Bereicherung dessen, was er substanziell aussagt, wird der
Spruch fiir den Zweck dieses Essays verwertbar.’

Die Anschlussfrage muss nun also lauten: Warum kann das Denken auf
keinen Fall mit der vorstellenden Reprisentation des Kiinftigen identifiziert
bzw. in toto auf Letztere reduziert werden? Die formale Antwort hierauf,
welche lautet Weil Denken eben nicht Vorstellen ist, ist natiirlich ebenso
wenig befriedigend wie die dogmatische Behauptung, der Lebensspruch sei
eben wahr. Will man diese beiden in komplementirer Weise leeren Be-
hauptungen inhaltlich stiitzen, so ist der Nachweis nétig, dass die vorstel-
lende Reprasentation des Kiinftigen tatsdchlich nicht zu halten vermag, was
sie der landliufigen Uberzeugung gemiB verspricht. Eine (hier nur andeu-
tungsweise mogliche) Ontologie des Vorstellens hat zu zeigen, dass das
Représentieren des Kiinftigen mit Notwendigkeit anders ist als das Kom-
mende selbst — und dass es nicht etwa nur anders vorgestellt wird. Trifft
man diese Unterscheidung, so wird erneut ex negativo deutlich, dass das
Denken, und zwar diesmal gegeniiber dem Vorstellen, den Charakter der
Nichtigkeit tragt.

Der Schliissel zur Wahrheit des Lebensspruchs liegt in der Zuriickwei-
sung des Gedankens, dass jemals das eintritt, was menschliche Vorstellun-
gen imaginierend entwerfen. Entscheidend ist dabei der Unterschied zwi-

9 Die substanzielle Aussage lautet in pragmatischer Form: ,,Sorge dich nicht, le-
be!* (Dale Carnegie). Darin liegt, in negativer Hinsicht, eine klare Absage an
eine auf das Sorgen gegriindete Fundamentalontologie, wie sie durch Heidegger
prominent geworden ist. Dieser hat versucht, die Idee der Reprisentation von
der Sorgestruktur des Daseins zu entkoppeln, was freilich nur theoretisch gelin-
gen kann. Praktisch zeigt gerade die Sorge, wie sehr Menschen in und mit Vor-
stellungen einer subjektiv antizipierten Zukunft leben — bzw. in gewisser Weise
gerade nicht leben, sondern im Sorgen und seinen Modifikationen (Besorgen,
Fiirsorge usw.) aufgehen. Der nicht-triviale substanzielle Sinn des Lebensspru-
ches hingegen ist ein modalontologischer. Seine néhere Erkundung wiirde eine
eingehende Interpretation der These Nicolai Hartmanns, dass stets nur das Wirk-
liche mdglich ist, erforderlich machen. Diese Interpretation kann hier nicht ge-

leistet werden.

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 31

schen dem Gedanken des Représentationalismus — also der Idee, dass sub-
jektive Vorstellungen der kiinftigen Realitit entweder entsprechen oder
nicht — und der Natur des Vorstellens selbst. Denken kann man sich, und
zwar sowohl (ganz praktisch) hinsichtlich des kiinftig Realen wie auch
(theoretisch) hinsichtlich des Verhéltnisses von Vorstellung und Realitit,
sehr vieles; denn das Denken ist in beiden Hinsichten gerade deshalb ten-
denziell nichtig, weil es, im Gegensatz zum Imaginieren, mit einem &ufers-
ten Minimum an materialen bzw. inhaltlichen Bindungen an das, was der
Fall ist, auskommt. Praktisch denkbar ist mithin alles Denkmogliche; also
alles, was sich in logisch-formaler Hinsicht nicht widerspricht — und diese
minimalistische Anforderung, die erneut die Nichtigkeit des Denkens be-
zeugt, lasst der gedachten (kiinftigen) Realitdt einen inhaltlich tiberreichen
Spielraum. Auf der anderen Seite ist durchaus auch eine Alternative zur
Theorie des Représentationalismus denkbar. Es besteht ohne weiteres die
Moglichkeit, das Verhiltnis von Vorstellung und Realitdt gedanklich an-
ders zu gestalten, als es die repridsentationalistische Bewusstseinsphiloso-
phie tut. Dass dem so ist, zeigt die Realgeschichte der entsprechenden The-
orien, in der es, neben dem Représentationalismus, zahlreiche andere Arten
des Denkens iiber das Wesen der Vorstellung gegeben hat und noch immer
gibt.

Wihrend also offenbar das Denken von sich selbst her keine bestimmte
Tendenz in Richtung auf eine unmittelbare Bewahrheitung seiner Vollziige
hat — das Denken ist in seiner diesbeziiglichen Nichtigkeit sozusagen von
Haus aus ,liberal‘: inhaltsdiinn, bindungsarm, abgehoben — erhebt das Vor-
stellen, nicht zuletzt aufgrund seiner Anschauungsanalogizitit, diesen An-
spruch sehr wohl. Und gerade in seiner reprasentationalistischen Theorie-
Variante erhebt es die Forderung, dass es eine Koinzidenz von Erwartungen
und Erfiillungen nicht nur tatséchlich gibt, sondern dass diese sich auch ra-
tional explizieren ldsst. Die Idee, dass sich Vorstellungen durch den so ge-
nannten ,Eintritt’ des Vorgestellten verwirklichen, ist dem Alltagsdenken
tief eingewurzelt; und auch auf bestimmten Feldern wissenschaftlichen Ar-
gumentierens hélt sich diese Idee mit beachtlicher Zihigkeit. Moglicher-
weise ist es die Tiefe dieser Verwurzelung, die einen iibersehen ldsst, dass
diese Idee lediglich ein beliebiger Gedanke unter vielen anderen (denkba-
ren und wirklichen Gedanken iiber dieses Thema) ist.

Der Umstand, dass der Représentationalismus faktisch (und durchaus
noch immer héufig) vertreten wird, ist so gesehen zwar kontingent, aber er

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32 | THomAs RoLF

birgt eben auch eine theoretische Gefahr. Es wird ndmlich leicht tibersehen,
dass er das Verhdltnis, das zwischen Vorstellung und nicht-vorgestelltem
Seienden herrscht, gerade nicht angemessen représentiert — denn notwendig
niemals passiert etwas so wie erwartet, und das, was passiert, ist zugleich
notwendig niemals das Erwartete selbst.!® Dass dem so ist, liegt nicht etwa
daran, dass manche Personen in der Praxis des ,Vorstellen-was-kommt*
ungeiibt sind; denn ein solcher empirischer Mangel liele sich, wo er be-
stiinde, durch gesteigerte ,imaginative Askese® prinzipiell wettmachen. Es
mag sein, dass man das Vorstellen in dhnlicher Weise trainieren kann wie
die Muskeln des Korpers. Aber die ontische Kluft, die zwischen dem Ima-
gindren des Vorstellungslebens einerseits und dem qualitativ jederzeit voll
bestimmten Kommen des Kommenden anderseits besteht — diese Kluft 1asst
sich durch ein wie auch immer geartetes ,mentales Training® grundsitzlich
nicht abbauen. Es hilft auch nicht, auf die bis zu einer Art Gleichheit hin-
tendierende Ahnlichkeit des Erwartungsbildes mit dem schlieBlich Einge-
tretenen hinzuweisen. Denn bei der so bemiihten Ahnlichkeit (und zumal
bei der beschworenen Gleichheit) handelt es sich nicht um einen erlebten
Zusammenhang, sondern einzig um den Gedanken eines Ahnlich- oder
Gleichseins; was freilich der die Ahnlichkeit Beschworende deshalb nicht
einzusehen vermag, weil sein Blick vom reprasentationstheoretisch unter-
stellten ,Konnex* von Vorstellung und Realitdt gefesselt ist. Zwei wahrge-
nommene Farben oder Formen kénnen einander dhneln, wer wollte das be-
streiten — denn sie teilen eben den Bezug zum Milieu der Wahrnehmung,
durch welchen Qualitidten wie Farben und Formen jeweils miz- oder unter-
einander vergleichbar sind. Die Anwendung der Ahnlichkeitsrelation auf
Vergleichsglieder, die heterogenen Schichten des Realen entstammen, ist
dagegen allenfalls gedanklich moglich, um dann zugleich uniiberwindbare
theoretische Probleme aufzuwerfen. Das Problem beginnt bereits dort, wo
man von der Anschaulichkeit von Vorstellungen spricht, dabei aber dem

10 Der Reprisentationalismus in Bezug auf das Vorstellen ist also zugleich eine
falsche Représentation des Sachverhalts. Er verfehlt nimlich den Hiatus, der
zwischen vorgestelltem und nicht-vorgestelltem Seienden unauthebbar besteht.
Hier zeigt sich somit erneut die Nichtigkeit des Denkens: Der Représentationa-
lismus denkt eben ein bestimmtes Verhéltnis — ndmlich eines zwischen Vorstel-
lung und Sache — das de facto nicht besteht, und das folglich auch nicht als ein

solches erkannt werden kann.

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 33

metaphorischen Charakter dieser Redeweise zu wenig Beachtung schenkt.
Begegnet einem eine Person leibhaftig, so sieht man, dass sie, gerade weil
dies der Fall ist, ein blaues Hemd und eine gepunktete Krawatte trégt. Aber
inwiefern eigentlich sind die vorgestellten Hemden und Krawatten von
vorgestellten Personen blau bzw. gepunktet? Diese Frage erhebt sich mit
Notwendigkeit, insofern diese Personen ja nicht im strengen Sinne gesehe-
ne, sondern blof eingebildete Personen sind.!!

Streng genommen gilt daher: Niemals dhnelt oder gleicht ein vorgestell-
ter D. auf einer vorgestellten Party derjenigen Person, die auf der nicht-
vorgestellt stattfindenden Party ist. Diese Behauptung klingt {iberraschend,
jedoch nur fiir denjenigen, der sich an die blof scheinbare Identitit von
Denken und Vorstellen gewohnt hat. Eben diese Identitdt aber ist es, die der
Lebensspruch zu Recht bestreitet. Natiirlich ist die (imaginér-antizipieren-
de) Vorstellung einer Party eine wirkliche Vorstellung. Und natiirlich wird
auch der D., der auf dieser (wirklich vorgestellten) Party vorgestellt wird,
wirklich vorgestellt.'> Aber anders als das Erkennen, das aus ontologischer
Sicht ein sich selbst transzendierender Akt ist, ist jeglichem Vorstellen, so
real es als Vorstellen auch ist, der Weg in die Publizitit des Weltlichen ver-
stellt. Auch dem Denken eignet, rein als solchem, keinerlei Transzendenz;
in seiner relativen Inhaltsleere bleibt es ebenso ganz ,bei sich® wie das Vor-
stellen — weder Denken noch Vorstellen implizieren, anders gesagt, Akte
des Erkennens. Anders als das Vorstellen aber pritendiert das Denken in
seiner Formalitdt auch gar nicht, auf ein Jenseits seiner selbst hiniiberzu-
greifen. Es bildet sich, bildlich gesprochen, von vornherein gar nicht ein,

11 Es erfordert intellektuellen Mut sich einzugestehen, dass das Imagindre zu den
dunkelsten Kapiteln der wissenschaftlichen und philosophischen Forschung ge-
hort. Vor allem Sartre (1971) hat in entsprechenden Untersuchungen sachliche
Griinde fiir diese Dunkelheit beigebracht. Wer phdanomenologische Analysen in
diesem Bereich scheut, macht es sich definitiv zu leicht; zumal dann, wenn er
ohne Bedenken von ,inneren Bildern® spricht, die vor ,geistigen Augen‘ stehen
und zugleich weltverdndernd wirken. Dazu vgl. etwa Hiither (2014). Unabhén-
gig davon, wie Vorstellungen ontisch beschaffen sind: Sehen kann man weder
sie selbst noch irgendetwas mit ihnen!

12 Der Lebensspruch gilt somit in seiner inhaltlichen Substanz auch fiir das Leben
der Vorstellungen selbst: Es kommt innerhalb der Vorstellung stets so wie es in

ihr kommt, und es kommt in ihr stets anders als irgendwo auf3erhalb ihrer.

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34 | THomAS RoOLF

Erkenntnis zu leisten (also: Transzendentes zu erfassen), indem es sich
ganz auf die ihm eigene positive Leistung symboltechnischer Kohérenzbil-
dung beschriinkt.!> Der Vorstellende hingegen kann irrigerweise meinen,
mittels seiner Imagination die Realitét treffen oder verfehlen zu konnen; er
unterstellt falschlicher Weise ein reelles Kontinuum zwischen Vorstellung
und nicht-vorgestelltem Seienden, und er verkennt somit die eigentliche
Hermetik, die fiir das Imaginére trotz aller so genannten Bildhaftigkeit cha-
rakteristisch ist.

Man muss diese urspriingliche Verschlossenheit des Vorstellens {ibri-
gens in keiner Weise beklagen, zumal gerade aus ihr der ebenso lebendige
wie aufgabenreiche (problematische) Kampf individueller wie kollektiver
Weltanschauungen entspringt. Dem zum Vorstellen geradezu quer stehen-
den Erkennen des Seins dagegen bleibt es vorbehalten einzusehen, dass
solche so genannten ,Konflikte sich wesentlich im Bereich imaginérer Bil-
der und Szenarien abspielen, die sich, ohne sich je selbst zur Realitét hin zu
iiberschreiten, in schlecht-unendlicher Fortfolge stets nur aneinander mes-
sen und reiben. Mit einem Gedankenaustausch hat dieser Kampf iibrigens
aus mehreren Griinden nichts zu tun; so etwa deswegen, weil die Imagina-
tion — anders als der Gedanke — iiber kein Allgemeines verfiigt, welches die
einander Widerstreitenden unabhdngig von der Situation ihres Kémpfens a
priori miteinander verbindet. Ein eigentlicher Austausch findet somit im
Konflikt der Vorstellungen gerade nicht statt; geschweige denn, dass es die
Moglichkeit zu einer den Widerstreit beendenden Verstindigung gébe.
Imaginative Konflikte sind, so real das Imaginieren selbst auch ist, niemals
Quellen von Realisierungen: Sie sind wesentlich stagnierend, das heifit auf
reine Selbstbehauptung der jeweiligen Visiondre und ihrer jeweiligen

selbstaffektiv erzeugten Visionen hin angelegt.'*

13 Ob die Selbstgeniigsamkeit des Logischen tatsdchlich der philosophischen Lo-
gik eignet, oder ob sie allein auf die am Leitbild der Mathematik entwickelten
Logistik zutrifft, ist bis heute umstritten. Vgl. dazu die Schrift von Jacoby
(1962), in der mit plausiblen Argumenten die zweite These vertreten wird.

14 Es wire eine interessante Aufgabe, die wesentliche Stagnation imagindrer Kon-
flikte auf verschiedenen Inhaltsfeldern, etwa in Bezug auf Moral-Vorstellungen,
zu untersuchen. Es ginge weniger darum, im Stile Nietzsche genealogisch auf
die Scheinhaftigkeit bestimmter Moralideen hinweisen, um daraufhin einfach

deren inhaltliche Umkehrung (,,Umwertung der Werte*) zu postulieren. Viel-

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 35

Der Lebensspruch Es kommt stets anders als man denkt ist somit auf je-
den Fall dann im Recht, wenn man das Wort ,denken‘, das in seinem negie-
renden Teil auftaucht, als ,vorstellen® auslegt. Denn nur fiir die Vorstellen-
den bzw. von diesen aus gesehen entsteht die Notwendigkeit, die Idee eines
echten ontischen Jenseits des Bewusstseins — also eines Bereichs jenseits
imaginativ vorentworfener Bilder eines bleibend irrealen Seienden — zu
denken. Dass die Welt nicht so ist oder so sein wird, wie sie in blof ver-
meintlich antizipierenden Phantasmen représentiert wird, das wissen die
Menschen vor jeder Theorie auf ganz natiirliche Weise. Aber dieses Wissen
bleibt, und zwar im Zusammenhang des alltdglichen Lebens ebenso wie im
Rahmen normalwissenschaftlichen Argumentierens, zumeist eher diffus
und hintergriindig. Will man es artikulieren, so fiihrt ein bleibender Aufent-
halt im hermetischen Feld von Vorstellungen, Bildern und Perspektiven
nicht weiter. Und es ist daher das auf Erkenntnis zielende Denken des Sei-
enden, dem diese Artikulation vorbehalten bleibt.

SCHLUSSBEMERKUNGEN

Es war ein Fehler des lebensphilosophischen Irrationalismus, die hier ent-
wickelte Idee der Nichtigkeit des Denkens unmittelbar mit dem Gedanken
einer vermeintlichen Lebensfeindlichkeit der Rationalitdt als solcher zu
verkniipfen.!* Zwar war die Lebensphilosophie ontologisch dort im Recht,

mehr ginge es um den postulatorischen Charakter der Ethik sowie um deren
imagindre Herkunft. Es wire also zu zeigen, wie — durch real- und ideenge-
schichtlichen Prozesse bedingt — die unmittelbar gelebte Moralitdt durch reell
unwirksame moraltheoretische Debatten (etwa {iber ,Normen‘ und deren ,Be-
griindung*) ausrangiert werden kann. Ein bedeutender Versuch in dieser Rich-
tung stammt von Maclntyre (2014).

15 Verdichtet gesagt basiert der lebensphilosophische Irrtum in Bezug auf das Ver-
haltnis von Erlebnis und Geist auf einer Fehldeutung des mephistophelischen
Satzes — ,,Ich bin der Geist, der stets verneint”. Systematisch betrachtet verstan-
den Autoren wie etwa Ludwig Klages diesen Satz als eine Aussage iiber die
Wesenslosigkeit des geistigen Seins, und sie akzentuierten ihn daher wie folgt:
,Ich bin, indem ich eben Geist bin, diejenige Essenz, die sich vollends im Ver-

neinen von allem (inklusive meiner selbst) erschopft. Dass diese (in grammati-

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36 | THomAS RoOLF

wo sie unter ,Irrationalitdt® nicht etwa eine charakteristische Eigenschaft
von Erlebnissen, sondern die Bewusstseinstranszendenz des Erkenntnisge-
genstandes verstand — also sein von den Akten des Erkennens unabhingiges
Dasein und Sosein behauptete. Aber sie hat es, wo sie sich zu dieser These
durchrang, bei ihr nicht belassen, sondern dariiber hinaus auf der Abtrag-
lichkeit des Denkens flir den ungestorten Ablauf des Lebens- und Erleb-
nisstroms bestanden. Gerade deshalb, weil den radikalen Lebensphiloso-
phen das Erleben als irrationaler Prozess galt — als ein Prozess also, auf
welchen man allenfalls hinweisen, den man hingegen niemals begreifen
kann'® — musste aus ihrer Sicht das rationale Denken am Erleben seine
Leistungsgrenze finden (und mithin beim Versuch, es begrifflich zu be-
stimmen, notwendig scheitern). Auch diesen Theoretikern galt der Satz Es
kommt stets anders als man denkt als ausgemacht. Aber da sie das Denken
nicht auf seine Positivitdt, sondern einzig auf seine Impotenzen hin be-
leuchteten, waren sie unfdhig, den Lebensspruch inhaltlich voll auszuwer-
ten. So entgingen ihnen nicht zuletzt die Unterschiede, die zwischen Erken-
nen, Denken, Bewusstsein und Vorstellung vor allem ,begrifflichen Unter-
scheiden® bestehen. Samtliche dieser Vermdgen galten ihnen insofern als
tendenziell gleichartig, als sie allesamt auf die Unfdhigkeit, Leben zu erfas-
sen, hindeuteten.

Demgegeniiber haben die obigen Uberlegungen den Versuch unter-
nommen, das Denken methodisch zu isolieren, um es gegen andere, nur
scheinbar gleichartige Funktionen personalen Lebens abzugrenzen. Den-

scher Hinsicht durchaus mégliche) Interpretation, die den Geist als etwas inhalt-
lich Leeres erscheinen lasst, die Idee eines Widersacher-Verhéltnisses von Geist
und Leben nach sich zieht, liegt auf der Hand — was freilich iiberhaupt nicht zu
der Tatsache passt, dass es im Goethes Drama gerade Mephisto ist, den ,Den-
ker® Faust ins blithende Leben hineinfiihrt. Zu den Aporien, die aus der Paralle-
lisierung der Dualitdten Geist versus Leben und (reine) Negativitit versus (rei-
ne) Positivitét folgen, vgl. Rolf (2009).

16 So etwa Klages (1981: 87-97). Dass Klages das hinweisende Denken als eine
Art des Denkens bezeichnet — andernorts spricht er von einem ,Schauen‘, wel-
ches dem Denken gegeniibergestellt wird, — ist ohne Zweifel inkonsequent. Sen-
su stricto ,denken‘ ndmlich kann man die (aus Klages’ Sicht bildhaft-schaubare)
essentia des Lebendigen angesichts der Disjunktion von Geist und Leben gerade
nicht.

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ES KOMMT STETS ANDERS | 37

ken, so zeigte sich, ist nicht Empfinden, Wahrnehmen, Sprechen oder Vor-
stellen; und es waren im Einzelfall phinomenologische Kriterien, die die
seienden Differenzen zwischen den Vergleichsgliedern ans Licht gebracht
haben. Natiirlich steht es den Theoretikern unabhingig von diesem Versuch
frei, auch weiterhin von ,anschaulichem Denken‘ oder von ,emotionalem
Denken‘ zu sprechen. Doch in dem Male, in dem die entsprechenden For-
mulierungen eine Sachidentitét der jeweiligen Attribute mit dem Attribuier-
ten unterstellen, werden diese Theorien in Konflikt mit den Phdnomenen
geraten. Dass es etwa ein Denken gibt, welches an ihm selbst (also als
Denken) emotional ist, das sagt sich zwar leicht. Zugleich aber stellt sich
dabei das Gefiihl ein, dass hier die sprachliche Konstruktion zu weit getrie-
ben wird — und zwar so weit, dass in ihr nur noch Gedachtes, nicht dagegen
Erkanntes oder Erkennbares zum Ausdruck kommt.!”

Wie dem auch sei: Dass das Denken sowie das Gedachte als solches
weder sinnlich, noch sprachlich oder vorstellungsméBig beschaffen ist —
dies deutet gemél der Leitidee des Essays auf seine Nichtigkeit hin. Diese
Idee ist auch empirisch nachvollziehbar. Denn auch und insbesondere im
nicht-theoretischen Lebensalltag hat das Denken die Tendenz zu ver-
schwinden, ohne seine ,,Hintergrundpriasenz® (Arnold Gehlen) als Werk-
zeug zur Daseinsbewiltigung je einzubiilen. Eine Ontologie des Denkens
miisste daher noch eingehender ermitteln, wie sich das Denken in den Vor-
dergrundprozessen des Lebens indirekt ins Handeln einschaltet: Denn in
gewisser Weise ist die Welt natiirlich von Gedanklichem nicht weniger er-
fiillt als von Sinnlichem, Sprachlichem oder Imagindrem. Die Suche nach
dem ontischen Versteck des Denkens als solchem geht also weiter.

17 Um das Gefiihl, von dem hier die Rede ist, in Erkenntnis zu {ibersetzen, bediirfte
es einer ontologischen Positivierung des Denkens. Diese kann nur gelingen,
wenn man die Idee eines idealen Seins zuldsst, von welchem ausgehend die ka-
tegorialen Bestimmtheiten des Denkens transparent werden. Zum ,,Problem und
[zur] Stellung des idealen Seins“ — insbesondere auch dariiber, wie ideales und
reales Seiendes ontisch sowie erkenntnismafig zueinander stehen, vgl. Hart-
mann (1965: 223-295).

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38 | THomAS RoLF

LITERATUR

Hartmann, N. (1949): Das Problem des geistigen Seins. Berlin: de Gruyter.

Hartmann, N. (1962): Ethik. Berlin: de Gruyter.

Hartmann, N. (1965): Grundlegung der Ontologie. Berlin: de Gruyter.

Hiither, G. (2014): Die Macht der inneren Bilder. Wie Visionen das Gehirn,
den Menschen und die Welt verdndern. Gottingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Jacoby, G. (1962): Die Anspriiche der Logistiker auf die Logik und ihre
Geschichtsschreibung. Stuttgart: Kohlhammer.

Klages, L. (1981): Der Geist als Widersacher der Seele. Bonn: Bouvier
Verlag Herbert Grundmann.

Kleimann, Th. (2009): Lebensrealismus. Die Geschichtsphilosophie
Giovanni Battista Vicos. Chemnitz. Unverdffentlichtes Manuskript.
Maclntyre, A. (2014): Der Verlust der Tugend. Zur moralischen Krise der

Gegenwart. Frankfurt am Main: Campus.
Merleau-Ponty, M. (1966): Phinomenologie der Wahrnehmung. Berlin: de
Gruyter.

Rolf, Th. (2009): Der Charakter des Geistes. Zur Widersacherthese von
L. Klages, in: Hestia. Jahrbuch der Klages-Gesellschaft. 23, 19-30.
Sartre, J.-P. (1971): Das Imagindre. Phinomenologische Psychologie der

Einbildungskraft. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.
Sartre, J.-P. (2009): Das Sein und das Nichts. Versuch einer phdnomenolo-
gischen Ontologie. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt.

https://dol.org/10.14361/9783839431586-001 - am 14.02.2026, 09:52:43. - Open Acce



https://doi.org/10.14361/9783839431566-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

