
288

(nicht konstituierend) verstehe (Insti 161), denn »un sujet instituant peut 
coexister avec un autre, parce que l’institué n’est pas le reflet immé-
diat de ses actions propres, peut être repris ensuite par lui-même ou 
par d’autres sans qu’il s’agisse d’une recréation totale« (Insti 162)88. 
Vielmehr steht die Institution zwischen mir und ihr:ihm wie ein Schar-
nier (Insti 162).

An zwei Stellen wurde das Subjekt bereits als instituiert-instituie-
rend (institué-instituant) bezeichnet (siehe Kapitel 2.3.3.2 und Ka-
pitel 3.2.3). Merleau-Ponty wendet sich in der Verwendung dieses 
Begriffspaares explizit gegen ein Verständnis des Subjekts als konsti-
tuiert-konstituierend. Er versteht diese beiden Begriffspaare als kon
trär: »l’institué à sens sans moi, le constitué n’a sens que pour moi et 
pour le moi de cet instant. Constitution [=; im Manuskript] institution 
continuée i.e. jamais faite. L’institué enjambe son avenir, a son avenir, 
sa temporalité, le constitué tient tout de moi que constitue (le corps, 
l’horloge)« (Insti 48).89 Die Konstitution ist ein Akt, eine Handlung des 
Bewusstseins. Merleau-Ponty versteht jedoch das Handeln, das Prakti-
zieren nicht als Akte des Bewusstseins, sondern als etwas, das schein-
bar aus ›nichts‹ hervorgeht (surgit de rien, nicht bspw. surgit du néant) 
(Insti 49). Entgegen dem Konstituierten hat das Instituierte auch ohne 
das instituierende Subjekt Sinn. Vor dem Hintergrund von Merleau-
Pontys Ausdruckstheorie (siehe Kapitel 2.3.2.4 und 3.3) bedeutet dies, 
dass instituierte Praktiken und instituierte Zeichen, die aus dem Invol-
viert-Sein des Körpers in die Welt schöpferisch hervorgegangen sind, 
auch dann im System der Ausdrücke Sinn haben, wenn man mich als 
Mit-Schöpfende nicht kennt. Versteht man das Subjekt nun als institu-
ierend, dann ist die:der Andere nicht länger das Negativ von mir selbst 
(Insti 161–62).

Wie Merleau-Ponty am Beispiel der Institution von Werken zeigt, sind 
Institutionen nicht nur sichtbar. Die sichtbare Institution »n’est que le 
support d’un esprit de l’institution, non certes immuable (un amour 
change sans cesse, comme une séparation) mais dont le changement 
même est réaction de l’événement sur l’institué. Il faut de l’institué pour 

88	 	»[E]in instituierendes Subjekt kann mit einem anderen koexistieren, weil das 
Instituierte nicht die unmittelbare Widerspiegelung seiner eigenen Hand-
lungen ist, vielleicht daraufhin wiederaufgenommen durch sich selbst oder 
durch andere ohne, dass es sich um eine totale Unterbrechung handelt.« (ei-
gene Übersetzung)

89	 	»Das Instituierte hat ohne mich Bedeutung, das Konstituierte hat nur für 
mich Bedeutung und nur für das Mich in diesem Moment. Konstitution = 
weitergeführte Institution, d.h. niemals erledigt. Das Instituierte umspannt/
reicht hinaus bis in seine Zukunft, hat seine Zukunft, seine Zeitlichkeit, das 
Konstituierte hat alles von mir als konstituiert (der Körper, die Uhr).« (ei-
gene Übersetzung)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


289

qu’il y ait registre ouvert, histoire.« (Insti 53).90 Das Werk sei und habe 
keine geschlossene Bedeutung und wenn schon, dann ändere sie sich in 
seinem Verlauf. Im Schreiben oder Malen finden Schreibende oder Ma-
lende die Bedeutung in einer Leere (vide) (Insti 53). Es ist ein stilles Pro-
jekt (projet silencieux), das sich in einer Serie von Kapiteln, einer Serie 
von Institutionen realisiert (Insti 53), ein Projekt, das einer blinden Lo-
gik (logique aveugle) folgt, die sich im Verlauf des Projekts schafft (Insti 
104). Daher haben wir den Eindruck, dass sich ein Buch selbst macht (se 
fait lui-même) (Insti 53). So haben Institutionen einen inneren Sinn, und 
sie können nur einen äußeren Sinn haben, weil sie einen inneren haben 
(Insti 53). »Ce sens interne induit justement sens externe parce qu’il est 
ouvert, qu’il est écart par rapport à une norme de sens, différence. C’est 
ce sens par écart, déformation, qui est propre à l’institution.« (Insti 53; 
Hervorhebung i.O.)91 Und darin liegt für Merleau-Ponty der Grund, wes-
halb sich ein:e Autor:in nicht im vollen Sinne selbst lesen könne. Ihr:ihm 
erlegt sich das Jenseits der Zeichen (l’au-delà des signes) nicht in jener 
Form auf, wie anderen Lesenden, denn sie:er hat dieses bereits; das Werk 
hat für sie:ihn nicht das Relief, seine Tiefe, wie es diese/dieses für ande-
re hat (Insti 54).

Erst im Nachhinein kann man den Weg verstehen, auf den sich die 
Logik (die im Erschaffen begriffen war) macht, woraufhin sich die Insti-
tution immer schon zubewegte (ein bestimmter Stil, der später als weg-
weisend für einen anderen erscheinen soll, arbeitete nicht direkt und be-
wusst auf diesen hin) (Insti 104–5). Dass das Werk, das Buch instituiert 
wurde, bedeutet, dass es als Typ der Praxis, nicht als Wesen entstanden 
ist, »en tant qu’organiser les signes de la manière qui aboutit au grimoi-
re, c’est installer la différence, l’écart personnel dans la norme, en fai-
re la nouvelle norme, par rapport à laquelle d’autres écarts sont possi-
bles. D’où nouvelle polarisation du champ et changement.« (Insti 54)92 
Es kommt zu einer Polarisierung im Feld, einer Veränderung, die nur 

90	 	Die sichtbare Institution »ist nur der Träger eines Geistes der Institution, der 
zwar nicht unveränderlich ist (eine Liebe ändert sich ständig, wie eine Tren-
nung), sondern deren Veränderung selbst eine Reaktion des Ereignisses auf 
das Instituierte ist. Es bedarf des Instituierten, damit es ein offenes Register, 
eine Geschichte gibt« (eigene Übersetzung).

91	 	»Dieser interne Sinn führt genau den externen Sinn herbei, weil er offen ist, 
weil er Abstand ist zu einem genormten Sinn, Differenz. Es ist dieser Sinn 
durch Abstand, Deformation, der der Institution eigen ist.« (eigene Über-
setzung)

92	 	»[I]m Sinne von einem Organisieren der Zeichen auf eine Art und Weise, 
die zum grimoire [unlesbares Buch] führt, als Festlegen von Differenz, des 
persönlichen Abstands in der Norm, im Schaffen einer neuen Norm im Ver-
hältnis, zur der:dem andere Abstände möglich sind. Daher neue Polarisie-
rung im Feld und Veränderung.« (eigene Übersetzung)

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


290

möglich ist, wenn die neuen Mittel wirklich neue Normen der Praxis, 
des theoretisch-praktischen Feldes werden (Insti 54). Institutionen ha-
ben keinen festen Sinn. Vielmehr ist ihr Sinn offen und sich fortwährend 
etablierend (Insti 116–17).

Dass Institutionen nicht das Gegenteil des Biologischen oder Natür-
lichen sind, meint Merleau-Ponty nicht nur im unmittelbaren Sinne des 
natürlichen Körpers, sondern auch im Sinne der Gesellschaftsentwick-
lung. Die großen Revolutionen (Merleau-Ponty spricht etwa von der In-
dustriellen Revolution) sind Institutionen nicht nur aufgrund ihrer um-
fangreichen Konsequenzen, sondern als »événements-matrices, ouvrant 
un champ historique qui a unité. L’institution ce qui rend possible sé-
rie d’événement, historicité: événementalité de principe.« (Insti 57)93 In 
diesem Sinne versteht Merleau-Ponty Institutionen als universalisierend 
(Insti 57–59). Zugleich beschreibt er Institutionen als partikularisierend 
in dem Sinne, dass sie nicht einen gemeinsamen Horizont haben, auf je 
eigene Weise dogmatisch sind (Insti 58). Insofern ist auch die marxisti-
sche Revolution nicht das Ende der Geschichte und nicht das Überkom-
men von Institution (sondern eine Institution) (Insti 60). Dasselbe gilt für 
Elemente von Kultur. So beschreibt Merleau-Ponty (vor dem Hintergrund 
marxistischer Diskurse) das Kapital explizit als Institution (Insti 60).

Institutionen zeichnen sich also durch ihre relative Beständigkeit aus. 
Sie beeinflussen das Praktizieren und Abläufe (der Geschichte), determi-
nieren diese jedoch nicht. Vielmehr sind Institutionen, wie auch Struktu-
ren, janusköpfig: »d’un côté elle organise selon un principe intérieur les 
éléments qui y entrent, elle est sens. Mais ce sens qu’elle porte est pour 
ainsi dire un sens lourd.« (S(MàLV) 147)94 So wie das Körperschema in 
der bisherigen Beschreibung stehen Institutionen als verbindender Hin-
tergrund, als dauerhaftes Element hinter Praktiken – als ein dauerhaftes 
Element, das Praktiken Sinn verleiht und einzelne Praktiken als Teil ei-
ner Geschichte erscheinen lässt. Trotz ihrer (relativen) Dauerhaftigkeit 
als Institutionen selbst sind Institutionen in sich nicht statisch; ihr Sinn, 
der Sinn, den sie in sich tragen, ist ein offener, der sich in Relation mit 
anderem fortwährend verschiebt. Insofern sind Institutionen ein ›offe-
nes Feld‹. Als persönliche Geschichte sind Institutionen das Gerüst, das 
System hinter einzelnen Praktiken, eingeschrieben in das Körpersche-
ma, das vor dem Hintergrund von Merleau-Pontys Begriffsentwicklung 
1954–1955 als Institution begriffen werden kann.

93	 	»Ereignisse-Matrizen, die ein historisches Feld eröffnen, das Einheit hat. Die 
Institution als das, was eine Reihe von Ereignissen ermöglicht, Historizität: 
prinzipielle Ereignishaftigkeit.« (eigene Übersetzung)

94	 	»Einerseits organisiert sie die Elemente, die in sie eintreten, nach einem in-
neren Prinzip, sie ist Sinn. Doch dieser Sinn, den sie trägt, ist sozusagen ein 
schwerer Sinn (sens lourd).« (AuG(vML) 229; Einfügung i.O.)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


291

3.5.3 Emotionen, Institutionen und Konstellationen

Merleau-Ponty beschreibt also die Institution d’un sentiment als eine 
Form der Institution auf der Ebene der personellen und interpersonel-
len Institution und beschäftigt sich in dem kurzen Abschnitt dazu vor 
allem mit der Liebe (siehe unten). Krueger (2020) argumentiert, dass 
Merleau-Ponty selbst beansprucht, dass Emotionen Institutionen sei-
en. Den ersten Hinweis darauf findet er in der oben zitierten Stelle aus 
Phénoménologie de la perception, in der Merleau-Ponty die Emotionen 
von Japaner:innen und Europäer:innen beschreibt. Diese Stelle zeige 
nicht nur, dass wir die Ontologie von Emotionen nicht ohne die Wir-
kung in unserem psycho-physischen Sein verstehen können, sondern 
auch, dass unser körperlich-affektiver Stil nicht allein durch unsere 
Verkörperung (embodiment) bestimmt ist (ebd. 202–3). Krueger bleibt 
in diesem Beitrag jedoch sowohl eine genauere Bestimmung von Insti-
tutionen im Sinne Merleau-Pontys als auch eine genauere Diskussion 
der Grenzen dieser Interpretation schuldig. Die Frage, inwiefern Emo-
tionen im Sinne Merleau-Pontys als Institutionen zu verstehen sind, in-
wiefern sie über Institutionen hinausgehen und inwiefern diese Frage 
für Begegnungen auf Distanz entscheidend ist, lässt sich beantworten, 
wenn man sich Merleau-Pontys Beschreibungen einzelner Emotionen 
zuwendet. Bedingt durch Merleau-Pontys knappe Auseinandersetzun-
gen mit nur wenigen konkreten Emotionen, setzen sich die folgenden 
Unterkapitel daher mit Eifersucht (Kapitel 3.5.3.1), Scham und Zu-
rückhaltung (Kapitel 3.5.3.2) sowie mit Liebe und Institutionen (Ka-
pitel 3.5.3.3) auseinander.

3.5.2.1 (Kindliche) Eifersucht

Besonders in seinen Vorlesungen an der Sorbonne (P(RAE), 1951) cha-
rakterisiert Merleau-Ponty einige bestimmte Emotionen, vor allem ihr 
Auftreten und Ausdruck bei Kindern, was auch dem grundsätzlichen 
Gegenstand der Vorlesung geschuldet ist. Die Eifersucht sei dadurch 
charakterisiert, dass die:der Eifersüchtige beobachtet, dass ein ande-
res Individuum (Merleau-Ponty zitiert hier sowohl das Beispiel eines 
eifersüchtigen Hundes als auch Beispiele eifersüchtiger Kinder) etwas 
bekommt oder hat, das es nun selbst gerne hätte. Es geht also nicht 
um das Bekommen oder Haben – nicht um le désir nach diesem Et-
was – sondern um eine Benachteiligung gegenüber der:dem Anderen. 
»Ce qui est essentiel à la jalousie, c’est ce sentiment de privation ou
de frustration ou d’exclusion. […] On peut dire que le jaloux voit son
existence envahie par le succès d’autrui, se sent dépossédé par lui, et,
en ce sens, la jalousie est essentiellement confusion de soi et d’autrui.«

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


292

(P(RAE) 212)95 Diese Charakterisierung von Eifersucht als Privation 
(von Zuneigung oder Gaben, die andere erhalten) basiert auf dem ge-
meinsamen In-der-Situation-Sein von Kindern, die (siehe Synkretismus) 
noch nicht dazu in der Lage sind, sich aus der Situation zu distan-
zieren. Die Kinder identifizieren sich miteinander, existieren nur für 
die:den Andere:n (P(RAE 211). Merleau-Ponty beschreibt das Auftre-
ten von Eifersucht etwa anhand von Charlotte Bühlers Beobachtun-
gen von Kindern in Wartezimmern von Ärzt:innen oder Dolto-Ma-
rettes Beschreibungen von kleinen Kindern, die ein Geschwisterkind 
bekommen (P(RAE) 166). Das Kind weigert sich, die neue familiäre 
Situation anzunehmen, es fühlt sich – wie man in Weiterführung der 
oben genannten Überlegungen sagen könnte – frustriert, da man ihm 
verweigert, eine Situation weiterhin zu leben, die es als Situation nicht 
explizit gewünscht oder »begehrt« (desirer) hat. Verweigert wird ihm 
dies dadurch, dass ein:e Andere:r etwas hat (sie:er Teil der Familie ist 
und Aufmerksamkeit erhält) und dadurch eine neue Situation geschaf-
fen hat. Krueger beschreibt dieses ausgeprägte Involviert-Sein von 
Kindern in affektive Situationen mittels der joint ownership thesis. 
Gewisse frühe Erfahrungen würden demnach insofern gemeinsam ge-
macht, als eine numerisch einzelne Erfahrung oder Episode einer Emo-
tion mehr als einem Individuum gegeben ist (Krueger 2013: 510–511). 
Auch wenn dieser These im Hinblick auf Merleau-Pontys Beschrei-
bungen einiger frühkindlicher Erfahrungen zuzustimmen ist, scheint 
diese Merleau-Pontys Beschreibung des emotionalen Erlebens nicht 
vollständig zu treffen. Im Falle der Eifersucht erlebt sich das Kind un-
geteilt von anderen; dies schließt jedoch nicht mit ein, dass die:der An-
dere die Situation ebenso erlebt (m.a.W., es ist nicht notwendig (und 
nicht möglich), dass das neugeborene Geschwisterkind die Eifersucht 
des größeren Geschwisterkindes als gemeinsame Episode der Eifersucht 
mit letzterem erlebt).

Die Situation von Kindern ist aufgrund ihrer engen Bindung an die 
Situation und an andere eine durchaus spezielle. Dennoch ist die Kons-
tellation, die die Eifersucht bei Kindern hervorbringt, dieselbe wie jene, 
die Eifersucht bei Erwachsenen hervorbringt (P(RAE) 212–13). Auch 
bei Erwachsenen sei die Eifersucht charakterisiert durch »une indiffé-
renciation de cette sorte entre soi et autrui, une inexistence positive de 
l’individu qui se confond avec le contraste qui existe entre autrui et 

95	 	»Das, was der Eifersucht wesentlich ist, ist das Gefühl des Entzugs oder der 
Frustration oder des Ausschlusses. […] Man kann sagen, dass [die:]der Ei-
fersüchtige seine Existenz durch den Erfolg [der:]des Anderen überwältigt 
sieht, sich durch [sie:]ihn enteignet fühlt, und, in diesem Sinne, ist die Eifer-
sucht wesentlich eine Verwechslung mit [der:]dem Anderen.« (eigene Über-
setzung)

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


293

lui-même.«(P(RAE) 212)96 Auch Erwachsene erleben Eifersucht dann, 
wenn sie eine Privation in einer Situation wahrnehmen, aus der sie sich 
nicht (hinreichend) distanzieren können.

3.5.2.2 Scham und Zurückhaltung

Spricht man im Hinblick auf Merleau-Pontys Philosophie von Emotio-
nen, so wird zumeist auf seine Beschreibung von Scham in Phénoméno-
logie de la perception Bezug genommen. Diese Stelle wirft jedoch einmal 
mehr ein Problem der Übersetzung auf. Merleau-Ponty spricht an dieser 
Stelle von la pudeur, nicht la honte (PP 194). Während diese Stelle zu-
nächst uneinheitlich ins Englische übersetzt wurde (Colin Smith über-
setzte la pudeur sowohl mit shame als auch mit modesty, l’impudeur 
mit immodesty und shamelessness (Merleau-Ponty [1945] 2002: 193)), 
spricht Donald Landes in der neueren englischen Übersetzung einheit-
licher von modesty und immodesty (Merleau-Ponty [1945] 2012). Die 
(in vielerlei Hinsicht veraltete) deutsche Übersetzung verwendet einheit-
lich die Begriffe Scham und Schamlosigkeit (PdW 199–200). Diese Über-
setzung ist terminologisch grundsätzlich korrekt, bedarf jedoch einer 
weiteren Einordnung. Larousse Online schlägt vor, la pudeur im phy-
sischen Sinne mit Scham zu übersetzen, im moralischen Sinne mit Zu-
rückhaltung (Larousse Online 2022c) (für eine Übersetzung in das Eng-
lische wird hingegen modesty beziehungsweise decency, propriety, tact 
vorgeschlagen (Larousse Online 2022d)). Während la pudeur im Fran-
zösischen für die Disposition steht, gewisse Teile seines Körpers und se-
xuell konnotierte Dinge nicht zu zeigen und nicht zu beobachten (Trésor 
de la Langue Française informatisé 2022b), steht la honte vor allem für 
den Effekt der Schande, hervorgebracht durch den Verstoß gegen eine 
ethische Norm oder den Anstand (Trésor de la Langue Française infor-
matisé 2022a). Vor diesem Hintergrund ist es nicht zufällig, jedoch auch 
keine systematisch-konzeptuelle Beschränkung der Emotion der Scham, 
wenn Merleau-Ponty von la pudeur (nur) im sexuell-körperlichen Sinne 
spricht. In diesem eingeschränkten Sinne wird der deutsche Begriff der 
Scham im Folgenden gebraucht.

Scham ist laut Merleau-Ponty, ebenso wie Begierde und Liebe, nicht 
verständlich, »si l’on traite l’homme comme une machine gouvernée 
par des lois naturelles, ou même comme un ›faisceau d’instincts‹« (PP 
194, »wenn man den Menschen als eine von Naturgesetzen beherrschte 

96	 	»eine Ungeteiltheit dieser Art zwischen Selbst und anderer:anderem, eine 
positive Inexistenz des Individuums, die sich mit dem Unterschied, der zwi-
schen anderer:anderem und ihr:ihm selbst besteht, verwechselt.« (eigene 
Übersetzung)

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


294

Maschine oder nur als ein ›Bündel von Instinkten‹ betrachtet« (PdW 
199)), sondern sie betreffen »l’homme comme conscience et comme 
liberté« (PP 194, »den Menschen als Bewußtsein und als Freiheit« 
(PdW 199)) und haben insofern ›metaphysische Bedeutung‹ (PdW 199; 
ähnlich auch PbPassiv 279). Scham ist demnach also nicht im Sinne ei-
nes Reiz-Reaktionsmodells zu verstehen, und sie ist daher auch nicht auf 
einen Automatismus zurückzuführen. Die Charakterisierung als ›meta-
physisch‹ meint genau dieses Andere jenseits des rein Biologischen, Me-
chanischen, Natürlichen – in Merleau-Pontys Worten: »l’émergence d’un 
au-delà de la nature« (PP 200, »der Hervorgang eines Jenseits der Na-
tur« (PdW 200)). Dieses ›Jenseits der Natur‹ steht vor allem für ein kör-
perliches Engagement in der Situation. Jene Stelle der Phénoménologie 
de la perception, in der Merleau-Ponty die Scham am ausführlichsten be-
schreibt (und auf die in Kapitel 2.6.2 bereits mehrfach verwiesen wurde), 
soll im Folgenden in voller Länge wiedergegeben werden:

L’homme ne montre pas ordinairement son corps, et, quand il le fait, 
c’est tantôt avec crainte, tantôt dans l’intention de fasciner. Il lui sem-
ble que le regard étranger qui parcourt son corps le dérobe à lui-même 
ou qu’au contraire l’exposition de son corps va lui livrer autrui sans 
défense, et c’est alors autrui qui sera réduit à l’esclavage. La pudeur et 
l’impudeur prennent donc place dans une dialectique du moi et d’au-
trui qui est celle du maître et de l’esclave: en tant que j’ai un corps, je 
peux être réduit en objet sous le regard d’autrui et ne plus compter pour 
lui comme personne, ou bien, au contraire, je peux devenir son maître 
et le regarder à mon tour, mais cette maîtrise est une impasse, puisque, 
au moment où ma valeur c’est reconnue par le désir d’autrui, autrui 
n’est plus la personne par qui je souhaitais d’être reconnu, c’est un être 
fasciné, sans liberté, et qui à ce titre ne compte plus pour moi. Dire que 
j’ai un corps est donc une manière de dire que je peux être vu comme 
sujet, qu’autrui peut être mon maître ou mon esclave, de sorte que la pu-
deur et l’impudeur expriment la dialectique de la pluralité des conscien-
ces et qu’elles ont bien une signification métaphysique. (PP 194–95; vgl. 
auch AuG(MWD) 77, 80)97

97	 	»Der Mensch zeigt für gewöhnlich nicht seinen Körper, und wenn er es tut, 
so bald scheu, bald in der Absicht zu faszinieren. Der seinen Körper abtas-
tende fremde Blick scheint ihm ihn sich selbst zu entziehen, oder aber er 
meint im Gegenteil, die Exhibition seines Leibes [bzw. Körpers; A.S.] werde 
ihm den anderen Menschen widerstandslos ausliefern, so daß es der Ande-
re sein wird, der ihm zum Sklaven verfällt. Scham und Schamlosigkeit ha-
ben somit ihren Ort in einer Dialektik von Ich und Anderem, die die von 
Herr und Knecht ist: insofern ich einen Leib [bzw. Körper; A.S.] habe, kann 
ich unter dem Blick des Anderen zum bloßen Gegenstand herabsinken und 
nicht mehr als Person für ihn zählen, oder aber ich kann im Gegenteil zu 
seinem Herrn werden und ihn meinerseits anblicken, doch diese Herrschaft 

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


295

Was Scham für Merleau-Ponty ausmacht, ist also ein Spiel mit dem Zei-
gen dessen, was für gewöhnlich im Verborgenen bleibt. Die Dialektik ist 
keine rein oberflächliche Auseinandersetzung, sondern ein fragiles Zu-
sammenspiel von Existenzen; »c’est la tension d’une existence vers une 
autre existence qui la nie et sans laquelle pourtant elle ne se soutient pas« 
(PP 195, »die Spannung der Existenz auf eine andere Existenz hin, die 
sie verneint, und ohne die sie doch sich selbst nicht aufrechtzuerhalten 
vermag« (PdW 200)). Das Einander-Ausgesetzt-Sein ist also grundlegen-
der Natur. Auf dieser fundamentalen Ebene ist es zunächst gleichgültig, 
was genau dieses Ausgesetzt-Sein in einem konkreten institutionell-kul-
turellen Sinne meint.98 Es ist ebenso wenig entscheidend, wie sich die 
Scham anfühlt, noch wie sie ausgedrückt wird. Voraussetzung für den 
Beginn der Dialektik, welche die Scham entscheidend charakterisiert, ist 
der Wunsch zu faszinieren, der brüchig ist, in Scham abzugleiten droht. 
Insofern mag der Blick der:des Anderen als peinlich empfunden werden, 
jener eines Hundes nicht (PP 414).

Grundlegend charakterisiert ist die Scham also durch die Konstel-
lation, die sie entstehen lässt. Diese umfasst einen Menschen, der sich 
zeigt und sich dadurch der anderen Person aussetzt, ebenso wie einen 
anderen Menschen, der den ersten Menschen blickend abtastet sowie 
ein beidseitiges Engagement in der Situation. Und genau darin, in die-
ser grundlegenden Konstellation ist das Wesen der Scham zu sehen. In-
sofern kann Merleau-Ponty bei aller Verschiedenheit von Kulturwelten 
in Bezug auf unterschiedliche Kulturen von Scham beziehungsweise von 
Zorn sprechen. Trotz der Variabilität und Diversität einer Emotion zwi-
schen verschiedenen Kulturen gibt es also ein invariables Gemeinsames 

ist eine trügerische, da im gleichen Augenblick, in dem die Begierde des An-
deren meinen Wert anerkennt, dieser Andere nicht mehr die Person ist, von 
der ich anerkannt werden wollte, sondern nur mehr ein seiner Freiheit be-
raubtes fasziniertes Wesen, das insofern für mich selber nicht mehr zählt. 
Daß ich einen Leib [bzw. Körper; A.S.] habe, sagt also, daß ich als Gegen-
stand gesehen werden kann und suche, als Subjekt gesehen zu werden, daß 
der Andere mein Herr oder mein Sklave sein kann, so daß also Scham und 
Schamlosigkeit nichts anderes als die Dialektik der Vielheit der Bewußtsein 
ausdrücken und in der Tat metaphysische Bedeutung haben.« (PdW 199–
200) Auch in der Struktur des Verhaltens bringt Merleau-Ponty die Scham 
mit einem Fehlen von Kleidung in Verbindung. Dort wird dies jedoch nur 
erwähnt, nicht aber weiter diskutiert (SdV 199).

98	 	Aufbauend auf diese allgemeine Ebene scheinen drei kulturell-situationale 
Konkretisierungen wesentlich: (1) kulturelle Normen hinsichtlich des Zei-
gens eines Körpers (zugespitzt also bspw. Ganzkörperverschleierung versus 
Minirock); (2) der grundlegende situationale Kontext, in dem ein Körper 
(in einer bestimmten Kultur) gezeigt wird (Büro versus Strand); (3) die spe-
zifische Situation und ihre Individuen.

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


296

einer jeweiligen Emotion, und Emotionen sind daher nicht grundlegend 
relativistisch. Dennoch sind ihr Erleben, ihr Ausdruck und die genaue 
Art von sozialen Situationen, in denen sie hervorgebracht werden, kul-
turrelativistisch.

Doch auch dieses Gemeinsame einer jeweiligen Emotion gilt es noch 
weiter zu hinterfragen. Merleau-Pontys knappe Beschreibungen der 
Scham in Phénoménologie de la perception zeigen die Grenzen der je-
weils erforderlichen Konstellation nur unzureichend auf. Was die Scham 
angeht, wird dies besonders deutlich, wenn man an Momente denkt, die 
nicht notwendigerweise dieselbe Form von Zweiseitigkeit voraussetzen, 
wie sie im Kern von der von Merleau-Ponty beschriebenen Dialektik 
steht. Merleau-Ponty erwähnt eine mögliche Einseitigkeit – sich grund-
los schämen oder eine einseitige ›Forderung‹, sich zu schämen, ohne dass 
dies der Fall ist – nicht. Dennoch lässt sich dieses aus seiner Beschrei-
bung der Dialektik heraus verstehen. So ist das Moment des Sich-Auslie-
ferns auch dann gegeben, wenn jemand den Gang zum Strand in knap-
per Bekleidung (etwa aufgrund eines vermeintlich nicht normkonformen 
Körpers) auch dann als schamhaft empfindet, wenn der fremde abtas-
tende Blick fehlt und nur potenziell gegeben sein könnte. Das Moment 
des abtastenden Blickes ist auch dann gegeben, wenn sich die:der An-
dere durch diesen nicht dominiert fühlt – aus der Scham wird ein Sich-
Schämen-Sollen.

3.5.2.3 Liebe, Institution und Konstellation

Merleau-Pontys wenig ausführliche Beschreibungen der Liebe sind auch 
insofern begrenzt, als er sich auf die Beschreibung der Liebe von jeman-
dem beschränkt und nicht auf die Liebe von etwas eingeht. Die Liebe 
bezieht sich auf eine:n Andere:n, nicht als Person, nicht als (objektiver) 
Körper, sondern als »une vie établie dans un corps« (Insti 87; ein in ei-
nem Körper etabliertes Leben), als instituierter Körper (Insti 96–97). 
Ähnlich wie im Fall der Eifersucht und der Scham ist die Beziehung zu 
der:dem Anderen wiederum eine der Ungeteiltheit (P(RAE) 228) oder ei-
nes wechselseitigen Ineinander-Übergehens (MEX 294). Die:der Andere 
nimmt mich so vollständig ein, »autrui comme occupant tout [l’]hori-
zon de ma vie et non comme être positif. L’amour est la même chose que 
la privation ou si l’on veut le non-amour.« (Insti 92–93)99 Genau darin 
verbirgt sich auch das Charakteristikum der Liebe. Sie ist eine Art von 
enger Verbindung mit der:dem Anderen (être joint), sie ist »le médiateur 

99	 	»[Die:D]er andere als meinen gesamten Horizont meines Lebens besetzend 
und nicht als ein positives Sein. Die Liebe ist dieselbe Sache wie der Entzug 
oder, mit anderen Worten, die Nicht-Liebe« (eigene Übersetzung).

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


297

de mes rapports avec le monde« (PP 433; »Mittlerin meines Bezugs zur 
Welt« (PdW 431)). In diesem Sinne konstituiere sich in der Liebe eine 
gemeinsame Situation (situation commune) (MEX 294).

Die Liebe bezieht sich nicht (unbedingt) unmittelbar auf eine ande-
re anwesende Person, sondern sie kann unmittelbar fortbestehen, auch 
wenn die andere Person nicht anwesend oder gar verstorben ist (sie be-
zieht sich also nicht notwendigerweise auf eine empirische Person) (Insti 
97). Ähnlich wie schon die promiscuité oben zeigte, handelt es sich dabei 
also weniger um eine unmittelbar räumlich-physische Weltvermittlung 
als um eine grundlegende, vor-räumliche Beziehung.

Die Liebe beschreibt Merleau-Ponty also 1954–1955 selbst mittels sei-
nes Vokabulars der Institution. »L’amour: ni fatal ni fabriqué: institué.« 
(Insti 51; »Die Liebe: nicht unausweichlich, nicht fabriziert: instituiert« 
(eigene Übersetzung)). Die Liebe bindet also an die:den Anderen, wie In-
stitutionen allgemein hat jedoch auch die Liebe, haben Emotionen (mit 
Ausnahme der obigen Beschreibung von Emotionen bei kleinen Kindern) 
keinen Zwangscharakter.

Das Überkapitel zu Emotionen wurde durch die Frage nach dem We-
sen einer bestimmten Emotion eröffnet. Ist dieses gemeinsame Wesen 
nun darin zu finden, dass es sich bei Emotionen um Institutionen han-
delt? Eine solche Lesart ist insofern stimmig, als (1) Merleau-Ponty Ins-
titutionen als Struktur beschreibt, die natürliche und kulturelle Momen-
te verbindet; (2) Institutionen einen stark vereinnahmenden, aber nicht 
deterministischen Charakter haben. Ersteres erlaubt, dass Emotionen in 
verschiedenen Kulturen unterschiedlich sind und ebenso unterschied-
lich erlebt werden. Zweiteres erlaubt, dass bestimmte Emotionen zwar 
(innerhalb bestimmter Kulturen) mit einer hohen Wahrscheinlichkeit in 
bestimmten Situationen aufkommen (dass beispielsweise viele Personen 
bei Beerdigungen Trauer erleben), dass dies jedoch nicht notwendiger-
weise der Fall ist.

Emotionen mit Merleau-Ponty als Institutionen zu lesen, ist jedoch 
nicht in allen Punkten stimmig und/oder unproblematisch. Merleau-
Pontys Beschreibungen von Emotionen stehen nicht zur Gänze auf ein 
und derselben Ebene. Während er Scham (und weitere Emotionen) zu-
nächst in ihrer ›metaphysischen Bedeutung‹ zu fassen sucht (PP), geht er 
dann konkreten kinderpsychologischen Beschreibungen nach (P(RAE)) 
und versucht zuletzt, die Liebe aus der Literatur heraus (Proust; Insti) 
zu fassen. Insofern ist es nicht verwunderlich, dass die ersten Beschrei-
bungen seiner (zu dieser Zeit wesentlichen) existentiellen Philosophie 
folgen, die zweiten Beschreibungen bei sehr konkreten sozialen Situa-
tionen ansetzen und letztere die Liebe in ihrer Unendlichkeit, losgelöst 
vom konkreten geliebten Individuum (das geliebte Individuum sei viel-
mehr in mir), begreifen. Vor allem Merleau-Pontys Gedanken zu Emo
tionen aus der Zeit vor seiner Tätigkeit am Collège de France machen es 

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


298

nicht einfach, Emotionen als Institutionen zu verstehen. Zum einen be-
schreibt Merleau-Ponty Institutionen als etwas, das im Zuge der kindli-
chen Sozialisation angeeignet wird. Bestimmte Emotionen, dies zeigte die 
Beschreibung von Eifersucht, werden jedoch gerade von Kindern in ihrer 
vollen Intensität erlebt. Zum anderen könnte eine Deutung von Emotio-
nen als Institutionen kulturrelativistischen Deutungen Tür und Tor öff-
nen. Zumindest auf den ersten Blick gäbe es keine Notwendigkeit für 
ein Gemeinsames einer Emotion in verschiedenen Kulturen. Dies führt 
letztlich zurück zu dem Problem, wie Merleau-Ponty trotz all der sicht-
baren Unterschiede sagen kann, dass Japaner:innen und Europäer:innen 
beide Scham erleben.

Das Gemeinsame einer jeweiligen Emotion, das was sie ausmacht, ihr 
Wesen, ist eine bestimmte – wie ich sie nennen möchte – Konstellation. 
Dieses Konzept der Konstellation fällt nicht mit jenem der affektiven Si-
tuation zusammen, auch wenn das Aufkommen einer bestimmten Emoti-
on in einem bestimmten Moment gerade dadurch bestimmt ist, dass eine 
bestimmte affektive Situation und eine Konstellation zusammenfallen. 
Diese Konstellation ist zumeist, aber nicht notwendigerweise, eine so-
ziale Konstellation, also eine Konstellation, die mehrere Menschen um-
fasst. Bei diesen Konstellationen handelt es sich um bestimmte (oder be-
stimmbare) soziale Beziehungen, die das Aufkommen einer bestimmten 
Emotion begünstigen, wenn sie in einer affektiven Situation auftreten, 
das Aufkommen jedoch nicht mit absoluter Notwendigkeit erforderlich 
machen und die konkreten Ausdrucksweisen (und damit einhergehend 
das Fühlen) nicht determinieren. Eine solche Konstellation ist zumeist 
auch eine bestimmte räumliche Anordnung oder Verteilung. So etwa 
zeichnet sich die Eifersucht im zitierten Beispiel durch das Streicheln des 
einen Hundes aus, das eine bestimmte (auch räumliche) Nähe erfordert, 
die der:dem Eifersüchtigen verwehrt bleibt. Das soll also heißen, dass die 
Emotion erst in der bestimmten Form aufkommt, weil sich die Prakti-
zierenden in eben dieser Konstellation befinden. Das eifersüchtige Indi-
viduum wäre nicht nur (oder teils nicht einmal notwendigerweise) gerne 
an der sozialen Stelle der:des Anderen (also beispielsweise in der sozia-
len Position der:des Anderen, die:der gerade gestreichelt wird), sondern 
auch räumlich an dieser Stelle.

Es gibt in den jeweiligen Emotionen also eine Invariante, die Merleau-
Ponty in Teilen beschreibt, deren Ursprung er jedoch nicht nachgeht. Ob 
man diese Invariante nun als überkulturelles und doch menschlich in
stituiertes Wesen von Emotionen oder als biologischen Gehalt von Emo-
tionen beschreiben möchte, lässt Merleau-Ponty offen und beides im Rah-
men des Möglichen. Unter der Einschränkung, dass man diese Invariante 
als solche bestimmt und ihr ihre Bedeutung zugesteht, lassen sich die je-
weiligen Emotionen, inklusive dieser Invariante mit Merleau-Ponty als In-
stitution verstehen. Der Umstand, dass kleine Kinder manche Emotionen 

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


299

besonders ausgeprägt erleben (Institution vor Sozialisation), kann dem-
zufolge so gelesen werden, dass den Kindern vor allem diese Invariante 
zugänglich ist, dass sie die Emotion jedoch noch nicht in einem breiteren 
Sinne einordnen können. Das intensive Erleben selbst kann als Moment 
der Sozialisation verstanden werden, als Moment, das das Erlernen die-
ser kulturellen Einordnung und kulturellen Komponente der Emotion mit 
bedingt.

Merleau-Pontys Beschreibung des Wesens einiger Emotionen eröffnet 
einen wesentlichen Zugang zur Spezifik von emotionalem Erleben auf 
Distanz. Merleau-Ponty behandelt Emotionen zunächst aus einer Per
spektive der Nähe (Eifersucht, Scham). Seine Beschreibungen der Liebe 
spielen auf eigene Weise mit der Distanz, was dem Umstand geschuldet 
ist, dass Merleau-Ponty seine Überlegungen zur Liebe vor allem mittels 
literarischer Beschreibungen (Proust) entwickelt. Dabei gibt es (a) das 
Moment des Todes im Sinne der Liebe der verstorbenen Person; (b) mög-
liche Distanzen innerhalb der Erzählung und (c) das körperliche Nicht-
Zusammenfallen zwischen mir und der Erzählung (auch wenn sie mit 
mir in einer emotionalen Konstellation stehen mag). Aber auch in den 
anderen Beschreibungen von Emotionen spielen Räumlichkeit und Dis-
tanz eine Rolle. So etwa kann Eifersucht als Moment der Distanz (im 
Sinne eines unerwünschten Nicht-Eins-Seins) mit demjenigen Individu-
um, das etwas hat oder bekommt, das einem selbst fehlt, beschrieben 
werden. Die Scham kann als Moment der Distanz zu der:dem Dritten, 
die:der deshalb Dritte:r ist, weil sie:er nicht Teil der gemeinsamen dia-
lektischen Situation, sondern Außenstehende:r ist verstanden werden.

Die Distanz kann so Emotionen in (zumindest) zwei Richtungen be-
einflussen. Zum einen kann sie durch die fehlende Unmittelbarkeit die 
Emotion nicht aufkommen lassen; demnach nimmt die Affizierbarkeit 
mit der Distanz ab. Die Konstellation, in die ich auf Distanz mit der:dem 
Anderen eintrete, ist weniger fest, als sie es in der Nähe wäre. Auch 
wenn sich bspw. auf Distanz Intimität herstellen lässt und ein Gefühl 
von Scham aufkommen mag (wenn potenzielle Zusehende auftreten), 
dann scheint die Qualität eine andere als in der physisch-kopräsenten 
Situation (wobei dies auch von der ›Nähe‹ der:des Beobachtenden und 
mir abhängt). Zum anderen kann die Distanz selbst zur für die Emoti-
on wesentlichen Distanz werden – bspw. die Eifersucht gegenüber jener 
Person ›dort‹, die ›meinen‹ (sonst üblichen oder möglichen) Platz neben 
der anderen Person einnimmt, den ich nicht einnehmen kann, oder die 
Liebe dieser Person gegenüber, mit der ich aktuell nicht das Leben in all 
seinen Facetten teilen ›muss‹, die liebenswert scheint, gerade weil sie un-
erreichbar ist.

EMOTIONEN UND INSTITUTIONEN

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


300

3.6 Die Situation im monde culturel und 
die Wahrnehmung des monde culturel auf Distanz

Merleau-Pontys Situationsbegriff wurde oben bereits beschrieben (sie-
he Kapitel 2.3.3.2) und einige Wirkungen auf Begegnungen auf Distanz 
wurden dort bereits in Ansätzen diskutiert. Diese Diskussion gilt es nun 
zu vertiefen und um Fragen des monde culturel zu erweitern. Merleau-
Ponty wendet sich der Situation im monde culturel nicht explizit zu, sie 
findet sich jedoch in einigen seiner Ausführungen verborgen.

Der Begriff der Situation ist einmal mehr vor dem Hintergrund der 
Beziehung von Mensch und (Kultur‑)Welt zu verstehen. Unter Rück-
griff auf Merleau-Pontys Begriff der Institution kann Situation im mon-
de culturel, die nie nur kulturell (sondern vielmehr natürlich-kulturell) 
ist, als vielschichtige Situiertheit beschrieben werden. Sie ist vielschich-
tig, weil Menschen immerzu in verschiedene Institutionen eingebunden 
sind. Institutionen verleihen dem Erleben eine gewisse Stabilität und 
Dauerhaftigkeit, sie setzen dieses Erleben in Relation mit anderem Er-
leben, sie verleihen dem Erleben eine gewisse Struktur, und vor ihrem 
Hintergrund werden Erleben und Praktizieren selbst wieder zu einem 
strukturierenden Moment für weiteres Erleben und Praktizieren (Insti 
162). Merleau-Ponty beschreibt sowohl die allgemeine (›öffentliche‹) Ge-
schichte, als auch die persönliche und intersubjektive Geschichte als In
stitution – Kultur, Wissen, (künstlerisches, literarisches) Werk, Gefühl 
und Leben können als Institutionen verstanden werden. Die verschiede-
nen institutionellen Einbettungen überschneiden sich in konkreten Mo-
menten des Lebens, in konkreten Situationen im monde culturel, so dass 
unser Erleben und unser Praktizieren immer von verschiedenen institu-
ierten Strukturen vor- und mitgezeichnet werden.

Dieses Zusammenspiel von Institutionen und Instituierungen auf ver-
schiedenen Ebenen zeigt etwa das Beispiel des Lebensbeginns. Die Welt 
ist »le champ de notre expérience« (PP 465), das »Feld all unserer Erfah-
rung«. Zugleich bin ich ein Feld, eine Erfahrung (PdW 463, PP 465) oder 
das »champ de champs« (Insti 45), das Feld der Felder. Mit mir, mit mei-
ner Geburt, gibt es eine »nouvelle possibilité de situations«, eine »neue 
Möglichkeit von Situationen« (damit ist die Geburt auch kein einmaliges 
und danach abgeschlossenes Ereignis, sondern ein fortwährendes Enga-
gement und eine Öffnung auf eine Zukunft hin) (PdW 462–63; PP 465–
66, Insti 49). »Dans la maison où un enfant naît, tous les objets changent 
de sens, ils se mettent à attendre de lui un traitement encore indéterminé, 
quelqu’un d’autre et de plus est là, une nouvelle histoire, brève ou lon-
gue, vient d’être fondée, un nouveau registre est ouvert.« (PP 466)100 Mit 

100	»In dem Hause, in dem ein Kind geboren ist, ändern alle Gegenstände ihren 
Sinn, sie bereiten sich auf seinen noch unbestimmten Umgang mit ihnen vor, 

LE MONDE CULTUREL, LE MONDE DE L’EXPRESSION

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


301

der Geburt beginnt so nicht die Konstitution einer Welt, nicht die Um-
setzung eines Projekts auf die Welt und die Dinge hin, sondern ein neues 
Leben mit den Dingen. Die Bedeutungen der Objekte werden nicht zur 
Gänze neu erarbeitet (siehe oben, Sprache). Vielmehr lernen Kinder das 
System von Bedeutungen aus diesem System heraus kennen (siehe oben) 
und das Leben mit den Objekten ist sowohl am Beginn des Lebens als 
auch in seinem weiteren Verlauf von Ebenen und Normen, Wegen und 
Hindernissen mitgeprägt (Insti 45). Das Subjekt ist instituiert und insti-
tuierend (Insti 45).

Wenn die Situation im monde culturel als historisch-kulturell101 be-
dingt beschrieben wird, dann meint historisch nicht unmittelbar zeit-
lich. Dies lässt sich anhand von unterschiedlichen, bereits beschriebenen 
Momenten verdeutlichen. Besonders augenscheinlich ist das Beispiel der 
Sprache: Im Sinne von Merleau-Pontys Philosophie ist die ›gesprochene 
Sprache‹ ein System von Zeichen- und Bedeutungsrelationen, das fort-
während im Zusammenspiel mit dem Ausdruck verschoben wird. In die-
sem Sinne ist Sprache historisch-kulturell. Lebe ich in einer bestimmten 
Sprache, so befinde ich mich mit ihr jeweils in einer bestimmten Situa-
tion des monde culturel. So etwa befinde ich mich gegenwärtig in einer 
Situation, in der ich unmittelbar einen Ausdruck für das kollektive, vor-
geschriebene Zuhause-Bleiben (Lockdown) habe; zugleich habe ich aber 
im Deutschen keinen entsprechenden, einfachen Ausdruck für den stu-
fenweisen Prozess des Zurückdrängens dieses Lockdowns (im Franzö-
sischen: déconfinement). Vor dem Ausbruch der SARS-COV2-Pandemie 
im Jahr 2020 hätten beide Begriffe in der jeweiligen Sprache keine oder 
zumindest nicht dieselbe Bedeutung gehabt wie heute. Dasselbe gilt für 
künstlerische Ausdruckspraxen (etwa die oben beschriebene Möglich-
keit, Wolle oder Samt auf eine bestimmte Art und Weise zu malen). So 
umfasst eine Situation im monde culturel Zeichen, Bedeutungen, Aus-
druckspraxen, jeweils verstanden als Momente eines Systems, das unab-
geschlossen und veränderbar ist. Zugleich zeigt gerade das Beispiel der 
Malerei, dass diese Praxen nicht objektlos sind. Der historisch-kulturelle 
Stand der Malerei zeigt sich (zwar auch in Beobachtungen der malenden 

jemand anderes, einer mehr ist da, ein neue – kurze oder lange – Geschich-
te ist gestiftet, ein neues Register gezogen.« (PdW 463)

101	Diese historische Situiertheit von Menschen aus der Perspektive der Phi-
losophie Merleau-Pontys betont auch Hyppolite in seinem Nachruf auf 
Merleau-Ponty: »nous somme déjà situés dans l’histoire, nous prolongeons 
une existence naturelle et anonyme dont le sens est ambigu et inséparable 
de son expression et de l’opacité qu’elle recèle« (Hyppolite 1961: 230; »Wir 
sind schon in der Geschichte situiert, wir verlängern eine natürliche und an-
onyme Existenz, deren Sinn ambigue und von seinem Ausdruck sowie der 
Undurchsichtigkeit, die sich in ihr verbirgt, untrennbar ist« (eigene Überset-
zung).).

DIE SITUATION IM MONDE CULTUREL

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308 - am 24.01.2026, 08:34:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748947479-308
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

