
II.3 DER BEGRIFF DER lNTUITION 1 

1. So wenig Reflexion der Philosophie nur eine Metapher', ist Licht ein 
bloßes Symbol des Erkennens; von Lichtsymbolik zu handeln\ verfehlt 

leicht den Anspruch des Lichtes, selber Moment des Leuchtens von 

Wissen zu sein. Vorphilosophischer Begrifflichkeit gemäß mag es hei­

ßen4, in der Lichtmetaphorik sei »die Lichtmetaphysik angelegt«, doch 

stellt sich schärferer Distinction die Sachlage radikal anders dar: ihr ist 
das Licht, statt zur »Metapher der Wahrheit« geronnen, selber Teil der 

Wahrheit. Freilich leuchtet hier kein empirisches, sondern ein, a la ri­

gueur analogique zu sehendes, spekulatives Licht5, und es leuchtet in 

einer, der empirischen wiederum streng analogen, spekulativen Zeit. 6 

1 I Die Überschrift von II.3 nehme ich von dem gleichlautenden Titel des 

Buches von Josef König ([Der Begriff der Intuition, Halle a.d. Saale 1926]) 

her; seine Formulierung hat auch die Überschriften für I.3, 3. 3 ... 7. 3 an­

geregt. Zwar beziehe ich mich gelegentlich auf Königs Buch, doch sind mei­

ne Intentionen andere. 

2 I Siehe Abschnitt I.3.1 [ab S. 81]. 

3 I Wie z.B. Rudolf Bultmann, Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Alter­

tum, in: Philologus, Zeitschrift für das klassische Altertum, Bd. 97, Heft 1/2, 

1948, s. 1-36. 

4 I Hans Blumenberg, Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der 

philosophischen Begriffsbildung. In: Studium Generale, Zeitschrift für die 

Einheit der Wissenschaften ... , 10. Jhg., Heft 7, 1957, S. 434. 

5 I Unter spekulativem Licht verstehe ich, in vorläufiger Formulierung ge­

sagt, ein Licht wie das intelligible Licht Platins; siehe weiter unten in diesem 

Abschnitt; vgl. auch den [in] Anm. 7 [aufS. 218] genannten Aufsatz von 

Werner Beierwaltes. 

Ein Thema der Studie »Spiegeldenken« (insbesondere 7.3) [von Schiekel 

nicht ausgearbeitet] vorweg angebend, zitiere ich, was Fichte in der »Dar­

stellung der Wissenschaftslehre«, von 1801, § 9, von der, mit der Intuition 

in vielem übereinkommenden intellektualen Anschauung schreibt: ihr sei 

das spekulative Subjekt »der lebendige Lichtzustand, und die Quelle aller 

Erscheinungen im Lichte, das substantielle Sehen, schlechthin als sol­

ches«. 

6 I Für die spekulative Zeit verweise ich auf die in diesem Buch schon mehr­

fach behandelte Möglichkeit eines Zugleich von Präsens und Perfekt; siehe 

z.B. Abschnitte I.2.8 [ab S. 72], I.3.4 [ab S. 98] u.a.- Den Ausdruck >selber< 

entleihe ich bei J. König, [Der Begriff der Intuition,] a.a.O. [Anm. 1], S. 86, 

ohne mir die Bedeutung, die er dort hat, zu eigen zu machen; außer Be­

tracht muß auch eine eventuelle Parallelität beider Aspekte bleiben. 

217 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder In jenem Licht scheinen, sich breitend, Ansichten, in diesem blitzhaft 

Einsichten auf. 

Ähnliches überlegend, fragt Werner Beierwaltes »nach dem seien­

den Sinngrund von Bild, Metapher [ ... ] und Symbol, der diese allererst 

als solche ermöglicht«. 7 Zu seiner Frage - einer, wie zu zeigen, der Spe­

kulation8 -leitet Beierwaltes »das Wissen, daß Bild, Metapher[ ... ] oder 

Symbol in der Dimension des Seins-für-anderes und der Vermittlung ste­

hen. Hieraus wird auch ihr ambivalentes Wesen einsichtig, daß sie sind, 
was sie nicht sind, und nicht sind, was sie sind. Dadurch daß sie für 

anderes sind, haben sie ihre Wesenheit in dem, was sie nicht sind. Von 

dem Sein dessen her aber, was sie zwar nicht sind, aber vermitteln, sind 

sie erst sinnvoll. So wird in der Frage nach dem Sinn des Vermittelnden 

notwendig nach dem Vermittelten selbst als dem Grund von Vermittlung 

gefragt«9 : nach dem Sein des Lichtes als des Vermittelten. 

Auf beinah ironische Weise, hieß es10, verkehre Hegel das Verhält­

nis, daß der Philosophie »Reflexion eine terminologisierte Metapher« 

sei, »in der ihr Ursprung aus der Optik noch anklingt«: seinen Sätzen 

zufolge sollte eher der Optik- Licht, in Parallele treuabbildend das Ich 

- diese Metapher, sofern >Reflexion< denn eine, aus der Philosophie 

kommen. Die neuerliche Verkehrung, in der Lichtmetaphysik nunmehr 

die Lichtmetaphorik (nicht mehr jene in dieser) angelegt zu denken, 

wird durch keine Ironie gemildert. Der sinnliche Schein, vom Sicht­

baren her wäre das Licht wahrzunehmen11, des aufgesteckten Lichtes 

7 I W[erner] Beierwaltes, Plotins Metaphysik des Lichtes. In: Die Philoso­

phie des Neuplatonismus, hrg. von Clemens Zintzen, Wege der Forschung, 

Bd. CD XXXVI, Darmstadt 1977, S. 75; Hervorh. v. m. 

8 I Eines der ebenfalls in Abschnitt 7.3 zu traktierenden Themen; siehe 

Anm. 5. 

9 I W. Beierwaltes, [Platins Metaphysik des Lichtes, a.a.O. (Anm. 7), S. 

75]; alle Hervorh. v. m.- Wie bereits bei diesen Sätzen zu sehen, ist Beier­

waltes einer der (sehr wenigen) heutigen Philosophen, denen spekulative 

Überlegungen zugänglich sind. Vgl. auch seine Publikationen über Proklos, 

Cusanus etc. 

10 I Siehe Abschnitt !.3.1 (Schluß) [ab S. 89f.]. 

11 I Vgl. bei Grimm DWB, Dreizehnter Band 1922, den über 22 Spalten 

gehenden, höchst lesenswerten Artikel >wahrnehmen<. Ein kurzer Absatz sei 

hier angeführt: Die Gruppe »der bedeutungen, die jetzt entschieden im vor­
dergrund steht, knüpft direkt an >acht geben< an und entwickelt diese be­

deutung, indem das gewicht auf das resultat gelegt wird, zu >gewahr wer­

den<. ein nachklang der älteren bedeutung« - in >acht nehmen<, >seine 

aufmerksamkeit auf etwas richten< - »zeigt sich darin, dasz wahrnehmen, 

218 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bedürfe, um Licht zu sein, ausgerechnet die Lichtheit, das Hellste wäre Der Begriff 
per analogiam noch zu erhellen, ist durchschaubarer, obzwar wider- der Intuition 
ständiger Schein.12 Ihn für Augenblicke13 doch aufzudecken, ist allein 

ein »Rückgang aus der vermittelnden Dimension des Bedeutenden in 

die Sphäre des seienden Grundes«, mithin eine »Rückführung in die 

Sphäre von Metaphysik«, imstande.14 Dadurch, so weiter Beierwaltes, 

werde »deutlich, daß von einer Übertragung von Sinnenfälligem auf 
Intelligibles nur dann zurecht die Rede sein kann, wenn im vorhinein 

bedacht ist, daß die vor allem Sinnenfälligen seiende Lichtheit des 

Grundes Licht als sinnenfälliges Phänomen überhaupt erst ermöglicht, 
das dann aposteriorisch gegenüber der vorlaufenden Lichtheit des 

Grundes in der Sprache als Symbol, Metapher oder Analogie erschei-

nen kann.«15 Nicht auf Heget, auf Platin geht es hinaus: »Das intel-
ligible Licht nämlich ist als Licht des Ursprungs das ursprüngliche, 

eigentliche, wahre Licht«- 6:ATJ3tvov <pws16 - »als solches aber Prinzip 
jeder Symbolik oder Analogie, das sinnenfällige Licht jedoch ist des-

namentlich in der philosophischen bestimmung, besonders das mit aufmerk­

samkeitverknüpfte gewahrwerden, also das innerliche bewusztwerden des 

durch die sinne oder geistig aufgefaszten bezeichnet.« Das >wahr< in >wahr­

nehmen< kommt von dem älteren Wort >Wahr<, f., >Aufmerksamkeit, Auf­

sicht<, und hat mit >wahr<, lat. >verus<, nichts zu tun. Vgl. Grimm DWB, ebd., 

Sp. 748ff.; siehe auch Anm. 28 zu Abschnitt 1.2.3 [aufS. 50]. 

12 I J. König nennt einen Schein wie diesen »einen gegenständlichen 

Schein, so wie man den Schein der Raumhaftigkeit, den das Stereoskop her­

vorbringt, einen gegenständlichen Schein nennen könnte; denn wir unter­

liegen ihm, obwohl wir wissen, daß er nur ein Schein ist« (J. König, Die 

offene Unbestimmtheit des Heideggerschen Existenzbegriffs, Königs Göttin­

ger Probevorlesung 1935; Nachlaß Josef König (Cod. Ms. J. König 61 ) der 

Niedersächsischen Staats- und Universitätsbibliothek Göttingen. In: Dil­

they-Jahrb[uch] für Philosophie und Gesch[ichte] der Geisteswissenschaf­

ten, Bd . 7/1990-1991, S. 279-288) . - Siehe auch die folgende Studie »Spie­

gelschein« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

13 I Zu der von der Wortbetonung, wie es scheint, beeinflußten Bedeutung 

von >Augenblicke< bzw. >Augenblicke< siehe Abschnitt I.1.6 [ab S. 37] . 

14 I W. Beierwaltes, [Platins Metaphysik des Lichtes,] a.a.O. [Anm. 7], S. 

76f. 

15 I Ebd., S. 77; Hervorh. v. m. 

16 I Plotin, VI. 9. 4,20; von W. Beierwaltes zit. nach der Ausgabe von 

E[mile] Brehier, 1936, Bd. VI. Die von mir im allg[emeinen] herangezogene 

griech.-dt. Ausgabe »Platins Schriften«, hrg. von Richard Harder- hier Bd. 

Ia, Harnburg 1956, S. 182- stellt ><pwc;< voran . 

219 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder sen Analogon«; denn plotinisch sei »das Intelligible napaoELYIJa des 

Sensiblen«. 17 

Griechisch mapaoELY!Ja< entspricht lateinisch >exemplar<, nahe­

zu decken die Sinnbezirke einander, die Wörter konnotieren ähnlich. 

Hervorzuheben sind die für beide Sprachen gleichen Bedeutungen >Vor­

bild<, >Muster<, >Original<, >Modell<, >Urbild<18 ; gilt von mapaoELY!Ja<, 

es werde »of the divine exemplars after which earthly things are 

made« '9 , gesagt, gilt dies ebensogut von >exemplar<. 20 Spekularen Klang 

nimmt mapaoELY!Ja< an, wenn es, selber gewissermaßen Urbild von 

>exemplar<, an das Bespiegelte" , welches >imago<, dem Gespiegelten", 

für Augenblicke zu eigen, erinnert. Aristoteles setzt, wie aus seiner 

Kritik der Ideenlehre bekannt, >napaoELY!Ja< gegen >Ei Kwv<23 , Vorbild 

(z.B. das Modell) gegen Nachbild (z.B. eine Statue); die versio Latina 
hat das Paar >exemplar - imago<24 an solchen Stellen. Unter eben die­

sen lateinischen Namen haben die Scholastiker, insonderheit Cusanus, 

auch das Ding vor dem Spiegel gegen dessen Abbild im Spiegel gesetzt; 

freilich waren die causae intrinsecae der zwei Paare nach causaforma­
lis und causa exemplaris zu unterscheiden. Damit ist die Frage, von 

welcher Ursache genötigt das Licht aus der Lichtheit hervorgehe - ob 

etwa das turnen naturale als Reflexion des lux intelligibilis erscheine -, 

17 I W. Beierwaltes, [Platins Metaphysik des Lichtes,] a.a.O. [Anm. 7]. S. 

77; Hervorh. v. m. - In seiner ausführlichen Anm. 6 sch reibt Beierwaltes: 

»Daß das intelligible Licht als das ursprüngliche und eigentliche Licht ge­

dacht wird, gründet in dem platonischen Grundzug der Philosophie Platins.« 

18 I Doch mag >exemplar< eher das Muster im Sinne von >musterhaft<, 

map<'xOEIY!-lO< eher das Muster im Sinne von >Plan< angeben. 

19 I Liddell & Scott, [Greek-English Lexicon, Reprint der Auflage 1940, Ox­

ford 1961]. 5. 1307. 

20 I Engl. >exemplar< hat in Bedeutung und Schreibung lat. >exemplar< un­

verändert gelassen. 

21 Siehe Anm. 85 zu Abschnitt II.1.5 [auf 5. 137]. 

22 I Siehe Anm. 13 [aufS. 219]. 

23 I Vgl. Hermann Bonitz, Index Aristotelicus, [Graz 1955, 2. Auflage,] S. 

563: »[ ... ] ita ideae Platonicae dicuntur nap<'xOEIYI-lOTa, opp EiKOVES. 

[* Die Platonischen Ideen werden so Vorbilder Nachbilder genannt]«- Vgl. 

z.B. Met[aphysik] 991 a31-b1, wo beide Begriffe nebeneinanderstehen: 

»[ ... ] waTE To avTo ecrTal nap<'xOEIY!-la wl EiKwv [ * wonach denn das­

selbe zugleich Vorbild und Nachbild sein müßte (dt.: Metaphysik, hrg. von 

Horst Seidel. übers. von Hermann Bonitz, Harnburg 1989, 5. 61)]« (falls die 

Aristotelische Kritik zutrifft). 

24 I »[ ... ] Quare idem erit exemplar, et imago« (scil. wie in Anm. 23). 

220 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


aufgeworfen. Bei Platon und den Platonikern, je später scholastisch Der Begriff 
desto vernehmlicher, lautet die Antwort auf Exemplarismus.25 

In ein und demselben Gedankenzug mit dem Exemplarismus hat 

Bonaventura, Doctor Seraphicus und wahrhafte Lichtgestalt, die Licht­

metaphysik ausgebildet. Beide Lehren leiten sich, in einer Tradition von 

eineinhalb Jahrtausenden, aus der griechischen Antike her. Entgegen 

früheren Annahmen, Bonaventura habe Aristoteles zwar »gut gekannt, 
aber von Anfang an als fremd erkannt und bewußt abgelehnt«26, wird 

neuerdings behauptet, er habe u.a. »die Vier-Ursachen-Lehre, wel­

che allerdings bedeutsam erweitert oder modifiziert wird durch die 
Exemplarursächlichkeit«27 übernommen; Einflüsse von Avicenna und 

Avicebron18 sind außerdem nachzuweisen. Den Grundsatz der Lichtme­

taphysik, >>non videt oculus nisi a luce spiritualissima illustretur [* das 
Auge sieht nur, wenn es vom geistigsten Licht erleuchtet wird]«29 , wie 

wissenschaftstheoretisch anwendend, stellt Bonaventura, patrem 

luminum30 zu preisen, gleichsam einen Lichtbaum himmelwärts sich 

25 I Auf Platon gehe ich in Abschnitt 4 dieser Studie [ab S. 248] ein. 

26 I Vgl. die Einleitung von Marianne Schlosser in ihre Ausgabe: Bonaven­

tura, Über den Grund der Gewißheit, ausgewählte Texte, übers. und erläu­

tert von Marianne Schlosser, Weinheim 1991, S. 3, Anm. 11; Hervorh. v. m. 

27 I Ebd., S. 3f., Anm. 13; Hervorh. v. m. 

28 I Avicebron oder Avencebrol, i.e. Salomon ben Jehuda ben Gebirol (um 

1020/21-1069/ 70) , war der früheste der jüdischen Philosophen in Spanien; 

das Hauptwerk »Fons vitae« kennen wir nur in der Lateinischen Übersetzung 

von Johannes Hispanus. 

29 I Bonaventura, Comm[entorium] in Ev[angelium] Joannis 1, 12. 

30 I Der erste Absatz von Bonaventuras Schrift »De reductione artium ad 

theologiam« beginnt: »Omne datum optimum et omne donum perfeeturn 

desursum est, descendens a Patre Luminum, Iacobus in Epistolae suae prima 

capitulo (v. 17). In hoc verbo tangitur origo omnis illuminationis [ ... ] [ * >Je­

de gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk kommt von oben; es steigt 

herab vom Vater der Lichter<; so Jakobus im ersten Kapitel seines Briefes (1, 

17). Dieses Wort rührt an den Ursprung jeder Erleuchtung [ ... ] (dt.: Bona­

ventura, Pilgerbuch. Die Zurückführung, Lat.-dt., eingel., übers. und erläu­

tert von Julian Kaup OFM, München 1962, S. 235)].« >Pater Luminum< heißt 

Gott häufig bei Bonaventura. 

>wie wissenschaftstheoretisch<. Statt dessen ist mit wohl besserem Recht 

>wissenschaftstheologisch< zu sagen. Auch das Licht, welches Gott ist, geht, 

als das eigentliche und das wahre, vorbild-ursächlich vom Schöpfer in Seine 

Geschöpfe ein. Es ist eine ebenfalls exemplarische, in ihrer Lichtheit stu­

fenweise geminderte, d.h. immer sinnenhafter werdende, illuminatio; 

221 

der Intuition 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder verästelnder artes auf. Die Programmschrift »De reductione artium ad 

theologiam« differenziert, indem sie alles Wißbare auf Gott hin ordnet, 

vier verschiedene Weisen der Erleuchtung: durch ein Licht der mecha­

nischen Künste, eines der sinnlichen und eines der philosophischen 
Erkenntnis, durch eines der Heiligen Schrift.31 Forterben wird sich, 

auch zu säkularen Zeiten, das turnen interius der Philosophie; der In­
tutition ist es nicht fern. 32 

darin ist die historische Minderung, ihre Säkularisierung- siehe Anm. 32 -

schon angelegt. 

31 I Vgl. Bonaventura, De reductione, cap. 1 (Zitate, wie auch in Anm. 30, 

nach der unten genannten Ausgabe): »Licet autem omnis illuminatio cogniti­

onis interna sit, possumus tarnen rationabiliter distinguere, ut dicamus, quod 

est Lumen exterius, scilicet Lumen artis mechanicae je.g. armatura, agricultu­

ra, medicina, etc.j; Lumen inferius, scilicet Lumen cognitionis sensitivae je.g. 

sensus visus, auditus, tactus, etc.j; Lumen interius, >scilicet Lu men cognitionis 

philosophicae; Lumen superius, scilicet Lumen gratiae et sacrae Scripturge. 

Primum Lumen illuminat respectu figurae artificialis, secundum respectu for­

mae naturalis, tertium respectu veritatis intellectualis, quartum et ultimum 

respectu veritatis salutaris [* Mag nun aber auch jede Erleuchtung der Er­

kenntnis sich im Inneren vollziehen, so können wir doch mit Recht unterschei­

den und sagen, daß es ein äußeres Licht gibt, nämlich das Licht der mechani­

schen Kraft; ein niederes Licht, nämlich das Licht der sin nlichen Erkenntnis; 

ein inneres Licht, nämlich das Licht der philosophischen Erkenntnis; und ein 

höheres Licht, nämlich das Licht der Gnade und der Heiligen Schrift. Das erste 

Licht erleuchtet in bezugauf die Gestalten der Kunst, das zweite in bezugauf 

die Naturformen , das dritte in bezugauf die geistig erkenn bare Wahrheit, das 

vierte und letzte in bezugauf die Heilswahrheit (dt.: ebd.)]« (Hervh. v. m.). 

Zum inneren Licht vgl. Bonaventura, De reductione, cap. 4: »Tertium Lumen, 

quod illuminat ad veritates intelligibiles perscrutandas, est Lumen cognitionis 

philosophicae, quod ideo interius dicitur, quia interiores causas et latentes 

inquirit, et hoc per principia disciplinarum et veritatis natu ralis, quae homini 

naturaliter sunt inserta. Et hoc triplicatur in rationalem, naturalem et mora­

lern. [* Das dritte Licht, das zur Erforschung der geistig erkennbaren Wahrhei­

ten erleuchtet, ist das Licht der philosophischen Erkenntnis. Es wird deshalb 

ein inneres Licht genannt, weil es die inneren und verborgenen Ursachen er­

forscht, und zwar mit Hilfe der Prinzipien der Wissenschaften und der natür­

lichen Wahrheit, die den Menschen von Natur aus eingepflanzt sind. Dieses 

Licht wird verdreifacht in die Natur-, Vernunft- und Sittenlehre ( dt. : ebd., 5. 

241)]« Kurz darauf differenziert Bonaventura dementsprechend in philoso­

phia moralis, naturalis und sermocinalis; von deren Verzweigung in Einzeldis­

ziplinen wie Grammatik, Physik, Individualethik etc. , sehe ich hier ab. 

222 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


2. Descartes erklärt in den »Regulae«, nur zwei »intellectus nostri ac- Der Begriff 
tiones [* Handlungen unseres Verstandes]«33, ließen uns, ohne daß der Intuition 
wir Täuschung fürchten müßten, zur Erkenntnis der Dinge kommen: 

»intuitus scilicet et deductio [* die Intuition nämlich und die Deduk-

tion]«.34 Descartes schreibt >intuitus<, obwohl wenige Zeilen darauf 

seine Sätze zweifellos die Intuition definieren sollen. Den Terminus 

>intuitio< scheint er, ebenso wie andere von Philosophenschulen beleg-
te Termini, meiden zu wollen, »quia difficillimum foret iisdem nomini-

bus uti, et penitus diversa sentire [* Denn es wäre äußerst schwierig, 

dieselben Namen zu verwenden, sie aber ganz anders zu verstehen 

(dt.: Rene Descartes: Regulae ad directionem ingenii. Cogitationes pri-

vatae, hrg. und übers. von Christian Wohlers, Harnburg 2011, S. 19)].«35 

Jedenfalls wählt er das >intuitio< verschwisterte >intuitus< und gibt 

Auch Lasse ich unberücksichtigt. wie Bonaventura die insgesamt sechs Di­

stinctionen des Lichtes den sechs Schöpfungstagen parallelisiert. Vgl. des­

halb in der Lat.-dt. Ausgabe von Bonaventura, »Itinerarium mentis in deum« 

und »De reductione artium ad theologiam«, eingel., übers. und erläut. von 

Julian Kaup, München 1961, die Tabelle »Einteilung der Wissenschaften«, 

die gemäß cap. 7 endet: »Der Kreis ist geschlossen, die Sechszahl vollendet 

und darum der Stand der Ruhe erreicht.« Vgl. auch in cap. 6 die wissen­

schaftstheologisch gravierenden Sätze:»[ ... ] sex illuminationes sunt in vita 

ista et habent vesperam, quia omnis scientia destruetur (1. Cor[inther] 

13,8); et ideo succedit eis septima dies requietionis, quae vesperam non 

habet. scilicet illuminatio gloriae.[* ( ... ) gibt es sechs Erleuchtungen in 

diesem Leben, und sie haben alle einen Abend, weil alle Wissenschaft zer­

stört wird. Ihnen folgt der siebte Tag der Ruhe, der keinen Abend kennt. 

nämlich das Licht der Glorie (dt.: ebd., S. 249)].« 

32 I Für die Säkularisierung von einem auch-göttlichen inneren Licht zu 

einer nur-menschlichen Erleuchtung qua Intuition verweise ich- in Erman­

gelung einer eingehenden Monographie- auf den von W. Beierwaltes und C. 

v. Bormann verfaßten Artikel »Licht« in: Historisches Wörterbuch der Philo­

sophie«, Bd. 5 (L -M), Darmstadt/Basel 1980. - Auf einzelne Aspekte des 

Themas komme ich in dieser Studie zurück. 

33 I Descartes, Regulae ad directionem ingenii, reg[ula] III. 4.- Ich zitie­

re die »Regulae« nach der von Heinrich Springmeyer und Hans Günter Zekl 

kritisch revidierten Ausgabe, Harnburg 1973, S. 9. Die Ausgabe vermerkt 

auch Band- und Seitenzahl der im allg[emeinen] für maßgeblich gehalte­

nen, indessen Längst einer Revision bedürftigen Descartes-Edition von Char­

Les Adam und Paul Tannery, Paris 1897-1910. 

34 Ebd.; Hervorh. v. m. 

35 I Ebd., reg[ula] III. 6; S. 10. 

223 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder diesem eine neue Bedeutung, keine andere nämlich als die, streng 

beim lateinischen Wort genommene36, Bedeutung von Intuitio: »Per 

intuitum intelligo, non fluctuan tem sensuum jidem, vel male compo­

nentis imaginationis judicium fallax, sed mentis purae et attentae tarn 
facilem distinctumque conceptum, ut de eo, quod intelligimus, nulla 

prorsus dubitatio relinquatur; seu, quod idem est. mentis purae et at-

tentae non dubium conceptum, qui a sola rationis luce nascitur [ ... ]. 
Ita unusquisque animo potest intueri se existere, se cogitare [ ... ]. 
[* Unter Intuition verstehe ich nicht das Vertrauen in die unbeständi­
gen Sinne oder das trügerische Urteil einer schlecht zusammensetzen­

den Anschauung, sondern einen so einfachen und deutlichen Begriff 

des reinen und aufmerksamen Geistes, daß über das, was wir einsehen, 

schlichtweg kein Zweifel mehr übrigbleibt. Oder, was dasselbe ist: ei­

nen zweifelsfreien Begriff des reinen und aufmerksamen Geistes, der 

allein im Licht der Vernunft seine Wurzel hat( ... ). So kannjeder kraft 

seines Gemüts intuitiv erkennen, daß er existiert, daß er denkt ( ... ) 

(ebd.)]«37 Descartes setzt, was ihm intuitus nur heißt, ihm indes die 
Intuition ist, gegen Täuschung und Trug des sinnlichen Sehens; dem 

intuitiv Gesehenen spricht er, an anderer Stelle, augenscheinliche Ein­
sichtigkeit (intuitus evidentia) zu. 38 

a sola rationis luce. Das Licht hat Descartes in drei Schriften expli­

ziert. zwei von ihnen haben >turniere<, allerdings semantisch different. 
im Titel. »Le Monde ou Traite de la lumiere«39 mit der Physik des Lichtes 

36 I Ebd. - Er beachte nur, »quid singula verba Latine significent [* was 

die jeweiligen Wörter im Lateinischen bezeichnen (dt. : ebd., S. 19] 

37 I Ebd., reg[ula] III. 5; S. 9f.; HeNorh. v. m. DerText geht aufS. 10 fort: 

»[ ... ] triangulum terminari tribus lineis tantum, globum unica superficie, et 

similia .. . [*daß ein Dreieck nur von drei Linien und eine Kugel nur von 

einer Oberfläche begrenzt wird und dergleichen (dt.: ebd.)]« 

38 I Ebd., reg[ula] III. 7; S. 10: »At vero haec intuitus evidentia et certitu­

do non ad solas enuntiationes, sed etiam ad quoslibet discursus requiritur. 

[* Evidenz und Gewißheit der Intuition sind nun aber nicht nur für Aussagen, 

sondern auch für jeden anderen Diskurs erforderlich (dt. : ebd.)]«- >eviden­

tia<, wörtl. >das Herausscheinen<; von den deutschen Mystikern mit >Augen­

schein< übersetzt.- »Einsichtigkeit eines Gegenstandes oder Sachverhalts ist 

die unmittelbare Erkennbarkeit seines Wesens, seiner Struktur, der in ihm 

waltenden Gesetzmäßigkeit, seines Sinns (vgl. Intuition)« (Wörterbuch der 

philos[ophischen] Begriffe, [2. Auflage, Harnburg 1955] unter >Einsicht<). 

39 I Descartes beendete den Traktat über das Licht 1633, ließ ihn aber, in 

Anbetracht des Prozesses gegen Galilei, nicht drucken. So erschien der »Trai­

te de la lumiere«, zusammen mit dem »Traite de l' homme«, unter dem ge-

224 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


befaßt, erinnert daran, daß der Autor bereits anderswo Reflexion und Der Begriff 
Refraktion hinreichend erklärt habe; gemeint ist »La Dioptrique«, mit der Intuition 
Essays über Meteorologie und Geometrie, die evaluierende Probe auf 

die Methodenlehre des »Discours«. 40 In der »Dioptrik« hatte Descar-

tes die Reflexion am Denkmodel/41 eines Balles dargestellt, im »Traite« 

überträgt er das Modell auf das Licht selber: »[ ... ] comme vne bale 

se reflechit, quand elle donne contre la muraille d'vn jeu de paume, 
[ ... ] de mesme aussi, quand les rayons de la Lumiere rencontrent vn 

corps qui ne leur permet pas de passer outre, ils doivent se reflechir. 

[* wie ein Ball zurückgeworfen wird, wenn er gegen die Mauer eines 

Spielfeldes prallt, [ ... ] genauso müssen auch die Lichtstrahlen, wenn 

sie auf einen Körper stoßen, der ihnen nicht erlaubt hindurchzugehen, 

zurückgeworfen werden (dt.: ebd., S. 119)]«42 Der zweite >lumiere< ent-

meinsamen Titel »Le monde« erst postum. - Ich beziehe mich auf die (im 

Text genannte) frz.-dt. Ausgabe, übers. und mit einem Nachwort von G. 

Matthias Tripp, Weinheim 1989. In chap. XIV bemerkt Descartes: »Pour la 

reflexion & la refraction, je les ay deja ailleurs [Dioptrique, Disc[ours] II, 

tome VI de l'edition de Adam et Tannery, p. 93-105 et 89-93] suffisamment 

expliquees« (ebd., S. 118) [*Was die Reflexion und die Brechung betrifft, 

so habe ich sie bereits anderswo hinreichend erklärt (dt.: Rene Descartes, 

Die Welt oder Abhandlung über das Licht, übers. von G. Matthias Tripp. Wein­

heim 1989, S. 119)]. 

40 I Ich verweise nachdrücklich auf die deutsche Ausgabe: Descartes, Di­

optrik, übers. und philosoph[isch]-physikal[isch] erläut[ert] von Getrud 

Leisegang, Meisenheim am Glan 1954. In ihrer Einleitung (ebd., S. 8) heißt 

es: »Die Dioptrik bildet einen Bestandteil des ersten Werkes, das Descartes 

veröffentlichte [anonym 1637; J. S.] und in dem er vier Abhandlungen zu­

sammenfasst. [ ... ] Die auf den >Discours [de la methode; J. S.]< folgenden 

drei Schriften nennt er Versuche (essais) der von ihm im >Discours< darge­

stellen Methode, weil >die in ihnen enthaltenen Dinge nicht ohne sie haben 

gefunden werden können und man aus ihnen ermessen kann, was die Metho­

de wert ist<. Trotz dieses Hinweises auf die philosophische Bedeutung dieser 

[ ... ] Schrift, wurde sie in der Geschichte der Philosophie nie behandelt, und 

es wurde bisher nicht untersucht, was sich aus dieser ersten Anwendung der 

Methode und für diese selbst und Descartes' Denkweise ergibt.« 

41 I >Denkmodell<. Ich nehme den Begriff an dieser Stelle von G. Leisegang 

auf (ebd., S. 22f.), die ihn ausfüh rlich diskutiert und sich für ihn auf »Die 

Prinzipien der Mechanik« von Heinrich Hertz beruft.- Metaphysische (Denk-) 

Modelle sind eines der Themen in Studie 7 (»Spiegeldenken« [von Schiekel 

nicht ausgearbeitet]); siehe auch Anm. 91 zu Abschnitt II.2.3 [aufS. 178]. 

42 I Descartes, Le monde, a.a.O. [Anm. 39], S. 118. 

225 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder haltende Titel, »La recherche de la verite par la turniere naturelle«43, 

betrifft ein toto coelo anderes Licht, »qui taute pure, et sans emprunter 

le secours de la religion ni de la philosophie, determine les opinions 

que doit avoir un honnete homme, touchant toutes les choses qui peu­

vent occuper sa pensee, et penetre jusque dans les secrets des plus 

curieuses sciences. [* welche ganz rein und ohne Zuhilfenahme der 

Religion oder der Philosophie die geistige Weltsicht eines kultivierten 
Menschen bestimmt und bis zu den Geheimnissen der bemerkenswer­

testen Wissenschaften vordringt {dt.: Rene Descartes: La recherche 
de la verite par la turniere naturelle, hrg. in der französischen und 

lateinischen Fassung, ins Deutsche übers. u. eingeleitet von Gerhart 

Schmidt, Würzburg 1989, S. 27)]«44 Dieses Licht, entflossen dem ersten 

Cartesischen Prinzip- »dubito ergo sum, vel, quod idem est, cogito, er­
go sum [* >Ich zweife, also bin ich<, oder, was dasselbe ist, >Ich denke, 

also bin ich< (dt.: ebd., S. 77)].«45 - und stetig leuchtend, »e vestigio 

43 I Die fragmentarische Schrift, sie besteht aus einem französischen (Ori­

ginal-)Teil und einem umfangreicheren lateinischen (übersetzten) Teil, hat 

Gerhart Schmidt unter dem genannten [franz.] Titel herausgegeben , ins 

Deutsche gebracht und eingeleitet (Würzburg 1989). Das Fragment ist nicht 

genau zu datieren, es mag 1636 oder auch 1647 verfaßt sein. 

44 I Ebd., S. 26; so ist die Schrift untertitelt. - Der Autor führt selber in 

den an Platon erinnernden Dialog ein: Er habe sich »Mühe gegeben«, seine 

»Wahrheiten gleichermaßen für alle Menschen brauchbar zu machen«. Des­

cartes setzt fort: »Dafür fand ich keine passendere literarische Form als das 

kultivierte Gespräch, in dem man vertrauensvoll seinen Freunden die Vorzü­

ge seines Denkens offenlegt. Ich wählte die Namen Eudoxus, Poliander und 

Epistemon und entwarf folgende Szene. Ein Mann von durchschnittlichen 

Geistesgaben [Eudoxus; J. S.], dessen Urteilsfähigkeit nicht durch falsche 

Anlagen verdorben ist und der, dank unverfälschter Natürlichkeit, im Vollbe­

sitz seiner Vernunft ist, wird in seinem Landhaus aufgesucht von zwei der 

erlesensten und wißbegierigsten Männer des Jahrhunderts. Der eine [Poli­

ander*; J. S.] hat nie eine Universität besucht, während der andere [Episte­

mon; J. S.] eine genaue Kenntnis der Schulweisheit besitzt. Nun stellen Sie 

sich bitte vor, wie die Gespräche dort verlaufen sind« (ebd., S. 31). 

* Poliander von griech. >TloAvav5po<;<: »Mannert (d.i. t üchtiger Mann)«, 

laut W[ilhelm] Papes Wörterbuch der griech[ischen] Eigennamen, 3. Aufla­

ge, Braunschweig 1875. 

45 I Descartes, La recherche ... , a.a.O. [Anm. 43], S. 76. - Nicht von dem 

Schulphilosophen Epistemon, dem >Wissenschaftler<, wird das Prinzip formu­

liert, sondern von Eudoxus, dem >Rechtmeinenden<; d.i . j emand, der eine 

>rechte< (Eu) >Meinung< (56~a), ein gutes Urteil hat. 

226 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


tantum tenebrarum discussit [ * auf der Stelle so viel von der Finsternis Der Begriff 
vertrieben (dt.: ebd., S. 65)]«, weiß der honnete homme, »ut rectius der Intuition 
in me id, quod in me non videtur, videam [* , daß ich ( ... ) dasjenige in 

mir besser sehe, was nicht in mir sichtbar ist (dt.: ebd.)]«.46 

Im Kontext der »Recherche« wird plausibler als in anderen Schrif­

ten, das Cartesische Prinzip, anstatt für einen logischen Schluß, für ei­

ne augenscheinliche Evidenz zu nehmen: Descartes »does not logically 
( syUogisticaUy) deduce sum from cogito but rather perceives intuitively 

(>by a simple act of mental vision<) the selfevidence of sum«47; eine 
conclusio nach bArbArA, cElArEnt, dArii, fEriO - oder sonstwelchen 

Schlußfiguren48 - wäre kaum Sache des honnete homme. Aber was 

stellt er dar, dieser weniger trefflich auch vir probus, auch honestus 

vir zu Nennende49, dem eher der cortegiano des Castiglione50, eher 

Poliander, der honnete homme, »muß sein Wissen selbst und aus sich 
selbst hervorbringen; das verbindet ihn mit dem Sklaven in Platons »Me­

non«. Aber es liegt nun nicht etwa in seiner Seele schon bereit; seine eigene 

Existenz, sein Bewußtsein ist die Grundlage der neuen Wissenschaft. Die 

Selbstfindung des Subjekts der Wissenschaft geht durch den methodischen 

Zweifel hindurch, der hier nicht mit derselben Radikalität wie in der >Ersten 

Meditation<*, aber sehr differenziert und mit psychologischer Eindringlich­

keit entwickelt wird« (G. Schmidt, [La recherche,] a.a.O. [Anm. 43], S. 14). 

* Meditationes de Prima Philosophia (1641). Die meditatio prima handelt 

»De iis quaein dubium revocari possunt [*Vom dem, was in Zweifel gezogen 

werden kann]«. 

46 I Descartes, La recherche ... , a.a.O. [Anm. 43], S. 64; Hervorh. v. m. -

»weiß der honnete homme«: Poliander. 

47 I So Jaakko Hintikka, Cogito Ergo Sum: Inference or Performance?. In: 

The Philosoph. Review, V. 71/1 (1962), S. 4; >mental vision< von mi r ge­

sperrt. Zit. nach Klaus Peters, Die Dialektik von Existenz und Extension. Eine 

Untersuchung zum Anfang der Philosophie bei Rene Descartes, Diss. Mar­

burgj Lah n 1972, S. 15. - Peters Beanstandung , hier gelte es, »genau das, 

was Hintikka durch eine simple Klammer in eines fallen läßt, auseinanderzu­

halten: das Logische und das Syllogistische« (ebd.), ist für mein Thema un­

erheblich. 

48 I Außer der ersten (in Chr. Wolffs Schreibung [siehe Abschnitt I.2.2; J. 

S. (ab S. 41)] angeführten) Figur kennt die formale Logik drei weitere 

Schlußfiguren; alle vier haben zusammen neunzehn Schlußmodi. Vgl WH­

helm Burkamp, Logik, Berlin 1922 , S. 12f. 

49 I »Die Amsterdamer [lat.; J. S.] Übersetzung [Descartes, Opuscula 

posthuma, physica et mathematica, Amsterdam 1701; J. S.] behalf sich mit 

dem unspezifischen, fast nichtssagenden >vir probus< (oder auch mit einem 

227 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder ein Weltmann von prud'hommie51, ein Weltweiser gar, Pate gestanden, 

denn irgendein Zögling des Alumnats? >»Le vrai honnete homme est 
celui qui ne se pique de rien< [* Der wahre honnete homme ist der, 

der sich auf nichts etwas einbildet]«, sagt La Rochefoucauld. 52 »Er hat 

Sprachen gelernt«, nimmt Mario Wandruszka den Aphoristiker auf53, 

»und mit Hilfe der antiken und modernen Literatur seinen Geist und 

seinen Geschmack gebildet, er hat mit Nutzen die Werke der Geschichts­
schreiber alter und neuer Zeit gelesen und Reisebeschreibungen von 

nahen und fernen Ländern. Er weiß selbstverständlich Bescheid in den 
Wissenschaften. [ ... ] Er selbst kommt nie in Gefahr, sich in den unterir­

dischen Gängen und Stollen der einzelnen Wissenschaften zu verirren, 

in denen man nur mühsam und gebückt vorankommt. >Un honnete 

homme doit avoir des clartes de taut.«< 
Was für ein Licht wird einem solchen Mann zuteil. ihm, worüber er 

denkt, zu erhellen, damit es ihm klar werde? Jenes Licht, in welchem 

Parmenides, Platon das Sein selber leuchten sahen 54, schien, trotz Spät­

platonismus, erloschen, seit Aristoteles es dem vous des Menschen zu­

gesprochen hatte. 55 Das zum Nomen >vovs< (v6os)56 gehörige Verbum 

billigen >honestus vir< [ ... ]) als Äquivalent« (G. Schmidt, [La recherche,] 

a.a.O. [Anm. 43], S. 11). 

50 I Baldassare Castiglione (1478-1529), ital[ienischer] Diplomat und 

Schriftsteller. Er veröffentlichte 1528 »Il Libro del Cortegiano«, in dessen 

Dialogen Leitfiguren der Renaissance skizziert werden: der vorbildliche Hof­

mann, der Humanist, der uomo universale. Castigliones Buch beeinflußte 

nachhaltig auch die Vorstellungen vom engl[ischen] gentleman und vom 

span[ischen] caballero. 

51 I >prud'hom(m)ie< verliert später seinen Klang als >(Welt-)Weisheit<, es 

wird zu >Redlichkeit<, auch zu >Biederkeit<; >prud'homme< heißt heute 

>Schiedsrichter<, >Beisitzer< (am Arbeitsgericht); >prud'hom(m)esque< ist 

>bieder<, auch >philiströs<. 

52 I Mario Wandruszka (siehe folgende Anm.) gibt >203< als Nummer des 

Aphorismus an. 

53 I M. Wandruszka, Der Geist der französischen Sprache, Harnburg 1959, 

s. 94. 

54 I Zu einem spekularen, die Intuition betreffenden Aspekt des Lichtes 

bei Platon siehe unten Abschnitt 4 [ab S. 248]; auf Parmenides gehe ich in 

einem Scholion ausführlicher ein [es Liegt nicht vor]. 

55 I Bei Aristoteles Lassen sich zwei Niveaus des vovs unterscheiden: der 

vous naSTJTLKOS und der vous TIOLTJTLK6s. »Der Ausdruck nous pathetikos 
bereitet keine Schwierigkeit, denn Aristoteles spricht an mehreren Stellen 

([De anima] 429 a22-24, 429 b5 und 429 b30) vom >Geist, der gewisserma-

228 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


>voEiv<, erklärt uns Bruno Snell57, bedeute >einsehen< oder >durch- Der Begriff 
schauen<; »ja, weithin läßt es sich mit >sehen< übersetzen«. Indes sei der Intuition 
es »ein Sehen, das nicht nur den visuellen Akt bezeichnet, sondern 

die geistige Wahrnehmung, die mit dem Sehen verbunden ist«. >vo Eiv< 

meint, cum grano philosophiae, ein Denken, worin das Sehen enthalten 

ist (>iÖEtv< ein Sehen, worin das Denken enthalten ist); voEiv, anders 

gesagt geht eher auf das Sehen-als (iöEiv auf das etwas-Sehen).58 Der 

voiis als Organ dieses sozusagen visuellen Denkens, des vOEiv, trete bei 

Aristoteles »den Dingen gegenüber, durchleuchtet sie und erkennt sie 

so«, schreibt Werner BeierwaltesY »Der vovs ist wie ein Licht in der 

Seele: Tov voiiv 6 9Eos cpws ävfl'I/EV Ev Tij '1/VXij [* Und daß der Gott 

den Geist als ein Licht in der Seele angezündet hat (dt.: Rhethorik, 

übers. von Christof Rapp, Berlin 2002, S. 146)]«.50 In »de anima«51 

ßen alles Seiende wird<. Diese rezeptive Vernunft hat die Außenwelt im wei­

testen Sinn als Denkgegenstand [ ... ]. Dieser Geist wird pathetikos genannt, 

nicht weil er passiv ist, sondern weil er von den Eindrücken, die er von der 

Außenwelt empfängt, affiziert wird und bald denkt, bald nicht« (Ingemar 

Düring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens, Heidet­

berg 1966, S. 581). Der (von Aristoteles selber nicht so genannte) vovs 

TIOITJTIKO)- der im Zusammenhang meines Textes, siehe das dort folgende 

Beierwaltes-Zitat, wichtig wird -ist implizit definiert »in der Beschreibung 

>macht alles<, panta poiei. [ ... ]) der nous, der alles macht, unterscheidet 

sich vom nous pathetikos durch seine Funktion; er ist nicht so beschaffen, 

daß er bald denkt, bald nicht« (I. Düring, ebd.). Siehe auch Anm. 61. Der 

vovs TIOITJTIKO), der stets aktive, besser, konstruktive (z.B. Mathemati­

sches konstruierende) Geist, galt Aristoteles als göttlich; vgl. etwa [Nikoma­

chische Ehtik]1177 a13-17. 

56 I Zu dem z.B. von Homer und Herodot, später in der Septuaginta ge­

brauchten >v6os< ist >vovs< die Attisch kontrahierte Form. 

57 I Bruno Snell, Die Auffassung des Menschen bei Homer. In: Die Entde­

ckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europäischen Denkens bei 

den Griechen, 4. Auflage, Göttingen 1957, 5. 22; Hervorh. v. m. 

58 I Im Sprachgebrauch dürfte die Abgrenzung zwischen >voEiv< und 

>i5Eiv< mehr oder minder vage gewesen sein. Vgl. B. Snell, ebd., 5. 27: >wis­

sen< heiße »EtÖEvat, das gehört zu i5Eiv und heißt eigentlich >gesehen ha­

ben<.« 

59 I In seiner bemerkenswerten Dissertation »Lux intelligibilis. Untersu­

chung zur Lichtmetaphysik der Griechen«, Münch en 1957, 5. 95. 

60 I Aristoteles, [techne] rhet[orike]1411 b12. 

61 I Aristoteles, de an[ima] 430 a14ff.; Hervorh. im nachstehenden deut­

schen und griechischen Text v. m. - Der voiis TIOITJTIKO) ist, wie I. Düring 

229 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder wird die Tätigkeit des vovs; mit dem Wesen des Lichtes verglichen: 

das Licht ist etwas Aktives; es macht die Farben, die der Möglichkeit 

nach sind, zu wirklich seienden, d.h. es macht, daß man sie wahrneh­

men kann: »Kal EOTtv 6 1-!EV To tovTos vovs Ta navTa ytyvw3m, 6 

<pws notEi Ta övv6:1-!El ÖvTa XPWI-IaTa EVEpyEi<;l XPWI-IaTa [* ( ... ) 

und es einen Geist von solcher Art gibt, daß er alles wirkt (macht) als 

eine Art Kraft wie die Helligkeit (Licht); denn gewissermaßen macht 

auch die Helligkeit (Licht) die möglichen Farben zu wirklichen Farben 

(dt.: Über die Seele, übers. von WillyTheiler, Darmstadt 1979, S. 59]«. 

Diese Erkenntnis »ist eine Wesensschau«, schließt Beierwaltes.G' »Das 

Erkenntnisobjekt existiert, es muß nur aufleuchten. Es zum Leuchten 

zu bringen, ist das Werk des vovs.« 

([Aristoteles,] a.a.O. [Anm. 55], S. 582) ausführt, »ein Verhalten oder ein 

Zustand wie das Licht. Das Licht ist >die Wirksamkeit des Durchsichtigen<, 

d.h. es macht, daß etwas hier und jetzt sichtbar wird [418 b9: EVEpyEta 

Tov Öta<pavovs ([ ... ] Wirksamkeit des Durchsichtigen); J. S.]. Der Sinn 

dieser Metapher ist vollkommen klar: er meint das Erlebnis, das wir scherz­

haft einen Geistesblitz nennen. Besser ist es, an die feierlichen Worte 

Platons im Siebenten Brief zu erinnern: >Nach langer Arbeit, wenn man 

sich hineingelebt hat, geht plötzlich in der Seele, wie wenn ein Funke 

hereinschlüge, ein Feuer auf<.« Bei aller Bedeutung dieses sogenannten 

Blitzes oder Feuers für die Intuition- siehe insbesondere Abschnitte 3 und 

4 [ab S. 233 bzw. S. 248] - ist es doch fraglich, ob Düring den Sinn der 

Aristotelischen Definition getroffen hat; denn eine solche, nichts Meta­

phorisches, ist der Satz, aus dem Düring drei Wörter [de an(ima) 418 b9 

EVEpyEta Tov Öta<pavovs; J. S.] herausgreift. Der Satz (de an[ima] 418 

b4-10) lautet »EOTl orj Tl Ota<paVES ... <j>WS OE EOTlV Ti TO\lTOV EVEpyEia, 

Tov ota<pavovs i'j ota<pavEs.« (Das Licht ist dies, daß Durchsichtiges als 

Durchsichtiges da ist [griech. und dt. zit. nach Josef König, Sein und Den­

ken , Halle a.d. Saale 1937, S. 119 (Anm. ); J. S.]). Dem Aristotelischen Satz 

schließt König den eigenen an: »Der Logos des Lichts hat eine tiefe Ver­

wandtschaft mit dem des Spiegels.« So läßt sich denn ebenfalls sagen: 

Das Licht ist dies, daß der Spiegel als Spiegel da ist. Siehe auch unten 

Abschnitt 4 [ab S. 248].- Düring bevorzugt eine um ein Komma von Königs 

Text abweichende Lesart. Tatsächlich gibt der kritische Apparat z.B. der Aus­

gabe »Aristotelis De anima. Tres libri«, griech.-lat. mit Anm. hrg. von Paul 

Siwek, Bd . I, Rom 1933, 5. 136, Dürings Lesart an: b9 »[ ... ] virgulam post 

EvEpyEia om Bek[ker; J. 5.] Trend[elenburg; J. 5.] [*Das Wort >virgulam< 

nach >EVEpyEia< läßt er aus]«. 

62 I W. Beierwaltes, [Lux intelligibilis,] a.a.O. (wie Anm. 59), 5. 95; Her­

vorh. v. m. 

230 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Dem vo0s des Aristoteles, dem Widerspiel 53 des Cartesischen in- Der Begriff 
tellectus, wird der honnete homme, als welcher Descartes sich selber der Intuition 
verstanden64, selten begegnet sein. Hingegen stieß er, inmitten einer 

christlichen Welt, auf die seit den Erben des Neuplatonismus65 eher 

theologisch denn metaphysisch ausgebildete, eher uneinsehbare denn 

rational durchsichtige Lehre vom turnen ecclesiae. Descartes lag daran, 

sich und seinesgleichen in natürlicher, statt göttlicher (gar kirchli-
cher) Erleuchtung zu denken; der Intellekt sollte ihm, mit einem Wort 

der Scholastik gerügt. capax universi66 sein; er begehrte Gewißheit im 
Wissen, nicht im Glauben. Sein turniere naturelle »ist ursprünglich ein 

Begriff der Schulphilosophie, der an den des >Lumen supematurale< 

63 I >Widerspiel<. Heute betont das Wort, anders als noch vor 1900, stärker 

die Ähnlichkeit als die Gegensätzlichkeit zwischen Zweien; es changiert, wie 

im Beispiel >vovs-intellectus<, zwischen beiden Bedeutungen. Vgl. zur se­

mantischen Erweiterung bzw. Änderung im DWB Grimm, Vierzehnter Band 

(1. Abteilung, 2. Teil) 1960, Sp. 1242. Franz Dornseiff, Der deutsche Wort­

schatz nach Sachgruppen, 5. Auflage, Berlin 1959, führt >Widerspiel< nur 

unter dem Rubrum >Ähnlich< (5.17) auf.- Hier ist nicht der Ort, das Ähnliche 

bzw. Gegensätzliche zwischen >vov<;< und >lntellectus< zu explizieren. 

64 I Rene Descartes, 1596 adlig geboren, war Jesuitenschüler, nahm bei 

Moritz von Sachsen und dem Bayerischen Kurfürsten von 1618 bis 1621 

Dienst als Offizier, reiste dann acht Jahre privat durch Europa und lebte 

danach zwanzig Jahre zurückgezogen in Holland. 1649 wurde er an den 

Stockholmer Hof gerufen, um Königin Christine über Philosophie zu unter­

richten; wenige Monate später starb er. Weder lernte noch lehrte Descartes 

an einer der großen Universitäten, sein mathematisches und philosophi­

sches Genie verbreitete seinen Ruhm unter Gelehrten und Fürsten der dama­

ligen Welt. 

65 I Außer Augustinus erwähne ich nur Marius Victorinus (ca. 300-ca. 

360), der Platin ins Lateinische übersetzt hat, und (Pseudo)Dionysius Areo­

pagita (unter seinem Namen gehende Schriften um 500). Zu Victorinus vgl. 

Gerhard Huber, Das Sein und das Absolute. Studien zur Geschichte der onto­

logischen Problematik in der spätantiken Philosophie, Basel1955, S. 89-

116. Auf den Areopagiten komme ich mehrmals, u. a. im Korollar »Troni, 

angeli, specchi. Zu Versen von Dante« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. zu 

sprechen. 

66 I Der Tadel, intellektuell capax universi sein zu wollen, richtete sich 

vornehmlich gegen den arabischen Philosophen Ibn Ruschd (Averroes) und 

die sogenannten lateinischen Averroisten an der Pariser Artistenfakultät 

(Siger von Brabant). 

231 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder oder >lumen gratiae<67 [ ••• ] kontrastgebunden ist, nun aber zu einer 
eigenständigen Erkenntnisquelle erhoben wird«.68 Descartes steht zwi­

schen Montaigne und Leibniz, ein Skeptiker, noch kein Aufklärer, doch 

das siede des lumieres, ein Jahrhundert auch des Spiegels69 , kündigt 

fern sich an. 

67 I >Lumen gratiae<, >Licht der Gnade< (Gottes) . »Die ältere Franziskaner­

schule deutet G. neuplatonisch als akzidentell in unser Menschsein einge­

strahltes Gotteslicht« (zit. nach dem Artikel »Gnade«. In: Hist[orisches) 

Wörterbuch der Philosophie, Bd. 3 (G-H), Darmstadt, Basel1974, Sp. 709; 

Hervorh. nicht berücksichtigt. 

68 I G. Schmidt in seiner Einleitung zu Descartes, La recherche ... , a.a.O. 

[Anm. 43). S. 13; in der Auslassung steht richtig, aber zu eng: »also der 

Offenbarung«. 

69 I Das Jahrhundert der Aufklärung war, samt den es einbettenden Zei­

ten, in einem unmetaphorischen Sinne spiegelfroh, »einerlei, ob die Specu­

la an ebener, ob an auswärts oder inwärts gekrümmter Fläche reflektieren. 

Weder werden Hohlspiegel wegen ihres gefährlichen, schon Arehirnedes be­

kannten Vermögens, weithin Brände stiften zu können, verschmäht, noch 

werden Wölbspiegel wegen ihres abstoßenden, 1523 von Parmigianino be­

nutzten Charakters, Gesichter ins Weite zerren zu können, mißachtet; der 

Planspiegel feiert, wie 1498 in Leonardos Trattoto della pitture oder 1656 in 

Las meninas von Velazquez, sowieso Triumphe. Auch Leibniz steht affectu­
eux, voll Neigung, ja liebevoll, vor solchen miroirs, und er spricht auf drei­

fache Art von ihnen: in metaphorischer, in physikalischer, in metaphysi­

scher Sprache [ ... ]« (Das Zitat siehe im ersten Teil - »Monade, Kugel. 

Integral« - meines Beitrags »Über Leibniz« in: [Domenico Losurdo/Hans 

Jörg Sandkühler (Hrg.),) Philosophie als Verteidigung des Ganzen der Ver­

nunft, [Köln 1988 (Studien zur Dialektik)). S. 66f. [in diesem Band ab S. 

299]). 

Auch das Licht, das die Spiegel erleuchtete und das den Franzosen als >les 

lumieres<, den Engländern als >enlightenment< sogar die Epoche der Aufklä­

rung benannte, galt wohl, berücksichtigt man das damalige Selbstverständ­

nis, für mehr denn nur eine Metapher. Vgl. Europ[äischen] Enzyklopädie zu 

Philosophie und Wissenschaften, [hrg. von Hans Jörg Sand kühler, Harnburg 

1990). Bd. I (A-E), unter »Aufklärung«. Ich zitiere daraus mit gewissem 

Vorbehalt gegenüber dem Ausdruck >Lichtmetaphorik< einen Absatz: »Das 

Wort >A.< transformiert die religiös-metaphysische Lichtmetaphorik mit ihrer 

Antithese von irdischer und göttlicher Welt, von Finsternis und göttlicher 

Erleuchtung. [ ... ) Aus dem Licht vom Jenseits oder als Vorbereitung auf das 

Überirdische wird das Licht der aufgeklärten Vernunft als Manifestation des 

menschlichen Wesens und des gesellschaftlichen Fortschritts.« 

232 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


3. Daß Descartes >intuitus< an die Stelle von >intuitio< setzt, ist der Der Begriff 
Heuristik ein Glück; das scheinbar nur-semantische Nebeneinander der der Intuition 
beiden Nomina offenbart sozusagen bereitwillig ihr auch-semantisches 

Ineinander: zwar enthält nichtjedes Sehen eine Intuition, doch enthält 
jede Intuition ein Sehen. 70 Alles andere als bildliehe Redensart, ist be-

hauptet, dieses Sehen sei ein Sehen, vollziehe sich mit Augen, vollziehe 

sich im Licht, vollziehe sich und habe sich zugleich schon vollzogen.71 

Descartes nutzt freilich den Glücksfall nicht; die Nähe von >intuitus<, 

was ein empirisches, zu >intuitio<, was ein metaphysisches Anschauen" 

benennt, drängt ihn nicht zum Vergleich. Indem er ausschließlich die 

weite Divergenz beachtet, auf entweder diese oder jene Weise zu sehen, 

läßt er deren strenge, in Momenten des Selbstunterschiedes anzuge-

bende Vergleichbarkeit außer acht; das Wesen der Intuition als eines 

ausnehmend besonderen Sehens73 wird ihm dadurch verdeckt. In einem 
allerdings trifft Descartes, des alten metaphorischen, wie er wohl 

meint74, Herkommens sich erinnernd, ein Wesentliches an der Intuiti-

70 I Es ist angebracht, sich des Lexikalischen zu versichern. >Intuition< 

(von lat. >intuitio<) bedeutet >innere, geistige Anschauung< oder >anschau­

ende Erkenntnis<; Intuitiv (von mlat. >intuitivus<) meint >anschauend<, 

auch >unmittelbar wahrnehmend und empfindend<. Seide Wörter stehen -

vgl. Heyses Fremdwörterbuch, [Allgemeines, verdeutschendes und erklä­

rendes Fremdwörterbuch, 15. Auflage, Hannover 1873]. -unter lat. >intu­

itus<, das sich von >intueri<, >anschauen< herleitet und dem deutschen 

>Anschauen , Hinsehen<, auch >Anblick<, entspricht. - Die prägnante Be­

deutung von >intuitio<, griech. >E!-!<pams<, als >Erscheinen des Bildes auf 

der Oberfläche des Spiegels< wird im folgenden Abschnitt 4 [ab S. 248] zur 

Sprache kommen. 

71 I Zum sich-Vollziehen des Sehens, auch zu diesbezüglichen Bemerkun­

gen von Hans Lipps, siehe Abschnitt 1.2.8 mit An m. 117 [aufS. 73] . 

72 I Dieser Unterschied erinnert an die, im obigen Abschnitt (mit Anm. 5 

und 6 [aufS. 217]) angegebene, Unterscheidung zwischen empirisch und 

spekulativ bei Zeit und Licht. Die Begriffe >spekulativ< und >metaphysisch< 

sind in mancher Hinsicht untereinander austauschbar. 

73 I Die Begriffsbildung eines ausnehmend Besonderen wurde in Abschnitt 

1.2.3 [aufS. 50] eingeführt; siehe dort auch die Anm. 30 und 31 [auf 5. 

51]. 

74 I Einige Interpreten nehmen an, Descartes habe über die Begriffe der 

strengen Metapher, der strengen Analogie wie auch der Nachahmung (imita­

tio) als einer isomorphen Abbildung von Strukturen, d.h. auch über den 

Begriff des Modells, verfügt; die Verbildlichung (imaginatio) sei ihm ein le­

gitimes und notwendiges Verfahren, die menschliche Erkenntnis zu vervoll-

233 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder on: intuitives Erfassen, sagt er75, entspringe allein dem Licht der Ver­

nunft. Es wird zu zeigen sein, wie wenig >rationis<, >lumen naturale<, 

versteht man den Ausdruck in seiner eigentlichen, sowohl spekularen 
als auch spekulativen Bedeutung, eine bloße Metapher sei. 

Das Übereinstimmende der beiden Weisen-zu-sehen- und zwar ih­

rer als schlechthin76, nicht z.B. Cartesisch aufgefaßter- hat Josef König 

in drei Grundmomenten erkannt. Die Intuition, so beginnt er77, »wäre 

1. ein >Erfassen< von Etwas, 2. ein Erfassen mit Etwas, 3. das Erfaßte 

wäre nicht etwa das Erfassen, sondern die Sache selbst. Vergleicht man 

diese Momente in dieser abstrakten Form mit denen des empirischen 

Anschauens -wenn ich z.B . jetzt und dort einen Baum >sehe< -, so 

erhellt daß siefür beide die gleichen sind. Auch das Anschauen erfaßt 

etwas, erfaßt mit Hilfe von Etwas (mit Hilfe sowohl der fundierenden, 

sinnlichen Repräsentanten als auch des Auges) und erfaßt die >Sache 

selbst<, den Baum selbst dort; das noematische Objekt ist >selbstgege­

ben<, sagt Husserl.'8 Intuition und empirisches Anschauen sind aber 

deshalb nicht dasselbe.« In eigenen Termini (auch an schon Gesagtes 

erinnernd79): ihr Unterschied ist der zwischen einem Sehen-als (voEiv) 

und einem etwas-Sehen (ioEiv)80 und insofern beide Weisen-zu-sehen, 

kommnen, gewesen. Vgl. dazu die lat.-dt. Ausgabe der »Regulae«, hrg. von 

Heinrich Springmeyer et al., Harnburg 1973, Anmerkungen (insbesondere S. 

200) und Register. 

75 I Descartes, [Regulae ad directionem ingenii,] reg[u la] III. 5; a.a.O. 

[Anm. 33], S. 9f. (siehe Zitat im Abschnitt 2 [aufS. 223]). 

76 I Eine philosophische Frage zu erörtern, »verwickelt unversehens«, hat 

Josef König das dahinterliegende allgemeine Problem angedeutet, »in die 

Dialektik der Verschiedenheit und Selbigkeit eines schlechthin und eines in 

gewisser Weise Gesehenen und Aufgefaßten«. Vgl. Königs 1947 geschriebe­

ne, doch unveröffentlichte Abhandlung »Der logische Unterschied theoreti­

scher und praktischer Sätze und seine philosophische Bedeutung«; aus dem 

Nachlaß (Staats- und Universitätsbibliothek Göttingen , Cod. Ms. J. König 

61) mit freundlicher Erlaubnis der Inhaberin der Urheberrechte, Dr. Airnut 

Mutzenbecher, zitiert [Unter demselben Titel von Friedrich Kümmel1994 bei 

Alber, FreiburgjMünchen, herausgegeben]. 

77 I J. Kö nig, Der Begriff der Intuition, a.a.O. [Anm. 1], S. 3; alle Her­

vorh., außer der ersten, v. m. 

78 I Zu >noematisch< (und dem korrelativen Begriff >noetisch<) vgl. Ed­

mund Husserl, Ideen [zu einer reinen Phänomenologie und phänomenologi­

schen Philosophie], Bd. I,§ 87ft. (Noesis und Noema). 

79 I Siehe Abschnitt 2 [ab S. 223] (dort auch Anm. 58) [aufS. 229]. 

80 I Siehe den Anfang der Studie »Spiegelblicke« [ab S. 19]. 

234 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


jede in ihrer Besonderheit, in eins mit dem Denken ein totum essentia- Der Begriff 
le81 bilden, kann man von beiden als einem geistigen Erfassen sprechen. der Intuition 
König, der zwischen ihnen nicht differenziert, spricht die Vermutung 

aus, »daß jedes geistige Erfassen, Gewahren, Ergreifen, Innewerden 

als solches und abgesehen von dem, was es nun noch im besonderen 

sein möge, eine Intuition ist«. 82 Die Unterscheidung der beiden Wei­

sen-zu-sehen läßt hingegen vermuten, allein das besondere Sehen qua 
Sehen-als vermöge des weiteren, sodann ein ausnehmend besonderes 

Sehen, eine Intuition zu sein. 

Beträfe Königs Vermutung nicht nur das Sehen-als oder ein diesem 
analoges83, sondern auch das etwas-Sehen oder ein diesem analoges 

geistiges Erfassen84, würde der Unterschied eines körperlich von einem 

geistig Erfaßten, den König alsbald angibt, dem Namen nach unsin­
nig, der Sache nach unmöglich sein, Sehen wäre denn ein prinzipiell 

anderes Erfassen als Hören, Tasten, etc. (Augen wären denn prinzi­
piell andere Sinnesorgane als Ohren, Hände etc.), und König setzte 

desungeachtet Sehen analog z.B. mit Greifen. 85 Indessen geht er, darin 

subtiler als Descartes, zwar auf ein Entweder-oder, doch eben zweier 

Weisen-zu-erfassen (anstatt-sehen) zurück; das körperliche Erfassen, 
einem ersten Blick schon durchschaubar, soll am Beispiel des wörtlich 

zu verstehenden Ergreifens deutlich werden: »Ein materielles Ding, das 

wir mit unserer Hand ergriffen haben, ist zunächst einmal dieses Ding 

81 Siehe ebd. 

82 J. König, Der Begriff der Intuition, a.a.O. [Anm. 1], S. 3. 

83 Z.B. das Hören-als.- Siehe in Anm. 5 zu Abschnitt !.1.1 das Wittgen-

stein-Zitat: »Wir sagen >Du mußt diese Takte als Einleitung hören<[ ... ]« [auf 

5. 20]. 

84 I Z. B. das etwas-Hören. 

85 I Dies Läge, wie >be-greifen< zeigt. durchaus nahe.- DWB Grimm, Erster 

Band 1854, verfolgt die stufenweise Umbildung: >begreifen< im Sinne (1) 

eines sinnlichen Berührens (palpore); (2) eines sinnlichen frfassens (oppre­

hendere); (3) der »ausdehnungen des sinnlichen begreifens auf fälle , wo 

hand und fusz fehlen« (und mittels Personifizierung z.B. des Feuers, einer 

Seuche etc., etwas bzw. Jemand ergriffen wird); (4) eines Einschließens, 

Umfassens (complecti) ; (5) eines Begriffenseins (concipere; »Tacitus ist in 

der meinung begriffen«, d.h. »hat die meinung gefaszt«); (6) eines Abfas­

sens (verbe concipere; ein Gebet »nehers begreifen« (Luther) , d.h. genauer 

fa ssen); (7) eines Verstehens (comprehendere; [J. G.] Fichte, [Das System 

der] Sittenl[ehre nach dem Prinzip der Wissenschaftslehre]1798, 111, § 16: 

»begreifen heiszt ein denken, an ein anderes anknüpfen, das erstere vermit­

telst des Letzteren denken«). 

235 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder und kann nur deshalb ergriffen werden, weil es vorerst ein noch nicht 

Ergriffenes ist; das Ergreifen ist hier ein klarer Vorgang, durch den ein 

im übrigen Bestimmtes nun auch noch zu einem Ergriffenen wird«86; 

ein derartiges Ergreifen ist, mit anderen Worten, ein rein Hinzukom­
mendes. Offenkundig falsch wäre, dasselbe von einem geistigErfaßten 

zu sagen: Es sei »deshalb so rätselhaft«, setzt König vielmehr fort, weil 

es, »im Unterschied zu einem körperlich Erfaßten, nur in dem Erfassen, 
nur durch es hindurch ist, was es ist«; es sei, »zum mindesten fak­

tisch und phänomenal. lediglich das Erfaßte«, ist also kein, wie immer, 

Hinzukommendes; es sei »für uns ein solches, als ein welches wir es 

ergreifen«. 87 Offenkundig falsch wäre, ein derart Erfaßtes ebenso zu 

haben meinen, wie wir einen Stein, ihn ergreifend, in der Hand haben; 

ihr kann das Gehabte, buchstäblich ein Abhandenkommendes, »auch 
wieder genommen werden«.S8 

86 I J. König, Der Begriff der Intuition, a.a.O. [Anm. 1], S. 3. 

87 I Die drei vorangehenden Zitate sämtlich bei J. König, Der Begriff der 

Intuition, a.a.O. [Anm. 1], S. 3f.; Hervorh. im ersten Zitat v. m. 

88 I Ebd., S. 4. - Apropos >ebenso zu haben meinen<. Dieses Haben ist 

weder eines in der Bedeutung eines vollen Verbs (>ich habe einen Apfel<) 

noch aber ein sogenanntes inhärentes Haben (>der Löwe hat eine gelbe Far­

be<); siehe dazu Anm. 12 zu Abschnitt II.1.1 [aufS. 120]: Der fraglichen 

Bedeutung am nächsten scheinen Überlegungen von Günther Stern (alias G. 

Anders) zu kommen (vgl. sein Buch »Über das Haben. Sieben Kapitel zur 

Ontologie der Erkenntnis«, Sonn 1928). Stern handelt über die Rolle, die das 

Haben in den verschiedensten Typen des Bewußthabens (so in den verschie­

denen Sinnen) spielt« (ebd., S. 89) . Er differenziert »drei Intimitätsschich­

ten des Gehabten«: »Die erste Schicht: ist diejenige des eigenen Leibes; mein 

Leib wird >gehabt< [ ... ]. Die zweite Schicht: ist diejenige des Zuständlichen, 

das zwar Bewußtseinsdatum ist, aber noch Akt und Gegenstand koinzidieren 

läßt. Es wird gehabt, insofern sein Quale mitausgemacht wird durch seine 

>Meinheit<. Die dritte Schicht: ist diejenige erste r Objektivierung. Die Objek­

tivierung tritt indes mit dem Zuständlichen noch zusammen auf. Der gehab­

te Gegenstand hat unmittelbar denselben Ausdruck, wie der Zustand, in dem 

er gehabt wird. Beziehungsweise der Gegenstand macht meine Situation mit 

aus« (ebd., S. 99f.). 

Bliebe man bei Sterns Schema, um Bestimmungen, wie geistig Erfaßtes ge­
habt sei, zu gewinnen, wäre wohl auszugehen von Merkmalen der zweiten 

und dritten und vermutlich noch einer weiteren Schicht- Stern spricht auch 

von »Intimitätsmodi des Gehabtseins«, z.B. der »gesehene[n ; J. S.] Welt« 

(ebd., S. 89; erste Hervorh. v. m.) - , mithin, außer von Gegenständen, von 

Zuständen des Gehabtseins: »Sehen wir zu, ob das Gehabtsein der den ver-

236 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


König spricht vom Sehen, dem Sehen nämlich als dem einzigen Sin- Der Begriff 
nesvollzug, der qua Einsehen als Intuition bestimmbar wird.S9 »Der in- der Intuition 
nere Blick«, heißt es anschließend90, »empfängt durch ursprüngliches 

Nehmen; nur dadurch ferner, daß er von sich aus gibt, kann ihm etwas 

genommen werden«. Das einer Hand eigene Nehmen, z.B. eines Stei-

nes, ist so wenig ein ursprüngliches, wie ihr Haben ein inneres ist91; das 

Nehmen und das Haben sind einer Hand, obwohl Greifen und Halten 

schiedenen Sinnen korrelaten Gegenstände [ ... ] verschieden ist von demje­

nigen der Zustände, ob sich weiterhin wesentlich sich unterscheidende Wei­

sen des Gehabtseins herausstellen« (ebd., S. 89f.). 

89 I Mit der Präferenz des Gesichtssinnes hängt zusammen, daß unsere 

Sprache das Phänomen des, wie häufig zu hören, blitzartigen Aufleuchtens 

einer Erkenntnis als Intuition benennt. Im Fortgang wird zu zeigen sein, ob 

die Momente des Sehens, auch der Plötzlichkeit und der Luminiszenz der 

sogenannten Intuition wesentlich sind, der Name das Äquivalent der Sache. 

Reden, wie z.B. solche von einem intuitiven Handeln, meinenjedenfalls eher 

das Spontane oder das Unbedachte daran. 

90 I J. König, Der Begriff der Intuition, a.a.O. [Anm. 1], S. 4; erste Her­

vorh. v. m. 

91 I Zu >nehmen< vgl. DWB Grimm, Siebenter Band 1889. Betont wird das 

Angewiesensein des Gebens auf das Nehmen und dafür zunächst auf DWB 

Grimm, Vierter Band (Erste Abteilung, erste Hälfte) 1878, unter >geben< 

renvoyiert; dort heißt es: »geben und nehmen, die beiden sich ergänzenden 

gegenstücke, verdienen die erste betrachtung, zumal sie sich ohne zweifel 

an einander entwickelt haben«. Einige Beispiele: »geben und nemen [»der 

mhd. infinitiv nemen erhält sich bis zum schlusse des 17. jahrh.«; J. S.] 

bildet das geschäft«; »ähnlich ist im rechtsleben das recht geben und nemen 

oder umgekehrt, als zusammenfassende bezeichnung des rechtsverfahrens 

in seiner zweiseitigkeit«; »geben und nemen von frau und mann, braut und 

bräutigam«. Jedoch gilt eine Einschränkung: »das nehmen, annehmen des 

andern, gehört nämlich zum begriffe des gebens (während es ein nehmen 

gibt ohne entsprechendes geben).« Vgl. auch DWB Grimm (Siebter Bd.) zur 

Wortverwandtschaft von >nehmen<: »das ags. niman in der bedeutung >dis­

ponere< erinnert noch an griech. vE~Etv in der bedeutung >tribuere<.« Dem 

sanskr. Verbum >yam< solllaut DWB Grimm (ebd .) semantisch das Gegensatz­

paar >geben-nehmen< entsprechen. Aber, genauer gesagt, bedeutet >yam< 

>to give anything in exchange for anything< (vgl. Monier Monier-Williams, A 

Sanskrit-English Dictionary. Etymologically and philologically arranged with 

special reference to cognate Indo-European languages, Oxford 1964). 

»das bisher betrachtete äuszerliche, sinnliche nehmen«, bemerkt DWB 

Grimm (ebd.) nach Belegen für ein Nehmen mit der Hand, »streift in seiner 

237 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder ihre Natur (um nicht zu sagen, ihr Wesen) ausmachen, bloß äußerlich, 

weshalb sie, einerlei, ob von sich aus, einer anderen, vielleicht stärkeren 

Hand, und deswegen selbst keine mindere, nachgibt. Der Blick hingegen, 

ursprünglich nehmend, vermag nur im Ursprung seines Sehens, welcher 

er selber ist, eines Eingesehenen sich zu entäußern; täte er es, ohne es 

von sich aus zu tun92, hörte er auf, ein innerer Blick zu sein. Ein solches 

ursprüngliches Nehmen aber ist allein dem Sehen, nicht dem Hören, Ta­

sten etc., wesentlich; denn reden wir, in einer zwar beliebten, doch kaum 

ergründeten Wendung, auch von einem inneren Hören93, Ausdrücke wie 

>inneres Tasten<, >Schmecken<, >Riechen< sind nie vernommen worden. 

übertragenen bedeutung schon oft an das innerliche, geistige nehmen, das 

sich aus jenem ebenso entwickelt hat wie bei den sinnverwandten fassen, 
auffassen, erfassen, begreifen«; siehe die Anm. 85 [aufS. 235]. »auch hier 

steht dem nehmen ein geben zur seite [ ... ],indem man einen nimmt, wie 

oder wofür er sich gibt«; »daher nehmen für«. Weitere Beispiele: >ernst neh­

men<, >innerlich aufnehmen <, >in acht nehmen<. 

Zu >wahrnehmen< siehe die beiden ausführlichen Anm. 11 zu Abschnittii.3.1 

[aufS. 218f.] und Anm. 28 zu I.2.3 [aufS. 50] . 

Königs Satz ([Der Begriff der Intuition,] a.a.O. [Anm. 1], S. 4), dem inneren 

Blick sei nur dadurch, daß er von sich aus gebe, etwas zu nehmen, mahnt 

unausgesprochen ein Desiderat der Philosophie an. Im Unterschied zu ande­

ren Disziplinen- vgl. für die Anthropologie z.B. Marcel Mauss, Essai sur le 

Don, forme archaique de l'echange, 1924- fehlen Arbeiten zur philosophi­

schen Problematik des Zusammen hanges von Geben und Nehmen. 

92 I Den inneren Blick definiert, wie die Monade, das spontaneum, »cujus 

principium est in agente (Leibniz, Theod[icee], III. 301) [*wenn ihr Anfang 

im Handelnden liegt (dt.: G. W. Leibniz, Philosophische Schriften, Bd. 2.2, 

hrg. und übers. von Wolf von Herbert Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 93)]« 

siehe das Scholion zu Leibniz [ab S. 303]. 

93 I Jeder vermag, mehr oder minder, sich eine Melodie so, wie sie sich 

anhört, zu vergegenwärtigen. Er hört die Melodie zwar nicht akustisch, doch 

irgendwie- gedanklich?- hört er sie. In seinem unpathetischen Mazartbuch 

([1.] Auflage TB, Frankfurt a.M. 1980) vermeidet Wolfgang Hildesheimer, 

irre ich nicht, die Wendung >inneres Hören<; er bevorzugt >Denken in Musik<. 

»Im Gegensatz zum Denken in Worten« baue es sich »ausschließlich auf 

seinem Material auf; auf keiner außerdisziplinären Begrifflichkeit, sondern 

auf dem Bestand an, durch Klangfarben bis ins beinah unendliche bereicher­

ten, Tönen. Es formuliert in höchster Differenziertheit und Präzision« (ebd., 

S. 43). Mozart, zum erlesenen Beispiel, »hatte seine Kompositionen im Kopf, 

und zwar in allihren Stimmen« (ebd. , S. 93). Aber auch, was ein Denken in 

Musik ausmache, ist letztlich kaum ergründet. 

238 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Den eigentümlichen Vorrang des Gesichtssinnes zieht Augustinus Der Begriff 
bei94, um die Worte Jesu, dieweil Thomas ihn gesehen, glaube er, zu der Intuition 
kommentieren95: »Non ait, tetigisti me; sed vidisti me: quoniam genera-

lis quodammodo sensus est visus [* Er sagt nicht: weil du mich berührt 

hast, sondern: weil du mich gesehen hast, da der Gesichtssinn, wie 

bekannt, der gewissermaßen generelle Sinn ist].« Daß unser Gesicht, 

wie bekannt96 , der gewissermaßen generelle97, ein Sinn der Sinne sei, 
bestätigt sich Augustinus im Sprachgebrauch [ebd.]: »Nam et peralias 

quatuor sensus nominari solet: velut cum dicimus, Audi et vide quam 

94 I Augustinus, In Joannis Evangelium tractatus, CXXI. 5. In: Patrologiae 

cursus completus, hrg. von J.-P. Migne, Series Latina, tomus XXXV (Augusti­

nus, Bd. 3. 2), Paris 1845, Sp. 1958f. Der Traktat, ein theologisch-philoso­

phischer Kommentar zu Johannes, umfaßt die Spalten 1379-1976. 

95 I Ev[angelium] Joannis, XX. 24-29, im Wortlaut der Vulgata: »Thomas 

autem, unus ex duodecim, qui dicitur Didymus, non erat cum eis, quando 

venit Jesus. Dixerunt ergo ei alii discipuli: Vidimus Dominum. Ille autem 

dixit eis: Nisi videro in manibus ejus fixuram clavorum, et mittarn digitum 

meum in Locum clavorum, et mittarn manum meam in Latus ejus, non credam. 

Et post dies octo iterum erant discipuli ejus intus, et Thomas cum eis. Venit 

Jesus Januis clausis, et stetit in medio et dixit: Pax vobis! Deinde dicit Tho­

mae: Infer digitum tuum huc et vide manus meas, et affer manum tuam et 

mitte in Latus meum, et noli esse incredulus sed fidelis. Respandit Thomas et 

dixit ei: Dominus meus et Deus meus! Dixit ei Jesus: Quia vidisti me, Thoma, 

credidisti; beati qui non viderunt et crediderunt (Hervorh. v. m.) [ * Tho­

mas, genannt Didymus (Zwilling), einer der Zwölf, war nicht bei ihnen, als 

Jesus kam. Die anderen Jünger sagten zu ihm: Wir haben den Herrn gese­

hen. Er entgegnete ihnen: Wenn ich nicht die Male der Nägel an seinen 

Händen sehe und wenn ich meinen Finger ni cht in die Male der Nägel und 

meine Hand nicht in seine Seite Lege, glaube ich nicht. Acht Tage darauf 

waren seine Jünger wieder versammelt und Thomas war dabei. Die Türen 

waren verschlossen. Da kam Jesus, t rat in ihre Mitte und sagte: Friede sei 

mit euch! Dann sagte er zu Thomas: Streck deinen Finger aus- hier sind 

meine Hände! Streck deine Hand aus und Leg sie in meine Seite und sei nicht 

ungläubig, sondern gläubig! Thomas antwortete ihm: Mein Herr und mein 

Gott! Jesus sagte zu ihm: Weil du mich gesehen hast, glaubst du. Selig sind, 

die nicht sehen und doch glauben].« 

96 I >quoniam< bedeutet auch >da ja<, nämlich »bekanntlich und schon ein­

gestandener Maßen« (laut K. E. Georges, [Ausführliches Lateinisch-deut­

sches Handwörterbuch,] Bd. II [(I-Z) Leipzig 1880]. 

97 I >generalis< hat im nachklassischen Latein manchmal superlativischen 

Sinn. 

239 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder bene sonet. olfac et vide quam bene oleat. gusta et vide quam bene 

sapiat, tange et vide quam bene caleat. Ubique sonuit, Vide, cum visus 

proprie non negetur ad oculos pertinere. Unde et hic ipse Dominus, In­

fer, inquit, digitum tu um huc, et vide manus meas: quid aliud ait quam, 

Tange et vide? Nec tarnen oculos ille habebat in digito [* Denn er wird 

durch die anderen vier Sinne benannt. etwa wenn wir sagen: Hör und 

sieh wie schön es klingt; rieche und sieh wie gut es riecht; schmecke 

und siehe, wie gut es schmeckt, fühle und siehe, wie schön warm es ist. 

Was anderes meinte der Herr selbst mit den Worten: Lege deinen Finger 

hierhin und sieh meine Hand (Stelle?), als: Fühl und sieh? Denn auch 

jener hatte keine Augen in seinem Finger].«98 Einen besonderen Sin­

nesmodus des Auges, so daß es in andererWeise sehe, als das Ohr hört99 

oder die Nase riecht, die Hand tastet oder die Zunge schmeckt, mochte 

Augustinus, verläßlicher als im Sprachgebrauch seiner Zeit. bei anti­

ken Denkern bestätigt finden. Ihnen war das Gesicht dem Geiste ver­

wandt, ein gleichsam männliches Organ, während die übrigen Sinne als 

weiblich, dem Leibe verhaftet galten; auch sollten »das Körperliche, die 

Entfernung, Umriß, Größe, Farbe, Bewegung, Stillstand« im Sehen auf 
einmal wahrzunehmen sein.100 Die Augen geben uns die Dinge ganz101 , 

98 I »0 TASTE AND SEE [sagte das Bibelplakat in der Untergrundbahn; J. 

S.] und meinte den HERRN [ ... ]« (Verse von Denise Levertov[: 0 Taste and 

See, NewYork]1964).- Auch unsere Umgangssprache kennt Wendungen wie 

>Sieh mal. wie es schmeckt<. 

99 I Allerdings führt Thomas von Aquin - anders als übrigens Aristoteles, 

der es (Met[aphysik] 1048 b23ff.) unerwähnt läßt- ein Präsens-Perfekt-Zu­

gleich außer für sehen auch für hören an, erkennt also Zeitenthobenheit auch 

dem Hören zu. Siehe Abschnitte 1.3.4 (Anm. 80 und 86) [aufS. 102 und 103], 

1.3.5 (Anm. 94) [aufS. 106] und 1.3.7 [ab S. 110] sowie das Scholion »Ari­

stoteles: Sehen und gesehen haben« [von Schiekel nicht ausgearbeitet]. 

100 I Gotthilf Heinrich von Schubert, Die Geschichte der Seele, Bd. 1, [5. 

Auflage, Stuttgart 1877]. S. 213; vgl. dort auch Quellenangaben. 

101 I Man wird einwenden, auch die Augen gäben uns die Dinge nicht 

ganz, z.B. sähen wir ihre Rückseite nicht. Die Phänomenologie zeigt, daß 

ein Ding »prinzipiell nur >einseitig«<, »in bloßen >Erscheinungsweisen< ge­

geben« sei, daß indes »ein Kern von >wirklich Dargestelltem< auffassungs­

mäßig umgeben von einem Horizont uneigentlich er >Mitgegebenheit«< dabei 

sei (Edmund Husserl. Ideen, Bd. I, a.a.O. [Anm. 78], § 44; ohne Hervorh. d. 

Autors). »[ ... ] mit allem wirklich Gegebenen [sind; J. S.] Horizonte geweckt; 

etwa wenn ich den ruhenden dinglichen Gegenstand von vorne sehe, ist im 

Horizont bewußt die ungesehene Rückseite«; »während das eine im Blick­

punkt ist, sind die anderen [Momente; J. S.] als zum Gegenstand gehörig in 

240 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


nicht nur im Detail eines Klanges oder eines Druckes; ihrer ansichtig Der Begriff 
werdend, haben wir, wie nah oder fern sie seien, schon Übersicht über der Intuition 
sie. Der Blick, der seinen Gegenstand erfaßt, überbrückt die Distanz, 

indem er sie ausmißt; »das Gesicht wirft uns«, wie Herder bemerkte102, 

»große Strecken weit aus uns hinaus«, in gerader Richtung von hier wo 
wir sind, zu den Dingen dort103 und seien es die Sterne. 

Das Thema der »Nähe von Sehen und Einsehen« nimmt Rudolph 

die intentionale Einheit desselben thematisch hineinbezogen« (ders. , Er­

fahrung und Urteil, redigiert und hrg. von Ludwig Landgrebe, Harnburg 

1948, § 19). Diese intentionale Einheit des Gegenstandes erlaubt, scheint 

mir, von ihm als einem dem Auge ganz-gegebenen zu sprechen. 

102 I Johann Gottfried Herder, Abhandlung über den Ursprung der Spra­

che, 1.3.2, Stuttgart 1989, S. 57. 

103 I Ich erinnere an das zur Legitimation des Ausdrucks >Sehstrahl< 

bzw. zum sich-Entscheiden des Sehstrahls für das Ziel früher Gesagte; sie­

he Abschnitte 1.2.8 (Ende) [ab S. 72] und 1.2.9 [ab S. 78] bzw. 1.2.6 [ab 

S. 66]. Wie dort vgl. auch hier wieder Helmuth Pleßner (in: Gesammelte 

Schriften[, Bd.] III, Anthropologie der Sinne, [Frankfurt a.M. 1980] , S. 

264f.): »Gerichtetheit ist ein konstanter Wesenszug der Sehfunktion und 

findet sich nur im Sehen, bei keinem anderen Sinne sonst. [ ... ] In allen 

anderen Sinnen präsentiert sich das Ding als Quelle von Zustandsänderun­

gen, die etwa meine Handfläche kühlt oder sticht, die schellt oder ir­

gendeinen Geschmackseindruck hervorruft und der ich nur durch Sub­

struktion eines räumlichen Schemas eine distanzierte Dingexistenz für 

meine Anschauung verschaffe. Der Sehstrahl trifft jedoch das Ding an 

seinem Ort selbst. [ ... ] Jeder andere als der optische Sinn gibt Dinge 

primär zuständlich. Allein im Gesichtssinn eilt, sozusagen, der Blickstrahl 

zu dem Dinge hin [ ... ].« 

Hören sei zwar »ein Fernsinn«, so Pleßner, ebd., S. 344, »jedoch von ande­

rer Art als das Sehen. Sehend erblicken wir irgend etwas, nah oder fern von 

uns, über einen Abstand hinweg. Im Hören fällt das Moment des Absta ndes 

fort. Ob fern oder nah, [ ... ] Ton dringt ein, ohne Abstand. Allen Modifikati­

onen des Tönens, einerlei, ob sie von weit her kommen oder in peinigender 

Nähe mich quälen, fehlt das Moment der inhärenten Ferne. [ ... ] >Ich sehe 

etwas< und >Ich häre etwas< macht gnostisch keinen Unterschied, verdeckt 

aber die Art und Weise des Erlebens und bringt sie auf gleiche Niveaus.«­

Die beiden Zitate, das Sehen bzw. das Hören betreffend, stehen in zwei 

verschiedenen Arbeiten Pleßners (von 1923 bzw. 1970); siehe Anm. 131 zu 

Abschnitt 1.2.9 [aufS. 79]. [Gemeint sind die Schriften »Die Einheit der 

Sinne. Grundlinien einer Ästhesiologie des Geistes« und »Anthropologie der 

Sinne«.] 

241 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Berlinger auf104 : »Unser Auge ist es, das uns erlaubt, einen Berg sinn­
fällig zu sehen.« Was jedoch erlaubt uns, das Gesehene - »Höhenzü­

ge, [ ... ] Schluchten und Senken, Hänge und Abhänge« - als Berg zu 

sehen? »Was unser Sinnenhaftes Auge sieht, muß sich mit der Einsicht 
des Geistes einen.« Um von einem diesen-Berg-da-Sehen zu einem die­

ses-da-als-Berg-Sehen zu gelangen, müssen wir das Sehen, ohne es 

zu lassen, in das Denken zurücknehmen. »Nicht weil wir uns an einen 

sinnlich gesehenen Berg erinnern, vermögen wir zu wissen, was ein 

Berg ist. Das Wissen um den Berg wird aus dem Gebirge und das Wissen 

um das Wesen des Besonderen aus dem Allgemeinen gewonnen. Das 

Wesen des Berges ist nicht irgendwo, es ist vielmehr im Gebirge verbor­

gen. Weil aber das Gebirge«, das Allgemeine, »ist, [ ... ] vermag es uns 

das Sein des Berges«, des Besonderen, »zu vermitteln. Darum kann nur 

der >Rückgang< in das Sein des Berges dessen Sinn zu Gesicht bringen.« 

Berlinger unterscheidet sinnfällige und Sinn-Erfahrung: die erste von 

unseren fünf Sinnen, die zweite von der Sinnlichkeit unseres Seins 

gegeben; die eine an das Besondere, die andere an das Allgemeine 

rührend; beide ineinanderspielend. Um den »Sinn des Seins eines Sei­

enden« zu erfahren, muß das »sinnfällig Erfahrene[ ... ] zurückgeführt 

werden in die Wesens-Erfahrung des Seienden«. Diese Rückführung 

vollzieht sich im Sehen-eines-Besonderen-als des Besonderen eines zu 

denkenden Allgemeinen, anders gesagt, der Rückgang geschieht im 

Denken eines Allgemeinen als des Allgemeinen eines zu sehenden Be­

sonderen; das Sehen-als qua totum essentiale des Denkens, worin das 

Sehen enthalten ist, bringt den Sinn des Seienden in einem zu Gesicht 

und zur Einsicht. »Sehen und Einsehen entspringen aus dem einen 
Grund der Sinnlichkeit des Seins jedes Seienden: deshalb die Nähe von 

Sehen und Einsehen. Das Auge ist die Einheit der Sinne.«105 

104 I Rudolph Berlinger, Vom Ursprung der sinnlichen Erfahrung. In: Im 

Umkreis der Kunst. Eine Festschrift für Emil Preetorius, Wiesbaden 1954, S. 

24-38; die Zitate in diesem Absatz stehen sä mtlich S. 24-26; alle Hervorh. 

v. m. - Werner Beierwaltes hat das Buch »Proklos. Grundzüge seiner Meta­

physik«, [Frankfurt a.M.]1965, Rudolph Berlinger magistro gewidmet. 

105 I Berlinger setzt unmittelbar danach (ebd., S. 26) fort: »Augustinus 

macht diese Einsicht anschaulich«; dann zitiert er, deutsch, in [Evangelium] 

Joan[nis] tract[atus] (CXXI. 5; wie in Anm. 94 [aufS. 239] angegeben). 

Die Wendung die >Einheit der Sinne< steht seit 1923, als Helmuth Pleßner 

das Buch gleichen Titels (jetzt in Ges[ammelte] Schr[iften, Bd.] III) veröf­

fentlichte, für das Programm einer philosophischen Anthropologie qua »Äs­

thesiologie des Geistes«. Die These, das Auge sei die Einheit der Sinne, läßt 

sich aus Pleßner jedoch nicht herauslesen; ihm eint sich, wie hier un-

242 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Das Sehen-als ist. verglichen mit dem etwas-Sehen, ein besonderes Der Begriff 
Sehen. Formal läßt sich ihrer beider Unterschied in Termini des so- der Intuition 

erörtert bleiben muß, die Mannigfaltigkeit der Sinne in der, mittels einer 

»Critik der Sinne« (Goethe zu Eckermann, 17. Febr[uar]1829) aufzuweisen­

den, aisthetischen Geistigkeit der Person. Einen Vorrang gegenüber ande­

ren, insbes[sondere] den von ihm (ebd., S. 269f.) so genannten, »niedere[n; 

J. S.] Sinne[n; J. S.] [ ... ] ohne Beziehung zum Geiste«, nämlich Geschmack 

und Geruch, attestiert Pleßner keineswegs nur dem Gesicht, sondern, abstu­

fend, auch dem Tastsinn, »Inbegriff der Nähe und Distanzlosigkeit«, als dem 

»zur Kooperation mit dem Sehen« geeigneten »Gegenpol«, »besonders wenn 

es um Fragen dinglicher Realität geht«* (ebd., S. 335f.). Die »indikative 

Rolle« des Hörens, zuweilen äußerst wichtig, um Geräusche zu orten , »än­

dert nichts an der Tatsache, daß Sehen und Tasten einen strukturellen Bezug 

zum Erkennen und Wahrnehmen haben, das Hören bei allseiner Wahrneh­

mungsdienlichkeit nicht« (ebd., S. 344). Beachtenswert ist Pleßners Bemer­

kung, aus je anderer Motivation habe das Gehör für Herder (Abhandlung 

über den Ursprung der Sprache), der Tastsinn für Melchior Palagyi (Natur­

philosophische Vorlesungen. Über die Grundprobleme des Bewußtseins und 

des Lebens), das Gesicht für Hermann Friedmann (Die Welt der Formen. Sys­

tem eines morphologischen Idealismus) »den Charakter des höchsten Sin­

nes« ( ebd., S. 346f. ). 

* Ein psychologisch orientiertes Argument besagt, unsere Überzeugung 

von der Realität der Außenwelt sei primär dem Tastsinn, erst sekundär dem 

Gesichtssinn geschuldet. (Vgl. Wilhelm Dilthey, Beiträge zur Lösung der 

Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die Realität der Außenwelt und 

seinem Recht. 1890, in: ders., Ges[ammelte] Schriften, Bd. V, 2. Auflage, 

StuttgartjGöttingen 1957, S. 90-138). Das Argument vernachlässigt die 

Unterschiede zwischen getasteten Körpern, gesehener Umgebung und ge­

dachter Welt. 

Gegen die behauptete Nähe von Sehen und Einsehen, Sehen und Wissen 

polemisiert Richard Rorty: »Die Vorstellung der Kontemplation, der Kennt­

nis allgemeiner Begriffe und Wahrheiten als 3Ewpia, macht das innere Au­

ge zum unausweichlichen Modell des besseren Wissens. Es istjedoch frucht­

los, die Frage aufzuwerfen, ob die griechische Sprache oder die griechischen 

ökonomischen Bedingungen oder die müßige Phantasie eines namenlosen 

Vorsokratikers dafür verantwortlich sind, daß dieses Wissen als ein Sehen 

von etwas aufgefaßt wurde (statt etwa als ein Sichreiben gegen etwas, oder 

als ein Am-Boden-Zertreten von etwas, oder als der Umstand, mit ihm Ge­

schlechtsverkehr zu haben)«; vgl. ders., Der Spiegel der Natur, [Fran kfurt 

a.M. 1981,] S. 51. Auf grundsätzliche (und ernsthaftere) Argumente Rortys 

komme ich im folgenden Abschnitt 4 zurück; siehe auch Anm. 34 zu Ab-

243 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder genannten Prädikatenkalküls106 angeben; danach ist etwas-Sehen ein 

zweistelliges Prädikat (ich sehe etwas), Sehen-als ein dreisteHiges (ich 

schnitt 1.1.4 [aufS. 30f.]. Vorerst merke ich Linguistisches an. Gerade die 

Sprache- es handelt sich nicht nur um die griechische, nicht einmal nur um 

eine indoeuropäische- verweist auf eine tiefe, in der Konstitution unseres 

Bewußtseins liegende, Berechtigung dessen, das Rorty so unzulänglich »vi­

suelle Metapher« nennt (ebd., passim) und das als erstem (dem »namenlo­

sen«) Parmenides zugeschrieben wird: Wissen im Sehen gegründet zu den­

ken. Vgl. M. Monier-Williams, [A] Sanskr[it]-Engl[ish] Dict[ionary], a.a.D. 

[Anm. 91]. S. 963, unter >vid<, >to know, understand<: »G[ree]k Efoov for 

EftÖov, oToa for f otoa = veda [>veda<, >Wissen <, meint vorzugsweise das 

heilige Wissen der vier Veden: Rigveda, Yajurveda, Samaveda, Atharvaveda; 

J. S.]; Lat. videre; Slav. vedeti; Goth. witan, wait; Germ. wizzan, wissen; Angl. 

Sax. wät; Eng. wot.« 

DWB Grimm, Vierzehnter Band (II. Abteilung) 1960, gibt zur Herkunft des 

gemeingerm[anischen] Verbs >wissen< weiterhin an: »[ ... ] von einer wurzel 

ueid >erblicken, sehen< (dann auch >finden<), deren bedeutung in lat. vidi, 

gr. aor. eToov, ioeiv durchsieht.« Ebd. zur Bedeutungsgeschichte: »die ent­

wicklung von der ursprünglich sinnlichen bedeutung >erblickt, gesehen ha­

ben, sehen< zu der allgemeineren >erfahren haben, kenntnis genommen 

haben von< hat wissen schon in der vorgermanischen zeit durchlaufen. auf 

diesem stande ist das wortseither stehen geblieben.« 

Vgl. auch DWB Grimm, Zehnter Band (1. Abteilung) 1905, zu >sehen<: »frei­

ere anwendung in derbedeutunggeistigen wahrnehmens, des erkennens, 

einsehens erklärt sich leicht von der thätigkeit des wichtigsten sinn es aus: 

[ ... ] accipere oculis et animo [ ... ]. die sinnliche vorstellung kann stark 

einwirken: Ich will den sehen, der mich im talent des liebens übertrifft. 

Göthe [ ... ]in anderen wendungen verblaszt wieder die sinnliche vorstel­

lung, besonders wenn sie an sich flüchtig sind wie sieh, siehst du, sehn sie 

mal. wie ich sehe, [ ... ] ich sehe wohl u. ähnl. nun sehen sie -da schlägt 's 

eben zwölfe . Göthe.« Siehe oben Anm. 98 [aufS. 240] (zur Umgangsspra­

che). 

»Die Ausdrücke für Wissen im Griechischen [ ... ] zeigen deutlich eine Präpon­

deranz der visuellen Sphäre, die in der Sache wurzelt« (H. Pleßner, [Einheit 

der Sinne,] a.a.O. [Anm. 105]. S. 335). Dafür verweist Pleßner (ebd., Anm. 

14) auf Bruno Snell, Die Ausdrücke für den Begriff des Wissens in der vorpla­

tonischen Philosophie (croq>ia, YVWJ.!T], crvvems, icrTopia, J.! Cx3T]J.!O, 

em crTiJilTJ)«, Diss. Berlin 1922. 

Daß die hebräischen Verba des Sehens ein Erkennen auszudrücken vermö­

gen, nutzt schon Moses Maimonides in seinem »Dalalat al-Ha'irin« (hebr. 

M6reh N'bukim), ca. 1180/ 91 , um bestimmte Stellen des Alten Testaments 

244 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


sehe etwas als dieses). 107 Ein abstraktes Aufmerken allein auf die Prä- Der Begriff 

dikate kann aber, was zwischen diesen relevant ist. leicht verdecken; der Intuition 

sinnvoll zu Lesen: »Die drei Wörter ra6, >sehen<, hibbit, >betrachten<, und 

chaz6, >schauen<, werden zunächst auf das Sehen des Auges angewandt, 

jedoch alle auf das Begreifen durch das Denkvermögen übertragen . Hin­

sichtlich des Wortesrah ist dies allgemein bekannt. An der Stelle: >Er blickte 

auf (wajj6r). Und siehe, da war ein Brunnen auf dem Felde< (Gen[esis] 29,2) 

ist eine Gesichtswahrnehmung durch das Auge gemeint. Eine andere Stelle 

lautet: >Mein Herz sah (ra6) viel Weisheit und Wissenschaft< (Qohel[et] 

1, 16), worunter eine Vernunfterkenntnis zu verstehen ist. In dieser übertra­

genen Bedeutung ist jeder Ausdruck des Sehens zu verstehen, der in Bezie­

hung auf Gott gebraucht wird. Z.B. >Ich sah (rai'ti) den Herrn< (I. Kön[ige] 

22,19; 11. Chron[ik]18,18).« Analog weist Maimonides auch für die Verba 

>hibbit< und >chaza< nach, daß sie zwar zunächst »das Betrachten des Dinges 

mit dem Auge« meinen, dann aber auch »auf das Schauen und Betrachten 

der Vernunft«, »auf die innere Erkenntnis übertragen« werden, und diese 

übertragene Bedeutung »allenthalben, wo er [der Ausdruck; J. S.] von Gott 

gebraucht wird«, haben . [Zit. nach der deutschen Übersetzung »Führer der 

Unschlüssigen«, Bd. I (1. Buch), Harnburg 1972, 4. Kap., S. 37f.; bei den 

hebr. Wörtern ist nur die Transkription angeführt; J. S.] 

Vorgreifend auf die Studie 7 (»Spiegeldenken«) [von Schiekel nicht ausgear­

beitet]. deute ich an, wie folgenreich, diese Auslassung über die hebräi­

schen Verba des Sehens gewesen ist. Die von Moses Maimonides gegebene 

Anregung- bemerkt Friedrich Kuntze in dem Buch »Die Philosophie Salomon 

Maimons«, Heidelberg 1912, S. 23- »hat Maimon in einem Aufsatze ausge­

sponnen, der in Fichtes Journal [Philosophisches Journal einer Gesellschaft 

Teutscher Gelehrten, hrg. von Johann Gottlieb FichtejFriedrich Immanuel 

Niethammer. Der Aufsatz von Salomon Maimon , »Die philosophische Sprach­

verwirrung«, steht in Jahrgang 1797; J. S.] erschienen ist. [ ... ] Es ist wohl 

eine an Gewißheit grenzende Wahrscheinlichkeit, daß Fichte von hierher 

seine berühmte >Sehe< hat [ ... ].« Siehe auch Anm. 5 [aufS. 217] zu Ab­

schnitt II.3.1. 

Zum Sinogramm >chih<, >wissen, verstehen<, vgl. Bernhard Ka rlgren, 

Gramm[ata] Ser[ica] rec[ensa]. [Stockholm 1964]. Nr. 863 a-c; zu a: »The 

graph (see c. below) has >man< and >mouth<, the form er misunderstood and 

turned into >arrow< in the modern graph.« Zu b-c: »The character is enlarged 

by >to speak< and another element of uncertain interpretation.« Das in b und 

c unten stehende Graphem, eigentlich >to speak<, wurde aber in das ähn lich 

aussehende >jih<, >Sonne<, >Tag<, umgeschrieben. Die Lexika verzeichnen 

>jih< auch als sogenanntes Radikal des Zeichens >chih<, d.h. als dessen se­

mantischen Bestandteil (im Unterschied zum phonetischen, hier oben ste-

245 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder doch erlauben beide Ausdrücke, außer einer prädikativen, noch eine 

relationale Interpretation108: >etwas-Sehen< und >Sehen-als< drücken 

dann Beziehungen aus. >ich-sehe-etwas< ist eine zweistellige Relation 

>Sehen< zwischen mir, dem Subjekt, und etwas, dem Objekt; sie bietet 

insofern, als beide Glieder der Beziehung demselben Bereich, einem 

des Sehens, zugehören, keine Schwierigkeit. Die dreisteHige Relation 

henden und gleichfalls >chih< auszusprechenden). >chih<, >wissen<, wird so­

mit dem visuellen Bereich des Sonnenklaren, Taghellen zugeordnet. 

Aus 8. Karlgren, ebd., Nr. 863 a-b-c 

106 I Vgl. D[avid] HilbertjW[ilhelm] Ackermann, Grundzüge der theoreti­

schen Logik, Grundlehren der math[ematischen] Wiss[enschaften] 27, 6. 

Auflage, Berlin/Heidelberg/New York 1972: »Es hat sich ( ... )in der symbo­

lischen Logik eingebürgert, nicht nur die Eigenschaften als Prädikate zu 

bezeichnen, sondern auch die Beziehungen. Eine Eigenschaft wie etwa 

>Primzahl sein< oder >sterblich sein< bezeichnet man als ein Prädikat mit ei­

ner Leerstelle oder als einstelliges Prädikat, weil das Zeichen für einen Ge­

genstand hinter das Prädikatzeichen gesetzt werden muß, damit eine Aus­

sage zustande kommt. Entsprechend nennen wir> < und >=< Prädikate mit 

zwei Leerstellen, während >Zw<, >Ad< und >Mult< [>Zwischen, >Addiert zu<, 

>Multipliziert mit<; J. S.] dreistellige Prädikate sind« (ebd. , S. 68f.; die Her­

vorh. des Autors bleiben, bis auf die von >einen<, unberücksichtigt). - Der 

sogenannte (engere) Prädikatenkalkül hat gegenüber dem Relationenkalkül 

die Vorteile, daß er nicht nur die Darstellung von Eigenschaften und Bezie­

hungen vereinheitlicht und dadurch vereinfacht, sondern auch »direkt an 

den Aussagenkalkül« anknüpft (ebd., S. 67). 

107 I Ähnlich spricht Wolfgang Röd »von >Kennen< in der Bedeutung eines 

anschaulichen Wissens von Dingen. [ ... ] Dabei ist >Kennen< im Unterschied 

von >Erkennen< ein zweistelliges Prädikat, sofern man sagt: >Ich kenne et­

was<, während >Erkennen< insofern dreisteilig ist, als gesagt wird: >Ich er­

kenne etwas als so und so< [ ... ]. Der Umstand, daß >erkennen <, anders als 

>kennen<, ein dreisteiliges Prädikat ist- ich erkenne etwas als etwas bzw. ich 

erkenne, daß etwas so und so bestimmt ist-, hängt damit zusammen, daß 

das Erkennen im Gegensatz zum Kennen Urteilscharakter hat.« Vgl. W. Röd, 

Erfahrung und Reflexion. Theorien der Erfahrung in transzendentalphiloso­

phischer Sicht, München 1991, S. 94; Hervorh. v. m. 

108 I Vgl. W. Burkamp, Logik, a.a.O. [Anm. 48], S. 58: »Alle bloß prädika­

tive Begriffslogik ist [ ... ] nur ein für bestimmte Zwecke vereinfachtes Ab­

strakt der Relationslogik, mit der das Denken erst seine Aufgabe erfüllen 

kann.« 

246 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


>ich-sehe-etwas-als-dieses< hingegen wird mit der Frage, welchem Be- Der Begriff 
reich das als-dieses zuzuordnen sei, selbst problematisch; die Region der Intuition 
des Sehens verlassend, setzt sie sich mittels als-dieses in eine ( onto-

wie gnoseologisch109) andere, sie letztlich bestimmende110 Region, eine 

des Denkens, fort. Indem sie aufhört, eine Beziehung bloß des Sehens 

zu sein, wird sie unterdes keine bloß des Denkens, bleibt vielmehr eine 

auch des, besonderen, Sehens: die dreistellige Relation >Denken<, wo-
rin die zweistellige >etwas-Sehen< enthalten ist.111 

Ersetzt man die Bezeichnung >Denken< durch >erkennend-Sehen<"', 
wird das Besondere des Sehens, das >Sehen-als< ausdrückt, hervorge­

hoben. Zweifellos hat das erkennend-Sehen für die operatio des Re­

flektierens zu gelten; als solche, wie erinnerlich113,formal dieselbe Be­

ziehung wie die spekulare Rfl (U, A, S) 114, ist es die Relation zwischen 
einem urbildliehen Objekt (u), einem abbildenden Subjekt (a) und 

einer, traditionell Vernunft genannten, Spiegelebene (s). Die frühere 

Vermutung, allein das besondere Sehen qua, Sehen-als vermöge des 

weiteren, sodann ein ausnehmend besonderes Sehen, eine Intuition zu 

sein115, lautet nunmehr präziser: allein das erkennend-Sehen als Refle­

xion vermöge des weiteren, ein eminentes erkennend-Sehen als Intui­
tion zu sein. Auch diese, ist zu vermuten, sei eine Beziehung, auch sie 

formal dieselbe, also eine spekulare, wie die Vernunftreflexion. Einen 

Wink, sich dessen zu versichern, ehe der Unterschied beider Relationen 

zu Tage tritt, gibt die platonische Tradition. 116 

109 I Ich kann das sich stellende Problem hier nur nennen: Wie ein und 

dieselbe Beziehung zu gesehenen und gedachten Gegenständen zugleich 
bestehen könne, muß außer acht bleiben; es ist ein, relational formuliertes, 

Problem der Erkenntnistheorie. 

110 I Die Wörter >setzt fort< und >letztlich< haben, ebenso wie >aufhört< im 

folgenden Satz des Textes, keinen zeitlichen, sondern einen logischen 

Sinn. 

111 I Das Enthaltensein der Beziehung >Sehen< in der Beziehung >Denken< 

ist analog dem Enthaltensein des Sehens im Denken; das Problem dieses 

Enthaltenseins ist äquivalent dem in der Anm. 109 angegebenen. 

112 I Vgl. das in der Anm. 107 zitierte Buch [»Erfahrung und Reflexion«] 

von Wolfgang Röd. 

113 Siehe Abschnitt I.3 .2 [ab S. 86] . 

114 Zu lesen >5 reflektiert U in A<. 

115 Siehe weiter oben in diesem Abschnitt. 

116 Den Anschein des Widerspruchs, daß (formal) dieselben Relationen 

doch (formal) unterschieden seien, erörtere ich später. 

247 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder 4. Einige Sätze im »Timaios« erläutern das Abbilden (Bilder machen) 

der Spiegel. 117 Dem ersten Blick mögen sie einem Abschnitt »de visu« 118 

wie angehängt vorkommen, als nutze ein Autor dieses Ranges, anstatt, 

was ihm angelegen zu schreiben, die bloße, vom Sehen dargebotene 

Gelegenheit119; doch hat Platon, man lese genau, das Thema >Spiegel< 

hier aus zwingenden, soll sagen, philosophischen Gründen gewählt. Die 

117 I Platon, Tim[aios]46 a2-c6.- Das griech. Substantiv>E'iowAoTTolia< 

betont hier, wie das Bild in einem Spiegel zustande kommt, geht also auf den 

eigentlichen katoptrischen Vorgang. In Abschnitt II.1.2 [ab S. 122], der 

Platon nach [de] rep[ublica]596 d9-e3 zitiert, istvom Bilder machen mittels 

eines Spiegels, indem man diesen z.B. herumtrage, die Rede. 

118 I Die Bezeichnung >de visu< entleihe ich dem »Timaios«-Kommentar 

des Calcidius. Aber nicht der neuplatonische Autor (4./5. Jh.), sondern des­

sen neuzeitlicher Herausgeber hat cap. CCXXXVI-CCXLIII so tituliert; vgl. 

Johannes Wrobel, Platonis Timaeus interprete Chalcidio, Leipzig 1876.- Auf 

C(h)alcidius gehe ich ausführlicher im 5. Abschnitt [liegt nicht vor] ein. 

119 I In der Literatur zum »Timaios« beantwortet, soweit ich sehe, allein 

Francis M. Cornford aus Gründen, warum Platon an dieser Stelle >de speculis< 

schreibe; siehe Anm. 137 [aufS. 253f.). (Die Antwort von Alfred E. Taylor, 

dem nicht minder anerkannten Platon-Interpreten, siehe ebd.) Paul Friedlän­

der stellt nicht einmal die Frage, er vermerkt in seinem gro ßen Platon-Buch 

nur lapidar: »[ ... ] und hier gibt nun Timaios eine ausführliche psycho-physi­

sche Theorie des Sehaktes, der er eine ausführliche Theorie des Spiegelbildes 

nachschickt«; vgl. P. Friedländer, Platon, Bd. III, Die Platonischen Schriften. 

Zweite und dritte Periode, 2. Auflage, Berlin 1960, S. 334. Daß Friedländer 

die philosophische Bedeutung von Tim [aios) 46 a2-c6 entgeht, erstaunt 

auch in Anbetracht seines spekularen Arguments für die Echtheit des frühpla­

tonischen Dialogs »Alkibiades I«. Sokrates unterredet sich mit dem jungen 

Alkibiades, Mitte und Höhe des Gesprächs, über die »>Pflege seiner selbst< 

(eml.lEAEia eavTov)«, die »als >Selbst-Erkenntnis< bestimmt« wird; Erinnern 

des yvC:J9• oeavTov. »Wie >Selbst-Erkenntnis< möglich sei«, setzt Friedlän­

der zu Alk[ibiades] 132 d ff. hinzu, »wird an jenem Bilde deutlich gemacht, 

das allein als Siegel den Ursprung des Dialoges aus Platons Schöpferhand 

verbürgen würde[ ... ]: Ebenso wie Auge sich in Auge schaut und am deutlichs­

ten im Stern des andern Auges, so erkennt Seele sich in Seele und am deut­

lichsten in dem Bezirk der Seele, in dem ihre edelste Kraft, ihr Göttliches 

wohnt: im Bezirk der Erkenntnis.« Vgl. P. Friedländer, Platon, Bd . II, Die 

Platonischen Schriften. Erste Periode, 2. Auflage, Berlin 1957, S. 217ff. 

Im »Alkibiades« nimmt Platon das Auge-sich-in-Auge-schauen zum Beispiel; 

im »Timaios« nimmt er eben diese Selbstschau des sich spiegelnden Auges 

als solche thematisch auf. 

248 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


»naturalis disputatio«120 - eine der »beiden großen kosmologischen Der Begriff 
Urkunden« des Abendlandes121 - sieht zweierlei, als solche verschiede- der Intuition 
ne, Verursachungen im Naturgeschehen wirksam, reiht sie indes nicht, 

wie Aristoteles die vier ahta122 , nebeneinander, ordnet sie vielmehr 

einander nach: »die eine ist«, in Paul Friedländers Worten123, »die ei-

gentlich so zu nennende Ursache (To ahotov), genauer die Zweckur-
sache oder das Prinzip des >Guten und Sein-sollenden< (To 6:ya36v Kat 
ot§ov); die andere ist das, >ohne was das Verursachende nicht verursa-

chend sein könnte< (ävEV ov TO ahtov ovK äv TToT' E'i!J ahtov) , die 

materiale Ursache.« Gemäß der Bedingtheit der einen durch die ande-

re causadisponiert Platon auch seinen Text. indem er die Bereiche des 

Nötigens-zu, worin die Wirk- als »Mitursachen« (ovvaiTta), selber ge-

nötigt, dem Gotte dienstbar seien, zwischen die Bereiche des zu-Erstre-
benden, worin etwas, selber erstrebt. auf das TEAos als auf die Kardi-
nalursache hin sich entwickle124, Mal für Mal einfügt: »nirgends besser 

als da, wo er die Seele im menschlichen Haupt ansiedelte und mit den 

120 I Vgl. J[an) H[endrik] Waszink, Studien zum »Timaios«-Kommentar 

des Calcidius, 1. Hälfte, Leiden 1964, 5. 29 (Philosophia Antiqua. A Series 

of Monographs on Ancient Philosophy, hrg. von W. J. Verdenius und J . H. 

Waszink, vol. XII). Dazu, daß der »Timaios« »nach Calcidius (und nach dem 

ganzen Mittel- und Neuplatonismus) eine naturalis disputatio« sei, an notiert 

Waszink u.a. (ebd.): »Die Kennzeichnung des Timaios als eine Schrift >mpt 

qn1oEw)< ist im Platonismus allgemein«; Jamblichos habe »den Timaios als 

>Höhepunkt der <pVotKOt< dem Parmenides als erstem der 3EO!.oytKol 

otaf.oyot gegenüber[gestellt; J. 5.]«. 

121 I Whiteheads Dictum, zit. nach Paul Friedländer, Platon, Bd. 1, Seins­

wahrheit und Lebenswirklichkeit, 2. Auflage, Berlin 1954, S. 285. Vg l. im 

Original:»[ ... ] two great cosmological documents guiding Western thought« 

(Alfred N. Whitehead, Processand Reality. An Essay in Cosmology, New York 

1960, 5. 144; das Buch ist zuerst 1929 erschienen). Inzwischen liegt eine 

deutsche Übersetzung vor: Prozeß und Realität. Entwurf einer Kosmologie, 

Frankfurt a.M. 1979; vgl. dort S. 185. Die andere große Urkunde ist. so 

Whitehead, Newtons »Scholium«, d.i. das »Scholium generale« zur zweiten 

Auflage (1713) der »Philosophiae naturalis principia mathematica«. 

122 I Die vier Aristotelischen ahta siehe Anm. 77 zu Abschnitt II.2.3 [auf 

S. 175]. 

123 I P. Friedländer, Platon, Bd. III, a.a.O. [Anm. 119]. 5. 333; Hervorh. v. 

m. - Platons Termini für die causa finalis resp. die c[ausa] efficiens hat 

Friedländer dem »Phaidon«, 99 b2-c6, entnommen. 

124 I Otto Apelt meinte 1922 (in der 2. Auflage seiner »Timaios«-Überset­

zung, Leipzig, S. 166f., Anm. 124) »Unebenheiten und Zwiespältigkeiten 

249 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder körperlichen Sinnen gleichsam an die Fuge des Seelischen und des Leib­

lichen geriet. Hier ist auch die Fuge mechanischer und teleologischer 
Naturerklärung. « 125 

Das Auge zeigt wie kein zweiter Ort so sichtbar, da selber sehend 
und sich im Spiegel, am schönsten im Auge des Anderen, sehen kön­

nend, diese Verschränkung. Platon dünken die Augen - gleich dem 

Weltrund, dessen Form unser Kopfrund nachahme126 - geschaffen 

(8E1'in~-ttovpyEIJEVa12 7 ) vom vovs: damit sie, lichtnehmende, die Um­

läufe der Himmelsvernünftigen den, diesen verwandten, Vernunft­

umschwüngen in uns, die unerschütterlichen Sternenkreise den 

durchschütterten Seelenbahnen128 im Schauen zunutze machten, licht-

dieser Übergangsstelle«, sogar »Widersprüche«, tadeln zu sollen: »[ ... ] wie 

denn die Konkurrenz von teleologischen und mechanischen Erklärungen sich 

gleich schon in der Übergangsstelle selbst (46C verglichen mit 47E) störend 

geltend macht«. Friedländer hat bereits 1928 (in der 1. Auflage seines Pla­

ton-Buches) die gegensätzliche, dem »Timaios« gerecht werdende Einschät­

zung vertreten. - >ovvaiTta<: Platon, Tim [aios] 46 c7 u. passim. 

125 P. Friedländer, Platon, Bd. III, a.a.O. [Anm. 119], 5. 334; Hervo rh . v. 

m. 
126 [Siehe] Platon, Tim[aios] 44 d3-6. 

127 [Ebd.,] 47 e4: >>Ta Öta vov ÖEÖruHovpyTJI-lEva [ * das durch Ver-

nunft Hergestellte (dt.: Platon, Timaios, hrg. und übers. von Hans Günter 

ZekL Harnburg 1992, 5. 73)]«. Francis M. Cornford (Plato's Cosmology. The 

Timaeus of Plato, übers., mit fortlaufendem Ko mmentar, Indianapolis/New 

York 1957, Reprint der 1. Auflage, London 1937, S. 159) setzt dafür »the 

works wrought by the craftsmanship of divine intelligence«. Den »Ota vov 

OEOTJI.ltovpyr]IJEva« stellt Platon, Tim[aios] 47 e4f., [das] »Tl ot'avayKTJS 

ytyv6~-tEva [* durch Notwendigkeit Gewordene (dt.: ebd.)]« gegenüber. 

Alfred E. Taylor (A Commentary on Plata>s Timaeus, Oxford 1928, Reprint 

Oxford 1962, 5. 299) bemerkt dazu: »Note the significance of th e change of 

verb. The effects of vovs are >the works of its hands<, those of a vay KTJ 

merely >occur from a vayKTJ< [ ... ] Henceforth vovs and a vayKTJ are the re­

gular names used for what have hitherto been distinguished as the true 

ahia [ ... ] and its >accessory< or >accomplice<.« - >Ta Öta vov OEOTJIJI­

ovpynllEva< betont hier den Aspekt des (göttlich, demiurgisch) Geschaffe­

nen , >Ta ot' avayKT]S YIYVOIJEVU< den des Gewordenen. 

128 I Vgl. Platon, Tim[aios]46 e7-47 c4.- Den Gegensatz >unerschütter­

lich-durchschüttert< fü r griechisch >aTapa KTOS-TETapay l.lEvos< (47 c1) 

nehme ich aus Franz Susemihls deutschem »Timaios« auf. Vgl. Platon, 

Sämtl[iche] Werke, Bd. III, Heidelberg o.J., S. 129. 

Dazu, daß die Umschwünge der Seelen den Umläufen der Sterne ver-

250 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bringende. Doch zwischen dem TEl\0<; des Kopfes, dem gottgesetzten, Der Begriff 
und dem TEAoc; der Augen, dem gottgeschenkten, ist Platon »unverse- der Intuition 
hens tief hineingeglitten in den Bereich der >Mitursachen<129, hat er der 

Darstellung, um wessen willen das Sehen sich vollziehe, die Beschrei-

bung, wodurch es zustande komme, unvermerkt eingewoben, der princi-

palis causaderen adminicula. 130 Dann erst erklärt er ein ausschließlich 

ES avayKT])131 Erscheinendes: die Spiegelung; sie zu durchschauen, sei 

nun nicht mehr schwierig. Sobald unser Augenblick freilich- im Au-

genblick, welcher ein Blitz ist, sehend-gesehen-habend- der Reflexion 

das Bild abgewinnt, tritt des Spiegelns Weswegen hervor. 

Die Katoptrik, z.B. die Modifikation des Spiegelbildes durch die 

Spiegelgestalt, traktiert Platon als ein Sujet der geometrischen Op­

tik. Dies festzustellen, verliert den Anschein des Trivialen, werden 

darin Betonung und Bedeutung von Optik erkannt: die Geometrie 

der Reflexion, soweit Platon deren Gesetze schon zu formulieren ver­

mochte132, hat, singulatim, vor dem jeweils im-Spiegel-zu-Sehenden, 

wandt seien, vgl. Julius Stenze[, Über zwei Begriffe der platonischen Mystik: 

ZOON und KINnU: (in: J. Stenze[, Kleine Schriften zur griechischen Phi­

Losophie, 3. Auflage, Darmstadt 1966, S. 1-31). 

»Die Seele ist[ ... ] auch im Timaios [wie schon im Phaidros; J. S.] ursp rüng­

Lich Stern«, Lautet eine Grundthese in Stenzeis Interpretation (S. 8); als ein 

solcher habe sie, ehe sie in den KvKAoc; yEvEaEwc; entsandt wurde, an den, 

siderischen, vom voüc; geleiteten Bewegungen teilgenommen. Stenze[ erin­

nert (S. 23) an Wilhelms Worte beim Anblick des Sternenhimmels (Goethe, 

Wanderjahre, !.10): »Darfst du dich in der Mitte dieser ewig lebendigen Ord­

nung auch nur denken, sobald sich nicht gleichfalls in dir ein beha rrlich 

Bewegtes, um einen reinen Mittelpunkt kreisend, hervortut?« 

129 I P. Friedländer, Platon, Bd. III, a.a.O. [Anm. 119], S. 334. 

130 I >principalis causa< bzw. >adminicula< setzt Marsilio Ficino für >ah1ov< 

und >avvaiT!a<. Vgl. TI/\A TON. Platonis philosophi quae exstant. Graece 

ad editionem H. Stephani acc. expr. cum Marsilii Ficini interpretatione [Lat.; 

J. S.], vol. IX, Biponti (Zweibrücken) 1786, S. 336. 

131 I Platon, Tim[aios] 46 e1. 

132 I Vgl. dazu Francis M. Cornford, [Plato's Cosmology,] a.a.O. [Anm. 

127], S. 154: »In interpreting this short account of mirrar images [Timaios] 

46 a2 ff.; J. 5.] we must beware of ascribing to Plato too much knowledge 

of optics. There is no reference to the lens or the retina. He knew that the 

angles of incidence and reflection of a ray are equal.« 

David C. Lindberg urteilt in seiner Optikgeschichte ([Auge und Licht im Mit­

telalter, [Frankfurt a.M. 1987, S. 36): »Die Atomisten, Platon und seine Vor­

gänger, die Stoiker und Galen, schließlich auch Aristoteles haben für das 

251 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder hat, generatim, vor der spekularen Lehre vom Sehen, einer sozusagen 

katoptrischen Optik, zurückzutreten. Liegt aber dem Bildermachen der 

Spiegel unser Sehen zugrunde, bleibt dieses, auch als ein etwas-im­

Spiegel-Sehen, über den Abschnitt »de visu« hinaus das eigentliche 

Thema.133 Die Eigenart der platonischen Theorie des Sehens bestimmt 

die Eigenart der platonischen Theorie des Spiegelns. Sie sind, genau­

er, sogar eine und dieselbe, allenfalls durch den Bildcharakter in sich 

differenzierte Theorie134; denn beide sollen ja das Sehen von Bildern 
erklären: das unserem bloßen Auge - wiewohl in ihm gespiegelt135 -

ungespiegelt Sichtbare, die Welt der Körper, soll ein deren Urbild kaum 

gleicher-, doch gewissermaßen analoges, nämlich aufs beste nachge-

Sehen Theorien entwickelt, in denen sich kaum eine Spur von Mathematik 

findet.« 

133 I Nämlich auch in den Abschnitten »de imaginibus« und »laus vide­

ndi« [J. Wrobel, (Platonis Timaeus interprete Chalcidio,) a.a.O. (Anm. 

118), wählt statt dessen den angemesseneren Zwischentitel »de visus au­

ditusque utilitate«; J. S.], wie J . Wrobel und, dessen Beispiel folgend , als 

neuerlicher Herausgeber J. H. Waszink [Plato Latinus, hrg. von Raymundus 

Klibansky, vol. IV: Timaeus. A Calcidio translatus commentarioque instruc­

tus, hrg. von J. H. Waszink, ed. alt ., LondonjLeiden 1975 (in: Corpus Pla­

tonicum Medii Aevi, hrg. von R[aymond] Klibansky); J . S.] die cap. CCX­

LIX-CCLXIII resp. CCLXIV-CCLXVII des Timaios-Kommenta rs von Calcidius 

überschrieben haben; mit cap. CCLXVIII beginnt dann ein »de silva«- >sil­

va< gleichbedeutend >ÜAfl <, >Materie<, - zubenannter Abschnitt (J. Wrobel 

add.). 

134 I Die Differenz im Bildcharakter von direkt und gespiegelt Gesehenem 

behandelt der folgende 5. Abschnitt [liegt nicht vor]. 

135 I Das Phänomen des Pupillenbildes - »das ist das in der Hornhaut 

gespiegelte Bild äußerer Gegenstände« - hat von Demokrit bis Leonardo 

immer wieder das Sehen erklären sollen. Aristoteles hatte über Demokrit 

gesagt: »OTI [ ... ] o'ieTm To opav eTv01 T~v E\.l<pamv, ov KaAws« (de sen­

su [et sensili] 438 a6). Der Aristoteliker Avicenna aber verglich später »das 

Sehen mit dem Entstehen von Bildern im Spiegel[ ... ]: >Das Auge ist wie ein 

Spiegel, und der gesehene Gegenstand ist wie das in einem Spiegel durch 

die Vermittlung der Luft oder eines anderen durchsichtigen Körpers reflek­

tierte Ding; und wenn Licht auf den sichtbaren Gegenstand fällt, dann pro­

jiziert es das Bild des Gegenstandes auf das Auge. [ ... ] Wenn ein Spiegel 

eine Seele besäße, so würde er das auf ihm gebildete Bild sehen« (D. C. 

Lindberg, [Auge und Licht im Mittelalter,] a.a.O. [Anm. 132]. S. 21 bzw. 100; 

dort ist Avicenna nach seinem »Danish-Nameh«, »Buch des Wissens«, zi­

tiert). 

252 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


machtes Abbild sein.136 Wird die thematische Mitte in Platons Den- Der Begriff 
ken, nicht allein des »Timaios«, zu Recht »the metaphysical problern der Intuition 
of the E'!1)w::\ov«, genannt137, erfordert, wie dieses, auch das eo ipso 

implizite Problem des Bildersehens eine, da für jedweden Bildcharak-

136 I Platon, Tim[aios], z.B. 29 d7ff., 37 c6ff.,48 e2ff. 

137 I Francis M. Cornford, [Plato's Cosmology,] a.a.O. [Anm. 127], S. 156; 

Hervorh. v. m.- Cornford nennt zu Beginn des Absatzes, der zu der zitierten 

Wendung hinführt, Gründe, warum Platon inmitten der Darstellung von Kau­

salität und Teleologie des Sehens >de speculis< schreibt (siehe Anm. 119 

[aufS. 248]); allerdings verraten die ersten Worte, wie wenig er selber frei 

davon ist, Tim[aios]46 a2-c6 eherfür einen Eindringling denn für eindring­

lich zu halten: »This disquisition on optics will seem less intrusive if we re­

member the whole apparatus of vision was peculiarly significant to Plato 

because ofthe analogy between the bodily eye and the eye of the soul, and 

between the sunlight and truth. Dream images, shadows, and reflections 

occupied in the >Republic< (510A) the lowest section of the Divided Line. 

The relation of these E'iowf..a to the actual visible things whose images 

they arewas there used to illustrate the relation not only of the lower ob­

jects of intelligence to the higher, but also of the whole visible world to its 

intelligible pattern. In the >Sophist< (266) a parallel is drawn between di­

vine and human production. Divine production covers the samefieldas the 

work of the Demiurge in the > Timaeus<: it is the creation of the whole visib­

le world, divided into (1) originals, >ourselves and all other living creatures 

and the elements of natural things- fire, water, and their kindred<, and (2) 

images which attend on all these products: dream images, shadows, reflec­

tions. In human production the two classes have their analogues in (1) the 

production of useful things by crafts such as the builder's, who makes an 

actual hause, and (2) images, such as the painter's, who makes, as it were, 

>a manmade dream for waking eyes<. In this lower dass rank all th e fi ne 

arts, political rhetoric, and sophistry.« Hier folgt die zitierte Wendung im 

Satzzusammenhang: »Thus the relation of dreams and reflections to t heir 

originalswas associated with what may be called the metaphysical problern 

ofthe E'iowf..ov, [ .. . ].« 

Apropos >dream images<, griech. ><paVTCxOJ..taTa<. In diesem einen Wort fin­

det Alfred E. Taylor, Cornford verwässernd, die sozusagen assoziative Veran­

lassung für Platon, [Timaios] 46 a2 - gerade ist die Kausalerklärung des 

Sehens abgeschlossen- das Thema >Spiegel< aufzunehmen. »Apparently the 

subject is suggested by the fact«, schreibt er [A Commentary on Plato's Ti­

maeus,] a.a.O. [Anm. 127], S. 285, »that he has just used the ward 

<pavTaoJ..taTa, >images<, for the figures we see in our dreams [Weshalb Pla­

ton angelegen ist, das Sehen und die Traumbilder zusammenzunehmen, wird 

253 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder ter gültige, einheitliche und, im letzten, metaphysische Theorie. Nur 

zunächst heißt. Platonice dem etwas-im-Spiegel-Sehen nachzufragen, 

Platonice zu beantworten, wodurch wir überhaupt etwas sehen; die 

Antwort, worin, übersteigt bald die Empirie. 

Eine jede von anderer Lichtgestalt, obzwar Licht von demselben 

Licht. effizieren drei causae das Sehen: ein aus uns leuchtendes Feuer 

der Augen, das um uns scheinende Licht des Tages, ein zu uns strahlen­
der Glanz der Dinge.138 Augen- und Tageslicht verbinden sich, gleich­

artig zu gleichartig139, in eines, nunmehr Medium, worin der sichtbare 

in der folgenden Anmerkung klar; J. S.]; as the ward was also used of the 

>unreal< appearances in reflecting surfaces as well as for those of dreams, he 

goes on to say something about this other dass of cpavTcwlJaTa. He treats 

the matterat a curiously disproportionate length [ ... ].« Tim[aios] 46 a2-c6 

umfaßt genau 16 Zeilen und vier Wörter. 

138 I Platon, Tim [aios] 45 b2-46 a2.- Das um uns scheinende Tageslicht 

erlicht allererst das Sehen, es ist »die spezifische Möglichkeitsbedingung 

des Gesichts« (so Egil A. Wyller, Der späte Platon. Tübinger Vorlesungen 

1965, Harnburg 1970, S. 13. Wyller interpretiert dort [De] rep[ublica] 507 

c6ff.; ich greife diese Stelle noch auf). Wendet sich nun das Tageslicht, der 

sinkenden Sonne folgend, zur Nacht, erlischt mithin das Sehen. Wir schla­

fen, und das milde Feuer in uns sänftigt die Bewegungen unseres Innern. 

Doch je stärker die Bewegungen bleiben, desto einprägsamer werden unse­

re Traumbilder. Mit eben diesem Wort, >cpavTaalJaTa<, endet Platon die 

Darstellung des Sehens; freilich dürfte ihn kaum das Wort veranlaßt haben, 

sich anschließend den anderen cpavTaalJaTa, denen des Spiegels, zuzu­

wenden. - Platons Theorie, daß feuriges Licht, als eine der Ursachen des 

Sehens, aus unseren Augen austrete, kam bereits verkürzt in Abschnitt I.2.8 

[ab S. 72] zur Sprache. - Siehe auch das (schon Anm. 121 zu Abschnitt 1. 

2.8 erwähnte) Scholion, worin ich untersuche, ob Platon so etwas wie Blick 

- oder Sehstrahlen anstelle von Licht- bzw. Feuerstrahlen angenommen 

habe. 

139 I »gleichartig zu gleichartig«, »Öl-!otov TTpos Ö!-lotov« (Tim[aios]45 

c4).- Platon gibt mit diesen Worten die Voraussetzung an, daß Augen- und 

Tageslicht (sowie reflektiertes Licht) sich überhaupt miteinander verbin­

den können; allein Gleichartiges erfahre auch gleiche Einwirkungen, und 

diese würden der Seele vermittelt: »a'{a3TJatV TTap€axno TaVTTJV floTJs 

opäv cpaj..lEV«. Treffe hingegen das Augenlicht, sobald das Tageslicht sich 

abgewandt habe, außen auf Ungleichartiges (>mp6s [ ... ] av6l-!otov 

E~tov]«), nämlich auf Dunkel, könne es sich diesem als Licht nicht verbin­

den: >mavnai TE ovv opwv«. Vgl. die ganze Passage Tim[aios] 45 c2-

d7. 

254 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


mit dem sehenden Strahl, auch sie gleicher Art, einer wird. Physiologie Der Begriff 

des Auges und Physik des Lichtes stehen, wichtig genug, das Sehen der Intuition 
empirisch zu kennen, dennoch hintan. Platon trägt darüber Meinungen 
vor, Abbilder der Abbilder140, die möglicher, nicht notwendiger Weise 

wahr sind141 ; ein Monitum, für Meinung des Timaios zu halten, daß 

jene Dreiheit aus Augen, Dingen und Tageslicht unser Sehen bewir-

ke und wie sie zusammenwirke. Dieselbe Trias wird aber, ohne irgend 

naturalis intentio, bereits in der »Politeia« beschrieben: Gesicht, Ge-

sehenes und, yEvos TpiTov [*das dritte Geschlecht]. das Licht142 , als 

eines des Tages, eines des Taggestirns . 143 Dies Dritte nennt Platon ein 

140 I Zugrunde liegt die Analogie, zum Werden verhalte sich das Sein wie 

zur Meinung die Wahrheit (Tim[aios] 29 c3), zum Abbild verhalte sich das 

Urbild wie zur Darstellung des Abbildes die Darstellung des Urbildes; die 

Meinungen sind den, den Urbildern analogen, Abbildern selber analog gleich 

(c2 »EiK6vas O.va A.6yov [ ... ] ovTas«), sind also ihrerseits deren Abbilder. 

- Vgl. Alfred E. Taylor, Plato. The man and his work, 6. Auflage, London 1949 

(Reprint 1952), S. 440f.: »Discourse about the fixed and unchanging arche­

type, or model, can be exact and final; it has the definitiveness ofits object: 

discourse ab out its sensible copy, which is continually varying and changing, 

can only be approximate. Hence in natural science, we have no right to de­

mand more than >Likely stories<, i.e. in metaphysics and mathematics t here 

can be finality; in the natural sciences we have tobe content with approxi­

mate and tentative results [ ... ] (29 b-d).« 

141 I Ihre (zufällig) mögliche Wahrheit ist für uns nicht einsehbar. Da wir 

prinzipiell »likely stories« (siehe Anm. 140) in ihnen zu sehen haben, gelten 

uns Sätze der Naturwissenschaft als prinzipiell falsifizierbar. - Zur oo~a 

a'AnSr\s vgl. auch Egil A. Wyller, [Der späte Platon,] a.a.O. [Anm. 138]. S. 

50 ff. u. passim. 

142 I Platon, [De] rep[ublica] 507 d8ff.: »O\jJIS; 6paT6v: yEvos TpiTov: 

<pws«. Vgl. insgesamt 507 c10-e5. 

143 I Daß die Sonne, ein Gott, der Ursprung des Lichtes sei - vgl. [De] 

rep[ublica] 508 a4ff. - , zeichnet den Gesichtssinn vor den übrigen Sinnen 

aus. Vgl. dazu Egil A. Wyller, [Der späte Platon,] a.a.O. [Anm. 138]. S. 13: 

»Das Licht ist zwar die Möglichkeitsbedingung des Gesichts, die Sonne aber 

ist sein Grund. [ ... ] Das Sehvermögen (>ovvaws< = >Vermögen<, >power<, 

nicht >Fähigkeit<, >faculty< [ ... ]) ist nicht nur das Lichthafteste, sondern 

sogar das Sonnenhafteste (»i]AEIOEIOEOTaTov« 508 b3) aller Wahrneh­

mungsaktivitäten. Das Auge [eine kleine Sonne; J. S.] bildet selber einen 

Grund, aus dem her das Sehen, wie Licht, ausströmt.« 

Die herangezogenen Passus stehen innerhalb des sogenannten Sonnen­

gleichnisses (rep. 506 d8-509 c5). Zu dessen engem, auch spekular wichti-

255 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder »Tll-!tc.:nEpov l;vy6v [* kostbares Band (Platon, Sämtliche Dialoge, 

Bd. 5, Der Staat. hrg. von Otto Apelt. Harnburg 1988, S. 262)]«144; das 

Licht spanne in einem kostbareren Joch, denn das Medium >Luft< eines 

für Gehör und Gehörtes seP45, Gesicht und Gesehenes zusammen. Wenn 

wir sagen, wir hörten vermittels der Luft, stellen wir ein physikalisches 

Faktum fest; sagen wir hingegen, wir sehen etwas im Licht146, drücken 

gern Zusammenhang mit Linien- und Höhlengleichnis (509 d1-511 e5 bzw. 

514 a1-521 b11) siehe das Scholion »Platon: Drei Gleichnisse« [von Schiekel 

nicht ausgearbeitet]. 

In Salomon Maimons »Kritik des reinen SehensVermögens« - deren trans­

zendentaler Ästhetik, Logik und Dialektik- finden sich »keine andern, als 

die in der Kr. d. r. V. aufgestellten« Kategorien und Grundsätze; »nur daß 

was dort im Allgemeinen (in Beziehung auf ein Object überhaupt), hier von 

einem besandem Fall (in Beziehung auf ein Object des Sehens überhaupt), 

dargethan wird<. Maimon ergänzend, hebe ich den platonischen Anteil an 

seinem Denken hervor: Licht ist kein empirischer, von den, dadurch gesehe­

nen Objecten abstrahirter Begriff; weil diese, um gesehen zu werden, dassel­

be schon voraussetzen«; »Das Licht ist [ ... ] nichts anders als das Medium 

des Sehens; oder die Bedingung a priori von der Möglichkeit desSehensein 

sichtbaren Objects überhaupt. [ ... ] was vom Lichte (inwiefern es Medium des 

Sehens ist) gilt, muß a priori von allen dadurch zu sehenden Objecten gel­

ten.« Vom Sehensvermögen handelt Maimon in seinem Aufsatz »Die philoso­

phische Sprachverwirrung« (in Fichtes Journal, 7. Bd., 11. Heft, Jena und 

Leipzig 1797, S. 237 ff., S. 240 ff.; siehe Anm. 105 zu Abschnitt II.3.3 [auf 

s. 242ff.]). 

144 I Platon, [De] rep[ublica] 508 a1. 

145 I Das physikalische Medium des Hörens, die Luft, berücksichtigt Pla­

ton nicht in der »Politeia«, doch angemessen »Tim[aios]« 67 a7 ff. Auf das 

Telos des Hörens geht er ebenfalls im »Timaios« ein (47 c4 ff.): Wir hören, 

damit wir der himmlischen Harmonien auch musikalisch inne würden. Nach 

diesem Telos bemißt sich der Rang des Gehörs. - Zu der- z.B. von E. Frank 

und F. M. Cornford angefochtenen - »Timaios«-Interpretation, die mathe­

matischen Gesetze, nach denen die Gestirnsphären bewegt werden, seien 

zugleich musikalische, vgl. vorzüglich Albert Freiherr von Thimus, [Die Har­

monikale Symbolik des Alterthums, 2 Bde., Köln 1868 u. 1876]. Bd. II, S. 

206-240. Paul Friedländer schreibt (Platon, Bd. III, a.a.O., [Anm. 119]. S. 

341): Man würde »im Timaios eine Weltharmonik vermissen [ ... ]. wenn sie 

nicht darin wäre«. 

146 I Wie wir, platonisch, analog auch sagen, >wir denken in der Wahrheit<; 

vgl. Platon, [De] rep[ublica] 508 d5, 508 e1-509 a8; Egil A. Wyller, [Der 

späte Platon,] a.a.O. [Anm. 138]. S. 14f. 

256 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


wir anderes als bloße Faktizität aus. Das Licht, ließe statt dessen sich Der Begriff 
sagen, sei das Worin des Sehens.147 der Intuition 

Von den drei Lichtgestalten spricht Platon, Erinnerungdreier Licht­

geschlechter (yEvTJ)148 weckend, auf Seite 45 (b2-46 a2) des Timaios; 

schon auf Seite 48 (e4) bemüht er ein »TpiTov ä"A"Ao yEvos [*eine 

weitere, dritte Gattung (Platon, Timaios, a.a.O., Anm. 127, S. 75)]«. Bis 

dahin sei seine Kosmologie mit zwei Gattungen ( e'iÖTJ) ausgekommen: 

))EV llEV WS napaoeiy!laTOS ETöos VTTOTE3Ev, VOT]TOV KUl ae\ KUTU 

TavTa öv, !llllTJ!lU 81: napaöeiy!laTos öevTepov, yEveatv i!xov Ka\ 

opaTov [* die eine (Gattung) war als Vorbildform angesetzt, durch 

Denken erfaßbar, immer sich gleich verhaltend, als Nachbild des Vor­

bilds die zweite, dem Werden zugänglich und sichtbar (dt.: ebd.)]«; die 

eine das Urbild, gedachtes und stetes Dasselbe, die andere dessen Ab­
bild, gesehenes und unstetes Werden; die nun benötigte dritte sei eine 

schwierig und dunkel faßbare Gattung (ET8os).149 Ihren scheinbar ver-

147 I Das Licht ist auch das Worin des Gesehenen (analog ist die Wah rheit 

das Worin des DenkensjGedachten; siehe Anm. 146). Man erinnere sich hier 

der Abschnitte II.1.5 [ab S. 136] und II.1.6 [ab S. 143] über das Worin des 

SpiegelnsjGespiegelten. Zu diesen beiden Worin wird ein drittes, das Worin 

des Werdens (xwpa), in Verfolg des »Timaios« hinzukommen. 

148 I Vgl. [De] rep[ublica] 507 c11 und el. Wie dort setzt Platon ein 

>yEvos<; auch Tim[aios] 48 e4, dagegen setzt er Tim[aios] 48 e3 und e6, 

unmittelbar vor und nach e4, >e'ion< resp. >Efoos<. Mithin scheint Platon, wie 

an manch anderen Stellen, >e'ioos< und >yEvos< varie, als Synonyma für >Gat­

tung< (im Sinne von >Sorte<), zu gebrauchen. Wäre eine semantische Diffe­

renz plausibel, käme sie jedenfalls nicht auf den Logischen Unterschied des 

yEvos von e'ion, der Gattung von ihren Arten hinaus. Doch möchte >Eioos< 

das platonice oft >Bild<, >Urbild<, >Idee< bedeutet, hier eine (auffällige, sozu­

sagen sortenspezifische) Beschaffenheit meinen, indes >yEvos<, weniger 

verdeckt als unser >Gattung<, das Generative betonte. Auch >yEvos< kann den 

Inbegriff einer (sozusagen sortierten) Menge angeben, seine Grundbedeu­

tung ist aber >Geschlecht< (>Stamm <, das Familiengeschlecht; >Sexus<, das 

natürliche Geschlecht).- >Gattung< hat ein anderes, >yEvos< nur streifendes 

Bedeutungsfeld. Vgl. Hermann Paul, [Deutsches Wörterbuch]: »Gattung 15. 

Jh., zu gatten. In seiner jetzigen Bedeutung steht es der Verwendung des 

Verbums gatten in der Bedtg. >sortieren< am nächsten; es ist also eigentl. 

>Zusammenstellung des Zusammengehörigen<.« Ebd.: »Gatte= mhd. gateist 

ursprünglich >der einem andern gleichsteht, mit ihm zusammengehört<.« Den 

bei >yEvos< so hervorstechenden generativen Aspekt nimmt >gatten<, >Gat­

tung< deutlich erst durch Präfigierung an: >begattens<, >Begattung<. 

149 I Platon, Tim[aios] 48 e5-49 a4. 49 a3 f.: »KaAmov Kai a!lvopov 

Efoos«. 

257 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder rätselten Namen >xwpa< - »Ort einer jeden Ortschaft«, paraphrasiert 

Jacques Derrida150 - führt Platon, neuerlich >yEvos< gebrauchend, erst 

52 a8 ein15\ nachdem er der Gattung/dem Geschlecht, quasi en com­

paraison genealogique, ein »familiares Schema«152 übergestülpt hat. 

So wäre >To TpiTov< - sei Derrida das Wort, ein Platon wahrendes, 

belassen153 - >»das Behältnis und gleichsam die Amme allen Werdens< 

(m6:oTJs Efvm yevEOEWS ünoooxi]v mhi]v oTov Tt3TJvfiv«<, 49 a5f.). 

Als Amme untersteht sie somit diesem tertium quid, dessen Logik all 

das kommandiert, was ihr zugesprochen wird. Andererseits: >Man kann 

in angemessener Weise (npEmt) das Behältnis mit einer Mutter ver­

gleichen (npooetK6:om), das Urbild mit einem Vater und die zwischen 

beiden liegende Natur mit einem Kind (eKyovos) . 154 

Überraschend gibt Platon zu bedenken: Was die vielerlei Gestalt 

des Werdenden urbildtreu in sich aufnehmen solle, müsse selbst aller 

Gestalt bar sein; sonst würde seine Eigenart durch die Abbilder durch-

150 I Jacques Derrida, Chora, Wien 1990, S. 67.- Als Primärbedeutung von 

>xwpa< nennen die Lexika: »der Raum, der etwas umfaßt, den etwas ein­

nimmt, Ort, Platz, Stelle« (W. Pape, [Griechisch-deutsches Handwörter­

buch?] a.a.O. [Anm. 44]); »space or room in which a thi ng is, defined as 

partly occupied space, distd. fr. Kev6v and Tonos« (Liddell & Scott, [Greek­

English Lexicon,] a.a.O. [Anm. 19]). - Derrida verfaßte den Essai »Chora« 

für die »Etudes offertes a Jean-Pierre Vernant« (Paris 1987 unter dem Titel 

»Poikilia«). Mit diesem »Zeichen von Dankbarkeit und Bewunderung« wollte 

er den ehren, »der uns soviel gelehrt und zu denken gegeben hat über die 

Opposition mythosj logos, gewiß, aber genauso auch über die unaufhörliche 

Verkehrung der Pole«. 

151 I »TplTOV OE avyEvos öv TO xwpas CXEI [ * die dritte Gattung wieder 

ist die des je Raumgebenden (Platon, Timaios, a.a.O., S. 84f.))«- Nicht in 

der erst Tim[aios] 52 a8 auftretenden metaphysischen, sondern in geogra­

phischer Bedeutung, benutzt Platon das Wort schon Tim[aios] 22 e2: »KaTa 

Se TTJVOE xwpav [*in diesem Land hier dagegen]«. 

152 I Jacques Derrida, [Chora,] a.a.O. [Anm. 149). S. 67; geändert aus 

»Dieses familiale Schema«. 

153 I Ebd.; Text geringfügig geändert und gekürzt; Hervorh. v. m. 

154 I Platon, Tim[aios) 50 d2-4: »Kal oe wlnpo8etK6:omnpEmt To ~ev 

oexo~EVOV ~T]Tpi , TO o' ö9ev lTOTpi, Ti]v 81: ~ETa!;v TO\lTWV <pVOIV 

eKy6vw, [ .. . ) [*So scheint denn auch ein Vergleich angemessen: Das Auf­

nehmende mit einer Mutter, das >nach dem ... < mit einem Vater, das Natur­

ding in ihrer Mitte mit einem Sprößling (Platon, Timaios, a.a.O., S. 80f.)].« 

Der Satz geht nach dem Komma fort mit »VOT]Oat ... «; siehe die folgende 

Anm. 155. 

258 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


scheinen und deren Ähnlichkeit mit den Urbildern trüben. '55 Sind Der Begriff 
wir überrascht. die Griechen waren es nicht; noch Aristoteles fragt156, der Intuition 
ob das Weibliche mehr denn einen bloßen Ort (T6nos-) für die Nach-

kommen abgebe, ob nicht das Männliche mit dem Samen das einzig 

Generative spende. In diesem Sinne ist die xwpa nichts anderes als, 

mit Calcidius gesagt. »rerum receptaculum [* Behältnis der Dinge]«, 

als »nutrix totius generationis [* Amme allen Werdens]«157, ist sie die, 

155 I >zu bedenken<. Platon verstärkt sogar: »xpfJ« (50 c7) »[ ... ] voijom« 

(50 d4); daß >xpfJ< zu >voijom< gehört, zeigt Francis M. Cornford, [Plato's 

Cosmology,] a.a.O. [Anm. 127], S. 185, Anm. 5. - Platons Argumentation 

erstreckt sich über Tim[aios] 50 d4-51 a3. 

156 I Aristoteles, [De] gen[eratione] an[imalium] 763 b30: »(oTov 

Ava!;ay6pas Kai ETEpot Twv cpvmoÄ6ywv.) ytvwSai TE yap EK Tov 

äppEvos To onEp!la, To Bio SijÄv napEXEtv Tov Tonov [* (z.B. Anaxago­

ras und einige Naturforscher.) Vom Männchen komme der Same, das Weib­

chen gewähre ihm Unterkunft (dt.: Aristoteles: Über die Zeugung der Ge­

schöpfe, übers. von Paul Gohlke, Paderborn 1959, S. 169)]« - Francis M. 

Cornford weist außer auf Aristoteles ([Plato's Cosmology,] a.a.O. [Anm. 

127], S. 187) auch auf James G. Frazers »Totemism and Exogamy«, Bd . 1, S. 

338, hin (ebd., Anm. 1): »The doctrine is still held by the natives of S.E. 

Australia: >children emanate from the father alone and are merely nu rtured 

by the mother.«< 

157 I Angeführt nach Paul Friedländer (Platon, Bd. III, a.a.O. [Anm. 119], 

S. 499, Anm. 31 zum Timaios). »[ ... ]aber gerade für >xwpa< scheint er kein 

Übersetzungswort zu haben« (P. Friedländer, ebd.). Calcidius hat eines, 

doch kein glückliches: locus, das Marsilio Ficino aufnehmen wird; siehe Anm. 

161 [aufS. 260f.].- Calcidius kommentiert (vgl. Plato Lat[inus], vol. IV, hrg. 

von R. Klibansky, a.a.O. [Anm. 133], S. 336): »At uero locum uocat eam 

uelut regionem quandam suscipientem specierum incorporearum intellegibi-

liumque simulacra [Hervorh. v. m.; J. S.] [ ... ] uelut receptaculum corporea-

rum specierum, quae sunt membra mundi [ . . . ]. [* Ort aber nennt er sie wie 

einen Bereich, der die Abbilder der unkörperlichen und intelligiblen Vorstel­

lungen aufnimmt [ ... ] wie ein Behältnis der körperlichen Vorstellungen, die 

die Glieder der Welt sind]«- Vgl. auch ebd., S. 341: »[ ... ] generationem uero 

quantitates et qualitates et ceteras sensiles conformationes. [* Werden aber 

die Quantitäten und Qualitäten und die übrigen sinnlichen Bildungen]« 

>nichts anderes (sein,) als<. Die xwpa könnte, in einem anderen Sinne, z.B. 

als eine Art kosmischer Ofen - der alles Werdende, anstatt es zu nä hren, 

erwärmt- aufgefaßt werden; ihr würde damit bloß ein anderes, ebenfalls 

metaphorisches, Akzidenz beigelegt. Siehe aber unten den Schluß dieses 

Abschnitts 4 sowie die Anm. 180 und 181 [aufS. 270f. und 271]: dort wird 

259 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder quasi mütterliche, Herberge des Werdens. »Obwohl xwpa nicht den 

Platz der Amme innehätte, sondern den der Mutter«, räsoniert Derri­

da158, »bildet sie kein Paar mit dem Vater, dem urbildliehen Modell. Als 

dritte Gattung/ drittes Geschlecht gehört sie keinem Oppositionspaar 

an, zum Beispiel dem, den das intelligible Urbild mit dem sinnlichen 

Werden bildet und das eher einem Paar Vater/ Sohn ähnlich ist; bei dem 

die Mutter abseits stände.« Die xwpa schließt Derrida an159 , sei »so­

wenig eine Mutter wie eine Amme«; allein, griechisch ist sie, gleichsam, 
das eine wie das andere; immerhin eine »eigentümliche Mutter«, soviel 

möchte Derrida wahrhaben'60, eine, »die Statt gibt, ohne zu erzeugen«. 
Doch eigentümlich sollte dieses maternum allenfalls heißen, weil es 

den Griechen zu eigen gewesen ist. So legt Platons Vergleich eine, 

erstem und zweitem yevos entbehrliche, Fährte, To TpiTov, »das der 

xwpa«, auszumachen: es sei »keines Untergangs je gewärtig, allem, 

was Werden hat, Platz bietend«. 161 

das >Nichts-sein-als, d.h. das >Ti ECJTI( oder die Substanz, der xwpa ange­

geben. 

158 I Jacques Derrida, [Chora,] a.a.O. [Anm. 149]. S. 67 f.; wie Anm. 

153. 

159 I Ebd., S. 68; wie Anm. 153. 

160 I Ebd.; Hervorh. v. m. - Für das betonte >Statt geben< (>stattgeben<) 

verweise ich auf Anm. 167 [aufS. 262ff.].- Derrida paraphrasiert >xwpa< 

auch durch »ausgestatteter Ort« (»lieu investi«); er umschreibt, in etwa le­

xikalisch (siehe Anm. 150 und 151 [aufS. 258]), da er >xwpa< für unüber­

setzbar hält: »Chora >heißt<: von jemandem eingenommener Platz, Land, 

bewohnter Ort, verzeichneter Platz, Rang, Posten, zugewiesene Position, 

Territorium oder Region. Und in der Tat wird chora stets bereits eingenom­

men, besetztjbelehntjausgestattet sein, sogar als allgemeiner Ort und ob­

gleich sie sich von allem unterscheidet. was Platz nimmt in ihr. Daher die 

Schwierigkeit sie als leeren oder geometrischen Raum zu behandeln« (ebd., 

s. 42f.). 

161 I Platon, Tim[aios] 52 a8-b1: »TpiTOV ci: avyevos öv TOTfiS xwpas 

mi, <p3opi:xv ov TTpOOCEXOIJEVOV, ECpav ci: TTapexov ooa EXEl YEVEOIV 

TTaotv [ .. . ] [* Die dritte Gattung wieder ist die des je Raumgebenden, die 

Untergang nicht an sich läßt, stattdessen einen Wohnsitz gewährt allem, 

was da Entstehung hat( ... ) (dt.: Platon, Timaios, a.a.O.)].« Einige Interpre­

ten beziehen >aEi< auf >ov< und verstehen die xwpa z.B. als »das ewige 
Reich des Raumes« (Otto Apelt, [Platons Dialoge Timaios und Kritias,] a.a.O. 

[Fn 124]. S. 78; HeNorh. v. m.) bzw. »Space, which is everlasting« (Francis 

M. Cornford, [Plato's Cosmology,] a.a.O. [Anm. 127]. S. 192; Hervorh. v. m.; 

auch Anm. 1 ebd.); im griechischen Text steht dann ein Komma nach 

260 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Über das, was Werden hat, sprechen wir in einer ihm, dem abbild- Der Begriff 

lieh Werdenden, angemessen sensualistischen Sprache, und ebenso re- der Intuition 

den wir über das, wovon das Werdende ein Abbild ist, in einer diesem, 

dem urbildlieh Seienden, zureichend intellektualisierten Weise.162 Die 

xwpa hingegen, selbst weder Abbild noch Urbild, sei den Sinnen nicht 

wahrnehmbar, lehrt Platon, und lediglich einem illegitimen Schließen 

faßbar (»c:nn6v Aoym~--t4> Ttvt v63~ [* zugänglich nur einer Art Ba-

stard-Schluß (dt.: Platon, Timaios, a.a.O. (Anm. 127), S. 85)]«'63 ) . Of-

>aEi<. Ich schließe mich Alfred E. Taylor an ([A Commentary on Plato's Ti­

maeus] a.a.O. [Anm. 124], S. 343): »aEt = EKaoToTE- >in every case<, not 

>always< or >all the time<.« So faßt bereits Calddius das >aEt< auf und zieht 

es zum Folgenden, so daß es durch >OlJ< negiert wird: »Tertium genus est 

Loci, quod ne ad interitum quidem pertinet [* Der Ort gehört zur dritten 

Gattung, der auch nicht einmal zum Untergang gehört]« (Plato Lat[in us], 

vol. IV, hrg. von R. Klibansky, a.a.O. [Anm. 133], S. 50); >ne ... quidem< 

bedeutet hier >auch nicht einmal<. Vgl. dieselbe Auffassung bei Marsilio 

Ficino, Platonis Opera, vol. IX, a.a.O. [Anm. 130], S. 348f.: »Tertium genus 

locus est, qui interit quidem nunquam. [* Die dritte Gattung ist der Ort, der 

nie vergeht]« Ficino Liest dementsprechend den griechischen Text ohne 

Komma nach »aEl [ ... ] TOTfiS xwpas OEl q>Sopav ov TTpooÖEXOIJEVOV« 

(ebd.); wörtlich etwa: »( ... ] das der xwpa, in jedem Fall Untergang, nicht 

erwartend«. 

August Boeckh hat sich in seiner klassischen Abhandlung »Ueber die Bil­

dung der Weltseele im Timaeos des Platon«, 1807, dieser tradierten Inter­

pretation befleißigt: »Nun ist zwar eigentlich nicht mehr nöthig zu sagen, 

daß der Raum ihm [Platon; J. S.] ebenfalls nichts Ewiges ist«, sowenig wie 

das Werdende; »aber wäre er ewig, so würde er dies gesagt haben; jetzt 

weiset er klar darauf hin, daß er ihn für geschaffen hält, wie die Zeit, indem 

er ihn nur unvertilgbar und immer den Untergang ausschließend nennt; wel­

che Prädicate allen Geschaffenen, der Zeit, der Seele, dem Körper zu kom­

men. Und wenn er an einem anderen Orte- Tim[aios] 52 D- behauptet, das 

Seiende, der Raum und das Werdende müsse dasein, ehe der Himmel würde, 

so wollen wir gerne zugeben, daß der Raum ebenso ungeschaffen sei, als das 

Werdende« (in: A. Boeckh, Gesammelte kleine Schriften. Dritter Band: Re­

den und Abhandlungen, Leipzig 1866, S. 129f.). 

162 I Vgl. Platon, Tim[aios] 48 e4-49 a1. Siehe auch oben in diesem Ab­

schnitt (mit Anm. 140 [aufS. 255]). 

163 I Platon, Tim[aios] 52 b2.- illegitimes Schließen: man zieht Schlüsse, 

als ob die Voraussetzungen, die sie zu ziehen erlauben würden, tatsäch lich 

gegeben wären, oder die gegebenen Voraussetzungen, die diese Schlüsse in 

Wahrheit nicht zulassen, sie erlaubten; man erschleicht sie. - Jacques Der-

261 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder fenen Auges träumten wir, auf die zu blicken, die wir wachend nicht se­

hen können, und sagten: Alles, was ist, sei auch, einen gewissen Raum 

(xwpa Tlva)164 einnehmend, notwendig an einem bestimmten Ort (Ev 

TIVI T6n~)164 ; sei es auf Erden nicht, sei es am Himmel nirgendwo, 

nichts sei es.165 Des ungeachtet: daß die xwpa keine Materie ist, denn 

»worin etwas wird, ist nicht woraus es wird«166; daß sie keine Idee ist, 

denn wonach etwas wird, ist nicht, worin es wird; daß sie gleichwohl 

Etwas ist, denn sie bietet dem je Werdenden, ihm stattgebend, damit 

es stattfinde, die je eigene Stätte167: dessen ungeachtet heißt es fra-

rida strapaziert sein »familiares Schema« (siehe Anm. 152 [aufS. 258]), 

wenn er übersetzt: »[ ... ] durch eine Gedankenführung, die bastardhaft un­

sauber und ohne gesetzlichen Vater ist« ([Chora,] a.a.O. [Anm. 149], S. 68). 

Laut Liddell & Scott, [Greek-English Lexicon,] a.a.O. [Anm. 19], meint 

>v6Sos< »at Athens, child of a citizen father and a alien mother«; es bedeu­

te »generally, spurioust counterfeits supposititlous, of persons and things«. 

Nichts weiter ist gesagt, als daß ein solches Schließen unerlaubt sei. 

164 I Platon, Tim[aios] 52 b4 f.- >xwpa<, von >T6nos< (>Ort<) abgeho­

ben, geht hier auf den Platz, den ein Körper beansprucht, auf dessen räum­

liche Erstreckung. Dem angemessen übersetzt Hans Zekl mit >Raumabschnitt< 

(in seiner griech.-dt. Ausgabe des »Timaios«, Harnburg 1992, S. 85; Hervorh. 

v. m.); sinnvoll unterscheidet er, eine Ausnahme, zwischen dieser und der 

anderen, im »Timaios« führenden Bedeutung von >xwpa< als >Raumgeben­

des< (ebd.; Hervorh. v. m.). 

165 I Platon, Tim[aios] 52 b5: »[ ... ] To ce l-lrlT' ev y (i l-lrlTE nou KaT' 

ovpavov ovcev eTvm [* ( ... ) was dagegen weder auf der Erde noch irgendwo 

am Himmel sei, sei nichts (dt.: Platon, Timaios, a.a.O. [Anm. 127]. S. 84f.)].« 

166 I August Boeckh, [Gesammelte kleine Schriften,] a.a.O. [Anm. 161]. S. 

129. 

167 I Ich lasse, wie Jacques Derrida, >xwpa< griechisch stehen; jede 

Übersetzung- z.B. >Ort<, z.B. >Raum<- impliziert ea ipso eine von Platon 

fortführende Interpretation.- Apropos Ort. Martin Heidegger schreibt (Was 

heißt Denken?, Tübingen 1954, S. 174f.): »Er [Platon; J . S.] sagt, zwischen 

dem Seienden und dem Sein bestehe der XWPIOI-IOS; >Ti xwpa< heißt >der 

Ort<. Platon will sagen: das Seiende und das Sein sind an verschiedenen 

Orten. Seiendes und Sein sind verschieden geortet.« Selbst zugegeben, daß 

>xwp1o1-16s< diese Verschiedenheit der Orte bezeichne: der »Timaios« weist 

die xwpa allein dem abbildlieh-Seienden zu; über den Ort des Seins wird 

hier gar nichts ausgemacht, keinesfalls ist er die xwpa. Heidegger ist zu 

widersprechen: >Ti xwpa< heißt, was immer sie heiße, nicht >der Ort<. 

Apropos Raum. Die Übersetzer bevorzugen für >xwpa< allg[emein] >Raum< 

und erliegen allen möglichen Ausdeutungen dieses Begriffs; an ihren 

262 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gen, Tl EOTl i] xwpa [*was ist die xwpa]? Ihr Was zu nennen- sie Der Begriff 
der Intuition 

(und manchen von ihnen inspirierten) »Timaios«-Kommentaren läßt sich die 

Mannigfaltigkeit philosophischer und physikalischer Raumauffassungen -

von Aristoteles über Newton und Kant zu Einstein und Whitehead - studie­

ren. Alfred E. Taylor ([A Commentary on Plato's Timaeus] a.a.O. [Anm. 124]. 

S. 349ff. u. passim), um wenigstens einen der neueren Autoren zu erwäh­

nen, zieht z.B. Alfred N. Whiteheads Auffassung eines »>conceptual< space« 

zur Interpretation der xwpa heran (The Concept of Nature. Tarner Lectures 

Delivered in Trinity College November 1919, Cambridge 1920 (deutsch als: 

Der Begriff der Natur, Weinheim 1991), Lecture V, Space and Motion). Wenn 

Whitehead in »An Enquiry Concerning the Principles of Natural Knowledge« 

(Cambridge 1919, S. 137f.) zwischen drei Raumtypen- »the four-dimensio­

nal space« (I), »the three-dimensional momentary (instantaneous) spaces« 

(II), »the time-less three-dimensional space« (III) - unterscheidet, geht 

Taylor soweit zu sagen: »It is (III) of which Timaeus is talking« (ebd., S. 350, 

Anm. 1). Derlei Aussagen bringen- außer der Not, sie zu beweisen- nichts 

ein. Ob der Raumtyp (III), laut Taylor »the space of physical science« (ebd.), 

derselbe wie der im Timaios >xwpa< genannte sei, scheint keine sinnvolle 

Frage zu sein, bevor nicht die andere, ob der Begriff eines physikalischen 

Raumes, beliebig, ob des Typs (I) oder (II) oder (III), sich überhaupt mit dem 

Begriff der xwpa decke, beantwortet ist. (Andere Materialien versammelt 

Alexander Gosztonyi, Der Raum. Geschichte seiner Probleme in Philosophie 

und Wissenschaften, 2 Bde., Freiburg/ München 1976, vornehmlich Bd. 1, S. 

77-89.) 

Dieses Buch ist nicht darauf angelegt, Platons Philosophie und Physik des 

Raumes zu diskutieren; das Thema sei den Platonikern Whitehead und Hei­

senberg überlassen.* Vielmehr soll der Abschnitt II.3, wie zu vermut en die 

bisherigen Überlegungen einen gewissen Anlaß bieten, u.a. die Konzeption 

der xwpa durch das Konzept des Spiegels-als-spiegelnden sowie, umge­

kehrt, das Spiegeln des Spiegels durch das Abbilden der xwpa zu erhellen 

suchen. 

* »The safest generat characterization of the European philosophical t radi­

tionisthat it consists of a series of footnotes to Plato.« Zu Whitehead, der 

sein bekanntes Apercu (Process and Reality, a.a.O. [Anm. 121]. S. 63) in 

jedem seiner Bücher selber bewahrheitet hat, muß mehr nicht gesagt wer­

den. Zu Heisenberg als Platoniker vgl. Paul Friedländer, Platon, Bd. I, a.a.O. 

[Anm. 119], Kap. XV: Platon als Physiker, S. 284-299; die Anmerkungen zu 

Kap. XV (S. 362-367) enthalten auch bibliographische Angaben zu Heisen­

berg. Ergiebig für das Thema >Platon:Heisenberg< ist ferner Carl Friedrich 

von Weizsäcker, Aufbau der Physik, München 1985, passim. 

Ich knüpfe lose an eine Bemerkung Paul Friedländers an (Platon , Bd. I, 

263 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder »is not sensible«, »not a genuine intelligible object«'68 - fehlt freilich 

a.a.O. [Anm. 119], S. 286; vgl. auch Anm. 9 zu Kap. XV [vielleicht ist Anm. 

167 aufS. 259f. gemeint?]): »[ .. . ] oder der >Raum< (xwpa) - keineswegs 

leerer Raum, noch weniger der Raum more geometrico verstanden, sondern 

etwa: Raum in dem etwas geschieht (Hervorh . v. m.). Unser Stätte mag- nicht 

übersetzend, eher andeutend - das treffende Wort für diesen Geschehens­

oder Ereignisraum sein. Im Französischen nutzt Derrida das Substantiv >lieu<, 

>Ort<, >Platz<, >Stätte<, und etliche Wendungen mit >lieu< (z. B. >avoir lieu<, 

>stattfinden<; >au lieu de ... <, >anstatt<; >lieutenant<, >Statthalter<). 

Apropos >Stätte<. Grimm DWB, Zehnter Band (II. Abteilung, 1. Teil) 1960, 

räumt den Stichwörtern >Statt<, >Stätte< die Spalten 953-1014 ein; ich ge­

be einige Auszüge (sämtl[iche] Hervorh. v. m.): »sehr häufig ist ahd. stat 

als 2. glied von ortsnamen [ ... ]eine ganz anderebedeutungund gröszere 

häufigkeitzeigt [ ... ] ahd. stata, >locus, status, constitutio, facultas, sump­

tus, occasio, positio, opportunitas<.« Mhd. bedeutet state »alles wodurch 

etw. gestatet wird, wodurch es möglich wird, es ins werk [zu; J. S.] setzen: 

bequemer ort od. zeitpunct , gute gelegenheit, bedingende verhältnisse, 

umstände, Lage«. Die Unterscheidung zwischen >stat< und >stata< bzw. >sta­

te< geht später verloren, nhd. »hat sich eine neue differenzierung durch­

gesetzt und zu einerspaltungdes alten stat in drei nh d. wörter geführt.« 

Diese Wörter sind 1. >stat< im Sinne von >Ortschaft<, allmählich >Stadt< 

geschrieben (m6/\ls<, >oppidum <) ; 2. (>statt<) >Stätte< im Sinne von >Ort< 

(>Tonos<, >locus<); 3. >(an)statt< im Sinne eines >an Stelle von< (>avT(<, >in 

vicem<). 

Zu dem ursprünglich von >stat< semantisch verschiedenen Wort (ahd.) >sta­

ta< (mhd.) >state< wird weiter verdeutlicht: »es hat einen mehr abstracten 

und modalen sinn und bezeichnet zunächst die art, wie etwas steht, die Lage, 

äuszeren umstände, verhältnisse u.s.w., doch in der reget nur, insofern sie 

die möglichkeit für ein thun enthalten. [ ... ] selten bezeichnet state die Lage, 

verhältnisse u.ä. ohne die angegebene beziehung«; es entspreche »unge­

fähr dem heutigengelegenheitund dem gr. Katp6s«. 

Zu beachten ist der Vermerk: »statt geht gelegentlich in die bedeutung 

>raum< über.[ ... ] mit annäherung an die bedeutung 8«, d.i . der modale Sinn 

von >state<. Auch von >xwpa< läßt sich sagen, es bedeute >Raum< qua >Stät­

te<, insofern er das Stattfinden, das Werden von etwas, ermöglicht. Liddeli & 

Scott ([Greek-English Lexicon,] a.a.O. [Anm. 19]) führt zu >xwpa< u.a. an: 

»OVK av EXOl xwpav VOrJOEWS 1\VTlVOÜV TO a y a 36v; the Good cannot 

have any possibility ofthinking (Plot. 5. 6.6)«. Platin gebraucht hier >xwpa< 

exakt als Gegenbegriff zu >EYEpyeta<, d.h. in der Bedeutung von >ÖvvaJ.!lS<. 

Vollständig lautet die Stelle (Platins Schriften, a.a.O. [Anm. 16], Bd. IIa, S. 

84): »Ei oi] TOÜTa 6p3ws AEyETm, OVK av EXOl xw pav VOrJOEWS 

264 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


eine dem TptTov yEvo) gemäße Denkform'69 , bis wir Träumer aufwa- Der Begriff 
___________________________ der Intuition 
i)vTIVOVV TO aya96v. aAAo yap OEl T~ VOOVVTl TO aya9ov ETvat. 

OVEVEPYTJTOV ovv.« Richard Harders Übersetzung (ebd., s. 85) behält 

;Raum< für ;xwpa< bei: ;;Wenn dies denn richtig ausgeführt wurde, so hat 

das Gute für das Denken keinerlei Raum; denn für das Denkende muß das 

Gute etwas von ihm Verschiedenes sein. So wäre es also ohne Verwirklichung 

(Akt.).« 

Grimm DWB, Achter Band 1893, verzeichnet unter ;Raum<: ;;raum geben: in 

dem abgeblaszten sinne wie statt geben, zulassen, gelegenheit geben .« 

Trotz dem Bedenken, Platons ;xwpa< in späteren Raumauffassungen wie­

derfinden zu wollen, sei auf den Anschein einer gewissen Vergleichbarkeit 

zwischen der xwpa und dem philosophischen Begriff des Raumes bei Hed­

wig Conrad-Martius hingewiesen. Diese Vergleichbarkeit, über deren Ertrag 

ich allerdings nichts zu sagen vermag, ergäbe sich, sollte ihr Anschein nicht 

trügen, eben aus der Konzeption beider als Stätte, d.h. als Ermöglichung 

(ouvallt), potentia) des Räumlichwerdens von Etwas. Auch A. Gosztonyi 

nennt H. Conrad-Martius im Zusammenhang der xwpa ([Der Raum,) a.a.O. 

[Anm. 167), Bd. I, S. 87), aber wohl der Vollständigkeit seiner Material­

sammlung zuliebe; meint er doch ([ebd.,) Bd. II, S. 996), die Autorin ver­

wende ;;Ausdrücke[ ... ), die den Sachverhalt eher verhüllen als klären (z.B. 

die Bestimmung des ;Ermöglichungsgrundes der Räumlichkeit< [ . .. ]).« A. 

Gosztonyi zitiert H. Conrad-Martius, Schriften zur Philosophie, Bd. II, Mün­

chen 1964, S. 338 (Hervorh. v. m.); vgl. dieselbe, Der Raum, München 1958, 

besonders III, Paradoxien des Apeiron, S. 85-108. 

168 I Francis M. Cornford, Plato's Cosmology, a.a.O. [Anm. 127), S. 193. 

169 I Das Wort ;Denkform< soll in demselben Sinn, den Heget ihm gegeben 

hat, verstanden sein. Seines Wissens sei der ;;Ausdruck ;Denkformen< [ ... ] 

zuerst von Hege/ gebraucht« worden, schreibt Hans Leisegang*, ;;und zwar 

gerade an der Stelle, wo er sich in der Vorrede zu seiner ;Wissenschaft der 

Logik< mit der Auffassung auseinandersetzt, die Kant vom Wesen der Logik 

als einer in sich geschlossenen Wissenschaft hatte, die keiner Entwicklung 

fähig sei**«. Heget sieht die Denkformen ;;zunächst in der Sprache des Men­

schen herausgesetzt und niedergelegt« ([G. W. F.) Hegel, [Wissenschaft der 

Logik, in:] Werke, [Frankfurt a.M. 1970,] Bd. 5, S. 20); zwar setze der Geist 

;;sie nur aus sich selbst, aber es sind zugleich Bestimmungen des Seienden« 

([Nürnberger Schriften , in:] Werke [a.a.O.), Bd. 4, S. 215); diese ;;objekti­

ven Denkformen sind ein selbständiger Inhalt, die Partie des Aristotelischen 

Organon de categoriis- oder die vormalige Ontologie« ([ebd.,) S. 406f. ). In 

der Großen Logik resümiert Hegel: ;;Sonach können wir dann viel weniger 

dafür halten, daß die Denkformen [ ... ) uns dienen; daß wir sie und sie nicht 

vielmehr uns im Besitz haben; was ist uns übrig gegen sie, wie sollen wir, ich 

265 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder chen, alsbald vermögend zur Einsicht in das selbst-nicht-zu-Sehende, 

worin uns »eines zugleich dasselbe und zwei würde« (§v ä~-ta Tmhov 

Kat ouo y Evrjow3ov).170 Ähnlich wie im Spiegel das eine Ding-qua-

mich als das Allgemeinere über sie hinausstellen , sie, die selbst das Allge­

meine als solches sind?« ([Wissenschaft der Logik, a.a.O.] S. 25) 

* Leisegang hat, Hegels Ausdruck zum Programm erhebend, das Buch »Denk­

formen« verfaßt (2. Auflage, Berlin 1951; das Zitat vgl. S. 18). »In der Wis­

senschaft der Logik und in der Phänomenologie des Geistes finden sich [ ... ] 

Ansätze zu der Einsicht«, heißt es kurz darauf, »daß es nicht nur eine Denk­

form und die ihr entsprechenden Gesetze der Logik gibt, sondern daß sich 

die Formen des Denkens ihren Gegenständen anpassen müssen.[ ... ] Er [He­

gel; J. S.] fordert eine Logik, mit der sich«- anders als mit der formalen­

»nicht nur die Gegenstände der Mathematik und Naturwissenschaft bearbei­

ten lassen, sondern die alle Gebiete des Geisteslebens in ihrer Eigenart und 

der ihnen eigentümlichen Wirklichkeit erfaßt und durchdrin gt. An statt aber, 

dieser Forderung entsprechend, für jedes Gebiet eine eigene Logik auszuar­

beiten, zwingt er alle in die eine Denkform seiner Dialektik hinein« (ebd., S. 

20f.). Darin eben meint sich Leisegang von Hegel unterschieden, daß er 

selber, eigentlich dessen Ansätze nur fortführend, so vielfach verschiedene 

Denkformen wie z.B. den Gedankenkreis, den Kreis von Kreisen, die Begriffs­

pyramide, die euklidisch-mathematische Denkform etc. philosophisch auf­

zugliedern und historisch aufzuweisen versucht. 

** Der Ausdruck >Denkformen< steht, genauer, in der »Vorrede zur zweiten 

Ausgabe« der Logik, Berlin 1831 (Werke, Bd. 5, [a.a.O.,] S. 20 und 25), aus 

der Leisegang auch seine Belege für das Vorkommen des Ausdrucks nimmt; 

doch verwendet Hegel das Wort spätestens schon 1812 in seinem Nürnber­

ger Gutachten »Über den Vortrag der Philosophie auf Gymnasien« (Werke, 

Bd. 4, [a.a.O.,] S. 406). Aus demselben Jahr 1812 stammt die »Vorrede zur 

ersten Ausgabe« der Logik, in der Denkformen nicht erscheint. Die von 

Leisegang angezogene Kritik Hegels an der Kantischen Beurteilung der Lo­

gik steht in keiner der beiden Vorreden, sie folgt erst in der Einleitung, 

Abschnitt »Allgemeiner Begriff der Logik«. Soweit ist Leisegang zu korrigie­

ren. 

Grimm DWB, Zweiter Band 1860, kennt >Den kform< nicht, jedenfalls fehlt das 

Wort zwischen >denkfaul< und >Denkfreiheit<. 

Es dürfte angebracht sein, sich jedenfalls, sobald gewisse, als dialektisch 

(oder spekulativ) zu charakterisierende Sprachfiguren auftreten, der Heget­

sehen Denkformen qua Bestimmungen des Seienden zu erinnern; deren »Un­

tersuchung [ ... ] ist allein die Philosophie« ([Philosophie der Religion, in:] 

Werke, Bd. 17, S. 201). Siehe unten im Text und Anmerkungen 170ff. 

170 I Platon, Tim[aios]52 dl.- Die Schwierigkeit der Stelle hat sich in der 

266 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


bespiegeltes, in sich selbst unterschieden, zugleich als zwei Dinge - es Der Begriff 
selber und sein Gegenteil, das Ding-qua-gespiegeltes - und als eines der Intuition 
nur sichtbar wird171, »ein in sich einiges Doppeltes«172 äquivalent einem 

in sich doppelten Einen. Das Was der xwpa ist, Platonice, dem Was des 

Spiegels strukturgleich.173 

Vielzahl voneinander abweichender Übersetzungen niedergeschlagen. Ich 

folge genau Platons Text, darin übe rein, soweit ich sehe, einzig mit Marsilio 

Ficino: »[ ... ] unum simul idem & duo fient« (Platonis Opera, vol. IX, a.a.O. 

[Anm. 130]. S. 349). -Vertreten läßt sich Hans Günter Zekls Übersetzung: 

»[ ... ] müßte ein und dasselbe zugleich auch zwei werden« (Timaios-Ausga­

be, a.a.O. [Anm. 164], S. 85); nicht vertreten läßt sich Zekls Kommentie­

rung: »Die Sätze von der Identität und vom Widerspruch liefern also dem 

präzisen Wissen von dem, was wirklich ist, die unanfechtbare formale Grund­

lage« (ebd., S. 210, Anm. 133). Das ist [in] Tim[aios] 52 d1 nicht gemeint; 

vielmehr hebt Platon auf Selbstverhältnisse wie die spekularen ab, die eben 

jene Sätze, ohne sie außer Kraft zu setzen, dialektisch tangieren. 

171 I Ich erinnere an das, Spiegelbilder fundierende, Selbstverhältnis des 

Blicks in den Spiegel, welcher als dieser eine zugleich er selber und sein 

Gegenteil, der Blick aus dem Spiegel, ist; welcher (nach Abschnitt I.1.4 [ab 

S. 29]) übergreifende Gattung seiner selbst und seines Gegenteils ist, näm­

lich Gattung des Blickes in den Spiegel und des Blickes aus dem Spiegel. 

172 I Diese spekulative Wendung Königs habe ich zuerst in der Studie 

»Spiegelblicke« aufgenommen (siehe Abschnitt !.1.4). Vgl. Josef König, Vor­

träge und Aufsätze, München 1978, S. 34; dort, in Königs Vortrag »Das Sys­

tem von Leibniz«, bezieht sich die Wendung auf die Hegeische Konzeption 

des übergreifenden Allgemeinen (der übergreifenden Gattung). 

173 I Taylor und Cornford, ziehen sie zwar keine spekulative Konsequenz 

aus dem Spekularen, stehen meiner Auffassung nicht ganz fern. So sch reibt 

Alfred E. Taylor ([A Commentary on Plato's Timaeus,] a.a.O. [Anm. 124]. S. 

348; Hervorh. v. m.): »Timaeus means that space is to the TTapaoeiyllaTa 

what the surface of a mirrar is to the objects the mirrar reflects«; und Francis 

M. Cornford schreibt (Plato's Cosmology, a.a.O. [Anm. 127]. S. 194; Her­

vorh. v. m.): »The copy or image, not having the substantial existence of a 

perfectly real thing (ÖvTws öv), but being >the ever-moving semblance of 

something else*<, requires some medium >in which< it may appear and disap­

pear, like a mirrar image.« 

* Cornfords Übersetzung von Platon, Tim[aios] 52 c3: »hepov oe Ttvos cm 
q>EpETat q>avTaOila«; vgl. ebd. , S. 192f. 

Tim[aios] 50 c7-d2 nennt Platon- nach (1) dem Werdenden und (2) dem, 

worin es wird- als drittes yevos: »das, nach dessen Abbildung das Werden­

de in die Natur tritt« (H. G. Zekl. a.a.O. [Anm. 164]. S. 81; für: »To 

267 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder Hegels Satz aus der »Enzyklopädie«, »Ich ist das Denken als Denken­

des«174, aufnehmend, hat Josef König notiert175: »Der Spiegel ist das 

5' ö9ev a<po1Jotov1Jevov <pvETm To ytyv61Jevov«). 51 alf. nennt er das 

Werdende auch »die Abbilder alles ewig Seienden« (ebd.; für: >>Ta Twv 

TTclVTWV aei TE OVTWV [ ... ] a<pOIJOlWIJOTa«). Man sollte >OIJOIO)< auch in 

den Ableitungen beim Worte nehmen: (laut W. Pape, [Griechisch-deutsches 

Handwörterbuch] a.a.O. [Anm. 44]) als »ähnlich, von gleicher Art, derselbe, 

die genaueste Übereinstimmung ausdrückend«. Liddell & Scott verzeichnet 

([Greek-English Lexicon,] a.a.O. [Anm. 19), unter >a<p61lot-os<): »-6w, 

make like, Ttvi Tt;- also in Med. or Pass., become or be made like, Ttvi Pl. R. 

396 b, al.; c. acc. rei, portray, of painters, make a copy, Pl. Cra. 424 d. >­

Wlla, To<, resemblance, Id. R. 395 b. -wms, ~. making like« (hier und im 

Pape-Zitat: ohne lexikalische Hervorh.; Auslassungen nicht gekennzeich­

net). Die xwpa, die keinem Sinne wahrnehmbare, bildet das Werdende we­

der wie auf der Leinwand des Malers, noch wie im Marmor des Bildhauers, 

noch wie in sonst einem Material ab; allein der Spiegel als spiegelnder (nicht 

sein Glas, Metall etc.) erfüllt die Bedingung der Nichtwahrnehmbarkeit des 

Worin; auch bildet er ÜllotwTtKWS ab: >On the basis of ana logy<. 

174 I [G. W. F.) Hegel, [Enzyklopädie, in:] Werke, a.a.O., Bd. 8, [Anm. 

169). S. 89 (Enzykl[opädie) I,§ 24, Zusatz 1). 

175 I »hat Josef König notiert«. Während ich an dem vorstehenden Absatz 

arbeitete, erhielt ich, dank der freundlichen Vermittlung von Dr. Almut Mut­

zenbecher, drei Texte aus Königs Nachlaß, den die Niedersächsische Staats­

und Universitätsbibliothek Göttingen verwahrt. Es sind philosophische No­

tate zu dem Thema >Spiegel<: Cod. Ms. J. König 98 Beilage, 91.2. und 91.3 

(laut Göttinger Verzeichnis 1987). Den ersten Text, von ihm wußte ich aus 

einer provisorischen Aufstellung des Nachlasses, habe ich in Anm. 17 zu 

Abschnitt !.1.2 [aufS. 23f.] erwähnt; die beiden anderen hat Frau Mutzen­

becher hilfreich den Photokopien beilegen lassen. Ich bin sicher, daß der 

-nicht allein an Umfang- reiche Nachlaß weitere Specularia bereithält. 

98 B. umfaßt auf 27 zweispaltig beschriebenen Bogen insgesamt 53 Seiten; 

die Bogen 1-19 sind numeriert, die folgenden mit a-e und t-A gekennzeich­

net. (Die Bogen I;, 11 und 9 fehlen in der mir vorliegenden Kopie; ob sie in 

der Handschrift verloren sind, ist zu prüfen.) Ich zitiere die Bogen/Seiten, 

anfangend mit l [re] und endend mit A [re). 91.2 umfaßt auf 15 zweispalti­

gen Bogen insgesamt 28 Seiten, davon 27 als al [re]- a14 [re] gezählt; die 

28. Seite, eigentlich als alS [Li) zu zählen, ist gleich der linken Spalte des 

Bogens bl, auf dessen rechter 91.3 beginnt. Dieser Text umfaßt auf 7 zwei­

spaltigen Bogen die insgesamt 13 Seiten bl [re] - b7 [re]. Ich zitiere 91.2 

und 91.3, m. m., entsprechend 98 B. [alle Klammer von J . S.] 

Der Titel »Spiegelmanuscript«, ihn gebraucht König aufS. 12 [re] selber, 

268 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegeln als Spiegelndes«; die Analogie von K<hOTTTpov und xwpa Der Begriff 
erlaubt zu sagen, diese sei das Abbilden der Urbilder qua Spiegeln, der Intuition 
oder das Werden, als Abbildendes-qua-Spiegelndes.176 Ist Hegelisch 

erscheint mir für alle drei Texte angemessen. 98 B., S. l [re], ist überschrie­

ben: »10. 9. 36. Heutenachmittag Lou* die Spiegelsachen vorgelesen« [die­

ser Text ist erschienen in: Siegfried Blasche/Mathias Gutmann/Michael 

Weingarten, Repraesentatio Mundi. Bilder als Ausdruck und Aufschluss 

menschlicher Weltverhältnisse, Sielefeld 2004]; S. a [re] setzt mit der Da­

tumszeile »15. 9. 36 bei der Redaktion der Habilitationsschrift<< [erschien 

ebd.] ein (diese erscheint 1937). In 91.2, S. all [li], findet sich die Angabe 

»Morgens (4. 8. 39)<<; 91.3 weist keinen Datumsvermerk auf, dürfte aber 

gleichfalls aus dem August 1939 stammen. 

*Lau Andreas-Salome: geb. 1861, gest. 1937 in Göttingen; veröffentlichte 

u.a. Erzählungen, Dichtung, Erinnerungen; stand dem Wien er Kreis der Psy­

choanalytiker und Sigmund Freud nahe; war mit Nietzsche und Rilke be­

freundet. Zu ihrer Bekanntschaft mit König vgl. ihr Buch »Eintragungen: 

letzte Jahre<<, hrg. und mit einem Nachwort von Ernst Pfeiffer, 2. Auflage, 

Frankfurt a.M. 1986, passim. Cod. Ms. J. König 220, ein psychoanalytischer 

Aufsatz von Lau Andreas-Salome, und 225, Königs Tagebücher 1934-1970, 

sind bis zum Jahre 2004 gesperrt. - Unmittelbar nach der Überschrift, S. l 

[re], eröffnet der von mir angeführte, von König sich spekular anverwandel­

te Hegetsatz den ersten der drei Texte. König bezieht sich wiederholt auf 

Hegel, ebenso (z.B. S. 5 [re]) auf das eigene »Sommer-Hegel-Kolleg 36<<. 

Andere Notate erinnern zwar an Überlegungen in »Sein und Denken<<, ma­

chen indessen den Spiegel nicht zu einem analogischen Mittel, spekulativer 

Selbstverhältnisse innezuwerden, sondern zu ihrem philosophisch vorrangi­

gen Sujet. Probleme aus dem »Spiegelmanuscript<< werde ich, vorzugsweise, 

in Studie 7 [nicht ausgearbeitet] aufnehmen: Das Manuscript, ein Denken 

über den Spiegel, ist exemplarisches Spiegeldenken. 

176 I Man mag Bedenken äußern, ich hätte Platon zu eng an Platin, inso­

fern dieser »Körperliches wie Materielles [ ... ] als Spiegelungen der Aus­

strahlung des Einen im Nichtseienden verstanden<< habe, herangerückt. 

(Solche, wie eine opinio vulgatadaherkommende Platin-Auskunft entnehme 

ich den Anmerkungen, die Hanswilhelm Haefs seiner Übersetzung des stau­

nenswert alexandrinischen Romans »Lempriere's Wörterbuch<< von Lawrence 

Norfolk, München 1992, S. 743, beigegeben hat.) Daß Platin um etliches 

differenzierter- auch in Differenz zu Platon- begriffen werden müsse, zei­

gen schon Summarien: weder J [ulius] Stenzels sieben Handbuch-Seiten 

noch H [ans]-R[udolf] Schwyzers 120 R[ eal]e[ncyclopädie des Altertums]­

Spalten nennen den Spiegel auch nur in einem einzigen Satz. Vgl. hingegen 

F. Heinemanns Studie »Die Spiegeltheorie der Materie als Korrelat der Lo-

269 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Spiegelbilder unser Ich »diese Leere, das Rezeptakulum für alles und jedes, [ ... ] 

welches alles in sich aufbewahrt. Jeder Mensch [ .. . ] eine ganze Welt 

von Vorstellungen, welche in der Nacht des Ich begraben«, bis »die 

philosophische Reflexion dasselbe zum Gegenstand der Betrachtung« 

mache177, ist Platonisch die xwpa der weltwahrende Spiegel, potentia 
die Stätte aller Bilder schlechthin, deren eines und deren anderes, vie­

le und aber viele, doch niemals sie in toto erschöpfend, er unserem Blick 
actu zu entwerfen gestattet. ' 78 Die xwpa ist das, wodurch jedwedes 

Werden-qua-gespiegeltes ermöglicht wird, und sie ist - wie der Spiegel. 

König zufolge179, »das Spiegeln-Könnende, das Spiegeln-Vermögende« 

ist- nichts als eben dies, ihr Tl EOTL, keines nicht-mehr-Spiegeln-Kön­

nens irgend gewärtig.180 Potentielles Worin alles Werdens-qua-Gespie-

gos-Licht-Theorie bei Plotin«. (Ich werde die drei Titel anderenorts vervoll­

ständigen.) Hinsichtlich Plotins gi lt, was er seinerseits an Platon, der ihm 

»göttlich« hieß, monierte: »Ti o\iv MyEt 6 <ptA6aocpos ovTos, ov TavTov 

Mywv lTaVTaxiJ cpavETTat, Yva äv TLS EK pq;oias TO TOV avopos ßovArn.ta 

ETÖEv [*Was sagt nun dieser Philosoph? Offenbar äußert er sich nicht über­

all in derselben Weise, so daß man leicht und bequem des Mannes Sinn 

durchschauen könnte (Platin, Eneaden , übers. von Hermann Friedrich Mül­

ler, Band 1, 1878, S. 123)]« (Enneaden, IV. 8 (6) 1). Um Platin zu antworten, 

erscheint es mir sinnvoller, Platon, an statt ihn neuthomistisch oder gar neu­

kantianisch zu tingieren, vom Neuplatonismus her zu lesen. Doch sollte einer 

Platons Aristarch sein wollen und, wie jener den Homer, den Philosophen 

aus ihm selber zu erklären suchen. 

177 I [G. W. F.] Heget, [Enzyklopädie, in:] Werke, a.a.O., Bd. 8, [Anm. 

169]. S. 89 (Enzykl. I, § 24, Zusatz 1); Hervorh. v. m. Wie J. König den He­

gelsatz für sein Sprechen über den Spiegel nutzt (siehe Anm. 175 [aufS. 

268f.]) , macht Heget sich Platons Aussage über die xwpa als receptaculum 

(Tim[aios] 50 d2 f.: »To l.LEV OEXOl.LEvov« [*das Aufnehmende (dt.: Platon, 

Timaios, a.a.O., Anm. 127, S. 81)]; siehe Anm. 157 [aufS. 259f.]) für sein 

Sprechen über das Ich zunutze. Ich kann den Gebrauch von >Rezeptakulum< 

in diesem Zusammenhang nicht für unabsichtlich halten. 

178 I Die Strukturgleichheit zwischen dem Was der xwpa-als-abbildender 

und dem Spiegel-als-spiegelndem bedeutet: Die beiden Relationen Abbilden 

(X) und Spiegeln stimmen in allen logischen Eigenschaften überein. Spreche 

ich von der xwpa als einem Spiegel, spreche ich so in einer rein formalen 

Rücksicht und sage materialiter nichts über die xwpa aus. - Dazu, daß 

unser Blick die Spiegelbilder entwirft, siehe Abschnitt II.1.7 [ab S. 149]. 

179 I J. König, »Spiegelmanuscript«, a.a.O. [Anm. 175] , 98 Beilage, S. 1 

[re]. 

180 I Vgl. ebd. 91.2, S. a3 [Li]: »Gewisse Dinge machen, dass wir Dinge in 

270 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


gelt-werdens, ist die xwpa ein öv ovv6:~1EI nicht als dieses, schließt Der Begriff 

sie aus, je evEpyEi<;t dazusein. 181 

ihnen sehen. Solche Dinge nennen wir Spiegel. Und das Verbum >spiegeln< 

ist ein Ausdruck für die Art, wie solche Dinge die Möglichkeit gewä hren, 

andere Dinge in ihnen zu sehen. Das Spiegeln ist ein Ermöglichen. Vielleicht 

ist auch das die Dinge-aus-dem-Dunkel-heben [oder >holen< zu Lesen; J . S.] 

ein Ermöglichen.«- Siehe Anm. 143 [aufS. 255f.] zum Licht als dem Ermög­

lichungsgrund des Sehens. 

»nichts als eben dies« (siehe auch Anm. 157 [aufS. 259f.]). Ich habe 

diese Begriffsbildung, um sie auf das Spiegeln anzuwenden, zunächst von J. 

König, Vorträge und Aufsätze (a.a.O. [Anm. 172]. S. 319f. und 346f.) aufge­

nommen. Im »Spiegelmanuscript« stieß ich dann auf dieselbe Intention bei 

König: »Vielleicht ist es eigentümlich richtig, zu sagen: der Spiegel sei nichts 

als eben der Spiegel. Denn die Bemerkung, dass er >aus einem Material< 

besteht, z.B. ein Bronzespiegel ist (die Engländer sagen für Spiegel einfach 

>glass<), und also etwa auch noch >ein Stück Bronze< ist. geht eigentüm lich 

nebenbei [oder nebenher zu lesen; J. S.]. ins Leere« (a.a.O. [Anm. 175]. 98 

B[eilage]. S. 2 [li]f.); »Das Nichts-sein-als trat entgegen z.B. beim Spiegel 

als dem Spiegelnden (oder beim Ich als dem Denkenden)« (91.2, S. a14 [re]). 

Zur Verdeutlichung heranzuziehen ist etwa: »Der Unterschied zwischen dem 

>einem Gedanken nachgehen< und einer Person nachgehen , hängt damit zu­

sammen, dass ein Gedanke nichts ist als das, dem man beispielsweise nach­

gehen kann. Während eine Person eben nicht nichts ist als etwas dem man 

nachgehen kann« (91.2, S. a14 [Li]). 

181 I Josef König überschreibt den Teil 91.3 des »Spiegelmanuscripts« (S. 

b1 [re]): »Öv ovvcxtJEt Spiegel«. 

Für das Ausschließen des EVEpyEi<;t Daseins der xwpa weise ich, indem 

ich H .-R. Schwyzers Art(ikel] »Plotinos«in Paulyj Wissowa, Realencycl[opädie] 

d[er] class[ischen] Altertumswissenschaft (RE XXI, 1951, Sp. 472-592) zi­

tiere, auf eine zumindest formal ähnliche Begriffsbildung bei Platin hin (Sp. 

568). 

271 

der Intuition 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217 - am 14.02.2026, 16:15:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

