I1.3 Der BeGRIFF DER INTUITION?

1. So wenig Reflexion der Philosophie nur eine Metapher?, ist Licht ein
blofies Symbol des Exrkennens; von Lichtsymbolik zu handeln®, verfehlt
leicht den Anspruch des Lichtes, selber Moment des Leuchtens von
Wissen zu sein. Vorphilosophischer Begrifflichkeit gemdRR mag es hei-
Ren*, in der Lichtmetaphorik sei »die Lichtmetaphysik angelegt«, doch
stellt sich schérferer Distinction die Sachlage radikal anders dar: ihrist
das Licht, statt zur »Metapher der Wahrheit« geronnen, selber Teil der
Wahrheit. Freilich leuchtet hier kein empirisches, sondern ein, a la ri-
gueur analogique zu sehendes, spekulatives Licht®, und es leuchtet in
einer, der empirischen wiederum streng analogen, spekulativen Zeit.®

1 | Die Uberschrift von II.3 nehme ich von dem gleichlautenden Titel des
Buches von Josef Konig ([Der Begriff der Intuition, Halle a.d. Saale 1926])
her; seine Formulierung hat auch die Uberschriften fiir 1.3, 3. 3 ... 7. 3 an-
geregt. Zwar beziehe ich mich gelegentlich auf Kénigs Buch, doch sind mei-
ne Intentionen andere.

2 | Siehe Abschnitt 1.3.1 [ab S. 81].

3 | Wie z.B. Rudolf Bultmann, Zur Geschichte der Lichtsymbolik im Alter-
tum, in: Philologus, Zeitschrift fiir das klassische Altertum, Bd. 97, Heft 1/2,
1948, S. 1-36.

4 | Hans Blumenberg, Licht als Metapher der Wahrheit. Im Vorfeld der
philosophischen Begriffshildung. In: Studium Generale, Zeitschrift fiir die
Einheit der Wissenschaften ..., 10. Jhg., Heft 7, 1957, S. 434.

5 | Unter spekulativem Licht verstehe ich, in vorldufiger Formulierung ge-
sagt, ein Licht wie das intelligible Licht Plotins; siehe weiter unten in diesem
Abschnitt; vgl. auch den [in] Anm. 7 [auf S. 218] genannten Aufsatz von
Werner Beierwaltes.

Ein Thema der Studie »Spiegeldenken« (insbesondere 7.3) [von Schickel
nicht ausgearbeitet] vorweg angebend, zitiere ich, was Fichte in der »Dar-
stellung der Wissenschaftslehre«, von 1801, § 9, von der, mit der Intuition
in vielem tbereinkommenden intellektualen Anschauung schreibt: ihr sei
das spekulative Subjekt »der lebendige Lichtzustand, und die Quelle aller
Erscheinungen im Lichte, das substantielle Sehen, schlechthin als sol-
ches«.

6 | Fiir die spekulative Zeit verweise ich auf die in diesem Buch schon mehr-
fach behandelte Mdglichkeit eines Zugleich von Prdsens und Perfekt; siehe
z.B. Abschnitte I.2.8 [ab S. 72], 1.3.4 [ab S. 98] u.a. — Den Ausdruck >selber«
entleihe ich bei J. Konig, [Der Begriff der Intuition,] a.a.0. [Anm. 1], S. 86,
ohne mir die Bedeutung, die er dort hat, zu eigen zu machen; aulRer Be-
tracht muB auch eine eventuelle Parallelitat beider Aspekte bleiben.

217

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

In jenem Licht scheinen, sich breitend, Ansichten, in diesem blitzhaft
Einsichten auf.

Ahnliches iiberlegend, fragt Werner Beierwaltes »nach dem seien-
den Sinngrund von Bild, Metapher [...] und Symbol, der diese allererst
als solche ermdglicht«.” Zu seiner Frage — einer, wie zu zeigen, der Spe-
kulation® - leitet Beierwaltes »das Wissen, daf Bild, Metapher [...] oder
Symbol in der Dimension des Seins-fiir-anderes und der Vermittlung ste-
hen. Hieraus wird auch ihr ambivalentes Wesen einsichtig, daR sie sind,
was sie nicht sind, und nicht sind, was sie sind. Dadurch dal® sie fiir
anderes sind, haben sie ihre Wesenheit in dem, was sie nicht sind. Von
dem Sein dessen her aber, was sie zwar nicht sind, aber vermitteln, sind
sie erst sinnvoll. So wird in der Frage nach dem Sinn des Vermittelnden
notwendig nach dem Vermittelten selbst als dem Grund von Vermittlung
gefragt«’: nach dem Sein des Lichtes als des Vermittelten.

Auf beinah ironische Weise, hieR es®, verkehre Hegel das Verhalt-
nis, daf’ der Philosophie »Reflexion eine terminologisierte Metapher«
sei, »in der ihr Ursprung aus der Optik noch anklingt«: seinen Sdtzen
zufolge sollte eher der Optik — Licht, in Parallele treu abbildend das Ich
- diese Metapher, sofern >Reflexion¢< denn eine, aus der Philosophie
kommen. Die neuerliche Verkehrung, in der Lichtmetaphysik nunmehr
die Lichtmetaphorik (nicht mehr jene in dieser) angelegt zu denken,
wird durch keine Ironie gemildert. Der sinnliche Schein, vom Sicht-
baren her ware das Licht wahrzunehmen, des aufgesteckten Lichtes

7 | W[erner] Beierwaltes, Plotins Metaphysik des Lichtes. In: Die Philoso-
phie des Neuplatonismus, hrg. von Clemens Zintzen, Wege der Forschung,
Bd. CDXXXVI, Darmstadt 1977, S. 75; Hervorh. v. m.

8 | Eines der ebenfalls in Abschnitt 7.3 zu traktierenden Themen; siehe
Anm. 5.

9 | W. Beierwaltes, [Plotins Metaphysik des Lichtes, a.a.0. (Anm. 7), S.
75]; alle Hervorh. v. m. — Wie bereits bei diesen Sdtzen zu sehen, ist Beier-
waltes einer der (sehr wenigen) heutigen Philosophen, denen spekulative
Uberlegungen zuginglich sind. Vgl. auch seine Publikationen iiber Proklos,
Cusanus etc.

10 | Siehe Abschnitt I.3.1 (SchluR) [ab S. 89f.].

11 | Vgl. bei Grimm DWB, Dreizehnter Band 1922, den iiber 22 Spalten
gehenden, hochst lesenswerten Artikel >swahrnehmenc. Ein kurzer Absatz sei
hier angefiihrt: Die Gruppe »der bedeutungen, die jetzt entschieden im vor-
dergrund steht, kniipft direkt an »acht geben< an und entwickelt diese be-
deutung, indem das gewicht auf das resultat gelegt wird, zu »gewahr wer-
den<. ein nachklang der dlteren bedeutung« — in »acht nehmen¢, >seine
aufmerksamkeit auf etwas richten< — »zeigt sich darin, dasz wahrnehmen,

218

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bediirfe, um Licht zu sein, ausgerechnet die Lichtheit, das Hellste ware Der Begriff
per analogiam noch zu erhellen, ist durchschaubarer, obzwar wider- der Intuition
stdndiger Schein.* Ihn fiir Augenblicke®® doch aufzudecken, ist allein

ein »Riickgang aus der vermittelnden Dimension des Bedeutenden in

die Sphdre des seienden Grundes«, mithin eine »Riickfiihrung in die

Sphére von Metaphysik«, imstande.* Dadurch, so weiter Beierwaltes,

werde »deutlich, daR von einer Ubertragung von Sinnenfilligem auf
Intelligibles nur dann zurecht die Rede sein kann, wenn im vorhinein

bedacht ist, da® die vor allem Sinnenfdlligen seiende Lichtheit des

Grundes Licht als sinnenfdlliges Phanomen iiberhaupt erst ermdglicht,

das dann aposteriorisch gegeniiber der vorlaufenden Lichtheit des

Grundes in der Sprache als Symbol, Metapher oder Analogie erschei-

nen kann.«® Nicht auf Hegel, auf Plotin geht es hinaus: »Das intel-

ligible Licht ndmlich ist als Licht des Ursprungs das urspriingliche,
eigentliche, wahre Licht« — &AnSwou ¢éds®® - »als solches aber Prinzip

jeder Symbolik oder Analogie, das sinnenfdllige Licht jedoch ist des-

namentlich in der philosophischen bestimmung, besonders das mit aufmerk-
samkeit verkniipfte gewahrwerden, also das innerliche bewusztwerden des
durch die sinne oder geistig aufgefaszten bezeichnet.« Das >wahr<in >wahr-
nehmen< kommt von dem d&lteren Wort »Wahre, f., >Aufmerksamkeit, Auf-
sicht¢, und hat mit >wahrg, lat. sverus¢, nichts zu tun. Vgl. Grimm DWB, ebd.,
Sp. 748ff.; siehe auch Anm. 28 zu Abschnitt I.2.3 [auf S. 50].

12 | J. Konig nennt einen Schein wie diesen »einen gegenstdndlichen
Schein, so wie man den Schein der Raumhaftigkeit, den das Stereoskop her-
vorbringt, einen gegenstdndlichen Schein nennen kdnnte; denn wir unter-
liegen ihm, obwohl wir wissen, daR er nur ein Schein ist« (J. Kdnig, Die
offene Unbestimmtheit des Heideggerschen Existenzbegriffs, Konigs Gottin-
ger Probevorlesung 1935; Nachlal Josef Konig (Cod. Ms. J. Kdnig 61) der
Niedersdchsischen Staats- und Universitdtshibliothek G&ttingen. In: Dil-
they-Jahrb[uch] fiir Philosophie und Gesch[ichte] der Geisteswissenschaf-
ten, Bd. 7/1990-1991, S. 279-288). - Siehe auch die folgende Studie »Spie-
gelschein« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

13 | Zudervon der Wortbetonung, wie es scheint, beeinfluBten Bedeutung
von »Augenblicke< bzw. >Augenblicke« siehe Abschnitt I.1.6 [ab S. 37].

14 | W. Beierwaltes, [Plotins Metaphysik des Lichtes,] a.a.0. [Anm. 7], S.
76f.

15 | Ebd., S. 77; Hervorh. v. m.

16 | Plotin, VI. 9. 4,20; von W. Beierwaltes zit. nach der Ausgabe von
E[mile] Bréhier, 1936, Bd. VI. Die von mir im allg[emeinen] herangezogene
griech.-dt. Ausgabe »Plotins Schriften«, hrg. von Richard Harder - hier Bd.
Ia, Hamburg 1956, S. 182 - stellt >@cds< voran.

219

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

sen Analogong; denn plotinisch sei »das Intelligible map&deryua des
Sensiblen«.”

Griechisch »mapd&derypac entspricht lateinisch »exemplar¢, nahe-
zu decken die Sinnbezirke einander, die Worter konnotieren dhnlich.
Hervorzuheben sind die fiir beide Sprachen gleichen Bedeutungen >Vor-
bild¢, »Muster¢, »Original¢, >Modell¢, »Urbild<*; gilt von >map&derypag,
es werde »of the divine exemplars after which earthly things are
made«®, gesagt, gilt dies ebensogut von exemplar<.?’ Spekularen Klang
nimmt >mapaderypac an, wenn es, selber gewissermalRen Urbild von
»exemplar¢, an das Bespiegelte?!, welches >imago<, dem Gespiegelten?,
fiir Augenblicke zu eigen, erinnert. Aristoteles setzt, wie aus seiner
Kritik der Ideenlehre bekannt, >map&derypnac gegen reikcov<?, Vorbild
(z.B. das Modell) gegen Nachbild (z.B. eine Statue); die versio Latina
hat das Paar »exemplar — imago<** an solchen Stellen. Unter eben die-
sen lateinischen Namen haben die Scholastiker, insonderheit Cusanus,
auch das Ding vor dem Spiegel gegen dessen Abbild im Spiegel gesetzt;
freilich waren die causae intrinsecae der zwei Paare nach causa forma-
lis und causa exemplaris zu unterscheiden. Damit ist die Frage, von
welcher Ursache genétigt das Licht aus der Lichtheit hervorgehe - ob
etwa das lumen naturale als Reflexion des lux intelligibilis erscheine —,

17 | W. Beierwaltes, [Plotins Metaphysik des Lichtes,] a.a.0. [Anm. 7], S.
77; Hervorh. v. m. = In seiner ausfiihrlichen Anm. 6 schreibt Beierwaltes:
»DaR das intelligible Licht als das urspriingliche und eigentliche Licht ge-
dacht wird, griindet in dem platonischen Grundzug der Philosophie Plotins.«
18 | Doch mag sexemplar< eher das Muster im Sinne von >musterhaft,
>mapaderypac eher das Muster im Sinne von »Plan< angeben.

19 | Liddell & Scott, [Greek-English Lexicon, Reprint der Auflage 1940, Ox-
ford 1961], S. 1307.

20 | Engl.»exemplar< hatin Bedeutung und Schreibung lat. sexemplar< un-
verdndert gelassen.

21 | Siehe Anm. 85 zu Abschnitt II.1.5 [auf S. 137].

22 | Siehe Anm. 13 [auf S. 219].

23 | Vgl. Hermann Bonitz, Index Aristotelicus, [Graz 1955, 2. Auflage,] S.
563: »[...] ita ideae Platonicae dicuntur mapd&derynata, opp eikoves.
[* Die Platonischen Ideen werden so Vorbilder Nachbilder genannt]« — Vgl.
z.B. Met[aphysik] 991 a31-bl, wo beide Begriffe nebeneinanderstehen:
»[...] &oTe TO avTo éoTan Tap&deryua kai eikcdv [* wonach denn das-
selbe zugleich Vorbild und Nachbild sein miiBte (dt.: Metaphysik, hrg. von
Horst Seidel, tibers. von Hermann Bonitz, Hamburg 1989, S. 61)]« (falls die
Aristotelische Kritik zutrifft).

24 | »[...] Quare idem erit exemplar, et imago« (scil. wie in Anm. 23).

220

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

aufgeworfen. Bei Platon und den Platonikern, je spater scholastisch Der Begriff

desto vernehmlicher, lautet die Antwort auf Exemplarismus.? der Intuition
In ein und demselben Gedankenzug mit dem Exemplarismus hat

Bonaventura, Doctor Seraphicus und wahrhafte Lichtgestalt, die Licht-

metaphysik ausgebildet. Beide Lehren leiten sich, in einer Tradition von

eineinhalb Jahrtausenden, aus der griechischen Antike her. Entgegen

fritheren Annahmen, Bonaventura habe Aristoteles zwar »gut gekannt,

aber von Anfang an als fremd erkannt und bewufRt abgelehnt«?¢, wird

neuerdings behauptet, er habe u.a. »die Vier-Ursachen-Lehre, wel-

che allerdings bedeutsam erweitert oder modifiziert wird durch die

Exemplarursdchlichkeit«? {ibernommen; Einfliisse von Avicenna und

Avicebron? sind auf3erdem nachzuweisen. Den Grundsatz der Lichtme-

taphysik, »non videt oculus nisi a luce spiritualissima illustretur [* das

Auge sieht nur, wenn es vom geistigsten Licht erleuchtet wird]«*, wie

wissenschaftstheoretisch anwendend, stellt Bonaventura, patrem

luminum?® zu preisen, gleichsam einen Lichtbaum himmelwdrts sich

25 | Auf Platon gehe ich in Abschnitt 4 dieser Studie [ab S. 248] ein.

26 | Vgl. die Einleitung von Marianne Schlosser in ihre Ausgabe: Bonaven-
tura, Uber den Grund der GewiRheit, ausgewahlte Texte, iibers. und erldu-
tert von Marianne Schlosser, Weinheim 1991, S. 3, Anm. 11; Hervorh. v. m.
27 | Ebd.,S. 3f., Anm. 13; Hervorh. v. m.

28 | Avicebron oder Avencebrol, i.e. Salomon ben Jehuda ben Gebirol (um
1020/21-1069/70), war der friiheste der jiidischen Philosophen in Spanien;
das Hauptwerk »Fons vitae« kennen wir nur in der lateinischen Ubersetzung
von Johannes Hispanus.

29 | Bonaventura, Comm[entorium] in Ev[angelium] Joannis 1, 12.

30 | Der erste Absatz von Bonaventuras Schrift »De reductione artium ad
theologiam« beginnt: »Omne datum optimum et omne donum perfectum
desursum est, descendens a Patre luminum, Iacobus in Epistolae suae primo
capitulo (v. 17). In hoc verbo tangitur origo omnis illuminationis [...] [* »Je-
de gute Gabe und jedes vollkommene Geschenk kommt von oben; es steigt
herab vom Vater der Lichter¢; so Jakobus im ersten Kapitel seines Briefes (1,
17). Dieses Wort riihrt an den Ursprung jeder Erleuchtung [...] (dt.: Bona-
ventura, Pilgerbuch. Die Zuriickfiihrung, lat.-dt., eingel., ibers. und erldu-
tert von Julian Kaup OFM, Miinchen 1962, S. 235)].« >Pater luminum« heilt
Gott hdufig bei Bonaventura.

»wie wissenschaftstheoretisch<. Statt dessen ist mit wohl besserem Recht
»wissenschaftstheologisch< zu sagen. Auch das Licht, welches Gott ist, geht,
als das eigentliche und das wahre, vorbild-ursachlich vom Schopfer in Seine
Geschopfe ein. Es ist eine ebenfalls exemplarische, in ihrer Lichtheit stu-
fenweise geminderte, d.h. immer sinnenhafter werdende, illuminatio;

221

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder verdstelnder artes auf. Die Programmschrift »De reductione artium ad
theologiam« differenziert, indem sie alles WiRbare auf Gott hin ordnet,
vier verschiedene Weisen der Erleuchtung: durch ein Licht der mecha-
nischen Kiinste, eines der sinnlichen und eines der philosophischen
Erkenntnis, durch eines der Heiligen Schrift.® Forterben wird sich,
auch zu sdkularen Zeiten, das lumen interius der Philosophie; der In-
tutition ist es nicht fern.

darin ist die historische Minderung, ihre Sékularisierung — siehe Anm. 32 -
schon angelegt.

31 | Vgl. Bonaventura, De reductione, cap. 1 (Zitate, wie auch in Anm. 30,
nach der unten genannten Ausgabe): »Licet autem omnis illuminatio cogniti-
onis interna sit, possumus tamen rationabiliter distinguere, ut dicamus, quod
est lumen exterius, scilicet lumen artis mechanicae /e.g. armatura, agricultu-
ra, medicina, etc./; lumen inferius, scilicet lumen cognitionis sensitivae /e.g.
sensus visus, auditus, tactus, etc./; lumen interius, »scilicet lumen cognitionis
philosophicae; lumen superius, scilicet lumen gratiae et sacrae Scripturge.
Primum lumen illuminat respectu figurae artificialis, secundum respectu for-
mae naturalis, tertium respectu veritatis intellectualis, quartum et ultimum
respectu veritatis salutaris [* Mag nun aber auch jede Erleuchtung der Er-
kenntnis sich im Inneren vollziehen, so kénnen wir doch mit Recht unterschei-
den und sagen, dal® es ein dufSeres Licht gibt, ndmlich das Licht der mechani-
schen Kraft; ein niederes Licht, namlich das Licht der sinnlichen Erkenntnis;
ein inneres Licht, namlich das Licht der philosophischen Erkenntnis; und ein
héheres Licht, ndmlich das Licht der Gnade und der Heiligen Schrift. Das erste
Licht erleuchtet in bezug auf die Gestalten der Kunst, das zweite in bezug auf
die Naturformen, das dritte in bezug auf die geistig erkennbare Wahrheit, das
vierte und letzte in bezug auf die Heilswahrheit (dt.: ebd.)]« (Hervh. v. m.).

Zum inneren Licht vgl. Bonaventura, De reductione, cap. 4: »Tertium lumen,
quod illuminat ad veritates intelligibiles perscrutandas, est lumen cognitionis
philosophicae, quod ideo interius dicitur, quia interiores causas et latentes
inquirit, et hoc per principia disciplinarum et veritatis naturalis, quae homini
naturaliter sunt inserta. Et hoc triplicatur in rationalem, naturalem et mora-
lem. [* Das dritte Licht, das zur Erforschung der geistig erkennbaren Wahrhei-
ten erleuchtet, ist das Licht der philosophischen Erkenntnis. Es wird deshalb
ein inneres Licht genannt, weil es die inneren und verborgenen Ursachen er-
forscht, und zwar mit Hilfe der Prinzipien der Wissenschaften und der natiir-
lichen Wahrheit, die den Menschen von Natur aus eingepflanzt sind. Dieses
Licht wird verdreifacht in die Natur-, Vernunft- und Sittenlehre (dt.: ebd., S.
241)]« Kurz darauf differenziert Bonaventura dementsprechend in philoso-
phia moralis, naturalis und sermocinalis; von deren Verzweigung in Einzeldis-
ziplinen wie Grammatik, Physik, Individualethik etc., sehe ich hier ab.

222

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

2. Descartes erkldrt in den »Regulae«, nur zwei »intellectus nostri ac- Der Begriff
tiones [* Handlungen unseres Verstandes]«*, lieBen uns, ohne daf3 der Intuition
wir Tduschung fiirchten miiften, zur Erkenntnis der Dinge kommen:

»intuitus scilicet et deductio [* die Intuition ndmlich und die Deduk-

tion]«.3* Descartes schreibt >intuitus¢, obwohl wenige Zeilen darauf

seine Sdtze zweifellos die Intuition definieren sollen. Den Terminus

»intuitio« scheint er, ebenso wie andere von Philosophenschulen beleg-

te Termini, meiden zu wollen, »quia difficillimum foret iisdem nomini-

bus uti, et penitus diversa sentire [* Denn es wdre duf3erst schwierig,

dieselben Namen zu verwenden, sie aber ganz anders zu verstehen

(dt.: René Descartes: Regulae ad directionem ingenii. Cogitationes pri-

vatae, hrg. und iibers. von Christian Wohlers, Hamburg 2011, S. 19)].«*

Jedenfalls wahlt er das >intuitio« verschwisterte >intuitus< und gibt

Auch lasse ich unberiicksichtigt, wie Bonaventura die insgesamt sechs Di-
stinctionen des Lichtes den sechs Schopfungstagen parallelisiert. Vgl. des-
halb in der lat.-dt. Ausgabe von Bonaventura, »Itinerarium mentis in deum«
und »De reductione artium ad theologiam, eingel., iibers. und erldut. von
Julian Kaup, Miinchen 1961, die Tabelle »Einteilung der Wissenschaften,
die gemdR cap. 7 endet: »Der Kreis ist geschlossen, die Sechszahl vollendet
und darum der Stand der Ruhe erreicht.« Vgl. auch in cap. 6 die wissen-
schaftstheologisch gravierenden Satze: »[...] sex illuminationes sunt in vita
ista et habent vesperam, quia omnis scientia destruetur (1. Cor[inther]
13,8); et ideo succedit eis septima dies requietionis, quae vesperam non
habet, scilicet illuminatio gloriae.[* (...) gibt es sechs Erleuchtungen in
diesem Leben, und sie haben alle einen Abend, weil alle Wissenschaft zer-
stort wird. Ihnen folgt der siebte Tag der Ruhe, der keinen Abend kennt,
namlich das Licht der Glorie (dt.: ebd., S. 249)].«

32 | Fiir die Sdkularisierung von einem auch-géttlichen inneren Licht zu
einer nur-menschlichen Erleuchtung qua Intuition verweise ich — in Erman-
gelung einer eingehenden Monographie — auf den von W. Beierwaltes und C.
v. Bormann verfaRten Artikel »Licht« in: Historisches Wérterbuch der Philo-
sophie«, Bd. 5 (L-M), Darmstadt/Basel 1980. — Auf einzelne Aspekte des
Themas komme ich in dieser Studie zuriick.

33 | Descartes, Regulae ad directionem ingenii, reg[ula] IIL. 4. - Ich zitie-
re die »Regulae« nach der von Heinrich Springmeyer und Hans Giinter Zekl
kritisch revidierten Ausgabe, Hamburg 1973, S. 9. Die Ausgabe vermerkt
auch Band- und Seitenzahl der im allg[emeinen] fiir maRgeblich gehalte-
nen, indessen langst einer Revision bediirftigen Descartes-Edition von Char-
les Adam und Paul Tannery, Paris 1897-1910.

34 | Ebd.; Hervorh. v. m.

35 | Ebd., reg[ula] III. 6; S. 10.

223

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

diesem eine neue Bedeutung, keine andere ndmlich als die, streng
beim lateinischen Wort genommene’®, Bedeutung von Intuitio: »Per
intuitum intelligo, non fluctuantem sensuum fidem, vel male compo-
nentis imaginationis judicium fallax, sed mentis purae et attentae tam
facilem distinctumque conceptum, ut de eo, quod intelligimus, nulla
prorsus dubitatio relinquatur; seu, quod idem est, mentis purae et at-
tentae non dubium conceptum, qui a sola rationis luce nascitur [...].
Ita unusquisque animo potest intueri se existere, se cogitare [...].
[* Unter Intuition verstehe ich nicht das Vertrauen in die unbesténdi-
gen Sinne oder das triigerische Urteil einer schlecht zusammensetzen-
den Anschauung, sondern einen so einfachen und deutlichen Begriff
des reinen und aufmerksamen Geistes, daR iiber das, was wir einsehen,
schlichtweg kein Zweifel mehr {ibrigbleibt. Oder, was dasselbe ist: ei-
nen zweifelsfreien Begriff des reinen und aufmerksamen Geistes, der
allein im Licht der Vernunft seine Wurzel hat (...). So kann jeder kraft
seines Gemiits intuitiv erkennen, daf’ er existiert, daR er denkt (...)
(ebd.)]«’” Descartes setzt, was ihm intuitus nur heifit, ihm indes die
Intuition ist, gegen Tduschung und Trug des sinnlichen Sehens; dem
intuitiv Gesehenen spricht er, an anderer Stelle, augenscheinliche Ein-
sichtigkeit (intuitus evidentia) zu.%®

a sola rationis luce. Das Licht hat Descartes in drei Schriften expli-
ziert, zwei von ihnen haben slumiéres, allerdings semantisch different,
im Titel. »Le Monde ou Traité de la lumiére«* mit der Physik des Lichtes

36 | Ebd. - Er beachte nur, »quid singula verba Latine significent [* was
die jeweiligen Worter im Lateinischen bezeichnen (dt.: ebd., S. 19]

37 | Ebd., reg[ula] IIL. 5; S. 9f.; Hervorh. v. m. Der Text geht auf S. 10 fort:
»[...] triangulum terminari tribus lineis tantum, globum unica superficie, et
similia ... [* daR ein Dreieck nur von drei Linien und eine Kugel nur von
einer Oberfldche begrenzt wird und dergleichen (dt.: ebd.)]«

38 | Ebd., reg[ula] IIL. 7; S. 10: »At vero haec intuitus evidentia et certitu-
do non ad solas enuntiationes, sed etiam ad quoslibet discursus requiritur.
[* Evidenz und GewiRheit der Intuition sind nun aber nicht nur fiir Aussagen,
sondern auch fiir jeden anderen Diskurs erforderlich (dt.: ebd.)]« —>eviden-
tia¢, wortl. >das Herausscheinen; von den deutschen Mystikern mit >Augen-
schein« libersetzt. — »Einsichtigkeit eines Gegenstandes oder Sachverhalts ist
die unmittelbare Erkennbarkeit seines Wesens, seiner Struktur, der in ihm
waltenden GesetzmaRigkeit, seines Sinns (vgl. Intuition)« (Worterbuch der
philos[ophischen] Begriffe, [2. Auflage, Hamburg 1955] unter >Einsicht<).
39 | Descartes beendete den Traktat iiber das Licht 1633, lieR ihn aber, in
Anbetracht des Prozesses gegen Galilei, nicht drucken. So erschien der »Trai-
té de la lumiére«, zusammen mit dem »Traité de 'homme, unter dem ge-

224

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

befal’t, erinnert daran, daf? der Autor bereits anderswo Reflexion und Der Begriff
Refraktion hinreichend erkldrt habe; gemeint ist »La Dioptrique«, mit der Intuition
Essays iiber Meteorologie und Geometrie, die evaluierende Probe auf

die Methodenlehre des »Discours«.” In der »Dioptrik« hatte Descar-

tes die Reflexion am Denkmodell* eines Balles dargestellt, im »Traité«

iibertrdgt er das Modell auf das Licht selber: »[...] comme vne bale

se refléchit, quand elle donne contre la muraille d'vn jeu de paume,

[...] de mesme aussi, quand les rayons de la Lumiére rencontrent vn

corps qui ne leur permet pas de passer outre, ils doivent se refléchir.

[* wie ein Ball zuriickgeworfen wird, wenn er gegen die Mauer eines

Spielfeldes prallt, [...] genauso miissen auch die Lichtstrahlen, wenn

sie auf einen Korper stoRRen, der ihnen nicht erlaubt hindurchzugehen,
zuriickgeworfen werden (dt.: ebd., S. 119)]«* Der zweite slumiére< ent-

meinsamen Titel »Le monde« erst postum. — Ich beziehe mich auf die (im
Text genannte) frz.-dt. Ausgabe, iibers. und mit einem Nachwort von G.
Matthias Tripp, Weinheim 1989. In chap. XIV bemerkt Descartes: »Pour la
reflexion & la refraction, je les ay déja ailleurs [Dioptrique, Disc[ours] II,
tome VI de l'édition de Adam et Tannery, p. 93-105 et 89-93] suffisamment
expliquées« (ebd., S. 118) [* Was die Reflexion und die Brechung betrifft,
so habe ich sie bereits anderswo hinreichend erkldrt (dt.: René Descartes,
Die Welt oder Abhandlung {iber das Licht, libers. von G. Matthias Tripp. Wein-
heim 1989, S. 119)] .

40 | Ich verweise nachdriicklich auf die deutsche Ausgabe: Descartes, Di-
optrik, dbers. und philosoph[isch]-physikal[isch] erldut[ert] von Getrud
Leisegang, Meisenheim am Glan 1954. Inihrer Einleitung (ebd., S. 8) heift
es: »Die Dioptrik bildet einen Bestandteil des ersten Werkes, das Descartes
verdffentlichte [anonym 1637; J. S.] und in dem er vier Abhandlungen zu-
sammenfasst. [...] Die auf den >Discours [de la méthode; J. S.]< folgenden
drei Schriften nennt er Versuche (essais) der von ihm im >Discours< darge-
stellen Methode, weil »die in ihnen enthaltenen Dinge nicht ohne sie haben
gefunden werden kénnen und man aus ihnen ermessen kann, was die Metho-
de wert ist<. Trotz dieses Hinweises auf die philosophische Bedeutung dieser
[...] Schrift, wurde sie in der Geschichte der Philosophie nie behandelt, und
es wurde bisher nicht untersucht, was sich aus dieser ersten Anwendung der
Methode und fiir diese selbst und Descartes’ Denkweise ergibt.«

41 | >Denkmodell. Ich nehme den Begriff an dieser Stelle von G. Leisegang
auf (ebd., S. 22f.), die ihn ausfiihrlich diskutiert und sich fiir ihn auf »Die
Prinzipien der Mechanik« von Heinrich Hertz beruft. — Metaphysische (Denk-)
Modelle sind eines der Themen in Studie 7 (»Spiegeldenken« [von Schickel
nicht ausgearbeitet]); siehe auch Anm. 91 zu Abschnitt II.2.3 [auf S. 178].
42 | Descartes, Le monde, a.a.0. [Anm. 39], S. 118.

225

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder haltende Titel, »La recherche de la vérité par la lumiére naturelle«*,
betrifft ein toto coelo anderes Licht, »qui toute pure, et sans emprunter
le secours de la religion ni de la philosophie, détermine les opinions
que doit avoir un honnéte homme, touchant toutes les choses qui peu-
vent occuper sa pensée, et pénétre jusque dans les secrets des plus
curieuses sciences. [* welche ganz rein und ohne Zuhilfenahme der
Religion oder der Philosophie die geistige Weltsicht eines kultivierten
Menschen bestimmt und bis zu den Geheimnissen der bemerkenswer-
testen Wissenschaften vordringt (dt.: René Descartes: La recherche
de la verité par la lumiére naturelle, hrg. in der franzdsischen und
lateinischen Fassung, ins Deutsche {ibers. u. eingeleitet von Gerhart
Schmidt, Wiirzburg 1989, S. 27)]«* Dieses Licht, entflossen dem ersten
Cartesischen Prinzip — »dubito ergo sum, vel, quod idem est, cogito, er-
go sum [* »>Ich zweife, also bin ich¢, oder, was dasselbe ist, >Ich denke,
also bin ich« (dt.: ebd., S. 77)].«* - und stetig leuchtend, »é vestigio

43 | Die fragmentarische Schrift, sie besteht aus einem franzésischen (Ori-
ginal-)Teil und einem umfangreicheren lateinischen (libersetzten) Teil, hat
Gerhart Schmidt unter dem genannten [franz.] Titel herausgegeben, ins
Deutsche gebracht und eingeleitet (Wiirzburg 1989). Das Fragment ist nicht
genau zu datieren, es mag 1636 oder auch 1647 verfaRt sein.

44 | Ebd., S. 26; so ist die Schrift untertitelt. — Der Autor fiihrt selber in
den an Platon erinnernden Dialog ein: Er habe sich »Miihe gegeben, seine
»Wahrheiten gleichermaRen fiir alle Menschen brauchbar zu machen«. Des-
cartes setzt fort: »Dafiir fand ich keine passendere literarische Form als das
kultivierte Gesprdch, in dem man vertrauensvoll seinen Freunden die Vorzii-
ge seines Denkens offenlegt. Ich wéhlte die Namen Eudoxus, Poliander und
Epistemon und entwarf folgende Szene. Ein Mann von durchschnittlichen
Geistesgaben [Eudoxus; J. S.], dessen Urteilsfahigkeit nicht durch falsche
Anlagen verdorben ist und der, dank unverfélschter Natiirlichkeit, im Vollbe-
sitz seiner Vernunft ist, wird in seinem Landhaus aufgesucht von zwei der
erlesensten und willbegierigsten Manner des Jahrhunderts. Der eine [Poli-
ander*; J. S.] hat nie eine Universitat besucht, wahrend der andere [Episte-
mon; J. S.] eine genaue Kenntnis der Schulweisheit besitzt. Nun stellen Sie
sich bitte vor, wie die Gesprache dort verlaufen sind« (ebd., S. 31).

* Poliander von griech. >TToAVav8pos« »Mannert (d.i. tlichtiger Mann)«,
laut W[ilhelm] Papes Worterbuch der griech[ischen] Eigennamen, 3. Aufla-
ge, Braunschweig 1875.

45 | Descartes, La recherche ..., a.a.0. [Anm. 43], S. 76. — Nicht von dem
Schulphilosophen Epistemon, dem >Wissenschaftler¢, wird das Prinzip formu-
liert, sondern von Eudoxus, dem >Rechtmeinendenc; d.i. jemand, der eine
>rechte« (eU) >Meinung« (86€a), ein gutes Urteil hat.

226

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tantum tenebrarum discussit [* auf der Stelle so viel von der Finsternis Der Begriff
vertrieben (dt.: ebd., S. 65)]«, weil’ der honnéte homme, »ut rectius der Intuition
in me id, quod in me non videtur, videam [* , daf? ich (...) dasjenige in
mir besser sehe, was nicht in mir sichtbar ist (dt.: ebd.)]«.*

Im Kontext der »Recherche« wird plausibler als in anderen Schrif-
ten, das Cartesische Prinzip, anstatt fiir einen logischen Schiuf, fiir ei-
ne augenscheinliche Evidenz zu nehmen: Descartes »does not logically
(syllogistically) deduce sum from cogito but rather perceives intuitively
(>by a simple act of mental vision<) the selfevidence of sum«*; eine
conclusio nach bArbArA, cElArEnt, dArII, fErI0 — oder sonstwelchen
Schlulfiguren®® — wdre kaum Sache des honnéte homme. Aber was
stellt er dar, dieser weniger trefflich auch vir probus, auch honestus
vir zu Nennende®, dem eher der cortegiano des Castiglione®®, eher

Poliander, der honnéte homme, »muR sein Wissen selbst und aus sich
selbst hervorbringen; das verbindet ihn mit dem Sklaven in Platons »Me-
non«. Aber es liegt nun nicht etwa in seiner Seele schon bereit; seine eigene
Existenz, sein BewuRtsein ist die Grundlage der neuen Wissenschaft. Die
Selbstfindung des Subjekts der Wissenschaft geht durch den methodischen
Zweifel hindurch, der hier nicht mit derselben Radikalitdt wie in der >Ersten
Meditation<*, aber sehr differenziert und mit psychologischer Eindringlich-
keit entwickelt wird« (G. Schmidt, [La recherche,] a.a.0. [Anm. 43], S. 14).
* Meditationes de Prima Philosophia (1641). Die meditatio prima handelt
»De iis quae in dubium revocari possunt [* Vom dem, was in Zweifel gezogen
werden kann]«.

46 | Descartes, La recherche ..., a.a.0. [Anm. 43], S. 64; Hervorh. v. m. -
»weil der honnéte homme«: Poliander.

47 | So Jaakko Hintikka, Cogito Ergo Sum: Inference or Performance?. In:
The Philosoph. Review, V. 71/1 (1962), S. 4; >mental vision< von mir ge-
sperrt. Zit. nach Klaus Peters, Die Dialektik von Existenz und Extension. Eine
Untersuchung zum Anfang der Philosophie bei René Descartes, Diss. Mar-
burg/Lahn 1972, S. 15. — Peters Beanstandung, hier gelte es, »genau das,
was Hintikka durch eine simple Klammer in eines fallen [@Rt, auseinanderzu-
halten: das Logische und das Syllogistische« (ebd.), ist fiir mein Thema un-
erheblich.

48 | AuBer der ersten (in Chr. Wolffs Schreibung [siehe Abschnitt I.2.2; J.
S. (ab S. 41)] angefiihrten) Figur kennt die formale Logik drei weitere
SchluRfiguren; alle vier haben zusammen neunzehn SchluBmodi. Vgl Wil-
helm Burkamp, Logik, Berlin 1922, S. 12f.

49 | »Die Amsterdamer [lat.; J. S.] Ubersetzung [Descartes, Opuscula
posthuma, physica et mathematica, Amsterdam 1701; J. S.] behalf sich mit
dem unspezifischen, fast nichtssagenden svir probus< (oder auch mit einem

227

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

ein Weltmann von prud‘hommie®, ein Weltweiser gar, Pate gestanden,
denn irgendein Zogling des Alumnats? »Le vrai honnéte homme est
celui qui ne se pique de rien< [* Der wahre honnéte homme ist der,
der sich auf nichts etwas einbildet]«, sagt La Rochefoucauld.*? »Er hat
Sprachen gelernt«, nimmt Mario Wandruszka den Aphoristiker auf®,
»und mit Hilfe der antiken und modernen Literatur seinen Geist und
seinen Geschmack gebildet, er hat mit Nutzen die Werke der Geschichts-
schreiber alter und neuer Zeit gelesen und Reisebeschreibungen von
nahen und fernen Landern. Er weil? selbstverstdndlich Bescheid in den
Wissenschaften. [...] Er selbst kommt nie in Gefahr, sich in den unterir-
dischen Gangen und Stollen der einzelnen Wissenschaften zu verirren,
in denen man nur mithsam und gebiickt vorankommt. >Un honnéte
homme doit avoir des clartés de tout.««

Was fiir ein Licht wird einem solchen Mann zuteil, ihm, woriiber er
denkt, zu erhellen, damit es ihm klar werde? Jenes Licht, in welchem
Parmenides, Platon das Sein selber leuchten sahen®, schien, trotz Spat-
platonismus, erloschen, seit Aristoteles es dem voUs des Menschen zu-
gesprochen hatte.>® Das zum Nomen >vous« (véos)*® gehdrige Verbum

billigen >honestus virc [...]) als Aquivalent« (G. Schmidt, [La recherche,]
a.a.0. [Anm. 43], S. 11).

50 | Baldassare Castiglione (1478-1529), ital[ienischer] Diplomat und
Schriftsteller. Er verdffentlichte 1528 »Il libro del Cortegiano«, in dessen
Dialogen Leitfiguren der Renaissance skizziert werden: der vorbildliche Hof-
mann, der Humanist, der uomo universale. Castigliones Buch beeinfluRte
nachhaltig auch die Vorstellungen vom engl[ischen] gentleman und vom
span[ischen] caballero.

51 | >prud’hom(m)iec verliert spater seinen Klang als »(Welt-)Weisheits, es
wird zu >Redlichkeitc, auch zu »>Biederkeit¢; >prud’homme< heit heute
»Schiedsrichter¢, >Beisitzer¢ (am Arbeitsgericht); »prud’hom(m)esquec ist
»bieder¢, auch >philistros<.

52 | Mario Wandruszka (siehe folgende Anm.) gibt »>203¢ als Nummer des
Aphorismus an.

53 | M. Wandruszka, Der Geist der franzésischen Sprache, Hamburg 1959,
S. 94.

54 | Zu einem spekularen, die Intuition betreffenden Aspekt des Lichtes
bei Platon siehe unten Abschnitt 4 [ab S. 248]; auf Parmenides gehe ich in
einem Scholion ausfiihrlicher ein [es liegt nicht vor].

55 | Bei Aristoteles lassen sich zwei Niveaus des voUs unterscheiden: der
vous TadnTikds und der voUs ToinTikds. »Der Ausdruck nous pathetikos
bereitet keine Schwierigkeit, denn Aristoteles spricht an mehreren Stellen
([De anima] 429 a22-24, 429 b5 und 429 b30) vom »>Geist, der gewisserma-

228

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»voetw, erkldrt uns Bruno Snell”, bedeute >einsehen< oder >durch- Der Begriff
schaueng; »ja, weithin ldRt es sich mit »sehenc iibersetzen«. Indes sei der Intuition
es »ein Sehen, das nicht nur den visuellen Akt bezeichnet, sondern

die geistige Wahrnehmung, die mit dem Sehen verbunden ist«. »vogiv«

meint, cum grano philosophiae, ein Denken, worin das Sehen enthalten

ist (>i8eTw« ein Sehen, worin das Denken enthalten ist); voeiv, anders

gesagt, geht eher auf das Sehen-als (i8¢eiv auf das etwas-Sehen).>® Der

voUs als Organ dieses sozusagen visuellen Denkens, des voeiv, trete bei

Aristoteles »den Dingen gegeniiber, durchleuchtet sie und erkennt sie

so«, schreibt Werner Beierwaltes.® »Der voUs ist wie ein Licht in der

Seele: TOv volv 6 Jeds pdds &vijywev év T wuxij [* Und daR der Gott

den Geist als ein Licht in der Seele angeziindet hat (dt.: Rhethorik,

iibers. von Christof Rapp, Berlin 2002, S. 146)]«.®® In »de anima«®

Ren alles Seiende wird«. Diese rezeptive Vernunft hat die AuRenwelt im wei-
testen Sinn als Denkgegenstand [...]. Dieser Geist wird pathetikos genannt,
nicht weil er passiv ist, sondern weil er von den Eindriicken, die er von der
AuBenwelt empfangt, affiziert wird und bald denkt, bald nicht« (Ingemar
Diiring, Aristoteles. Darstellung und Interpretation seines Denkens, Heidel-
berg 1966, S. 581). Der (von Aristoteles selber nicht so genannte) vous
ToinTikds — der im Zusammenhang meines Textes, siehe das dort folgende
Beierwaltes-Zitat, wichtig wird — ist implizit definiert »in der Beschreibung
»macht alles¢, panta poiei. [...]) der nous, der alles macht, unterscheidet
sich vom nous pathetikos durch seine Funktion; er ist nicht so beschaffen,
dal er bald denkt, bald nicht« (I. Diiring, ebd.). Siehe auch Anm. 61. Der
voUs ToinTikos, der stets aktive, besser, konstruktive (z.B. Mathemati-
sches konstruierende) Geist, galt Aristoteles als g&ttlich; vgl. etwa [Nikoma-
chische Ehtik] 1177 a13-17.

56 | Zu dem z.B. von Homer und Herodot, spdter in der Septuaginta ge-
brauchten svdos« ist >vous< die Attisch kontrahierte Form.

57 | Bruno Snell, Die Auffassung des Menschen bei Homer. In: Die Entde-
ckung des Geistes. Studien zur Entstehung des europdischen Denkens bei
den Griechen, 4. Auflage, G&ttingen 1957, S. 22; Hervorh. v. m.

58 | Im Sprachgebrauch diirfte die Abgrenzung zwischen >voeiv< und
»>i8etv<« mehr oder minder vage gewesen sein. Vgl. B. Snell, ebd., S. 27: >wis-
sen< heile »eidéva, das gehdrt zu i8etv und heilt eigentlich »gesehen ha-
ben<«.«

59 | In seiner bemerkenswerten Dissertation »Lux intelligibilis. Untersu-
chung zur Lichtmetaphysik der Griechen«, Miinchen 1957, S. 95.

60 | Aristoteles, [techné] rhét[oriké] 1411 b12.

61 | Aristoteles, de an[ima] 430 al4ff.; Hervorh. im nachstehenden deut-
schen und griechischen Text v. m. — Der voUs moinTikds ist, wie I. Diiring

229

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder wird die Tatigkeit des voUs; mit dem Wesen des Lichtes verglichen:
das Licht ist etwas Aktives; es macht die Farben, die der Méglichkeit
nach sind, zu wirklich seienden, d.h. es macht, dal man sie wahrneh-
men kann: »kai éoTwv 6 pév ToloUtos vous TO TavTa yryveodal, 6
P&s Tolel T& duvdpel SvTa xpwpaTa evepyeigq xpwuata [* (...)
und es einen Geist von solcher Art gibt, daR er alles wirkt (macht) als
eine Art Kraft wie die Helligkeit (Licht); denn gewissermafien macht
auch die Helligkeit (Licht) die mdglichen Farben zu wirklichen Farben
(dt.: Uber die Seele, iibers. von Willy Theiler, Darmstadt 1979, S. 59]«.
Diese Erkenntnis »ist eine Wesensschau«, schliet Beierwaltes.®? »Das
Erkenntnisobjekt existiert, es muf} nur aufleuchten. Es zum Leuchten
zu bringen, ist das Werk des vouUs.«

([Aristoteles,] a.a.0. [Anm. 55], S. 582) ausfiihrt, »ein Verhalten oder ein
Zustand wie das Licht. Das Licht ist >die Wirksamkeit des Durchsichtigens,
d.h. es macht, dal} etwas hier und jetzt sichtbar wird [418 b9: évépyeia
ToU Siapavois ([...] Wirksamkeit des Durchsichtigen); J. S.]. Der Sinn
dieser Metapher ist vollkommen klar: er meint das Erlebnis, das wir scherz-
haft einen Geistesblitz nennen. Besser ist es, an die feierlichen Worte
Platons im Siebenten Brief zu erinnern: >Nach langer Arbeit, wenn man
sich hineingelebt hat, geht plotzlich in der Seele, wie wenn ein Funke
hereinschliige, ein Feuer auf«.« Bei aller Bedeutung dieses sogenannten
Blitzes oder Feuers fiir die Intuition — siehe insbesondere Abschnitte 3 und
4 [ab S. 233 bzw. S. 248] - ist es doch fraglich, ob Diiring den Sinn der
Aristotelischen Definition getroffen hat; denn eine solche, nichts Meta-
phorisches, ist der Satz, aus dem Diiring drei Worter [de an(ima) 418 b9
gvépyela Tou diagpavols; J. S.] herausgreift. Der Satz (de an[ima] 418
b4-10) lautet »€oT1 &1 T1 Srapavés ... pcds Bé EoTIv 1) TOUTOU Evepyeia,
ToU Siapavols i Siapavés.« (Das Licht ist dies, dal Durchsichtiges als
Durchsichtiges da ist [griech. und dt. zit. nach Josef Kénig, Sein und Den-
ken, Halle a.d. Saale 1937, S. 119 (Anm.); J. S.]). Dem Aristotelischen Satz
schlieRt Konig den eigenen an: »Der Logos des Lichts hat eine tiefe Ver-
wandtschaft mit dem des Spiegels.« So @Rt sich denn ebenfalls sagen:
Das Licht ist dies, daR der Spiegel als Spiegel da ist. Siehe auch unten
Abschnitt 4 [ab S. 248]. — Diiring bevorzugt eine um ein Komma von Konigs
Text abweichende Lesart. Tatsdchlich gibt der kritische Apparat z.B. der Aus-
gabe »Aristotelis De anima. Tres libri«, griech.-lat. mit Anm. hrg. von Paul
Siwek, Bd. I, Rom 1933, S. 136, Diirings Lesart an: b9 »[...] virgulam post
évepyeia om Bek[ker; J. S.] Trend[elenburg; J. S.] [* Das Wort »virgulamc¢
nach »évepyeiac ldRt er aus]«.

62 | W. Beierwaltes, [Lux intelligibilis,] a.a.0. (wie Anm. 59), S. 95; Her-
vorh. v. m.

230

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Dem vous des Aristoteles, dem Widerspiel®® des Cartesischen in- Der Begriff
tellectus, wird der honnéte homme, als welcher Descartes sich selber der Intuition
verstanden®, selten begegnet sein. Hingegen stief} er, inmitten einer
christlichen Welt, auf die seit den Erben des Neuplatonismus® eher
theologisch denn metaphysisch ausgebildete, eher uneinsehbare denn
rational durchsichtige Lehre vom lumen ecclesiae. Descartes lag daran,
sich und seinesgleichen in natiirlicher, statt gottlicher (gar kirchli-
cher) Erleuchtung zu denken; der Intellekt sollte ihm, mit einem Wort
der Scholastik geriigt, capax universi®® sein; er begehrte GewilRheit im
Wissen, nicht im Glauben. Sein lumiére naturelle »ist urspriinglich ein
Begriff der Schulphilosophie, der an den des >lumen supernaturale«

63 | >Widerspiel. Heute betont das Wort, anders als noch vor 1900, stérker
die Ahnlichkeit als die Gegensitzlichkeit zwischen Zweien; es changiert, wie
im Beispiel svoUs—intellectus¢, zwischen beiden Bedeutungen. Vgl. zur se-
mantischen Erweiterung bzw. Anderung im DWB Grimm, Vierzehnter Band
(1. Abteilung, 2. Teil) 1960, Sp. 1242. Franz Dornseiff, Der deutsche Wort-
schatz nach Sachgruppen, 5. Auflage, Berlin 1959, fiihrt >Widerspiel< nur
unter dem Rubrum >Ahnlich< (5.17) auf. — Hier ist nicht der Ort, das Ahnliche
bzw. Gegensadtzliche zwischen »voUs< und sIntellectus< zu explizieren.

64 | René Descartes, 1596 adlig geboren, war Jesuitenschiiler, nahm bei
Moritz von Sachsen und dem Bayerischen Kurfiirsten von 1618 bis 1621
Dienst als Offizier, reiste dann acht Jahre privat durch Europa und lebte
danach zwanzig Jahre zuriickgezogen in Holland. 1649 wurde er an den
Stockholmer Hof gerufen, um Kénigin Christine iiber Philosophie zu unter-
richten; wenige Monate spater starb er. Weder lernte noch lehrte Descartes
an einer der groRen Universitaten, sein mathematisches und philosophi-
sches Genie verbreitete seinen Ruhm unter Gelehrten und Fiirsten der dama-
ligen Welt.

65 | AuRer Augustinus erwdhne ich nur Marius Victorinus (ca. 300-ca.
360), der Plotin ins Lateinische libersetzt hat, und (Pseudo)Dionysius Areo-
pagita (unter seinem Namen gehende Schriften um 500). Zu Victorinus vgl.
Gerhard Huber, Das Sein und das Absolute. Studien zur Geschichte der onto-
logischen Problematik in der spatantiken Philosophie, Basel 1955, S. 89—
116. Auf den Areopagiten komme ich mehrmals, u. a. im Korollar »Troni,
angeli, specchi. Zu Versen von Dante« [von Schickel nicht ausgearbeitet], zu
sprechen.

66 | Der Tadel, intellektuell capax universi sein zu wollen, richtete sich
vornehmlich gegen den arabischen Philosophen Ibn Ruschd (Averroes) und
die sogenannten lateinischen Averroisten an der Pariser Artistenfakultdt
(Siger von Brabant).

231

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

oder >lumen gratiae< [...] kontrastgebunden ist, nun aber zu einer
eigenstandigen Erkenntnisquelle erhoben wird«.% Descartes steht zwi-
schen Montaigne und Leibniz, ein Skeptiker, noch kein Aufklarer, doch
das siecle des lumiéres, ein Jahrhundert auch des Spiegels®, kiindigt
fern sich an.

67 | »lumen gratiaes, sLicht der Gnade« (Gottes). »Die dltere Franziskaner-
schule deutet G. neuplatonisch als akzidentell in unser Menschsein einge-
strahltes Gotteslicht« (zit. nach dem Artikel »Gnade«. In: Hist[orisches]
Worterbuch der Philosophie, Bd. 3 (G-H), Darmstadt, Basel 1974, Sp. 709;
Hervorh. nicht beriicksichtigt.

68 | G. Schmidt in seiner Einleitung zu Descartes, La recherche ..., a.a.0.
[Anm. 43], S. 13; in der Auslassung steht richtig, aber zu eng: »also der
Offenbarungx«.

69 | Das Jahrhundert der Aufkldrung war, samt den es einbettenden Zei-
ten, in einem unmetaphorischen Sinne spiegelfroh, »einerlei, ob die Specu-
la an ebener, ob an auswérts oder inwdrts gekriimmter Fléche reflektieren.
Weder werden Hohlspiegel wegen ihres geféhrlichen, schon Archimedes be-
kannten Vermdgens, weithin Brénde stiften zu kdnnen, verschméht, noch
werden Wolbspiegel wegen ihres abstoRenden, 1523 von Parmigianino be-
nutzten Charakters, Gesichter ins Weite zerren zu kdnnen, miRachtet; der
Planspiegel feiert, wie 1498 in Leonardos Trattato della pitture oder 1656 in
Las meninas von Velazquez, sowieso Triumphe. Auch Leibniz steht affectu-
eux, voll Neigung, ja liebevoll, vor solchen miroirs, und er spricht auf drei-
fache Art von ihnen: in metaphorischer, in physikalischer, in metaphysi-
scher Sprache [...]« (Das Zitat siehe im ersten Teil — »Monade, Kugel,
Integral« — meines Beitrags »Uber Leibniz« in: [Domenico Losurdo/Hans
Jorg Sandkiihler (Hrg.),] Philosophie als Verteidigung des Ganzen der Ver-
nunft, [K6ln 1988 (Studien zur Dialektik)], S. 66f. [in diesem Band ab S.
299]).

Auch das Licht, das die Spiegel erleuchtete und das den Franzosen als »les
lumiéres¢, den Engldndern als »enlightenment< sogar die Epoche der Aufkla-
rung benannte, galt wohl, beriicksichtigt man das damalige Selbstverstdand-
nis, flir mehr denn nur eine Metapher. Vgl. Europ[dischen] Enzyklopddie zu
Philosophie und Wissenschaften, [hrg. von Hans J6rg Sandkiihler, Hamburg
1990], Bd. I (A-E), unter »Aufkldrung«. Ich zitiere daraus mit gewissem
Vorbehalt gegeniiber dem Ausdruck >Lichtmetaphorik< einen Absatz: »Das
Wort >A.< transformiert die religios-metaphysische Lichtmetaphorik mit ihrer
Antithese von irdischer und géttlicher Welt, von Finsternis und gottlicher
Erleuchtung. [...] Aus dem Licht vom Jenseits oder als Vorbereitung auf das
Uberirdische wird das Licht der aufgeklirten Vernunft als Manifestation des
menschlichen Wesens und des gesellschaftlichen Fortschritts.«

232

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3. Dal® Descartes >intuitus< an die Stelle von sintuitioc setzt, ist der Der Begriff
Heuristik ein Gliick; das scheinbar nur-semantische Nebeneinander der der Intuition
beiden Nomina offenbart sozusagen bereitwillig ihr auch-semantisches
Ineinander: zwar enthdlt nicht jedes Sehen eine Intuition, doch enthdlt

Jjede Intuition ein Sehen.’® Alles andere als bildliche Redensart, ist be-

hauptet, dieses Sehen sei ein Sehen, vollziehe sich mit Augen, vollziehe

sich im Licht, vollziehe sich und habe sich zugleich schon vollzogen.”

Descartes nutzt freilich den Gliicksfall nicht; die Ndhe von »intuituse,

was ein empirisches, zu »intuitio¢, was ein metaphysisches Anschauen’?

benennt, drangt ihn nicht zum Vergleich. Indem er ausschlie3lich die

weite Divergenz beachtet, auf entweder diese oder jene Weise zu sehen,

ldRt er deren strenge, in Momenten des Selbstunterschiedes anzuge-

bende Vergleichbarkeit aulRer acht; das Wesen der Intuition als eines
ausnehmend besonderen Sehens’® wird ihm dadurch verdeckt. In einem

allerdings trifft Descartes, des alten metaphorischen, wie er wohl

meint™, Herkommens sich erinnernd, ein Wesentliches an der Intuiti-

70 | Esist angebracht, sich des Lexikalischen zu versichern. >Intuition<
(von lat. »intuitio<) bedeutet innere, geistige Anschauung< odersanschau-
ende Erkenntnis¢; Intuitiv (von mlat. »intuitivus<) meint »anschauends,
auch >unmittelbar wahrnehmend und empfindend<. Beide Worter stehen —
vgl. Heyses Fremdwdrterbuch, [Allgemeines, verdeutschendes und erkld-
rendes Fremdwdrterbuch, 15. Auflage, Hannover 1873]. — unter lat. »intu-
itus¢, das sich von »intueri¢, »anschauenc< herleitet und dem deutschen
>Anschauen, Hinseheng, auch >Anblick¢, entspricht. — Die pragnante Be-
deutung von »intuitio«, griech. »éupaoise, als >Erscheinen des Bildes auf
der Oberfldche des Spiegels< wird im folgenden Abschnitt 4 [ab S. 248] zur
Sprache kommen.

71 | Zum sich-Vollziehen des Sehens, auch zu diesbeziiglichen Bemerkun-
gen von Hans Lipps, siehe Abschnitt 1.2.8 mit Anm. 117 [auf S. 73].

72 | Dieser Unterschied erinnert an die, im obigen Abschnitt (mit Anm. 5
und 6 [auf S. 217]) angegebene, Unterscheidung zwischen empirisch und
spekulativ bei Zeit und Licht. Die Begriffe »spekulativ< und >metaphysisch¢
sind in mancher Hinsicht untereinander austauschbar.

73 | Die Begriffshildung eines ausnehmend Besonderen wurde in Abschnitt
1.2.3 [auf S. 50] eingefiihrt; siehe dort auch die Anm. 30 und 31 [auf S.
51].

74 | Einige Interpreten nehmen an, Descartes habe tber die Begriffe der
strengen Metapher, der strengen Analogie wie auch der Nachahmung (imita-
tio) als einer isomorphen Abbildung von Strukturen, d.h. auch {ber den
Begriff des Modells, verfiigt; die Verbildlichung (imaginatio) sei ihm ein le-
gitimes und notwendiges Verfahren, die menschliche Erkenntnis zu vervoll-

233

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

on: intuitives Erfassen, sagt er’®, entspringe allein dem Licht der Ver-
nunft. Es wird zu zeigen sein, wie wenig »rationis¢, >lumen naturales,
versteht man den Ausdruck in seiner eigentlichen, sowohl spekularen
als auch spekulativen Bedeutung, eine bloRe Metapher sei.

Das Ubereinstimmende der beiden Weisen-zu-sehen - und zwar ih-
rer als schlechthin™, nicht z.B. Cartesisch aufgefafSter — hat Josef Konig
in drei Grundmomenten erkannt. Die Intuition, so beginnt er’’, »wdre
1. ein >Erfassen< von Etwas, 2. ein Erfassen mit Etwas, 3. das Erfalite
ware nicht etwa das Erfassen, sondern die Sache selbst. Vergleicht man
diese Momente in dieser abstrakten Form mit denen des empirischen
Anschauens — wenn ich z.B. jetzt und dort einen Baum >sehe< —, so
erhellt, daR sie fiir beide die gleichen sind. Auch das Anschauen erfal3t
etwas, erfal3t mit Hilfe von Etwas (mit Hilfe sowohl der fundierenden,
sinnlichen Reprdsentanten als auch des Auges) und erfal’t die »Sache
selbst¢, den Baum selbst dort; das noematische Objekt ist »selbstgege-
beng, sagt Husserl.” Intuition und empirisches Anschauen sind aber
deshalb nicht dasselbe.« In eigenen Termini (auch an schon Gesagtes
erinnernd’?): ihr Unterschied ist der zwischen einem Sehen-als (voeiv)
und einem etwas-Sehen (i8¢iv)® und insofern beide Weisen-zu-sehen,

kommnen, gewesen. Vgl. dazu die lat.-dt. Ausgabe der »Regulae«, hrg. von
Heinrich Springmeyer et al., Hamburg 1973, Anmerkungen (inshesondere S.
200) und Register.

75 | Descartes, [Regulae ad directionem ingenii,] reg[ula] III. 5; a.a.0.
[Anm. 33], S. 9f. (siehe Zitat im Abschnitt 2 [auf S. 223]).

76 | Eine philosophische Frage zu erdrtern, »verwickelt unversehens«, hat
Josef Konig das dahinterliegende allgemeine Problem angedeutet, »in die
Dialektik der Verschiedenheit und Selbigkeit eines schlechthin und eines in
gewisser Weise Gesehenen und AufgefalRten«. Vgl. Konigs 1947 geschriebe-
ne, doch unverdffentlichte Abhandlung »Der logische Unterschied theoreti-
scher und praktischer Sdtze und seine philosophische Bedeutung«; aus dem
NachlaR (Staats- und Universitatsbibliothek Gottingen, Cod. Ms. J. Kdnig
61) mit freundlicher Erlaubnis der Inhaberin der Urheberrechte, Dr. Almut
Mutzenbecher, zitiert [Unter demselben Titel von Friedrich Kiimmel 1994 bei
Alber, Freiburg/Miinchen, herausgegeben].

77 | J. Kénig, Der Begriff der Intuition, a.a.0. [Anm. 1], S. 3; alle Her-
vorh., auRer der ersten, v. m.

78 | Zu >noematisch¢ (und dem korrelativen Begriff »noetisch<) vgl. Ed-
mund Husserl, Ideen [zu einer reinen Phdnomenologie und phanomenologi-
schen Philosophie], Bd. I, § 87ff. (Noesis und Noema).

79 | Siehe Abschnitt 2 [ab S. 223] (dort auch Anm. 58) [auf S. 229].

80 | Siehe den Anfang der Studie »Spiegelblicke« [ab S. 19].

234

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

jede in ihrer Besonderheit, in eins mit dem Denken ein totum essentia- Der Begriff
le®' bilden, kann man von beiden als einem geistigen Erfassen sprechen. der Intuition
Kénig, der zwischen ihnen nicht differenziert, spricht die Vermutung

aus, »dal} jedes geistige Erfassen, Gewahren, Ergreifen, Innewerden

als solches und abgesehen von dem, was es nun noch im besonderen

sein mdge, eine Intuition ist«.® Die Unterscheidung der beiden Wei-
sen-zu-sehen ldRt hingegen vermuten, allein das besondere Sehen qua

Sehen-als vermdge des weiteren, sodann ein ausnehmend besonderes

Sehen, eine Intuition zu sein.

Betrdfe Konigs Vermutung nicht nur das Sehen-als oder ein diesem
analoges®, sondern auch das etwas-Sehen oder ein diesem analoges
geistiges Erfassen®4, wiirde der Unterschied eines kédrperlich von einem
geistig Erfaliten, den Konig alsbald angibt, dem Namen nach unsin-
nig, der Sache nach unmdéglich sein, Sehen widre denn ein prinzipiell
anderes Erfassen als Horen, Tasten, etc. (Augen wiren denn prinzi-
piell andere Sinnesorgane als Ohren, Hénde etc.), und Konig setzte
desungeachtet Sehen analog z.B. mit Greifen.® Indessen geht er, darin
subtiler als Descartes, zwar auf ein Entweder-oder, doch eben zweier
Weisen-zu-erfassen (anstatt-sehen) zuriick; das kérperliche Erfassen,
einem ersten Blick schon durchschaubar, soll am Beispiel des wortlich
zu verstehenden Ergreifens deutlich werden: »Ein materielles Ding, das
wir mit unserer Hand ergriffen haben, ist zunédchst einmal dieses Ding

81 | Siehe ebd.

82 | J. Kénig, Der Begriff der Intuition, a.a.0. [Anm. 1], S. 3.

83 | Z.B. das Horen-als. — Siehe in Anm. 5 zu Abschnitt I.1.1 das Wittgen-
stein-Zitat: »Wir sagen >Du mul3t diese Takte als Einleitung horenc [...]« [auf
S. 20].

84 | Z.B.das etwas-Hdren.

85 | Dies ldge, wie »be-greifen< zeigt, durchaus nahe. — DWB Grimm, Erster
Band 1854, verfolgt die stufenweise Umbildung: >begreifen< im Sinne (1)
eines sinnlichen Beriihrens (palpare); (2) eines sinnlichen Erfassens (appre-
hendere); (3) der »ausdehnungen des sinnlichen begreifens auf félle, wo
hand und fusz fehlen« (und mittels Personifizierung z.B. des Feuers, einer
Seuche etc., etwas bzw. Jemand ergriffen wird); (4) eines EinschlieRens,
Umfassens (complecti); (5) eines Begriffenseins (concipere; »Tacitus ist in
der meinung begriffen«, d.h. »hat die meinung gefaszt«); (6) eines Abfas-
sens (verbe concipere; ein Gebet »nehers begreifen« (Luther), d.h. genauer
fassen); (7) eines Verstehens (comprehendere; [J. G.] Fichte, [Das System
der] Sittenl[ehre nach dem Prinzip der Wissenschaftslehre] 1798, 111, § 16:
»begreifen heiszt ein denken, an ein anderes ankniipfen, das erstere vermit-
telst des letzteren denken«).

235

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder und kann nur deshalb ergriffen werden, weil es vorerst ein noch nicht
Ergriffenes ist; das Ergreifen ist hier ein klarer Vorgang, durch den ein
im iibrigen Bestimmtes nun auch noch zu einem Ergriffenen wird«®¢;
ein derartiges Ergreifen ist, mit anderen Worten, ein rein Hinzukom-
mendes. Offenkundig falsch wiére, dasselbe von einem geistig ErfalRten
zu sagen: Es sei »deshalb so rdtselhaft«, setzt Konig vielmehr fort, weil
es, »im Unterschied zu einem korperlich ExrfalRten, nur in dem Erfassen,
nur durch es hindurch ist, was es ist«; es sei, »zum mindesten fak-
tisch und phanomenal, lediglich das ErfalRte, ist also kein, wie immer,
Hinzukommendes; es sei »fiir uns ein solches, als ein welches wir es
ergreifen«.®” Offenkundig falsch wdre, ein derart ErfalRtes ebenso zu
haben meinen, wie wir einen Stein, ihn ergreifend, in der Hand haben;
ihr kann das Gehabte, buchstédblich ein Abhandenkommendes, »auch
wieder genommen werden«.5®

86 | J. Kdnig, Der Begriff der Intuition, a.a.0. [Anm. 1], S. 3.

87 | Die drei vorangehenden Zitate sdmtlich bei J. Konig, Der Begriff der
Intuition, a.a.0. [Anm. 1], S. 3f.; Hervorh. im ersten Zitat v. m.

88 | Ebd., S. 4. — Apropos >ebenso zu haben meinen«. Dieses Haben ist
weder eines in der Bedeutung eines vollen Verbs (»ich habe einen Apfel<)
noch aber ein sogenanntes inhdrentes Haben (>der Léwe hat eine gelbe Far-
be<); siehe dazu Anm. 12 zu Abschnitt II.1.1 [auf S. 120]: Der fraglichen
Bedeutung am nichsten scheinen Uberlegungen von Giinther Stern (alias G.
Anders) zu kommen (vgl. sein Buch »Uber das Haben. Sieben Kapitel zur
Ontologie der Erkenntnis«, Bonn 1928). Stern handelt tiber die Rolle, die das
Haben in den verschiedensten Typen des BewuRthabens (so in den verschie-
denen Sinnen) spielt« (ebd., S. 89). Er differenziert »drei Intimitatsschich-
ten des Gehabten«: »Die erste Schicht: ist diejenige des eigenen Leibes; mein
Leib wird »gehabt« [...]. Die zweite Schicht: ist diejenige des Zustdndlichen,
das zwar BewuRtseinsdatum ist, aber noch Akt und Gegenstand koinzidieren
l@Rt. Es wird gehabt, insofern sein Quale mitausgemacht wird durch seine
»Meinheit«. Die dritte Schicht: ist diejenige erster Objektivierung. Die Objek-
tivierung tritt indes mit dem Zusténdlichen noch zusammen auf. Der gehab-
te Gegenstand hat unmittelbar denselben Ausdruck, wie der Zustand, in dem
er gehabt wird. Beziehungsweise der Gegenstand macht meine Situation mit
aus« (ebd., S. 99f.).

Bliebe man bei Sterns Schema, um Bestimmungen, wie geistig ErfaBtes ge-
habt sei, zu gewinnen, ware wohl auszugehen von Merkmalen der zweiten
und dritten und vermutlich noch einer weiteren Schicht — Stern spricht auch
von »Intimitdtsmodi des Gehabtseins«, z.B. der »gesehene[n; J. S.] Welt«
(ebd., S. 89; erste Hervorh. v. m.) —, mithin, aulRer von Gegenstdnden, von
Zustdnden des Gehabtseins: »Sehen wir zu, ob das Gehabtsein der den ver-

236

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Konig spricht vom Sehen, dem Sehen ndmlich als dem einzigen Sin- Der Begriff
nesvollzug, der qua Einsehen als Intuition bestimmbar wird.* »Der in- der Intuition
nere Blick«, heiflt es anschlieRend®®, »empfangt durch urspriingliches
Nehmen; nur dadurch ferner, dal er von sich aus gibt, kann ihm etwas
genommen werden«. Das einer Hand eigene Nehmen, z.B. eines Stei-
nes, ist so wenig ein urspriingliches, wie ihr Haben ein inneres ist®; das
Nehmen und das Haben sind einer Hand, obwohl Greifen und Halten

schiedenen Sinnen korrelaten Gegenstdnde [...] verschieden ist von demje-
nigen der Zustdande, ob sich weiterhin wesentlich sich unterscheidende Wei-
sen des Gehabtseins herausstellen« (ebd., S. 89f.).

89 | Mit der Préferenz des Gesichtssinnes hdngt zusammen, daR unsere
Sprache das Phdnomen des, wie hdufig zu hdren, blitzartigen Aufleuchtens
einer Erkenntnis als Intuition benennt. Im Fortgang wird zu zeigen sein, ob
die Momente des Sehens, auch der Plétzlichkeit und der Luminiszenz der
sogenannten Intuition wesentlich sind, der Name das Aquivalent der Sache.
Reden, wie z.B. solche von einem intuitiven Handeln, meinen jedenfalls eher
das Spontane oder das Unbedachte daran.

90 | J. Konig, Der Begriff der Intuition, a.a.0. [Anm. 1], S. 4; erste Her-
vorh. v. m.

91 | Zu>nehmen<vgl. DWB Grimm, Siebenter Band 1889. Betont wird das
Angewiesensein des Gebens auf das Nehmen und dafiir zundchst auf DWB
Grimm, Vierter Band (Erste Abteilung, erste Halfte) 1878, unter »gebenc
renvoyiert; dort heilRt es: »geben und nehmen, die beiden sich ergdanzenden
gegenstiicke, verdienen die erste betrachtung, zumal sie sich ohne zweifel
an einander entwickelt haben«. Einige Beispiele: »geben und nemen [»der
mhd. infinitiv nemen erhdlt sich bis zum schlusse des 17. jahrh.«; J. S.]
bildet das geschaft«; »ahnlich ist im rechtsleben das recht geben und nemen
oder umgekehrt, als zusammenfassende bezeichnung des rechtsverfahrens
in seiner zweiseitigkeit«; »geben und nemen von frau und mann, braut und
brautigam«. Jedoch gilt eine Einschrdnkung: »das nehmen, annehmen des
andern, gehort namlich zum begriffe des gebens (wédhrend es ein nehmen
gibt ohne entsprechendes geben).« Vgl. auch DWB Grimm (Siebter Bd.) zur
Wortverwandtschaft von snehmenc<: »das ags. niman in der bedeutung »dis-
ponere< erinnert noch an griech. véuew in der bedeutung >tribuere<.« Dem
sanskr. Verbum syam«soll laut DWB Grimm (ebd.) semantisch das Gegensatz-
paar »geben-nehmenc< entsprechen. Aber, genauer gesagt, bedeutet syam«
»to give anything in exchange for anything< (vgl. Monier Monier-Williams, A
Sanskrit-English Dictionary. Etymologically and philologically arranged with
special reference to cognate Indo-European languages, Oxford 1964).

»das bisher betrachtete duszerliche, sinnliche nehmen«, bemerkt DWB
Grimm (ebd.) nach Belegen fiir ein Nehmen mit der Hand, »streift in seiner

237

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

ihre Natur (um nicht zu sagen, ihr Wesen) ausmachen, blof3 duferlich,
weshalb sie, einerlei, ob von sich aus, einer anderen, vielleicht starkeren
Hand, und deswegen selbst keine mindere, nachgibt. Der Blick hingegen,
urspriinglich nehmend, vermag nur im Ursprung seines Sehens, welcher
er selber ist, eines Eingesehenen sich zu entdufRern; tdte er es, ohne es
von sich aus zu tun®?, horte er auf, ein innerer Blick zu sein. Ein solches
urspriingliches Nehmen aber ist allein dem Sehen, nicht dem Horen, Ta-
sten etc., wesentlich; denn reden wir, in einer zwar beliebten, doch kaum
ergriindeten Wendung, auch von einem inneren Horen®®, Ausdriicke wie
»inneres Tasteng, >Schmeckens, >Riechenc sind nie vernommen worden.

libertragenen bedeutung schon oft an das innerliche, geistige nehmen, das
sich aus jenem ebenso entwickelt hat wie bei den sinnverwandten fassen,
auffassen, erfassen, begreifen«; siehe die Anm. 85 [auf S. 235]. »auch hier
steht dem nehmen ein geben zur seite [...], indem man einen nimmt, wie
oder wofiir er sich gibt«; »daher nehmen fiir. Weitere Beispiele: »ernst neh-
meng, »innerlich aufnehmenc, »in acht nehmenc.

Zus>wahrnehmencsiehe die beiden ausfiihrlichen Anm. 11 zu Abschnitt I1.3.1
[auf S. 218f.] und Anm. 28 zu I.2.3 [auf S. 50].

Konigs Satz ([Der Begriff der Intuition,] a.a.0. [Anm. 1], S. 4), dem inneren
Blick sei nur dadurch, daR er von sich aus gebe, etwas zu nehmen, mahnt
unausgesprochen ein Desiderat der Philosophie an. Im Unterschied zu ande-
ren Disziplinen — vgl. fiir die Anthropologie z.B. Marcel Mauss, Essai sur le
Don, forme archaique de I'échange, 1924 — fehlen Arbeiten zur philosophi-
schen Problematik des Zusammenhanges von Geben und Nehmen.

92 | Deninneren Blick definiert, wie die Monade, das spontaneum, »cujus
principium est in agente (Leibniz, Theod[icee], III. 301) [* wenn ihr Anfang
im Handelnden liegt (dt.: G. W. Leibniz, Philosophische Schriften, Bd. 2.2,
hrg. und iibers. von Wolf von Herbert Herring, Frankfurt a.M. 1996, S. 93)]«
siehe das Scholion zu Leibniz [ab S. 303].

93 | Jeder vermag, mehr oder minder, sich eine Melodie so, wie sie sich
anhdrt, zu vergegenwdrtigen. Er hort die Melodie zwar nicht akustisch, doch
irgendwie — gedanklich? — hért er sie. In seinem unpathetischen Mozartbuch
([1.] Auflage TB, Frankfurt a.M. 1980) vermeidet Wolfgang Hildesheimer,
irre ich nicht, die Wendung »inneres Horeng; er bevorzugt >Denken in Musik«.
»Im Gegensatz zum Denken in Worten« baue es sich »ausschlieRlich auf
seinem Material auf; auf keiner auRerdisziplindren Begrifflichkeit, sondern
auf dem Bestand an, durch Klangfarben bis ins beinah unendliche bereicher-
ten, Ténen. Es formuliert in héchster Differenziertheit und Prazision« (ebd.,
S. 43). Mozart, zum erlesenen Beispiel, »hatte seine Kompositionen im Kopf,
und zwar in all ihren Stimmen« (ebd., S. 93). Aber auch, was ein Denken in
Musik ausmache, ist letztlich kaum ergriindet.

238

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Den eigentiimlichen Vorrang des Gesichtssinnes zieht Augustinus Der Begriff
bei%, um die Worte Jesu, dieweil Thomas ihn gesehen, glaube er, zu der Intuition
kommentieren®: »Non ait, tetigisti me; sed vidisti me: quoniam genera-
lis quodammodo sensus est visus [* Er sagt nicht: weil du mich beriihrt
hast, sondern: weil du mich gesehen hast, da der Gesichtssinn, wie
bekannt, der gewissermaRRen generelle Sinn ist].« DaRl unser Gesicht,
wie bekannt®, der gewissermafRen generelle”, ein Sinn der Sinne sei,
bestdtigt sich Augustinus im Sprachgebrauch [ebd.]: »Nam et per alios
quatuor sensus nominari solet: velut cum dicimus, Audi et vide quam

94 | Augustinus, In Joannis Evangelium tractatus, CXXL. 5. In: Patrologiae
cursus completus, hrg. von J.-P. Migne, Series Latina, tomus XXXV (Augusti-
nus, Bd. 3. 2), Paris 1845, Sp. 1958f. Der Traktat, ein theologisch-philoso-
phischer Kommentar zu Johannes, umfalRt die Spalten 1379-1976.

95 | Ev[angelium] Joannis, XX. 24-29, im Wortlaut der Vulgata: »Thomas
autem, unus ex duodecim, qui dicitur Didymus, non erat cum eis, quando
venit Jesus. Dixerunt ergo ei alii discipuli: Vidimus Dominum. Ille autem
dixit eis: Nisi videro in manibus ejus fixuram clavorum, et mittam digitum
meum in locum clavorum, et mittam manum meam in latus ejus, non credam.
Et post dies octo iterum erant discipuli ejus intus, et Thomas cum eis. Venit
Jesus Januis clausis, et stetit in medio et dixit: Pax vobis! Deinde dicit Tho-
mae: Infer digitum tuum huc et vide manus meas, et affer manum tuam et
mitte in latus meum, et noli esse incredulus sed fidelis. Respondit Thomas et
dixit ei: Dominus meus et Deus meus! Dixit ei Jesus: Quia vidisti me, Thoma,
credidisti; beati qui non viderunt, et crediderunt (Hervorh. v. m.) [* Tho-
mas, genannt Didymus (Zwilling), einer der Zwolf, war nicht bei ihnen, als
Jesus kam. Die anderen Jiinger sagten zu ihm: Wir haben den Herrn gese-
hen. Er entgegnete ihnen: Wenn ich nicht die Male der Négel an seinen
Handen sehe und wenn ich meinen Finger nicht in die Male der Nagel und
meine Hand nicht in seine Seite lege, glaube ich nicht. Acht Tage darauf
waren seine Jiinger wieder versammelt und Thomas war dabei. Die Tiiren
waren verschlossen. Da kam Jesus, trat in ihre Mitte und sagte: Friede sei
mit euch! Dann sagte er zu Thomas: Streck deinen Finger aus - hier sind
meine Hande! Streck deine Hand aus und leg sie in meine Seite und sei nicht
ungldubig, sondern gldubig! Thomas antwortete ihm: Mein Herr und mein
Gott! Jesus sagte zu ihm: Weil du mich gesehen hast, glaubst du. Selig sind,
die nicht sehen und doch glauben].«

96 | >quoniamcbedeutet auch >daja¢, ndmlich »bekanntlich und schon ein-
gestandener MaRen« (laut K. E. Georges, [Ausfiihrliches lateinisch-deut-
sches Handwdrterbuch,] Bd. II [(I-Z) Leipzig 1880].

97 | >generalis< hat im nachklassischen Latein manchmal superlativischen
Sinn.

239

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder bene sonet, olfac et vide quam bene oleat, gusta et vide quam bene
sapiat, tange et vide quam bene caleat. Ubique sonuit, Vide, cum visus
proprie non negetur ad oculos pertinere. Unde et hic ipse Dominus, In-
fer, inquit, digitum tuum huc, et vide manus meas: quid aliud ait quam,
Tange et vide? Nec tamen oculos ille habebat in digito [* Denn er wird
durch die anderen vier Sinne benannt, etwa wenn wir sagen: Hor und
sieh wie schon es klingt; rieche und sieh wie gut es riecht; schmecke
und siehe, wie gut es schmeckt, fiihle und siehe, wie schon warm es ist.
Was anderes meinte der Herr selbst mit den Worten: Lege deinen Finger
hierhin und sieh meine Hand (Stelle?), als: Fiihl und sieh? Denn auch
jener hatte keine Augen in seinem Finger].«*® Einen besonderen Sin-
nesmodus des Auges, so daR es in anderer Weise sehe, als das Ohr hort*
oder die Nase riecht, die Hand tastet oder die Zunge schmeckt, mochte
Augustinus, verldflicher als im Sprachgebrauch seiner Zeit, bei anti-
ken Denkern bestdtigt finden. Ihnen war das Gesicht dem Geiste ver-
wandt, ein gleichsam mdnnliches Organ, wahrend die {ibrigen Sinne als
weiblich, dem Leibe verhaftet galten; auch sollten »das Korperliche, die
Entfernung, UmriR, Gr6Re, Farbe, Bewegung, Stillstand« im Sehen auf
einmal wahrzunehmen sein.’® Die Augen geben uns die Dinge ganz'®,

98 | »0 TASTE AND SEE [sagte das Bibelplakat in der Untergrundbahn; J.
S.] und meinte den HERRN [...]« (Verse von Denise Levertov[: O Taste and
See, New York] 1964). — Auch unsere Umgangssprache kennt Wendungen wie
»Sieh mal, wie es schmeckt«.

99 | Allerdings fiihrt Thomas von Aquin — anders als librigens Aristoteles,
der es (Met[aphysik] 1048 b23ff.) unerwdhnt @Rt — ein Prasens-Perfekt-Zu-
gleich auRer fiir sehen auch fiir horen an, erkennt also Zeitenthobenheit auch
dem Horen zu. Siehe Abschnitte I.3.4 (Anm. 80 und 86) [auf S. 102 und 103],
1.3.5 (Anm. 94) [auf S. 106] und 1.3.7 [ab S. 110] sowie das Scholion »Ari-
stoteles: Sehen und gesehen haben« [von Schickel nicht ausgearbeitet].

100 | Gotthilf Heinrich von Schubert, Die Geschichte der Seele, Bd. 1, [5.
Auflage, Stuttgart 1877], S. 213; vgl. dort auch Quellenangaben.

101 | Man wird einwenden, auch die Augen gdben uns die Dinge nicht
ganz, z.B. sahen wir ihre Riickseite nicht. Die Phdnomenologie zeigt, dalk
ein Ding »prinzipiell nur >einseitig«, »in bloRen >Erscheinungsweisenc< ge-
geben« sei, daB indes »ein Kern von >wirklich Dargestelltem« auffassungs-
mdRig umgeben von einem Horizont uneigentlicher »sMitgegebenheit« dabei
sei (Edmund Husserl, Ideen, Bd. I, a.a.0. [Anm. 78], § 44; ohne Hervorh. d.
Autors). »[...] mit allem wirklich Gegebenen [sind; J. S.] Horizonte geweckt;
etwa wenn ich den ruhenden dinglichen Gegenstand von vorne sehe, ist im
Horizont bewuRt die ungesehene Riickseite«; »wdhrend das eine im Blick-
punkt ist, sind die anderen [Momente; J. S.] als zum Gegenstand gehdrig in

240

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

nicht nur im Detail eines Klanges oder eines Druckes; ihrer ansichtig Der Begriff
werdend, haben wir, wie nah oder fern sie seien, schon Ubersicht iiber der Intuition
sie. Der Blick, der seinen Gegenstand erfaRt, tiberbriickt die Distanz,
indem er sie ausmift; »das Gesicht wirft uns«, wie Herder bemerkte!®?,
»grofRe Strecken weit aus uns hinaus«, in gerader Richtung von hier wo
wir sind, zu den Dingen dort'® und seien es die Sterne.

Das Thema der »Ndhe von Sehen und Einsehen« nimmt Rudolph

die intentionale Einheit desselben thematisch hineinbezogen« (ders., Er-
fahrung und Urteil, redigiert und hrg. von Ludwig Landgrebe, Hamburg
1948, § 19). Diese intentionale Einheit des Gegenstandes erlaubt, scheint
mir, von ihm als einem dem Auge ganz-gegebenen zu sprechen.

102 | Johann Gottfried Herder, Abhandlung iiber den Ursprung der Spra-
che, 1.3.2, Stuttgart 1989, S. 57.

103 | Ich erinnere an das zur Legitimation des Ausdrucks >Sehstrahl
bzw. zum sich-Entscheiden des Sehstrahls fiir das Ziel friiher Gesagte; sie-
he Abschnitte I.2.8 (Ende) [ab S. 72] und I1.2.9 [ab S. 78] bzw. 1.2.6 [ab
S. 66]. Wie dort vgl. auch hier wieder Helmuth PleRner (in: Gesammelte
Schriften[, Bd.] III, Anthropologie der Sinne, [Frankfurt a.M. 1980], S.
264f.): »Gerichtetheit ist ein konstanter Wesenszug der Sehfunktion und
findet sich nur im Sehen, bei keinem anderen Sinne sonst. [...] In allen
anderen Sinnen prasentiert sich das Ding als Quelle von Zustandsanderun-
gen, die etwa meine Handflache kiihlt oder sticht, die schellt oder ir-
gendeinen Geschmackseindruck hervorruft und der ich nur durch Sub-
struktion eines rdumlichen Schemas eine distanzierte Dingexistenz fiir
meine Anschauung verschaffe. Der Sehstrahl trifft jedoch das Ding an
seinem Ort selbst. [...] Jeder andere als der optische Sinn gibt Dinge
primdr zustandlich. Allein im Gesichtssinn eilt, sozusagen, der Blickstrahl
zu dem Dinge hin [...].«

H&ren sei zwar »ein Fernsinng, so PleRner, ebd., S. 344, »jedoch von ande-
rer Art als das Sehen. Sehend erblicken wir irgend etwas, nah oder fern von
uns, iiber einen Abstand hinweg. Im Héren féllt das Moment des Abstandes
fort. Ob fern oder nah, [...] Ton dringt ein, ohne Abstand. Allen Modifikati-
onen des Tonens, einerlei, ob sie von weit her kommen oder in peinigender
Ndhe mich qudlen, fehlt das Moment der inhdrenten Ferne. [...] >Ich sehe
etwas< und >Ich hdre etwas< macht gnostisch keinen Unterschied, verdeckt
aber die Art und Weise des Erlebens und bringt sie auf gleiche Niveaus.« —
Die beiden Zitate, das Sehen bzw. das Horen betreffend, stehen in zwei
verschiedenen Arbeiten PleRners (von 1923 bzw. 1970); siehe Anm. 131 zu
Abschnitt 1.2.9 [auf S. 79]. [Gemeint sind die Schriften »Die Einheit der
Sinne. Grundlinien einer Asthesiologie des Geistes« und »Anthropologie der
Sinne«.]

241

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Berlinger auf'®: »Unser Auge ist es, das uns erlaubt, einen Berg sinn-
fiillig zu sehen.« Was jedoch erlaubt uns, das Gesehene — »Hohenzii-
ge, [...] Schluchten und Senken, Hange und Abhdnge« - als Berg zu
sehen? »Was unser sinnenhaftes Auge sieht, muf} sich mit der Einsicht
des Geistes einen.« Um von einem diesen-Berg-da-Sehen zu einem die-
ses-da-als-Berg-Sehen zu gelangen, miissen wir das Sehen, ohne es
zu lassen, in das Denken zuriicknehmen. »Nicht weil wir uns an einen
sinnlich gesehenen Berg erinnern, vermdgen wir zu wissen, was ein
Berg ist. Das Wissen um den Berg wird aus dem Gebirge und das Wissen
um das Wesen des Besonderen aus dem Allgemeinen gewonnen. Das
Wesen des Berges ist nicht irgendwo, es ist vielmehr im Gebirge verbor-
gen. Weil aber das Gebirge«, das Allgemeine, »ist, [...] vermag es uns
das Sein des Berges«, des Besonderen, »zu vermitteln. Darum kann nur
der >Riickgang« in das Sein des Berges dessen Sinn zu Gesicht bringen.«
Berlinger unterscheidet sinnfillige und Sinn-Erfahrung: die erste von
unseren fiinf Sinnen, die zweite von der Sinnlichkeit unseres Seins
gegeben; die eine an das Besondere, die andere an das Allgemeine
rithrend; beide ineinanderspielend. Um den »Sinn des Seins eines Sei-
enden« zu erfahren, muf’ das »sinnféllig Erfahrene [...] zuriickgefiihrt
werden in die Wesens-Erfahrung des Seienden«. Diese Riickfithrung
vollzieht sich im Sehen-eines-Besonderen-als des Besonderen eines zu
denkenden Allgemeinen, anders gesagt, der Riickgang geschieht im
Denken eines Allgemeinen als des Allgemeinen eines zu sehenden Be-
sonderen; das Sehen-als qua totum essentiale des Denkens, worin das
Sehen enthalten ist, bringt den Sinn des Seienden in einem zu Gesicht
und zur Einsicht. »Sehen und Einsehen entspringen aus dem einen
Grund der Sinnlichkeit des Seins jedes Seienden: deshalb die Ndhe von
Sehen und Einsehen. Das Auge ist die Einheit der Sinne.«'®

104 | Rudolph Berlinger, Vom Ursprung der sinnlichen Erfahrung. In: Im
Umkreis der Kunst. Eine Festschrift fiir Emil Preetorius, Wiesbaden 1954, S.
24-38; die Zitate in diesem Absatz stehen samtlich S. 24-26; alle Hervorh.
v. m. — Werner Beierwaltes hat das Buch »Proklos. Grundziige seiner Meta-
physik«, [Frankfurt a.M.] 1965, Rudolph Berlinger magistro gewidmet.

105 | Berlinger setzt unmittelbar danach (ebd., S. 26) fort: »Augustinus
macht diese Einsicht anschaulich«; dann zitiert er, deutsch, in [Evangelium]
Joan[nis] tract[atus] (CXXL. 5; wie in Anm. 94 [auf S. 239] angegeben).
Die Wendung die >Einheit der Sinne« steht seit 1923, als Helmuth PleRner
das Buch gleichen Titels (jetzt in Ges[ammelte] Schr[iften, Bd.] III) verof-
fentlichte, fiir das Programm einer philosophischen Anthropologie qua »As-
thesiologie des Geistes«. Die These, das Auge sei die Einheit der Sinne, [dRt
sich aus PleRner jedoch nicht herauslesen; ihm eint sich, wie hier un-

242

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Das Sehen-als ist, verglichen mit dem etwas-Sehen, ein besonderes Der Begriff
Sehen. Formal 1dRt sich ihrer beider Unterschied in Termini des so- der Intuition

erdrtert bleiben muR, die Mannigfaltigkeit der Sinne in der, mittels einer
»Critik der Sinne« (Goethe zu Eckermann, 17. Febr[uar] 1829) aufzuweisen-
den, aisthetischen Geistigkeit der Person. Einen Vorrang gegeniiber ande-
ren, insbes[sondere] den vonihm (ebd., S. 269f.) so genannten, »niedere[n;
J. S.] Sinne[n; J. S.] [...] ohne Beziehung zum Geiste«, namlich Geschmack
und Geruch, attestiert PleRner keineswegs nur dem Gesicht, sondern, abstu-
fend, auch dem Tastsinn, »Inbegriff der Nahe und Distanzlosigkeit«, als dem
»zur Kooperation mit dem Sehen« geeigneten »Gegenpol«, »besonders wenn
es um Fragen dinglicher Realitdt geht«* (ebd., S. 335f.). Die »indikative
Rolle« des Horens, zuweilen duRerst wichtig, um Gerdusche zu orten, »dn-
dert nichts an der Tatsache, dal Sehen und Tasten einen strukturellen Bezug
zum Erkennen und Wahrnehmen haben, das Horen bei all seiner Wahrneh-
mungsdienlichkeit nicht« (ebd., S. 344). Beachtenswert ist PleRners Bemer-
kung, aus je anderer Motivation habe das Gehor fiir Herder (Abhandlung
tiber den Ursprung der Sprache), der Tastsinn fiir Melchior Palagyi (Natur-
philosophische Vorlesungen. Uber die Grundprobleme des BewuRtseins und
des Lebens), das Gesicht fiir Hermann Friedmann (Die Welt der Formen. Sys-
tem eines morphologischen Idealismus) »den Charakter des hdchsten Sin-
nes« (ebd., S. 346f.).

* Ein psychologisch orientiertes Argument besagt, unsere Uberzeugung
von der Realitdt der AuRenwelt sei primdr dem Tastsinn, erst sekundar dem
Gesichtssinn geschuldet. (Vgl. Wilhelm Dilthey, Beitrdge zur Losung der
Frage vom Ursprung unseres Glaubens an die Realitdt der AuRenwelt und
seinem Recht, 1890, in: ders., Ges[ammelte] Schriften, Bd. V, 2. Auflage,
Stuttgart/Gottingen 1957, S. 90-138). Das Argument vernachldssigt die
Unterschiede zwischen getasteten Kdrpern, gesehener Umgebung und ge-
dachter Welt.

Gegen die behauptete Ndhe von Sehen und Einsehen, Sehen und Wissen
polemisiert Richard Rorty: »Die Vorstellung der Kontemplation, der Kennt-
nis allgemeiner Begriffe und Wahrheiten als Secopia, macht das innere Au-
ge zum unausweichlichen Modell des besseren Wissens. Es ist jedoch frucht-
los, die Frage aufzuwerfen, ob die griechische Sprache oder die griechischen
dkonomischen Bedingungen oder die miiRige Phantasie eines namenlosen
Vorsokratikers dafiir verantwortlich sind, daR dieses Wissen als ein Sehen
von etwas aufgefaRt wurde (statt etwa als ein Sichreiben gegen etwas, oder
als ein Am-Boden-Zertreten von etwas, oder als der Umstand, mit ihm Ge-
schlechtsverkehr zu haben)«; vgl. ders., Der Spiegel der Natur, [Frankfurt
a.M. 1981,] S. 51. Auf grundsatzliche (und ernsthaftere) Argumente Rortys
komme ich im folgenden Abschnitt 4 zuriick; siehe auch Anm. 34 zu Ab-

243

- am14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

genannten Prddikatenkalkiils’® angeben; danach ist etwas-Sehen ein
zweistelliges Pradikat (ich sehe etwas), Sehen-als ein dreistelliges (ich

schnitt I.1.4 [auf S. 30f.]. Vorerst merke ich Linguistisches an. Gerade die
Sprache — es handelt sich nicht nur um die griechische, nicht einmal nur um
eine indoeuropdische — verweist auf eine tiefe, in der Konstitution unseres
BewulRtseins liegende, Berechtigung dessen, das Rorty so unzuldnglich »vi-
suelle Metapher« nennt (ebd., passim) und das als erstem (dem »namenlo-
sen«) Parmenides zugeschrieben wird: Wissen im Sehen gegriindet zu den-
ken. Vgl. M. Monier-Williams, [A] Sanskr[it]-Engl[ish] Dict[ionary], a.a.O0.
[Anm. 91], S. 963, unter >vid¢, >to know, understand«: »G[ree]k ei8ov for
¢F18ov, ofda for Foida = veda [>veda¢, »Wissen<, meint vorzugsweise das
heilige Wissen der vier Veden: Rigveda, Yajurveda, Samaveda, Atharvaveda;
J. S.]; Lat. videre; Slav. vedeti; Goth. witan, wait; Germ. wizzan, wissen; Angl.
Sax. wat; Eng. wot.«

DWB Grimm, Vierzehnter Band (II. Abteilung) 1960, gibt zur Herkunft des
gemeingerm[anischen] Verbs >wissen< weiterhin an: »[...] von einer wurzel
ueid »erblicken, sehen< (dann auch >findenc<), deren bedeutung in lat. vidi,
gr. aor. eldov, i8¢eiv durchsieht.« Ebd. zur Bedeutungsgeschichte: »die ent-
wicklung von der urspriinglich sinnlichen bedeutung serblickt, gesehen ha-
ben, sehen< zu der allgemeineren serfahren haben, kenntnis genommen
haben von«¢ hat wissen schon in der vorgermanischen zeit durchlaufen. auf
diesem stande ist das wort seither stehen geblieben.«

Vgl. auch DWB Grimm, Zehnter Band (I. Abteilung) 1905, zu >sehen<: »frei-
ere anwendung in der bedeutung geistigen wahrnehmens, des erkennens,
einsehens erklart sich leicht von der thatigkeit des wichtigsten sinnes aus:
[...] accipere oculis et animo [...]. die sinnliche vorstellung kann stark
einwirken: Ich will den sehen, der mich im talent des liebens (ibertrifft.
Gothe [...] in anderen wendungen verblaszt wieder die sinnliche vorstel-
lung, besonders wenn sie an sich fliichtig sind wie sieh, siehst du, sehn sie
mal, wie ich sehe, [...] ich sehe wohl u. ahnl. nun sehen sie — da schldgt’s
eben zwolfe. Gothe.« Siehe oben Anm. 98 [auf S. 240] (zur Umgangsspra-
che).

»Die Ausdriicke fiir Wissen im Griechischen [...] zeigen deutlich eine Prdapon-
deranz der visuellen Sphare, die in der Sache wurzelt« (H. PleRner, [Einheit
der Sinne,] a.a.0. [Anm. 105], S. 335). Dafiir verweist PleRner (ebd., Anm.
14) auf Bruno Snell, Die Ausdriicke fiir den Begriff des Wissens in der vorpla-
tonischen Philosophie (cogia, yvdun, olveois, ioTopia, n&Snua,
¢moTun)«, Diss. Berlin 1922.

DaR die hebrdischen Verba des Sehens ein Erkennen auszudriicken vermo-
gen, nutzt schon Moses Maimonides in seinem »Dalalat al-Ha'irin« (hebr.
Méreh N'bikim), ca. 1180/91, um bestimmte Stellen des Alten Testaments

244

- am14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sehe etwas als dieses).”” Ein abstraktes Aufmerken allein auf die Prd- Der Begriff
dikate kann aber, was zwischen diesen relevant ist, leicht verdecken; der Intuition

sinnvoll zu lesen: »Die drei Worter rad, »sehens, hibbit, sbetrachten<, und
chazd, »schauen¢, werden zundchst auf das Sehen des Auges angewandt,
jedoch alle auf das Begreifen durch das Denkvermdgen iibertragen. Hin-
sichtlich des Wortes rah ist dies allgemein bekannt. An der Stelle: >Er blickte
auf (wajjdr). Und siehe, da war ein Brunnen auf dem Felde< (Gen[esis] 29,2)
ist eine Gesichtswahrnehmung durch das Auge gemeint. Eine andere Stelle
lautet: >Mein Herz sah (rad) viel Weisheit und Wissenschaft< (Qohel[et]
1,16), worunter eine Vernunfterkenntnis zu verstehen ist. In dieser {ibertra-
genen Bedeutung ist jeder Ausdruck des Sehens zu verstehen, der in Bezie-
hung auf Gott gebraucht wird. Z.B. »Ich sah (raiti) den Herrn< (I. Kén[ige]
22,19; 11. Chron[ik] 18,18).« Analog weist Maimonides auch fiir die Verba
»hibbit< und >chazd< nach, daR sie zwar zundchst »das Betrachten des Dinges
mit dem Auge« meinen, dann aber auch »auf das Schauen und Betrachten
der Vernunft«, »auf die innere Erkenntnis libertragen« werden, und diese
libertragene Bedeutung »allenthalben, wo er [der Ausdruck; J. S.] von Gott
gebraucht wird«, haben. [Zit. nach der deutschen Ubersetzung »Fiihrer der
Unschliissigen«, Bd. I (1. Buch), Hamburg 1972, 4. Kap., S. 37f.; bei den
hebr. Wortern ist nur die Transkription angefiihrt; J. S.]

Vorgreifend auf die Studie 7 (»Spiegeldenken«) [von Schickel nicht ausgear-
beitet], deute ich an, wie folgenreich, diese Auslassung iiber die hebréi-
schen Verba des Sehens gewesen ist. Die von Moses Maimonides gegebene
Anregung — bemerkt Friedrich Kuntze in dem Buch »Die Philosophie Salomon
Maimons«, Heidelberg 1912, S. 23 — what Maimon in einem Aufsatze ausge-
sponnen, der in Fichtes Journal [Philosophisches Journal einer Gesellschaft
Teutscher Gelehrten, hrg. von Johann Gottlieb Fichte/Friedrich Immanuel
Niethammer. Der Aufsatz von Salomon Maimon, »Die philosophische Sprach-
verwirrung«, steht in Jahrgang 1797; J. S.] erschienen ist. [...] Es ist wohl
eine an GewilRheit grenzende Wahrscheinlichkeit, daR Fichte von hierher
seine berlihmte >Sehe< hat [...].« Siehe auch Anm. 5 [auf S. 217] zu Ab-
schnitt I1.3.1.

Zum Sinogramm »chih¢, >wissen, verstehen<, vgl. Bernhard Karlgren,
Gramm[ata] Ser[ica] rec[ensa], [Stockholm 1964], Nr. 863 a—c; zu a: »The
graph (see c. below) has >man<and >mouth¢, the former misunderstood and
turned into »arrow< in the modern graph.« Zu b—c: »The character is enlarged
by >to speak<and another element of uncertain interpretation.« Dasin b und
c unten stehende Graphem, eigentlich >to speaks, wurde aber in das dhnlich
aussehende »jih¢, »Sonnes, »>Tag¢, umgeschrieben. Die Lexika verzeichnen
»jih< auch als sogenanntes Radikal des Zeichens »>chih¢, d.h. als dessen se-
mantischen Bestandteil (im Unterschied zum phonetischen, hier oben ste-

245

- am14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

doch erlauben beide Ausdriicke, aul3er einer pradikativen, noch eine
relationale Interpretation'®®: etwas-Sehen< und >Sehen-als< driicken
dann Beziehungen aus. »ich-sehe-etwas« ist eine zweistellige Relation
»Sehen¢ zwischen mir, dem Subjekt, und etwas, dem Objekt; sie bietet
insofern, als beide Glieder der Beziehung demselben Bereich, einem
des Sehens, zugehoren, keine Schwierigkeit. Die dreistellige Relation

henden und gleichfalls >chih< auszusprechenden). >chihg, >wissenc, wird so-
mit dem visuellen Bereich des Sonnenklaren, Taghellen zugeordnet.

x5 &

Aus B. Karlgren, ebd., Nr. 863 a-b-c
106 | Vgl. D[avid] Hilbert/W[ilhelm] Ackermann, Grundziige der theoreti-
schen Logik, Grundlehren der math[ematischen] Wiss[enschaften] 27, 6.
Auflage, Berlin/Heidelberg/New York 1972: »Es hat sich (...) in der symbo-
lischen Logik eingebiirgert, nicht nur die Eigenschaften als Prddikate zu
bezeichnen, sondern auch die Beziehungen. Eine Eigenschaft wie etwa
»Primzahl sein< oder ssterblich sein< bezeichnet man als ein Pradikat mit ei-
ner Leerstelle oder als einstelliges Pradikat, weil das Zeichen fiir einen Ge-
genstand hinter das Prddikatzeichen gesetzt werden mul’, damit eine Aus-
sage zustande kommt. Entsprechend nennen wir > < und »>=¢ Pradikate mit
zwei Leerstellen, wahrend >Zw¢, »Ad< und >Mult< [>Zwischen, >Addiert zug,
>Multipliziert mit; J. S.] dreistellige Pradikate sind« (ebd., S. 68f.; die Her-
vorh. des Autors bleiben, bis auf die von »einenc, unberiicksichtigt). — Der
sogenannte (engere) Pradikatenkalkiil hat gegeniiber dem Relationenkalkiil
die Vorteile, dal® er nicht nur die Darstellung von Eigenschaften und Bezie-
hungen vereinheitlicht und dadurch vereinfacht, sondern auch »direkt an
den Aussagenkalkiil« ankniipft (ebd., S. 67).
107 | Ahnlich spricht Wolfgang Réd »von »Kennencin der Bedeutung eines
anschaulichen Wissens von Dingen. [...] Dabei ist sKennen< im Unterschied
von >Erkennenc ein zweistelliges Pradikat, sofern man sagt: >Ich kenne et-
was¢, wahrend sErkennenc< insofern dreistellig ist, als gesagt wird: »Ich er-
kenne etwas als so und so« [...]. Der Umstand, daR serkennens, anders als
>kenneng, ein dreistelliges Pradikat ist —ich erkenne etwas als etwas bzw. ich
erkenne, dal etwas so und so bestimmt ist —, hangt damit zusammen, dalk
das Erkennen im Gegensatz zum Kennen Urteilscharakter hat.« Vgl. W. R&d,
Erfahrung und Reflexion. Theorien der Erfahrung in transzendentalphiloso-
phischer Sicht, Miinchen 1991, S. 94; Hervorh. v. m.
108 | Vgl. W. Burkamp, Logik, a.a.0. [Anm. 48], S. 58: »Alle bloR pradika-
tive Begriffslogik ist [...] nur ein fiir bestimmte Zwecke vereinfachtes Ab-
strakt der Relationslogik, mit der das Denken erst seine Aufgabe erfiillen
kann.«

246

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sich-sehe-etwas-als-dieses< hingegen wird mit der Frage, welchem Be- Der Begriff
reich das als-dieses zuzuordnen sei, selbst problematisch; die Region der Intuition
des Sehens verlassend, setzt sie sich mittels als-dieses in eine (onto-
wie gnoseologisch'®) andere, sie letztlich bestimmende™ Region, eine
des Denkens, fort. Indem sie aufhort, eine Beziehung blof3 des Sehens
zu sein, wird sie unterdes keine blof3 des Denkens, bleibt vielmehr eine
auch des, besonderen, Sehens: die dreistellige Relation »Denkens, wo-
rin die zweistellige »etwas-Sehen« enthalten ist.™

Ersetzt man die Bezeichnung >Denken« durch >erkennend-Sehen<*?,
wird das Besondere des Sehens, das »Sehen-als< ausdriickt, hervorge-
hoben. Zweifellos hat das erkennend-Sehen fiir die operatio des Re-
flektierens zu gelten; als solche, wie erinnerlich™®, formal dieselbe Be-
ziehung wie die spekulare Rf1 (U, A, S)™, ist es die Relation zwischen
einem urbildlichen Objekt (u), einem abbildenden Subjekt (a) und
einer, traditionell Vernunft genannten, Spiegelebene (s). Die friihere
Vermutung, allein das besondere Sehen qua, Sehen-als vermdge des
weiteren, sodann ein ausnehmend besonderes Sehen, eine Intuition zu
sein™, lautet nunmehr praziser: allein das erkennend-Sehen als Refle-
xion vermdge des weiteren, ein eminentes erkennend-Sehen als Intui-
tion zu sein. Auch diese, ist zu vermuten, sei eine Beziehung, auch sie
formal dieselbe, also eine spekulare, wie die Vernunftreflexion. Einen
Wink, sich dessen zu versichern, ehe der Unterschied beider Relationen
zu Tage tritt, gibt die platonische Tradition.™®

109 | Ich kann das sich stellende Problem hier nur nennen: Wie ein und
dieselbe Beziehung zu gesehenen und gedachten Gegenstdnden zugleich
bestehen kénne, mull auRer acht bleiben; es ist ein, relational formuliertes,
Problem der Erkenntnistheorie.

110 | Die Worter »setzt fort< und sletztlich< haben, ebenso wie >aufhort<im
folgenden Satz des Textes, keinen zeitlichen, sondern einen logischen
Sinn.

111 | Das Enthaltensein der Beziehung >Sehen<in der Beziehung >Denken¢
ist analog dem Enthaltensein des Sehens im Denken; das Problem dieses
Enthaltenseins ist dquivalent dem in der Anm. 109 angegebenen.

112 | Vgl. das in der Anm. 107 zitierte Buch [»Erfahrung und Reflexion«]
von Wolfgang Rad.

113 | Siehe Abschnitt I.3.2 [ab S. 86].

114 | Zu lesen S reflektiert U in Ac.

115 | Siehe weiter oben in diesem Abschnitt.

116 | Den Anschein des Widerspruchs, daR (formal) dieselben Relationen
doch (formal) unterschieden seien, erdrtere ich spater.

247

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

4. Einige Sdtze im »Timaios« erldutern das Abbilden (Bilder machen)
der Spiegel.” Dem ersten Blick mdgen sie einem Abschnitt »de visu«'®
wie angehdngt vorkommen, als nutze ein Autor dieses Ranges, anstatt,
was ihm angelegen zu schreiben, die blof3e, vom Sehen dargebotene
Gelegenheit™; doch hat Platon, man lese genau, das Thema »>Spiegelc
hier aus zwingenden, soll sagen, philosophischen Griinden gewdhlt. Die

117 | Platon, Tim[aios] 46 a2—c6. — Das griech. Substantiv>eidcoAomoriac
betont hier, wie das Bild in einem Spiegel zustande kommt, geht also auf den
eigentlichen katoptrischen Vorgang. In Abschnitt II.1.2 [ab S. 122], der
Platon nach [de] rep[ublica] 596 d9—e3 zitiert, ist vom Bilder machen mittels
eines Spiegels, indem man diesen z.B. herumtrage, die Rede.

118 | Die Bezeichnung >de visu¢ entleihe ich dem »Timaios«-Kommentar
des Calcidius. Aber nicht der neuplatonische Autor (4./5. Jh.), sondern des-
sen neuzeitlicher Herausgeber hat cap. CCXXXVI-CCXLIII so tituliert; vgl.
Johannes Wrobel, Platonis Timaeus interprete Chalcidio, Leipzig 1876. — Auf
C(h)alcidius gehe ich ausfiihrlicher im 5. Abschnitt [liegt nicht vor] ein.
119 | In der Literatur zum »Timaios« beantwortet, soweit ich sehe, allein
Francis M. Cornford aus Griinden, warum Platon an dieser Stelle »de speculis<
schreibe; siehe Anm. 137 [auf S. 253f.]. (Die Antwort von Alfred E. Taylor,
dem nicht minder anerkannten Platon-Interpreten, siehe ebd.) Paul Friedldn-
der stellt nicht einmal die Frage, er vermerkt in seinem groRen Platon-Buch
nur lapidar: »[...] und hier gibt nun Timaios eine ausfiihrliche psycho-physi-
sche Theorie des Sehaktes, der er eine ausfiihrliche Theorie des Spiegelbildes
nachschickt«; vgl. P. Friedldnder, Platon, Bd. III, Die Platonischen Schriften.
Zweite und dritte Periode, 2. Auflage, Berlin 1960, S. 334. Dal® Friedldnder
die philosophische Bedeutung von Tim[aios] 46 a2-c6 entgeht, erstaunt
auch in Anbetracht seines spekularen Arguments fiir die Echtheit des friihpla-
tonischen Dialogs »Alkibiades I«. Sokrates unterredet sich mit dem jungen
Alkibiades, Mitte und Hohe des Gesprdchs, liber die »Pflege seiner selbst<
(¢mpéAeia tautol)«, die »als >Selbst-Erkenntnis< bestimmt« wird; Erinnern
des yvéd ceautdv. »Wie >Selbst-Erkenntnis< moglich sei«, setzt Friedldn-
der zu Alk[ibiades] 132 d ff. hinzu, »wird an jenem Bilde deutlich gemacht,
das allein als Siegel den Ursprung des Dialoges aus Platons Schopferhand
verbiirgen wiirde [...]: Ebenso wie Auge sich in Auge schaut und am deutlichs-
ten im Stern des andern Auges, so erkennt Seele sich in Seele und am deut-
lichsten in dem Bezirk der Seele, in dem ihre edelste Kraft, ihr Gottliches
wohnt: im Bezirk der Erkenntnis.« Vgl. P. Friedldnder, Platon, Bd. II, Die
Platonischen Schriften. Erste Periode, 2. Auflage, Berlin 1957, S. 217ff.

Im »Alkibiades« nimmt Platon das Auge-sich-in-Auge-schauen zum Beispiel;
im »Timaios« nimmt er eben diese Selbstschau des sich spiegelnden Auges
als solche thematisch auf.

248

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

»naturalis disputatio«™ - eine der »beiden groflen kosmologischen Der Begriff
Urkunden« des Abendlandes®® - sieht zweierlei, als solche verschiede- der Intuition
ne, Verursachungen im Naturgeschehen wirksam, reiht sie indes nicht,

wie Aristoteles die vier aiTia’??, nebeneinander, ordnet sie vielmehr

einander nach: »die eine ist«, in Paul Friedldinders Worten'?, »die ei-

gentlich so zu nennende Ursache (16 aitoiov), genauer die Zweckur-

sache oder das Prinzip des >Guten und Sein-sollenden« (o &yadov kai

8¢ov); die andere ist das, »ohne was das Verursachende nicht verursa-

chend sein kdnnte< (Gveu oU TO aitiov oUk &v ot €y aiTiov), die

materiale Ursache.« Gemdl} der Bedingtheit der einen durch die ande-

re causa disponiert Platon auch seinen Text, indem er die Bereiche des
Nétigens-zu, worin die Wirk- als »Mitursachen« (cuvaitia), selber ge-

notigt, dem Gotte dienstbar seien, zwischen die Bereiche des zu-Erstre-

benden, worin etwas, selber erstrebt, auf das TéAos als auf die Kardi-

nalursache hin sich entwickle'®, Mal fiir Mal einfiigt: »nirgends besser

als da, wo er die Seele im menschlichen Haupt ansiedelte und mit den

120 | Vgl. J[an] H[endrik] Waszink, Studien zum »Timaios«-Kommentar
des Calcidius, 1. Halfte, Leiden 1964, S. 29 (Philosophia Antiqua. A Series
of Monographs on Ancient Philosophy, hrg. von W. J. Verdenius und J. H.
Waszink, vol. XII). Dazu, dal} der »Timaios« »nach Calcidius (und nach dem
ganzen Mittel- und Neuplatonismus) eine naturalis disputatio« sei, annotiert
Waszink u.a. (ebd.): »Die Kennzeichnung des Timaios als eine Schrift >mept
PUoews«< ist im Platonismus allgemein«; Jamblichos habe »den Timaios als
»Hohepunkt der quoikoi« dem Parmenides als erstem der SeoAoyikoi
BiadAoyol gegeniiber[gestellt; J. S.]«.

121 | Whiteheads Dictum, zit. nach Paul Friedlédnder, Platon, Bd. 1, Seins-
wahrheit und Lebenswirklichkeit, 2. Auflage, Berlin 1954, S. 285. Vgl. im
Original: »[...] two great cosmological documents guiding Western thought«
(Alfred N. Whitehead, Process and Reality. An Essay in Cosmology, New York
1960, S. 144; das Buch ist zuerst 1929 erschienen). Inzwischen liegt eine
deutsche Ubersetzung vor: ProzeR und Realitit. Entwurf einer Kosmologie,
Frankfurt a.M. 1979; vgl. dort S. 185. Die andere groRe Urkunde ist, so
Whitehead, Newtons »Scholium, d.i. das »Scholium generale« zur zweiten
Auflage (1713) der »Philosophiae naturalis principia mathematica«.

122 | Die vier Aristotelischen aiTia siehe Anm. 77 zu Abschnitt IL.2.3 [auf
S.175].

123 | P.Friedldnder, Platon, Bd. III, a.a.0. [Anm. 119], S. 333; Hervorh. v.
m. — Platons Termini fiir die causa finalis resp. die c[ausa] efficiens hat
Friedldnder dem »Phaidon«, 99 b2-c6, entnommen.

124 | Otto Apelt meinte 1922 (in der 2. Auflage seiner »Timaios«-Uberset-
zung, Leipzig, S. 166f., Anm. 124) »Unebenheiten und Zwiespiltigkeiten

249

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder korperlichen Sinnen gleichsam an die Fuge des Seelischen und des Leib-
lichen geriet. Hier ist auch die Fuge mechanischer und teleologischer
Naturerkldrung.«'

Das Auge zeigt wie kein zweiter Ort so sichtbar, da selber sehend
und sich im Spiegel, am schonsten im Auge des Anderen, sehen kon-
nend, diese Verschrankung. Platon diinken die Augen - gleich dem
Weltrund, dessen Form unser Kopfrund nachahme®® - geschaffen
(Bednuioupyeuéva?) vom vols: damit sie, lichtnehmende, die Um-
ldufe der Himmelsverniinftigen den, diesen verwandten, Vernunft-
umschwiingen in uns, die unerschiitterlichen Sternenkreise den
durchschiitterten Seelenbahnen'® im Schauen zunutze machten, licht-

dieser Ubergangsstelle«, sogar »Widerspriiche, tadeln zu sollen: »[...] wie
denn die Konkurrenz von teleologischen und mechanischen Erklarungen sich
gleich schon in der Ubergangsstelle selbst (46C verglichen mit 47E) stérend
geltend macht«. Friedldnder hat bereits 1928 (in der 1. Auflage seines Pla-
ton-Buches) die gegensétzliche, dem »Timaios« gerecht werdende Einschat-
zung vertreten. — >ouvaiTia«: Platon, Tim[aios] 46 ¢7 u. passim.

125 | P. Friedlédnder, Platon, Bd. III, a.a.0. [Anm. 119], S. 334; Hervorh. v.
m.

126 | [Siehe] Platon, Tim[aios] 44 d3-6.

127 | [Ebd.,] 47 e4: »t& Bi&x voU Sednuoupynuéva [* das durch Ver-
nunft Hergestellte (dt.: Platon, Timaios, hrg. und tbers. von Hans Giinter
Zekl, Hamburg 1992, S. 73)]«. Francis M. Cornford (Plato’s Cosmology. The
Timaeus of Plato, iibers., mit fortlaufendem Kommentar, Indianapolis/New
York 1957, Reprint der 1. Auflage, London 1937, S. 159) setzt dafiir »the
works wrought by the craftsmanship of divine intelligence«. Den »8i1& voU
Sednuioupynuévax stellt Platon, Tim[aios] 47 e4f., [das] »T1 &i'avaykns
Yryvéueva [* durch Notwendigkeit Gewordene (dt.: ebd.)]« gegeniiber.
Alfred E. Taylor (A Commentary on Platoss Timaeus, Oxford 1928, Reprint
Oxford 1962, S. 299) bemerkt dazu: »Note the significance of the change of
verb. The effects of vouUs are >the works of its hands¢, those of avéyxn
merely »occur from avéykn« [...] Henceforth voUs and &véyxn are the re-
gular names used for what have hitherto been distinguished as the true
aitia [...] and its »accessory< or »accomplice.« — >T& Bix volU Sednui-
oupynuévac betont hier den Aspekt des (géttlich, demiurgisch) Geschaffe-
nen, »t& 81' avaykns yryvépevac den des Gewordenen.

128 | Vgl. Platon, Tim[aios] 46 e7-47 c4. — Den Gegensatz >unerschiitter-
lich-durchschittert¢ fiir griechisch >atépaktos-TeTapayuévosc (47 cl)
nehme ich aus Franz Susemihls deutschem »Timaios« auf. Vgl. Platon,
Samtl[iche] Werke, Bd. III, Heidelberg 0.J., S. 129.

Dazu, daR die Umschwiinge der Seelen den Umldufen der Sterne ver-

250

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bringende. Doch zwischen dem TéAos des Kopfes, dem gottgesetzten, Der Begriff
und dem téAos der Augen, dem gottgeschenkten, ist Platon »unverse- der Intuition
hens tief hineingeglitten in den Bereich der >Mitursachen<*?, hat er der
Darstellung, um wessen willen das Sehen sich vollziehe, die Beschrei-
bung, wodurch es zustande komme, unvermerkt eingewoben, der princi-
palis causa deren adminicula.®® Dann erst erkldrt er ein ausschlieRlich
g€ avaykns®! Erscheinendes: die Spiegelung; sie zu durchschauen, sei
nun nicht mehr schwierig. Sobald unser Augenblick freilich - im Au-
genblick, welcher ein Blitz ist, sehend-gesehen-habend - der Reflexion
das Bild abgewinnt, tritt des Spiegelns Weswegen hervor.
Die Katoptrik, z.B. die Modifikation des Spiegelbildes durch die
Spiegelgestalt, traktiert Platon als ein Sujet der geometrischen Op-
tik. Dies festzustellen, verliert den Anschein des Trivialen, werden
darin Betonung und Bedeutung von Optik erkannt: die Geometrie
der Reflexion, soweit Platon deren Gesetze schon zu formulieren ver-
mochte®?, hat, singulatim, vor dem jeweils im-Spiegel-zu-Sehenden,

wandt seien, vgl. Julius Stenzel, Uber zwei Begriffe der platonischen Mystik:
ZQOON und KINEZIZ (in: J. Stenzel, Kleine Schriften zur griechischen Phi-
losophie, 3. Auflage, Darmstadt 1966, S. 1-31).

»Die Seele ist [...] auch im Timaios [wie schon im Phaidros; J. S.] urspriing-
lich Stern, lautet eine Grundthese in Stenzels Interpretation (S. 8); als ein
solcher habe sie, ehe sie in den kUkAos yevéoews entsandt wurde, an den,
siderischen, vom vous geleiteten Bewegungen teilgenommen. Stenzel erin-
nert (S. 23) an Wilhelms Worte beim Anblick des Sternenhimmels (Goethe,
Wanderjahre, I.10): »Darfst du dich in der Mitte dieser ewig lebendigen Ord-
nung auch nur denken, sobald sich nicht gleichfalls in dir ein beharrlich
Bewegtes, um einen reinen Mittelpunkt kreisend, hervortut?«

129 | P. Friedldnder, Platon, Bd. III, a.a.0. [Anm. 119], S. 334.

130 | »sprincipalis causa< bzw. >adminicula< setzt Marsilio Ficino fiir >aitiowc
und >ouvaitiac. Vgl. TTAATQN. Platonis philosophi quae exstant. Graece
ad editionem H. Stephani acc. expr. cum Marsilii Ficini interpretatione [Lat.;
J. S.], vol. IX, Biponti (Zweibriicken) 1786, S. 336.

131 | Platon, Tim[aios] 46 el.

132 | Vgl. dazu Francis M. Cornford, [Plato’s Cosmology,] a.a.0. [Anm.
127], S. 154: »In interpreting this short account of mirror images [Timaios]
46 a2 ff.; J. S.] we must beware of ascribing to Plato too much knowledge
of optics. There is no reference to the lens or the retina. He knew that the
angles of incidence and reflection of a ray are equal.«

David C. Lindberg urteilt in seiner Optikgeschichte ([Auge und Licht im Mit-
telalter, [Frankfurt a.M. 1987, S. 36): »Die Atomisten, Platon und seine Vor-
gdnger, die Stoiker und Galen, schlieRlich auch Aristoteles haben fiir das

251

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder hat, generatim, vor der spekularen Lehre vom Sehen, einer sozusagen
katoptrischen Optik, zuriickzutreten. Liegt aber dem Bildermachen der
Spiegel unser Sehen zugrunde, bleibt dieses, auch als ein etwas-im-
Spiegel-Sehen, tiber den Abschnitt »de visu« hinaus das eigentliche
Thema." Die Eigenart der platonischen Theorie des Sehens bestimmt
die Eigenart der platonischen Theorie des Spiegelns. Sie sind, genau-
er, sogar eine und dieselbe, allenfalls durch den Bildcharakter in sich
differenzierte Theorie’*%; denn beide sollen ja das Sehen von Bildern
erkldren: das unserem bloRen Auge — wiewohl in ithm gespiegelt' —
ungespiegelt Sichtbare, die Welt der Korper, soll ein deren Urbild kaum
gleicher-, doch gewissermalRen analoges, namlich aufs beste nachge-

Sehen Theorien entwickelt, in denen sich kaum eine Spur von Mathematik
findet.«

133 | Namlich auch in den Abschnitten »de imaginibus« und »laus vide-
ndi« [J. Wrobel, (Platonis Timaeus interprete Chalcidio,) a.a.0. (Anm.
118), wahlt statt dessen den angemesseneren Zwischentitel »de visus au-
ditusque utilitate«; J. S.], wie J. Wrobel und, dessen Beispiel folgend, als
neuerlicher Herausgeber J. H. Waszink [Plato Latinus, hrg. von Raymundus
Klibansky, vol. IV: Timaeus. A Calcidio translatus commentarioque instruc-
tus, hrg. von J. H. Waszink, ed. alt., London/Leiden 1975 (in: Corpus Pla-
tonicum Medii Aevi, hrg. von R[aymond] Klibansky); J. S.] die cap. CCX-
LIX-CCLXIII resp. CCLXIV-CCLXVII des Timaios-Kommentars von Calcidius
liberschrieben haben; mit cap. CCLXVIII beginnt dann ein »de silva« —»sil-
va« gleichbedeutend >UAryg, >Materie¢, — zubenannter Abschnitt (J. Wrobel
add.).

134 | Die Differenz im Bildcharakter von direkt und gespiegelt Gesehenem
behandelt der folgende 5. Abschnitt [liegt nicht vor].

135 | Das Phdnomen des Pupillenbildes — »das ist das in der Hornhaut
gespiegelte Bild duRerer Gegenstdnde« — hat von Demokrit bis Leonardo
immer wieder das Sehen erkldren sollen. Aristoteles hatte liber Demokrit
gesagt: »5T1 [...] oleTon T6 dpav elvar TN Eupactv, o kaAdds« (de sen-
su [et sensili] 438 a6). Der Aristoteliker Avicenna aber verglich spater »das
Sehen mit dem Entstehen von Bildern im Spiegel [...]: >Das Auge ist wie ein
Spiegel, und der gesehene Gegenstand ist wie das in einem Spiegel durch
die Vermittlung der Luft oder eines anderen durchsichtigen K&rpers reflek-
tierte Ding; und wenn Licht auf den sichtbaren Gegenstand fallt, dann pro-
jiziert es das Bild des Gegenstandes auf das Auge. [...] Wenn ein Spiegel
eine Seele besdRe, so wiirde er das auf ihm gebildete Bild sehen« (D. C.
Lindberg, [Auge und Lichtim Mittelalter,] a.a.0. [Anm. 132], S. 21 bzw. 100;
dort ist Avicenna nach seinem »Danish-Nameh«, »Buch des Wissens«, zi-
tiert).

252

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

machtes Abbild sein.™® Wird die thematische Mitte in Platons Den- Der Begriff
ken, nicht allein des »Timaios«, zu Recht »the metaphysical problem der Intuition
of the eldcoAov«, genannt', erfordert, wie dieses, auch das eo ipso

implizite Problem des Bildersehens eine, da fiir jedweden Bildcharak-

136 | Platon, Tim[aios], z.B. 29 d7ff., 37 c6ff.,48 e2ff.

137 | Francis M. Cornford, [Plato’s Cosmology,] a.a.0. [Anm. 127], S. 156;
Hervorh. v. m. = Cornford nennt zu Beginn des Absatzes, der zu der zitierten
Wendung hinfiihrt, Griinde, warum Platon inmitten der Darstellung von Kau-
salitdt und Teleologie des Sehens >de speculis< schreibt (siehe Anm. 119
[auf S. 248]); allerdings verraten die ersten Worte, wie wenig er selber frei
davon ist, Tim[aios] 46 a2—c6 eher fiir einen Eindringling denn fiir eindring-
lich zu halten: »This disquisition on optics will seem less intrusive if we re-
member the whole apparatus of vision was peculiarly significant to Plato
because of the analogy between the bodily eye and the eye of the soul, and
between the sunlight and truth. Dream images, shadows, and reflections
occupied in the »Republicc (510A) the lowest section of the Divided Line.
The relation of these ei®wAa to the actual visible things whose images
they are was there used to illustrate the relation not only of the lower ob-
jects of intelligence to the higher, but also of the whole visible world to its
intelligible pattern. In the >Sophist< (266) a parallel is drawn between di-
vine and human production. Divine production covers the same field as the
work of the Demiurge in the >Timaeus«: it is the creation of the whole visib-
le world, divided into (1) originals, »ourselves and all other living creatures
and the elements of natural things — fire, water, and their kindreds, and (2)
images which attend on all these products: dream images, shadows, reflec-
tions. In human production the two classes have their analogues in (1) the
production of useful things by crafts such as the builder’s, who makes an
actual house, and (2) images, such as the painter’s, who makes, as it were,
»a manmade dream for waking eyes<. In this lower class rank all the fine
arts, political rhetoric, and sophistry.« Hier folgt die zitierte Wendung im
Satzzusammenhang: »Thus the relation of dreams and reflections to their
originals was associated with what may be called the metaphysical problem
of the el®wAov, [...].«

Apropos >dream images, griech. spavTtdoupaTac. In diesem einen Wort fin-
det Alfred E. Taylor, Cornford verwdssernd, die sozusagen assoziative Veran-
lassung fiir Platon, [Timaios] 46 a2 — gerade ist die Kausalerkldrung des
Sehens abgeschlossen — das Thema »>Spiegel< aufzunehmen. »Apparently the
subject is suggested by the fact«, schreibt er [A Commentary on Plato’s Ti-
maeus,] a.a.0. [Anm. 127], S. 285, »that he has just used the word
pavtaouaTa, yimagess, for the figures we see in our dreams [Weshalb Pla-
ton angelegen ist, das Sehen und die Traumbilder zusammenzunehmen, wird

253

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder ter giiltige, einheitliche und, im letzten, metaphysische Theorie. Nur
zundchst heil3t, Platonice dem etwas-im-Spiegel-Sehen nachzufragen,
Platonice zu beantworten, wodurch wir tiberhaupt etwas sehen; die
Antwort, worin, libersteigt bald die Empirie.
Eine jede von anderer Lichtgestalt, obzwar Licht von demselben
Licht, effizieren drei causae das Sehen: ein aus uns leuchtendes Feuer
der Augen, das um uns scheinende Licht des Tages, ein zu uns strahlen-
der Glanz der Dinge.”® Augen- und Tageslicht verbinden sich, gleich-
artig zu gleichartig', in eines, nunmehr Medium, worin der sichtbare

in der folgenden Anmerkung klar; J. S.]; as the word was also used of the
»unreal< appearances in reflecting surfaces as well as for those of dreams, he
goes on to say something about this other class of pavt&ouaTa. He treats
the matter at a curiously disproportionate length [...].« Tim[aios] 46 a2—c6
umfaRt genau 16 Zeilen und vier Worter.

138 | Platon, Tim[aios] 45 b2-46 a2. — Das um uns scheinende Tageslicht
erlicht allererst das Sehen, es ist »die spezifische Moglichkeitshedingung
des Gesichts« (so Egil A. Wyller, Der spate Platon. Tiibinger Vorlesungen
1965, Hamburg 1970, S. 13. Wyller interpretiert dort [De] rep[ublica] 507
c6ff.; ich greife diese Stelle noch auf). Wendet sich nun das Tageslicht, der
sinkenden Sonne folgend, zur Nacht, erlischt mithin das Sehen. Wir schla-
fen, und das milde Feuer in uns sdnftigt die Bewegungen unseres Innern.
Doch je stédrker die Bewegungen bleiben, desto einprdgsamer werden unse-
re Traumbilder. Mit eben diesem Wort, >pavtaouaTas, endet Platon die
Darstellung des Sehens; freilich diirfte ihn kaum das Wort veranlaRt haben,
sich anschlieBend den anderen pavtaouata, denen des Spiegels, zuzu-
wenden. — Platons Theorie, dal} feuriges Licht, als eine der Ursachen des
Sehens, aus unseren Augen austrete, kam bereits verkiirzt in AbschnittI1.2.8
[ab S. 72] zur Sprache. — Siehe auch das (schon Anm. 121 zu Abschnitt 1.
2.8 erwdhnte) Scholion, worin ich untersuche, ob Platon so etwas wie Blick
- oder Sehstrahlen anstelle von Licht- bzw. Feuerstrahlen angenommen
habe.

139 | »gleichartig zu gleichartig«, »&uotov pods Spolov« (Tim[aios] 45
c4). — Platon gibt mit diesen Worten die Voraussetzung an, daR Augen- und
Tageslicht (sowie reflektiertes Licht) sich iiberhaupt miteinander verbin-
den kdnnen; allein Gleichartiges erfahre auch gleiche Einwirkungen, und
diese wiirden der Seele vermittelt: »aiodnow Tapéoxeto Tavtnv §dns
opav pauev«. Treffe hingegen das Augenlicht, sobald das Tageslicht sich
abgewandt habe, auRen auf Ungleichartiges (»mpds [...] &vduoiov
¢€1ov]«), ndmlich auf Dunkel, kdnne es sich diesem als Licht nicht verbin-
den: »maveTtai Te ouv Opcdv«. Vgl. die ganze Passage Tim[aios] 45 c2—
d7.

254

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

mit dem sehenden Strahl, auch sie gleicher Art, einer wird. Physiologie Der Begriff
des Auges und Physik des Lichtes stehen, wichtig genug, das Sehen der Intuition
empirisch zu kennen, dennoch hintan. Platon trdagt dariiber Meinungen

vor, Abbilder der Abbilder®, die mdglicher, nicht notwendiger Weise

wahr sind; ein Monitum, fiir Meinung des Timaios zu halten, daf}

jene Dretheit aus Augen, Dingen und Tageslicht unser Sehen bewir-

ke und wie sie zusammenwirke. Dieselbe Trias wird aber, ohne irgend

naturalis intentio, bereits in der »Politeia« beschrieben: Gesicht, Ge-

sehenes und, yévos Tpitov [*das dritte Geschlecht], das Licht', als

eines des Tages, eines des Taggestirns.'*3 Dies Dritte nennt Platon ein

140 | Zugrunde liegt die Analogie, zum Werden verhalte sich das Sein wie
zur Meinung die Wahrheit (Tim[aios] 29 c3), zum Abbild verhalte sich das
Urbild wie zur Darstellung des Abbildes die Darstellung des Urbildes; die
Meinungen sind den, den Urbildern analogen, Abbildern selber analog gleich
(c2 »eikdvas ava Adyov [...] dvtask), sind also ihrerseits deren Abbilder.
- Vgl. Alfred E. Taylor, Plato. The man and his work, 6. Auflage, London 1949
(Reprint 1952), S. 440f.: »Discourse about the fixed and unchanging arche-
type, or model, can be exact and final; it has the definitiveness of its object:
discourse about its sensible copy, which is continually varying and changing,
can only be approximate. Hence in natural science, we have no right to de-
mand more than likely stories¢, i.e. in metaphysics and mathematics there
can be finality; in the natural sciences we have to be content with approxi-
mate and tentative results [...] (29 b-d).«

141 | Ihre (zuféllig) mégliche Wahrheit ist fiir uns nicht einsehbar. Da wir
prinzipiell »likely stories« (siehe Anm. 140) in ihnen zu sehen haben, gelten
uns Satze der Naturwissenschaft als prinzipiell falsifizierbar. — Zur 8o€a
&Andris vgl. auch Egil A. Wyller, [Der spate Platon,] a.a.0. [Anm. 138], S.
50 ff. u. passim.

142 | Platon, [De] rep[ublica] 507 d8ff.: »dyis; dSpatdv; yévos Tpitov:
Pdds«. Vgl. insgesamt 507 c10-e5.

143 | DaR die Sonne, ein Gott, der Ursprung des Lichtes sei — vgl. [De]
rep[ublica] 508 a4ff. —, zeichnet den Gesichtssinn vor den (ibrigen Sinnen
aus. Vgl. dazu Egil A. Wyller, [Der spate Platon,] a.a.0. [Anm. 138], S. 13:
»Das Licht ist zwar die Mdglichkeitsbedingung des Gesichts, die Sonne aber
ist sein Grund. [...] Das Sehvermdgen (>&Uvapus< = >Vermdgens, >powers,
nicht »>Fahigkeitc, >faculty< [...]) ist nicht nur das Lichthafteste, sondern
sogar das Sonnenhafteste (»fAeioeidéoTaTtov« 508 b3) aller Wahrneh-
mungsaktivitdten. Das Auge [eine kleine Sonne; J. S.] bildet selber einen
Grund, aus dem her das Sehen, wie Licht, ausstromt.«

Die herangezogenen Passus stehen innerhalb des sogenannten Sonnen-
gleichnisses (rep. 506 d8-509 c5). Zu dessen engem, auch spekular wichti-

255

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

»TidicdTEPOV Luydv [* kostbares Band (Platon, Sdmtliche Dialoge,
Bd. 5, Der Staat, hrg. von Otto Apelt, Hamburg 1988, S. 262)]«™; das
Licht spanne in einem kostbareren Joch, denn das Medium >Luft¢ eines
fiir Gehor und Gehortes sei'*®, Gesicht und Gesehenes zusammen. Wenn
wir sagen, wir horten vermittels der Luft, stellen wir ein physikalisches
Faktum fest; sagen wir hingegen, wir sehen etwas im Licht™, driicken

gem Zusammenhang mit Linien- und Hohlengleichnis (509 d1-511 e5 bzw.
514 a1-521 b11) siehe das Scholion »Platon: Drei Gleichnisse« [von Schickel
nicht ausgearbeitet].

In Salomon Maimons »Kritik des reinen SehensVermdgens« — deren trans-
zendentaler Asthetik, Logik und Dialektik — finden sich »keine andern, als
die in der Kr. d. r. V. aufgestellten« Kategorien und Grundsétze; »nur dal®
was dort im Allgemeinen (in Beziehung auf ein Object iiberhaupt), hier von
einem besondern Fall (in Beziehung auf ein Object des Sehens {iberhaupt),
dargethan wird<. Maimon ergdnzend, hebe ich den platonischen Anteil an
seinem Denken hervor: Licht ist kein empirischer, von den, dadurch gesehe-
nen Objecten abstrahirter Begriff; weil diese, um gesehen zu werden, dassel-
be schon voraussetzen«; »Das Licht ist [...] nichts ander s als das Medium
des Sehens; oder die Bedingung a priori von der Mdglichkeit des Sehens ein
sichtbaren Objects liberhaupt. [...] was vom Lichte (inwiefern es Medium des
Sehens ist) gilt, muR a priori von allen dadurch zu sehenden Objecten gel-
ten.« Vom Sehensvermdgen handelt Maimon in seinem Aufsatz »Die philoso-
phische Sprachverwirrung« (in Fichtes Journal, 7. Bd., 11. Heft, Jena und
Leipzig 1797, S. 237 ff., S. 240 ff.; siehe Anm. 105 zu Abschnitt II.3.3 [auf
S. 242ff.]).

144 | Platon, [De] rep[ublica] 508 al.

145 | Das physikalische Medium des Horens, die Luft, beriicksichtigt Pla-
ton nicht in der »Politeia, doch angemessen »Tim[aios]« 67 a7 ff. Auf das
Telos des Horens geht er ebenfalls im »Timaios« ein (47 c4 ff.): Wir horen,
damit wir der himmlischen Harmonien auch musikalisch inne wiirden. Nach
diesem Telos bemilt sich der Rang des Gehdrs. — Zu der — z.B. von E. Frank
und F. M. Cornford angefochtenen — »Timaios«-Interpretation, die mathe-
matischen Gesetze, nach denen die Gestirnsphdren bewegt werden, seien
zugleich musikalische, vgl. vorziiglich Albert Freiherr von Thimus, [Die Har-
monikale Symbolik des Alterthums, 2 Bde., Kéln 1868 u. 1876], Bd. II, S.
206-240. Paul Friedldander schreibt (Platon, Bd. III, a.a.0., [Anm. 119], S.
341): Man wiirde »im Timaios eine Weltharmonik vermissen [...], wenn sie
nicht darin ware«.

146 | Wie wir, platonisch, analog auch sagen, swir denken in der Wahrheit;
vgl. Platon, [De] rep[ublica] 508 d5, 508 e1-509 a8; Egil A. Wyller, [Der
spate Platon,] a.a.0. [Anm. 138], S. 14f.

256

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

wir anderes als bloRe Faktizitdt aus. Das Licht, lie3e statt dessen sich Der Begriff

sagen, sei das Worin des Sehens.*#’ der Intuition
Von den drei Lichtgestalten spricht Platon, Erinnerung dreier Licht-

geschlechter (yévn)™® weckend, auf Seite 45 (b2-46 a2) des Timaios;

schon auf Seite 48 (e4) bemiiht er ein »tpitov &AAo yévos [* eine

weitere, dritte Gattung (Platon, Timaios, a.a.0., Anm. 127, S. 75)]«. Bis

dahin sei seine Kosmologie mit zwei Gattungen (eidn) ausgekommen:

»Ev pEv cos TapadeiypaTtos eldos UoTedéy, vonTdv Kai el kaTd

Tadta év, pipnua 8¢ TapadeiypaTtos SeUTepov, yéveow Exov kai

opaTtov [* die eine (Gattung) war als Vorbildform angesetzt, durch

Denken erfaRRbar, immer sich gleich verhaltend, als Nachbild des Vor-

bilds die zweite, dem Werden zugédnglich und sichtbar (dt.: ebd.)]«; die

eine das Urbild, gedachtes und stetes Dasselbe, die andere dessen Ab-

bild, gesehenes und unstetes Werden; die nun benétigte dritte sei eine

schwierig und dunkel faRbare Gattung (ei8os).*° Ihren scheinbar ver-

147 | Das Lichtist auch das Worin des Gesehenen (analog ist die Wahrheit
das Worin des Denkens/Gedachten; siehe Anm. 146). Man erinnere sich hier
der Abschnitte II1.1.5 [ab S. 136] und II.1.6 [ab S. 143] iiber das Worin des
Spiegelns/Gespiegelten. Zu diesen beiden Worin wird ein drittes, das Worin
des Werdens (xcopa), in Verfolg des »Timaios« hinzukommen.

148 | Vgl. [De] rep[ublica] 507 c11 und el. Wie dort setzt Platon ein
»yevos; auch Tim[aios] 48 e4, dagegen setzt er Tim[aios] 48 e3 und e6,
unmittelbar vor und nach e4, >ei®n« resp. »el®os«. Mithin scheint Platon, wie
an manch anderen Stellen, »>efSos< und »yévos«varie, als Synonyma fiir »Gat-
tung¢ (im Sinne von »Sorte<), zu gebrauchen. Wére eine semantische Diffe-
renz plausibel, kdme sie jedenfalls nicht auf den logischen Unterschied des
Yévos von €idn, der Gattung von ihren Arten hinaus. Doch méchte »ei8os¢
das platonice oft »Bild, >Urbilds, »Idee< bedeutet, hier eine (auffallige, sozu-
sagen sortenspezifische) Beschaffenheit meinen, indes >yévos¢, weniger
verdeckt als unser>Gattung, das Generative betonte. Auch »yévos<kann den
Inbegriff einer (sozusagen sortierten) Menge angeben, seine Grundbedeu-
tung ist aber »Geschlecht« (»Stammg, das Familiengeschlecht; >sexus¢, das
natiirliche Geschlecht). —»>Gattung¢ hat ein anderes, »yévos< nur streifendes
Bedeutungsfeld. Vgl. Hermann Paul, [Deutsches Wdrterbuch]: »Gattung 15.
Jh., zu gatten. In seiner jetzigen Bedeutung steht es der Verwendung des
Verbums gatten in der Bedtg. »sortieren< am ndchsten; es ist also eigentl.
»Zusammenstellung des Zusammengehdrigen<.« Ebd.: »Gatte = mhd. gate ist
urspriinglich >der einem andern gleichsteht, mitihm zusammengehdrt«.« Den
bei »yévos< so hervorstechenden generativen Aspekt nimmt >gattens, »Gat-
tung« deutlich erst durch Préfigierung an: sbegattenss, »Begattungz.

149 | Platon, Tim[aios] 48 e5-49 a4. 49 a3 f.: »kaAemdv kal &uudpdv

eldos«.

257

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder ratselten Namen »xcopac — »0rt einer jeden Ortschaft«, paraphrasiert
Jacques Derrida®™® - fiihrt Platon, neuerlich »yévogs< gebrauchend, erst
52 a8 ein®, nachdem er der Gattung/dem Geschlecht, quasi en com-
paraison généalogique, ein »familiares Schema«™? iibergestiilpt hat.
So wdre »>16 TpiTtow — sei Derrida das Wort, ein Platon wahrendes,
belassen’® - »das Behdltnis und gleichsam die Amme allen Werdens«
(>mdons elvan yevéoews UmoSoxnv auThv olov Tidnvijw, 49 a5f.).
Als Amme untersteht sie somit diesem tertium quid, dessen Logik all
das kommandiert, was ihr zugesprochen wird. Andererseits: >Man kann
in angemessener Weise (mpémet) das Behdltnis mit einer Mutter ver-
gleichen (mpodeik&oat), das Urbild mit einem Vater und die zwischen
beiden liegende Natur mit einem Kind (¥xyovos).'>

Uberraschend gibt Platon zu bedenken: Was die vielerlei Gestalt
des Werdenden urbildtreu in sich aufnehmen solle, miisse selbst aller
Gestalt bar sein; sonst wiirde seine Eigenart durch die Abbilder durch-

150 | Jacques Derrida, Chora, Wien 1990, S. 67. — Als Primdrbedeutung von
»xcpa¢ nennen die Lexika: »der Raum, der etwas umfaRt, den etwas ein-
nimmt, Ort, Platz, Stelle« (W. Pape, [Griechisch-deutsches Handwdrter-
buch?] a.a.0. [Anm. 44]); »space or room in which a thing is, defined as
partly occupied space, distd. fr. kevév and Témos« (Liddell & Scott, [Greek-
English Lexicon,] a.a.0. [Anm. 19]). — Derrida verfalRte den Essai »Chora«
fiir die »Etudes offertes a Jean-Pierre Vernant« (Paris 1987 unter dem Titel
»Poikilia«). Mit diesem »Zeichen von Dankbarkeit und Bewunderung« wollte
er den ehren, »der uns soviel gelehrt und zu denken gegeben hat iiber die
Opposition mythos/logos, gewi3, aber genauso auch iiber die unaufhérliche
Verkehrung der Pole«.

151 | »TpiTov 8¢ al yévos 8v 1o xcopas &et [* die dritte Gattung wieder
ist die des je Raumgebenden (Platon, Timaios, a.a.0., S. 84f.)]« — Nicht in
der erst Tim[aios] 52 a8 auftretenden metaphysischen, sondern in geogra-
phischer Bedeutung, benutzt Platon das Wort schon Tim[aios] 22 e2: »kaT&
8¢ Trjv8e xcopav [* in diesem Land hier dagegen]«.

152 | Jacques Derrida, [Chora,] a.a.0. [Anm. 149], S. 67; gedndert aus
»Dieses familiale Schema«.

153 | Ebd.; Text geringfiigig gedndert und gekiirzt; Hervorh. v. m.

154 | Platon, Tim[aios] 50 d2—4: »kai 8¢ kal TPoBeIk&Bal TEETTEL TO pEV
Bexouevov untpi, 16 & 83ev maTpl, THv B¢ peTafl ToUTwv @uoiv
EKyova, [...] [* So scheint denn auch ein Vergleich angemessen: Das Auf-
nehmende mit einer Mutter, das >nach dem ...< mit einem Vater, das Natur-
ding in ihrer Mitte mit einem SproRling (Platon, Timaios, a.a.0., S. 80f.)].«
Der Satz geht nach dem Komma fort mit »vonoai ...«; siehe die folgende
Anm. 155.

258

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

scheinen und deren Ahnlichkeit mit den Urbildern triiben.”®® Sind Der Begriff
wir liberrascht, die Griechen waren es nicht; noch Aristoteles fragt’*®, der Intuition
ob das Weibliche mehr denn einen bloRen Ort (témos) fiir die Nach-

kommen abgebe, ob nicht das Mannliche mit dem Samen das einzig

Generative spende. In diesem Sinne ist die xcopa nichts anderes als,

mit Calcidius gesagt, »rerum receptaculum [* Behdltnis der Dinge]«,

als »nutrix totius generationis [* Amme allen Werdens]«™’, ist sie die,

155 | >zubedenkenc. Platon verstarkt sogar: »xpri« (50 ¢7) »[...] vofjoai«
(50 d4); dal »xpri< zu >vofjoawk gehort, zeigt Francis M. Cornford, [Plato’s
Cosmology,] a.a.0. [Anm. 127], S. 185, Anm. 5. — Platons Argumentation
erstreckt sich iiber Tim[aios] 50 d4-51 a3.

156 | Aristoteles, [De] gen[eratione] an[imalium] 763 b30: »(ofov
Avafayodpas kai €Tepol TGV puoloAdywv.) yiveodai Te yap ek ToU
&ppevos TO omépua, TO 8¢ IfAv Tapéxelv TOV TéTov [* (z.B. Anaxago-
ras und einige Naturforscher.) Vom Mdnnchen komme der Same, das Weib-
chen gewihre ihm Unterkunft (dt.: Aristoteles: Uber die Zeugung der Ge-
schopfe, iibers. von Paul Gohlke, Paderborn 1959, S. 169)]« — Francis M.
Cornford weist auRer auf Aristoteles ([Plato’s Cosmology,] a.a.0. [Anm.
127], S. 187) auch auf James G. Frazers »Totemism and Exogamy, Bd. 1, S.
338, hin (ebd., Anm. 1): »The doctrine is still held by the natives of S.E.
Australia: >children emanate from the father alone and are merely nurtured
by the mother.««

157 | Angefiihrt nach Paul Friedldnder (Platon, Bd. III, a.a.0. [Anm. 119],
S. 499, Anm. 31 zum Timaios). »[...] aber gerade fiir »xcopa¢ scheint er kein
Ubersetzungswort zu haben« (P. Friedlinder, ebd.). Calcidius hat eines,
doch kein gliickliches: locus, das Marsilio Ficino aufnehmen wird; siehe Anm.
161 [aufS. 260f.]. — Calcidius kommentiert (vgl. Plato Lat[inus], vol. IV, hrg.
von R. Klibansky, a.a.0. [Anm. 133], S. 336): »At uero locum uocat eam
uelut regionem quandam suscipientem specierum incorporearum intellegibi-
liumque simulacra [Hervorh. v. m.; J. S.] [...] uelut receptaculum corporea-
rum specierum, quae sunt membra mundi [...]. [* Ort aber nennt er sie wie
einen Bereich, der die Abbilder der unkdrperlichen und intelligiblen Vorstel-
lungen aufnimmt [...] wie ein Behdltnis der kdrperlichen Vorstellungen, die
die Glieder der Welt sind J« — Vgl. auch ebd., S. 341: »[...] generationem uero
quantitates et qualitates et ceteras sensiles conformationes. [* Werden aber
die Quantitdten und Qualitdten und die iibrigen sinnlichen Bildungen]«
»nichts anderes (sein,) als«. Die xcopa kdnnte, in einem anderen Sinne, z.B.
als eine Art kosmischer Ofen — der alles Werdende, anstatt es zu nahren,
erwdarmt — aufgefalt werden; ihr wiirde damit bloR ein anderes, ebenfalls
metaphorisches, Akzidenz beigelegt. Siehe aber unten den SchluR dieses
Abschnitts 4 sowie die Anm. 180 und 181 [auf S. 270f. und 271]: dort wird

259

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

quasi miitterliche, Herberge des Werdens. »0Obwohl xcopa nicht den
Platz der Amme innehédtte, sondern den der Mutter«, rdsoniert Derri-
da®?, »bildet sie kein Paar mit dem Vater, dem urbildlichen Modell. Als
dritte Gattung/drittes Geschlecht gehort sie keinem Oppositionspaar
an, zum Beispiel dem, den das intelligible Urbild mit dem sinnlichen
Werden bildet und das eher einem Paar Vater/Sohn dhnlich ist; bei dem
die Mutter abseits stinde.« Die xcopa schlieRt Derrida an®?, sei »so-
wenig eine Mutter wie eine Amme; allein, griechisch ist sie, gleichsam,
das eine wie das andere; immerhin eine »eigentiimliche Mutter«, soviel
mochte Derrida wahrhaben', eine, »die Statt gibt, ohne zu erzeugenx.
Doch eigentiimlich sollte dieses maternum allenfalls heiflen, weil es
den Griechen zu eigen gewesen ist. So legt Platons Vergleich eine,
erstem und zweitem yévos entbehrliche, Fihrte, To Tpitov, »das der
xoopak, auszumachen: es sei »keines Untergangs je gewdrtig, allem,
was Werden hat, Platz bietend«.™

das »Nichts-sein-als, d.h. das >ti eoTic oder die Substanz, der xcopa ange-
geben.

158 | Jacques Derrida, [Chora,] a.a.0. [Anm. 149], S. 67 f.; wie Anm.
153.

159 | Ebd., S. 68; wie Anm. 153.

160 | Ebd.; Hervorh. v. m. - Fiir das betonte >Statt geben« (>stattgebenc)
verweise ich auf Anm. 167 [auf S. 262ff.]. — Derrida paraphrasiert »xcopac¢
auch durch »ausgestatteter Ort« (»lieu investi«); er umschreibt, in etwa le-
xikalisch (siehe Anm. 150 und 151 [auf S. 258]), da er »xcopac« fiir uniiber-
setzbar hdlt: »Chora >heifRt«: von jemandem eingenommener Platz, Land,
bewohnter Ort, verzeichneter Platz, Rang, Posten, zugewiesene Position,
Territorium oder Region. Und in der Tat wird chora stets bereits eingenom-
men, besetzt/belehnt/ausgestattet sein, sogar als allgemeiner Ort und ob-
gleich sie sich von allem unterscheidet, was Platz nimmt in ihr. Daher die
Schwierigkeit sie als leeren oder geometrischen Raum zu behandeln« (ebd.,
S. 42f.).

161 | Platon, Tim[aios] 52 a8-b1: »TpiTov 8¢ al yévos &v TS Tfis Xopas
acei, pIoplv o Tpoodexduevov, Edpav Bt Tapéxov doa Exel YEVEOIY
mé&ow [...] [* Die dritte Gattung wieder ist die des je Raumgebenden, die
Untergang nicht an sich ldRt, stattdessen einen Wohnsitz gewdhrt allem,
was da Entstehung hat (...) (dt.: Platon, Timaios, a.a.0.)].« Einige Interpre-
ten beziehen »aseic auf »év< und verstehen die xcopa z.B. als »das ewige
Reich des Raumes« (Otto Apelt, [Platons Dialoge Timaios und Kritias,] a.a.0.
[Fn 124], S. 78; Hervorh. v. m.) bzw. »Space, which is everlasting« (Francis
M. Cornford, [Plato’s Cosmology,] a.a.0. [Anm. 127], S. 192; Hervorh. v. m.;
auch Anm. 1 ebd.); im griechischen Text steht dann ein Komma nach

260

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Uber das, was Werden hat, sprechen wir in einer ihm, dem abbild- Der Begriff
lich Werdenden, angemessen sensualistischen Sprache, und ebenso re- der Intuition
den wir iiber das, wovon das Werdende ein Abbild ist, in einer diesem,
dem urbildlich Seienden, zureichend intellektualisierten Weise.'*? Die
Xxwpa hingegen, selbst weder Abbild noch Urbild, sei den Sinnen nicht
wahrnehmbar, lehrt Platon, und lediglich einem illegitimen SchlieRen
falbar (»&mTdv Aoyioudd Tt véde [* zugdnglich nur einer Art Ba-
stard-Schluf} (dt.: Platon, Timaios, a.a.0. (Anm. 127), S. 85)]«!%). Of-

»éeic. Ich schlieRe mich Alfred E. Taylor an ([A Commentary on Plato’s Ti-
maeus] a.a.0. [Anm. 124], S. 343): »&el = ék&OTOTE- >in every case, not
»always< or »all the time<.« So falkt bereits Calcidius das >aewc auf und zieht
es zum Folgenden, so dal} es durch »ou< negiert wird: »Tertium genus est
loci, quod ne ad interitum quidem pertinet [* Der Ort gehort zur dritten
Gattung, der auch nicht einmal zum Untergang gehort]« (Plato Lat[inus],
vol. IV, hrg. von R. Klibansky, a.a.0. [Anm. 133], S. 50); >ne ... quidemc
bedeutet hier »auch nicht einmalc. Vgl. dieselbe Auffassung bei Marsilio
Ficino, Platonis Opera, vol. IX, a.a.0. [Anm. 130], S. 348f.: »Tertium genus
locus est, qui interit quidem nunquam. [* Die dritte Gattung ist der Ort, der
nie vergeht]« Ficino liest dementsprechend den griechischen Text ohne
Komma nach »&ei [...] TO Tfis Xcopas el pdopav ov Tpoodexduevov
(ebd.); wortlich etwa: »[...] das der xcopa, in jedem Fall Untergang, nicht
erwartend«.

August Boeckh hat sich in seiner klassischen Abhandlung »Ueber die Bil-
dung der Weltseele im Timaeos des Platon«, 1807, dieser tradierten Inter-
pretation befleiRigt: »Nun ist zwar eigentlich nicht mehr ndthig zu sagen,
daR der Raum ihm [Platon; J. S.] ebenfalls nichts Ewiges ist«, sowenig wie
das Werdende; »aber wére er ewig, so wiirde er dies gesagt haben; jetzt
weiset er klar darauf hin, dal er ihn fiir geschaffen halt, wie die Zeit, indem
er ihn nur unvertilgbar und immer den Untergang ausschliefSend nennt; wel-
che Prddicate allen Geschaffenen, der Zeit, der Seele, dem Kdrper zukom-
men. Und wenn er an einem anderen Orte — Tim[aios] 52 D — behauptet, das
Seiende, der Raum und das Werdende miisse dasein, ehe der Himmel wiirde,
so wollen wir gerne zugeben, dalk der Raum ebenso ungeschaffen sei, als das
Werdende« (in: A. Boeckh, Gesammelte kleine Schriften. Dritter Band: Re-
den und Abhandlungen, Leipzig 1866, S. 129f.).

162 | Vgl. Platon, Tim[aios] 48 e4—49 al. Siehe auch oben in diesem Ab-
schnitt (mit Anm. 140 [auf S. 255]).

163 | Platon, Tim[aios] 52 b2. - illegitimes SchliefSen: man zieht Schliisse,
als ob die Voraussetzungen, die sie zu ziehen erlauben wiirden, tatsdchlich
gegeben waren, oder die gegebenen Voraussetzungen, die diese Schliisse in
Wahrheit nicht zulassen, sie erlaubten; man erschleicht sie. — Jacques Der-

261

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder fenen Auges trdumten wir, auf die zu blicken, die wir wachend nicht se-
hen konnen, und sagten: Alles, was ist, sei auch, einen gewissen Raum
(xcopa Tvda) ™ einnehmend, notwendig an einem bestimmten Ort (&v
Tt o) ™; sei es auf Erden nicht, sei es am Himmel nirgendwo,
nichts sei es.’ Des ungeachtet: daf’ die xcopa keine Materie ist, denn
»worin etwas wird, ist nicht woraus es wird«'*¢; daf3 sie keine Idee ist,
denn wonach etwas wird, ist nicht, worin es wird; daR sie gleichwohl
Etwas ist, denn sie bietet dem je Werdenden, ihm stattgebend, damit
es stattfinde, die je eigene Stétte': dessen ungeachtet heilt es fra-

rida strapaziert sein »familiares Schema« (siehe Anm. 152 [auf S. 258]),
wenn er {ibersetzt: »[...] durch eine Gedankenfiihrung, die bastardhaft un-
sauber und ohne gesetzlichen Vater ist« ([Chora,] a.a.0. [Anm. 149], S. 68).
Laut Liddell & Scott, [Greek-English Lexicon,] a.a.0. [Anm. 19], meint
»vdJos« »at Athens, child of a citizen father and a alien mother«; es bedeu-
te »generally, spurioust counterfeits supposititlous, of persons and things«.
Nichts weiter ist gesagt, als dal’ ein solches SchlieRen unerlaubt sei.

164 | Platon, Tim[aios] 52 b4 f. — »xcopax, von »témos« (>0rt<) abgeho-
ben, geht hier auf den Platz, den ein Kérper beansprucht, auf dessen raum-
liche Erstreckung. Dem angemessen iibersetzt Hans Zekl mit >Raumabschnittc
(in seiner griech.-dt. Ausgabe des »Timaios«, Hamburg 1992, S. 85; Hervorh.
v. m.); sinnvoll unterscheidet er, eine Ausnahme, zwischen dieser und der
anderen, im »Timaios« fiihrenden Bedeutung von »xcopac als sRaumgeben-
des< (ebd.; Hervorh. v. m.).

165 | Platon, Tim[aios] 52 b5: »[...] TO 8¢ uAT' év yij urjte Tou Kat'
oupavov oudev elvau [* (...) was dagegen weder auf der Erde noch irgendwo
am Himmel sei, sei nichts (dt.: Platon, Timaios, a.a.0. [Anm. 127], S. 84f.)].«
166 | August Boeckh, [Gesammelte kleine Schriften,] a.a.0. [Anm. 161], S.
129.

167 | Ich lasse, wie Jacques Derrida, >xcopac griechisch stehen; jede
Ubersetzung — z.B. »Ort¢, z.B. >Raum« — impliziert ea ipso eine von Platon
fortfiihrende Interpretation. — Apropos Ort. Martin Heidegger schreibt (Was
heilt Denken?, Tiibingen 1954, S. 174f.): »Er [Platon; J. S.] sagt, zwischen
dem Seienden und dem Sein bestehe der xcopiouds; » xcopac heilRt »der
Ort<. Platon will sagen: das Seiende und das Sein sind an verschiedenen
Orten. Seiendes und Sein sind verschieden geortet.« Selbst zugegeben, dalk
»xwplopods< diese Verschiedenheit der Orte bezeichne: der »Timaios« weist
die xcopa allein dem abbildlich-Seienden zu; liber den Ort des Seins wird
hier gar nichts ausgemacht, keinesfalls ist er die xcopa. Heidegger ist zu
widersprechen: »n) xcopac< heilkt, was immer sie heiRRe, nicht >der Ort«.
Apropos Raum. Die Ubersetzer bevorzugen fiir »xcapac< allg[emein] >Raumc¢
und erliegen allen mdglichen Ausdeutungen dieses Begriffs; an ihren

262

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gen, Ti 0TI 1) xcopa [* was ist die xcopa]? Thr Was zu nennen - sie Der Begriff

(und manchen von ihnen inspirierten) »Timaios«-Kommentaren laRt sich die
Mannigfaltigkeit philosophischer und physikalischer Raumauffassungen -
von Aristoteles liber Newton und Kant zu Einstein und Whitehead - studie-
ren. Alfred E. Taylor ([A Commentary on Plato’s Timaeus] a.a.0. [Anm. 124],
S. 349ff. u. passim), um wenigstens einen der neueren Autoren zu erwdh-
nen, zieht z.B. Alfred N. Whiteheads Auffassung eines »conceptual< space«
zur Interpretation der xcopa heran (The Concept of Nature. Tarner Lectures
Delivered in Trinity College November 1919, Cambridge 1920 (deutsch als:
Der Begriff der Natur, Weinheim 1991), Lecture V, Space and Motion). Wenn
Whitehead in »An Enquiry Concerning the Principles of Natural Knowledge«
(Cambridge 1919, S. 137f.) zwischen drei Raumtypen — »the four-dimensio-
nal space« (I), »the three-dimensional momentary (instantaneous) spaces«
(II), »the time-less three-dimensional space« (III) — unterscheidet, geht
Taylor soweit zu sagen: »It is (III) of which Timaeus is talking« (ebd., S. 350,
Anm. 1). Derlei Aussagen bringen — aulRer der Not, sie zu beweisen — nichts
ein. Ob der Raumtyp (III), laut Taylor »the space of physical science« (ebd.),
derselbe wie der im Timaios »xcopa« genannte sei, scheint keine sinnvolle
Frage zu sein, bevor nicht die andere, ob der Begriff eines physikalischen
Raumes, beliebig, ob des Typs (I) oder (II) oder (III), sich dberhaupt mit dem
Begriff der xcopa decke, beantwortet ist. (Andere Materialien versammelt
Alexander Gosztonyi, Der Raum. Geschichte seiner Probleme in Philosophie
und Wissenschaften, 2 Bde., Freiburg/Miinchen 1976, vornehmlich Bd. 1, S.
77-89.)

Dieses Buch ist nicht darauf angelegt, Platons Philosophie und Physik des
Raumes zu diskutieren; das Thema sei den Platonikern Whitehead und Hei-
senberg iiberlassen.* Vielmehr soll der Abschnitt II.3, wie zu vermuten die
bisherigen Uberlegungen einen gewissen AnlaR bieten, u.a. die Konzeption
der xcopa durch das Konzept des Spiegels-als-spiegelnden sowie, umge-
kehrt, das Spiegeln des Spiegels durch das Abbilden der xcopa zu erhellen
suchen.

* »The safest general characterization of the European philosophical tradi-
tion is that it consists of a series of footnotes to Plato.« Zu Whitehead, der
sein bekanntes Apercu (Process and Reality, a.a.0. [Anm. 121], S. 63) in
jedem seiner Biicher selber bewahrheitet hat, muR mehr nicht gesagt wer-
den. Zu Heisenberg als Platoniker vgl. Paul Friedldnder, Platon, Bd. I, a.a.0.
[Anm. 119], Kap. XV: Platon als Physiker, S. 284-299; die Anmerkungen zu
Kap. XV (S. 362-367) enthalten auch bibliographische Angaben zu Heisen-
berg. Ergiebig fiir das Thema >Platon:Heisenbergc ist ferner Carl Friedrich
von Weizsdcker, Aufbau der Physik, Miinchen 1985, passim.

Ich kniipfe lose an eine Bemerkung Paul Friedldnders an (Platon, Bd. I,

263

- am14.02.2026, 16:15:28. A

der Intuition


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

»is not sensible«, »not a genuine intelligible object«® — fehlt freilich

a.a.0. [Anm. 119], S. 286; vgl. auch Anm. 9 zu Kap. XV [vielleicht ist Anm.
167 auf S. 259f. gemeint?]): »[...] oder der >Raum« (xcopa) — keineswegs
leerer Raum, noch weniger der Raum more geometrico verstanden, sondern
etwa: Raum in dem etwas geschieht (Hervorh. v. m.). Unser Stdtte mag — nicht
tibersetzend, eher andeutend — das treffende Wort fiir diesen Geschehens-
oder Ereignisraum sein. Im Franzdsischen nutzt Derrida das Substantivslieus,
»Ort¢, »Platz¢, »Stétte, und etliche Wendungen mit >lieuc (z.B. »avoir lieug,
sstattfinden; »au lieu de ...¢, »anstatts; >lieutenanty, »Statthalter).

Apropos >Stdtte«. Grimm DWB, Zehnter Band (II. Abteilung, 1. Teil) 1960,
raumt den Stichwdrtern »Statts, »Stédtte« die Spalten 953-1014 ein; ich ge-
be einige Ausziige (samtl[iche] Hervorh. v. m.): »sehr hdufig ist ahd. stat
als 2. glied von ortsnamen [...] eine ganz andere bedeutung und grdszere
hdufigkeit zeigt [...] ahd. stata, »locus, status, constitutio, facultas, sump-
tus, occasio, positio, opportunitas<.« Mhd. bedeutet state »alles wodurch
etw. gestatet wird, wodurch es mdglich wird, es ins werk [zu; J. S.] setzen:
bequemer ort od. zeitpunct, gute gelegenheit, bedingende verhiltnisse,
umstdnde, lage«. Die Unterscheidung zwischen »statc und »stata< bzw. »>sta-
te« geht spéter verloren, nhd. »hat sich eine neue differenzierung durch-
gesetzt und zu einer spaltung des alten stat in drei nhd. worter gefiihrt.«
Diese Worter sind 1. >stat< im Sinne von »>Ortschaft¢, allmdhlich »Stadt<
geschrieben (>wdAis¢, »oppidumc); 2. (>stattc) »>statte< im Sinne von »0rt<
(>témoss, slocusc); 3. »(an)stattc im Sinne eines »an Stelle von< (>3&vis, »in
vicem«).

Zu dem urspriinglich von sstat< semantisch verschiedenen Wort (ahd.) »sta-
ta< (mhd.) »statec wird weiter verdeutlicht: »es hat einen mehr abstracten
und modalen sinn und bezeichnet zunéchst die art, wie etwas steht, die lage,
duszeren umstdnde, verhdltnisse u.s.w., doch in der regel nur, insofern sie
die mdglichkeit fiir ein thun enthalten. [...] selten bezeichnet state die lage,
verhdltnisse u.d. ohne die angegebene beziehung; es entspreche »unge-
fahr dem heutigen gelegenheit und dem gr. kaipds«.

Zu beachten ist der Vermerk: »statt geht gelegentlich in die bedeutung
>raumc iiber. [...] mit anndherung an die bedeutung B, d.i. der modale Sinn
von >state<. Auch von »xcopac laRt sich sagen, es bedeute >Raum« qua »Stét-
teq, insofern er das Stattfinden, das Werden von etwas, erméglicht. Liddell &
Scott ([Greek-English Lexicon,] a.a.0. [Anm. 19]) fiihrt zu >xcopac u.a. an:
»ouk &v Exol xwpav vorjoews fuTwvoiv T6 ayaddv; the Good cannot
have any possibility of thinking (Plot. 5. 6.6)«. Plotin gebraucht hier »xcopac
exakt als Gegenbegriff zu >évépyeias, d.h. in der Bedeutung von »8Uvapis«.
Vollstandig lautet die Stelle (Plotins Schriften, a.a.0. [Anm. 16], Bd. IIa, S.

84): »Ei 81 TalTta 6pddds Aéyetal, ovk &v Exol xXcopav vorjoews

264

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

eine dem Tpitov yévos gemdfRe Denkform™, bis wir Traumer aufwa- Der Begriff
der Intuition

nUTwoiv 16 dyaddv. &AAo yap el TG vooivTt TO &yaddv elval.
&vevépynTov oUv.« Richard Harders Ubersetzung (ebd., S. 85) behilt
»Raumc fiir »xcopa« bei: »Wenn dies denn richtig ausgefiihrt wurde, so hat
das Gute fiir das Denken keinerlei Raum; denn fiir das Denkende muf das
Gute etwas von ihm Verschiedenes sein. So wére es also ohne Verwirklichung
(Akt.).«

Grimm DWB, Achter Band 1893, verzeichnet unter >Raum«: »raum geben: in
dem abgeblaszten sinne wie statt geben, zulassen, gelegenheit geben.«
Trotz dem Bedenken, Platons »xcopac in spateren Raumauffassungen wie-
derfinden zu wollen, sei auf den Anschein einer gewissen Vergleichbarkeit
zwischen der xcopa und dem philosophischen Begriff des Raumes bei Hed-
wig Conrad-Martius hingewiesen. Diese Vergleichbarkeit, iiber deren Ertrag
ich allerdings nichts zu sagen vermag, ergdbe sich, sollte ihr Anschein nicht
triigen, eben aus der Konzeption beider als Stdtte, d.h. als Ermdglichung
(8Yvauis, potentia) des Raumlichwerdens von Etwas. Auch A. Gosztonyi
nennt H. Conrad-Martius im Zusammenhang der xcopa ([Der Raum,] a.a.0.
[Anm. 167], Bd. I, S. 87), aber wohl der Vollstindigkeit seiner Material-
sammlung zuliebe; meint er doch ([ebd.,] Bd. II, S. 996), die Autorin ver-
wende »Ausdriicke [...], die den Sachverhalt eher verhiillen als klaren (z.B.
die Bestimmung des >Erméglichungsgrundes der Raumlichkeit¢ [...]).« A.
Gosztonyi zitiert H. Conrad-Martius, Schriften zur Philosophie, Bd. II, Miin-
chen 1964, S. 338 (Hervorh. v. m.); vgl. dieselbe, Der Raum, Miinchen 1958,
besonders III, Paradoxien des Apeiron, S. 85-108.

168 | Francis M. Cornford, Plato’s Cosmology, a.a.0. [Anm. 127], S. 193.
169 | Das Wort»Denkform<sollin demselben Sinn, den Hegel ihm gegeben
hat, verstanden sein. Seines Wissens sei der »Ausdruck sDenkformenc [...]
zuerst von Hegel gebraucht« worden, schreibt Hans Leisegang*, »und zwar
gerade an der Stelle, wo er sich in der Vorrede zu seiner >Wissenschaft der
Logik« mit der Auffassung auseinandersetzt, die Kant vom Wesen der Logik
als einer in sich geschlossenen Wissenschaft hatte, die keiner Entwicklung
fahig sei**«. Hegel sieht die Denkformen »zundchst in der Sprache des Men-
schen herausgesetzt und niedergelegt« ([G. W. F.] Hegel, [Wissenschaft der
Logik, in:] Werke, [Frankfurt a.M. 1970,] Bd. 5, S. 20); zwar setze der Geist
wsie nur aus sich selbst, aber es sind zugleich Bestimmungen des Seienden«
([Niirnberger Schriften, in:] Werke [a.a.0.], Bd. 4, S. 215); diese »objekti-
ven Denkformen sind ein selbstdandiger Inhalt, die Partie des Aristotelischen
Organon de categoriis — oder die vormalige Ontologie« ([ebd.,] S. 406f.). In
der GroRen Logik resiimiert Hegel: »Sonach kdnnen wir dann viel weniger
dafiir halten, daR die Denkformen [...] uns dienen; dal wir sie und sie nicht
vielmehr uns im Besitz haben; was ist uns librig gegen sie, wie sollen wir, ich

265

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

chen, alsbald vermdgend zur Einsicht in das selbst-nicht-zu-Sehende,
worin uns »eines zugleich dasselbe und zwei wiirde« (v Gua TauTov
kal 8Uo yevoecIov).”® Ahnlich wie im Spiegel das eine Ding-qua-

mich als das Allgemeinere iber sie hinausstellen, sie, die selbst das Allge-
meine als solches sind?« ([Wissenschaft der Logik, a.a.0.] S. 25)

* Leisegang hat, Hegels Ausdruck zum Programm erhebend, das Buch »Denk-
formen« verfaRt (2. Auflage, Berlin 1951; das Zitat vgl. S. 18). »In der Wis-
senschaft der Logik und in der Phdnomenologie des Geistes finden sich [...]
Ansdtze zu der Einsicht«, heilt es kurz darauf, »dal} es nicht nur eine Denk-
form und die ihr entsprechenden Gesetze der Logik gibt, sondern dal’ sich
die Formen des Denkens ihren Gegenstdnden anpassen miissen. [...] Er [He-
gel; J. S.] fordert eine Logik, mit der sich« — anders als mit der formalen -
»nicht nur die Gegenstdande der Mathematik und Naturwissenschaft bearbei-
ten lassen, sondern die alle Gebiete des Geisteslebens in ihrer Eigenart und
derihnen eigentlimlichen Wirklichkeit erfaRt und durchdringt. Anstatt aber,
dieser Forderung entsprechend, fiir jedes Gebiet eine eigene Logik auszuar-
beiten, zwingt er alle in die eine Denkform seiner Dialektik hinein« (ebd., S.
20f.). Darin eben meint sich Leisegang von Hegel unterschieden, daR er
selber, eigentlich dessen Ansétze nur fortfiihrend, so vielfach verschiedene
Denkformen wie z.B. den Gedankenkreis, den Kreis von Kreisen, die Begriffs-
pyramide, die euklidisch-mathematische Denkform etc. philosophisch auf-
zugliedern und historisch aufzuweisen versucht.

** Der Ausdruck >Denkformenc< steht, genauer, in der »Vorrede zur zweiten
Ausgabe« der Logik, Berlin 1831 (Werke, Bd. 5, [a.a.0.,] S. 20 und 25), aus
der Leisegang auch seine Belege fiir das Vorkommen des Ausdrucks nimmt;
doch verwendet Hegel das Wort spatestens schon 1812 in seinem Niirnber-
ger Gutachten »Uber den Vortrag der Philosophie auf Gymnasien« (Werke,
Bd. 4, [a.a.0.,] S. 406). Aus demselben Jahr 1812 stammt die »Vorrede zur
ersten Ausgabe« der Logik, in der Denkformen nicht erscheint. Die von
Leisegang angezogene Kritik Hegels an der Kantischen Beurteilung der Lo-
gik steht in keiner der beiden Vorreden, sie folgt erst in der Einleitung,
Abschnitt »Allgemeiner Begriff der Logik«. Soweit ist Leisegang zu korrigie-
ren.

Grimm DWB, Zweiter Band 1860, kennt >Denkform« nicht, jedenfalls fehlt das
Wort zwischen >denkfaul< und >Denkfreiheit«.

Es diirfte angebracht sein, sich jedenfalls, sobald gewisse, als dialektisch
(oder spekulativ) zu charakterisierende Sprachfiguren auftreten, der Hegel-
schen Denkformen qua Bestimmungen des Seienden zu erinnern; deren »Un-
tersuchung [...] ist allein die Philosophie« ([Philosophie der Religion, in:]
Werke, Bd. 17, S. 201). Siehe unten im Text und Anmerkungen 170ff.

170 | Platon, Tim[aios] 52 d1. - Die Schwierigkeit der Stelle hat sich in der

266

- am14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

bespiegeltes, in sich selbst unterschieden, zugleich als zwei Dinge — es Der Begriff
selber und sein Gegenteil, das Ding-qua-gespiegeltes — und als eines der Intuition
nur sichtbar wird"?, »ein in sich einiges Doppeltes«'’? dquivalent einem

in sich doppelten Einen. Das Was der xcopa ist, Platonice, dem Was des

Spiegels strukturgleich.”?

Vielzahl voneinander abweichender Ubersetzungen niedergeschlagen. Ich
folge genau Platons Text, darin iiberein, soweit ich sehe, einzig mit Marsilio
Ficino: »[...] unum simul idem & duo fient« (Platonis Opera, vol. IX, a.a.0.
[Anm. 130], S. 349). — Vertreten ldRt sich Hans Giinter Zekls Ubersetzung:
»[...] miiRte ein und dasselbe zugleich auch zwei werden« (Timaios-Ausga-
be, a.a.0. [Anm. 164], S. 85); nicht vertreten @Rt sich Zekls Kommentie-
rung: »Die Sdtze von der Identitdt und vom Widerspruch liefern also dem
prdzisen Wissen von dem, was wirklich ist, die unanfechtbare formale Grund-
lage« (ebd., S. 210, Anm. 133). Das ist [in] Tim[aios] 52 d1 nicht gemeint;
vielmehr hebt Platon auf Selbstverhdltnisse wie die spekularen ab, die eben
jene Sdtze, ohne sie auBer Kraft zu setzen, dialektisch tangieren.

171 | Ich erinnere an das, Spiegelbilder fundierende, Selbstverhiltnis des
Blicks in den Spiegel, welcher als dieser eine zugleich er selber und sein
Gegenteil, der Blick aus dem Spiegel, ist; welcher (nach Abschnitt I.1.4 [ab
S. 29]) ibergreifende Gattung seiner selbst und seines Gegenteils ist, ndm-
lich Gattung des Blickes in den Spiegel und des Blickes aus dem Spiegel.
172 | Diese spekulative Wendung Konigs habe ich zuerst in der Studie
»Spiegelblicke« aufgenommen (siehe Abschnitt 1.1.4). Vgl. Josef Konig, Vor-
trdge und Aufsdtze, Miinchen 1978, S. 34; dort, in Konigs Vortrag »Das Sys-
tem von Leibniz«, bezieht sich die Wendung auf die Hegelsche Konzeption
des iibergreifenden Allgemeinen (der {ibergreifenden Gattung).

173 | Taylor und Cornford, ziehen sie zwar keine spekulative Konsequenz
aus dem Spekularen, stehen meiner Auffassung nicht ganz fern. So schreibt
Alfred E. Taylor ([A Commentary on Plato’s Timaeus,] a.a.0. [Anm. 124], S.
348; Hervorh. v. m.): »Timaeus means that space is to the mapadeiyuata
what the surface of a mirror is to the objects the mirror reflects«; und Francis
M. Cornford schreibt (Plato’s Cosmology, a.a.0. [Anm. 127], S. 194; Her-
vorh. v. m.): »The copy or image, not having the substantial existence of a
perfectly real thing (8vteos 8v), but being >the ever-moving semblance of
something else*«, requires some medium >in which< it may appear and disap-
pear, like a mirror image.«

* Cornfords Ubersetzung von Platon, Tim[aios] 52 c3: »éTépou 8¢ Tvos &et
pépeTal pavTacpag; vgl. ebd., S. 192f.

Tim[aios] 50 c7-d2 nennt Platon — nach (1) dem Werdenden und (2) dem,
worin es wird — als drittes yévos: »das, nach dessen Abbildung das Werden-
de in die Natur tritt« (H. G. Zekl, a.a.0. [Anm. 164], S. 81; fiir: »1o

267

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder

Hegels Satz aus der »Enzyklopddie«, »Ich ist das Denken als Denken-
des«™, aufnehmend, hat Josef Konig notiert”®: »Der Spiegel ist das

8' 83ev dgouolovpevov @UeTal TO yryvduevovk). 51 alf. nennt er das
Werdende auch »die Abbilder alles ewig Seienden« (ebd.; fiir: »t& Tév
T&VTwY ael Te SvTwv [...] apopoldpaTa). Man sollte >éuotoscauch in
den Ableitungen beim Worte nehmen: (laut W. Pape, [Griechisch-deutsches
Handwdrterbuch] a.a.0. [Anm. 44]) als »dhnlich, von gleicher Art, derselbe,
die genaueste Ubereinstimmung ausdriickend«. Liddell & Scott verzeichnet
([Greek-English Lexicon,] a.a.0. [Anm. 19], unter >apduor-os<): »-6co,
make like, Twi T1i; — also in Med. or Pass., become or be made like, Twi PL. R.
396 b, al.; c. acc. rei, portray, of painters, make a copy, Pl. Cra. 424 d. >-
wua, T, resemblance, Id. R. 395 b. -wois, 1), making like« (hier und im
Pape-Zitat: ohne lexikalische Hervorh.; Auslassungen nicht gekennzeich-
net). Die xcopa, die keinem Sinne wahrnehmbare, bildet das Werdende we-
der wie auf der Leinwand des Malers, noch wie im Marmor des Bildhauers,
noch wie in sonst einem Material ab; allein der Spiegel als spiegelnder (nicht
sein Glas, Metall etc.) erfiillt die Bedingung der Nichtwahrnehmbarkeit des
Worin; auch bildet er opolcoTikéds ab: yon the basis of analogyx.

174 | [G. W. F.] Hegel, [Enzyklopédie, in:] Werke, a.a.0., Bd. 8, [Anm.
169], S. 89 (Enzykl[opddie] I, & 24, Zusatz 1).

175 | »hat Josef Konig notiert«. Wahrend ich an dem vorstehenden Absatz
arbeitete, erhielt ich, dank der freundlichen Vermittlung von Dr. Almut Mut-
zenbecher, drei Texte aus Konigs Nachlal’, den die Niedersdchsische Staats-
und Universitdtshibliothek Gottingen verwahrt. Es sind philosophische No-
tate zu dem Thema >Spiegel«: Cod. Ms. J. Konig 98 Beilage, 91.2. und 91.3
(laut Gottinger Verzeichnis 1987). Den ersten Text, von ihm wulite ich aus
einer provisorischen Aufstellung des Nachlasses, habe ich in Anm. 17 zu
Abschnitt I.1.2 [auf S. 23f.] erwdhnt; die beiden anderen hat Frau Mutzen-
becher hilfreich den Photokopien beilegen lassen. Ich bin sicher, dall der
- nicht allein an Umfang - reiche NachlaR weitere Specularia bereithilt.
98 B. umfaRt auf 27 zweispaltig beschriebenen Bogen insgesamt 53 Seiten;
die Bogen 1-19 sind numeriert, die folgenden mit a—¢ und 1-A gekennzeich-
net. (Die Bogen g,  und 3 fehlen in der mir vorliegenden Kopie; ob sie in
der Handschrift verloren sind, ist zu priifen.) Ich zitiere die Bogen/Seiten,
anfangend mit [ [re] und endend mit A [re]. 91.2 umfaBt auf 15 zweispalti-
gen Bogen insgesamt 28 Seiten, davon 27 als al [re] — al4 [re] gezadhlt; die
28. Seite, eigentlich als a15 [li] zu zdhlen, ist gleich der linken Spalte des
Bogens b1, auf dessen rechter 91.3 beginnt. Dieser Text umfaRt auf 7 zwei-
spaltigen Bogen die insgesamt 13 Seiten b1 [re] — b7 [re]. Ich zitiere 91.2
und 91.3, m. m., entsprechend 98 B. [alle Klammer von J. S.]

Der Titel »Spiegelmanuscript«, ihn gebraucht Kénig auf S. 12 [re] selber,

268

- am14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegeln als Spiegelndes«; die Analogie von k&tomTpov und xcopa Der Begriff
erlaubt zu sagen, diese sei das Abbilden der Urbilder qua Spiegeln, der Intuition
oder das Werden, als Abbildendes-qua-Spiegelndes.” Ist Hegelisch

erscheint mir fiir alle drei Texte angemessen. 98 B., S. L [re], ist {iberschrie-
ben: »10. 9. 36. Heute nachmittag Lou* die Spiegelsachen vorgelesen« [die-
ser Text ist erschienen in: Siegfried Blasche/Mathias Gutmann/Michael
Weingarten, Repraesentatio Mundi. Bilder als Ausdruck und Aufschluss
menschlicher Weltverhdltnisse, Bielefeld 2004]; S. a [re] setzt mit der Da-
tumszeile »15. 9. 36 bei der Redaktion der Habilitationsschrift« [erschien
ebd.] ein (diese erscheint 1937). In 91.2, S. all [li], findet sich die Angabe
»Morgens (4. 8. 39)«; 91.3 weist keinen Datumsvermerk auf, diirfte aber
gleichfalls aus dem August 1939 stammen.

*Lou Andreas-Salomé: geb. 1861, gest. 1937 in Gottingen; verdffentlichte
u.a. Erzahlungen, Dichtung, Erinnerungen; stand dem Wiener Kreis der Psy-
choanalytiker und Sigmund Freud nahe; war mit Nietzsche und Rilke be-
freundet. Zu ihrer Bekanntschaft mit Konig vgl. ihr Buch »Eintragungen:
letzte Jahre«, hrg. und mit einem Nachwort von Ernst Pfeiffer, 2. Auflage,
Frankfurt a.M. 1986, passim. Cod. Ms. J. Konig 220, ein psychoanalytischer
Aufsatz von Lou Andreas-Salomé, und 225, Kdnigs Tagebiicher 1934-1970,
sind bis zum Jahre 2004 gesperrt. — Unmittelbar nach der Uberschrift, S.
[re], er6ffnet der von mir angefiihrte, von Konig sich spekular anverwandel-
te Hegelsatz den ersten der drei Texte. Konig bezieht sich wiederholt auf
Hegel, ebenso (z.B. S. 5 [re]) auf das eigene »Sommer-Hegel-Kolleg 36«.
Andere Notate erinnern zwar an Uberlegungen in »Sein und Denken«, ma-
chen indessen den Spiegel nicht zu einem analogischen Mittel, spekulativer
Selbstverhdltnisse innezuwerden, sondern zu ihrem philosophisch vorrangi-
gen Sujet. Probleme aus dem »Spiegelmanuscript« werde ich, vorzugsweise,
in Studie 7 [nicht ausgearbeitet] aufnehmen: Das Manuscript, ein Denken
tiber den Spiegel, ist exemplarisches Spiegeldenken.

176 | Man mag Bedenken duRern, ich hétte Platon zu eng an Plotin, inso-
fern dieser »Korperliches wie Materielles [...] als Spiegelungen der Aus-
strahlung des Einen im Nichtseienden verstanden« habe, herangeriickt.
(Solche, wie eine opinio vulgata daherkommende Plotin-Auskunft entnehme
ich den Anmerkungen, die Hanswilhelm Haefs seiner Ubersetzung des stau-
nenswert alexandrinischen Romans »Lempriére’s Worterbuch« von Lawrence
Norfolk, Miinchen 1992, S. 743, beigegeben hat.) DaR Plotin um etliches
differenzierter — auch in Differenz zu Platon — begriffen werden miisse, zei-
gen schon Summarien: weder J[ulius] Stenzels sieben Handbuch-Seiten
noch H[ans]-R[udolf] Schwyzers 120 R[eal]e[ncyclopddie des Altertums]-
Spalten nennen den Spiegel auch nur in einem einzigen Satz. Vgl. hingegen
F. Heinemanns Studie »Die Spiegeltheorie der Materie als Korrelat der Lo-

269

- am14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Spiegelbilder unser Ich »diese Leere, das Rezeptakulum fiir alles und jedes, [...]
welches alles in sich aufbewahrt. Jeder Mensch [...] eine ganze Welt
von Vorstellungen, welche in der Nacht des Ich begraben«, bis »die
philosophische Reflexion dasselbe zum Gegenstand der Betrachtung«
mache'”’, ist Platonisch die xcopa der weltwahrende Spiegel, potentia
die Stdtte aller Bilder schlechthin, deren eines und deren anderes, vie-
le und aber viele, doch niemals sie in toto erschépfend, er unserem Blick
actu zu entwerfen gestattet.”® Die xcopa ist das, wodurch jedwedes
Werden-qua-gespiegeltes ermdglicht wird, und sie ist — wie der Spiegel,
Konig zufolge’®, »das Spiegeln-Kénnende, das Spiegeln-Vermdgende«
ist — nichts als eben dies, ihr Ti €0, keines nicht-mehr-Spiegeln-Kon-
nens irgend gewartig.’®® Potentielles Worin alles Werdens-qua-Gespie-

gos-Licht-Theorie bei Plotin«. (Ich werde die drei Titel anderenorts vervoll-
standigen.) Hinsichtlich Plotins gilt, was er seinerseits an Platon, der ihm
»gottlich« hieR, monierte: »Ti olv Aéyer 6 prtAdoopos oUTos, ov TaUTOV
Aéycov mavtaxi paveltal, (va &v Tis ék padias T ToU &vdpds BouAnua
eldev [* Was sagt nun dieser Philosoph? Offenbar duRert er sich nicht liber-
all in derselben Weise, so dafl man leicht und bequem des Mannes Sinn
durchschauen konnte (Plotin, Eneaden, libers. von Hermann Friedrich Miil-
ler, Band 1, 1878, S. 123)]« (Enneaden, IV. 8 (6) 1). Um Plotin zu antworten,
erscheint es mir sinnvoller, Platon, anstatt ihn neuthomistisch oder gar neu-
kantianisch zu tingieren, vom Neuplatonismus her zu lesen. Doch sollte einer
Platons Aristarch sein wollen und, wie jener den Homer, den Philosophen
aus ihm selber zu erkldren suchen.

177 | [G. W. F.] Hegel, [Enzyklopddie, in:] Werke, a.a.0., Bd. 8, [Anm.
169], S. 89 (Enzykl. I, § 24, Zusatz 1); Hervorh. v. m. Wie J. K6nig den He-
gelsatz fiir sein Sprechen iiber den Spiegel nutzt (siehe Anm. 175 [auf S.
268f.]), macht Hegel sich Platons Aussage iiber die xcopa als receptaculum
(Tim[aios] 50 d2 f.: »TO pév Sexduevov« [* das Aufnehmende (dt.: Platon,
Timaios, a.a.0., Anm. 127, S. 81)]; sieche Anm. 157 [auf S. 259f.]) fiir sein
Sprechen iiber das Ich zunutze. Ich kann den Gebrauch von >Rezeptakulumc«
in diesem Zusammenhang nicht fiir unabsichtlich halten.

178 | Die Strukturgleichheit zwischen dem Was der xcopa-als-abbildender
und dem Spiegel-als-spiegelndem bedeutet: Die beiden Relationen Abbilden
(X) und Spiegeln stimmen in allen logischen Eigenschaften iiberein. Spreche
ich von der xcopa als einem Spiegel, spreche ich so in einer rein formalen
Riicksicht und sage materialiter nichts tber die xcopa aus. — Dazu, daR
unser Blick die Spiegelbilder entwirft, siehe Abschnitt I1.1.7 [ab S. 149].
179 | J. Kénig, »Spiegelmanuscript«, a.a.0. [Anm. 175], 98 Beilage, S. 1
[re].

180 | Vgl. ebd. 91.2, S. a3 [li]: »Gewisse Dinge machen, dass wir Dinge in

270

- am 14.02.2026, 16:15:28. A



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gelt-werdens, ist die xcopa ein év Suvéuer nicht als dieses, schlie3t Der Begriff

sie aus, je évepyeia dazusein.™®

ihnen sehen. Solche Dinge nennen wir Spiegel. Und das Verbum »>spiegeln<
ist ein Ausdruck fiir die Art, wie solche Dinge die Mdoglichkeit gewdhren,
andere Dinge in ihnen zu sehen. Das Spiegeln ist ein Ermdglichen. Vielleicht
ist auch das die Dinge-aus-dem-Dunkel-heben [oder >holen< zu lesen; J. S.]
ein Ermdglichen.« — Siehe Anm. 143 [auf S. 255f.] zum Licht als dem Ermdg-
lichungsgrund des Sehens.

»nichts als eben dies« (siehe auch Anm. 157 [auf S. 259f.]). Ich habe
diese Begriffsbildung, um sie auf das Spiegeln anzuwenden, zundchst von J.
Konig, Vortrage und Aufsdtze (a.a.0. [Anm. 172], S. 319f. und 346f.) aufge-
nommen. Im »Spiegelmanuscript« stieR ich dann auf dieselbe Intention bei
Konig: »Vielleicht ist es eigentiimlich richtig, zu sagen: der Spiegel sei nichts
als eben der Spiegel. Denn die Bemerkung, dass er »aus einem Material«
besteht, z.B. ein Bronzespiegel ist (die Englander sagen fiir Spiegel einfach
»glass<), und also etwa auch noch »ein Stiick Bronze«<ist, geht eigentiimlich
nebenbei [oder nebenher zu lesen; J. S.], ins Leere« (a.a.0. [Anm. 175], 98
B[eilage], S. 2 [Li]f.); »Das Nichts-sein-als trat entgegen z.B. beim Spiegel
als dem Spiegelnden (oder beim Ich als dem Denkenden)« (91.2, S. a14 [re]).
Zur Verdeutlichung heranzuziehen ist etwa: »Der Unterschied zwischen dem
»einem Gedanken nachgehen<und einer Person nachgehen, hangt damit zu-
sammen, dass ein Gedanke nichts ist als das, dem man beispielsweise nach-
gehen kann. Wahrend eine Person eben nicht nichts ist als etwas dem man
nachgehen kann« (91.2, S. al14 [li]).

181 | Josef Konig iiberschreibt den Teil 91.3 des »Spiegelmanuscripts« (S.
b1 [re]): »&v Buvdpel Spiegel«.

Fiir das AusschlieRen des évepyeia Daseins der xcopa weise ich, indem
ich H.-R. Schwyzers Art[ikel] »Plotinos«in Pauly/Wissowa, Realencycl[opddie]
d[er] class[ischen] Altertumswissenschaft (RE XXI, 1951, Sp. 472-592) zi-
tiere, auf eine zumindest formal dhnliche Begriffshildung bei Plotin hin (Sp.
568).

271

- am 14.02.2026, 16:15:28. A

der Intuition


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 14.02.2026, 16:15:28.



https://doi.org/10.14361/transcript.9783839402955.217
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

