638

sion of the ways in which a narrative of morality codes
the negotiations of power between the state and its impos-
sible ethnic subjects urges a rethinking of identity forma-
tion as a process of value-making rather than assertions of
belonging. Placed within the context of mobile national-
isms, economic and social migrancy, trafficked lives, and
terror’s transgressive globalism, Bhattacharyya positions
this mobility inherent in contemporary processes of dis/
location alongside a new securatization of the state and
reification of the nation’s borders.

The essays in this volume speak to these issues in sev-
eral ways. Howard Winant calls for a renewed consci-
entiousness in scholarly activism for racial justice. Ac-
knowledging the transformation of the field of ethnic and
race studies particularly with the burgeoning of diaspo-
ra studies, Winant notes the urgent need to shape a new
pedagogy of race studies that re-centers race at the center
of post-civil rights-era discourse and challenges the new
discursive hegemony that elides, and thus preserves, rac-
ism. Parminder Bhachu’s spirited conversation with Bhat-
tacharyya provides a personal account of the challenges
encountered in broadening the field of ethnic studies to
include multiple migrant border-crossings and new cul-
tural productions informed by an innovative politics of
belonging in local imperial sites. Bhachu emphasizes the
responsibility of race studies scholarship in displacing
master narratives of ethnicity and asserts the significance
of creative and hybrid diasporic negotiations in dispelling
myths of origin and emotional ties elsewhere.

The other six essays in the volume focus on local sites
where ethnicity is conceptualized through a moral and
ethical vocabulary. Ronit Lentin analyzes the emergence
of women’s migrant networks in Ireland, in particular
AkiDwA started by a group of African women, in the
face of the state’s racist scripting of exclusionary practic-
es on sexually active immigrant women’s bodies. These
networks forge communities that transcend specific na-
tional and parochial identities as they assert their visibil-
ity as politicized African women who challenge the Irish
state’s criminalization of them. Max Farrar’s essay ex-
tends this discussion to the violent urban protests in Brit-
ain that punctuated the period between 1975 and 2001.
Noting the criminalization of the protesters by the state,
Farrar points out that community activists rallied around
radical political identities to affirm the legitimacy of the
protests against a racist state. However, Farrar argues that
after 2001 these political identities were replaced by eth-
nically and religiously based identities. Drawing on the
example of the rise of Islamism in Britain as a means of
deploying an ethnic and political identity, Farrar delin-
eates the emergence of an ethics of violence as a political
and moral response to racism.

Robbie McVeigh delineates the state’s power to grant
or deny ethnicity to various communities. Drawing on a
comparative study of the state’s policies of antigypsyism
in Italy and Ireland, McVeigh argues that the criminal-
ization of Roma and Travellers entails a “specific phe-
nomenon of ethnicity denial.” Thus ethnicity as a politi-
cal resource for Roma and Travellers becomes a contested
terrain wherein claiming ethnicity becomes critical in as-

Rezensionen

serting the history of genocide and racism that has shaped
Roma and Traveller subjectivities.

Abel Ugba’s study of African immigrant Pentecostal-
ism in Ireland and John Gabriel and Jenny Harding’s criti-
cal exploration of the figure of the “good” refugee denot-
ed in the Refugee Community Histories Project (RCHP)
point to an ethical lens that attempts to position these im-
migrants and refugees outside the racist discourses of the
state. As morally “good” immigrants and refugees who
are worthy of a place in the nation, these migrants cre-
atively resist their stigmatization as inherently unstable
communities.

The sense of shame and humiliation that underlie such
negotiations of racism by disempowered peoples is the
subject of Carlos Sandoval Garcia’s essay. Focusing on
the state’s criminalization of La Carpio, a segregated and
impoverished urban site in Costa Rica, Garcia explores
the impact of media representations on La Carpio’s resi-
dents. The absence of material and emotional resources
and an enabling collective memory to counter the over-
whelmingly negative images of La Carpio serve to deepen
its resident’s sense of suffering and shame. This denial of
value to the lived experiences of La Carpio’s residents is
inherently debilitating, preempting an alternate articula-
tion of an ethical vocabulary or political response to the
racism that surrounds La Carpio.

Collectively, the essays in “Ethnicities and Values in a
Changing World” provide a nuanced exploration of var-
ied sites in Europe and Central America where ethnicity
is challenged locally and contested as an ethical and po-
litical practice. In juxtaposing the coercive technologies
of state racism and the micropractices of local resistance
and negotiations of subjective identities, the contributors
of this volume affirm the humanity of resistant and dis-
empowered peoples. As Gargi Bhattacharyya in her con-
cluding chapter declares, it behooves us then to ethically
be responsible and responsive as we listen for alternate
stories and ethnic imaginaries. Sridevi Menon

Blaser, Mario: Storytelling. Globalization from the
Chaco and Beyond. Durham: Duke University Press,
2010. 292 pp. ISBN 978-0-8223-4545-9. Price: £ 25.18

Inmortalizados por las magnificas fotografias de Gui-
do Boggiani, para muchos etndlogos los ishir no fueron
mds que la histdrica casta servil de los mbaya-caduveo.
Sin embargo, lo cierto es que unos dos mil ishir siguen ha-
bitando actualmente la region del Alto Paraguay, consti-
tuyendo la rama oriental de la familia lingiifstica zamuco.
Tras décadas de estudios de figuras como Juan Belaieff,
Albert Fri¢, Herbert Baldus, Branislava Susnik o Edgardo
Cordeu los ishir siguen sorprendiendo a la etnologia cha-
queia con una organizacién social que evoca la de socie-
dades amazonicas como los bororo o los mismos grupos
gé: organizacion dualista, clanes exogdmicos unilineales,
clases etarias, sociedades secretas masculinas, rituales de
madscaras y mitos “melanesios” de la toma primigenia del
poder femenino por parte de los hombres.

Este libro ofrece una exploracion personal de las for-
mas ishir de absorber la globalizacion. Para Blaser 1a mo-

Anthropos 106.2011

216.73.218111, am 12.01.2026, 05:38:29. © Inhatt.
Inhalts Im 0

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638

Rezensionen

dernidad es una condicién de la humanidad casi entera-
mente opresiva, edificada sobre tres pilares constitutivos:
la distincién entre naturaleza y cultura, la temporalidad
unilineal, y la diferencia colonial entre pueblos modernos
y no modernos. La presuncién de fondo del proyecto mo-
derno es que la modernidad es la meta de un largo proce-
so evolutivo protagonizado por Europa occidental y luego
transplantado con suerte diversa al resto del mundo; por
ende, el conocimiento de las sociedades tradicionales es
fundamentalmente asimétrico porque presume que es po-
sible analizar objetivamente la forma en que esos “otros”
estan atrapados en sistemas de creencias que ignoran la
division sujeto/objeto. En consecuencia, Blaser aboga por
abandonar los compromisos ontoldgicos modernistas para
abrazar un “pluriverso” accesible mediante un “régimen
de verdad menos opresivo”. Para lograrlo propone una
etnografia de la globalizacion concebida como narracion
de historias (storytelling), puesto que para los ishir éstas
poseen cualidades performativas mds que denotativas. El
corolario evidente es que este modelo narrativo permiti-
ria desplegar un pluralismo interpretativo imposible de al-
canzar siguiendo el modelo cientifico modernista, con sus
pretensiones de exhaustividad y objetividad. Retomando
la metdfora de un ishir particularmente sagaz, Blaser sos-
tiene que la narracion es algo tan variable, personalizado
y flexible como la manufactura de collares con cuentas y
semillas de diferentes tamafios, texturas y colores.

El argumento del libro parte de una observacion fac-
tica: frente a las propuestas de los proyectos de investi-
gacion y desarrollo, los ishir tienen demandas practicas,
pero a la vez niegan ser victimas indefensas de la explo-
tacion capitalista. Lejos de cualquier desborde afectivo
se conciben serenamente como actores capaces de esta-
blecer relaciones con el exterior en términos de roles si-
métricos y expectativas reciprocas. Blaser admite que al
principio interpretaba esta modalidad transaccional como
una suerte de “falsa conciencia” de la hegemonia global,
pero luego de las sucesivas epifanias de las teorfas post-
coloniales, el feminismo, la etnografia experimental y los
estudios sobre nuevas ontologias pudo advertir que los
ishir proponen una légica moral alternativa que contrasta
radicalmente con el proyecto moderno.

Sin embargo, hay que decir que las largas paginas
dedicadas a discusiones tedricas y conceptuales son las
menos atractivas de la obra. Las cuestiones mds intere-
santes, en cambio, surgen cuando Blaser se atiene mas
estrechamente a los datos etnogréficos. Un ejemplo es la
critica del tenaz encanto del paradigma cazador-recolec-
tor en el indigenismo paraguayo. En efecto, para autores
como John Renshaw o Volker von Bremen los proyec-
tos de desarrollo fracasan porque presuponen una men-
talidad agricultora, una ética completamente antitética a
la de los pueblos chaquefios, que serian cazadores-reco-
lectores que viven en armonia con el medioambiente sin
procurar transformarlo. Blaser desmonta las falacias que
implica dicha aproximacion: la postulacién romédntica de
bloques monoliticos (“cazadores-recolectores”, “agricul-
tores”, “blancos”, “indigenas”); la inexistencia de disen-
siones, tensiones y matices tanto a nivel sincrénico como
a nivel diacrénico; la ilusion de la persistencia inalterable

Anthropos 106.2011

639

de rasgos como la moralidad igualitaria o el ecologismo
espontdneo; la reificacion del exotismo y la diferencia de
actores colectivos situados al margen de la historia (85f.,
130-132).

Un ejemplo ilustrativo de las dindmicas chaquefias de
cambio social, tanto en el campo cosmolégico como en
el sociopolitico, se da con la llegada de los misioneros.
En numerosos puntos Blaser apela a la cautivante mitolo-
gia ishir, documentada exhaustivamente por autores como
Susnik y Cordeu. Muchos aspectos de la cultura contem-
pordnea son analizados a la luz de la conceptuacion se-
cuencial de la temporalidad que proponen los mitos, que
segmentan la diacronia en las fases puruhle (el tiempo
flexible, mas alla de la memoria, s6lo accesible en sue-
fos), porowo (tiempo pasado inflexible, accesible a me-
moria) e ishir azle (tiempos contemporaneos). También se
menciona frecuentemente la saga fundacional de la diosa-
madre Esnwherta y los dioses anabsero, tan coléricos e
imprevisibles que obligan a los antepasados a masacrar-
los a todos menos a Nemur, quien maldice a los hombres
obligdndolos a mantener las regulaciones sociales que los
previenen de desaparecer: los ritos inicidticos, los grupos
de edad, la sociedad secreta masculina, la organizacién
clanica. Para Blaser, tras estas narraciones subyace una
arquitectura cosmoldgica segun el cual el yrmo (mundo,
monte) depende de una oscilacién constante entre sus po-
los sherwo (indistincién) y om (distincion, ser), que hace
que las cosas y los seres deban reprimir permanentemen-
te su tendencia a volver a la fluidez originaria (27-30,
44). Pues bien, la gran mayoria de los ishir compartia en
mayor o menor medida esta organizacién cosmovisional,
cuyos ecos el autor llegd a entrever dialogando con los
viejos que cumplieron sus ritos de iniciacion en la década
de 1950. La instalacion regional de los religiosos, en este
contexto, constituyé un evento critico para la historicidad
ishir, y para muchos cifré el comienzo de los tiempos de-
nominados azle. Sin embargo, los ishir también advirtie-
ron pronto que el campo misionero no era homogéneo:
asi, comparando a los religiosos catélicos con los de New
Tribes Missions, algunos ishir afirman preferir a los pri-
meros por su mayor tolerancia frente a las creencias y los
ritos tradicionales. La armonizacién de précticas y repre-
sentaciones en conflicto no es un tema menor. Analizan-
do algunas analogias, continuidades y homologaciones
establecidas entre los discursos de inspiracion biblica y la
saga de Esnwherta, Blaser describe bien el conflicto so-
ciopolitico entre los “cultureros” (ishir tradicionalistas) y
los “costales” (ishir pentecostales) a la hora de establecer
una organizacion pan-ishir: mientras que los primeros re-
memoran la profecia de Nemur y atribuyen las tensiones
intergrupales al abandono de los rituales tradicionales, los
segundos perciben a sus adversarios como haraganes cuya
apatia impide la consecucion de proyectos comunes (25,
33,72, 191, 194-198).

Otro de los puntos altos del volumen es el andlisis del
fracaso de un reciente programa de “caza sustentable”.
Blaser rastrea las causas del fiasco en los prejuicios de
las instituciones impulsoras. Aquello que el conocimiento
moderno considera fendmenos ‘“naturales”, como la 1lu-
via o el trueno, los ishir lo conciben en términos de seres

216.73.218111, am 12.01.2026, 05:38:29. © Inhatt.

Erlaubnis Ist Inhalts Im

1r oder In KI-Sy:


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638

640

y actores sociales; en este sentido una categoria cosmo-
16gica fundamental es bahlut, el prototipo tutelar (duefio,
arquetipo, padre) de cada especie, con el cual los huma-
nos deben trabar relaciones de reciprocidad, y del que los
especimenes particulares no son mas que “emanaciones”.
Como en tantos otros casos etnogréficos, ignorar tanto la
16gica de este platonismo chaquefio como la ética de reci-
procidad que supone puede provocar calamidades natura-
les, poca fortuna en la caza, enfermedades y aun la muer-
te: la abundancia o la escasez de las especies, por ende, no
es un hecho fortuito ni una consecuencia de la intensidad
de la caceria sino una radiograffa coyuntural de la rela-
cion con los duefios — en otras palabras, un tema social y
no “ecolégico” o “natural”. Sin embargo, en el caso ishir
las regulaciones gubernamentales pretendieron adminis-
trar la praxis cazadora instaurando restricciones técnicas
al peso, tamaiio, edad o sexo de las presas, postuladas en
funcién de consideraciones cientificas sobre la conducta,
reproduccidn y hébitat de cada especie. Ademds, impusie-
ron permisos oficiales para cazar en determinadas tierras,
precios maximos para las pieles, las cantidades de cada
especie que cada cazador podia matar, la obligacion de
hacerlo con “armas tradicionales” y la prohibicién de que
participasen cazadores no indigenas de la caceria. Pero
los ishir, a quienes importa mds honrar las relaciones so-
ciales con los bahlut y las comunidades vecinas que las
especificaciones institucionales, pronto comenzaron a ca-
zar en cualquier parte sin importar si eran tierras propias,
estatales o privadas, a poner en prictica estrategias para
obviar las cuotas asignadas, e incluso a ligarse en alianzas
comerciales, amistosas o aun matrimoniales con cazado-
res criollos (213-222).

Entre otros temas interesantes del libro también pode-
mos mencionar las retdricas indigenistas oficiales pues-
tas en juego durante la guerra del Chaco (64); el impacto
sociolégico de las relaciones de patronazgo y peonaje a
deuda (68); las repercusiones del contacto en las tensiones
intergeneracionales, que provocan conflictos con normas
tradicionales como las clases etarias o la sociedad secreta
masculina (47); la distincién de los tipos ideales del “in-
digenismo integrador” (Belaieff) y del “indigenismo cri-
tico” (von Bremen, Chase-Sardi) en las ciencias sociales
paraguayas (83); las transformaciones de las redes de cir-
culacion de recursos, que en el pasado seguian la via de
las adscripciones etarias, cldnicas y genéricas al interior
de las familias extensas uxorilocales, y en el presente se
contraen limitandose a las esferas del patronazgo y la fa-
milia nuclear (75-77, 114f.); o bien la influencia de las
relaciones histéricas entre los ishir y los mbaya-caduveo
(los ishir de la parcialidad ebid6so tomaban cautivos en
la parcialidad tomardho y los entregaban a los mbaya-
caduveo a cambio de bienes que éstos conseguian en la
frontera brasilefia) para el posterior modelado de las vin-
culaciones con la sociedad nacional. (Hay que sefialar, no
obstante, que en este contexto el autor escribe “mbya-ca-
duveo”, acaso confundiendo a los “mbaya” —guaycurd —
con los “mbya” — guarani —, p. 46.)

Por otra parte, en cuanto a los aspectos menos convin-
centes de la obra podemos mencionar la contextualizacion
antropoldgica de los datos ishir. Conscientemente o no

216.73.218111, am 12.01.2026, 05:38:29. ©

Rezensionen

Blaser discute mas con la antropologia aplicada que con
la etnografia; asi, las desventuras de la ONG Prodechaco
ocupan muchas mds pdginas que el andlisis de cualquier
proceso cultural ishir, y por momentos el lector se pierde
en la habitual marafia de siglas de la burocracia indige-
nista (INDI, UCINY, API, NPD, CITES, etc.). Mas alla
de este recorte temdtico, la argumentacion plantea ade-
mds una discusién constante con tendencias académicas
de moda — de las cuales Bruno Latour es un ejemplo cons-
picuo — mds que con la literatura antropolégica chaque-
fla y sudamericana. En este sentido llama la atencién la
falta de referencia a obras recientes sobre los zamuco en
general y los ishir en particular cuyo andlisis bien pudo
haber contribuido a prestar una mayor consistencia histo-
rica y etnografica al argumento (por citar solamente tres,
N. Richard, Les chiens, les hommes et les étrangers fu-
rieux. Archéologie des identités indiennes dans le Chaco
boréal. Paris 2008; I. Combeés, Zamucos. Cochabamba
2009; E. Cordeu, El origen de la pintura. Mitologia, me-
moria étnica y autobiografia del artista indigena Ogwa.
Asuncion 2008). Tomar en cuenta estas investigaciones,
por ejemplo, habria permitido relativizar sentencias dis-
cutibles como “Los tomardho evitaron el contacto con los
blancos hasta alrededor de la década de 1940 (71).

Aunque no se reconoce como postmoderno, Blaser
apela de forma sistematica al discurso de la crisis de los
grandes relatos, la bancarrota de la modernidad y sus vi-
cios endémicos: etnocentrismo, colonialismo, logocen-
trismo, etc. Por momentos pareciera que el mayor flagelo
de la humanidad ha sido el dualismo cartesiano (4, 132,
143, 146, 149, passim). La exégesis de la cosmologia is-
hir plantea explicitamente una postura antagénica al pro-
yecto de la modernidad: asi, la 16gica moral nativa estaria
en contradiccion patente con la propiedad privada, con
los valores del mercado, con las jurisdicciones interna-
cionales (221); al mismo tiempo, estaria en consonancia
con los hallazgos de las “performances rupturistas” de
las teorfas postcoloniales, el ecofeminismo o la etnografia
experimental (238). No obstante, hay que decir que estas
afinidades muchas veces se limitan al campo retdrico o
programdtico, y que el lector echa de menos los matices
y las gradaciones que Blaser supo captar por ejemplo en
el campo del indigenismo paraguayo: asi, cuando enalte-
ce la reciprocidad y la cualidad relacional del yrmo ishir
en contraste con las asociaciones objetivas y contractuales
del mundo “moderno”, la rigidez de la oposicioén parece
revivir antiguas dicotomias como comunidad/sociedad o
solidaridad mecénica / solidaridad organica (227).

El libro, ademads, comparte muchos tics formales y
clichés tematicos postmodernos: rebalsa de discusio-
nes sobre “éticas”, “dilemas” y “compromisos”, y abun-
da en neologismos como “Re-present” (25), “hi-story”
(41), “corpo(realization)” (79, 88), “(re)ne(wed)” (122),
“modern(izing)” (126), “corpo(reality)” (225). Igualmen-
te llamativa es la obsesion con la correccion politica: asi,
la traduccion de la 16gica ishir no es representacional sino
que sigue el modelo de “musicos improvisando juntos”
(238), y los ishir son declarados ad nauseam “interlocuto-
res”, “amigos”, “conocidos” e “intelectuales” (pero a pe-
sar de la insistencia en el feminismo, los entrevistados son

Anthropos 106.2011

Erlaubnis Ist

Inhalts.

m f0r oder In KI-Sy


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638

Rezensionen

casi exclusivamente lideres masculinos relacionados con
proyectos de desarrollo). El autor es elocuente al respec-
to: “Prevengo al lector de tomar esta etnografia como un
ejercicio de ventrilocuismo. Aunque las ideas de algunos
intelectuales ishir han sido muy influyentes en mi pen-
samiento y mi escritura, mi propdsito no es representar
las subjetividades ishir ni tampoco describir como podria
verse el mundo desde su perspectiva. Asi, si las voces ishir
aparecen por momentos como domesticadas es porque no
pretendo que ésta sea la historia de ‘los ishir’ o incluso de
alguno de ellos ... debo enfatizar que se trata de una his-
toria contada desde mi propia perspectiva y mis propios
propdsitos, en tanto han sido afectados por mi interaccion
con algunos, y s6lo algunos (varones) intelectuales ishir”
(36). No obstante, para el lector que — por mds consciente
que sea de los dilemas de la ciencia y la representacion —
cometa el pecado modernista de estar mas interesado por
las interpretaciones ishir que por la subjetividad académi-
ca norteamericana, las salvedades expuestas no impiden
que esta obra ofrezca un aporte interesante para la antro-
pologia del Gran Chaco en general y la etnologia de los
grupos zamuco en particular. Diego Villar

Briunlein, Peter J.: Passion/Pasyon. Rituale des
Schmerzes im européischen und philippinischen Chris-
tentum. Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 2010. 621 pp.
ISBN 978-3-7705-4944-3. Price: € 58.00

Passion is the opposite of action. But does that make
participants in flagellations and crucifixions on Good Fri-
day patients, or are they actors? Is it pathological to in-
flict bleeding wounds on oneself or to have oneself volun-
tarily nailed to a cross, while insisting that one is a good
Catholic? Or is it, despite real blood from real wounds,
mere spectacle, an event to which thousands of people, as
well as the national and international media, flock? Does
“subject” mean “an agentive self”” or “someone subject to
hegemony”? Is it agency or passivity if a local population
passionately identifies with the religion of the colonizers
in a way that makes their official representatives feel rath-
er uneasy about? These are the questions Peter Braunlein
confronts us with in his detailed investigation of Philip-
pine self-crucifixions and flagellation and their European
precursors. The book is conceived as a contribution to
both anthropology and religious studies, although while
the author consistently addresses issues of religious stud-
ies, the emphasis is clearly on anthropology. Braunlein
approaches his subject issue with a firm scepticism for
the judgments of European Enlightenment on religion in
non-European settings. In his analysis, the self-crucifix-
ions performed in the village of Kapitangan, not far from
Manila, are neither medieval nor superstitious.

As Briunlein details in the first of the three sections
of his book, European Christianity has a long tradition in
flagellation and painful asceticism. However, self-cruci-
fixion was never considered a pious act; it was extremely
rare and occurred either among eccentric individuals or
was hidden in small, heterodox groups. European history
offers nothing comparable to the annual, repeated, and
very public crucifixions which occur in the Philippines

Anthropos 106.2011

641

since 1961 (in San Pedro Kutud, not far from Kapitan-
gan) and in Kapitangan since 1977. Briunlein considers
these rituals as local innovations inspired by the Catho-
lic focus on the physical suffering of Christ, empathy and
penitence. They are informed by both pre-Christian rela-
tions with spirits and a secular system of patronage which
is partially homologous with the relations of humans with
Christ and the Saints. In the second section, Braunlein
addresses the history of Catholicism in the Philippines
and demonstrates how missionaries in the 16th and ear-
ly 17th centuries were perceived as mastering relations
with spirits better than the locals. Thus, the previous ex-
change relations with these nonhuman agents were trans-
lated into a Christian semantic. Even more stabilizing was
the continuing system of patronage. In this form, Christ
and the Saints appear as patrons of their followers, pro-
viding them with health and prosperity, but also in need
of care, as they are clothed and bathed in their physical
shape as statues.

This conception of Christian cosmology informs lo-
cal beliefs and practices which sometimes clash with
Church doctrine and organization. Braunlein hesitates to
call these practices “folk religion,” due to the hierarchies
of class and intellectual elaboration associated with the
term. Rather, local actors carve out their own domain of
sociocosmic relations which they protect from church in-
tervention. As Briaunlein shows in the third section, which
is devoted to his own ethnographic research conducted
from 1996 to 1999, taking care of the Saints, especial-
ly the figure of Christ in Kapitangan, produces a local-
ized system of status and religious authority. When the
Church suggested turning Kapitangan into a parish with
a resident priest, the elders strongly objected to the offi-
cial interfering with their intimate relations with the local
spiritual patron.

The third section also contains lively portraits of some
of the major self-crucifiers of Kapitangan. In contrast to
San Pedro Kutud, where crucifiers are penitents who ful-
fil vows that they have taken voluntarily, the crucifiers of
Kapitangan are healers who follow immediate orders by
Christ when crucifying themselves. Otherwise than in the
European tradition, flagellation and crucifixion are not ex-
perienced as painful techniques to approach physical em-
pathy with Christ. In fact, flagellants and crucifiers claim
to feel no pain, but rather experience empowerment and
purification. The perception of bodiliness as an aspect of
cosmology — in fact, as a medium to experience the cos-
mic — thus differs markedly from European examples. In
this perspective, subjecting oneself to particular practices
and relations — including the subjugation to the will of
Christ — provides actors with a privileged position within
the sociocosmic system. They become recipients of pow-
ers which they employ for healing, thus gaining agency
by accepting hierarchy. Christ in his various forms, the
patron of his followers, assumes a position comparable to
a spirit familiar for spiritual healers. Briunlein arrives at
these conclusions by considering the theoretical, histori-
cal, and ethnographic dimensions of the phenomenon in
question, all presented in great erudition and with flawless
scholarship. In the course of the argument, he manages

216.73.218111, am 12.01.2026, 05:38:29. © Inhatt.
Inhalts Im 0

Erlaubnis Ist

Ir oder |


https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638

