
638

Anthropos  106.2011

Rezensionen

sion of the ways in which a narrative of morality codes 
the negotiations of power between the state and its impos-
sible ethnic subjects urges a rethinking of identity forma-
tion as a process of value-making rather than assertions of 
belonging. Placed within the context of mobile national-
isms, economic and social migrancy, trafficked lives, and 
terror’s transgressive globalism, Bhattacharyya positions 
this mobility inherent in contemporary processes of dis/
location alongside a new securatization of the state and 
reification of the nation’s borders.

The essays in this volume speak to these issues in sev-
eral ways. Howard Winant calls for a renewed consci-
entiousness in scholarly activism for racial justice. Ac-
knowledging the transformation of the field of ethnic and 
race studies particularly with the burgeoning of diaspo-
ra studies, Winant notes the urgent need to shape a new 
pedagogy of race studies that re-centers race at the center 
of post-civil rights-era discourse and challenges the new 
discursive hegemony that elides, and thus preserves, rac-
ism. Parminder Bhachu’s spirited conversation with Bhat-
tacharyya provides a personal account of the challenges 
encountered in broadening the field of ethnic studies to 
include multiple migrant border-crossings and new cul-
tural productions informed by an innovative politics of 
belonging in local imperial sites. Bhachu emphasizes the 
responsibility of race studies scholarship in displacing 
master narratives of ethnicity and asserts the significance 
of creative and hybrid diasporic negotiations in dispelling 
myths of origin and emotional ties elsewhere.

The other six essays in the volume focus on local sites 
where ethnicity is conceptualized through a moral and 
ethical vocabulary. Ronit Lentin analyzes the emergence 
of women’s migrant networks in Ireland, in particular 
AkiDwA started by a group of African women, in the 
face of the state’s racist scripting of exclusionary practic-
es on sexually active immigrant women’s bodies. These 
networks forge communities that transcend specific na-
tional and parochial identities as they assert their visibil-
ity as politicized African women who challenge the Irish 
state’s criminalization of them. Max Farrar’s essay ex-
tends this discussion to the violent urban protests in Brit-
ain that punctuated the period between 1975 and 2001. 
Noting the criminalization of the protesters by the state, 
Farrar points out that community activists rallied around 
radical political identities to affirm the legitimacy of the 
protests against a racist state. However, Farrar argues that 
after 2001 these political identities were replaced by eth-
nically and religiously based identities. Drawing on the 
example of the rise of Islamism in Britain as a means of 
deploying an ethnic and political identity, Farrar delin-
eates the emergence of an ethics of violence as a political 
and moral response to racism. 

Robbie McVeigh delineates the state’s power to grant 
or deny ethnicity to various communities. Drawing on a 
comparative study of the state’s policies of antigypsyism 
in Italy and Ireland, McVeigh argues that the criminal-
ization of Roma and Travellers entails a “specific phe-
nomenon of ethnicity denial.” Thus ethnicity as a politi-
cal resource for Roma and Travellers becomes a contested 
terrain wherein claiming ethnicity becomes critical in as-

serting the history of genocide and racism that has shaped 
Roma and Traveller subjectivities.

Abel Ugba’s study of African immigrant Pentecostal-
ism in Ireland and John Gabriel and Jenny Harding’s criti-
cal exploration of the figure of the “good” refugee denot-
ed in the Refugee Community Histories Project (RCHP) 
point to an ethical lens that attempts to position these im-
migrants and refugees outside the racist discourses of the 
state. As morally “good” immigrants and refugees who 
are worthy of a place in the nation, these migrants cre-
atively resist their stigmatization as inherently unstable 
communities.

The sense of shame and humiliation that underlie such 
negotiations of racism by disempowered peoples is the 
subject of Carlos Sandoval García’s essay. Focusing on 
the state’s criminalization of La Carpio, a segregated and 
impoverished urban site in Costa Rica, García explores 
the impact of media representations on La Carpio’s resi-
dents. The absence of material and emotional resources 
and an enabling collective memory to counter the over-
whelmingly negative images of La Carpio serve to deepen 
its resident’s sense of suffering and shame. This denial of 
value to the lived experiences of La Carpio’s residents is 
inherently debilitating, preempting an alternate articula-
tion of an ethical vocabulary or political response to the 
racism that surrounds La Carpio. 

Collectively, the essays in “Ethnicities and Values in a 
Changing World” provide a nuanced exploration of var-
ied sites in Europe and Central America where ethnicity 
is challenged locally and contested as an ethical and po-
litical practice. In juxtaposing the coercive technologies 
of state racism and the micropractices of local resistance 
and negotiations of subjective identities, the contributors 
of this volume affirm the humanity of resistant and dis-
empowered peoples. As Gargi Bhattacharyya in her con-
cluding chapter declares, it behooves us then to ethically 
be responsible and responsive as we listen for alternate 
stories and ethnic imaginaries.  Sridevi Menon 

Blaser, Mario: Storytelling. Globalization from the 
Chaco and Beyond. Durham: Duke University Press, 
2010. 292 pp. ISBN 978-0-8223-4545-9. Price: £ 25.18

Inmortalizados por las magníficas fotografías de Gui-
do Boggiani, para muchos etnólogos los ishir no fueron 
más que la histórica casta servil de los mbaya-caduveo. 
Sin embargo, lo cierto es que unos dos mil ishir siguen ha-
bitando actualmente la región del Alto Paraguay, consti-
tuyendo la rama oriental de la familia lingüística zamuco. 
Tras décadas de estudios de figuras como Juan Belaieff, 
Albert Frič, Herbert Baldus, Branislava Susnik o Edgardo 
Cordeu los ishir siguen sorprendiendo a la etnología cha-
queña con una organización social que evoca la de socie-
dades amazónicas como los bororo o los mismos grupos 
gé: organización dualista, clanes exogámicos unilineales, 
clases etarias, sociedades secretas masculinas, rituales de 
máscaras y mitos “melanesios” de la toma primigenia del 
poder femenino por parte de los hombres.

Este libro ofrece una exploración personal de las for-
mas ishir de absorber la globalización. Para Blaser la mo-

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638


Anthropos  106.2011

639Rezensionen

dernidad es una condición de la humanidad casi entera-
mente opresiva, edificada sobre tres pilares constitutivos: 
la distinción entre naturaleza y cultura, la temporalidad 
unilineal, y la diferencia colonial entre pueblos modernos 
y no modernos. La presunción de fondo del proyecto mo-
derno es que la modernidad es la meta de un largo proce-
so evolutivo protagonizado por Europa occidental y luego 
transplantado con suerte diversa al resto del mundo; por 
ende, el conocimiento de las sociedades tradicionales es 
fundamentalmente asimétrico porque presume que es po-
sible analizar objetivamente la forma en que esos “otros” 
están atrapados en sistemas de creencias que ignoran la 
división sujeto/objeto. En consecuencia, Blaser aboga por 
abandonar los compromisos ontológicos modernistas para 
abrazar un “pluriverso” accesible mediante un “régimen 
de verdad menos opresivo”. Para lograrlo propone una 
etnografía de la globalización concebida como narración 
de historias (storytelling), puesto que para los ishir éstas 
poseen cualidades performativas más que denotativas. El 
corolario evidente es que este modelo narrativo permiti-
ría desplegar un pluralismo interpretativo imposible de al-
canzar siguiendo el modelo científico modernista, con sus 
pretensiones de exhaustividad y objetividad. Retomando 
la metáfora de un ishir particularmente sagaz, Blaser sos-
tiene que la narración es algo tan variable, personalizado 
y flexible como la manufactura de collares con cuentas y 
semillas de diferentes tamaños, texturas y colores.

El argumento del libro parte de una observación fác-
tica: frente a las propuestas de los proyectos de investi-
gación y desarrollo, los ishir tienen demandas prácticas, 
pero a la vez niegan ser víctimas indefensas de la explo-
tación capitalista. Lejos de cualquier desborde afectivo 
se conciben serenamente como actores capaces de esta-
blecer relaciones con el exterior en términos de roles si-
métricos y expectativas recíprocas. Blaser admite que al 
principio interpretaba esta modalidad transaccional como 
una suerte de “falsa conciencia” de la hegemonía global, 
pero luego de las sucesivas epifanías de las teorías post-
coloniales, el feminismo, la etnografía experimental y los 
estudios sobre nuevas ontologías pudo advertir que los 
ishir proponen una lógica moral alternativa que contrasta 
radicalmente con el proyecto moderno.

Sin embargo, hay que decir que las largas páginas 
dedicadas a discusiones teóricas y conceptuales son las 
menos atractivas de la obra. Las cuestiones más intere-
santes, en cambio, surgen cuando Blaser se atiene más 
estrechamente a los datos etnográficos. Un ejemplo es la 
crítica del tenaz encanto del paradigma cazador-recolec-
tor en el indigenismo paraguayo. En efecto, para autores 
como John Renshaw o Volker von Bremen los proyec-
tos de desarrollo fracasan porque presuponen una men-
talidad agricultora, una ética completamente antitética a 
la de los pueblos chaqueños, que serían cazadores-reco-
lectores que viven en armonía con el medioambiente sin 
procurar transformarlo. Blaser desmonta las falacias que 
implica dicha aproximación: la postulación romántica de 
bloques monolíticos (“cazadores-recolectores”, “agricul-
tores”, “blancos”, “indígenas”); la inexistencia de disen-
siones, tensiones y matices tanto a nivel sincrónico como 
a nivel diacrónico; la ilusión de la persistencia inalterable 

de rasgos como la moralidad igualitaria o el ecologismo 
espontáneo; la reificación del exotismo y la diferencia de 
actores colectivos situados al margen de la historia (85 f., 
130 – ​132). 

Un ejemplo ilustrativo de las dinámicas chaqueñas de 
cambio social, tanto en el campo cosmológico como en 
el sociopolítico, se da con la llegada de los misioneros. 
En numerosos puntos Blaser apela a la cautivante mitolo-
gía ishir, documentada exhaustivamente por autores como 
Susnik y Cordeu. Muchos aspectos de la cultura contem-
poránea son analizados a la luz de la conceptuación se-
cuencial de la temporalidad que proponen los mitos, que 
segmentan la diacronía en las fases puruhle (el tiempo 
flexible, más allá de la memoria, sólo accesible en sue-
ños), porowo (tiempo pasado inflexible, accesible a me-
moria) e ishir azle (tiempos contemporáneos). También se 
menciona frecuentemente la saga fundacional de la diosa-
madre Esnwherta y los dioses anabsero, tan coléricos e 
imprevisibles que obligan a los antepasados a masacrar-
los a todos menos a Nemur, quien maldice a los hombres 
obligándolos a mantener las regulaciones sociales que los 
previenen de desaparecer: los ritos iniciáticos, los grupos 
de edad, la sociedad secreta masculina, la organización 
clánica. Para Blaser, tras estas narraciones subyace una 
arquitectura cosmológica según el cual el yrmo (mundo, 
monte) depende de una oscilación constante entre sus po-
los sherwo (indistinción) y om (distinción, ser), que hace 
que las cosas y los seres deban reprimir permanentemen-
te su tendencia a volver a la fluidez originaria (27 – ​30, 
44). Pues bien, la gran mayoría de los ishir compartía en 
mayor o menor medida esta organización cosmovisional, 
cuyos ecos el autor llegó a entrever dialogando con los 
viejos que cumplieron sus ritos de iniciación en la década 
de 1950. La instalación regional de los religiosos, en este 
contexto, constituyó un evento crítico para la historicidad 
ishir, y para muchos cifró el comienzo de los tiempos de-
nominados azle. Sin embargo, los ishir también advirtie-
ron pronto que el campo misionero no era homogéneo: 
así, comparando a los religiosos católicos con los de New 
Tribes Missions, algunos ishir afirman preferir a los pri-
meros por su mayor tolerancia frente a las creencias y los 
ritos tradicionales. La armonización de prácticas y repre-
sentaciones en conflicto no es un tema menor. Analizan-
do algunas analogías, continuidades y homologaciones 
establecidas entre los discursos de inspiración bíblica y la 
saga de Esnwherta, Blaser describe bien el conflicto so-
ciopolítico entre los “cultureros” (ishir tradicionalistas) y 
los “costales” (ishir pentecostales) a la hora de establecer 
una organización pan-ishir: mientras que los primeros re-
memoran la profecía de Nemur y atribuyen las tensiones 
intergrupales al abandono de los rituales tradicionales, los 
segundos perciben a sus adversarios como haraganes cuya 
apatía impide la consecución de proyectos comunes (25, 
33, 72, 191, 194 – ​198).

Otro de los puntos altos del volumen es el análisis del 
fracaso de un reciente programa de “caza sustentable”. 
Blaser rastrea las causas del fiasco en los prejuicios de 
las instituciones impulsoras. Aquello que el conocimiento 
moderno considera fenómenos “naturales”, como la llu-
via o el trueno, los ishir lo conciben en términos de seres 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638


640

Anthropos  106.2011

Rezensionen

y actores sociales; en este sentido una categoría cosmo-
lógica fundamental es bahlut, el prototipo tutelar (dueño, 
arquetipo, padre) de cada especie, con el cual los huma-
nos deben trabar relaciones de reciprocidad, y del que los 
especímenes particulares no son más que “emanaciones”. 
Como en tantos otros casos etnográficos, ignorar tanto la 
lógica de este platonismo chaqueño como la ética de reci-
procidad que supone puede provocar calamidades natura-
les, poca fortuna en la caza, enfermedades y aun la muer-
te: la abundancia o la escasez de las especies, por ende, no 
es un hecho fortuito ni una consecuencia de la intensidad 
de la cacería sino una radiografía coyuntural de la rela-
ción con los dueños – en otras palabras, un tema social y 
no “ecológico” o “natural”. Sin embargo, en el caso ishir 
las regulaciones gubernamentales pretendieron adminis-
trar la praxis cazadora instaurando restricciones técnicas 
al peso, tamaño, edad o sexo de las presas, postuladas en 
función de consideraciones científicas sobre la conducta, 
reproducción y hábitat de cada especie. Además, impusie-
ron permisos oficiales para cazar en determinadas tierras, 
precios máximos para las pieles, las cantidades de cada 
especie que cada cazador podía matar, la obligación de 
hacerlo con “armas tradicionales” y la prohibición de que 
participasen cazadores no indígenas de la cacería. Pero 
los ishir, a quienes importa más honrar las relaciones so-
ciales con los bahlut y las comunidades vecinas que las 
especificaciones institucionales, pronto comenzaron a ca-
zar en cualquier parte sin importar si eran tierras propias, 
estatales o privadas, a poner en práctica estrategias para 
obviar las cuotas asignadas, e incluso a ligarse en alianzas 
comerciales, amistosas o aun matrimoniales con cazado-
res criollos (213 – ​222).

Entre otros temas interesantes del libro también pode-
mos mencionar las retóricas indigenistas oficiales pues-
tas en juego durante la guerra del Chaco (64); el impacto 
sociológico de las relaciones de patronazgo y peonaje a 
deuda (68); las repercusiones del contacto en las tensiones 
intergeneracionales, que provocan conflictos con normas 
tradicionales como las clases etarias o la sociedad secreta 
masculina (47); la distinción de los tipos ideales del “in-
digenismo integrador” (Belaieff) y del “indigenismo crí-
tico” (von Bremen, Chase-Sardi) en las ciencias sociales 
paraguayas (83); las transformaciones de las redes de cir-
culación de recursos, que en el pasado seguían la vía de 
las adscripciones etarias, clánicas y genéricas al interior 
de las familias extensas uxorilocales, y en el presente se 
contraen limitándose a las esferas del patronazgo y la fa-
milia nuclear (75 – ​77, 114 f.); o bien la influencia de las 
relaciones históricas entre los ishir y los mbayá-caduveo 
(los ishir de la parcialidad ebidóso tomaban cautivos en 
la parcialidad tomaráho y los entregaban a los mbayá-
caduveo a cambio de bienes que éstos conseguían en la 
frontera brasileña) para el posterior modelado de las vin-
culaciones con la sociedad nacional. (Hay que señalar, no 
obstante, que en este contexto el autor escribe “mbya-ca-
duveo”, acaso confundiendo a los “mbayá” –guaycurú – 
con los “mbya” – guaraní –, p. 46.)

Por otra parte, en cuanto a los aspectos menos convin-
centes de la obra podemos mencionar la contextualización 
antropológica de los datos ishir. Conscientemente o no 

Blaser discute más con la antropología aplicada que con 
la etnografía; así, las desventuras de la ONG Prodechaco 
ocupan muchas más páginas que el análisis de cualquier 
proceso cultural ishir, y por momentos el lector se pierde 
en la habitual maraña de siglas de la burocracia indige-
nista (INDI, UCINY, API, NPD, CITES, etc.). Más allá 
de este recorte temático, la argumentación plantea ade-
más una discusión constante con tendencias académicas 
de moda – de las cuales Bruno Latour es un ejemplo cons-
picuo – más que con la literatura antropológica chaque-
ña y sudamericana. En este sentido llama la atención la 
falta de referencia a obras recientes sobre los zamuco en 
general y los ishir en particular cuyo análisis bien pudo 
haber contribuido a prestar una mayor consistencia histó-
rica y etnográfica al argumento (por citar solamente tres, 
N. Richard, Les chiens, les hommes et les étrangers fu-
rieux. Archéologie des identités indiennes dans le Chaco 
boréal. París 2008; I. Combès, Zamucos. Cochabamba 
2009; E. Cordeu, El origen de la pintura. Mitología, me-
moria étnica y autobiografía del artista indígena Ógwa. 
Asunción 2008). Tomar en cuenta estas investigaciones, 
por ejemplo, habría permitido relativizar sentencias dis-
cutibles como “Los tomaráho evitaron el contacto con los 
blancos hasta alrededor de la década de 1940” (71).

Aunque no se reconoce como postmoderno, Blaser 
apela de forma sistemática al discurso de la crisis de los 
grandes relatos, la bancarrota de la modernidad y sus vi-
cios endémicos: etnocentrismo, colonialismo, logocen-
trismo, etc. Por momentos pareciera que el mayor flagelo 
de la humanidad ha sido el dualismo cartesiano (4, 132, 
143, 146, 149, passim). La exégesis de la cosmología is-
hir plantea explícitamente una postura antagónica al pro-
yecto de la modernidad: así, la lógica moral nativa estaría 
en contradicción patente con la propiedad privada, con 
los valores del mercado, con las jurisdicciones interna-
cionales (221); al mismo tiempo, estaría en consonancia 
con los hallazgos de las “performances rupturistas” de 
las teorías postcoloniales, el ecofeminismo o la etnografía 
experimental (238). No obstante, hay que decir que estas 
afinidades muchas veces se limitan al campo retórico o 
programático, y que el lector echa de menos los matices 
y las gradaciones que Blaser supo captar por ejemplo en 
el campo del indigenismo paraguayo: así, cuando enalte-
ce la reciprocidad y la cualidad relacional del yrmo ishir 
en contraste con las asociaciones objetivas y contractuales 
del mundo “moderno”, la rigidez de la oposición parece 
revivir antiguas dicotomías como comunidad/sociedad o 
solidaridad mecánica / solidaridad orgánica (227). 

El libro, además, comparte muchos tics formales y 
clichés temáticos postmodernos: rebalsa de discusio-
nes sobre “éticas”, “dilemas” y “compromisos”, y abun-
da en neologismos como “Re-present” (25), “hi-story” 
(41), “corpo(realization)” (79, 88), “(re)ne(wed)” (122), 
“modern(izing)” (126), “corpo(reality)” (225). Igualmen-
te llamativa es la obsesión con la corrección política: así, 
la traducción de la lógica ishir no es representacional sino 
que sigue el modelo de “músicos improvisando juntos” 
(238), y los ishir son declarados ad nauseam “interlocuto-
res”, “amigos”, “conocidos” e “intelectuales” (pero a pe-
sar de la insistencia en el feminismo, los entrevistados son 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638


Anthropos  106.2011

641Rezensionen

casi exclusivamente líderes masculinos relacionados con 
proyectos de desarrollo). El autor es elocuente al respec-
to: “Prevengo al lector de tomar esta etnografía como un 
ejercicio de ventrilocuismo. Aunque las ideas de algunos 
intelectuales ishir han sido muy influyentes en mi pen-
samiento y mi escritura, mi propósito no es representar 
las subjetividades ishir ni tampoco describir cómo podría 
verse el mundo desde su perspectiva. Así, si las voces ishir 
aparecen por momentos como domesticadas es porque no 
pretendo que ésta sea la historia de ‘los ishir’ o incluso de 
alguno de ellos … debo enfatizar que se trata de una his-
toria contada desde mi propia perspectiva y mis propios 
propósitos, en tanto han sido afectados por mi interacción 
con algunos, y sólo algunos (varones) intelectuales ishir” 
(36). No obstante, para el lector que – por más consciente 
que sea de los dilemas de la ciencia y la representación – 
cometa el pecado modernista de estar más interesado por 
las interpretaciones ishir que por la subjetividad académi-
ca norteamericana, las salvedades expuestas no impiden 
que esta obra ofrezca un aporte interesante para la antro-
pología del Gran Chaco en general y la etnología de los 
grupos zamuco en particular.  Diego Villar 

Bräunlein, Peter J.: Passion/Pasyon. Rituale des 
Schmerzes im europäischen und philippinischen Chris-
tentum. München: Wilhelm Fink Verlag, 2010. 621 pp. 
ISBN 978-3-7705-4944-3. Price: € 58.00

Passion is the opposite of action. But does that make 
participants in flagellations and crucifixions on Good Fri-
day patients, or are they actors? Is it pathological to in-
flict bleeding wounds on oneself or to have oneself volun-
tarily nailed to a cross, while insisting that one is a good 
Catholic? Or is it, despite real blood from real wounds, 
mere spectacle, an event to which thousands of people, as 
well as the national and international media, flock? Does 
“subject” mean “an agentive self” or “someone subject to 
hegemony”? Is it agency or passivity if a local population 
passionately identifies with the religion of the colonizers 
in a way that makes their official representatives feel rath-
er uneasy about? These are the questions Peter Bräunlein 
confronts us with in his detailed investigation of Philip-
pine self-crucifixions and flagellation and their European 
precursors. The book is conceived as a contribution to 
both anthropology and religious studies, although while 
the author consistently addresses issues of religious stud-
ies, the emphasis is clearly on anthropology. Bräunlein 
approaches his subject issue with a firm scepticism for 
the judgments of European Enlightenment on religion in 
non-European settings. In his analysis, the self-crucifix-
ions performed in the village of Kapitangan, not far from 
Manila, are neither medieval nor superstitious. 

As Bräunlein details in the first of the three sections 
of his book, European Christianity has a long tradition in 
flagellation and painful asceticism. However, self-cruci-
fixion was never considered a pious act; it was extremely 
rare and occurred either among eccentric individuals or 
was hidden in small, heterodox groups. European history 
offers nothing comparable to the annual, repeated, and 
very public crucifixions which occur in the Philippines 

since 1961 (in San Pedro Kutud, not far from Kapitan-
gan) and in Kapitangan since 1977. Bräunlein considers 
these rituals as local innovations inspired by the Catho-
lic focus on the physical suffering of Christ, empathy and 
penitence. They are informed by both pre-Christian rela-
tions with spirits and a secular system of patronage which 
is partially homologous with the relations of humans with 
Christ and the Saints. In the second section, Bräunlein 
addresses the history of Catholicism in the Philippines 
and demonstrates how missionaries in the 16th and ear-
ly 17th centuries were perceived as mastering relations 
with spirits better than the locals. Thus, the previous ex-
change relations with these nonhuman agents were trans-
lated into a Christian semantic. Even more stabilizing was 
the continuing system of patronage. In this form, Christ 
and the Saints appear as patrons of their followers, pro-
viding them with health and prosperity, but also in need 
of care, as they are clothed and bathed in their physical 
shape as statues. 

This conception of Christian cosmology informs lo-
cal beliefs and practices which sometimes clash with 
Church doctrine and organization. Bräunlein hesitates to 
call these practices “folk religion,” due to the hierarchies 
of class and intellectual elaboration associated with the 
term. Rather, local actors carve out their own domain of 
sociocosmic relations which they protect from church in-
tervention. As Bräunlein shows in the third section, which 
is devoted to his own ethnographic research conducted 
from 1996 to 1999, taking care of the Saints, especial-
ly the figure of Christ in Kapitangan, produces a local-
ized system of status and religious authority. When the 
Church suggested turning Kapitangan into a parish with 
a resident priest, the elders strongly objected to the offi-
cial interfering with their intimate relations with the local 
spiritual patron. 

The third section also contains lively portraits of some 
of the major self-crucifiers of Kapitangan. In contrast to 
San Pedro Kutud, where crucifiers are penitents who ful-
fil vows that they have taken voluntarily, the crucifiers of 
Kapitangan are healers who follow immediate orders by 
Christ when crucifying themselves. Otherwise than in the 
European tradition, flagellation and crucifixion are not ex-
perienced as painful techniques to approach physical em-
pathy with Christ. In fact, flagellants and crucifiers claim 
to feel no pain, but rather experience empowerment and 
purification. The perception of bodiliness as an aspect of 
cosmology – in fact, as a medium to experience the cos-
mic – thus differs markedly from European examples. In 
this perspective, subjecting oneself to particular practices 
and relations – including the subjugation to the will of 
Christ – provides actors with a privileged position within 
the sociocosmic system. They become recipients of pow-
ers which they employ for healing, thus gaining agency 
by accepting hierarchy. Christ in his various forms, the 
patron of his followers, assumes a position comparable to 
a spirit familiar for spiritual healers. Bräunlein arrives at 
these conclusions by considering the theoretical, histori-
cal, and ethnographic dimensions of the phenomenon in 
question, all presented in great erudition and with flawless 
scholarship. In the course of the argument, he manages 

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638 - Generiert durch IP 216.73.216.111, am 12.01.2026, 05:39:29. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2011-2-638

