
6. Anhang: Friedensbewegung und die
Theorien des Friedens

Diese Bibliographie hat dokumentiert, daß im 19. Jahrhundert das Denken über 
den Frieden nicht mit dem Denken der Friedensbewegung identifiziert werden
kann. Aber ohne die Friedensbewegung sähe das Nachdenken über Frieden
anders aus. Das systematische Nachdenken über Frieden hatte kein anderes
Forum. Die Arbeiten von Johann Baptist Sartorius‘ Organon des vollkommenen
Friedens (1837), Pecqueurs De la paix, de son principe et de sa réalisation
(1842), Louis Baras La science de la paix (1849, der suggestive Titel stammt
freilich erst vom Herausgeber 1872) sind Werke die aus dem Dialog mit der Frie-
densbewegung oder besser aus der Spannung zu ihr entstanden sind. Diese
systematischen Versuche sind Ergebnisse von Preisausschreiben, die Friedens-
gesellschaften ausgelobt haben, aber die Einsendungen waren komplexer als die
Ansichten der Auftraggeber. Obwohl nicht aus einem Preisausschreiben der Frie-
densbewegung hervorgegangen, kann auch die erste Dissertation zum Frieden,
eine Vorläuferin der Friedensforschung im Sinne von empirischer Sozialfor-
schung, zu diesen Arbeiten gestellt werden; auch sie will zeigen, daß der Weg zu 
einem Ziel der Friedensbewegung (sofortige Abrüstung) komplizierter als ange-
nommen ist (vgl. oben zu Niko Nikoladzé 1868 in der Einleitung des Kapitels
GESELLSCHAFTLICHE VORAUSSETZUNGEN). Ein anderes Forum bedeuten-
der Beiträge waren Vortragsreihen von Friedensgesellschaften, in denen eben-
falls die Analyse komplexer ist als bei der Friedensbewegung selber üblich, Bei-
spiele sind Emersons Vortrag über den Krieg (oben Abschnitt 5.1.2) und Seeleys 
Vortrag über eine europäische Union (oben (oben Abschnitt 2.3.1.5). Auch die 
ersten akademischen Vorlesungen zum Frieden wurden bereits im 19. Jahrhun-
dert gehalten, aber sie blieben wohl auch die letzten in diesem Jahrhundert (vgl.
oben Abschnitt 3.5.3 zu Peter Kaufmanns Die Wissenschaft des Weltfriedens im 
Grundrisse 1866).

Eine organisierte Friedensbewegung gibt es in England und Amerika seit dem 
Ende der napoleonischen Kriege. Die Basis war religiös, das Vorbild der alten
Friedenskirchen spielte eine große Rolle. Aber die Geschichte der Friedensbe-
wegung bis Mitte des 19. Jahrhunderts ist die Ausweitung dieser Basis in weitere 
christliche und säkulare Kreise. Diese Ausweitung war mit einem Focus auf inter-
nationale Organisation verbunden. Das ist nicht neu (und die Friedenspläne der
Frühen Neuzeit wurden im 19. Jahrhundert häufig zitiert), neu ist aber, daß eine 

881

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Friedensbewegung hinter diesen Programmen steht. Internationale Organisation
war kein Thema der frühen religiösen Friedensbewegung gewesen, erst William
Ladd hat das geändert. Die internationalen Friedenskongresse 1848 bis 1853 in
Brüssel, Paris, Frankfurt am Main, London, Manchester, Edinburgh waren ein 
Versuch die britisch-amerikanische Basis der Bewegung für den Rechtsfrieden
auszuweiten. Diese internationalen Friedenskongresse sollten Teilnehmer aus 
den englischsprachigen Ländern mit Leuten aus dem jeweiligen Tagungsland 
zusammenführen, freilich waren bereits in Frankfurt am Main die deutschen Teil-
nehmer rar und die späteren Kongresse in Großbritannien waren wieder auf die
englischsprachige Welt geschrumpft. Die Initiative kam aus religiös geprägten 
amerikanischen und britischen Friedensgesellschaften, die dominante Person 
war aber Richard Cobden, der für die Franzosen eine Garantie sein sollte, daß
sie es nicht nur mit naiven Religiösen zu tun hatten. Diese Friedenskongresse
haben auch Distanz gebracht, französische Polemiken gegen angelsächsische 
Friedensfreunde blieben häufig. 1854-1872 war eine Zeit der Krisen: Am Krim-
krieg zerbrach die britische Friedensbewegung, am amerikanischen Bürgerkrieg
die amerikanische. In der Gefahr eines deutsch-französischen Krieges begann 
jedoch 1867 eine selbständige Friedensbewegung auf dem Kontinent. Sie begann 
mit zwei antagonistischen Ligen, der demokratischen Ligue Internationale pour
Paix et Liberté und der liberalen Ligue Internationale et Permanente de la Paix.
Den Deutsch-Französischen Krieg haben beide nur knapp überlebt. Danach
begann ein neuer Kampf für Schiedsgerichte und Kodifizierung des Völkerrechts.
Die liberale und die demokratische Bewegung werden ähnlicher. Erst in der Krise 
des bismarckschen Allianzsystems zeigen regelmäßige internationale Friedens-
kongresse (die auf die Kontinuität zu 1848-1853 verzichten), die Interparlamenta-
rische Union (1889) und das Internationale Friedensbüro (1891) eine neue Stärke 
der Friedensbewegung.

Die in den alten Friedenskirchen entsprungene Friedensbewegung war von Anfang 
an darauf angewiesen, eine gemeinsame Sprache mit säkularen Argumenten 
gegen den Krieg zu finden. Sie folgt den christlich geprägten Bewegungen gegen
Sklavenhandel und Sklaverei, deren Erfolge werden auch in stärker säkularen
Texten zu Geschichtszeichen, daß Wandel möglich ist. Die Ideen, die diese 
christliche Friedensbewegung verbreitet, kommen aus der säkularen Tradition der
internationalen Organisation. Die Debatten innerhalb der Friedensbewegung
gehen um die Belastbarkeit dieses Ansatzes. Bei der Neugründung der kontinen-
talen Friedensbewegung 1867 haben zunächst weder Demokraten noch Liberale 
eine ausgeprägte Präferenz für internationale Organisation. Aber der Aufbau der 
internationalen Friedensbewegung in den 1870er und 1880er Jahren war darauf
angewiesen. In den historischen Darstellungen der Friedensbewegungen des 19.
Jahrhunderts galt deshalb lange internationale Organisation als das einzige wich-
tige Thema. Diese Sicht vom späten 19. Jahrhundert, von den Haager Konferen-
zen und vom Völkerbund her wurde erst am Ende des 20. Jahrhunderts von
Historikern der Friedensbewegung korrigiert. Es gab, vor allem auf dem Konti-
nent, eine lange Diskussion um Demokratie und ökonomische Entwicklung als 
Bedingungen des Friedens. Diese Themen fehlen auch der Friedensbewegung
nicht, der Rechtsfrieden war auf den Fortschritt der Zivilisation angewiesen. Der
Unterschied zwischen Wissenschaft und Friedensbewegung besteht in der Beur-

882

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


teilung des Standes der Zivilisation. Die Friedensbewegung ist überzeugt, daß die
zivilisatorischen Bedingungen für den Frieden schon vorliegen. Die Friedens- und
Freiheitsliga und ihr Genfer Kongreß 1867 waren Versuche, eine Friedensbewe-
gung auf Demokratie zu gründen und nicht auf den status quo-Pazifismus von
Monarchien und Diktaturen. Nach 1872 läßt sich immer weniger angeben, was
sie von liberalen Friedensorganisationen unterscheidet. Die vereinigte bürgerliche 
Friedensbewegung hatte große Verdienste für den Weg zu den Haager Konfe-
renzen. Um fragwürdige Machteliten für das Schiedsgericht zu gewinnen, wurden 
immer mehr ökonomische und demokratische Ideen abgestoßen. 

Handbücher zur Geschichte der Friedensbewegung: Biographical Dictionary 
of Modern Peace Leaders / ed. by Harold Josephson … – Westport, Conn.
1985 (der Parallelband Biographical Dictionary of Internationalist / ed. by War-
ren F. Kuehl (1983) beginnt richtig erst um 1900); From Erasmus to Tolstoy :
the Peace Literature of four Centuries ; Jacob ter Meulen’s Bibliographies of
the Peace Movement before 1899 / ed. with an introduction by Peter van den
Dungen. – New York1990 (listet etwa 2400 Titel aus dem 19. Jahrhundert
auf); Internationalism in Nineteenth Century Europe : the Crisis of Ideas and
Purpose / ed. by Sandi E. Cooper. – New York 1976, in der Reihe Garland Library
of War and Peace (ausgewählte Texte von Friedensorganisationen).
Historische Darstellungen: Wilhelmus H. van der Linden, The International
Peace Movement 1815-1874. – Amsterdam 1987 (hat erstmals neben dem
angelsächsischen Rechtspazifismus auch die französischen Traditionen, die
häufig sozialistische und republikanische Ausrichtungen haben, gleichrangig 
behandelt; es ist eine kaum vorstellbare Menge an Informationen, aber zu vie-
len Autoren hat van der Linden auch das klarste Urteil); Sandi E. Cooper, Pat-
riotic Pacifism : Waging War on War in Europe 1815-1914. – New York 1991. 
– S. 13-59 (eher eine Einleitung zu der Periode ab 1889, bequemer zu lesen 
als van der Linden); David Nicholls, Richard Cobden and the International 
Peace Congress Movement, 1848-1853, in: Journal of British Studies 30
(1991) 351-376 (über den Zusammenstoß britischer Themen – Schiedsge-
richt, Abrüstung, Nichtintervention, Freihandel – mit französischen – nationale 
Befreiung und Europäische Föderation – und amerikanischen – Kongreß der
Nationen). Für die Geschichte der religiösen Friedensbewegung (im 19. 
Jahrhundert noch die Basis auch der erweiterten Friedensbewegung): Peter
Brock, Pacifism in the United States : from the Colonial Era to the First World 
War. – Princeton, N.J. 1968; ders., Pacifism in Europe to 1914. – Princeton,
NJ 1972; ders., Freedom from War : Nonsectarian Pacifism 1814-1914. –
Toronto 1991 (in den beiden frühen Bänden behandelt Brock Quäker, Men-
noniten, Brüdergemeinde, Duchoborzen; “nonsectarian” im dritten Band meint
Friedensbewegung in den christlichen Hauptkonfessionen). Zu den
Netzwerken, aus denen die beiden konkurrierenden Bewegungen 
hervorgingen: Christian Müller, The Politics of Expertise : the Association In-
ternationale pour le Progrès des Sciences Sociales, Democratic Peace 
Mouvements and International Law Networks in Europe, 1850-1875, in: Shaping
the Transnational Sphere : Experts, Networks and Issues from the 1840s to the
1930s / ed. by Davide Rodogno. – New York 2015. – S. 131-151. Zum Genfer
Kongreß und zur Friedens- und Freiheitsliga: A. P. Campanella, Garibaldi and
the First Peace Congress in Geneva in 1867, in: International Review of Social

883

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


History 5 (1960) 456-486; Michele Sarfatti, La nascita del moderno pacifismo 
democratico ed il Congrès international de la paix di Ginevra nel 1867. – Mila-
no 1981; Miklos Molnar, La Ligue de la Paix et de la Liberté : ses origines es 
ses premières orientations, in: Mouvements et initiatives de paix dans la poli-
tique internationale 1867-1928 / éd. par Jacques Bariéty et Antoine Fleury. –
Bern 1987. – S. 17-36.

Die Friedensbewegung kann kaum auf eine literarische Tradition zurückgreifen.
Außerhalb der Friedenskirchen war auch im 19. Jahrhundert fast nur Erasmus
von Rotterdam bekannt. Die anglophone Friedensbewegung hat in der ersten 
Hälfte des 19. Jahrhunderts versucht, Schriften über die moralischen und ökono-
mischen Übel des Krieges vorzulegen, die Erasmus ersetzen sollten. Diese neue 
Gattung, die im 20. Jahrhundert trotz dessen Kriege marginal geworden ist, war
schon im 19. Jahrhundert kein Erfolg (der erste Pazifist, der weit gelesen, freilich 
sehr gemischt beurteilt wurde, war erst der späte Tolstoi). Die Friedensbewegung 
des 19. Jahrhunderts hatte noch keinen Zweifel, daß sie es mit einer Öffentlich-
keit zu tun hat, die erst davon überzeugt werden mußte, daß der Frieden etwas
Besseres sei als der Krieg. Die Friedensbewegung wird so selber Teil der Wende 
zum Frieden, sie ist Friedenserziehungsbewegung. Die stehenden Motive dieser 
Literatur, die Übel des Krieges und die Zeugenschaft großer Männer gegen ihn,
geben ihr einen mehr rhetorischen als analytischen Charakter. Diese Literatur
leidet aber nicht am Mangel an Theorien, eher am Überfluß eklektizistisch prä-
sentierter Theorien. Erziehung war die Hauptaufgabe der Friedensbewegung und
diese Literatur ist Erziehungsmaterial. In den späten 1840er Jahren hört diese
Literatur in den englischsprachischen Ländern auf. Es war nicht gelungen intel-
lektuell ernst genommen zu werden. Auch die wichtigen Projekte für internationa-
le Verrechtlichung und Organisation, die die Tradition der Friedenspläne der frü-
hen Neuzeit fortsetzen, wurden von der englischsprachischen (vor allem der
amerikanischen) Friedensbewegung vorgelegt. Diese Literatur wurde in den Ver-
einigten Staaten und Großbritannien in der Wiederaufnahme der Bewegung für
internationale Verrechtlichung am Ende des Jahrhunderts fortgesetzt. Eine Wir-
kung dieses Rechtspazifismus über die Friedensbewegung hinaus begann erst
im späten 19. Jahrhundert.

Aber auch fast alle systematischen Texte zur Friedenstheorie sind indirekt der 
Friedensbewegung zu verdankten. Es sind nicht Texte aus der Friedensbewe-
gung, eher Texte für die Friedensbewegung, die sie aber nicht rezipieren konnte, 
weil sie davon handeln, daß der Zivilisationsfortschritt noch nicht ausreicht und
durch Bekehrung und Einsicht nicht ersetzt werden kann. Diese Texte sind aus
Preisausschreiben hervorgegangen, die nicht immer zur Zufriedenheit der Stifter
verliefen. Das Preisausschreiben des Genfer Friedensvereins des Grafen Sellon
führte zu Johann Baptist Sartorius’ Organon des vollkommenen Friedens (1837),
der ersten systematischen Erörterung des Friedens nach 1830, die wesentlich
zurückhaltender als der Stifter des Preisgeldes den Prozeßcharakter des Frie-
dens betonte. Das Preisausschreiben der American Peace Society 1829 über 
einen Kongreß der Nationen, das mehrfach erneuert werden mußte, führte nur zu
Einsendungen, welche die Preisrichter, prominente Juristen und Politiker, als 
unzureichend ablehnten. Daraufhin legte William Ladd, der Leiter der APS, 1840

884

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


selber eine (unbeurteilte) Abhandlung vor, mit der er die moderne Ära der Pläne
für internationale Organisation eröffnete. In den 1840er Jahren versuchten die
angelsächsischen Friedensgesellschaften durch Preisausschreiben eine Frie-
densbewegung auf dem Kontinent zu begründen. Das Preisausschreiben, das die
Société de la Morale chrétienne mit britisch-amerikanischen Geldern ausrichtete, 
gewann Constantin Pecqueur mit Arbeiten über die sozialen Bedingungen der 
Entwicklung zum Frieden, zu denen es keine Entsprechung in der angelsächsi-
schen Friedensbewegung gibt. 1848 wurde im Zusammenhang mit dem Frie-
denskongreß in Brüssel die Belgische Akademie der Wissenschaften beauftragt,
ein Preisausschreiben auszurichten. Die Schriften des ersten und des dritten Sie-
gers, Louis Bara und Édouard Morhange, sind bedeutende Texte und gewiß nicht
das, was sich die Anhänger eines rasch zu erreichenden Rechtsfriedens erhofft
hatten. Das Werk, das den zweiten Preis bekam, ist verloren, vom Verfasser Clo-
chereux ist nichts bekannt (nach Charles Potvin, Le génie de la paix en Belgique.
– Bruxelles 1871 war es ein moralistischer Text gegen kriegerische Leidenschaf-
ten). Die Ligue Internationale et Permanente de la Paix schrieb 1869 einen Preis 
für eine Abhandlung zum Thema „Le crime de la guerre dénoncé a l’humanité“ 
aus. Mit 40 Einsendungen aus Europa und Amerika quantitativ ein Erfolg, qualita-
tiv nicht: alle drei geförderten Schriften sind rhetorisch. Die kontinentale Frie-
densbewegung ist bei der Rhetorik angekommen, die sie 20 Jahre früher noch im 
Namen der sozialen Analyse verworfen hatte. Auch der Neustart der Friedens-
bewegung nach dem Deutsch-Französischen Krieg als Bewegung für internatio-
nale Verrechtlichung und Internationale Organisation begann mit einem Preis-
ausschreiben. Der spanischen Politiker Arturo de Marcoartú y Morales stellte 
1873 der National Association for the Promotion of Social Science Preisgelder zur 
Verfügung. Er schrieb sein Buch über den unmittelbaren Nutzen eines internatio-
nalen Parlaments schließlich selber, die Preisträger waren skeptischer (der
Preisstifter und die Preisträger Abram Pulling Sprague und Paul Lacombe werden 
in den Abschnitten 3.7, bzw. 3.1 und 3.3 behandelt). In der neuen Bewegung für 
den Rechtsfrieden trat der Unterschied zwischen angelsächsischer und kontinen-
taler Haltung zum Frieden in den Schriften im Umkreis der Friedensbewegung 
zurück.

6.1 Großbritannien
Die britische Peace Society (Society for the Promotion of Permanent and Univer-
sal Peace) wurde nach den napoleonischen Kriegen gegründet. Sie wurde von 
Quäkern finanziert, die der Gewaltfreiheit und damit der Ablehung aller Kriege
verpflichtet waren. Martin Ceadel hat die frühe Pase der Friedensbewegung
1816-1831 die “Jonathan Dymond Era” genannt, nicht weil Dymond in der Organ-
isation eine führende Rolle gespielt hätte, aber weil sein Buch über die Unverein-
barkeit des Krieges mit dem Christentum (1823) den Ton für die britische
Friedensgesellschaft angegeben hat. Es ist eine rigoros legalistische Argumenta-
tion, daß der Krieg mit dem Evangelium unvereinbar ist. Aber das Argument wird 
begleitet von Kapiteln über die (unmoralischen) Ursachen und die (unmorali-

885

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schen) Wirkungen des Krieges. Es gibt keinerlei Versuche, den Krieg als Teil des 
Staatensystems zu sehen. Diese Dreiheit von Kriegsursachen, Kriegsfolgen und
Gebot Gottes, das alle Kriege verurteilt, prägt alle Publikationen aus dem 
Umkreis der Peace Society in dieser Zeit. Den besten Überblick erhält man aus 
der Sammlung der von der Peace Society publizierten Abhandlungen: All War
Antichristian; or, the Principles of Peace, as contained in the Holly Scriptures,
Explained and Proved in the Tracts of the Society for the Promotion of Permanent
and Universal Peace. – London 1844. Es sind Texte über den Pazifismus der 
frühen Christen und der Quäker, Auszüge aus Erasmus von Rotterdam, Beschrei-
bungen des Horrors von Napoléons Rußlandfeldzug, Auszüge aus Jonathan
Dymond und Bestimmungen der Stellung des Krieges in der Bibel. 1841 erkannte 
die Peace Society den Bedarf an einer neuen Abhandlung über den Frieden, die 
geistlichen Preisrichter gehörten zum Führungskreis der Society und der
siegreiche Text von H. T. J. Macnamara überschreitet dann auch in nichts den
moralischen Rahmen der Texte des verstorbenen Dymond: die Gründe des 
Krieges liegen in der Unmoral, die Übel des Krieges werden ausgemalt, die
wichtigste Aufgabe ist zu zeigen, daß jeder Krieg nach dem Neuen Testament
verboten ist. Macnamara, damals ein Rechtsstudent, verteidigt den Satz, “that the 
future welfare of an individual is of greater importance than the preservation of a
city, or the temporal prosperity of a nation” (Peace, Permanent and Universal; its
Practicability, Value, and Consistency with Divine Revelation. – London 1841). Er 
erkannte bald, daß die practicability so leicht nicht bestimmt werden konnte, teilte
der Peace Society 1843 mit, daß er den Verteidigungskrieg nicht mehr verwerfen 
könne, und gründete deshalb später eine eigene, kurzlebige Friedensgesell-
schaft. Eine Wirkung konnte die Peace Society aber nur erreichen, wenn sie trotz 
ihres pazifistischen Kerns weitere religiöse Kreise und säkulare Politik erreichen 
konnte. Es gibt keinen bedeutenden Text zu Frieden oder Krieg aus der Frie-
densbewegung oder ihrem Umkreis, der diesen Spagat zwischen absolutem 
Pazifismus und pragmatischer Friedenspolitik begründet hätte. Man muß diese
Verbindung individuell im Leben führender Vertreter der Friedensbewegung
nachspüren, z.B. bei Joseph Sturge, einem prominenten Quäker, der 1842 William
Jays Vorschlag für Schiedsgerichtsverträge nach England und in die Öffentlich-
keit brachte (Alex Tyrell, Joseph Sturge and the Moral Radical Party in Early Vic-
torian Britain. – London 1987) oder Henry Richard, einem kongregationalistischen
Geistlichen, der jahrzehntelang Sekretär der Peace Society war und die Frie-
densbewegung auf Cobdens Weg des Schiedsgerichts hielt (Peter Brock, Free-
dom from War : Nonsectarian Pacifism 1814-1914. – Toronto 1991. – S. 173-184
Henry Richard as a Pacifist; von seinen Broschüren ist ein guter Einstieg, weil der
Titel schon alles sagt: The Gradual Triumph of Law over Brute Force. – London
1874). Der Freihändler Richard Cobden konnte um 1850 der wichtigste Berater 
und Sprecher der Friedensbewegung werden, weil er die Ergänzung ihres religiö-
sen Kernanliegens durch säkulare Politik repräsentierte (Cobden ist in diesem 
Buch so gegenwärtig, daß man zur Rekonstruktion von Zusammenhängen am
besten das Personenregister konsultiert). Eine intellektuelle Bedeutung hatte die
Friedensbewegung noch einmal nach 1870 in der Bewegung für Schiedsge-
richtsbarkeit und internationale Verrechtlichung.

Zum raschen Aufstieg und raschen Niedergang der britischen Friedensbewe-
gung: Eric W. Sager, Pacifism and the Victorians : a Social History of the Eng-

886

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


lish Peace Movement, 1816 to 1878. – Diss. Univ. of British Columbia 1975,       
https://circle.ubc.ca/bitstream/id/65214/UBC_1975_a1%20s23_4.pdf (gut als
Sozialgeschichte, weniger als Ideengeschichte); ders., The Social Origins of 
Victorian Pacifism, in: Victorian Studies 23 (1979/80) 211-236 (warnt vor Fixie-
rung auf den christlichen Kontext, das bürgerliche Engagement für Frieden 
war auch gegen die Verehrung kontinentaler Nationalbewegungen in der briti-
schen Arbeiterbewegung gerichtet); Alexander Tyrell, Making the Millennium :
the Mid-nineteenth Century Peace Movement, in: The Historical Journal 20
(1978) 75-95 (Antrieb war christlicher Millennarismus, aber der „was not a
very exportable commodity”); Stephen Conway, Bentham, the Benthamites, 
and the Nineteenth-Century British Peace Movement, in: Utilitas 2 (1990) 221-
243 (Bedeutung der „philosophical radicals“ für die säkulare Friedensbewe-
gung); David Nicholls, Richard Cobden and the International Peace Congress
Movement, 1848-1853, in: Journal of British Studies 30 (1991) 351-376; Mar-
tin Ceadel, The Origins of War Prevention : the British Peace Movement and
International Relations, 1730-1854. – Oxford 1996; ders., Semi-detached
Idealists : the British Peace Movements and International Relations, 1854-
1945. – Oxford 2000 (das Standardwerk ist eine Geschichte der Organisatio-
nen und der Positionen in konkreten außenpolitischen Situationen, keine
durchgehende Ideengeschichte, das Scheitern der britischen Friedensbewe-
gung wird als Fehlen einer säkularen Friedensbewegung analysiert); vgl. auch
ders., Cobden and Peace, in: Rethinking Nineteenth-century Liberalism :
Richard Cobden Bicentenary Essays / ed. by Anthony Howe and Simon Mor-
gan. – Aldershot 2006. – S. 189-207; Paul Laity, The British Peace Movement
1870-1914. – Oxford 2001 (Über die Grauzone zwischen Marxismus und Libe-
ralismus: Chartisten, Mazzinisten, Reform League, Positivisten).

6.2 Vereinigte Staaten von Amerika
Die amerikanische Friedensbewegung des 19. Jahrhunderts hatte das Vorbild der 
Quäker, aber sie begann in den Hauptrichtungen des amerikanischen Protestan-
tismus, die bisher nicht durch Pazifismus aufgefallen waren. Die Geschichte der
amerikanischen Friedensbewegung bis zum Bürgerkrieg 1861 war eine Auseinan-
dersetzung zwischen drei Strömungen: die erste Gruppe kann im Evangelium keine 
Verurteilung des Verteidigungskrieges erkennen, die zweite Gruppe verwirft dar-
über hinaus auch den Verteidigungskrieg, die dritte Gruppe verwirft zusätzlich
Staatsgewalt und Widerstand gegen die Staatsgewalt. Die 1828 durch Zusam-
menschluß der vielen lokalen und regionalen Friedensvereine gebildete American 
Peace Society konnte die beiden ersten Gruppen zusammenhalten. Ihr Pro-
gramm war internationale Verrechtlichung, sei es William Ladds Kongreß der
Nationen, sei es William Jays Schiedsgerichtsbarkeit. Im Bürgerkrieg unterstützte 
die APS den Krieg des Nordens, mit der Begründung, daß es gar kein Krieg sei, 
sondern die Unterdrückung einer Rebellion. Die Anhänger der Non-resistance 
hatten sich bereits 1838 abgespalten. Obwohl sie jegliche staatliche und nicht-
staatliche Gewalt verwarfen, nahmen auch sie – bis auf wenige Ausnahmen – für

887

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


den Krieg der Nordstaaten Partei. Nach dem Bürgerkrieg dauerte der Neuaufbau
einer Friedensbewegung lange. Die moribunde American Peace Society hatte
aber noch Bedeutung für die Bewegung für internationale Verrechtlichung in den
1870er Jahren. Die 1865 gegründete Universal Peace Union sammelte ehemali-
ge Non-resistants, Pazifisten aus der APS und Kriegsdienstverweigerer des Bür-
gerkriegs, aber die Geschichte der APS wiederholt sich: klare Programmdiskus-
sionen werden immer abgebrochen, um die verschiedenen Richtungen zusam-
menzuhalten. Erst im säkularen Internationalismus um 1900 erstarkte die Frie-
densbewegung erneut, nun mit diverseren ideologischen Quellen. 

Ganz am Anfang der amerikanischen Friedensbewegung steht eine im 19. Jahr-
hundert viel zitierte Typologie und Statistik der Kriegsursachen, die die Massa-
chusetts Peace Society aufstellte, aber ein peace research movement wurde die 
Friedensbewegung nicht. Sie geht zu sehr davon aus, daß es keine neuen Ent-
deckungen über die Verwerflichkeit und Schädlichkeit der Kriege zu machen gibt,
sie will über längst erkannte Wahrheiten aufklären. Dieses Muster ist von Noah 
Worcester (A Solemn Review of the Custom of War; Showing that War is the
Effect of Popular Delusion, and Proposing a Remedy. – Hartford, Conn. 1815)
über William Ladd (The Essays of Philanthopos on Peace and War. – Exeter,
N.H. 1827, Neudruck in Garland Library of War and Peace) bis zu den Handbü-
chern von Thomas C. Upham (The Manual of Peace. – New York 1836, Neu-
druck 1972 in der Reihe The Peace Movement in America) und George C. Beck-
with (The Peace Manual, or: War and its Remedies. – Boston, Mass. 1847, Neu-
druck in Garland Library of War and Peace) durchgehalten worden. Vgl. auch The 
Book of Peace : a Collection of Essays on War and Peace / ed. by George C.
Beckwith. – Boston, Mass. 1845 (64 Friedenstexte der letzten Jahrzehnte). Die-
ser Literatur ist schon von Zeitgenossen Banalität bescheinigt worden. William 
Llloyd Garrison begründete die Notwendigkeit, eine radikalere Friedensbewegung 
abzuspalten, damit, daß die Propaganda der American Peace Society nur eine
allgemeine Verurteilung des Krieges kennt, die auch Militärs unterschreiben 
konnten (Liberator 8. September 1837). Die Amerikanische Friedensbewegung ist 
seit ihrer doppelten Gründung durch David Low Dodge und Noah Worcester 1815
von dem Problem des Verteidigungskrieges verfolgt. Die Zahl der Gegner aller
Kriege nahm zu, aber die American Peace Society sollte auch für Leute attraktiv
bleiben, die diesen Pazifismus ablehnten. Dieser Konflikt wurde als interner Streit
um die Präambel der Verfassung der APS ausgetragen, die Literatur für die 
Öffentlichkeit sollte ohne Kontroversen sein: Das Recht des Verteidigungskrieges 
wird umgangen mit der Behauptung, in der realen Geschichte habe es noch nie 
einen reinen Verteidigungskrieg gegeben; die Gefahr eines Angriffs auf ein unbe-
waffnetes Land wird umgangen mit der Behauptung, daß ein unbewaffnetes Land
nicht angegriffen würde. So wird die Wehrlosigkeit des Staates empfohlen, aber
nie realistisch reflektiert. Ein neues Völkerrecht wird vorgeschlagen, dessen
Bedingungen werden nie reflektiert. Argumente für die Möglichkeit des Friedens
werden immer rasch durch Argumente für die Notwendigkeit des Friedens ersetzt.
George C. Beckwith (1800-1870), ein congregationalistischer Geistlicher und
langjähriger Sekretär der American Peace Society ist ein Symbol des Auswei-
chens vor der Reflexion über verschiedene Kriegsarten. Er hielt persönlich an 
dem biblischen Verbot des Verteidigungskriegs fest, kann darüber hinaus nur

888

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


sagen, daß es bessere Mittel als das Schwert gibt und daß eine Regierung, die 
ihre Pflichten erfüllt, gar nicht erst angegriffen wird (Peace and Government, 1839 
im Boston Recorder erschienen, nachgedruckt in The Book of Peace a.a.O. S. 425-
432). In seinem Manual schwankt der Abschnitt über Selbstverteidigung beson-
ders chaotisch zwischen der Herabsetzung des Naturrechts auf Selbsterhaltung 
als Erbe der heidnischen Libertins Voltaire und Rousseau und dem Versprechen, 
daß Selbsterhaltung ohne Töten zu bekommen sei (S. 205) Der rasche Erfolg 
internationaler Rechtinstitutionen würde diese Kontroversen sowieso gegenstand-
los machen. Von den Historikern der Friedensbewegung hat niemand mit Beck-
with sympathisiert, Valerie Ziegler a.a.O. versucht aber gerecht zu sein. Die kon-
servativen Apologeten des Verteidigungskrieges, die es auch innerhalb der Frie-
densbewegung gab, treten nie literarisch auf. Die Literatur der Friedensbewegung 
schleppt mit sich, daß der Krieg von Fürsten und Aristokraten verursacht wird,
von der „lust for glory and power“. Die Untersuchung, wie Kriege historisch ent-
stehen, wird nicht fortgeführt. Den Krieg gegen Mexiko hat die Friedensbewegung
detailliert beschrieben (vgl. die Schrift des APS Vorsitzenden William Jay, Revue 
of the Causes and Consequences of the Mexican War. – Boston, Mass. 1849). Aber
sie hat den Angriffskrieg einer Demokratie nie theoretisch bewältigen können. Die
Literatur der amerikanischen Friedensbewegung ist nicht zufällig mit diesem
Krieg zu Ende gekommen. Auch in Amerika war die theoretisch anspruchsvollere
Literatur nicht Literatur aus der Friedensbewegung, sondern für die Friedensbe-
wegung, siehe oben in den Abschnitten 5.1.1 und 5.1.2 zu Beiträgen von Chan-
ning und Emerson, die aus einer Vortragsreihe der American Peace Society 1838 
hevorgegangen sind. Zu William Ladd und William Jay und der Rolle der APS für 
die Diskussion um den internationalen Rechtsfrieden siehe Abschnitt 3.1.1; zur
Non-resistance siehe Abschnitt 5.1.5.

Der Amerikanische Bürgerkrieg brachte einen historischen Sprung in der Mecha-
nisierung des Krieges. Darauf haben Schriftsteller reagiert, die den Unterschied 
zu den romantischen Klischees des heroischen Einzelkampfes darstellen. Es ist
eine Einsicht in die menschlichen Kosten und die zunehmende Unführbarkeit von
Kriegen, aber keine Antikriegsliteratur; die Autoren standen auf der Seite des 
Nordens. Die Friedensbewegung hat diese Literatur nicht rezipiert. Vgl. Cynthia
Wachtell, War No More : The Antiwar Impulse in American Literature 1861-1914.
– Baton Rouge, La. 2010 (vor 1890: Herman Melville, John William De Forest, 
Walt Whitman, Nathaniel Hawthorne).

Bibliographie: Charles F. Howlett, The American Peace Movement : References
and Resources. – Boston, Mass. 1991. 
Geschichte der Organisationen: Merle  Eugene Curti, The American Peace Cru-
sade : 1815-1860. – Burham, N.C. 1929, Neudruck New York 1965; W. Freeman
Galpin, Pioneering for Peace : a Study of American Peace Efforts to 1846. –
Syracuse, N.Y. 1933; Merle Eugene Curti, Peace or War : the American 
Struggle, 1636-1936. – New York 1936, Neudruck: New York 1972 in der Gar-
land Library of War and Peace (Schwerpunkt nach 1860); Peter Brock, Paci-
fism in the United States : from the Colonial Era to the First World War. –
Princeton, N.J. 1968. – S. 447-685 Pacifism in the American Peace Movement
before the Civil War (Brocks Buch Radical Pacifism in Antebellum America 

889

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(1968) ist ein Separatdruck dieser Kapitel; Freedom from War : Nonsectarian 
Pacifism 1814-1914. – Toronto 1991. – S. 36-152 bringt nur wenige Ergän-
zungen); Valerie H. Ziegler, The Advocates of Peace in Antebellum America.
– Bloomington, Ind. 1992. Ein knapper Überblick: Charles DeBenedetti, The 
Peace Reform in American History. – Bloomington, Ind. 1980. – S. 32-65. Zur 
Universal Peace Union: Thomas F. Curran, Soldiers of Peace : Civil War Paci-
fism and the Postwar Radical Peace Movement. – New York 2003.

6.3 Schweiz
Die erste Friedensgesellschaft auf dem Kontinent wurde 1830 in Genf gegründet
von Graf Jean-Jacques de Sellon, Herr von Allaman (1782-1839), ein Genfer 
Patrizier, Seidenhändler, lange Zeit Mitglied der Stadtregierung. 1830 war er 
durch seine Kampagne gegen die Todesstrafe bereits international bekannt, 
Krieg ist für ihn eine Art Todesstrafe für Völker. So wie er Gefängnisse akzeptiert,
akzeptiert er den Verteidigungskrieg (der aber nicht mehr vorkommen müßte, seit
es keine Bedrohung durch Barbaren mehr gibt). Seine Friedensvorstellung ist 
eine Aktualisierung des Friedensplans Heinrich IV.11 oder der Heiligen Allianz. Er
hat ungefähr 40 Broschüren zum Frieden geschrieben und bevorzugt an europäi-
sche Monarchen versandt. Ein gutes Beispiel ist Réflexions sur les suites pro-
bables de l’arbitrage européen. – Genève 1829: für die Schiedsgerichtbarkeit in
Europa (ungenau) und für die Schutzherrschaft des befriedeten Europas in Afrika
(genauer); für jene ist die Heilige Allianz, für diese die britische East India Com-
pany das Vorbild. Zu Sellons Philanthropie gehörten Preisausschreiben: über 
Historienmalerei, die Todesstrafe, einen Rhein-Rhone-Kanal zum Verkehr zwi-
schen Mittelmeer und Nordsee, die Konversion von Armeen zum Ausbau der 
Infrastruktur. Gewinner seines Preisausschreibens über den Frieden wurde Jean-
Baptist Sartorius, der die erste umfassende Friedenstheorie des kurzen 19. Jahr-
hunderts nach 1830 vorlegte. Der erste Rezensent war Sellon selber: Für ihn ist
Friedensbewegung Bewußtwerdung eines Übels, der Krieg als Übel hat ihn interes-
siert, über Sartorius‘ positiven Frieden und die Unterscheidung von Völkerbund und
Völkerstaat hat er hinweggesehen (Archives de la Société de la Paix de Genève 
No. 4, août 1837). Sellon war ein Onkel von Camillo di Cavour, dem sardinisch-
italienischen Staatsmann; in Sellons Briefwechsel mit seinen Neffen gibt es 
Kommentare zur Politik um 1830, aufschlußreich für die Unterschiede zwischen
seinem spätaufklärerischen, ahistorischen Friedenswillen und dem historistisch,
nationalistischen Bellizismus seines Neffen; Camillo di Cavour mußte seinen Onkel
darauf aufmerksam machen, daß auch dieser im Zeitalter Metternichs kaum eine
Heilige Allianz wünschen könne.

Sellon-Bibliographie: Geneviève Abel, Verzeichnis der Schriften des Grafen
Jean-Jacques de Sellon (1782-1839) über die Todesstrafe, die Friedensbe-
wegung und andere internationale Fragen, in: Friedens-Warte 31 (1931) 309-

11 Gemeint ist der Friedensplan des Herzogs von Sully, der im 19. Jahrhundert meist 
noch als ein Plan des französischen Königs galt.

890

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


313. Überblicke: Leo Weisz, Jean-Jacques de Sellon. – Zürich 1929; Ivo 
Rens/Klaus-Gerd Giesen, Jean-Jacques de Sellon : pacifiste et précurseur de 
„l'esprit de Genève“, in: Schweizerische Zeitschrift für Geschichte 35 (1985)
261-287 (bester Überblick); Klaus-Gerd Giesen, Die Genfer Friedensgesell-
schaft (1830-1839) und der Strukturwandel des europäischen Pazifismus, in:
Die Friedens-Warte 66 (1986) 23-42; Beatrice Luginbühl, Im Kampf gegen die
Todesstrafe : Jean-Jacques Comte de Sellon (1782-1839). – Diss. Zürich
2000. Zum Sellon-Cavour-Briefwechsel: Francesco Ruffini, La giovinizza di
Cavour. – 2. Aufl. – Torino 1937. – S. 57-93 (Text von 1912); Ettore Passerin
d’Entrèves, Jean-Jacques de Sellon (1782-1839) e i fratelli Gustave e Camillo
di Cavour di fronte alla crisi politica europea del 1830, in: Ginevra e l’Italia / a 
cura di Delio Cantimori ... – Firenze 1959. – S. 671-699.

6.4 Frankreich
Die erste französische Friedensorganisation war die Société de la Morale Chrétienne,
aber ihre aristokratischen Führer fanden zwischen Gefängnisreform und Sklavenfrei-
lassung wenig Zeit speziell für den Frieden. Die Versuche in Frankreich eine spe-
zialisierte Friedensbewegung aufzubauen, kamen aus Großbritannien. 1841
finanzierte die Peace Society den Franzosen ein Preisausschreiben, das sofort
zeigt, daß in Frankreich das Interesse an sozialen Voraussetzungen von Frieden
und Friedensbewegung viel stärker ist: Sieger war der ökonomische, sozialisti-
sche Schriftsteller Constantin Pecqueur (den zweiten Preis erhielt freilich eine 
schwer erträgliche rhetorische Arbeit D’une paix universelle et permanente (1842)
von Patrice Bazan, der wohl identisch ist mit einem Angestellten beim Marinear-
senal in Cherbourg, der 1859 ein Gedicht zum Ruhm der französischen Armee
und Flotte drucken ließ). 1848 und 1849 organisierten die englischen und ameri-
kanischen Friedensgesellschaften Kongresse in Brüssel und Paris, um französi-
sche Intellektuelle und Politiker zu erreichen. In Frankreich fungierte die Freihan-
delsbewegung lange als Substitut einer Friedensbewegung, liberale Ökonomen
sind die ersten Ansprechpartner der internationalen Friedensbewegung, der Frei-
händler Frédéric Bastiat ist ihr erster Autor in Frankreich. Nachhaltige Begeiste-
rung für den angelsächsischen Rechtsfrieden gab es zunächst nicht. Francisque
Bouvet, der französische Vize-Präsident des Brüssler Friedenskongresses 1848
und anschließend Vorsitzender der kurzlebigen Société de la Paix universelle,
protestierte 1849 und 1855 gegen die unpolitische angelsächsische Friedensbe-
wegung, die weder Despoten noch Rußland wahrnehmen kann; dagegen sollte 
das bonapartistische Modell eines internationalen Kongresses helfen.

Émile de Girardin (1806-1881), erfolgreicher Journalist und Zeitungsverleger, 
Abgeordneter unter verschiedenen Regimen, Teilnehmer der Friedenskongresse
1849 und 1850, schwankte zwischen sozialistischen und machtpolitischen Frie-
densstrategien, Frieden durch juristische Organisation konnte er sich nie recht
vorstellen. Wenn man seine Friedenstheorie abstrakter nimmt, klingt sie nach der

891

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


von Hans Morgenthau verurteilten science of peace: Der Frieden kommt durch
Wissenschaft, Dampfkraft und Eisenbahnen, in einer Freihandelsordnung ist Ter-
ritorialpolitik völlig überholt. Er bekämpft die „kleine Politik“ des Ruhmes und der
Eroberungen im Namen der „großen Politik“ der Gleichheit der Nationen, Zerstö-
rung der Festungen, Abschaffung der Zölle, Internationalisierung der Verkehrs-
wege. Er stellt dem paix armée (mit beschädigter Freiheit, periodischen Revoluti-
onen und Pauperismus) den paix assuré entgegen (mit gesicherter Freiheit, fort-
schrittlicher Zivilisation und ausreichend Arbeit). Girardin tritt für Volksbildung,
allgemeines Wahlrecht und einheitliche Kapitalsteuer ein und hält sich für einen 
Sozialisten (Karl Marx persönlich hat sich die Mühe gemacht, zu erklären, daß 
das nicht Sozialismus sei, MEW VII, 280-291=MEGA I/10, 290-300). Er adoptiert
den Wahlspruch der französischen Sozialisten Si vis pacem, para pacem. Er 
besteht darauf, daß Frieden und Freiheit zusammengehören, aber er meint es
umgekehrt als die Theorie des demokratischen Friedens: nur der Frieden kann
die Freiheit bringen. Girardin war der erste der großen außenpolitischen Tages-
kommentatoren, der eine eigene Außenpolitik durchsetzen wollte, und es ist nie
wieder vorgekommen, daß der führende außenpolitische Kommentator einer gro-
ßen Nation über Jahrzehnte hinweg kontinuierlich den Frieden zu seinem Thema 
macht. Das war nur möglich durch die Vorstellung einer französischen Aufgabe 
als arbitre de la société européenne, die ihn wenig von Napoléon III. unterschei-
det. Er träumt von einem neuen Tilsit, in dem Frankreich und Rußland sich (wie 
1807) über die europäische Sicherheit einigen. Dieses Modell hat er von der
Julimonarchie bis zum neuen Bonapartismus durchgehalten und den Umständen
angepaßt. Mal soll ein solches Bündnis jeden Widerstand unmöglich machen,
mal wird ein großer Krieg angekündigt. Den Weg des Krieges zu wählen, ist
gerechtfertigt, wenn eine neue europäische Ordnung dabei herauskommt. Wie 
der große Krieg zum großen Frieden führt, wird nie wirklich klar und ist von den 
Umständen abhängig. Er wendet sich gegen die Interventionen Napoléons III.,
die weder Frankreich nutzen noch Europa Sicherheit bringen. Er bekämpft das 
Na-tionalitätenprizip und das Streben nach natürlichen Grenzen. 1848 war er der
erste, der von einem europäischen Kongreß redet, dann nennt er es Europäische 
Union, genauer wird er nie. Was bis 1866 Vorlage für eine waghalsige aber an
europäischen Allianzen und am Frieden orientierte Außenpolitik für Frankreich
sein sollte, wird im Zeitalter Bismarcks zum Ultimatum: Preußen soll das Rhein-
land abgeben, das entmilitarisiert und mit Frankreich wirtschaftlich verbunden
wird (oder in der Julikrise 1870, als er einer der wichtigsten Stimmen auf dem 
Weg des Empire libéral in den Krieg war, gleich für Frankreich gefordert wird, falls
Preußen sich nicht freiwillig zurückzieht). Der Teilnehmer der Friedenskongresse
1849-1851 hat mit der neuen französischen Friedensbewegung seit 1866 nichts 
mehr zu tun. Girardins unzählige Zeitschriftenartikel wurden regelmäßig gesam-
melt: La politique de la paix (1849, Artikel 1836-1849); Abolition de l’esclavage
militaire (1849, Artikel seit 1843). Broschüren zum Krimkrieg: Solution de la ques-
tion d’Orient (1853); La Paix (1855). Broschüren gegen den italienischen Krieg: 
L’empereur Napoléon et l’Europe (1859; in 15 Schritten vom freien Flußverkehr 
über die Abschaffung der militärischen Sklaverei, die europäische Union und die 
Ausrottung des Elends zur „régeneration physique et morale de l’homme, ce 
premier devoir de tout gouvernement“), La guerre (1859), L’équilibre européenne 
(1859), Le désarmement européen (1859). Gegen eine Intervention für Polen:

892

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Paix et liberté (1864). Die Aufsätze seit 1866 sind gesammelt in: Le succès
(1867, Artikel von 1866, Bismarck gewidmet); Le condemné du 6 mars (1868,
Artikel von 1867); La voix dans le desert (1870, Artikel von 1868); L’ornière
(1871, Artikel von 1869); Le gouffre (1871, Artikel von 1870 und 1871). Nachdem
Girardins Kampf um Frieden und Krieg lange weder von den Historikern der Frie-
densbewegung wahrgenommen wurde, noch von den Girardin-Biographen, die 
sich mehr für seine Bedeutung in der Geschichte der Presse interessieren, hat 
Wilhelmus van der Linden in seiner Geschichte der Friedensbewegung keinen
(außer Cobden) so häufig beachtet; Girardins „peculiar dialectics“ überfordert ihn
freilich so sehr, wie sie Girardins Zeitgenossen überfordert hatte.

Die neue Friedensbewegung in Frankreich ist Frucht der Opposition gegen
Napoléon III. und der Gefahr eines Krieges gegen Preußen. Diese Bewegung ist
geprägt von dem Gegensatz der Forderung nach Demokratie in der Ligue de la
Paix et de la Liberté (seit 1866) und der Beschränkung auf ein internationales 
Schiedsgericht in der liberalen Ligue Internationale et Permanente de la Paix (seit
1867; nach dem Krieg 1870/71 in Société des Amis de la Paix umgenannt). 
Frédéric Passy (1822-1912), Gründer der Ligue Internationale et Permanente de 
la Paix und die führende Persönlichkeit der französischen und kontinentalen Frie-
densbewegung im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts (er erhielt den ersten Frie-
densnobelpreis), war ein typischer französischer économiste und begann in Art
eines économiste über den Frieden zu schreiben: La paix armée, in: Journal des
économistes No. 137 (Mai 1865) 221-229 (die übliche französische Gegenüber-
stellung von Produzieren und Zerstören, Kampf gegen die Natur und gegen die 
Menschen; damals war seine Lösung noch einseitige Abrüstung einer Großmacht
à la Bentham). Aber seine Friedensvereinigung war keine Bewegung für Frieden
durch Zollfreiheit (für die er unabhängig davon eintrat). Er mußte Friedensfreunde
verschiedener Richtungen sammeln. Das Preisausschreiben, mit auch diese 
Friedensbewegung 1869 begann, hält sich unbestimmt zwischen Rechtsfrieden
und Humanität: „Le crime de la guerre dénoncé a l’humanité“. Die von der Jury 
ausgezeichneten Arbeiten sind alle rhetorisch. Eugène Goblet d’Alviella (1846-
1925), Politikwissenschaftler, Jurist und Religionshistoriker, später ein führender 
liberaler Politiker Belgiens, gab eine wilde Mischung von historischen Äußerun-
gen für und gegen den Krieg und aller möglichen, nie näher ausgeführten Frie-
denstendenzen ab; er setzt auf Zunahme internationaler Verträge, auf eine Liga
der Neutralen, aus der eine europäische Konföderation und dann die Vereinigten
Staaten der Menschheit werden (Désarmer ou déchoir : essai sur les relations 
internationales. – Paris 1872). 1917 schrieb er, inzwischen Graf Goblet d’Alviella,
noch einmal über „den wahren und den falschen Pazifismus“: Grundlage des
dauerhaften und definitiven Friedens in Europa könne nur eine Neuverteilung der 
Staatsgebiete sein: Verkleinerung Deutschlands, Zerschlagung Österreich-
Ungarns. Henri Dupasquier, der über Pauperismus und Genossenschaftswesen 
schrieb und kaum über das heimische Neufchâtel hinaus bekannt war, 
berücksichtigt humanitäre, soziale, moralische und ökonomische Standpunkte;
allein der ökonomische Abschnitt löst sich durch Statistiken über Kriegsfol-
gen/Folgen des bewaffneten Friedens von der bloßen Rhetorik der Kriegsver-
dammung; er setzt auf Abrüstung und öffentliche Meinung, die Idee eines interna-

893

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


tionalen Tribunals bleibt blaß (Le crime de la guerre dénoncé à l’humanité. – Paris
1873, 2. Aufl. 1875). Marie-Louis Mézières (1793-1872), ehemaliger Rektor der
Akademie von Metz, der über englische Literatur, Pauperismus (moralisierend)
und Militärgeschichtsschreibung (kritisch) schrieb, kämpft gegen die gloire des 
armes; er setzt dem esprit militaire weniger den esprit commerciale entgegen, als
den esprit politique: die Zentralisierung Frankreichs wird beklagt; die Vorstellung
eines europäischen Kongresses bleibt blaß (De la polémomanie ou folie de la
guerre dans l’Europe actuelle. – Paris 1872). Außer Konkurrenz aber unter der 
patronage der Amis de la Paix und mit einem Vorwort von Passy erschien: Henri
Dumesnil, La guerre : étude philosophique. – Paris 1872 (tatsächlich eine Welt-
geschichte des Krieges, dessen lange Existenz er nie erklären kann, und der
Friedensäußerungen, die die Zukunft für sich haben werden, „wie eine Reise 
durch viele Stürme, die zuletzt gut zum Ziel führt“). Diese Schriften zeigen, wie 
sehr es die wichtigste Friedensstrategie zunächst war, einen Wandel in der 
öffentlichen Meinung herbeizuführen. Die Preisschriften erinnern stark an die
Schriften im Umkreis der angelsächsischen Friedensbewegung vor der Mitte des
Jahrhunderts, die im französischen Sprachraum keine Chance gehabt hatten (nur 
daß sie weniger auf christliche Tradition, mehr auf humanistische Bildung zurück-
greifen). Vgl. den Abschlußbericht: Le crime de la guerre dénoncé a l’humanité :
concours ouvert en 1869 par La Ligue internationale et permamente de la paix ;
rapport du Jury. – Paris 1872; Jacob ter Meulen, Der Gedanke der internationalen 
Organisation II/2 (1940) S. 74-76 nennt irrtümlich Robert Fromentin statt Goblet
d’Alviella als Preisträger; siehe auch Abschnitt 3.9.1 zu Juan Bautista Alberdi, der
seinen geplanten Beitrag nicht fertiggestellt hat). Der Abschlußbericht der Jury
erwähnt eine Arbeit des Abbé Garaude als den Text, der bisher in Frankreich am
bekanntesten war. Dieser Landpfarrer aus dem Limousin ist in der Tat ein Vorläu-
fer dieser rhetorischen Friedensliteratur in Frankreich: Sein Buch ist fast nur eine
Sammlung von Zitaten zu Kriegsursachen und Kriegsfolgen aus allen Jahrtau-
senden vom Altertum bis ins 19. Jahrhundert. Jeder Verdacht, daß sich die Bedin-
gungen für Krieg und Frieden in neuerer Zeit geändert haben könnten, fehlt.
Selbst die Rolle des Christentums als Bruch mit dem Nationalismus der Antike,
die das 19. Jahrhundert so beschäftigte, kommt bei dem Geistlichen kaum vor. Er
interessiert sich für die Moral der Herrschenden, nicht für die der Völker, die das
19. Jahrhundert zunehmend interessierte. Seine Autorität für internationale Ver-
rechtlichung bleibt der Abbé de Saint-Pierre (François Garaude, La guerre 
considerée au point de vue philosophique, sociale et religieux. – Paris 1864). 
Nach 20 Jahren schrieb Garaude ein weiteres Buch gegen einen Kollegen im
Limousin, der sich weiterhin an den katholischen Bellizisten de Maistre halten 
wollte, nicht an dessen Kritiker Garaude. 1864 und 1885 ist sein Argument gegen 
de Maistre: Wer den Krieg für gottgewollt hält, hat den Unterschied zwischen Tie-
ren und Menschen und damit die christliche Botschaft nicht verstanden (Disserta-
tion philosophique et religieuse sur la guerre et la paix : résponse a M. l’abbé
Artige sur la question. – Tulle 1885; in diesem Buch beschreibt Garaude einmal
selber den Ausgangspunkt dieser rhetorischen Friedensliteratur: er schreibe, weil 
der Krieg „plus deplorable que déploré“ sei). Zu Garaudes Mitarbeit in der Frie-
densbewegung der 1860er Jahre vgl. van der Linden a.a.O. S. 651. Nach 1871
hat Passy die Bewegung rasch auf Schiedsgerichtsbarkeit verpflichtet und mit 
britischen und amerikanischen Bewegungen zusammengebracht, bei denen die-

894

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


se Idee eine längere Tradition hatte. Für die Ligue de la Paix et de la Liberté und
ihren Weg von der Europäischen Union zum Schiedsgericht siehe Abschnitt 3.3.2 
zu Charles Lemonnier. 

Die Gesamtdarstellungen der französischen Friedensbewegungen sind Über-
blicke ohne größere Ambitionen (wenigstens für das 19. Jahrhundert): Jean
Defrasne, Le pacifisme en France. – Paris 1994 (von 1815 bis in die 1980er 
Jahre); Michael G. Clinton, The French Peace Movement, 1821-1919, Diss. 
Notre Dame, Ind. 1998; Yves Santamaria, Le pacifisme, une passion française.
– Paris 2005 (von 1815 bis zum Irakkrieg 2003). Da die beiden internationalen
Friedensligen des späten 19. Jahrhunderts französisch geprägt waren, kön-
nen die Darstellungen der internationalen Friedensbewegung von Wilhelmus 
van der Linden (bis 1874) und Sandi Cooper (für die späteren Jahre) diesen
Mangel etwas kompensieren. Vgl. zu Passy sein Pour la paix : notes et
documents. – Paris 1909, Neudruck New York 1972 im Rahmen der Garland
Library of War and Peace (eine Art Autobiographie, mit einem Anhang von
Reden und andere Beiträgen Passys 1867-1909); Adolf Wild, Frédéric Passy 
(1822-1912), in: Wider den Krieg : große Pazifisten von Immanuel Kant bis
Heinrich Böll / hrsg. von Christiane Rajewsky und Dieter Riesenberger. –
München 1987. – S. 40-46; Michael Clinton, Frédéric Passy : Patriotic Pacifist,
in: Journal of Historical Biography, Autumn 2007, S. 33-62.

6.5 Deutschsprachiger Raum
Im deutschsprachigen Raum gibt es (fast) nichts, was man eine Friedensbewe-
gung nennen kann. Einige Demokraten von 1848/49 sind im Gedächtnis geblie-
ben: Johann Jacoby, Ludwig Simon und Karl Vogt und wurden 1872 von der Jury 
des Preisausschreibens der Amis de la Paix genannt in einer Bemerkung über
die geringe Zahl und die geringe Qualität der Einsendungen aus Deutschland
(aus einer späteren Generation kannte man damals nur Eduard Loewenthal).
Man kann die Liste vergangener Größen der Demokratie von 1848 vermehren,
etwa um Amand Goegg, der versuchte, die Demokraten der Freiheits- und Frie-
densliga und die Sozialisten der Internationalen Arbeiterassoziation einander 
anzunähern, oder um Adolf Fischhof, der 1875 mit einem Abrüstungsvorschlag in
ganz Europa gehört wurde. Die Darstellungen der Friedensbewegung in Deutsch-
land müssen für die Zeit vor 1889 fast ausschließlich von den Friedensbewegun-
gen außerhalb Deutschlands erzählen (Dieter Riesenberger, Geschichte der
Friedensbewegung in Deutschland. – Göttingen 1985; Karl Holl, Pazifismus in 
Deutschland. – Frankfurt am Main 1988). In das Lexikon Die Friedensbewegung :
organisierter Pazifismus in Deutschland, Österreich und in der Schweiz / hrsg.
von Helmut Donat und Karl Holl. – Düsseldorf 1983 konnten für das 19. Jahrhun-
dert einige Pazifisten aus der romanischen Schweiz aufgenommen werden, aber 
aus dem deutschsprachigen Raum gibt es nur Constantin Frantz und Karl Christian
Planck, die wohl aufgenommen wurden, weil einige in der Friedensbewegung des 

895

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20. Jahrhunderts sich an sie erinnerten, aber mit einem organisierten Pazifismus
des 19. Jahrhunderts hatten beide nichts zu tun.

Gustav Adolf Spieß (1802-1875), Arzt in Frankfurt am Main und ein örtlicher 
Organisator des Internationalen Friedenskongresses 1850, hat bereits notiert,
warum der für Deutschland organisierte Friedenskongreß kein Interesse bei den
Deutschen fand: Frieden, sagte man ihm, mache nur für die USA, Großbritannien 
und Frankreich Sinn, wohlbegrenzte und einigermaßen freie und deshalb aner-
kannte und geachtete Staaten, die nur noch Wohlfahrt im Innern mehren müssen.
Er wendet sich gegen die Liberalen, die von einem preußischen Krieg gegen
Österreich erwarten, daß er im Ausland Achtung und im Innern das Ende der
Feindschaft gegen den Liberalismus bringen werde. Spieß will gemäßigte Demo-
kraten und Konstitutionelle zusammenführen, Deutschland müsse zu Tätigkeit
befreit werden, solche allseitige Tätigkeit bietet aber nur der Frieden. „Bei uns 
müssen die Friedensvereine zu Vereinen friedlicher Reform all unserer Zustände
werden, denn nur durch eine gründliche Umgestaltung derselben nach allen Rich-
tungen hin dürfen wir hoffen, das allmählich zu erreichen, was die Bewohner Eng-
land’s und Amerika’s großenteils schon besitzen“ (Gedanken über die Bildung 
von Friedens-Vereinen in Deutschland : dem am 22. Juli in London zu eröffnen-
den vierten Friedenscongresse gewidmet. – Frankfurt am Main 1851). Die Allge-
meine Deutsche Biographie XXXV (1893) 178-179 kennt ihn als einen Bürger,
der in vielen Vereinen und Stiftungen engagiert war, sein Engagement für die 
Friedensbewegung war aber bereits vergessen. Siehe oben auch Hinweise auf 
den Frühsozialisten Friedrich Grünhagen und den Freihändler Karl Arnd, die ähn-
lich an eine Friedensbewegung appellieren, die es in Deutschland nicht gab.

Am ehesten hätte in Deutschland Antimilitarismus eine Chance haben müssen,
aber auch dazu kam es nicht. Wilhelm Schulz (1797-1860, später Schulz-
Bodmer) mußte als Demokrat aus dem Offiziersberuf ausscheiden, sein jahrzehn-
telanges Exil in der Schweiz war nur kurz unterbrochen von einer Zeit als Abge-
ordneter der Nationalversammlung 1848/49. Er begann mit dem üblichen Weltbild 
deutscher Demokraten und Liberaler: Der ewige Frieden kann erst kommen,
wenn die Bildung der Nationalstaaten abgeschlossen ist und in den Nationalstaa-
ten die Nation entscheiden wird. Die deutsche Einheit erwartete er von einem 
gemeinsamen Krieg Frankreichs und Deutschlands gegen Rußland zur Wieder-
herstellung Polens (Der Bund der Deutschen und Franzosen für Gründung eines
nationalen Gleichgewichts in Europa. – Straßburg 1841). In der Nationalver-
sammlung warb er für eine außenpolitische Grundsatzerklärung, die auf eine 
deutsche Hegemonie in einem Mitteleuropa von Nationalstaaten hinauslaufen 
sollte, während die Hegemonie Frankreichs über die romanischen Nationalstaa-
ten respektiert werden sollte (Denkschrift über die internationale Politik Deutsch-
lands. – Darmstadt 1848). In der Tradition der Liberalen und Demokraten empfahl
er Miliz als Schutz einer liberalen Verfassung (Über Bürgergarden, Landwehr und 
noch einiges Andere, was damit in Verbindung steht. – Hanau 1833). Die Miliz-
frage nahm er im Parlament 1848 wieder auf. 1849 analysierte er das Versäum-
nis der Revolution, den Regierungen Heeresmacht und Finanzmacht zu nehmen

896

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


(Deutschlands gegenwärtige Lage und die nächste Aufgabe der demokratischen
Partei. – Frankfurt am Main 1849). Schulz gehörte zu den frühesten deutschen 
Demokraten, die Proletarisierung als Gefahr erkannten und sozialstaatliche Maß-
nahmen propagierten (Ideen für Marx waren das freilich nicht). Erst spät hat er, 
selber erstaunt, seine beiden Ziele zusammengebracht: Pauperismus ist eine 
Folge stehender Heere. Er empfiehlt Friedensvereine (v.a., wenn sie den Vertei-
digungskrieg behalten wollen), völkerrechtliche Schiedsgerichte (die aber nur für 
einen Teil der Konflikte taugen), Umrüstung von Angriff auf Verteidigung. Vor 
allem aber ist das Milizsystem das wirksamste Mittel zur Erhaltung des inneren
und äußeren Friedens. Die Friedensbewegung muß eine antimilitaristische Bewe-
gung sein, man muß den Zwangssoldaten vorrechnen, wie versklavt sie sind. 
Natürlich bedeutet das Milizsystem auch bei Schulz-Bodmer eine Militarisierung
der Gesellschaft (Die Rettung der Gesellschaft aus den Gefahren der Militärherr-
schaft : eine Untersuchung auf geschichtlicher und statistischer Grundlage über
die finanziellen und volkswirtschaftlichen, die politischen und socialen Einflüsse 
des Heerwesens. – Leipzig 1859). Vgl. Militärpolitik : mit besonderer Beziehung
auf die Widerstandskraft der Schweiz und den Kampf eines Milizheeres gegen
stehende Heere. – Leipzig 1855 (Darstellung des schweizerischen Heeres mit
einer Einleitung über die Gefahr stehender Heere für die Freiheit der Völker);
Entwaffnung oder Krieg : eine Denkschrift für den italienischen Congreß. –
Leipzig 1859 (ein weiterer Aufruf an die Friedensbewegung, die Dringlichkeit der
Umrüstung zu erkennen, „schon sind aus den dunklen Massen eines grollenden 
Proletariats drohende Stimmen laut geworden“). An die Stelle der Hoffnung auf
Frankreich ist übrigens die Hoffnung auf England getreten: ein Land ohne Kon-
skription, das in allen Zonen der Erde für die Verbreitung der christlichen Religi-
on, der Gesittung, der politischen und bürgerlichen Freiheit arbeitet; die dafür
nötigen europäischen Einwanderer in Übersee stehen nur zur Verfügung, wenn
es keine Konskription gibt. Für die Beendigung der Konskription soll England sei-
nen Einfluß so geltend machen, wie es ihn zur Beendigung der Negersklaverei 
geltend gemacht hatte (Die Rettung der Gesellschaft a.a.O.). Die Darstellungen 
der deutschsprachigen Friedensbewegung haben ihn übersehen, selbst die Tradi-
tionspflege der Militarismuskritik erinnert sich nicht an den einzigen solideren deut-
schen Beitrag des 19. Jahrhunderts. Zur Biographie: Walter Grab, Ein Mann, der 
Marx Ideen gab : Wilhelm Schulz, Weggefährte Georg Büchners, Demokrat der
Paulskirche. – Düsseldorf 1979. Zum frühen Schulz: Frank Nägler, Von der Idee 
des Friedens zur Apologie des Krieges : eine Untersuchung geistiger Strömungen
im Umkreis des Rotteck-Welckerschen Staatslexikons. – Baden-Baden 1990.

Mehr beachtet wurde der katholische Antiprussianismus, der sich seit 1866 als
Antimilitarismus artikulierte: der bayrische Publizist und Politiker Joseph E. Jörg,
der Mainzer Publizist Philipp Wasserburg, der Mainzer Bischof Wilhelm Emma-
nuel Frhr. von Ketteler, der Jesuit Georg Michael Pachtler. Georg Michael 
Pachtler (1825-1889, Pseudonym Annuarius Osseg) ist als Autor am interessan-
testen und macht das Problem dieser Kritik des Militarismus deutlich: zu viele
Motive, keine klaren Theorien. Es geht natürlich um Verarmung durch Militäraus-
gaben, aber Ursache ist die Entchristlichung der Neuzeit: Materialismus, Protestan-
tismus, Hegelianismus. Der Papst muß wieder Schiedsrichter zwischen den Staa-

897

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


ten werden (Der europäische Militarismus. – Amberg 1876). Pachtler war ein 
Mann vieler Kämpfe – Liberale, Sozialisten, Freimaurer sind ihm so verderblich
wie der Militarismus. Vgl. zur katholischen Militärkritik: Ingo Löppenberg, „Wider
Raubstaat, Großkapital und Pickelhaube“ : die katholische Militarismuskritik und
Militärpolitik des Zentrums 1860 bis 1914. – Frankfurt am Main 2009.

Eduard Loewenthal (1836-1917) ist als Gründer des Deutschen Vereins für Inter-
nationale Friedenspropaganda fast der einzige Deutsche, der vor 1890 ein Ver-
treter des organisierten Pazifismus genannt werden kann. Der Sohn eines Leh-
rers an einer jüdischen Schule in Württemberg, war in den 1860er Jahren als
demokratischer Journalist erfolgreich, in den 70er/80er Jahren lange im west-
europäischen Exil. Der internationale Frieden begegnet bei Loewenthal erstmals
1860, nur eine Seite, eingeklemmt zwischen Religionskritik und materialistischer
Ableitung der menschlichen Tugenden: Wenn es international eine Verpflichtung 
zum Schiedsgericht gäbe wie im Deutschen Bund, dann würde der Krieg unmög-
lich (Die soziale und geistige Reformation des 19. Jahrhunderts als culturhistori-
scher Zielpunkt der gegenwärtigen Zeitbewegung. – Frankfurt am Main 1860. –
S. 22-23). Von dieser einen Seite wird er lebenslang sagen, dort habe er schon
alles gesagt. 1868 gründete er eine Friedensgesellschaft gegen den Republika-
nismus der Friedens- und Freiheitsliga. Er hat begriffen, daß im monarchischen
Europa ein wirkungsvoller Staatenbund die bestehenden Regierungen akzeptie-
ren muß. Seine Europäischen Union steht unter dem Direktorium der Großmäch-
te. Loewenthals Schriften im Umkreis des Deutsch-Französischen Krieges sind
Polemiken gegen den preußischen Militarismus und dessen Folgen, die Massen-
armut und „das preußische Völker-Dressur-System“. Die europäische Föderativ-
Republik (1871) soll die Rettung bringen. Das zeigt ihn doch in der Nähe der 
Friedens- und Freiheitsliga. Während der internationale Trend zur Schiedsge-
richtsbarkeit zwischen den real existierenden Regierungen geht, bleibt Loewen-
thal bei einer Föderation mit Legislative, Judikative und Exekutive. Selbsthilfe und 
eigenmächtige Intervention einzelner Staaten müssen verschwinden, die zu
gründende Internationale Organisation darf aber in Bürgerkriege intervenieren, da 
diese heute alle Staaten betreffen. Nach einem eigenmächtigen Krieg soll der
Internationale Gerichtshof den status quo ante wiederherstellen. Sanktion ist die
Isolierung des schuldigen Staates (Grundzüge zur Reform und Codification des 
Völkerrechts. – Berlin 1874). Dieses Gründungsdokument seines Deutschen Ver-
eins für Internationale Friedenspropaganda wurde noch zweimal vorgelegt mit
neuen Einleitungen: Der wahre Weg zum bleibenden Frieden, nebst Entwurf zur
Reform und Codification des Völkerrechts. – Berlin 1896; Grundzüge zur Reform
und Codification des Völkerrechts (in deutscher und französischer Sprache) :
Vorlage für die vom Kaiser von Russland einberufene Friedens-Conferenz. – Ber-
lin 1898. Seine 1895 wiederbelebte Organisation hieß deutlicher Deutscher Ver-
ein für obligatorische internationale Friedensjustiz, die angestrebte Europäische
Union ist jetzt zur „völkerrechtlichen Welt-Union“ geworden. Er hat die sozialen 
Voraussetzungen des Friedens, welche die inzwischen existierende deutsche
Friedensbewegung zu übersehen versuchte, jetzt stärker betont (Ein Welt-
Staatenbund als sicherstes Mittel zur Beseitigung des Krieges. – Berlin 1896,
handelt mehr vom Recht auf Arbeit als vom Staatenbund). Dem von ihm vorge-

898

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


schlagenen Welt-Wohlfahrts-Amt vorgreifend hat er 1906 ein Welt-Wohlfahrts-
Comité gegründet. Von Herkunft war Loewenthal Philosoph und Gründer der Re-
ligion des Cogitantentums, die auf vorgeblich naturwissenschaftlicher Basis
denen Unsterblichkeit versprach, die sich zu geistigen Individuen ausgebildet 
haben (es geht um gröbere und feinere Materie, über deren Beziehungen zueinan-
der seine Fulguro-Genesis-Theorie ein gar zu genaues Wissen hat). Die Frie-
densbewegung sollte Teil dieses Bildungsprozesses sein: „Mit der Geschichte der
Friedensbewegung nimmt die Veredelungs- und Vergeistigungsgeschichte der 
Menschheit ihren Anfang.“ Dem von ihn vorgeschlagenen Welt-Wissenschafts-
Amt vorgreifend hat er 1907 ein Central-Institut für Gedankenstatistik und 
menschliche Wissenserweiterung gegründet. Das Cogitantentum, das jeweils
neuesten Entwicklungen offen sein solle, sei der Beginn der Weltreligion. Sein
System der Soziologie (immerhin 29 Seiten lang) stellt der Soziologie die Aufga-
be, Individualismus und Altruismus, Nationalitätenprinzip und Menschheitsprinzip 
in eine Balance zu bringen. In der Zukunft wird das Menschheitsprinzip überwie-
gen. Weltpolitik braucht einen Weltstaatenbund mit Weltparlament und Weltbun-
desrat, der über ein Welt-Militär verfügt und durch ein Welt-Wohlfahrts-Amt und
ein Welt-Wissenschafts-Amt die Welt voranbringt. Zuletzt schrieb er über den 
Verkehr mit anderen Welten (Neues System der Soziologie : nebst Nachtrag zu
meiner Fulguro-Genesis-Theorie. – Berlin 1908). Zur Philosophie (ein Überrest
Feuerbachs und des Materialismusstreits) und zum Cogitantentum: System und
Geschichte des Naturalismus. – Leipzig 1861, die 6. Aufl. 1897 hat einen völlig 
verschiedenen Text, aber keine wirklichen Fortschritte; Die menschliche Unsterb-
lichkeit in naturalistischer Beleuchtung und Begründung ; nebst Anhang: Das
Cogitantentum, die Religion des Wissens und der Wissenserweiterung, als Reli-
gion der Zukunft. – Berlin 1910. Vgl. Elisabeth Rees-Dessauer, In the Beginning 
there was Lightening : Fulguro-Genesis and Eduard Loewenthal’s Religion of
Religion, in: Origin(s) of Design in Nature / ed. by Liz Swan... – Dordrecht 2012. –
S. 255-270. Es ist nicht leicht, Loewenthal ernst zu nehmen: Die vielen Schriften
von 9 oder 16 und selten mehr Seiten, die endlosen Verweisungen zwischen die-
sen Schriften, ohne daß irgendwo seine Vorschläge wirklich einmal dargelegt
würden, die dauernden Prioritätsstreitigkeiten ... . Er konnte weder in den 
1860/70er Jahren mit einer der beiden internationalen Friedensligen, noch nach 
1890 mit anderen deutschen Friedensgesellschaften länger zusammenzuarbei-
ten. Daß seine Friedensvereine viele Mitglieder und eine kontinuierliche Existenz 
hatten, ist unwahrscheinlich (immerhin hatte sein 1895 im Streit mit der Deutschen
Friedens-Gesellschaft wiederbelebte Deutsche Verein für Internationale Frie-
denspropaganda für kurze Zeit außer Loewenthal als Vorsitzendem mit Alfred H. 
Fried auch einen Sekretär). Vgl. seine Selbstdarstellungen: Obligatorische Frie-
densjustiz, nicht Schiedsgericht : ein Beitrag zur Geschichte der Friedensbewe-
gung und meine Stellung zu derselben. – Berlin 1897; Geschichte der Friedens-
bewegung. – Berlin 1903, 2. Aufl. 1907; Mein Lebenswerk auf sozialpolitischem, 
neu-religiösem, philosophischem und naturwissenschaftlichem Gebiete : Memoi-
ren. – Berlin 1910, 2. Aufl. 1912. In dem biographischen Lexikon Die Friedens-
bewegung : organisierter Pazifismus a.a.O. fehlt ausgerechnet ein Eintrag über
den ersten organisierenden Pazifisten Mitteleuropas. Der damalige Mitherausgeber
Karl Holl hat ihn nachträglich als „den Typus des schwer umgänglichen, dabei 
ebenso idealistischen wie monomanischen Sonderlings“ gezeichnet (Pazifismus

899

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


in Deutschland a.a.O. S. 36-38). Vgl. Brigitte M. Goldstein, in: Biographical Dic-
tionary of Modern Peace Leaders / ed. by Harold Josephson. – Westport, Conn. 
1985. – S. 572-573 (nimmt ihn zweifellos zu ernst); Wilhelmus van der Linden, 
The International Peace Movement 1815-1874. – Amsterdam 1987. – S. 798-800,
857-858, 915 (nimmt ihn ernst, aber nicht zu sehr); Andreas Volkmer, Kriegsver-
hütung und Friedenssicherung durch Internationale Organisation : Deutsche
Ideen und Pläne 1815-1870. – Diss. Marburg 2013. – S. 265-273, http://d-
nb.info/1051934761/34 (nimmt ihn wieder viel zu ernst). Es ist ein Lebenslauf in 
der Misere der deutschen Demokratie, der Misere des deutschen Materialismus 
und der Misere der deutschen Friedensbewegung.

900

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881 - am 20.01.2026, 00:26:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	6.1  Großbritannien
	6.2  Vereinigte Staaten von Amerika
	6.3  Schweiz
	6.4  Frankreich
	6.5  Deutschsprachiger Raum

