6. Anhang: Friedensbewegung und die
Theorien des Friedens

Diese Bibliographie hat dokumentiert, daf3 im 19. Jahrhundert das Denken Uber
den Frieden nicht mit dem Denken der Friedensbewegung identifiziert werden
kann. Aber ohne die Friedensbewegung sadhe das Nachdenken Uber Frieden
anders aus. Das systematische Nachdenken Uber Frieden hatte kein anderes
Forum. Die Arbeiten von Johann Baptist Sartorius’ Organon des vollkommenen
Friedens (1837), Pecqueurs De la paix, de son principe et de sa réalisation
(1842), Louis Baras La science de la paix (1849, der suggestive Titel stammt
freilich erst vom Herausgeber 1872) sind Werke die aus dem Dialog mit der Frie-
densbewegung oder besser aus der Spannung zu ihr entstanden sind. Diese
systematischen Versuche sind Ergebnisse von Preisausschreiben, die Friedens-
gesellschaften ausgelobt haben, aber die Einsendungen waren komplexer als die
Ansichten der Auftraggeber. Obwohl nicht aus einem Preisausschreiben der Frie-
densbewegung hervorgegangen, kann auch die erste Dissertation zum Frieden,
eine Vorlauferin der Friedensforschung im Sinne von empirischer Sozialfor-
schung, zu diesen Arbeiten gestellt werden; auch sie will zeigen, dal® der Weg zu
einem Ziel der Friedensbewegung (sofortige Abriistung) komplizierter als ange-
nommen ist (vgl. oben zu Niko Nikoladzé 1868 in der Einleitung des Kapitels
GESELLSCHAFTLICHE VORAUSSETZUNGEN). Ein anderes Forum bedeuten-
der Beitrage waren Vortragsreihen von Friedensgesellschaften, in denen eben-
falls die Analyse komplexer ist als bei der Friedensbewegung selber Ublich, Bei-
spiele sind Emersons Vortrag Uber den Krieg (oben Abschnitt 5.1.2) und Seeleys
Vortrag Uber eine europaische Union (oben (oben Abschnitt 2.3.1.5). Auch die
ersten akademischen Vorlesungen zum Frieden wurden bereits im 19. Jahrhun-
dert gehalten, aber sie blieben wohl auch die letzten in diesem Jahrhundert (vgl.
oben Abschnitt 3.5.3 zu Peter Kaufmanns Die Wissenschaft des Weltfriedens im
Grundrisse 1866).

Eine organisierte Friedensbewegung gibt es in England und Amerika seit dem
Ende der napoleonischen Kriege. Die Basis war religios, das Vorbild der alten
Friedenskirchen spielte eine groRe Rolle. Aber die Geschichte der Friedensbe-
wegung bis Mitte des 19. Jahrhunderts ist die Ausweitung dieser Basis in weitere
christliche und sékulare Kreise. Diese Ausweitung war mit einem Focus auf inter-
nationale Organisation verbunden. Das ist nicht neu (und die Friedensplane der
Frihen Neuzeit wurden im 19. Jahrhundert haufig zitiert), neu ist aber, dal} eine

881

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Friedensbewegung hinter diesen Programmen steht. Internationale Organisation
war kein Thema der friihen religiésen Friedensbewegung gewesen, erst William
Ladd hat das geéndert. Die internationalen Friedenskongresse 1848 bis 1853 in
Brussel, Paris, Frankfurt am Main, London, Manchester, Edinburgh waren ein
Versuch die britisch-amerikanische Basis der Bewegung fir den Rechtsfrieden
auszuweiten. Diese internationalen Friedenskongresse sollten Teilnehmer aus
den englischsprachigen Landern mit Leuten aus dem jeweiligen Tagungsland
zusammenfiihren, freilich waren bereits in Frankfurt am Main die deutschen Teil-
nehmer rar und die spdteren Kongresse in GroRbritannien waren wieder auf die
englischsprachige Welt geschrumpft. Die Initiative kam aus religiés gepragten
amerikanischen und britischen Friedensgesellschaften, die dominante Person
war aber Richard Cobden, der fir die Franzosen eine Garantie sein sollte, daf}
sie es nicht nur mit naiven Religidsen zu tun hatten. Diese Friedenskongresse
haben auch Distanz gebracht, franzésische Polemiken gegen angelsdchsische
Friedensfreunde blieben haufig. 1854-1872 war eine Zeit der Krisen: Am Krim-
krieg zerbrach die britische Friedensbewegung, am amerikanischen Blrgerkrieg
die amerikanische. In der Gefahr eines deutsch-franzdsischen Krieges begann
jedoch 1867 eine selbstdndige Friedensbewegung auf dem Kontinent. Sie begann
mit zwei antagonistischen Ligen, der demokratischen Ligue Internationale pour
Paix et Liberté und der liberalen Ligue Internationale et Permanente de la Paix.
Den Deutsch-Franzésischen Krieg haben beide nur knapp Uberlebt. Danach
begann ein neuer Kampf fur Schiedsgerichte und Kodifizierung des Vélkerrechts.
Die liberale und die demokratische Bewegung werden &hnlicher. Erst in der Krise
des bismarckschen Allianzsystems zeigen regelmaRige internationale Friedens-
kongresse (die auf die Kontinuitat zu 1848-1853 verzichten), die Interparlamenta-
rische Union (1889) und das Internationale Friedensbiro (1891) eine neue Stérke
der Friedensbewegung.

Die in den alten Friedenskirchen entsprungene Friedensbewegung war von Anfang
an darauf angewiesen, eine gemeinsame Sprache mit sakularen Argumenten
gegen den Krieg zu finden. Sie folgt den christlich gepréagten Bewegungen gegen
Sklavenhandel und Sklaverei, deren Erfolge werden auch in starker sékularen
Texten zu Geschichtszeichen, dal Wandel mdéglich ist. Die Ideen, die diese
christliche Friedensbewegung verbreitet, kommen aus der sékularen Tradition der
internationalen Organisation. Die Debatten innerhalb der Friedensbewegung
gehen um die Belastbarkeit dieses Ansatzes. Bei der Neugriindung der kontinen-
talen Friedensbewegung 1867 haben zun&chst weder Demokraten noch Liberale
eine ausgeprégte Praferenz fiir internationale Organisation. Aber der Aufbau der
internationalen Friedensbewegung in den 1870er und 1880er Jahren war darauf
angewiesen. In den historischen Darstellungen der Friedensbewegungen des 19.
Jahrhunderts galt deshalb lange internationale Organisation als das einzige wich-
tige Thema. Diese Sicht vom spéaten 19. Jahrhundert, von den Haager Konferen-
zen und vom Volkerbund her wurde erst am Ende des 20. Jahrhunderts von
Historikern der Friedensbewegung korrigiert. Es gab, vor allem auf dem Konti-
nent, eine lange Diskussion um Demokratie und dkonomische Entwicklung als
Bedingungen des Friedens. Diese Themen fehlen auch der Friedensbewegung
nicht, der Rechtsfrieden war auf den Fortschritt der Zivilisation angewiesen. Der
Unterschied zwischen Wissenschaft und Friedensbewegung besteht in der Beur-

882

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

teilung des Standes der Zivilisation. Die Friedensbewegung ist Uberzeugt, da die
zivilisatorischen Bedingungen fir den Frieden schon vorliegen. Die Friedens- und
Freiheitsliga und ihr Genfer Kongrefl3 1867 waren Versuche, eine Friedensbewe-
gung auf Demokratie zu grinden und nicht auf den status quo-Pazifismus von
Monarchien und Diktaturen. Nach 1872 laRt sich immer weniger angeben, was
sie von liberalen Friedensorganisationen unterscheidet. Die vereinigte birgerliche
Friedensbewegung hatte groRe Verdienste fir den Weg zu den Haager Konfe-
renzen. Um fragwiirdige Machteliten fir das Schiedsgericht zu gewinnen, wurden
immer mehr 6konomische und demokratische Ideen abgestoRen.
Handbicher zur Geschichte der Friedensbewegung: Biographical Dictionary
of Modern Peace Leaders |/ ed. by Harold Josephson ... — Westport, Conn.
1985 (der Parallelband Biographical Dictionary of Internationalist / ed. by War-
ren F. Kuehl (1983) beginnt richtig erst um 1900); From Erasmus to Tolstoy :
the Peace Literature of four Centuries ; Jacob ter Meulen’s Bibliographies of
the Peace Movement before 1899 / ed. with an introduction by Peter van den
Dungen. — New York1990 (listet etwa 2400 Titel aus dem 19. Jahrhundert
auf); Internationalism in Nineteenth Century Europe : the Crisis of Ideas and
Purpose / ed. by Sandi E. Cooper. — New York 1976, in der Reihe Garland Library
of War and Peace (ausgewahlte Texte von Friedensorganisationen).
Historische Darstellungen: Wilhelmus H. van der Linden, The International
Peace Movement 1815-1874. — Amsterdam 1987 (hat erstmals neben dem
angelséchsischen Rechtspazifismus auch die franzdsischen Traditionen, die
héufig sozialistische und republikanische Ausrichtungen haben, gleichrangig
behandelt; es ist eine kaum vorstellbare Menge an Informationen, aber zu vie-
len Autoren hat van der Linden auch das klarste Urteil); Sandi E. Cooper, Pat-
riotic Pacifism : Waging War on War in Europe 1815-1914. — New York 1991.
— S. 13-59 (eher eine Einleitung zu der Periode ab 1889, bequemer zu lesen
als van der Linden); David Nicholls, Richard Cobden and the International
Peace Congress Movement, 1848-1853, in: Journal of British Studies 30
(1991) 351-376 (Uber den Zusammenstold britischer Themen — Schiedsge-
richt, Abristung, Nichtintervention, Freihandel — mit franzésischen — nationale
Befreiung und Européische Fdderation — und amerikanischen — Kongrel® der
Nationen). Fir die Geschichte der religidsen Friedensbewegung (im 19.
Jahrhundert noch die Basis auch der erweiterten Friedensbewegung): Peter
Brock, Pacifism in the United States : from the Colonial Era to the First World
War. — Princeton, N.J. 1968; ders., Pacifism in Europe to 1914. — Princeton,
NJ 1972; ders., Freedom from War : Nonsectarian Pacifism 1814-1914. —
Toronto 1991 (in den beiden frihen Bénden behandelt Brock Quéaker, Men-
noniten, Briidergemeinde, Duchoborzen; “nonsectarian” im dritten Band meint
Friedensbewegung in den christichen Hauptkonfessionen). Zu den
Netzwerken, aus denen die beiden konkurrierenden Bewegungen
hervorgingen: Christian Muller, The Politics of Expertise : the Association In-
ternationale pour le Progrés des Sciences Sociales, Democratic Peace
Mouvements and International Law Networks in Europe, 1850-1875, in: Shaping
the Transnational Sphere : Experts, Networks and Issues from the 1840s to the
1930s / ed. by Davide Rodogno. — New York 2015. — S. 131-151. Zum Genfer
Kongrel und zur Friedens- und Freiheitsliga: A. P. Campanella, Garibaldi and
the First Peace Congress in Geneva in 1867, in: International Review of Social

883

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

History 5 (1960) 456-486; Michele Sarfatti, La nascita del moderno pacifismo
democratico ed il Congreés international de la paix di Ginevra nel 1867. — Mila-
no 1981; Miklos Molnar, La Ligue de la Paix et de la Liberté : ses origines es
ses premiéres orientations, in: Mouvements et initiatives de paix dans la poli-
tique internationale 1867-1928 | éd. par Jacques Bariéty et Antoine Fleury. —
Bern 1987. — S. 17-36.

Die Friedensbewegung kann kaum auf eine literarische Tradition zurlckgreifen.
AufBlerhalb der Friedenskirchen war auch im 19. Jahrhundert fast nur Erasmus
von Rotterdam bekannt. Die anglophone Friedensbewegung hat in der ersten
Halfte des 19. Jahrhunderts versucht, Schriften tber die moralischen und 6kono-
mischen Ubel des Krieges vorzulegen, die Erasmus ersetzen sollten. Diese neue
Gattung, die im 20. Jahrhundert trotz dessen Kriege marginal geworden ist, war
schon im 19. Jahrhundert kein Erfolg (der erste Pazifist, der weit gelesen, freilich
sehr gemischt beurteilt wurde, war erst der spéate Tolstoi). Die Friedensbewegung
des 19. Jahrhunderts hatte noch keinen Zweifel, daR sie es mit einer Offentlich-
keit zu tun hat, die erst davon Uberzeugt werden muflte, dal® der Frieden etwas
Besseres sei als der Krieg. Die Friedensbewegung wird so selber Teil der Wende
zum Frieden, sie ist Friedenserziehungsbewegung. Die stehenden Motive dieser
Literatur, die Ubel des Krieges und die Zeugenschaft groBer Ménner gegen ihn,
geben ihr einen mehr rhetorischen als analytischen Charakter. Diese Literatur
leidet aber nicht am Mangel an Theorien, eher am UberfluR eklektizistisch pra-
sentierter Theorien. Erziehung war die Hauptaufgabe der Friedensbewegung und
diese Literatur ist Erziehungsmaterial. In den spéaten 1840er Jahren hért diese
Literatur in den englischsprachischen Landern auf. Es war nicht gelungen intel-
lektuell ernst genommen zu werden. Auch die wichtigen Projekte fur internationa-
le Verrechtlichung und Organisation, die die Tradition der Friedenspléne der fri-
hen Neuzeit fortsetzen, wurden von der englischsprachischen (vor allem der
amerikanischen) Friedensbewegung vorgelegt. Diese Literatur wurde in den Ver-
einigten Staaten und GroRbritannien in der Wiederaufnahme der Bewegung fur
internationale Verrechtlichung am Ende des Jahrhunderts fortgesetzt. Eine Wir-
kung dieses Rechtspazifismus Uber die Friedensbewegung hinaus begann erst
im spaten 19. Jahrhundert.

Aber auch fast alle systematischen Texte zur Friedenstheorie sind indirekt der
Friedensbewegung zu verdankten. Es sind nicht Texte aus der Friedensbewe-
gung, eher Texte fur die Friedensbewegung, die sie aber nicht rezipieren konnte,
weil sie davon handeln, dal der Zivilisationsfortschritt noch nicht ausreicht und
durch Bekehrung und Einsicht nicht ersetzt werden kann. Diese Texte sind aus
Preisausschreiben hervorgegangen, die nicht immer zur Zufriedenheit der Stifter
verliefen. Das Preisausschreiben des Genfer Friedensvereins des Grafen Sellon
fuhrte zu Johann Baptist Sartorius’ Organon des vollkommenen Friedens (1837),
der ersten systematischen Erérterung des Friedens nach 1830, die wesentlich
zurlckhaltender als der Stifter des Preisgeldes den ProzefRcharakter des Frie-
dens betonte. Das Preisausschreiben der American Peace Society 1829 Uber
einen Kongrel der Nationen, das mehrfach erneuert werden mufdte, flhrte nur zu
Einsendungen, welche die Preisrichter, prominente Juristen und Politiker, als
unzureichend ablehnten. Daraufhin legte William Ladd, der Leiter der APS, 1840

884

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

selber eine (unbeurteilte) Abhandlung vor, mit der er die moderne Ara der Plane
fir internationale Organisation erdffnete. In den 1840er Jahren versuchten die
angelsachsischen Friedensgesellschaften durch Preisausschreiben eine Frie-
densbewegung auf dem Kontinent zu begriinden. Das Preisausschreiben, das die
Société de la Morale chrétienne mit britisch-amerikanischen Geldern ausrichtete,
gewann Constantin Pecqueur mit Arbeiten Uber die sozialen Bedingungen der
Entwicklung zum Frieden, zu denen es keine Entsprechung in der angelséchsi-
schen Friedensbewegung gibt. 1848 wurde im Zusammenhang mit dem Frie-
denskongref} in Brissel die Belgische Akademie der Wissenschaften beauftragt,
ein Preisausschreiben auszurichten. Die Schriften des ersten und des dritten Sie-
gers, Louis Bara und Edouard Morhange, sind bedeutende Texte und gewiR nicht
das, was sich die Anhanger eines rasch zu erreichenden Rechtsfriedens erhofft
hatten. Das Werk, das den zweiten Preis bekam, ist verloren, vom Verfasser Clo-
chereux ist nichts bekannt (nach Charles Potvin, Le génie de la paix en Belgique.
— Bruxelles 1871 war es ein moralistischer Text gegen kriegerische Leidenschaf-
ten). Die Ligue Internationale et Permanente de la Paix schrieb 1869 einen Preis
fir eine Abhandlung zum Thema ,Le crime de la guerre dénoncé a I'humanité®
aus. Mit 40 Einsendungen aus Europa und Amerika quantitativ ein Erfolg, qualita-
tiv nicht: alle drei geférderten Schriften sind rhetorisch. Die kontinentale Frie-
densbewegung ist bei der Rhetorik angekommen, die sie 20 Jahre friiher noch im
Namen der sozialen Analyse verworfen hatte. Auch der Neustart der Friedens-
bewegung nach dem Deutsch-Franzésischen Krieg als Bewegung fir internatio-
nale Verrechtlichung und Internationale Organisation begann mit einem Preis-
ausschreiben. Der spanischen Politiker Arturo de Marcoartl y Morales stellte
1873 der National Association for the Promotion of Social Science Preisgelder zur
Verfugung. Er schrieb sein Buch iber den unmittelbaren Nutzen eines internatio-
nalen Parlaments schlieBlich selber, die Preistrager waren skeptischer (der
Preisstifter und die Preistrdger Abram Pulling Sprague und Paul Lacombe werden
in den Abschnitten 3.7, bzw. 3.1 und 3.3 behandelt). In der neuen Bewegung fur
den Rechtsfrieden trat der Unterschied zwischen angelséchsischer und kontinen-
taler Haltung zum Frieden in den Schriften im Umkreis der Friedensbewegung
zurtick.

6.1 GrofRbritannien

Die britische Peace Society (Society for the Promotion of Permanent and Univer-
sal Peace) wurde nach den napoleonischen Kriegen gegriindet. Sie wurde von
Quakern finanziert, die der Gewaltfreiheit und damit der Ablehung aller Kriege
verpflichtet waren. Martin Ceadel hat die friihe Pase der Friedensbewegung
1816-1831 die “Jonathan Dymond Era” genannt, nicht weil Dymond in der Organ-
isation eine fihrende Rolle gespielt hatte, aber weil sein Buch Uber die Unverein-
barkeit des Krieges mit dem Christentum (1823) den Ton fir die britische
Friedensgesellschaft angegeben hat. Es ist eine rigoros legalistische Argumenta-
tion, dal® der Krieg mit dem Evangelium unvereinbar ist. Aber das Argument wird
begleitet von Kapiteln Uber die (unmoralischen) Ursachen und die (unmorali-

885

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schen) Wirkungen des Krieges. Es gibt keinerlei Versuche, den Krieg als Teil des
Staatensystems zu sehen. Diese Dreiheit von Kriegsursachen, Kriegsfolgen und
Gebot Gottes, das alle Kriege verurteilt, pragt alle Publikationen aus dem
Umkreis der Peace Society in dieser Zeit. Den besten Uberblick erhalt man aus
der Sammlung der von der Peace Society publizierten Abhandlungen: All War
Antichristian; or, the Principles of Peace, as contained in the Holly Scriptures,
Explained and Proved in the Tracts of the Society for the Promotion of Permanent
and Universal Peace. — London 1844. Es sind Texte Uber den Pazifismus der
frihen Christen und der Quéaker, Ausziige aus Erasmus von Rotterdam, Beschrei-
bungen des Horrors von Napoléons RuRlandfeldzug, Ausziige aus Jonathan
Dymond und Bestimmungen der Stellung des Krieges in der Bibel. 1841 erkannte
die Peace Society den Bedarf an einer neuen Abhandlung Uber den Frieden, die
geistlichen Preisrichter gehoérten zum Fihrungskreis der Society und der
siegreiche Text von H. T. J. Macnamara Uberschreitet dann auch in nichts den
moralischen Rahmen der Texte des verstorbenen Dymond: die Grinde des
Krieges liegen in der Unmoral, die Ubel des Krieges werden ausgemalt, die
wichtigste Aufgabe ist zu zeigen, dal} jeder Krieg nach dem Neuen Testament
verboten ist. Macnamara, damals ein Rechtsstudent, verteidigt den Satz, “that the
future welfare of an individual is of greater importance than the preservation of a
city, or the temporal prosperity of a nation” (Peace, Permanent and Universal; its
Practicability, Value, and Consistency with Divine Revelation. — London 1841). Er
erkannte bald, daB} die practicability so leicht nicht bestimmt werden konnte, teilte
der Peace Society 1843 mit, dal er den Verteidigungskrieg nicht mehr verwerfen
kénne, und grindete deshalb spater eine eigene, kurzlebige Friedensgesell-
schaft. Eine Wirkung konnte die Peace Society aber nur erreichen, wenn sie trotz
ihres pazifistischen Kerns weitere religiose Kreise und sdkulare Politik erreichen
konnte. Es gibt keinen bedeutenden Text zu Frieden oder Krieg aus der Frie-
densbewegung oder ihrem Umkreis, der diesen Spagat zwischen absolutem
Pazifismus und pragmatischer Friedenspolitik begriindet hatte. Man mul} diese
Verbindung individuell im Leben flihrender Vertreter der Friedensbewegung
nachspuren, z.B. bei Joseph Sturge, einem prominenten Quéker, der 1842 William
Jays Vorschlag filr Schiedsgerichtsvertrédge nach England und in die Offentlich-
keit brachte (Alex Tyrell, Joseph Sturge and the Moral Radical Party in Early Vic-
torian Britain. — London 1987) oder Henry Richard, einem kongregationalistischen
Geistlichen, der jahrzehntelang Sekretar der Peace Society war und die Frie-
densbewegung auf Cobdens Weg des Schiedsgerichts hielt (Peter Brock, Free-
dom from War : Nonsectarian Pacifism 1814-1914. — Toronto 1991. — S. 173-184
Henry Richard as a Pacifist; von seinen Broschiren ist ein guter Einstieg, weil der
Titel schon alles sagt: The Gradual Triumph of Law over Brute Force. — London
1874). Der Freihandler Richard Cobden konnte um 1850 der wichtigste Berater
und Sprecher der Friedensbewegung werden, weil er die Erganzung ihres religit-
sen Kernanliegens durch sakulare Politik reprasentierte (Cobden ist in diesem
Buch so gegenwartig, dall man zur Rekonstruktion von Zusammenhangen am
besten das Personenregister konsultiert). Eine intellektuelle Bedeutung hatte die
Friedensbewegung noch einmal nach 1870 in der Bewegung fur Schiedsge-
richtsbarkeit und internationale Verrechtlichung.

Zum raschen Aufstieg und raschen Niedergang der britischen Friedensbewe-

gung: Eric W. Sager, Pacifism and the Victorians : a Social History of the Eng-

886

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

lish Peace Movement, 1816 to 1878. — Diss. Univ. of British Columbia 1975,
https://circle.ubc.ca/bitstream/id/65214/UBC_1975_a1%20s23_4.pdf (gut als
Sozialgeschichte, weniger als Ideengeschichte); ders., The Social Origins of
Victorian Pacifism, in: Victorian Studies 23 (1979/80) 211-236 (warnt vor Fixie-
rung auf den christlichen Kontext, das blrgerliche Engagement fir Frieden
war auch gegen die Verehrung kontinentaler Nationalbewegungen in der briti-
schen Arbeiterbewegung gerichtet); Alexander Tyrell, Making the Millennium :
the Mid-nineteenth Century Peace Movement, in: The Historical Journal 20
(1978) 75-95 (Antrieb war christlicher Millennarismus, aber der ,was not a
very exportable commodity”); Stephen Conway, Bentham, the Benthamites,
and the Nineteenth-Century British Peace Movement, in: Utilitas 2 (1990) 221-
243 (Bedeutung der ,philosophical radicals® fiir die sékulare Friedensbewe-
gung); David Nicholls, Richard Cobden and the International Peace Congress
Movement, 1848-1853, in: Journal of British Studies 30 (1991) 351-376; Mar-
tin Ceadel, The Origins of War Prevention : the British Peace Movement and
International Relations, 1730-1854. — Oxford 1996; ders., Semi-detached
Idealists : the British Peace Movements and International Relations, 1854-
1945. — Oxford 2000 (das Standardwerk ist eine Geschichte der Organisatio-
nen und der Positionen in konkreten aufenpolitischen Situationen, keine
durchgehende Ideengeschichte, das Scheitern der britischen Friedensbewe-
gung wird als Fehlen einer sakularen Friedensbewegung analysiert); vgl. auch
ders., Cobden and Peace, in: Rethinking Nineteenth-century Liberalism :
Richard Cobden Bicentenary Essays | ed. by Anthony Howe and Simon Mor-
gan. — Aldershot 2006. — S. 189-207; Paul Laity, The British Peace Movement
1870-1914. — Oxford 2001 (Uber die Grauzone zwischen Marxismus und Libe-
ralismus: Chartisten, Mazzinisten, Reform League, Positivisten).

6.2 Vereinigte Staaten von Amerika

Die amerikanische Friedensbewegung des 19. Jahrhunderts hatte das Vorbild der
Quéker, aber sie begann in den Hauptrichtungen des amerikanischen Protestan-
tismus, die bisher nicht durch Pazifismus aufgefallen waren. Die Geschichte der
amerikanischen Friedensbewegung bis zum Burgerkrieg 1861 war eine Auseinan-
dersetzung zwischen drei Strémungen: die erste Gruppe kann im Evangelium keine
Verurteilung des Verteidigungskrieges erkennen, die zweite Gruppe verwirft dar-
Uber hinaus auch den Verteidigungskrieg, die dritte Gruppe verwirft zuséatzlich
Staatsgewalt und Widerstand gegen die Staatsgewalt. Die 1828 durch Zusam-
menschluf} der vielen lokalen und regionalen Friedensvereine gebildete American
Peace Society konnte die beiden ersten Gruppen zusammenhalten. lhr Pro-
gramm war internationale Verrechtlichung, sei es William Ladds Kongrel? der
Nationen, sei es William Jays Schiedsgerichtsbarkeit. Im Burgerkrieg unterstitzte
die APS den Krieg des Nordens, mit der Begriindung, dal} es gar kein Krieg sei,
sondern die Unterdriickung einer Rebellion. Die Anhanger der Non-resistance
hatten sich bereits 1838 abgespalten. Obwohl sie jegliche staatliche und nicht-
staatliche Gewalt verwarfen, nahmen auch sie — bis auf wenige Ausnahmen — flr

887

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

den Krieg der Nordstaaten Partei. Nach dem Birgerkrieg dauerte der Neuaufbau
einer Friedensbewegung lange. Die moribunde American Peace Society hatte
aber noch Bedeutung fiir die Bewegung fir internationale Verrechtlichung in den
1870er Jahren. Die 1865 gegriindete Universal Peace Union sammelte ehemali-
ge Non-resistants, Pazifisten aus der APS und Kriegsdienstverweigerer des Bir-
gerkriegs, aber die Geschichte der APS wiederholt sich: klare Programmdiskus-
sionen werden immer abgebrochen, um die verschiedenen Richtungen zusam-
menzuhalten. Erst im sdkularen Internationalismus um 1900 erstarkte die Frie-
densbewegung erneut, nun mit diverseren ideologischen Quellen.

Ganz am Anfang der amerikanischen Friedensbewegung steht eine im 19. Jahr-
hundert viel zitierte Typologie und Statistik der Kriegsursachen, die die Massa-
chusetts Peace Society aufstellte, aber ein peace research movement wurde die
Friedensbewegung nicht. Sie geht zu sehr davon aus, dal} es keine neuen Ent-
deckungen Uber die Verwerflichkeit und Schadlichkeit der Kriege zu machen gibt,
sie will Gber l&ngst erkannte Wahrheiten aufkléren. Dieses Muster ist von Noah
Worcester (A Solemn Review of the Custom of War; Showing that War is the
Effect of Popular Delusion, and Proposing a Remedy. — Hartford, Conn. 1815)
Uber William Ladd (The Essays of Philanthopos on Peace and War. — Exeter,
N.H. 1827, Neudruck in Garland Library of War and Peace) bis zu den Handb-
chern von Thomas C. Upham (The Manual of Peace. — New York 1836, Neu-
druck 1972 in der Reihe The Peace Movement in America) und George C. Beck-
with (The Peace Manual, or: War and its Remedies. — Boston, Mass. 1847, Neu-
druck in Garland Library of War and Peace) durchgehalten worden. Vgl. auch The
Book of Peace : a Collection of Essays on War and Peace |/ ed. by George C.
Beckwith. — Boston, Mass. 1845 (64 Friedenstexte der letzten Jahrzehnte). Die-
ser Literatur ist schon von Zeitgenossen Banalitdt bescheinigt worden. William
Llloyd Garrison begriindete die Notwendigkeit, eine radikalere Friedensbewegung
abzuspalten, damit, daR® die Propaganda der American Peace Society nur eine
allgemeine Verurteilung des Krieges kennt, die auch Militdrs unterschreiben
konnten (Liberator 8. September 1837). Die Amerikanische Friedensbewegung ist
seit ihrer doppelten Griindung durch David Low Dodge und Noah Worcester 1815
von dem Problem des Verteidigungskrieges verfolgt. Die Zahl der Gegner aller
Kriege nahm zu, aber die American Peace Society sollte auch fiir Leute attraktiv
bleiben, die diesen Pazifismus ablehnten. Dieser Konflikt wurde als interner Streit
um die Praambel der Verfassung der APS ausgetragen, die Literatur fur die
Offentlichkeit sollte ohne Kontroversen sein: Das Recht des Verteidigungskrieges
wird umgangen mit der Behauptung, in der realen Geschichte habe es noch nie
einen reinen Verteidigungskrieg gegeben; die Gefahr eines Angriffs auf ein unbe-
waffnetes Land wird umgangen mit der Behauptung, daf3 ein unbewaffnetes Land
nicht angegriffen wirde. So wird die Wehrlosigkeit des Staates empfohlen, aber
nie realistisch reflektiert. Ein neues Vélkerrecht wird vorgeschlagen, dessen
Bedingungen werden nie reflektiert. Argumente fir die Moglichkeit des Friedens
werden immer rasch durch Argumente fir die Notwendigkeit des Friedens ersetzt.
George C. Beckwith (1800-1870), ein congregationalistischer Geistlicher und
langjéhriger Sekretadr der American Peace Society ist ein Symbol des Auswei-
chens vor der Reflexion Uber verschiedene Kriegsarten. Er hielt persénlich an
dem biblischen Verbot des Verteidigungskriegs fest, kann darlber hinaus nur

888

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

sagen, dal es bessere Mittel als das Schwert gibt und dal® eine Regierung, die
ihre Pflichten erflllt, gar nicht erst angegriffen wird (Peace and Government, 1839
im Boston Recorder erschienen, nachgedruckt in The Book of Peace a.a.O. S. 425-
432). In seinem Manual schwankt der Abschnitt Gber Selbstverteidigung beson-
ders chaotisch zwischen der Herabsetzung des Naturrechts auf Selbsterhaltung
als Erbe der heidnischen Libertins Voltaire und Rousseau und dem Versprechen,
dal Selbsterhaltung ohne Téten zu bekommen sei (S. 205) Der rasche Erfolg
internationaler Rechtinstitutionen wiirde diese Kontroversen sowieso gegenstand-
los machen. Von den Historikern der Friedensbewegung hat niemand mit Beck-
with sympathisiert, Valerie Ziegler a.a.O. versucht aber gerecht zu sein. Die kon-
servativen Apologeten des Verteidigungskrieges, die es auch innerhalb der Frie-
densbewegung gab, treten nie literarisch auf. Die Literatur der Friedensbewegung
schleppt mit sich, dal der Krieg von Firsten und Aristokraten verursacht wird,
von der ,lust for glory and power®. Die Untersuchung, wie Kriege historisch ent-
stehen, wird nicht fortgefuhrt. Den Krieg gegen Mexiko hat die Friedensbewegung
detailliert beschrieben (vgl. die Schrift des APS Vorsitzenden William Jay, Revue
of the Causes and Consequences of the Mexican War. — Boston, Mass. 1849). Aber
sie hat den Angriffskrieg einer Demokratie nie theoretisch bewaltigen kénnen. Die
Literatur der amerikanischen Friedensbewegung ist nicht zufallig mit diesem
Krieg zu Ende gekommen. Auch in Amerika war die theoretisch anspruchsvollere
Literatur nicht Literatur aus der Friedensbewegung, sondern fir die Friedensbe-
wegung, siehe oben in den Abschnitten 5.1.1 und 5.1.2 zu Beitrdgen von Chan-
ning und Emerson, die aus einer Vortragsreihe der American Peace Society 1838
hevorgegangen sind. Zu William Ladd und William Jay und der Rolle der APS fir
die Diskussion um den internationalen Rechtsfrieden siehe Abschnitt 3.1.1; zur
Non-resistance siehe Abschnitt 5.1.5.

Der Amerikanische Biirgerkrieg brachte einen historischen Sprung in der Mecha-
nisierung des Krieges. Darauf haben Schriftsteller reagiert, die den Unterschied
zu den romantischen Klischees des heroischen Einzelkampfes darstellen. Es ist
eine Einsicht in die menschlichen Kosten und die zunehmende Unflhrbarkeit von
Kriegen, aber keine Antikriegsliteratur; die Autoren standen auf der Seite des
Nordens. Die Friedensbewegung hat diese Literatur nicht rezipiert. Vgl. Cynthia
Wachtell, War No More : The Antiwar Impulse in American Literature 1861-1914.
— Baton Rouge, La. 2010 (vor 1890: Herman Melville, John William De Forest,
Walt Whitman, Nathaniel Hawthorne).

Bibliographie: Charles F. Howlett, The American Peace Movement : References
and Resources. — Boston, Mass. 1991.

Geschichte der Organisationen: Merle Eugene Curti, The American Peace Cru-
sade : 1815-1860. — Burham, N.C. 1929, Neudruck New York 1965; W. Freeman
Galpin, Pioneering for Peace : a Study of American Peace Efforts to 1846. —
Syracuse, N.Y. 1933; Merle Eugene Curti, Peace or War : the American
Struggle, 1636-1936. — New York 1936, Neudruck: New York 1972 in der Gar-
land Library of War and Peace (Schwerpunkt nach 1860); Peter Brock, Paci-
fism in the United States : from the Colonial Era to the First World War. —
Princeton, N.J. 1968. — S. 447-685 Pacifism in the American Peace Movement
before the Civil War (Brocks Buch Radical Pacifism in Antebellum America

889

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

(1968) ist ein Separatdruck dieser Kapitel; Freedom from War : Nonsectarian
Pacifism 1814-1914. — Toronto 1991. — S. 36-152 bringt nur wenige Ergan-
zungen); Valerie H. Ziegler, The Advocates of Peace in Antebellum America.
— Bloomington, Ind. 1992. Ein knapper Uberblick: Charles DeBenedetti, The
Peace Reform in American History. — Bloomington, Ind. 1980. — S. 32-65. Zur
Universal Peace Union: Thomas F. Curran, Soldiers of Peace : Civil War Paci-
fism and the Postwar Radical Peace Movement. — New York 2003.

6.3 Schweiz

Die erste Friedensgesellschaft auf dem Kontinent wurde 1830 in Genf gegriindet
von Graf Jean-Jacques de Sellon, Herr von Allaman (1782-1839), ein Genfer
Patrizier, Seidenhandler, lange Zeit Mitglied der Stadtregierung. 1830 war er
durch seine Kampagne gegen die Todesstrafe bereits international bekannt,
Krieg ist fur ihn eine Art Todesstrafe fiir Volker. So wie er Gefangnisse akzeptiert,
akzeptiert er den Verteidigungskrieg (der aber nicht mehr vorkommen mufte, seit
es keine Bedrohung durch Barbaren mehr gibt). Seine Friedensvorstellung ist
eine Aktualisierung des Friedensplans Heinrich IV."" oder der Heiligen Allianz. Er
hat ungefahr 40 Broschiiren zum Frieden geschrieben und bevorzugt an européi-
sche Monarchen versandt. Ein gutes Beispiel ist Réflexions sur les suites pro-
bables de l'arbitrage européen. — Geneve 1829: fur die Schiedsgerichtbarkeit in
Europa (ungenau) und fir die Schutzherrschaft des befriedeten Europas in Afrika
(genauer); fur jene ist die Heilige Allianz, fur diese die britische East India Com-
pany das Vorbild. Zu Sellons Philanthropie gehérten Preisausschreiben: tGber
Historienmalerei, die Todesstrafe, einen Rhein-Rhone-Kanal zum Verkehr zwi-
schen Mittelmeer und Nordsee, die Konversion von Armeen zum Ausbau der
Infrastruktur. Gewinner seines Preisausschreibens Gber den Frieden wurde Jean-
Baptist Sartorius, der die erste umfassende Friedenstheorie des kurzen 19. Jahr-
hunderts nach 1830 vorlegte. Der erste Rezensent war Sellon selber: Fir ihn ist
Friedensbewegung BewuRtwerdung eines Ubels, der Krieg als Ubel hat ihn interes-
siert, Uber Sartorius’ positiven Frieden und die Unterscheidung von Vélkerbund und
Vélkerstaat hat er hinweggesehen (Archives de la Société de la Paix de Genéve
No. 4, ao(t 1837). Sellon war ein Onkel von Camillo di Cavour, dem sardinisch-
italienischen Staatsmann; in Sellons Briefwechsel mit seinen Neffen gibt es
Kommentare zur Politik um 1830, aufschlureich fiir die Unterschiede zwischen
seinem spataufklarerischen, ahistorischen Friedenswillen und dem historistisch,
nationalistischen Bellizismus seines Neffen; Camillo di Cavour mufite seinen Onkel
darauf aufmerksam machen, da® auch dieser im Zeitalter Metternichs kaum eine
Heilige Allianz wiinschen kénne.

Sellon-Bibliographie: Geneviéve Abel, Verzeichnis der Schriften des Grafen

Jean-Jacques de Sellon (1782-1839) uber die Todesstrafe, die Friedensbe-

wegung und andere internationale Fragen, in: Friedens-Warte 31 (1931) 309-

" Gemeint ist der Friedensplan des Herzogs von Sully, der im 19. Jahrhundert meist
noch als ein Plan des franzdsischen Konigs galt.

890

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

313. Uberblicke: Leo Weisz, Jean-Jacques de Sellon. — Zirich 1929; Ivo
Rens/Klaus-Gerd Giesen, Jean-Jacques de Sellon : pacifiste et précurseur de
J'esprit de Geneve”, in: Schweizerische Zeitschrift fir Geschichte 35 (1985)
261-287 (bester Uberblick); Klaus-Gerd Giesen, Die Genfer Friedensgesell-
schaft (1830-1839) und der Strukturwandel des europdischen Pazifismus, in:
Die Friedens-Warte 66 (1986) 23-42; Beatrice Luginbuhl, Im Kampf gegen die
Todesstrafe : Jean-Jacques Comte de Sellon (1782-1839). — Diss. Zurich
2000. Zum Sellon-Cavour-Briefwechsel: Francesco Ruffini, La giovinizza di
Cavour. — 2. Aufl. — Torino 1937. — S. 57-93 (Text von 1912); Ettore Passerin
d’Entreves, Jean-Jacques de Sellon (1782-1839) e i fratelli Gustave e Camillo
di Cavour di fronte alla crisi politica europea del 1830, in: Ginevra e [I'ltalia | a
cura di Delio Cantimori ... — Firenze 1959. — S. 671-699.

6.4 Frankreich

Die erste franzosische Friedensorganisation war die Société de la Morale Chrétienne,
aber ihre aristokratischen Fuhrer fanden zwischen Gefangnisreform und Sklavenfrei-
lassung wenig Zeit speziell fir den Frieden. Die Versuche in Frankreich eine spe-
zialisierte Friedensbewegung aufzubauen, kamen aus Grofbritannien. 1841
finanzierte die Peace Society den Franzosen ein Preisausschreiben, das sofort
zeigt, dal in Frankreich das Interesse an sozialen Voraussetzungen von Frieden
und Friedensbewegung viel starker ist: Sieger war der ékonomische, sozialisti-
sche Schriftsteller Constantin Pecqueur (den zweiten Preis erhielt freilich eine
schwer ertragliche rhetorische Arbeit D’une paix universelle et permanente (1842)
von Patrice Bazan, der wohl identisch ist mit einem Angestellten beim Marinear-
senal in Cherbourg, der 1859 ein Gedicht zum Ruhm der franzésischen Armee
und Flotte drucken lieR). 1848 und 1849 organisierten die englischen und ameri-
kanischen Friedensgesellschaften Kongresse in Brissel und Paris, um franzdsi-
sche Intellektuelle und Politiker zu erreichen. In Frankreich fungierte die Freihan-
delsbewegung lange als Substitut einer Friedensbewegung, liberale Okonomen
sind die ersten Ansprechpartner der internationalen Friedensbewegung, der Frei-
handler Frédéric Bastiat ist ihr erster Autor in Frankreich. Nachhaltige Begeiste-
rung fur den angelsachsischen Rechtsfrieden gab es zundchst nicht. Francisque
Bouvet, der franzésische Vize-Président des Brissler Friedenskongresses 1848
und anschliellend Vorsitzender der kurzlebigen Société de la Paix universelle,
protestierte 1849 und 1855 gegen die unpolitische angelsachsische Friedensbe-
wegung, die weder Despoten noch Rufland wahrnehmen kann; dagegen sollte
das bonapartistische Modell eines internationalen Kongresses helfen.

Emile de Girardin (1806-1881), erfolgreicher Journalist und Zeitungsverleger,
Abgeordneter unter verschiedenen Regimen, Teilnehmer der Friedenskongresse
1849 und 1850, schwankte zwischen sozialistischen und machtpolitischen Frie-
densstrategien, Frieden durch juristische Organisation konnte er sich nie recht
vorstellen. Wenn man seine Friedenstheorie abstrakter nimmt, klingt sie nach der

891

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

von Hans Morgenthau verurteilten science of peace: Der Frieden kommt durch
Wissenschaft, Dampfkraft und Eisenbahnen, in einer Freihandelsordnung ist Ter-
ritorialpolitik véllig Gberholt. Er bekdmpft die ,kleine Politik* des Ruhmes und der
Eroberungen im Namen der ,gro3en Politik“ der Gleichheit der Nationen, Zersto-
rung der Festungen, Abschaffung der Zdlle, Internationalisierung der Verkehrs-
wege. Er stellt dem paix armée (mit beschadigter Freiheit, periodischen Revoluti-
onen und Pauperismus) den paix assuré entgegen (mit gesicherter Freiheit, fort-
schrittlicher Zivilisation und ausreichend Arbeit). Girardin tritt fir Volksbildung,
allgemeines Wahlrecht und einheitliche Kapitalsteuer ein und halt sich fir einen
Sozialisten (Karl Marx persoénlich hat sich die Miuhe gemacht, zu erkldren, dad
das nicht Sozialismus sei, MEW VII, 280-291=MEGA 1/10, 290-300). Er adoptiert
den Wahlspruch der franzésischen Sozialisten Si vis pacem, para pacem. Er
besteht darauf, dal® Frieden und Freiheit zusammengehdren, aber er meint es
umgekehrt als die Theorie des demokratischen Friedens: nur der Frieden kann
die Freiheit bringen. Girardin war der erste der groften auRenpolitischen Tages-
kommentatoren, der eine eigene Aufenpolitik durchsetzen wollte, und es ist nie
wieder vorgekommen, dal der fiihrende auRenpolitische Kommentator einer gro-
Ren Nation tber Jahrzehnte hinweg kontinuierlich den Frieden zu seinem Thema
macht. Das war nur mdglich durch die Vorstellung einer franzdsischen Aufgabe
als arbitre de la société européenne, die ihn wenig von Napoléon lll. unterschei-
det. Er trdumt von einem neuen Tilsit, in dem Frankreich und Rufland sich (wie
1807) Uber die européische Sicherheit einigen. Dieses Modell hat er von der
Julimonarchie bis zum neuen Bonapartismus durchgehalten und den Umsténden
angepalt. Mal soll ein solches Biindnis jeden Widerstand unmdglich machen,
mal wird ein groRer Krieg angekiindigt. Den Weg des Krieges zu wabhlen, ist
gerechtfertigt, wenn eine neue europdische Ordnung dabei herauskommt. Wie
der groRe Krieg zum grofden Frieden fihrt, wird nie wirklich klar und ist von den
Umsténden abhangig. Er wendet sich gegen die Interventionen Napoléons lIl.,
die weder Frankreich nutzen noch Europa Sicherheit bringen. Er bekdmpft das
Na-tionalitdtenprizip und das Streben nach naturlichen Grenzen. 1848 war er der
erste, der von einem europaischen Kongrel3 redet, dann nennt er es Europaische
Union, genauer wird er nie. Was bis 1866 Vorlage fir eine waghalsige aber an
europdischen Allianzen und am Frieden orientierte Auf3enpolitik fir Frankreich
sein sollte, wird im Zeitalter Bismarcks zum Ultimatum: PreuRen soll das Rhein-
land abgeben, das entmilitarisiert und mit Frankreich wirtschaftlich verbunden
wird (oder in der Julikrise 1870, als er einer der wichtigsten Stimmen auf dem
Weg des Empire libéral in den Krieg war, gleich fir Frankreich gefordert wird, falls
Preuflen sich nicht freiwillig zurtickzieht). Der Teilnehmer der Friedenskongresse
1849-1851 hat mit der neuen franzdsischen Friedensbewegung seit 1866 nichts
mehr zu tun. Girardins unzahlige Zeitschriftenartikel wurden regelmaflig gesam-
melt: La politique de la paix (1849, Artikel 1836-1849); Abolition de I'esclavage
militaire (1849, Artikel seit 1843). Broschuren zum Krimkrieg: Solution de la ques-
tion d’Orient (1853); La Paix (1855). Broschiiren gegen den italienischen Krieg:
L’empereur Napoléon et 'Europe (1859; in 15 Schritten vom freien FluRverkehr
Uber die Abschaffung der militdrischen Sklaverei, die europdische Union und die
Ausrottung des Elends zur ,régeneration physique et morale de 'homme, ce
premier devoir de tout gouvernement®), La guerre (1859), L’équilibre européenne
(1859), Le désarmement européen (1859). Gegen eine Intervention fir Polen:

892

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Paix et liberté (1864). Die Aufsatze seit 1866 sind gesammelt in: Le succes
(1867, Artikel von 1866, Bismarck gewidmet); Le condemné du 6 mars (1868,
Artikel von 1867); La voix dans le desert (1870, Artikel von 1868); L’orniere
(1871, Artikel von 1869); Le gouffre (1871, Artikel von 1870 und 1871). Nachdem
Girardins Kampf um Frieden und Krieg lange weder von den Historikern der Frie-
densbewegung wahrgenommen wurde, noch von den Girardin-Biographen, die
sich mehr fir seine Bedeutung in der Geschichte der Presse interessieren, hat
Wilhelmus van der Linden in seiner Geschichte der Friedensbewegung keinen
(aufler Cobden) so haufig beachtet; Girardins ,peculiar dialectics” uberfordert ihn
freilich so sehr, wie sie Girardins Zeitgenossen uberfordert hatte.

Die neue Friedensbewegung in Frankreich ist Frucht der Opposition gegen
Napoléon lll. und der Gefahr eines Krieges gegen PreulRen. Diese Bewegung ist
gepragt von dem Gegensatz der Forderung nach Demokratie in der Ligue de la
Paix et de la Liberté (seit 1866) und der Beschrankung auf ein internationales
Schiedsgericht in der liberalen Ligue Internationale et Permanente de la Paix (seit
1867; nach dem Krieg 1870/71 in Société des Amis de la Paix umgenannt).
Frédéric Passy (1822-1912), Grunder der Ligue Internationale et Permanente de
la Paix und die fihrende Persénlichkeit der franzdsischen und kontinentalen Frie-
densbewegung im letzten Drittel des 19. Jahrhunderts (er erhielt den ersten Frie-
densnobelpreis), war ein typischer franzésischer économiste und begann in Art
eines économiste Uber den Frieden zu schreiben: La paix armée, in: Journal des
économistes No. 137 (Mai 1865) 221-229 (die Ubliche franzésische Gegenuber-
stellung von Produzieren und Zerstéren, Kampf gegen die Natur und gegen die
Menschen; damals war seine L&sung noch einseitige Abriistung einer Gromacht
a la Bentham). Aber seine Friedensvereinigung war keine Bewegung fir Frieden
durch Zollfreiheit (fir die er unabhangig davon eintrat). Er muf3te Friedensfreunde
verschiedener Richtungen sammeln. Das Preisausschreiben, mit auch diese
Friedensbewegung 1869 begann, hélt sich unbestimmt zwischen Rechtsfrieden
und Humanitat: ,Le crime de la guerre dénoncé a '’humanité“. Die von der Jury
ausgezeichneten Arbeiten sind alle rhetorisch. Eugéne Goblet d’Alviella (1846-
1925), Politikwissenschaftler, Jurist und Religionshistoriker, spater ein fihrender
liberaler Politiker Belgiens, gab eine wilde Mischung von historischen AuRerun-
gen flir und gegen den Krieg und aller méglichen, nie néher ausgefihrten Frie-
denstendenzen ab; er setzt auf Zunahme internationaler Vertrdge, auf eine Liga
der Neutralen, aus der eine européische Konféderation und dann die Vereinigten
Staaten der Menschheit werden (Désarmer ou déchoir : essai sur les relations
internationales. — Paris 1872). 1917 schrieb er, inzwischen Graf Goblet d’Alviella,
noch einmal Uber ,den wahren und den falschen Pazifismus®: Grundlage des
dauerhaften und definitiven Friedens in Europa kénne nur eine Neuverteilung der
Staatsgebiete sein: Verkleinerung Deutschlands, Zerschlagung Osterreich-
Ungarns. Henri Dupasquier, der Uber Pauperismus und Genossenschaftswesen
schrieb und kaum Uber das heimische Neufchatel hinaus bekannt war,
beriicksichtigt humanitare, soziale, moralische und 6konomische Standpunkte;
allein der 6konomische Abschnitt 16st sich durch Statistiken Uber Kriegsfol-
gen/Folgen des bewaffneten Friedens von der bloRen Rhetorik der Kriegsver-
dammung; er setzt auf Abriistung und 6&ffentliche Meinung, die Idee eines interna-

893

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

tionalen Tribunals bleibt blak (Le crime de la guerre dénoncé a I'humanité. — Paris
1873, 2. Aufl. 1875). Marie-Louis Mézieres (1793-1872), ehemaliger Rektor der
Akademie von Metz, der Uber englische Literatur, Pauperismus (moralisierend)
und Militédrgeschichtsschreibung (kritisch) schrieb, kdmpft gegen die gloire des
armes; er setzt dem esprit militaire weniger den esprit commerciale entgegen, als
den esprit politique: die Zentralisierung Frankreichs wird beklagt; die Vorstellung
eines europdischen Kongresses bleibt blal (De la polémomanie ou folie de la
guerre dans I'Europe actuelle. — Paris 1872). AuBer Konkurrenz aber unter der
patronage der Amis de la Paix und mit einem Vorwort von Passy erschien: Henri
Dumesnil, La guerre : étude philosophique. — Paris 1872 (tats&chlich eine Welt-
geschichte des Krieges, dessen lange Existenz er nie erkldren kann, und der
FriedensauRerungen, die die Zukunft fiir sich haben werden, ,wie eine Reise
durch viele Stiirme, die zuletzt gut zum Ziel fuhrt“). Diese Schriften zeigen, wie
sehr es die wichtigste Friedensstrategie zundchst war, einen Wandel in der
offentlichen Meinung herbeizufiihren. Die Preisschriften erinnern stark an die
Schriften im Umkreis der angelsachsischen Friedensbewegung vor der Mitte des
Jahrhunderts, die im franzésischen Sprachraum keine Chance gehabt hatten (nur
daB sie weniger auf christliche Tradition, mehr auf humanistische Bildung zuriick-
greifen). Vgl. den Abschlu3bericht: Le crime de la guerre dénoncé a I'humanité :
concours ouvert en 1869 par La Ligue internationale et permamente de la paix ;
rapport du Jury. — Paris 1872; Jacob ter Meulen, Der Gedanke der internationalen
Organisation II/2 (1940) S. 74-76 nennt irrtimlich Robert Fromentin statt Goblet
d’Alviella als Preistrager; siehe auch Abschnitt 3.9.1 zu Juan Bautista Alberdi, der
seinen geplanten Beitrag nicht fertiggestellt hat). Der AbschluRRbericht der Jury
erwdhnt eine Arbeit des Abbé Garaude als den Text, der bisher in Frankreich am
bekanntesten war. Dieser Landpfarrer aus dem Limousin ist in der Tat ein Vorlau-
fer dieser rhetorischen Friedensliteratur in Frankreich: Sein Buch ist fast nur eine
Sammlung von Zitaten zu Kriegsursachen und Kriegsfolgen aus allen Jahrtau-
senden vom Altertum bis ins 19. Jahrhundert. Jeder Verdacht, dal® sich die Bedin-
gungen fur Krieg und Frieden in neuerer Zeit geédndert haben kénnten, fehit.
Selbst die Rolle des Christentums als Bruch mit dem Nationalismus der Antike,
die das 19. Jahrhundert so beschéftigte, kommt bei dem Geistlichen kaum vor. Er
interessiert sich fur die Moral der Herrschenden, nicht fur die der Vélker, die das
19. Jahrhundert zunehmend interessierte. Seine Autoritat fir internationale Ver-
rechtlichung bleibt der Abbé de Saint-Pierre (Frangois Garaude, La guerre
considerée au point de vue philosophique, sociale et religieux. — Paris 1864).
Nach 20 Jahren schrieb Garaude ein weiteres Buch gegen einen Kollegen im
Limousin, der sich weiterhin an den katholischen Bellizisten de Maistre halten
wollte, nicht an dessen Kritiker Garaude. 1864 und 1885 ist sein Argument gegen
de Maistre: Wer den Krieg flr gottgewollt halt, hat den Unterschied zwischen Tie-
ren und Menschen und damit die christliche Botschaft nicht verstanden (Disserta-
tion philosophique et religieuse sur la guerre et la paix : résponse a M. I'abbé
Artige sur la question. — Tulle 1885; in diesem Buch beschreibt Garaude einmal
selber den Ausgangspunkt dieser rhetorischen Friedensliteratur: er schreibe, weil
der Krieg ,plus deplorable que déploré” sei). Zu Garaudes Mitarbeit in der Frie-
densbewegung der 1860er Jahre vgl. van der Linden a.a.O. S. 651. Nach 1871
hat Passy die Bewegung rasch auf Schiedsgerichtsbarkeit verpflichtet und mit
britischen und amerikanischen Bewegungen zusammengebracht, bei denen die-

894

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

se Idee eine langere Tradition hatte. Fir die Ligue de la Paix et de la Liberté und
ihren Weg von der Europaischen Union zum Schiedsgericht siehe Abschnitt 3.3.2
zu Charles Lemonnier.

Die Gesamtdarstellungen der franzésischen Friedensbewegungen sind Uber-
blicke ohne gréRere Ambitionen (wenigstens fur das 19. Jahrhundert): Jean
Defrasne, Le pacifisme en France. — Paris 1994 (von 1815 bis in die 1980er
Jahre); Michael G. Clinton, The French Peace Movement, 1821-1919, Diss.
Notre Dame, Ind. 1998; Yves Santamaria, Le pacifisme, une passion frangaise.
— Paris 2005 (von 1815 bis zum Irakkrieg 2003). Da die beiden internationalen
Friedensligen des spaten 19. Jahrhunderts franzdsisch gepragt waren, kon-
nen die Darstellungen der internationalen Friedensbewegung von Wilhelmus
van der Linden (bis 1874) und Sandi Cooper (fiir die spateren Jahre) diesen
Mangel etwas kompensieren. Vgl. zu Passy sein Pour la paix : notes et
documents. — Paris 1909, Neudruck New York 1972 im Rahmen der Garland
Library of War and Peace (eine Art Autobiographie, mit einem Anhang von
Reden und andere Beitragen Passys 1867-1909); Adolf Wild, Frédéric Passy
(1822-1912), in: Wider den Krieg : groBe Pazifisten von Immanuel Kant bis
Heinrich B6ll | hrsg. von Christiane Rajewsky und Dieter Riesenberger. —
Minchen 1987. — S. 40-46; Michael Clinton, Frédéric Passy : Patriotic Pacifist,
in: Journal of Historical Biography, Autumn 2007, S. 33-62.

6.5 Deutschsprachiger Raum

Im deutschsprachigen Raum gibt es (fast) nichts, was man eine Friedensbewe-
gung nennen kann. Einige Demokraten von 1848/49 sind im Gedéachtnis geblie-
ben: Johann Jacoby, Ludwig Simon und Karl Vogt und wurden 1872 von der Jury
des Preisausschreibens der Amis de la Paix genannt in einer Bemerkung Uber
die geringe Zahl und die geringe Qualitdt der Einsendungen aus Deutschland
(aus einer spateren Generation kannte man damals nur Eduard Loewenthal).
Man kann die Liste vergangener Grofen der Demokratie von 1848 vermehren,
etwa um Amand Goegg, der versuchte, die Demokraten der Freiheits- und Frie-
densliga und die Sozialisten der Internationalen Arbeiterassoziation einander
anzundhern, oder um Adolf Fischhof, der 1875 mit einem Abrustungsvorschlag in
ganz Europa gehdrt wurde. Die Darstellungen der Friedensbewegung in Deutsch-
land mussen fur die Zeit vor 1889 fast ausschlieBlich von den Friedensbewegun-
gen auBerhalb Deutschlands erz&hlen (Dieter Riesenberger, Geschichte der
Friedensbewegung in Deutschland. — Géttingen 1985; Karl Holl, Pazifismus in
Deutschland. — Frankfurt am Main 1988). In das Lexikon Die Friedensbewegung :
organisierter Pazifismus in Deutschland, Osterreich und in der Schweiz | hrsg.
von Helmut Donat und Karl Holl. — Dusseldorf 1983 konnten fur das 19. Jahrhun-
dert einige Pazifisten aus der romanischen Schweiz aufgenommen werden, aber
aus dem deutschsprachigen Raum gibt es nur Constantin Frantz und Karl Christian
Planck, die wohl aufgenommen wurden, weil einige in der Friedensbewegung des

895

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

20. Jahrhunderts sich an sie erinnerten, aber mit einem organisierten Pazifismus
des 19. Jahrhunderts hatten beide nichts zu tun.

Gustav Adolf Spie (1802-1875), Arzt in Frankfurt am Main und ein o&rtlicher
Organisator des Internationalen Friedenskongresses 1850, hat bereits notiert,
warum der fur Deutschland organisierte Friedenskongrel kein Interesse bei den
Deutschen fand: Frieden, sagte man ihm, mache nur fir die USA, GroRbritannien
und Frankreich Sinn, wohlbegrenzte und einigermaflen freie und deshalb aner-
kannte und geachtete Staaten, die nur noch Wohlfahrt im Innern mehren missen.
Er wendet sich gegen die Liberalen, die von einem preuBlischen Krieg gegen
Osterreich erwarten, dal er im Ausland Achtung und im Innern das Ende der
Feindschaft gegen den Liberalismus bringen werde. Spiel3 will gemaRigte Demo-
kraten und Konstitutionelle zusammenfihren, Deutschland musse zu Tatigkeit
befreit werden, solche allseitige Tatigkeit bietet aber nur der Frieden. ,Bei uns
mussen die Friedensvereine zu Vereinen friedlicher Reform all unserer Zustande
werden, denn nur durch eine grindliche Umgestaltung derselben nach allen Rich-
tungen hin diirfen wir hoffen, das allmahlich zu erreichen, was die Bewohner Eng-
land’s und Amerika’s groRenteils schon besitzen“ (Gedanken (ber die Bildung
von Friedens-Vereinen in Deutschland : dem am 22. Juli in London zu eréffnen-
den vierten Friedenscongresse gewidmet. — Frankfurt am Main 1851). Die Allge-
meine Deutsche Biographie XXXV (1893) 178-179 kennt ihn als einen Birger,
der in vielen Vereinen und Stiftungen engagiert war, sein Engagement fur die
Friedensbewegung war aber bereits vergessen. Siehe oben auch Hinweise auf
den Frihsozialisten Friedrich Griinhagen und den Freihandler Karl Arnd, die dhn-
lich an eine Friedensbewegung appellieren, die es in Deutschland nicht gab.

Am ehesten hatte in Deutschland Antimilitarismus eine Chance haben missen,
aber auch dazu kam es nicht. Wilhelm Schulz (1797-1860, spater Schulz-
Bodmer) mufte als Demokrat aus dem Offiziersberuf ausscheiden, sein jahrzehn-
telanges Exil in der Schweiz war nur kurz unterbrochen von einer Zeit als Abge-
ordneter der Nationalversammlung 1848/49. Er begann mit dem Ublichen Weltbild
deutscher Demokraten und Liberaler: Der ewige Frieden kann erst kommen,
wenn die Bildung der Nationalstaaten abgeschlossen ist und in den Nationalstaa-
ten die Nation entscheiden wird. Die deutsche Einheit erwartete er von einem
gemeinsamen Krieg Frankreichs und Deutschlands gegen Ruf3land zur Wieder-
herstellung Polens (Der Bund der Deutschen und Franzosen fiir Griindung eines
nationalen Gleichgewichts in Europa. — StralBburg 1841). In der Nationalver-
sammlung warb er fir eine aulenpolitische Grundsatzerklarung, die auf eine
deutsche Hegemonie in einem Mitteleuropa von Nationalstaaten hinauslaufen
sollte, wahrend die Hegemonie Frankreichs Uber die romanischen Nationalstaa-
ten respektiert werden sollte (Denkschrift liber die internationale Politik Deutsch-
lands. — Darmstadt 1848). In der Tradition der Liberalen und Demokraten empfahl
er Miliz als Schutz einer liberalen Verfassung (Uber Biirgergarden, Landwehr und
noch einiges Andere, was damit in Verbindung steht. — Hanau 1833). Die Miliz-
frage nahm er im Parlament 1848 wieder auf. 1849 analysierte er das Versaum-
nis der Revolution, den Regierungen Heeresmacht und Finanzmacht zu nehmen

896

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

(Deutschlands gegenwaértige Lage und die nédchste Aufgabe der demokratischen
Partei. — Frankfurt am Main 1849). Schulz gehérte zu den frihesten deutschen
Demokraten, die Proletarisierung als Gefahr erkannten und sozialstaatliche Maf3-
nahmen propagierten (ldeen fur Marx waren das freilich nicht). Erst spat hat er,
selber erstaunt, seine beiden Ziele zusammengebracht: Pauperismus ist eine
Folge stehender Heere. Er empfiehlt Friedensvereine (v.a., wenn sie den Vertei-
digungskrieg behalten wollen), vélkerrechtliche Schiedsgerichte (die aber nur fir
einen Teil der Konflikte taugen), Umriistung von Angriff auf Verteidigung. Vor
allem aber ist das Milizsystem das wirksamste Mittel zur Erhaltung des inneren
und aufleren Friedens. Die Friedensbewegung muR} eine antimilitaristische Bewe-
gung sein, man mufl den Zwangssoldaten vorrechnen, wie versklavt sie sind.
Natirlich bedeutet das Milizsystem auch bei Schulz-Bodmer eine Militarisierung
der Gesellschaft (Die Rettung der Gesellschaft aus den Gefahren der Militérherr-
schaft : eine Untersuchung auf geschichtlicher und statistischer Grundlage (iber
die finanziellen und volkswirtschaftlichen, die politischen und socialen Einfliisse
des Heerwesens. — Leipzig 1859). Vgl. Militarpolitik : mit besonderer Beziehung
auf die Widerstandskraft der Schweiz und den Kampf eines Milizheeres gegen
stehende Heere. — Leipzig 1855 (Darstellung des schweizerischen Heeres mit
einer Einleitung Uber die Gefahr stehender Heere fur die Freiheit der Volker);
Entwaffnung oder Krieg : eine Denkschrift fiir den italienischen Congrel3. —
Leipzig 1859 (ein weiterer Aufruf an die Friedensbewegung, die Dringlichkeit der
Umristung zu erkennen, ,schon sind aus den dunklen Massen eines grollenden
Proletariats drohende Stimmen laut geworden®). An die Stelle der Hoffnung auf
Frankreich ist Ubrigens die Hoffnung auf England getreten: ein Land ohne Kon-
skription, das in allen Zonen der Erde fir die Verbreitung der christlichen Religi-
on, der Gesittung, der politischen und burgerlichen Freiheit arbeitet; die dafir
nétigen europaischen Einwanderer in Ubersee stehen nur zur Verfiigung, wenn
es keine Konskription gibt. Flr die Beendigung der Konskription soll England sei-
nen Einflul so geltend machen, wie es ihn zur Beendigung der Negersklaverei
geltend gemacht hatte (Die Rettung der Gesellschaft a.a.O.). Die Darstellungen
der deutschsprachigen Friedensbewegung haben ihn Ubersehen, selbst die Tradi-
tionspflege der Militarismuskritik erinnert sich nicht an den einzigen solideren deut-
schen Beitrag des 19. Jahrhunderts. Zur Biographie: Walter Grab, Ein Mann, der
Marx Ideen gab : Wilhelm Schulz, Weggeféhrte Georg Blichners, Demokrat der
Paulskirche. — Dusseldorf 1979. Zum frihen Schulz: Frank Néagler, Von der Idee
des Friedens zur Apologie des Krieges : eine Untersuchung geistiger Strémungen
im Umkreis des Rotteck-Welckerschen Staatslexikons. — Baden-Baden 1990.

Mehr beachtet wurde der katholische Antiprussianismus, der sich seit 1866 als
Antimilitarismus artikulierte: der bayrische Publizist und Politiker Joseph E. Jérg,
der Mainzer Publizist Philipp Wasserburg, der Mainzer Bischof Wilhelm Emma-
nuel Frhr. von Ketteler, der Jesuit Georg Michael Pachtler. Georg Michael
Pachtler (1825-1889, Pseudonym Annuarius Osseg) ist als Autor am interessan-
testen und macht das Problem dieser Kritik des Militarismus deutlich: zu viele
Motive, keine klaren Theorien. Es geht nattrlich um Verarmung durch Militédraus-
gaben, aber Ursache ist die Entchristlichung der Neuzeit: Materialismus, Protestan-
tismus, Hegelianismus. Der Papst mul® wieder Schiedsrichter zwischen den Staa-

897

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

ten werden (Der europdische Militarismus. — Amberg 1876). Pachtler war ein
Mann vieler Kdmpfe — Liberale, Sozialisten, Freimaurer sind ihm so verderblich
wie der Militarismus. Vgl. zur katholischen Militarkritik: Ingo Léppenberg, ,Wider
Raubstaat, GroBkapital und Pickelhaube® : die katholische Militarismuskritik und
Militérpolitik des Zentrums 1860 bis 1914. — Frankfurt am Main 2009.

Eduard Loewenthal (1836-1917) ist als Griinder des Deutschen Vereins fir Inter-
nationale Friedenspropaganda fast der einzige Deutsche, der vor 1890 ein Ver-
treter des organisierten Pazifismus genannt werden kann. Der Sohn eines Leh-
rers an einer judischen Schule in Wirttemberg, war in den 1860er Jahren als
demokratischer Journalist erfolgreich, in den 70er/80er Jahren lange im west-
europaischen Exil. Der internationale Frieden begegnet bei Loewenthal erstmals
1860, nur eine Seite, eingeklemmt zwischen Religionskritik und materialistischer
Ableitung der menschlichen Tugenden: Wenn es international eine Verpflichtung
zum Schiedsgericht gabe wie im Deutschen Bund, dann wirde der Krieg unmdg-
lich (Die soziale und geistige Reformation des 19. Jahrhunderts als culturhistori-
scher Zielpunkt der gegenwértigen Zeitbewegung. — Frankfurt am Main 1860. —
S. 22-23). Von dieser einen Seite wird er lebenslang sagen, dort habe er schon
alles gesagt. 1868 griindete er eine Friedensgesellschaft gegen den Republika-
nismus der Friedens- und Freiheitsliga. Er hat begriffen, dal® im monarchischen
Europa ein wirkungsvoller Staatenbund die bestehenden Regierungen akzeptie-
ren mulR. Seine Européischen Union steht unter dem Direktorium der Groméch-
te. Loewenthals Schriften im Umkreis des Deutsch-Franzésischen Krieges sind
Polemiken gegen den preuflischen Militarismus und dessen Folgen, die Massen-
armut und ,das preuflische Vélker-Dressur-System*. Die europaische Fdderativ-
Republik (1871) soll die Rettung bringen. Das zeigt ihn doch in der Nahe der
Friedens- und Freiheitsliga. Wéhrend der internationale Trend zur Schiedsge-
richtsbarkeit zwischen den real existierenden Regierungen geht, bleibt Loewen-
thal bei einer Fdéderation mit Legislative, Judikative und Exekutive. Selbsthilfe und
eigenmachtige Intervention einzelner Staaten muissen verschwinden, die zu
griindende Internationale Organisation darf aber in Blrgerkriege intervenieren, da
diese heute alle Staaten betreffen. Nach einem eigenméchtigen Krieg soll der
Internationale Gerichtshof den status quo ante wiederherstellen. Sanktion ist die
Isolierung des schuldigen Staates (Grundziige zur Reform und Codification des
Vélkerrechts. — Berlin 1874). Dieses Grindungsdokument seines Deutschen Ver-
eins flr Internationale Friedenspropaganda wurde noch zweimal vorgelegt mit
neuen Einleitungen: Der wahre Weg zum bleibenden Frieden, nebst Entwurf zur
Reform und Codification des V6lkerrechts. — Berlin 1896; Grundziige zur Reform
und Codification des Vélkerrechts (in deutscher und franzésischer Sprache) :
Vorlage fiir die vom Kaiser von Russland einberufene Friedens-Conferenz. — Ber-
lin 1898. Seine 1895 wiederbelebte Organisation hiel® deutlicher Deutscher Ver-
ein fir obligatorische internationale Friedensjustiz, die angestrebte Européische
Union ist jetzt zur ,volkerrechtlichen Welt-Union“ geworden. Er hat die sozialen
Voraussetzungen des Friedens, welche die inzwischen existierende deutsche
Friedensbewegung zu Ubersehen versuchte, jetzt starker betont (Ein Welt-
Staatenbund als sicherstes Mittel zur Beseitigung des Krieges. — Berlin 1896,
handelt mehr vom Recht auf Arbeit als vom Staatenbund). Dem von ihm vorge-

898

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

schlagenen Welt-Wohlfahrts-Amt vorgreifend hat er 1906 ein Welt-Wohlfahrts-
Comité gegriindet. Von Herkunft war Loewenthal Philosoph und Griinder der Re-
ligion des Cogitantentums, die auf vorgeblich naturwissenschaftlicher Basis
denen Unsterblichkeit versprach, die sich zu geistigen Individuen ausgebildet
haben (es geht um grébere und feinere Materie, Uber deren Beziehungen zueinan-
der seine Fulguro-Genesis-Theorie ein gar zu genaues Wissen hat). Die Frie-
densbewegung sollte Teil dieses Bildungsprozesses sein: ,Mit der Geschichte der
Friedensbewegung nimmt die Veredelungs- und Vergeistigungsgeschichte der
Menschheit ihren Anfang.” Dem von ihn vorgeschlagenen Welt-Wissenschafts-
Amt vorgreifend hat er 1907 ein Central-Institut fir Gedankenstatistik und
menschliche Wissenserweiterung gegriindet. Das Cogitantentum, das jeweils
neuesten Entwicklungen offen sein solle, sei der Beginn der Weltreligion. Sein
System der Soziologie (immerhin 29 Seiten lang) stellt der Soziologie die Aufga-
be, Individualismus und Altruismus, Nationalitatenprinzip und Menschheitsprinzip
in eine Balance zu bringen. In der Zukunft wird das Menschheitsprinzip Uberwie-
gen. Weltpolitik braucht einen Weltstaatenbund mit Weltparlament und Weltbun-
desrat, der Uber ein Welt-Militér verfigt und durch ein Welt-Wohlfahrts-Amt und
ein Welt-Wissenschafts-Amt die Welt voranbringt. Zuletzt schrieb er Uber den
Verkehr mit anderen Welten (Neues System der Soziologie : nebst Nachtrag zu
meiner Fulguro-Genesis-Theorie. — Berlin 1908). Zur Philosophie (ein Uberrest
Feuerbachs und des Materialismusstreits) und zum Cogitantentum: System und
Geschichte des Naturalismus. — Leipzig 1861, die 6. Aufl. 1897 hat einen vdllig
verschiedenen Text, aber keine wirklichen Fortschritte; Die menschliche Unsterb-
lichkeit in naturalistischer Beleuchtung und Begriindung ; nebst Anhang: Das
Cogitantentum, die Religion des Wissens und der Wissenserweiterung, als Reli-
gion der Zukunft. — Berlin 1910. Vgl. Elisabeth Rees-Dessauer, In the Beginning
there was Lightening : Fulguro-Genesis and Eduard Loewenthal’s Religion of
Religion, in: Origin(s) of Design in Nature / ed. by Liz Swan... — Dordrecht 2012. —
S. 255-270. Es ist nicht leicht, Loewenthal ernst zu nehmen: Die vielen Schriften
von 9 oder 16 und selten mehr Seiten, die endlosen Verweisungen zwischen die-
sen Schriften, ohne dafl} irgendwo seine Vorschlage wirklich einmal dargelegt
wirden, die dauernden Prioritatsstreitigkeiten ... . Er konnte weder in den
1860/70er Jahren mit einer der beiden internationalen Friedensligen, noch nach
1890 mit anderen deutschen Friedensgesellschaften langer zusammenzuarbei-
ten. Dal} seine Friedensvereine viele Mitglieder und eine kontinuierliche Existenz
hatten, ist unwahrscheinlich (immerhin hatte sein 1895 im Streit mit der Deutschen
Friedens-Gesellschaft wiederbelebte Deutsche Verein fir Internationale Frie-
denspropaganda fiir kurze Zeit aul3er Loewenthal als Vorsitzendem mit Alfred H.
Fried auch einen Sekretar). Vgl. seine Selbstdarstellungen: Obligatorische Frie-
densjustiz, nicht Schiedsgericht : ein Beitrag zur Geschichte der Friedenshewe-
gung und meine Stellung zu derselben. — Berlin 1897; Geschichte der Friedens-
bewegung. — Berlin 1903, 2. Aufl. 1907; Mein Lebenswerk auf sozialpolitischem,
neu-religibsem, philosophischem und naturwissenschaftlichem Gebiete : Memoi-
ren. — Berlin 1910, 2. Aufl. 1912. In dem biographischen Lexikon Die Friedens-
bewegung : organisierter Pazifismus a.a.O. fehlt ausgerechnet ein Eintrag Uber
den ersten organisierenden Pazifisten Mitteleuropas. Der damalige Mitherausgeber
Karl Holl hat ihn nachtraglich als ,den Typus des schwer umganglichen, dabei
ebenso idealistischen wie monomanischen Sonderlings® gezeichnet (Pazifismus

899

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

in Deutschland a.a.0. S. 36-38). Vgl. Brigitte M. Goldstein, in: Biographical Dic-
tionary of Modern Peace Leaders | ed. by Harold Josephson. — Westport, Conn.
1985. — S. 572-573 (nimmt ihn zweifellos zu ernst); Wilhelmus van der Linden,
The International Peace Movement 1815-1874. — Amsterdam 1987. — S. 798-800,
857-858, 915 (nimmt ihn ernst, aber nicht zu sehr); Andreas Volkmer, Kriegsver-
hitung und Friedenssicherung durch Internationale Organisation : Deutsche
Ideen und Pldne 1815-1870. — Diss. Marburg 2013. — S. 265-273, http://d-
nb.info/1051934761/34 (nimmt ihn wieder viel zu ernst). Es ist ein Lebenslauf in
der Misere der deutschen Demokratie, der Misere des deutschen Materialismus
und der Misere der deutschen Friedensbewegung.

900

- am 20.01.2026, 00:28:08.


https://doi.org/10.5771/9783748931645-881
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

	6.1  Großbritannien
	6.2  Vereinigte Staaten von Amerika
	6.3  Schweiz
	6.4  Frankreich
	6.5  Deutschsprachiger Raum

