
 ,,Uh  
 B
   T

,
S a  

 Wh   
   WAnTa  

 HeLeNa  
ReCkE

50

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 ,,Uh  
 BaBy  
  1T

,
S a  

 Wh1tE  
   WoRlD
,,

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


52

12. Oktober 2017 feierte die Regisseu- 
rin Anta Helena Recke Premiere:  
Ihre Arbeit Mittelreich ist eine Kopie  
der Inszenierung Mittelreich von 
Anna-Sophie Mahler, die im November 
2015 an den Münchner Kammer- 
spielen ihre Premiere feierte und in der 
Folge zum Theatertreffen eingeladen 
wurde. In ihrer ersten Produktion am 
Haus übernahm Recke alle Para- 
meter von Mahlers Mittelreich original- 
getreu. Es wird der gleiche Text  
gesprochen. Die Szenographie ist  
identisch. Nur die Schauspieler*innen 
werden ausgetauscht. Es stehen  
ausschließlich Schwarze Darsteller*in- 
nen auf der Bühne. Mit dieser Stra- 
tegie der abweichenden Wiederholung 
will sich Mittelreich in den Kanon  
des deutschen Sprechtheaters ein- 
schreiben und so die Vorzeichen pro- 
blematisieren, unter denen genau  
dieser Kanon immer weiter her- 
vorgebracht wird.

 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


53Anta  Helena Recke — „Uh Baby  
it’s a White World“

Von 2015 bis 2017 arbeitete ich als Regie-Assistentin  
an den Münchner Kammerspielen. In dieser Funk- 
tion begleitete ich Proben, führte Regiebücher, machte 
die Abendspielleitung und vieles mehr. Zu der Zeit  
war ich wahrscheinlich eine von drei Schwarzen Mitar- 
beiter*innen an einem Haus mit einer Belegschaft  
von ca. 330 Personen. Auf zahlreichen Proben reifte  
in mir die Erkenntnis, dass viele Situationen, auf  
und abseits der Bühne, nur funktionierten, weil alle 
Beteiligten entweder weiß waren oder ein poten- 
tielles Publikum imaginierten, das weiß war.

Ein Beispiel: Die erste Arbeit, die ich begleitete, war 
Alexander Giesches Performance Yesterday You Said 
Tomorrow. Dort sieht man drei weiße Performer*innen 
mit Oculus-Rift-Brillen in einem schneeweißen Wohn-
zimmer abhängen und in virtuellen Welten wandeln. 
Ein*e Performer*in hat einen Affen als Avatar und so  
sieht man auf der Bühne, wie sie einen Affen imi- 
tiert und später vor einer großen Projektion eben jenes 
Schimpansen-Avatars Affenlaute von sich gibt. Mir 
wurde in der x-maligen Betrachtung dieser Szenen klar,  
dass nur ein*e weiße*r Schauspieler*in das Privileg be- 
sitzt, auf der Bühne die Körperlichkeit eines Affen 
anzunehmen. Und dass nur ein weißes Publikum das 
Privileg besitzt, diese Nachahmung jenseits eines  
Rassismusdiskurses zu lesen. Hier wurde ja inszena-
torisch versucht ein Spannungsverhältnis zwischen 
Zukunft und Vergangenheit, zwischen Fortschritt und  
Rückentwicklung zu zeigen. Täte ein*e Schwarze*r 
Performer*in auf der Bühne dasselbe oder gäbe es ein 
Schwarzes Publikum, wären die Assoziationen dazu 
eher unzählige Situationen auf der Straße oder im 
Schulklassenverband, in denen die eigene Anwesenheit  
mit Affenlauten und -bewegungen kommentiert, man  
als Affe beschimpft und daran erinnert wurde, dass 
man als weniger menschlich und würdig gelesen wird  
als Weiße. Man denkt daran, dass es einem unan-
genehm ist, in der Öffentlichkeit eine Banane zu essen.  
Man denkt an das kriechende Unbehagen, wenn die 
Kinder „Wer hat die Kokosnuss geklaut?“ trällern. 
Mimte eine Schwarze Person auf der Bühne die 
Körperlichkeit eines Affen, würde man sich damit 
sofort in koloniale Assoziationsräume begeben.

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


54

Ein weiteres Beispiel: Die nächste Arbeit, die ich beglei- 
tete, war Philippe Quesnes Caspar Western Friedrich 
auf der großen Bühne. Die Prämisse des Stücks lautete: 
Cowboysilhouetten treffen auf visuelle und textliche 
Motive deutscher Romantik. Das sah dann so aus, dass 
Cowboys in einer Art Museumsrohbau am Feuer saßen. 
Philippe Quesne lud die Zuschauer*innen dazu ein, die 
Bilder auf sich wirken und die Assoziationen kommen 
zu lassen. Aber es sollte angenehm sein, es sollte ein 
Träumen, ein verrücktes Spiel mit Formen, Referenzen 
und Erinnerungen sein. Es sollte nicht weh tun.

Es gab in einer bestimmten Szene die Konstruktion, 
dass einer der Cowboys immer um das Camp herumlief 
und Wache hielt. Wovor schützte er die anderen? Ich 
würde sagen, er schützte sie vor Native Americans. Und  
wenn wir im Amerika der Cowboys sind, dann kann 
ich die Baumwollplantage einige hundert Kilometer wei- 
ter nicht ausblenden. Wenn ich als Schwarze Person 
an Cowboys denke, denke ich nicht nur an Lucky Luke 
und romantische Prärien und Heldengeschichten, 
sondern ich denke vor allem an Native Americans und 
Sklaverei. Aber für alle weißen männlichen Beteilig- 
ten in der Produktion funktionierte der Cowboy als ein  
universelles Symbol für Naturverbundenheit und ein-
faches Leben.

Ich merkte also, der Cowboy war für mich ein komplett 
anderes Symbol als für meine weißen Kolleg*innen. 
Also stellte ich mir vor, was passieren würde, wenn 
einer dieser Cowboys Schwarz wäre. Ich denke, das 
Stück hätte nicht mehr funktioniert. Denn wie komplex 
und fast kontrovers wäre das Bild geworden, wenn 
Philippe Quesne fünf Schwarze Cowboys auf die Bühne  
gestellt hätte. Durch den Akt der Umbesetzung allein 
wäre es automatisch um Völkermord im frühen Amerika  
oder um die Sklaverei gegangen. Und dann wurde mir 
auch klar, warum so wenige Schwarze Schauspieler*in-
nen in den Ensembles der Stadt- und Staatstheater 
arbeiten. Weil man auf deutschen Bühnen ganz viele 
Sachen mit einem Schwarzen Körper nicht machen 
kann. Dort bedeutet ein Schwarzer Körper immer etwas  
ganz anderes als ein weißer Körper. Und man kann 
diesen Schwarzen Körper nicht einfach nehmen und 
sagen, er stünde jetzt für ein x-beliebiges Symbol.  
Mit dem Schwarzen Körper wird es immer 
komplex und irgendwie prekär. Da liegt 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


55Anta  Helena Recke — „Uh Baby  
it’s a White World“

immer eine finstere andere Ebene darunter. Deshalb 
werden Schwarze Schauspieler*innen auch so gerne  
für die Rolle des Outsiders, des Fremden, des Bedroh- 
lichen, des Unbewussten, des Wilden, des Unkon- 
trollierbaren, des Erotischen, des Unmoralischen  
und so weiter gecastet.

Ich dachte mir, dass man diesen Umstand markieren, 
ihn also sichtbar machen müsse. Denn im Abstrak- 
ten ist es einfach, einem Theater den Vorwurf zu machen, 
es denke nur an ein weißes Publikum. Ich finde, oft-
mals ist es unklar, was das eigentlich heißen soll. An 
dem Beispiel Caspar Western Friedrich jedoch war 
es für mich greifbar: Denn ich konnte als Schwarze 
Person keinen Universalismus in der Figur des  
weißen Cowboys sehen. Aber auf diesem Universalis-
mus basierte Philippe Quesnes Inszenierung. Ergo:  
Ich war als Publikum nicht gemeint.

Aus dieser Erkenntnis ergaben sich für mich zwei The-
sen. Erstens: Wenn man bei Caspar Western Friedrich 
alle weißen mit Schwarzen Schauspieler*innen aus- 
tauschte, würden die Zuschauenden den problema-
tischen Schein-Universalismus weißer Körper auf deut-
schen Bühnen entlarven können. Und zweitens: Ich 
glaube, dass dieser Kniff mit fast jedem Stück in fast 
jedem Stadt- oder Staatstheater funktioniert.

Wenn ich mir Anna-Sophie Mahlers großartige Mit-
telreich-Inszenierung anschaue, kann ich erstmal viel 
damit anfangen, weil ich mich als deutsch identifi- 
ziere und weil deutsche Geschichte dort in aller Härte 
verhandelt wird. Dazu kommt, dass ich aus Bayern 
stamme und im Stück deutsche Geschichte anhand 
eines bayerischen Dorfes verhandelt wird. Dort  
verhält es sich nochmal anders als bei Philippe Quesne: 
Die Cowboys bei Caspar Western Friedrich meinen 
mich nicht und ich fühle mich auch nicht gemeint. Bei 
Mittelreich fühle ich mich gemeint, aber ich bin  
eigentlich nicht gemeint. Und genau das werde ich  
aufzeigen, indem ich es umbesetze.

In Mahlers Mittelreich-Fassung werden auch nicht- 
deutsche Körper thematisiert. In der erarbeiteten 
Fassung wurde das Thema Flucht, aus einer ganzen 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


56

Reihe von Motiven, die man hätte nehmen können, 
dominant gesetzt. Das geschieht natürlich aufgrund der 
derzeitigen Brisanz des Themas. Und dann weiß ich  
als Schwarze Person, dass ich irgendwie gemeint bin. 
Aber nur bezogen auf den Fluchtaspekt: Da bin ich 
gemeint, weil ich den deplatzierten Schwarzen Körper 
habe. Aber ich identifiziere mich mit einem ganz 
anderen Teil der Geschichte.

Andersherum wird in Mittelreich durchgehend thema-
tisiert, was der Krieg für die Menschen und die Familie 
bedeutet. „Warum weiß ich nicht, was der Soldat in 
Russland und Frankreich tat, der mein Vater war?“, 
fragt Semi. Aber er fragt für die weißen europäi- 
schen Familien. Wenn ich nun diesen Satz durch einen 
Schwarzen Körper durchgehen lasse, ist das der  
Versuch, Licht auf den blinden Fleck zu werfen, in dem 
sich Millionen von Schwarzen Körpern befinden, die 
im Ersten und Zweiten Weltkrieg als europäische Sol-
daten kämpfen mussten und zu Tode kamen. Klar,  
ich habe wie alle Deutschen meiner Generation diesel-
ben dunklen Gedanken und Fragen zu dem, was  
meine Großeltern genau im „Dritten Reich“ gemacht 
haben. Ich denke aber auch unweigerlich an meinen 
senegalesischen Großvater, der für die Franzosen nach 
dem Krieg in Berlin Bonbons an deutsche Kinder 
verteilt hat, der jahrelang in der französischen Armee 
gearbeitet, aber nie eine angemessene Rente ge- 
sehen hat.

Der Ausgang meiner Fragestellung ist das Schwarze 
Deutschsein. In Debatten um Ausländerfeindlich- 
keit/Fremdenfeindlichkeit sehe ich das afrodeutsche 
Problem nicht beschrieben, weil Schwarze Deut- 
sche weder Ausländer noch Fremde sind. Schwarze 
Menschen werden totgeschlagen, weil sie Schwarz, 
nicht weil sie migriert sind. Schwarze Körper werden  
in Europa grundsätzlich als deplatziert gelesen, 
obwohl sie es de facto nicht sind. Das ist für weiße 
Menschen der Tritonus, die verminderte Quinte,  
der Teufelsklang.

Als im Haus allmählich bekannt wurde, dass ich diese  
Aneignung auf die Bühne bringe, entgegneten einige: 
„Hey, ich hab’ gehört, dass du Mittelreich mit Flüchtlin- 
gen umbesetzen willst. Das ist ja lustig!“ Zu- 
dem wurden mir im Castingprozess immer 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


57Anta  Helena Recke — „Uh Baby  
it’s a White World“

wieder wahllos Schwarze Menschen oder Geflüchtete 
oder Schauspieler*innen, deren Muttersprache nicht 
deutsch ist, vorgeschlagen. Das heißt, wenn man sagt, 
man besetzt Mittelreich mit Schwarzen Schauspiel-
er*innen um, verstehen die Leute, man besetzt es mit 
Geflüchteten und Ausländer*innen. Hier zeigt sich  
das Unvermögen der weißen Kolleg*innen und der 
weißen Imagination selbst, sich einen Schwarzen Körper  
jenseits von Prekarität, Armut, Not, Exotik oder  
Flucht vorzustellen.

Im Haus sind alle möglichen Haltungen zu unserem 
Projekt vertreten. Von der Reaktion, dass jemand 
sofort versteht, was das ist und es gut findet, bis zu der 
Aussage, man sei doch schon universell. Insgesamt, 
kann man sagen, wird das Projekt als radikal wahrge-
nommen. Für manche ist die Umbesetzung selbst  
ein Akt der Gewalt. Einer sagte zu mir, ich vollzöge 
eine imperiale Geste. Das ist natürlich toll.

Ich finde es schwierig, wenn Leute das Projekt belächeln,  
weil sie sich nicht vorstellen können, dass Schwarze 
Profis das gleiche machen können wie weiße. Das wird 
vor allem immer dann sehr explizit, wenn es um die 
Umsetzung der musikalischen Komponenten geht. In 
Mittelreich wird ja Brahms gesungen. Und die Zweifel 
daran, dass ich ein Schwarzes Ensemble zusammen-
stellen kann, welches diese Musik adäquat interpretiert 
und präsentiert, mit denen bin ich so oft konfrontiert 
gewesen, dass ich es streckenweise selbst bezweifelt 
habe. Und auf einer strukturellen Ebene stimmt dieses 
Vorurteil in manchen Fällen. Es gibt schlicht keinen 
Schwarzen Chor in Deutschland, der sich mit der Inter-
pretation Europäischer Kunstmusik beschäftigt. Das  
ist beispielsweise in Großbritannien ganz anders.

Ich finde es nicht schlimm, wenn jemand das Projekt 
lustig findet. In seiner Dreistigkeit liegt ja auch ein 
Witz. Wenn es aber jemand belächelt, dann versteht die  
Person unser Vorhaben als naiv, und das ist ein Prob-
lem. Weil ich weiß: Wenn ein weißer heterosexueller 
Mann dasselbe Vorhaben hätte, würde niemand lachen. 
Wenn dieser weiße Mann sagen würde, etwas sei ein 
Problem, dann wäre es wirklich ein Problem. Und wenn  
ich sage, etwas ist ein Problem, dann ist es nur mein 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


58

Problem. Wenn dieser weiße Mann findet, wir müssen 
jetzt Kant machen, dann ist das so. Wenn ich sage, dass 
Kant sehr früh eine rassistische Pseudowissenschaft 
formuliert hat, in der unser heutiges eurozentristisches 
Kulturverständnis stark verwurzelt ist, dann ist das  
ein verkapptes Nerdwissen. Denn als Schwarze Frau bin  
ich kein universelles Subjekt, meine Perspektive  
bleibt immer verhandel- oder streitbar, während die 
eines weißen Mannes fast automatisch mit genau  
dem richtigen Hauch von „faktenbasierter“ Neutrali- 
tät und Objektivität versehen ist.

Dieser Beitrag erschien ursprünglich  
in Theater heute 10/2017.

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


59Anta  Helena Recke — „Uh Baby  
it’s a White World“

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003 - am 13.02.2026, 13:07:32. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839443408-003
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

