
Vertrauen – ein Zukunftsprojekt? 

Deniz Utlu 

Vertrauen, Liebe und Zukunft 

Vertrauen ist ein Prinzip menschlicher Begegnung. Vertrauen heißt, zu wagen, 
über das eigene Wissen hinauszugehen. Vertrauen ist größer als Wissen – überzoge
ne Information, wie es der Systemtheoretiker Niklas Luhmann formuliert (Luhmann 
2014). Für ihn, und so haben es die Sozialwissenschaften, vor allem die Wirt
schaftswissenschaft übernommen, ist Vertrauen eine einseitige Vorleistung: Eine 
Investition in Hoffnung auf die Leistung der anderen Seite (Sydow/Windeler 2003). 

Eine Hoffnung, zukünftig und unkontrollierbar, ein Raum jenseits der Fiktion 
von vollständig einhaltbarem Recht und restloser Ordnung. Jenseits dessen, was die 
festgeschriebene Pflicht ist. Vertrauen ist eine Kapitulation oder ein Zugeständnis 
an etwas, das ich den Unregulierbarkeitsrest nennen will, und der sich aus der Subtrak
tion des überprüfbaren Anteils einer Pflichterfüllung von der Verpflichtung ergibt. 

Was, wenn plötzlich niemand mehr zahlt? 
Was, wenn niemand mehr liefert? 
Was, wenn einer nicht zahlt, ein anderer nicht liefert? 
Was, wenn jemand verordnet, aber ein anderer nicht ausführt? 
Wir vertrauen auf das Gesetz. Auf geltendes Recht und den Rechtsstaat als sei

nen Garanten. Auf das Geld und seine Wirkkraft. Auf ausgesprochene und unausge
sprochene Regeln, auf Sanktionen. Vertrauen, das eingefordert wird, hat so gesehen 
auch mit Konformität zu tun. Der Appell zu vertrauen kann einem Aufruf zum Kon
formismus gleichkommen. 

Unter den neuzeitlichen Demokratietheoretikern war es Thomas Hobbes (1651), 
der den Unregulierbarkeitsrest als Krieg betrachtete. In einer Welt, in der ein Krieg 
eines jeden gegen alle übrigen herrscht, muss vollständig durchreguliert werden, 
denn nicht Vertrauen ist hier Grundlage oder Prinzip menschlicher Begegnung, 
sondern Krieg. Die Demokratie (die Hobbes’sche) ist dann die optimale Herr
schaftsform, da sie in Hobbes Ausführung auf Vertrauen verzichten kann: Herr
scher:innen sind dieser Logik nach identisch mit dem Volk. Einmal gewählt, hat sich 
ein:e jede:r vollständig zu unterwerfen. Der Appell zu vertrauen – auch ein Aufruf 
zur Unterwerfung? Demokratietheorien aus der Gegenwart beschreiben gerade das 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-017 - am 13.02.2026, 19:16:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


276 TEIL III: Vertrauen und gesellschaftliche Zukunft

Misstrauen gegenüber herrschenden Eliten als produktiv für die Demokratie, wenn
auch ambivalent, da ein zu hoher Grad an Vertrauensverlust, an Misstrauen, in der
Gesellschaft Selbstermächtigung aufhebe, anstatt zur Machtkritik zu ermutigen –
so zum Beispiel der Politologe Mark Warren (2018: 75ff.).

Appelle zu vertrauen, beschreibt der Philosoph Bernhard Taureck (2014a) als
eines von fünf Phänomenen, die einen Systemwechsel in eine apokalyptische Überwa
chungsdemokratie ankündigen – hierbei würde der Schein der Demokratie bewahrt
werden, allerdings über eine enorme Wissenskonzentration in einer Behörde eine
Machtinstanz geschaffen werden, die alle anderen individuellen und gesellschaft
lichen Einheiten beherrscht. Die anderen vier betreffen: Religionsvorstellungen,
das Internet, Rechts- und Verfassungsprinzipien sowie mediale Industrie. Taureck
(2014a) entwickelt einen nicht-rationalen, religiösen Vertrauensbegriff in Abgrenzung
zum Vertrauensbegriff von Luhmann, den er als rational bezeichnet, da es sich, wie
oben beschrieben, um eine Vorleistung handelt, die über Rückflüsse in der Zukunft
vergolten wird und folglich im Erwartungswert angesichts der Unmöglichkeit oder
zu kostspieligen Möglichkeit die Wissenslücke zu schließen als kausal folgerichtiges
Handeln in der Gegenwart ableiten lässt. Ein nicht-rationales, religiöses Vertrauen,
das nicht auf Wechselseitigkeit abzielt, sondern auf das Erleben von Sinn, rückt in
die Nähe jenes göttlichen Vertrauens, mit dem Martin Luther 1525 in einem Brief an
Erasmus von Rotterdam auf die Theodizee antwortet: »Wenn ich also auf irgendeine
Weise verstehen könnte, wie dieser Gott barmherzig und gerecht sein kann, der so
viel Zorn und Ungerechtigkeit an den Tag legt, wäre der vertrauende und bindende
Glaube nicht nötig.« (Luther 1525).

Diese Art von Vertrauen, die einen bindenden Glauben schaffen soll, sieht Taureck
(2014b) in Regierungsappellen. Hier geht es zwar nicht mehr um einen Gott, an den
ein vertrauender und bindender Glaube notwendig ist, allerdings ähnelt der Bezug zur
adressierten Instanz, dem Staat, in dem durch Regierungsappelle eingeforderten
Vertrauen jenem göttlichen Anspruch: Denn die »Wiederherstellung von Vertrauen
in eine Behörde, deren Arbeit strukturell Vertrauen missbraucht, ist logisch und psy
chologisch widersinnig«, erklärt Taureck (2014b) in seiner Analyse der Vertrauens
appelle der Regierung unter Merkel im Jahr 2013, nach der globalen Überwachungs- 
und Spionageaffäre, bei der die NSA die Bundesregierung abgehört hatte. Die apo
kalyptische Überwachungsdemokratie zielt demnach nicht auf das Luhmann’sche Ver
trauen der einseitig erreichten Wechselseitigkeit, also eine einseitige Vorleistung in
Hoffnung auf eine Leistung der anderen Seite, ab – ein ökonomisches Vertrauen, da
effizienzsteigernd und deshalb Basis für eine marktwirtschaftlich organisierte Ver
teilung von Gütern und Dienstleistungen, sondern sie zielt auf nicht-rationales Ver
trauen ab. Philosophisch – man könnte fast sagen theologisch – gibt es sodann in
nerhalb der Regierungsappelle eine Verbindung zwischen NSA und NSU: In gewis
ser Weise sind die Vertrauensanforderungen hier nicht mehr säkular, sie legitimie
ren sich nicht mehr über logische Erklärbarkeit, sondern über etwas anderes, das

https://doi.org/10.14361/9783839470879-017 - am 13.02.2026, 19:16:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Deniz Utlu: Vertrauen – ein Zukunftsprojekt? 277 

in voraufklärerischen Zeiten, eine religiöse Sinnaktivierung war. In einer scheinbar 
säkularen Welt, in der staatliche Sinnaktivierung nicht über Religion funktioniert, 
brauchen nicht-rationale Vertrauensappelle eine andere Form des Sinnerlebens, die 
zwar nicht mehr unbedingt religiös sein muss, allerdings in einer ähnlichen Weise 
auf Rationalität verzichten kann. Es ist das nationale Sinnerleben, das das Religiö
se zu ersetzen vermag: Das auf Wechselseitigkeit verzichtende Vertrauen, das aber 
nicht auf Gott zurückgreifen kann, muss religiöse Inbrunst ersetzen durch eine an
dere, diesseitigere; und nationale Inbrunst scheint sich hierfür besonders zu eig
nen. Auf einer Sinngebungsebene sind hier religiöser und nationaler Fanatismus 
nah beieinander. 

Beide sind Antworten auf einen Sinnverlust mit anderen Mitteln als dem der 
Vernunft. An beide werden Machtanfragen gestellt. Einmal mit dem Ziel, Macht zu 
stabilisieren durch Regierungsappelle an das Vertrauen. Und dann mit dem Ziel, 
Macht zu ergreifen durch rechtsgerichteten – oder, im Falle des religiösen statt sä
kularen, nicht-rationalen Vertrauens, islamistischen – Appellismus. Dies wird ver
kürzend, sogar verfälschend, oft auch Populismus genannt.1 

Soziales Vertrauen ist in Diskussionen gesellschaftlicher Kohäsion – vor allem 
im angelsächsischen Raum – ein Schlüssel für den so genannten Zusammenhalt in 
der Gesellschaft. In Deutschland hingegen steht meist Institutionenvertrauen im 
Fokus der Debatten: Das Vertrauen in die Behörden und Institutionen stärken, heißt 
es immer. 

Für die Wirtschaft ist das Luhmann’sche Vertrauen zentral. Daher nicht zuletzt 
das Credo der Stabilität. Ökonomisch gesehen liegt eine der Hauptaufgaben der EU 
darin, Preisstabilität zu schaffen. Die Märkte, das heißt die Unternehmen, müssen 
sich darauf verlassen, vertrauen können. 

Vertrauen hat hier immer eine Funktion: Eine ökonomische, eine politische oder 
eine soziale. Dabei hatte ich meine Überlegungen mit der Annahme begonnen, dass 
Vertrauen ein Prinzip menschlicher Begegnung sei – und nicht bloß eine Funktion. 
Behält Thomas Hobbes recht? Ist Krieg das Prinzip menschlicher Begegnung? Ver
trauen ist dann nur ein Werkzeug, eine Maßnahme, um diesem Abgrund menschli
cher Existenz entgegenzuwirken. 

Wenn dem so ist, dann widersprechen die Signale, die Behauptung, die mit 
einem Vertrauensappell gesendet werden, seinem Charakter: Behauptet wird ein 
Prinzip, dabei soll eine Funktion durchgesetzt werden: Die Anrufung des nicht- 

1 Mit linksideologischen Appellen verhält es sich anders, sofern sie Herrschaftskritik zum Aus
gangspunkt und einen universalistischen Anspruch haben. Selbst wenn sich rechtsgerichte
te oder islamistische Gruppen auf Befreiung beziehen, können sie immer nur die Befreiung 
einer Gruppe meinen und nicht die des Menschen, weil sie zwischen Menschen bewertend 
unterscheiden und so immer wieder Unterschiede konstruieren und reproduzieren. 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-017 - am 13.02.2026, 19:16:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


278 TEIL III: Vertrauen und gesellschaftliche Zukunft

rationalen Vertrauens ist geheuchelt, weil sie das Bedürfnis nach transzendenta
lem Sinnerleben mit einem irdischen und primitiven Nationalismus befriedigen
möchte. Der Appell zu rationalem Vertrauen ist heuchlerisch, wenn das Vertrau
en auf materiellen Werten, letztlich auf Geld basiert, während ein Attribut der
Menschlichkeit, im Grunde moralisch, eingefordert wird.

Sind Vertrauensappelle möglich, die nicht mit einem Widerspruch zwischen
Behauptung und Charakter einhergehen, also geheuchelt sind? Ein religiöser
Vertrauensappell, der sich zum Beispiel auf einen, wie Luther (1525) formuliert,
»vertrauenden und bindenden Glauben« (Luther 1525) bezieht, fordert mich auf,
mit den Regeln eines Gottes konform zu gehen, von dem ich weiß, dass er »viel
Zorn und Ungerechtigkeit an den Tag legt« (Luther 1525). Zumindest bezogen auf
dieses göttliche Regelwerk heißt das, dass ich einen Teil meiner Mündigkeit abgebe,
weil ich mich nicht meines eigenen Verstandes bediene, sondern – wider besseren
Wissens – mein Glaube handlungsleitend bleibt. Dies ist keine Eigenschaft allein
des Protestantismus, sondern eine Eigenschaft von Religion: Etwas existiert, das
über das Wissen, das ich mir aneignen kann, hinausgeht und das ich mit dem Ein
satz meines Verstandes nicht ergründen und schon gar nicht beurteilen kann. Zorn
und Ungerechtigkeit sind diesseitige Kategorien. Für alles, was über das Diesseitige
hinausgeht, bleibt mir nichts als die Vertiefung meines Glaubens (oder des Absur
den!). Ein solcher, religiöser Vertrauensappell ist zunächst nicht heuchlerisch, weil
er weder diesseitige Ungerechtigkeit leugnet noch verspricht, diese zu beseitigen –
das angerufene Vertrauen bleibt eines, das auf Wechselseitigkeit verzichtet.

Gibt es ein nicht-rationales Vertrauen, das auf Wechselseitigkeit verzichtet, den
noch diesseitig bleibt, ohne funktional zu werden, ohne also wie im Fall des staatli
chen Vertrauensappells die Sehnsucht nach Sinnerleben für eine politische Agenda
zu aktivieren?

Was ein vertrauender und bindender Glaube in Bezug auf Gott oder Göttliches ist,
könnte diesseitig, das heißt ohne jenseitigen Gottesbezug, die Liebe sein: Auch Lie
be ist eine Vorleistung, die nicht auf Wechselseitigkeit beruhen muss, etwa die Liebe
zwischen Kind und Eltern oder auch die romantische oder freundschaftliche Liebe.

Natürlich kann auch das Vertrauen innerhalb der Liebe die Wechselseitigkeit zur
Bedingung haben. In solchen Fällen handelt es sich aber oft um eine Ökonomisie
rung der Liebe, also wieder um rationales Vertrauen, etwa in Systemen, wo Kinder
die Altersvorsorge der Eltern bereitstellen oder in heteronormativen Strukturen, in
denen die Liebe den Zweck der Absicherung und/oder Fortpflanzung erfüllen muss.
Auf sozialer beziehungsweise politischer Ebene mag Liebe als eine Form der Soli
darität gedeutet werden, die nicht zweckgebunden, nicht strategisch ist, sondern
empathisch (hierzu Utlu 2018).

So verstanden lässt sich eine nicht-rationale, also nicht auf Wechselseitigkeit
abzielende Form des Vertrauens formulieren: Diejenige Anwendung von Vertrau
en, die nicht heuchlerisch ist, heißt Liebe. Ein ökonomisches System, das dies nicht

https://doi.org/10.14361/9783839470879-017 - am 13.02.2026, 19:16:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Deniz Utlu: Vertrauen – ein Zukunftsprojekt? 279 

spiegelt, ist lieblos. Ein politisches System, das dies nicht spiegelt, ist menschen
feindlich. Überlegungen dazu, wie ökonomische und/oder politische Systeme aus
sehen können, die Liebe kultivieren, anstatt Vertrauen einzufordern, fallen in den 
Bereich der Entwicklung von Utopien. 

Aber diese müssen und können nicht aus dem Nichts entstehen. Ein Blick auf 
Institutionen in einer Zeit vor der Durchsetzung der Marktgesellschaft im Sinne 
des Ökonomen Karl Polanyi (1944) mag aufschlussreich sein. So zeigt er in Die große 
Transformation auf, wie in einigen Gesellschaften die Institutionen Symmetrie, Zen
trizität und Autarkie systematisch zerstört werden mussten, um die Institution des 
Marktes durchsetzen zu können. Dafür hat er sich in einer anderen Arbeit das Wirt
schaftssystem des Königreichs Dahomey (heute: Benin) angeschaut. 

Auch der Wirtschaftsanthropologe Felwine Sarr (2019) bezieht sich in seinem Es
say Afrotopia auf Prinzipien im vorkolonialen Afrika, die mit dem Kolonialismus (un
vollständig) zerstört wurden, aber einen Ausgangspunkt für die Entwicklung eines 
sozialen Miteinanders bieten können: 

»Man kann also konstatieren, dass sich die zeitgenössischen afrikanischen Gesell
schaften, der verlorenen regulativen Macht traditioneller Verhaltensweisen unge
achtet, durch den Fortbestand bestimmter Aspekte der traditionellen Kultur aus
zeichnen. Das gilt insbesondere für jene Aspekte, die mit der Verausgabung von 
Reichtum zu Prestigezwecken, der Investition in symbolische Güter, dem Impera

tiv der Großzügigkeit und der Vorstellung einer Pflicht zur Hilfeleistung zusam

menhängen« (Sarr 2019: 77). 

Ein säkularisiertes Vertrauen, dessen Funktion sich nicht primär darin zeigt, Herr
schaftsverhältnisse aufrecht zu erhalten, könnte eine utopische Vorstellung sein. 
Ein Blick auf Institutionen und Prinzipien, die für die heutige Weltordnung zer
stört wurden, kann den Weg weisen – nicht in die Vergangenheit, sondern in eine 
Zukunft, für die es mehr Wissensbestände bedarf als das, was die Gegenwart bereit
hält. 

Literaturverzeichnis 

Hobbes, Thomas (1651): Der Leviathan. Stuttgart: Reclam. 
Luhmann, Niklas (2014): Vertrauen. Ein Mechanismus der Reduktion sozialer Kom

plexität, Konstanz/München: UVK Verlagsgesellschaft mbH. 
Luther, Martin (1525): »Vom freien Willen«, verfügbar über: https://www.heiligenle 

xikon.de/Literatur/Martin_Luther_unfreier_Willen.htm. 

https://doi.org/10.14361/9783839470879-017 - am 13.02.2026, 19:16:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.heiligenlexikon.de/Literatur/Martin_Luther_unfreier_Willen.htm
https://www.heiligenlexikon.de/Literatur/Martin_Luther_unfreier_Willen.htm
https://doi.org/10.14361/9783839470879-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.heiligenlexikon.de/Literatur/Martin_Luther_unfreier_Willen.htm
https://www.heiligenlexikon.de/Literatur/Martin_Luther_unfreier_Willen.htm


280 TEIL III: Vertrauen und gesellschaftliche Zukunft

Polanyi, Karl (1944): The Great Transformation. Politische und ökonomische Ur
sprünge von Gesellschaften und Wirtschaftssystemen, Frankfurt a.M.: Suhr
kamp.

Sarr, Felwine (2019): Afrotopia, Berlin: Matthes & Seitz Berlin.
Sydow, Jörg/Windeler, Arnold (2003): »Knowledge, Trust and Control: Managing

Tensions and Contradictions in a Regional Network of Service Firms«, in: In
ternational Studies of Management and Organization 33(2), S. 69–100.

Taureck, Bernhard H. F. (2014a): Überwachungsdemokratie. Die NSA als Religion,
München: Wilhelm Fink Verlag.

Taureck, Bernhard H. F. (2014b): »NSA – Die Paradoxie der Überwachungsdemokra
tie«, verfügbar über: https://www.deutschlandfunk.de/nsa-die-paradoxie-der- 
ueberwachungsdemokratie-100.html?utm_source=chatgpt.com.

Utlu, Deniz (2018): »Empathische Solidarität«, in: Micha Brumlik/Marina Cherni
vsky/Max Czollek/Hannah Peaceman/Anna Schapiro/Lea Wohl von Haselberg
(Hg.), Gegenwartsbewältigung, Jalta. Positionen zur jüdischen Gegenwart 04,
Berlin: Neofelis Verlag, S. 65–72.

Warren, Mark (2018): »Trust and Democracy«, in: Eric M. Uslaner (Hg.), The Ox
ford Handbook of Social and Political Trust, Oxford: Oxford University Press,
S. 75–94.

https://doi.org/10.14361/9783839470879-017 - am 13.02.2026, 19:16:00. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.deutschlandfunk.de/nsa-die-paradoxie-der-ueberwachungsdemokratie-100.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.deutschlandfunk.de/nsa-die-paradoxie-der-ueberwachungsdemokratie-100.html?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.14361/9783839470879-017
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.deutschlandfunk.de/nsa-die-paradoxie-der-ueberwachungsdemokratie-100.html?utm_source=chatgpt.com
https://www.deutschlandfunk.de/nsa-die-paradoxie-der-ueberwachungsdemokratie-100.html?utm_source=chatgpt.com

