II. Heroismustheorie: Konzepte und Figurationen
des Heroischen im George-Kreis

Der George-Kreis entwickelte ein elitires Konzept von Heldenverehrung und ei-
nen eigenstindigen Heldenbegriff. Seine Mitglieder setzten sich weitgehend von
zeitgendssischen wilhelminischen Formen des Heldenkultes ab, wandten sich
ebenso gegen die Kaiser-Verherrlichung ihrer Zeit! wie gegen einen unreflektier-
ten Bismarck- und Hindenburg-Kult.2 Mit ihrem exklusiven asthetischen Ge-
genmodell gingen sie auf Konfrontationskurs.> Zwar entwickelten die Autoren
keine geschlossene Theorie, konstruierten aber in einer Reihe programmatischer
Essays ein mehrdimensionales Modell des Heroischen, das unterschiedliche Ty-
pen heroischer Figuren integriert und an der Heldenverehrung beteiligte Parteien
konturiert. Landfried unterscheidet in seiner Systematik der Heldenfiguren bei
George zwischen historischen Personlichkeiten des intellektuellen und politi-
schen Lebens (Shakespeare, Dante, Holderlin, Napoleon und Friedrich II.) und
sheldischen Jinglingen®, die aus dem Kreis hervorgegangen waren oder vom
Kreis mythisiert wurden (etwa Maximilian Kronberger).# Die folgenden Ausfiih-
rungen mochten Landfrieds Typologie um einen neuen Aspekt erweitern. Sie
setzen ihm ein Heldenmodell des Kreises entgegen, das sich nicht alleine auf ei-

1 Zu Wilhelm II. siche beispielsweise Gisela Brude-Firnau: Die literarische Deutung Kaiser

Wilhelms II. zwischen 1889 und 1989, Heidelberg 1997; Peter Sprengel: Literatur im Kai-
serreich. Studien zur Moderne (Philologische Studien und Quellen 125), Berlin 1993,
S. 9-57; Dominik Petzold: Der Kaiser und das Kino. Herrschaftsinszenierung, Populirkul-
tur und Filmpropaganda im Wilhelminischen Zeitalter, Paderborn u.a. 2012.

Zu beiden Kulten liegt eine Fille von Publikationen vor. Vgl. zum Bismarck-Kult etwa
Robert Gerwarth: Der Bismarck-Mythos. Die Deutschen und der Eiserne Kanzler. Aus
dem Englischen von Klaus-Dieter Schmidt, Miinchen 2007 sowie Gerd Blum: Bismarck-
Barometer. Militaristische Stereotype in Kiinstlerdarstellungen der Griinderzeit und des
Wilhelminismus, in: Bildmagie und Brunnensturz. Visuelle Kommunikation von der klas-
sischen Antike bis zur aktuellen medialen Kriegsberichterstattung, hg. v. Elisabeth Walde,
Innsbruck 2009, S. 451-490. Zum Hindenburg-Kult vgl. Jesko von Hoegen: Der Held von
Tannenberg. Genese und Funktion des Hindenburg-Mythos, Koln/Weimar/Wien 2007
(Stuttgarter historische Forschungen, 4). Er zeigt, dass Bismarck- und Hindenburg-Kult
strukturell und inhaltlich miteinander verkniipft waren, indem die Qualititen des Reichs-
grinders auf die des Feldmarschalls ibertragen wurden. Beide wurden zu ,Symbolfiguren
nationaler Einheit stilisiert (ebd., S. 165).

Dass dies nicht immer so war, zeigt Gundolfs voriibergehende Bismarck- und Hindenburg-
Verehrung, vgl. Kap. IL.3.1. Auch Stefan Georges dandyhaftes Auftreten fligte sich in eine
allgemeine Tendenz ein, vgl. das Kapitel Dandyismus als Heroismus, in: Hermann Glaser:
Die Kultur der wilhelminischen Zeit. Topographie einer Epoche, Frankfurt a.M. 1984, S.
111-115. Zum kritischen Verhiltnis Georges zu Bismarck vgl. Aurnhammer: ,Der Preusse,
in: Stefan George. Werk und Wirkung seit dem ,Siebenten Ring’, hg. v. Braungart/Oel-
mann/Bdschenstein, 2001, S. 173-196, bes. auch S. 184, Fn. 30.

4 Landfried: Stefan George. Politik des Unpolitischen, 1975, S. 76.

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ne Ausdifferenzierung der heroischen Figuren konzentriert, sondern auch deren
,Produzenten‘ und Verehrer in den Blick nimmt.

Die Konzepte des Heroischen im Kreis entstanden nicht isoliert. Vielmehr
fanden sie gedankliche Vorldufer, von denen eine exemplarische Auswahl im ers-
ten Teil des Kapitels vorgestellt wird: das Heldenkonzept des schottischen Essay-
isten und Historikers Thomas Carlyle,> Grundziige der Geschichtstheorie Fried-
rich Nietzsches,b die Massen- und Prestige-Theorie von Gustave Le Bon” und der
Charisma-Begriff Max Webers.? Da die jeweiligen Positionen nicht erschopfend
abgehandelt werden konnen, geht es vorrangig darum, wesentliche, den George-
Kreis prigende Aspekte zusammenzufassen.

Den grofiten Einfluss auf den Kreis tibte Stefan George selbst aus. Der zweite
Teil des Kapitels widmet sich ausfithrlicher den Theorien und Figurationen des
Heroischen, wie sie in Texten Georges entwickelt werden. Ausgewihlte historische
Figuren aus den Zeitgedichten (1897-1904) werden ebenso betrachtet wie die kurze
Maxime Heldenverehrung (1904), die Georges Wertschitzung fiir Adorationsprakti-
ken andeutet. Daneben entwickelt die Vorrede aus dem Maximin-Gedenkbuch (1907)
in prophetischem Duktus ein Modell, das dem ,Mittler® eine herausgehobene Posi-
tion zuwelist.

In zahlreichen Publikationen des Kreises finden sich Stellungnahmen zum he-
roischen Menschen ebenso wie zu Formen der Verehrung und Vermittlung von
Heldenfiguren. Die einschligigen Aufsitze von Friedrich Gundolf und Friedrich
Wolters in den Jabrbiichern fiir die geistige Bewegung (1910-1912) bilden die Grund-
lage des dritten Analyseteils. Erginzt werden sie um andernorts erschienene Auf-

Im Zentrum stehen zwei einschligige Schriften: Thomas Carlyle: On Heroes, Hero-
Worship, & the Heroic in History. Six Lectures, London 1841 [zuletzt 2013 neu herausge-
geben: On Heroes, Hero-Worship, and the Heroic in History, hg. v. David R. Soren-
sen/Brent E. Kinser, New Haven 2013 (Rethinking the Western tradition)] sowie Thomas
Carlyle: Past and Present, London 1843 [zuletzt 2005 neu herausgegeben: Thomas Carly-
le: Past and Present, hg. v. Chris R. Vanden Bossche, Berkeley/Los Angeles/London 2005].
6 Grundlage dieses Kapitels ist der Text Vom Nutzen und Nachtheil der Historie (1874) nach der
Ausgabe Friedrich Nietzsche: Unzeitgemisse Betrachtungen. Zweites Stiick: Vom Nutzen
und Nachtheil der Historie fiir das Leben, in: Ders.: Die Geburt der Tragddie, Unzeitgemi-
Re Betrachtungen I-IV, Nachgelassene Schriften 1870-1873, KSA 1, S. 243-334.

Es werden zwei Studien herangezogen: Gustave Le Bon: Lois psychologiques de l'evolu-
tion des peuples, Paris 1894 [dt. Ubersetzung: Psychologische Grundgesetze in der Vlker-
entwicklung. Berechtigte Ubertragung aus dem Franzdsischen von Arthur Geifthart, Leip-
zig 1922] sowie Gustave Le Bon: Psychologie des foules, Paris 1985 [dt. Ubersetzung: Psy-
chologie der Massen, autorisierte Ubersetzung nach der 12. Aufl. v. Dr. R. Eisler, Leipzig
1908 (Philosophisch-soziologische Biicherei, 2)].

Max Webers Ausfihrungen zum Charisma-Begriff finden sich bekanntermaflen in Wirs-
schaft und Gesellschaft. Grundriss der verstebenden Soziologie, erstmals publiziert 1921/22 in
Grundriss der Sozialokonomik. Zitiert wird nach der Ausgabe Max Weber: Wirtschaft und
Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. Zwei Teile in einem Band, hg. v.
Achim Apell, Frankfurt .M. 2010.

52

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sitze und briefliche Auferungen, die oft in engen Beziigen zu den Beitrigen der
Jabrbiicher stehen.

1. Vorliufer und Wegbegleiter
1.1. Thomas Carlyle

Gundolf hat die Schriften Carlyles intensiv rezipiert.” Ein undatiertes Vortrags-
fragment im Nachlass zeugt ebenso von seiner Carlyle-Lektiire!? wie eine Notiz
im Essay Goethe und Walter Scott, die dem schottischen Theoretiker eine bedeu-
tende Rolle in der Goethe-Verehrung zuerkennt.!! Gundolf stellte zudem die
Heroenkonzepte Burckhardts und Carlyles einander gegeniiber, ohne sich selbst
explizit einer Richtung zuzuordnen.!? Die Auseinandersetzung von Herbert J.C.
Grierson mit Carlyle!® nahm er interessiert zur Kenntnis.!* Die Carlyle-
Rezeption des Kreises wurde von der Forschung vielfach untersucht. Sein ,My-
thos der historischen Personlichkeit ist mit Georges Weltbild und mit den histo-

Gundolfs ,immer wache Bereitschaft zur Heldenverehrung (auch falscher) hat ihn gegentiber
Bismarck wie spiter gegeniiber Hindenburg geblendet — seine hero worship, wie er selbst mit
Carlyles Wort es gern bezeichnete [...].“ Zit. n. Salin: Um Stefan George, 1954, S. 259.

10 Es handelt sich um einen Vortrag zum Thema Goethe und das Volk, Gundolf-Nachlass,
0.D., GSA, M60.

,Der erste Auslinder, dem Goethes umfassende Genialitit als solche einleuchtete, der sei-
ne Werke nicht als Meisterstiicke eines Schriftstellerei-Kiinstlers und nicht als blofe Mo-
tivbehilter las, sondern als Ausdruck eines groflen Genius, war der Schotte Thomas Carly-
le.“ Zit. n. Friedrich Gundolf: Goethe und Walter Scott (Aus dem Nachlaf}), in: Ders.:
Beitrige zur Literatur- und Geistesgeschichte, ausgewihlt u. hg. v. Victor A. Schmitz/Fritz
Martini, Heidelberg 1980 (Veroffentlichungen der Deutschen Akademie fir Sprache und
Dichtung Darmstadt, 54), S. 408-423, hier S. 412. Das Typoskript befindet sich im Gun-
dolf-Nachlass, GSA, M61. Erschienen ist der Aufsatz posthum auch in der Neuen Rund-
schau 43 (1932), S. 490-504.

Friedrich Gundelfinger: Jakob Burckhardt und seine weltgeschichtlichen Betrachtungen,
in: Preuflische Jahrbiicher 128, H. 2 (1907), S. 209-220. Wiederabgedruckt in Friedrich
Gundolf: Beitrige zur Literatur- und Geistesgeschichte, hg. v. Schmitz/Martini, 1980, S.
58-71. Gundolf schreibt dort: ,Die Heroen sind nicht Selbstzweck, sondern Ausdruck von
Gesamtheiten, also denselben Gesetzen unterworfen wie diese Gesamtheiten; nicht den-
selben wie die Individuen, aus welchen jene Gesamtheiten sich rekrutieren. [...] Auch vor
der Carlyleschen Heroenverehrung blieb er [Burckhardt — A.B.] durch seine Aufgabe be-
wahrt, und mythische Perspektiven mied er, weil er Betrachter, nicht Seher sein wollte.
[...] Carlyles Helden stehen dem Geschehen gegentiber wie Jehovah, bei Burckhardt sind
sie dem Geschehen immanent.“ (ebd., S. 66f.).

13 Herbert J.C. Grierson: Carlyle and Hitler. The Adamson lecture in the University of Man-
chester, December 1930, with some additions and modifications, Cambridge 1933 (The
Adamson lecture, 1930). Bereits 1930 unter dem Titel Carlyle and the hero publiziert.

»Es ehrt mich und beschimt mich beinahe, in Thren Vorlesungen tiber Carlyle einen Platz
zu haben.” Zit. n. einem Brief von Friedrich Gundolf an Herbert J.C. Grierson, Heidelberg
22.10.1930, Gundolf-Nachlass, GSA, G2, Mappe 3, Maschinenabschrift des Originals.

11

12

14

53

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

rischen Darstellungen der Jinger eng verwandt®, konstatiert bereits Landfried.!
Auch Bentley betont die Vorbildfunktion von Carlyles Heldenkonzept fiir den
Kreis: ,Many of Stefan George’s beliefs and attitudes are simply Carlyle and
Nietzsche over again.“1® Wihrend Caitriona Ni Dhuill rekonstruiert, wie eng
sich Bertram in seiner Studie iiber Nietzsche an Carlyles Heldenkonzept hielt,!”
erliutert Jan Stottmeister, welche Motive Gundolf von Carlyle tibernahm: etwa
das Erscheinen von Heldenfiguren als Retter in Krisenzeiten, die Verehrung des
Helden als ,Lebenshaltung” sowie den religiosen Aspekt von Adoration.!® Auch
Wolters griff die Metaphorik Carlyles auf, um seine Darstellung des ,groflen
Mannes‘ zu veranschaulichen.!?

Carlyles Zusammenstellung von Helden ist heterogen. Er klassifiziert ver-
schiedene heroische Typen: Gottheit, Prophet, Dichter, Priester, Schriftstel-
ler/Philosoph und Konig.?? Alle Typen exemplifiziert er an mythischen oder his-
torischen Beispielen. Odin als Gottervater der nordischen Mythologie ist Ge-
genstand der Vorlesung ,Divinity“. Der Prophet Mohammed steht im Zentrum
der Vorlesung ,,Prophet®. Es schlieflen sich Vortrige tiber die Dichter Dante und
Shakespeare (,Poets“) und tiber die Reformatoren Martin Luther und John Knox
(»Priests®) an. Die beiden letzten Lesungen prisentieren Samuel Johnson, Jean-
Jacques Rousseau und Robert Burns als ,Men of Letters“ sowie Oliver Cromwell
und Napoleon als moderne Revolutionire (,Kings“).2! Die elitire Zusammenstel-

15 Landfried: Stefan George. Politik des Unpolitischen, 1975, S. 86.

16 Bentley: The Cult of the Superman, 1969, S. 207. Vgl. ebenfalls den weitgehend identi-
schen Aufsatz von Bentley: Modern Hero-Worship. Notes on Carlyle, Nietzsche, and
Stefan George, in: The Sewanee Review 52 (1944), S. 441-456.

17 Vgl. Caitriona Ni Dhill: Der Kanon des Heroischen. Ernst Bertrams Nietzsche. Versuch ei-

ner Mythologie, in: Die Biographie — Beitrige zu ihrer Geschichte, hg. v. Hemecker, 2009,

S. 123-151.

Jan Stottmeister: Der George-Kreis und die Theosophie. Mit einem Exkurs zum Swastika-

Zeichen bei Helena Blavatsky, Alfred Schuler und Stefan George, Géttingen 2014 (Ca-

strum Peregrini, N.F., 6), hier S. 296-301.

9 Ebd., S. 298.

20 Carlyle: On Heroes, 1841, S. 19.

21 Vgl. zur Zusammenstellung der Helden bei Carlyle auch die frithe Studie von Friedrich
Brie: Helden und Heldenverehrung bei Thomas Carlyle, Heidelberg 1948. Danach ist eine
Vielzahl weiterer Untersuchungen zu Carlyles Heldenkonzept entstanden, von denen hier
stellvertretend neben Karina Momm (Der Begriff des Helden in Thomas Carlyles ,,On He-
roes, Hero-Worship and the Heroic in History“, Diss. masch., Freiburg 1986) nur wenige
neuere Studien genannt sein sollen: Richard Salmon: Thomas Carlyle and the Idolatry of
the Man of Letters, in: Journal of Victorian Culture 7/1 (2002), S. 1-22; Ulrich Broich:
On Heroes and Hero-Worship, Especially in English Romanticism, in: Anglistik 16/2
(2005), S. 49-62; Albert D. Pionke: Beyond ,The Hero as Prophet’: A Survey of Images of
Islam in Carlyle‘s Works, in: Literature and Belief 25 (2005), S. 497-511; David R. Soren-
sen: Je suis la Révolution Francaise‘. Carlyle, Napoleon, and the Napoleonic Mythus, in:
Carlyle Studies Annual 22 (2006), S. 283-302; Ilia Stambler: Heroic Power in Thomas
Carlyle and Leo Tolstoy, in: European Legacy: Toward New Paradigms 11/7 (2006), S.
737-751; Marianne Egeland: The Man of Letters as Hero, in: International Journal of the
Book 4/2 (2007), S. 41-47; Gavin Budge: The Hero as Seer. Character, Perception and

18

54

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lung bedeutender historischer Personlichkeiten verbirgt die Variationsbreite
moglicher Heldenfiguren. Sie deutet ein Verstindnis von Heldentum an, das
sich von einem engeren Tatbegriff im agonalen Sinne 16st und Gelehrte sowie
Dichter integriert: ,hero is life in all its potentialities“.?> Mit Dante, Shakespeare
und Napoleon behandelt Carlyle Personlichkeiten, die spiter auch im George-
Kreis verehrt werden. Zudem konstruiert er durch die chronologische Reihung
von historischen Figuren eine heroische Genealogie. Sie umfasst mythische Got-
tergestalten ebenso wie zeitgendssische Denker. Carlyle unterscheidet heroische
Ausprigungen fritherer Zeiten von gegenwirtigen Formen des Heldentums: ,He-
ro-Gods, Prophets, Poets, Priests are forms of Heroism that belong to the old
ages, make their appearance in the remotest times [...]. The Hero as Man of Let-
ters [...] is altogether a product of these new ages [...].“?3 Besonders hebt er die
Gruppe der ,Kings“ hervor, ,the most important of Great Men“.24 Als Inbegriff
des Helden synthetisiere der Herrscher alle heroischen Variationen.

Nach Carlyles Geschichtsauffassung bestimmen ,grofle Minner® das histori-
sche Geschehen. Sein beriihmtes Diktum ,, The History of the World [...] was
the Biography of Great Men“? reduziert zwangsldufig den historischen Beitrag
aller tibrigen Menschen. Carlyle vertrat mit dieser Auffassung eine dominante
Linie in der Geschichtswissenschaft des 19. Jahrhunderts.2¢ Ein zeitgendssischer
Kritiker urteilte: ,Le culte des héros n’est pas autre chose que le résumé de toutes
les doctrines contemporaines sur les grands hommes [...].“?” Carlyle relativiert
jedoch die Abwertung all derer, die nicht unmittelbar auf die Geschichte einwir-
ken, indem er allen Menschen die Moglichkeit zur Teilhabe am Heroischen zu-
spricht. Durch die Adoration einer Heldenfigur verleihe sich der Verehrer selbst
heroische Ziige. Diese Aufwertung der Adorantenrolle stiftet eine enge Bezie-
hung zwischen dem Helden und seinem Publikum.?® Die Heldenverehrung sei
ssummary, ultimate essence, and supreme practical perfection, of all manner of

Cultural Health in Carlyle, in: Romanticism and Victorianism on the Net 52 (2008) [ver-
fugbar unter http://www.erudit.org/revue/ravon/2008/v/n52/019805ar.html, abgerufen
am 1.5.2017]; Geraldine Higgins: Heroic Revivals. From Carlyle to Yeats, New York 2012;
Jeremy Noel-Tod: The Hero as Individual Talent. Thomas Carlyle, T. S. Eliot and the
Prophecy of Modernism, in: Review of English Studies 64/265 (2013), S. 475-491.

22 Bentley: Modern Hero-Worship, in: The Sewanee Review 52 (1944), S. 444.

23 Carlyle: On Heroes, 1841, S. 249.

24 Ebd,, S. 316.

25 Ebd., S. 21.

26 Vgl. etwa die Studien von Michael Gamper: Der grofle Mann. Geschichte eines politi-
schen Phantasmas, Gottingen 2016; Michael Gamper/Ingrid Kleeberg (Hg.): Grofle. Zur
Medien- und Konzeptgeschichte personaler Macht im langen 19. Jahrhundert, Zirich
2015 (Medienwandel — Medienwechsel — Medienwissen, 34).

27 Zit. n. Bentley: Modern Hero-Worship, in: The Sewanee Review 52 (1944), S. 443.

28 Vgl. hierzu auch den kritischen Kommentar von Caitriona Ni Dhuill: Weltgeschichte als
Heldenbiographik. Verehrung der ,,Groflen Menschen® bei Thomas Carlyle, in: Theorie
der Biographie, hg. v. Fetz/Hemecker, 2011, S. 33-37.

55

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

,worship®, so Carlyle. Als ,the soul of all social business among men® entschei-
de sie iiber das Gelingen von Gesellschaften.? Carlyles flammendes Plidoyer fur
die Heldenverehrung gipfelt in einem Aufruf an seine Leser, selbst eine heroi-
sche Haltung einzunehmen: ,[...] being ourselves of heroic mind.“3° Die Aus-
fuhrungen Carlyles wurzeln in einer kritischen Haltung gegentiber der Gegen-
wart, die den Glauben an Heldenfiguren verloren habe und die Existenz ,grofler
Minner leugne.3! Carlyles Vorlesungen und Schriften dienen somit nicht nur
der Darstellung vergangener Grofle, sondern haben einen didaktischen An-
spruch: Sie zielen auf eine bessere Zukunft. Als erzieherisches Mittel greift Carly-
le auf das biographische Erzihlen zuriick. Die didaktische Qualitit der Gattung
zeige sich darin, dass sie Vorbilder entwerfen konne. Mit einer umfangreichen
Biographie tiber Friedrich den Groflen versuchte Carlye selbst, diesem Anspruch
am Beispiel einer auflerordentlichen historischen Figur zu gentigen.3?

Die Biographen aus dem George-Kreis fanden zahlreiche Ankniipfungspunkte
in Carlyles Theorie. Die Offenheit des Konzepts fir unterschiedliche Person-
lichkeiten sowie die Vorstellung einer heroischen Genealogie, in die sich histori-
sche Figuren chronologisch einordnen, zeigen sich in der Heldenauswahl des
Kreises. Thnen steht die Menge der Verehrer gegentiber, die sich durch eine be-
stimmte Haltung als Teilhaber am Heroischen bewihren kénnen. Die Schriften
des Kreises sind von einer kritischen Haltung gegeniiber der Gegenwart gepragt
und projizieren in die Verehrung historischer Figuren die Hoffnung auf eine bes-
sere Zukunft.

1.2. Friedrich Nietzsche

»lch las das Leben Thomas Carlyle’s, diese farce wider Wissen und Willen, diese
heroisch-moralische Interpretation dyspeptischer Zustinde.“3? Friedrich Nietz-
sche war ein kritischer Leser Carlyles. Seine Abneigung duferte sich etwa in sei-
ner Verteidigung des ,Ubermenschen gegen den von ihm ,s0 boshaft abgelehn-
ten ,Heroen-Cultus® jenes grossen Falschmiinzers wider Wissen und Willen“.34
Nietzsche war jedoch durchaus von Carlyles Schriften beeinflusst,>> was es dem

29 Zit. n. Carlyle: Past and Present, hg. v. Vanden Bossche, 2005, darin Kap. Hero-Worship, S.
36-40, hier S. 37.

30 Ebd.

31 Carlyle: On Heroes, 1841, S. 19.

32 Thomas Carlyle: History of Friedrich II. of Prussia, Leipzig 1858.

33 Zit. n. Friedrich Nietzsche: Gétzen-Dimmerung oder Wie man mit dem Hammer phi-

losophiert, in: Ders.: Der Fall Wagner, Gotzen-Dimmerung, Der Antichrist, Ecce Homo,

Dionysos-Dithyramben, Nietzsche contra Wagner, KSA 6, S. 54-161, hier S. 119.

Zit. n. Friedrich Nietzsche: Ecce homo. Wie man wird, was man ist, in: Ders.: Der Fall

Wagner, KSA 6, S. 255-374, hier S. 300.

Das zeigt Jeremy Tambling: Carlyle through Nietzsche. Reading ,Sator Resartus’, in: The

Modern Language Review 102 (2007), S. 326-340.

34

35

56

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

George-Kreis ermdglichte, in eklektischem Verfahren theoretische Ansitze beider
zusammenzufithren.

Meist steht in den Untersuchungen zum George-Kreis der Einfluss Nietzsches
im Vordergrund, auch wenn Ulrich Raulff in Bezug auf Gundolf davor warnt,
nur diese Abhingigkeit zu betonen. Die einseitige Orientierung an Nietzsche als
Vorbild vernachlissige andere Aspekte der Geschichtsauffassung Gundolfs.3¢ Je-
doch ist sich die George-Forschung einig, dass speziell von Nietzsches ge-
schichtstheoretischer Schrift Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben
(1874) ein immenser Einfluss auf den George-Kreis ausging.’” Daher sollen im
Folgenden die den George-Kreis prigenden geschichtstheoretischen und kultur-
kritischen Linien dieser Schrift skizziert werden.38

Bereits das Vorwort formuliert einen zentralen Gedanken: Nietzsches Diktum,
dass die Historie ,zum Leben und zur That“3® benotigt wird, und sein Bekennt-
nis zur ,unzeitgemassen“ Haltung* verbinden sich in dem Wunsch, auf die Ge-
genwart und Zukunft Einfluss zu nehmen und sie umzugestalten. Der Gegen-
wartsbezug wird auch in den drei ,Arten der Historie“! deutlich: der ,monu-
mentalischen®, der ,antiquarischen® und der ,kritischen®. Sie sind nach Kathari-
na Gritz als Strategien zu verstehen, aus der Geschichte Bedeutung fiir die Ge-
genwart abzuleiten.*? Fir den George-Kreis ist vor allem die ,monumentalische’
Geschichtsbetrachtung wichtig, die nach Nietzsche ,dem Thitigen und Streben-

36 Raulff: Der Bildungshistoriker Friedrich Gundolf. Nachwort, in: Friedrich Gundolf: An-
finge deutscher Geschichtsschreibung, hg. v. dems., 1993, hier S. 121-124. So sei zwar
Gundolfs ,statischer” Begriff von Geschichte, wie er ithn in den Jjabrbiichern vermittle,
durchaus in Anlehnung an Nietzsches Idee der ,monumentalischen‘ Geschichtsschreibung
entstanden. In Shakespeare und der deutsche Geist (1911) habe Gundolf aber eine ginzlich
andere Geschichtsauffassung propagiert: die ,kinetische®, die den Stoff zur ,reinen
Sprachbewegung” habe werden lassen (ebd., S. 123f)).
So konstatiert Klaus Reichert: Gundolfs Geschichtsschreibung als Lebenswissenschaft, in:
Geschichtsbilder im George-Kreis, hg. v. Schlieben/Schneider/Schulmeyer, 2004, S. 303-
315, hier S. 303.
Dies geschieht im Anschluss an Katharina Gritz, die verschiedene Forschungsperspektiven
ausdifferenziert: ,Die aktuelle Forschung nimmt unterschiedliche Gewichtungen vor: Man
fal’t Vom Nutzen und Nachteil der Historie fiir das Leben als geschichtsphilosophische Schrift
auf, die nach Hegel die Wende zu einer lebensphilosophischen Geschichtsbetrachtung
vollzieht. Man sieht in ihr eine geschichtstheoretische Schrift, die gegen bestimmte Feind-
bilder anstreitet und auf kulturelle Erneuerung zielt. Diesen Deutungsmustern entspre-
chend werden unterschiedliche Partien des Textes hervorgehoben, in denen jeweils die
philosophische, die historische, die kulturkritische Perspektive dominiert.“ Zit. n. Kathari-
na Gritz: Nietzsches Geschichtsdenken. Vom Nutzen und Nachtheil der Historie fiir das
Leben, in: Nietzsche als Philosoph der Moderne, hg. v. Barbara Neymeyr/Andreas Urs
Sommer, Heidelberg 2012 (Akademiekonferenzen, 9), S. 175-191, hier S. 179.
39 Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 245.
40 I...] unzeitgemiss — das heisst gegen die Zeit und dadurch auf die Zeit und hoffentlich zu
Gunsten einer kommenden Zeit — zu wirken.“ Ebd., S. 247.
41 Ebd.,, S. 258.
42 Vgl. Gritz: Nietzsches Geschichtsdenken, in: Nietzsche als Philosoph der Moderne, hg. v.
Neymeyr/Sommer, 2012, S. 182.

37

38

57

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

den [gehort], dem, der einen grossen Kampf kimpft, der Vorbilder, Lehrer, Tros-
ter braucht und sie unter seinen Genossen und in der Gegenwart nicht zu finden
vermag®.®® Die Vorstellung von einem einsamen Kimpfer, der in der Geschichte
nach Referenzfiguren sucht, um die Gegenwart verindern zu kénnen, korres-
pondiert mit dem Selbstbild der Kreis-Autoren.** Auch die Metapher des ,gro-
Ben Kampfes‘ gegen eine unheroische Gegenwart zieht sich als Leitmotiv durch
die theoretischen Schriften des Kreises. Nietzsche macht sie zum gedanklichen
Kern der ,monumentalischen® Geschichtsbetrachtung:

Denn sein [des Thitigen] Gebot lautet: das was einmal vermochte, den Begriff
»Mensch® weiter auszuspannen und schoner zu erfiillen, das muss auch ewig vorhanden
sein, um dies ewig zu vermdgen. Dass die grossen Momente im Kampfe der Einzelnen
eine Kette bilden, dass in ihnen ein Hohenzug der Menschheit durch Jahrtausende hin
sich verbinde, dass fir mich das Hochste eines solchen lingst vergangenen Momentes
noch lebendig, hell und gross sei — das ist der Grundgedanke im Glauben an die Huma-
nitit, der sich in der Forderung einer monumentalischen Historie ausspricht.>

Ein ,grofler Mensch® schopfe alles aus, was menschlich moglich sei. Gundolf
greift diese Idee auf, wenn er behauptet, dass César die ,,Grenzen des menschli-
chen Seins [...] so weit — und so gleichmiaflig — hinaus|...]riickt und so dicht er-
fullt wie keine zweite heroisch tuende Gestalt.“4 Nietzsche leitet die Bedeu-
tung der ,groflen Menschen® aus ihrer Notwendigkeit fiir die Nachwelt ab. Von
ihnen werde das ,Monogramm ihres eigensten Wesens“ {ibrigbleiben, ,ein Werk,
eine That, eine seltene Erleuchtung, eine Schopfung: es wird leben, weil keine
Nachwelt es entbehren kann“.4” Die jeweilige Form der Errungenschaft spielt ei-
ne nachrangige Rolle: Sowohl ein Werk als auch eine bedeutende Tat oder eine
Idee konnen eine ,Continuitit des Grossen aller Zeiten“4® bilden. Der Nutzen
der ,monumentalischen® Historie bestehe in dem Wissen, dass grofle Taten oder
Werke immer wieder méglich sind.

Nietzsche kritisiert die historischen Wissenschaften seiner Zeit, vornehmlich
den Historismus und seine Tendenz, jeder Epoche einen Eigenwert zuzuspre-
chen. Die positivistischen Zuginge zur Geschichte regulierten das historische
Wissen nicht mehr. Stattdessen werde der Mensch von der Vergangenheit tiber-
rollt: ,[A]lles was einmal war, stiirzt auf den Menschen zu.“4° Im Zuge eines neu-
en Ideals historischer Bildung werde der Mensch zu einer ,wandelnden Encyclo-
padie“.”? Ebenso im Zentrum von Nietzsches Kritik steht das historistische Postu-

43 Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 258.

44 Prignant kommt dies in der Einleitung von Gundolfs Caesar. Geschichte seines Rubms (1924)
zum Ausdruck. Vgl. hierzu Kap. 111.4.2.

45 Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 259.

46 Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 54f,

47 Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 260

48 Ebd.

49 Ebd,, S. 272.

50 Ebd., S. 274.

58

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lat der Objektivitit, das sich als neuer wissenschaftlicher Standard etabliert und
von nambhaften Personlichkeiten wie Leopold von Ranke vertreten wird.>! Nietz-
sche verurteilt die Historiker seiner Zeit polemisch als die ,,Ewig-Objectiven oder
Hhistorisch Neutralen®, die sich zu ,ewiger Subjectlosigkeit ausgehohlt hitten
und Geschichte nur noch quantifizierend, aber nicht qualifizierend beurteilten.
Eine Wirkung auf die Gegenwart sei dadurch ausgeschlossen.”® Stattdessen pli-
diert Nietzsche an die ,Erfahrenen und Uberlegenen®, wichtige Personen und Er-
eignisse der Geschichte zu deuten.>
Wenn ihr euch [...] in die Geschichte grosser Minner hineinlebt, so werdet ihr aus ihr
ein oberstes Gebot lernen, reif zu werden [...]. Und wenn ihr nach Biographien ver-
langt, dann nicht nach jenen mit dem Refrain ,Herr So und So und seine Zeit“, sondern
nach solchen, auf deren Titelblatte es heissen miisste ,ein Kimpfer gegen seine Zeit®.

Sittigt eure Seelen an Plutarch und wagt es an euch selbst zu glauben, indem ihr an sei-
ne Helden glaubt.>

Nietzsches Plidoyer zur Heldenverehrung und zur Orientierung an ,groflen
Minnern fand unmittelbar Eingang in die Biographien des George-Kreises.
Ganz dem Aufruf Nietzsches entsprechend, diente die Geschichtsbetrachtung
bei den Kreis-Autoren nicht nur der Erinnerung an historische Vorbilder, son-
dern auch der Erziehung der Gegenwart. Zugleich galt Nietzsche in der Ableh-
nung zeitgenossischer Wissenschaftsstandards als Vorbild. Die biographische
Geschichtsschreibung sollte nach Nietzsche die Grenzen der Gattung verlassen
und zum ,reinen Kunstgebilde® werden.>¢ Mit diesem Affront gegen Historismus
und Positivismus konnte sich der Kreis ebenso identifizieren wie mit der Vorstel-
lung eines ,Hohenzugs der Menschheit, zu dessen Vermittler er sich erklirte.

1.3. Gustave Le Bon und Max Weber

Ein nachgelassener Zeitungsausschnitt des Wiener Mittag vom 13. Juni 1922 ver-
biirgt Gundolfs Beschiftigung mit dem franzosischen Theoretiker Gustave Le
Bon. Es handelt sich bei dem Ausschnitt um das Kapitel Dze Rolle der grofSen Miin-
ner in der Geschichte der Vilker aus einer Studie Le Bons von 1894.57 Gundolf wird
das Kapitel mit Interesse gelesen haben, denn es handelt von der ambivalenten

51 Rankes berithmtes Diktum von 1824, zu ,zeigen, wie es eigentlich gewesen® steht bis heu-

te beispielhaft fiir den neuen methodischen Ansatz der Geschichtswissenschaft im 19.
Jahrhundert. Vgl. Leopold von Ranke: Geschichten der romanischen und germanischen
Volker von 1494 bis 1514, 3. Aufl., Leipzig 1885, S. VIL

52 Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 284.

53 Ebd,, S. 285.

34 Ebd,, S. 294.

55 Ebd,, S. 295.

36 Ebd,, S. 29.

57 Der Zeitungsausschnitt wird aufbewahrt im Gundolf-Nachlass, GSA, M36a. Bei der Stu-
die, aus der das Kapitel stammt, handelt es sich um Le Bon: Psychologische Grundgesetze
in der Volkerentwicklung, deutsche Ubersetzung von 1922.

59

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Funktion ,grofler Minner‘ in der Geschichte. Le Bon versteht darunter zunichst
die ,Erfinder” als ,geistig hohere Menschen®.’® Sie verkorpern, so Le Bon, die
Fahigkeiten und den Fortschritt der Volker, seien aber auch Nutzniefer fritherer
Erfindungen und Entdeckungen. Kritisch duflert er sich iiber Carlyles Versuche,
»Halbgotter aus ihnen machen zu wollen, deren Genie das Geschick der Natio-
nen indere“.> Eine uneingeschrinkte Verehrung dieser Figuren betrachtet er mit
Skepsis. Von seiner kritischen Haltung ist auch eine weitere Gruppe betroften, die
»Fanatiker und Visionire“. Thnen schreibt Le Bon zwar eine umfangreiche Hand-
lungsmacht zu (sie ,konnen Religionen stiften, Reiche griinden und die Welt zur
Erhebung bringen®“®?), schrinkt aber sogleich ein, es bediirfe hierfiir ,Schwirmer
und Gliubiger”, deren Wiinsche diese Figuren verkorpern.¢! Le Bon weist damit
auf das reziproke Verhiltnis von Fithrergestalt und Verehrergruppe hin.

In einer weiteren Publikation beschiftigt sich Le Bon ausftihrlich mit der Ver-
fuhrbarkeit der ,Masse®.%2 Er untersucht sie als eigenstindige Partei in einem
Modell von Verehrung. Zentral fir die vorliegende Studie sind Le Bons Hinwei-
se auf die religiosen Formen kollektiver Uberzeugungen. Fithrerfiguren konnten
gezielt Strategien einsetzen, um religios konnotierte Handlungen bei ihren Ver-
ehrern hervorzurufen: ,Glauben erzeugen, sei es religioser, politischer oder sozia-
ler Glaube, Glaube an eine Person oder an eine Idee, das ist die besondere Rolle
der groflen Fithrer, und das ist der Grund, warum ihr Einfluf§ immer betrichtlich
ist.“3 Wenn Verehrung zur Glaubensangelegenheit geworden ist, konne auch
der umjubelte Held zum Gott werden, so schlussfolgert Le Bon.®* Dass dieser
Gedanke auch Eingang in den George-Kreis fand, zeigen Georges pseudoreligiose
Verehrung fiir Maximin im Gedenkbuch® und Wolfram von den Steinens Stilisie-
rung von Heiligen als Helden.®¢ Im Zusammenhang mit seiner Theorie von reli-
giosen Formen in profanen Verehrungsstrukturen entwickelt Le Bon den Begriff
des ,Prestige”. Dieser hilft ihm, zu beschreiben, welcher Art die Ausstrahlungs-
und Uberzeugungskraft einer ,Fithrerfigur® sein kann: ,Das Prestige ist in Wahr-
heit eine Art Herrschaft, die ein Individuum, ein Werk oder eine Idee tiber uns
ubt. Sie lihmt all unsere Fihigkeit der Kritik und erfullt unsere Seele mit Stau-
nen und Achtung.“¢” Le Bon unterscheidet ,erworbenes” und ,personliches Pres-
tige®. Letzteres komme als ,unabhingige Eigenschaft“ nur wenigen Personen zu,

58 Ebd.,, S. 122f.

59 Ebd., S. 124.

60 Ebd., S. 125.

61 Ebd,, S. 126.

62 Le Bon: Psychologie der Massen, 1908.

63 Ebd., S. 84f.

64 Allerdings nur temporir, wie Le Bon hinzufiigt: ,Napoleon war es fiinfzehn Jahre lang,
und nie hat eine Gottheit eifrigere Anbeter gehabt.“ (ebd., S. 48).

65 Vgl Kap. I1.2.3.

66 Vgl. Kap. IIL5.

67 Le Bon: Psychologie der Massen, 1908, S. 93.

60

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

die ,einen wahrhaft magnetischen Zauber auf ihre Umgebung auszuiiben ver-
mogen“.%8 Der Anstof§ zur Verehrung geht im Falle des ,personlichen Prestige®
von den Verehrten selbst als eine primare, ihnen inhirente Eigenschaft aus.®
Le Bons Standardwerk zur Massenpsychologie wurde im frithen 20. Jahrhun-
dert intensiv rezipiert, u.a. von Max Weber, der sich in Wirtschafi und Gesellschaft
direkt auf die Studie bezieht.”® Weber interessiert sich besonders fiir das Phino-
men des ,Prestige’ und schirft es mit dem altchristlichen Begriff ,Charisma“.”! Er
akzentuiert jedoch anders: Weder sei es eine Auszeichnung, die durch Leistung
erworben werden konne, noch eine genuine Eigenschaft des Verehrten. Stattdes-
sen handle es sich um ein spezifisches Wechselverhiltnis, das in eine asymmetri-
sche Herrschaftsbeziehung miindet.
»Charisma“ soll eine als auleralltiglich [...] geltende Qualitit einer Persdnlichkeit hei-
Ben, um derentwillen sie als mit ibernatiirlichen oder iibermenschlichen oder mindes-
tens spezifisch aufleralltiglichen, nicht jedem andern zuginglichen Kriften oder Eigen-
schaften [begabt] oder als gottgesandt oder als vorbildlich und deshalb als ,,Fibrer” ge-
wertet wird. Wie die betreffende Qualitit von irgendeinem ethischen, dsthetischen oder
sonstigen Standpunkt aus ,objektiv® richtig zu bewerten sein wiirde, ist natiirlich dabei
begrifflich vollig gleichgiiltig: darauf allein, wie sie tatsichlich von den charismatisch
Beherrschten, den ,, Anbingern, bewertet wird, kommt es an.”2

Weber zeigt das reziproke Verhiltnis von Charisma-Triger und Anhinger: Erst
die Wirkung auf eine andere Person mache Charisma moglich. Es handelt sich
um einen Zuschreibungs- und Bewertungsakt, bei der sich die eine Seite willent-
lich unterwirft und damit zugleich die Wirkung der charismatischen Qualitit des
Gegeniibers bestitigt. Bekanntlich hat Weber den George-Kreis als Beispiel fur
eine ,charismatische Herrschaft® herangezogen,” wozu auch die vielfiltigen Be-
ziehungen zwischen beiden Anlass gaben.”* Auch heute wird die Verehrungs-
struktur des Kreises anhand dieses Phinomens beschrieben.”

68 Ebd., S. 95.

69 Ebd., S. 93. ,Erworbenes Prestige* hingegen ist eine erarbeitete, sekundire Eigenschaft.

70 Vgl. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, hg. v. Apell, 2010, S. 16.

71" Kurze Einfithrungen zum Charisma-Begriff bieten etwa Wolfgang Lipp: Charisma, in:
Grundbegriffe der Soziologie, hg. v. Johannes Kopp/Bernhard Schifers, 10. Aufl., Wiesba-
den 2010, S. 45-47; oder Richard Utz: Charisma, in: Max Weber-Handbuch. Leben — Werk
- Wirkung, hg. v. Hans-Peter Miiller/Steffen Sigmund, Stuttgart/Weimar 2014, S. 42-46.

72 Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, hg. v. Apell, 2010, S. 179. Die Klammern und Kursi-

vierungen stammen vom Verfasser.

Die entsprechende Stelle zur Wirtschaftsfremdheit des Charisma lautet: Es sei ,bei einer

primir kiinstlerischen charismatischen Jiingerschaft denkbar, daff die Enthebung aus den

Wirtschaftskimpfen durch Begrenzung der im eigentlichen Sinn Berufenen auf ,wirtschaft-

lich Unabhingige® (also: Rentner) als das Normale gilt (so im Kreise Stefan Georges, we-

nigstens der primiren Absicht nach).“ Zit. n. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, hg. v.

Apell, 2010, S. 181f. Der Begriff ,Rentner” 16ste im George-Kreis Emporung aus, obwohl

von Weber eindeutig als ,selbstindige Berufslose® definiert (ebd., S. 834). Vgl. hierzu Kar-

lauf: Stefan George. Die Entdeckung des Charisma, 2007, S. 417.

Uber die erste Begegnung zwischen George und Weber berichtet Marianne Weber: Max

Weber. Ein Lebensbild. Mit einer Einleitung von Giinther Roth, Miinchen 1989, S. 463-

73

74

61

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gemeinsam ist den Konzepten von ,Prestige‘ und ,Charisma‘ die Idee der Ver-
ginglichkeit: Sowohl das durch Erfolg erworbene Prestige als auch das durch ei-
nen Akt der Wertung zugeschriebene Charisma sind nicht dauerhaft giiltig, son-
dern miissen immer wieder aktualisiert werden. ,Der von der Masse am Vorabend
umjubelte Held wird, wenn er Ungliick gehabt hat, am anderen Morgen von ihr
verhohnt®, so Le Bon.”® Weber pointiert diesen Vorgang mit dem Schlagwort
»Veralltiglichung des Charisma“.”’ Das Charisma kann nur in spezifischen Kons-
tellationen eine dauerhafte Beziehung zwischen Triger und Verehrer stiften.

2. Stefan George
2.1. Maxime zur Heldenverehrung (1904)

In der Einleitung zur Siebenten Folge der Bliitter fiir die Kunst von 1904 sahen sich
die Herausgeber Stefan George und Carl August Klein dazu veranlasst, an die ur-
sprungliche Beitrags- und Rezipientenklientel ihres Periodikums zu erinnern und
die elitire Runde zu festigen: Der ,kleine kreis* habe sich ,zu einer geistigen und
kiinstlerischen gesellschaft erweitert die sich verbunden fiihlt durch ein besonde-
res lebensgefithl“, doch sei dies kein Anzeichen fiir eine ,verbreitung der kunst
in die massen®.”8 Um sowohl das poetologische wie das lebenspraktische Modell
des Kreises aufrecht zu erhalten, fithren die Herausgeber in der Einleitung 22
Maximen auf, mit denen sie ihre Anhinger auf einen gemeinsamen Kurs einzu-
schworen versuchen. Eine dieser Maximen konzentriert die programmatische
Heldenverehrung im Kreis auf ihre Grundkonstanten.

HELDENVEREHRUNG (PERSONENKULTUS)

Liufte in denen selbst siegreichen faustkimpfern erzbilder errichtet wurden um ihr lob
durch die jahrhunderte wachzuhalten: wie hoch ragen sie tiber einer grimlichen ich-
stichtigen zeit die bemingelt wenn dem meister die jiinger sich in ehrfurcht neigen -
wenn dem schopfergeist mit kranz und reigen alle danken die durch sein wirken erst er-
fahren haben dass ein leben ein fest sei.”?

472. Uber das Verhiltnis zwischen Max Weber und George vgl. Wolf Lepenies: Die drei

Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und Wissenschaft, 2. Aufl., Frankfurt a.M. 2006,

Kap. Stefan George, Georg Simmel, Max Weber, S. 335-355, Gundolf war mit Max Weber be-

freundet. Vgl. ihren Briefwechsel im Gundolf-Nachlass in London, GSA, Gundolf V, 40a.

Dort finden sich neun Briefe und zwei Karten von Max Weber an Gundolf aus den Jahren

von 1910 bis 1914.

Vgl. beispielsweise Karlauf: Stefan George. Die Entdeckung des Charisma, 2007, bes. das

Kapitel Die charismatische Herrschaft, S. 398-426.

76 Le Bon: Psychologie der Massen, 1908, S. 101.

77 Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, hg. v. Apell, 2010, S. 182-188.

78 Stefan George/Carl August Klein: Einleitung zur Siebenten Folge, in: BfdK 7 (1904), S. 1-
11, hier S. 1.

79 Ebd, S.5.

75

62

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

In dem hier vollstindig zitierten kurzen Text verbinden sich Lob der Vergangen-
heit und Kritik an der Gegenwart. Die Autoren duflern sich anerkennend iiber hi-
storische Epochen, in denen fir Heldenfiguren Monumente errichtet wurden, um
ihren dauerhaften Ruhm tiber Generationen hinweg zu sichern. Der Ausdruck
sselbst siegreichen faustkimpfern® verdeutlicht das Ausmafl der Heldenvereh-
rung: Auch denjenigen, deren heroische Tat auf den (sportlichen) Kampf be-
schrinkt ist und ganz ohne schopferische Leistung auskommt, galt der Kult. Zu-
gleich kritisieren die Autoren eine Gegenwart, die aufgrund ihres egozentrischen
Charakters zur Heldenverehrung nicht fihig ist. Durch die parallelisierende Wie-
derholung der konditionalen Bedingung (,wenn dem Meister [...] wenn dem
schopfergeist®), werden die Verehrungspraktiken zwischen George und den Kreis-
Mitgliedern gleichgesetzt mit der Bewunderung fiir einen Helden und einen
schopferischen Genius. Diese zwei in ihrer Struktur einander entsprechenden
Adorationsmodelle erhellen sich wechselseitig. Die Praktiken der elitiren Runde
um George werden aufgewertet und in Bezug zu historischen Vorbildern gesetzt.
Die Maxime, zugleich Aufruf an die Gefolgschaft und Verteidigung gegeniiber
den Kiritikern, stellt Heldenverehrung und ,Personenkult® auf eine Ebene. Die
synonyme Verwendung der Begriffe ,-verehrung’ und ,-kult‘ verleiht dem Akt der
Verehrung einen pseudoreligiésen Charakter und sakralisiert den Helden.

Die Maxime fithrt wesentliche Aspekte zusammen, die sich in den programma-
tischen Heldentexten des Kreises wiederfinden. Die Autoren entlarven sich als
Vertreter eines reaktionidr-konservativen Geschichtsbildes. Bewundert werden fast
ausschliefflich Figuren der Vergangenheit. Deren heroische Grofle wurde bereits
von einer historischen Verehrergruppe erkannt und gefeiert, ist aber in der Ge-
genwart einer indifferenten oder kritischen Masse ausgesetzt. Die Autoren selbst
stellen sich als prophetische Mittler dar, welche die Bedeutung von Heldenfigu-
ren erkennen und der Ignoranz der Masse entgegenwirken. Analog zur fritheren
Monumentalisierung der Helden im Standbild (,erzbilder”), welche die Figur
raumlich und ideell iiber die Masse erhebt, dient in der Gegenwart die biographi-
sche Schrift als materielle Biirgschaft fiir eine dauerhafte Heldenverehrung.

2.2. Heroische Figuren und Verebrer in den Zeitgedichten (1907)

Auf die Maxime folgen sieben Gedichte aus Georges Zyklen Zeitgedichte und Ges-
talten, die spater vollstindig (je 14 Gedichte) im Siebenten Ring (1907) publiziert
werden.? Sie entstehen in den Jahren zwischen 1897 und 1904.8! Nehmen Zeit-

80 Uberwiegend wurden die Gedichte aus dem Zyklus Zeitgedichte schon in frithen Folgen der

BfdK veroffentlicht. Als vollstindiger Zyklus erschienen sie und die Gestalten im Gedicht-
band Der Sicbente Ring (1907), S. 6-63. Vgl. auch den Kommentar von Kai Kauffmann:
Der Siebente Ring, in: Handbuch 1, S. 175.

So datiert Ute Oelmann: Varianten und Erlduterungen, in: Stefan George: Der Siebente
Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 200-236, hier S. 200.

81

63

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

gedichte per definitionem Stellung zu ihrem historischen Kontext,? so konturieren
auch diese beiden Zyklen die Geschichtsauffassung ihres Verfassers und verdeut-
lichen seine Zeitkritik.83 Georges kritische Methode ist der Biographik auffallend
dhnlich. Er spiele ,grofe Personlichkeiten gegen die von den niedrigen Bediirf-
nissen der ,bloden Menge® bestimmte Gestaltlosigkeit ihrer Zeit aus®, so Kai
Kauffmann.8* Georges Kritik richte sich unverkennbar wider die eigene Zeit,
konkret gegen das Wilhelminische Reich.# Dass die Reihe der historischen Figu-
ren in den Zeitgedichten an die ,monumentalische’ Geschichtsauffassung Nietz-
sches ankniipft, hat Achim Aurnhammer verdeutlicht. Vor allem die Gruppen
der ,Klassikergestalten® (Dante, Goethe, Nietzsche, Bocklin) und der ,Herrscher-
gestalten® (u.a. deutsche Kaiser und Konige) reprisentieren, so Aurnhammer,
Nietzsches Diktum von der Kontinuitit tiberzeitlich grofer Personlichkeiten.8
George entwerfe, so formuliert es Jan Andres, ,Gegenbilder zur zivilisatorischen
Moderne®, bei der die jeweils im Zentrum stehenden Personlichkeiten als Sym-
bole oder Allegorien fungieren: ,,Alle Gedichte zeigen eine Struktur der Opposi-
tion: der diagnostizierten und dargestellten Verderbtheit wird eine allegorisch-
symbolische Gestalt entgegengehalten.“8” Das antagonistische Grundprinzip
tiberhoht einzelne historische Figuren tiber die gegenwirtige Menge. Die Kritik
an den modernen Zerfallserscheinungen der Gegenwart wird mit der Kritik an
einer Massengesellschaft verkniipft, die den einzeln herausragenden Menschen
nicht gentigend erkennt und verehrt. Auch die Figuren im Zyklus Gestalten unter-
liegen dem Antagonismus von Masse und Einzelnem. Im Gegensatz zu den
konkreten Personen in den Zeitgedichten handelt es sich bei den Gestalten um Ty-
pen (Kimpfer, Herrscher, Helden), mythische und didmonische Figuren, die

82 Ulrike Stadler-Altmann zeigt die Vielfalt der inhaltlichen Implikationen des Zeitgedichtes
zu Beginn des 20. Jahrhunderts: Das Zeitgedicht der Weimarer Republik. Mit einer Quel-
lenbibliographie zur Lyrik im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts (1900-1933), Hildes-
heim/Zirich/New York 2001 (Germanistische Texte und Studien, 69), bes. S. 9-28.
Jurgen Wilke warnt davor, die Zeitgedichte als rein zeitbezogene Gedichte zu interpretie-
ren. Zwar liefen sich durchaus konkrete Ereignisse als Ausldser bestimmen. IThre Anlage,
strenge Komposition und stilisierte Form verleihe ihnen jedoch eine iiberzeitliche Quali-
tit. Vgl. Wilke: Das ,,Zeitgedicht®. Seine Herkunft und frithe Ausbildung, Meisenheim am
Glan 1974 (Deutsche Studien, 21), S. 34.
84 Kauffmann: Der Siebente Ring, in: Handbuch 1, S. 177. Bei den Persénlichkeiten handelt
es sich um Dante Alighieri, Johann Wolfgang von Goethe, Friedrich Nietzsche, Arnold
Bocklin, Villiers de L’Isle-Adam, Paul Verlaine, Stéphane Mallarmé, Papst Leo XIII., deut-
sche Konige und Kaiser, Sophie von Alencon, Elisabeth von Osterreich, Clement Harris
und Carl August Klein.
Achim Aurnhammer zeigt an einem unverdffentlichten Zeitgedicht Georges mit dem Titel
Der Preusse, wie Stefan George mithilfe der stilistischen Mittel der zeitgendssischen Bis-
marck-Lyrik die Verehrung des Reichskanzlers demontierte. Vgl. Aurnhammer: ,Der Preus-
se, in: Stefan George. Werk und Wirkung seit dem ,Siebenten Ring‘, hg. v. Braun-
gart/Oelmann/Boschenstein, 2001, S. 173-196.
8 Ebd., S. 195.
87 Jan Andres: Gegenbilder. Stefan Georges poetische Kulturkritik in den ,Zeitgedichten® des
,Siebenten Rings, in: George-Jahrbuch 6 (2006/2007), S. 31-54, hier S. 41f.

83

85

64

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

durch ,ein bestimmtes Verhiltnis zu Sphiren des Gottlichen® charakterisiert
sind und sich dadurch von der Menge abheben.?®

In den Zeitgedichten, so Gunilla Eschenbach, gibt sich eine ,implizite Ge-
schichtstheorie® Georges zu erkennen: Im Zentrum seines ,isthetischen Anti-
Historismus® steht die Verehrung einzelner grofler Personlichkeiten, die ihre
Mitwelt und die Geschichte prigen. George setzt dem Historismus ein Konzept
der asthetischen Erneuerung entgegen. Der schopferische Mensch kann jede
Epoche gestalten und verwandeln. Nur diejenigen, denen dies in der Vergangen-
heit gelungen ist, gelten George in der Gegenwart als Vorbilder.3? Eschenbach
fasst anhand dreier charakteristischer Merkmale die Geschichtsauffassung
Georges zusammen: Ihr liege die Idee der Kontingenz zugrunde, die keinen ge-
setzmifligen Geschichtsverlauf erkenne, sondern ein Modell von ,Bliite und
Verfall“ favorisiere, wobei die Bliitezeiten von einem schopferischen ,,Urgeist®
gepragt werden. Zugleich unterliege sein Modell der ,Personengebundenheit®.
Hiermit ist das Wechselspiel des schopferischen Menschen mit seinen Zeitge-
nossen und Nachkommen gemeint.”® Erst das auch schon bei Max Weber for-
mulierte dialogische Verhiltnis von Wirkung und Verehrung ermégliche die vol-
le Entfaltung des ,groflen Menschen®. George lege zudem Wert auf die istheti-
sche Komponente seines Geschichtsdenkens: Die dominierende Rolle im Ge-
schichtsverlauf komme dem Kiinstler zu, der seine Zeit durch den schopferi-
schen Akt gestaltet.”! Eschenbach versteht die programmatischen Essays der
Kreis-Mitglieder als eine theoretische Durchdringung dieser Geschichtsauffassung,
die anschlieflend in der heroischen Biographik des Kreises umgesetzt wird.*?

Zwei Zeitgedichte sollen an dieser Stelle exemplarisch vorgestellt werden, weil
sie Figuren behandeln, die auch in den Biographien des Kreises portraitiert wer-
den. Sie sind daneben fir die Analyse auch deshalb aufschlussreich, weil wohl
selten die Identitit von lyrischem Ich und Autor-Ich so explizit ist wie hier.”
Das einvernehmliche ,,wir®, das Georges Zeitgedicht Goethe-Tag (entstanden wohl
1899 zum 150. Geburtstag Goethes”) eroffnet, schlieffit George und seinen Kreis
ein und setzt sich in Distanz zum mehrfach wiederholten kollektiven ,ihr* der

88  Kauffmann: Der Siebente Ring, in: Handbuch 1, S. 177.

89 Gunilla Eschenbach: Geschichte und Geschichtlichkeit in Stefan Georges Lyrik, in: Ge-
schichtslyrik. Ein Kompendium, hg. v. Heinrich Detering/Peer Trilcke, Bd. 2, Gottingen
2013, S. 859-884.

%0 Dieser Gedanke wird bei Friedrich Gundolf aufgegriffen: ,Nichts andres ist Geschichte:
die Wechselwirkung der schopferischen und der empfinglichen Menschen.“ Zit. n. Gun-
dolf: Dichter und Helden, 1921, S. 25.

91 Eschenbach: Geschichte und Geschichtlichkeit, in: Geschichtslyrik, hg. v. Detering/Tril-
cke, 2013, S. 879.

%2 Ebd., S. 862.

93 Vgl. ebd.,, S. 866.

94 Die Datierung stammt von Oelmann: Varianten und Erliuterungen, in: Stefan George:
Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 200-236, hier S. 200.

65

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Menge. Die Gedichte propagieren eine gemeinsame Verehrungshaltung, die sich
auf eine bestimmte Auswahl an Vorbildern richtet.

GOETHE-TAG

Wir brachen mit dem zarten frithrot auf

Am sommerend durch rauchendes gefild

Zu Seiner stadt. Noch standen plumpe mauer

Und wiirdelos geriist von menschen frei

Und tag - unirdisch rein und fast erhaben. 5
Wir kamen vor sein stilles haus - wir sandten

Der ehrfurcht blick hinauf und schieden. Heute

Da alles rufen will schweigt unser gruss.

Noch wenig stunden: der geweihte raum

Erknirscht: sie die betasten um zu glauben .. 10
Die grellen farben flackern in den gassen -

Die festesmenge tummelt sich die gern

Sich schmiickt den Grossen schmiickend und ihn fragt

Wie er als schild fir jede sippe diene -

Die auf der stimmen lauteste nur horcht - 15
Nicht hohen kennt die seelen-hdhen sind.

Was wisst ihr von dem reichen traum und sange

Die ihr bestaunet! schon im kinde leiden

Das an dem wall geht - sich zum brunnen biickt -

Im jingling qual und unrast - qual im manne 20
Und wehmut die er hinter licheln barg.

Wenn er als ein noch schonerer im leben

Jezt kime - wer dann ehrte ihn? er ginge

Ein konig ungekannt an euch vorbei.

Thr nennt ihn euer und ihr dankt und jauchzt - 25
Thr freilich voll von allen seinen trieben

Nur in den untren lagen wie des tiers -

Und heute bellt allein des volkes riude ...

Doch ahnt ihr nicht dass er der staub geworden

Seit solcher frist noch viel fiir euch verschliesst 30
Und dass an ihm dem strahlenden schon viel

Verblichen ist was ihr noch ewig nennt.?>

Das vierstrophige Gedicht in Blankversen nimmt den Gedenktag zum Anlass,
zwel Formen der Heldenverehrung zu differenzieren. Ist die erste Strophe noch
der Goethe-Verehrung des Kreises gewidmet, so exemplifizieren die anderen drei
Strophen die ,falsche® Verehrung der Menge. Eine Reihe von Merkmalen ist kon-
trastiv einander gegentibergestellt: Geht die Verehrung des Kreises mit Einsam-
keit, Stille und Schweigen einher (darauf verweisen die Tageszeitangaben ,mit
dem zarten frithrot“ [V. 1], die Lokalbeschreibungen ,von menschen frei [V. 4]
und ,sein stilles haus“ [V. 6] ebenso wie die Form der Verehrung ,wir sandten /

95 Zit. n. Stefan George: Goethe-Tag, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 10f.

66

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der ehrfurcht blick hinauf” [V. 6f.] und ,schweigt unser gruss“ [V. 8]), so ist die
Verehrung der Masse vor allem durch Lautstirke und Farbigkeit, akustische und
visuelle Zeichen charakterisiert (,Da alles rufen will“ [V. 8], ,Die grellen farben
flackern® [V. 11], ,der stimmen lauteste® [V. 15]). Die beiden konkurrierenden
Verehrergemeinden unterscheiden sich auch in Bezug auf ihre Sichtbarkeit:
Handelt es sich bei der Verehrung der kleinen elitiren Gruppe um eine stille,
nahezu heimliche Hingabe, so wird die Adoration der Masse durch einen groflen
Festtag offentlich zelebriert. Die religiosen Anleihen der Zitate unterstreichen die
hervorgehobene Bedeutung des elitiren Kreises (,der geweihte Raum® [V. 9])
und kritisieren zugleich die Masse: Mit dem Bild des unglaubigen Thomas, der
Zeugnis braucht, um zu glauben (,sie die betasten um zu glauben® [V. 10]), wird
die Menge diffamiert. Thr wird ein ,falsches® Verstindnis und eine ,falsche’ An-
eignung des Verehrten diagnostiziert. Die Ehrfurcht hingegen, welche das spre-
chende ,wir” Goethe entgegenbringt, zeugt von einer demiitigen Haltung, die -
so zumindest an der Oberfliche - selbstlose Hingabe bedeutet. Die Verehrung
der Menge hingegen sei egoistisch und eigenniitzig: ,,Sich schmiickt den Grossen
schmiickend” (V. 13). Sie wird qualitativ abgewertet (,, Was wisst ihr von dem rei-
chen traum und sange / Die ihr bestaunet!“ [V. 17f.]) und ihre Vertreter werden
als unwissend deklariert, die das Wesentliche nicht erkannt haben (,Doch ahnt
ihr nicht dass er der staub geworden / Seit solcher frist noch viel fiir euch ver-
schliesst® [V. 29f.]) und auf der Grundlage tiberholter und nicht mehr giiltiger
Kenntnisse verehren (,Und dass an ihm dem strahlenden schon viel / Verbli-
chen ist was ihr noch ewig nennt.“ [V. 31f.]). Indem das lyrische Kollektiv die
Adorationspraktiken der Menge abwertet, iberhht es zugleich den eigenen eli-
tiren Kreis, der um die ,richtige’ Bedeutung des Verehrten weifs.

Das ebenfalls vierstrophige Zeitgedicht Nietzsche, entstanden nach dessen Tod im
Jahr 1900,°¢ nimmt einen Zeitgenossen Georges in die Reihe der Verehrten auf.?’
Nietzsche wird als isolierte Personlichkeit aus der Menge hervorgehoben (,ihn der
einzig war / Von tausenden aus rauch und staub um ihn“ [V. 4f]). Als ,Erl6ser” ti-
tuliert und Schopfergott inszeniert (,Erschufst du gotter nur um sie zu stiirzen® [V.
20]) wird ihm eine {ibergeordnete Bedeutung zugemessen, die jedoch ins Selbstzer-
storerische umschligt (,Du hast das nichste in dir selbst getotet” [V. 22]).

96 Stefan George: Nietzsche, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 12f. Zur Da-
tierung vgl. den Kommentar von Ute Oelmann, ebd., S. 202.

Vgl. die Analysen von Nikolas Immer: Mit singender statt redender Seele. Zur Nietzsche-
Rezeption bei Stefan George und seinem Kreis, in: Friedrich Nietzsche und die Literatur
der klassischen Moderne, hg. v. Thorsten Valk, Berlin/New York 2009 (Klassik und Mo-
derne. Schriftenreihe der Klassik Stiftung Weimar, 1), S. 55-86; Peter Trawny: George
dichtet Nietzsche. Uberlegungen zur Nietzsche-Rezeption Stefan Georges und seines Krei-
ses, in: George-Jahrbuch 3 (2000/2001), S. 34-68; Piitz: Nietzsche und George, in: Stefan
George Kolloquium, hg. v. Heftrich/Klussmann/Schimpf, 1971, S. 49-58; Manfred Rie-
del: ,Sich bannen in den kreis den liebe schliesst - Nietzsche und George, in: Stefan
George. Dichtung - Ethos - Staat, hg. v. Pieger/Schefold, 2010, S. 399-416.

97

67

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

NIETZSCHE

Schwergelbe wolken ziehen iberm hiigel

Und kiihle stiirme - halb des herbstes boten

Halb frithen frithlings ... Also diese mauer

Umschloss den Donnerer - ihn der einzig war

Von tausenden aus rauch und staub um ihn? 5
Hier sandte er auf flaches mittelland

Und tote stadt die lezten stumpfen blitze

Und ging aus langer nacht zur lingsten nacht.

Blod trabt die menge drunten - scheucht sie nicht!

Was wire stich der qualle - schnitt dem kraut! 10
Noch eine weile walte fromme stille

Und das getier das ihn mit lob befleckt

Und sich im moderdunste weiter mistet

Der ihn erwiirgen half sei erst verendet!

Dann aber stehst du strahlend vor den zeiten 15
Wie andre fithrer mit der blutigen krone.

Erloser du! selbst der unseligste —

Beladen mit der wucht von welchen losen

Hast du der sehnsucht land nie licheln sehn?

Erschufst du gotter nur um sie zu stiirzen 20
Nie einer rast und eines baues froh?

Du hast das nichste in dir selbst getotet

Um neu begehrend dann ihm nachzuzittern

Und aufzuschrein im schmerz der einsamkeit.

Der kam zu spit der flehend zu dir sagte: 25
Dort ist kein weg mehr tiber eisige felsen

Und horste grauser vogel — nun ist not:

Sich bannen in den kreis den liebe schliesst ..

Und wenn die strenge und gequilte stimme

Dann wie ein loblied tont in blaue nacht 30
Und helle flut - so klagt: sie hitte singen

Nicht reden sollen diese neue seele!”8

Wihrend in der ersten Strophe mithilfe von Naturbeschreibungen und naturme-
taphorischen Ausdriicken (der ,Donnerer” [V. 4]) die Szenerie des Sterbeortes in
Weimar heraufbeschworen wird, widmet sich die zweite Strophe dem Rangunter-
schied von Nietzsche und seinen vermeintlichen Verehrern. Schon Ernst Mor-
witz, der das lyrische Ich mit George gleichsetzt, betonte die auffillige Separati-
on des auf der Anhohe Weimars residierenden ,einzigen® Nietzsche und der
,bloden Menge* unten in der Stadt.”® Auch hier lisst sich — wie im Zeitgedicht
Goethe-Tag - eine Differenzierung von Verehrergruppen ausmachen, die beide

98 Zit. n. George: Nietzsche, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 12f.
9 Vgl. Ernst Morwitz: Kommentar zu dem Werk Stefan Georges, 2. Aufl., Diisseldorf/
Miinchen 1969, S. 222.

68

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

pejorativ bewertet werden: die ,blode Menge* steht als ignorante Gruppe denje-
nigen gegeniiber, die ihm durch ihre Verehrung Schaden zufiigen (,Der ihn er-
wirgen half* [V. 14]).190 Die Anrede Nietzsches am Ende der zweiten Strophe
(,Dann aber stehst du strahlend vor den zeiten“ [V. 15]) wird mit einer Zu-
kunftsvision verkniipft, in der er in der Nachfolge Christi zum ,Erloser” (V. 17)
stilisiert wird. Die dritte Strophe handelt mit kritischem Unterton von der selbst
verantworteten Isolierung und Vereinsamung Nietzsches zu Lebzeiten, der in der
letzten Strophe die Vision eines ,harmonischen Gemeinschaftsmodells“1% als
Losung entgegengesetzt wird, fiir die es aber ,zu spat“ (V. 25) sei. Hier kommt
eine dritte Gruppe von Verehrern ins Spiel, die als George und sein Kreis identi-
fiziert werden kann: ,kreis den liebe schliesst® (V. 28).102 Nikolas Immer betont
die durchaus kritischen Tone des Gedichts. Es tiberhohe Nietzsche keineswegs
ungebrochen. Statt um eine ,unreflektierte Panegyrik® handele es sich um eine
sdifferenzierte Wiirdigung®.103

Anspielungen auf zeithistorische Figuren finden sich neben dem Zeitgedicht
Nietzsche auch in dem unverdffentlichten Gedichtfragment Der Preusse (entstan-
den vor 1902)1% sowie in dem Gedicht Der Krieg (entstanden vor 1917).105 Im
Gegensatz zu Nietzsche werden die in diesen Gedichten inszenierten Personen,
Bismarck und Hindenburg, jedoch deheroisiert. Georges Verehrung gilt mit
Ausnahme Nietzsches nicht den zeitgeschichtlichen Figuren des Wilhelmini-
schen Deutschland. Vielmehr wihlt er historische Personlichkeiten, die als {iber-
zeitliche Figuren beglaubigt werden konnen. ,Du wolltest diener sein - kein
Grosser - finden / Wir andre grabschrift dir als du dir selbst?“, fragt George kri-
tisch im Bismarck-Fragment.19 Hindenburg wird als ,vergessner / Schmuckloser
Greis“ diskreditiert, der zwar kurzzeitige Erfolge aufweisen konnte, aber keine
dauerhafte Wirkung entfaltete.9” Weniger konkret identifizierbar, aber dennoch
auf historische Ereignisse zurtickzufithren sind die Figuren in weiteren Kriegsge-
dichten Georges: In dem reimlosen Langgedicht Der Dichter in Zeiten der Wirren

100 Trawny zihlt dazu Elisabeth Forster-Nietzsche. Vgl. Trawny: George dichtet Nietzsche, in:
George-Jahrbuch 3 (2000/2001), S. 50.

101 Immer: Mit singender statt redender Seele, in: Friedrich Nietzsche und die Literatur der
klassischen Moderne, hg. v. Valk, 2009, S. 67.

102 So schon Trawny: George dichtet Nietzsche, in: George-Jahrbuch 3 (2000/2001), S. 53.

103 Immer: Mit singender statt redender Seele, in: Friedrich Nietzsche und die Literatur der
klassischen Moderne, hg. v. Valk, 2009, S. 65.

104 vgl. Aurnhammer: ,Der Preusse’, in: Stefan George. Werk und Wirkung seit dem ,Sieben-
ten Ring’, hg. v. Braungart/Oelmann/Bdschenstein, 2001, S. 196.

105 Erschienen im Gedichtband Das Neue Reich (1928). Vgl. zur Datierung Oelmanns Kom-
mentar in: Stefan George: Das Neue Reich, Stuttgart 2001 (SW, 9), S. 139-142. Vgl. auch
Aurnhammer: Kriegskritik als Nachkriegsvision, in: Cultura Tedesca 46 (2014), S. 53-79.

106 7it. n. Aurnhammer: ,Der Preusse, in: Stefan George. Werk und Wirkung seit dem ,Sie-
benten Ring‘, hg. v. Braungart/Oelmann/Bdschenstein, 2001, S. 186.

107 7it. n. Stefan George: Der Krieg, in: Das Neue Reich, Stuttgart 2001 (SW, 9), S. 139-142,
hier S. 24.

69

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

(entstanden wohl zwischen 1919 und 1921)19¢ wird die Erneuerungskraft des
Dichters als Seher beschworen, der nach Zeiten der Missachtung endlich trium-
phiert.1% In dem funfstrophigen, ebenfalls reimlosen Langgedicht Einem jungen
Fiibrer im ersten Weltkrieg (entstanden wohl 1919)10 wird die Desillusion eines
jungen Soldaten von der Vision eines Alteren gelindert.!!! Das ebenfalls im Nex-
en Reich erschienene Rollengedicht Der Gebenkte greift den Gedanken eines spiten
Triumphes auf, den der geschmihte Verbrecher nach seinem Tod erfihrt: ,Als
sieger dring ich einst in euer hirn / Ich der verscharrte .. und in eurem samen /
Wirk ich als held auf den man lieder singt / Als Gott .. und eh ihrs euch versahet
- biege / Ich diesen starren balken um zum rad.“ Die in diesem Gedicht als Kli-
max strukturierte Folge von verehrungswiirdigen Typen (Sieger — Held - Gott)
wird mit dem sukzessiven Erkenntnisvorgang des Publikums parallelisiert. Nach-
dem das Publikum den Todgeweihten zunichst verhohnt, kommt es langsam zur
Besinnung, um sodann die Taten des Gedchteten medial zu vermitteln und
schliefflich zur Glaubenssache zu erkliren. In den drei letzten Gedichten werden
unter Riickgriff auf historische Vorbilder neue visionire Konzepte entwickelt, die
sich vor allem in der Figur des Dichters und des geistigen Fiihrers versinnbildli-
chen. Sie greifen damit eine Tendenz der Zeitgedichte auf.''? Die Zeit- und
Kriegsgedichte gehoren zu den wenigen lyrischen Werken Georges mit einem
expliziten und konkreten Geschichtsbezug. In anderen Gedichten wird das Kon-
zept des Helden nicht an historische Personen riickgebunden, sondern tritt als
abstrakte ,Idee‘ des Heroischen zutage, die von einzelnen namenlosen Figuren
verkorpert wird. Es lassen sich zwar antikisierende, medidvalisierende oder orien-
talisierende Heldenkonzepte ausmachen, sie bleiben in ihrer historischen Be-
zugnahme jedoch meist unkonkret.!’® An den knapp skizzierten Beispielen zeigt
sich, dass Georges Heldenvorstellung zwar wiederkehrende Muster aufweist, ihm
aber kein geschlossenes Konzept zugrunde liegt. George variiert verschiedene

108 Vgl zur Datierung Stefan George: Das Neue Reich, Stuttgart 2001 (SW, 9), S. 142.

109 Vgl. die Deutung von Ernst Osterkamp: Das Neue Reich, in: Handbuch 1, S. 203-217,
hier S. 214 sowie Barbara Beflich: Vates in Vastitate. Poetologie, Prophetie und Politik in
Stefan Georges Der Dichier in Zeiten der Wirren, in: Poetologische Lyrik von Klopstock bis
Griinbein. Gedichte und Interpretationen, hg. v. Olaf Hildebrand, K6ln/Weimar/Wien
2003, S. 201-219.

110 vgl. zur Datierung Stefan George: Das Neue Reich, Stuttgart 2001 (SW, 9), S. 145.

11 Der junge Fithrer* wird meist mit Erich Boehringer identifiziert, der George wihrend des
Krieges besuchte. Vgl. ebd.

112 Andres: Gegenbilder. Stefan Georges poetische Kulturkritik, in: GeorgeJahrbuch 6
(2006/2007), S. 54.

13 So vor allem in den Biichern der Hirten- und Preisgedichte - der Sagen und Siinge und der héingen-
den Girten (1895). Vgl. auch Natasha Grigorian: The Poet and the Warrior: The Symbolist
Context of Myth in Stefan George’s Early Verse, in: The German Quarterly 82, 2 (2009),
S. 174-195. Nach Natasha Grigorian manifestiert sich das heroische Ideal Georges in den
symbolischen Figuren des Dichters und des Kriegers. Damit greift sie auf die Wort-Tat-
Dichotomie zuriick, die insgesamt das Heldenkonzept Georges und des Kreises prigt.

70

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Heldentypen!!# und tberfithrt historisch verifizierbare Gestalten in ein iiberhis-
torisches, fur den Kreis verbindliches Konzept.

2.3. Die Vorrede zum Gedenkbuch Maximin (1907) als Modell''>

Georges Maximin-Kult wurde vielfach unter soziologischen, psychologischen, re-
ligionsidsthetischen sowie medien- und kommunikationswissenschaftlichen
Aspekten untersucht.!® Die Bedeutung Maximins fiir die wissenschaftlichen
Schriften des Kreises hat bisher nur Osterkamp bearbeitet. Er deutet die ,,Heroen-
idolatrie” der Werke der Wissenschafi als ,Ableitungen des Maximin-Kults®, be-
zieht dies aber nur auf die ,innenpolitisch® ausgerichteten Texte.!1”

1907 erschien ein von Stefan George herausgegebenes Gedenkbuch, das dem
von ihm vergottlichten Maximin gewidmet war.!18 In der verkiindigenden Prosa-
Einleitung, die das Gedenkbuch eroffnet, wird Maximin zum jugendlich-
heroischen Verehrungsobjekt erhoben. Der mythisierten Gestalt Maximin lag der
1904 verstorbene Miinchner Gymnasiast Maximilian Kronberger zugrunde, dem
George mehrfach begegnete.!’® Kronbergers biographische Lebensdaten, insbe-
sondere die Zusammenkiinfte mit George, flossen in die hagiographische Vorrede
ein. Sie zeigen, wie befremdlich auf den Auflenstehenden die Wahl dieser Person
als Vergotterungsobjekt wirken musste: Zwar hatte Kronberger einige Gedichte

114 Natasha Grigorian zeigt unter anderem am Gedicht Irrende Schar, dass George verschiedene
Heldentypen modelliert: ,the hero triumphant over dangers [...], the hero at the service
of passion [...], and the hero as rescuer [...]. This amalgamation results in a composite he-
roic mytheme.“ Zit. n. Grigorian: The Poet and the Warrior, 2009, S. 184.
Dieses Unterkapitel ist teilweise bereits erschienen. Vgl. Ann-Christin Bolay: Maximin und
Cisar. Adorationsmodelle im Stefan George-Kreis, in: Bewunderer, Verehrer, Zuschauer.
Die Helden und ihr Publikum, hg. v. Asch/Butter, 2016, S. 137-157. Es wurden geringfu-
gige Anderungen vorgenommen.
Vgl. hierzu den konzisen Uberblick iiber die Forschung bei Jan Stottmeister: Pythagorei-
sche Elemente in Stefan Georges Maximin-Kult, in: George-Jahrbuch 6 (2006/07), S. 122-
149, hier S. 123f. Wolfgang Braungart hat in seiner Studie zum Asthetischen Katholizismus
darauf verwiesen, dass es sich bei Maximin mehr um eine Kult- als eine Religionsstiftung
handelt. Vgl. Wolfgang Braungart: Asthetischer Katholizismus. Stefan Georges Rituale in
der Literatur, Tabingen 1997 (Communicatio, 15), hier S. 237. Francesco Rossi untersucht
die Knabenfigur bei George und die Reaktion von Thomas Mann. Vgl. Francesco Rossi:
Die Knabenfigur bei Stefan George: Charakterisierung, kreis-interne Auslegungen, Thomas
Manns Rezeption und Parodisierung im ,,Tod in Venedig®, in: Studi Germanici 46 (2009),
S. 509-531. Neuere Forschungsbeitrige stammen von Lothar van Laak: Maximin als reli-
gioses Medium, in: Stefan George und die Religion, hg. v. Wolfgang Braungart, Ber-
lin/Boston 2015 (Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte, 147), S. 42-51; und
Georg Dorr: Stefan Georges neopagane Maximin-Religion, in: ebd., S. 52-79.
Osterkamp: Georges Maximin-Erlebnis, in: Begegnung mit dem ,Fremden’, hg. v. Iwasaki,
1992, S. 395f. Vgl. Kap. 1.2.2.
18 Maximin. Ein Gedenkbuch, hg. v. Stefan George, Berlin 1907 (BfdK).
119 Das Verhiltnis zu George war nicht frei von Spannungen. Die Konflikte schildert Franzis-
ka Walter: Kronberger, Maximilian Konrad August, in: Handbuch 3, S. 1500-1503.

115

116

117

71

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

verfasst,!20 war ansonsten aber ein eher durchschnittlicher Gymnasiast. Dass
George jedoch schon zu Lebzeiten Kronbergers an dessen Stilisierung arbeitete,
verdeutlichen die Fotografien des Maskenzugs bei Henry von Heiseler im Febru-
ar 1904. George liefd sich, als Dante verkleidet, von Kronberger im Kostiim eines
Florentiner Edelknaben begleiten (Abb. 5). Das Gedenkbuch uibersteigert diese Sti-
lisierung und wiirdigt Maximin als heroische Figur ohne Tat, transformiert
George zum prophetischen Mittler und setzt den George-Kreis als Verehrerge-
meinde ein. Es enthilt Gedichte von George und Kronberger sowie vom Freun-
deskreis, namentlich von Karl Wolfskehl, Friedrich Gundolf, Lothar Treuge und
Oskar Dietrich. Der Schrift kommt daher die Stellung eines Grilndungstextes des
Kreises zu.!2! Thre Reichweite war jedoch gering: Das Gedenkbuch erschien in ei-
ner Auflagenhohe von 200 Exemplaren und war nur einem ausgewihlten Perso-
nenkreis zuginglich. 1908 wurde die Vorrede in den Blittern fiir die Kunst ge-
druckt, ebenfalls in geringer Auflage.1?2 Erst der Abdruck in Tage und Taten von
1925 machte die Vorrede einem grofleren Publikum bekannt.123

Der Buchkiinstler Melchior Lechter hat den Band im Auftrag Georges auf-
wendig gestaltet.124 Bereits in der bildnerischen Gestaltung lassen sich exempla-
risch Verehrungsstrategien zeigen. Das Gedenkbuch erdftnet mit einer ca. 1903/04
entstandenen Fotografie, die umrahmt ist von ornamentalen, floralen und figura-
len Darstellungen (Abb. 8).12° Auf der Fotografie ist der etwa 15-jahrige Maximi-
lian Kronberger im Profil von schrig hinten mit nacktem Oberkorper zu sehen.
Er trigt einen Lorbeerkranz, hilt einen Stab in der linken Hand und blickt in
ruhiger, aufrechter Haltung aus dem Bild heraus. Die buchkiinstlerische Gestal-
tung Lechters dominiert das untere Drittel der Seite: Um die Hiupter zwei ein-
ander zugewandter Pfauen strahlen Gloriolen. In ihrer Mitte schwebt eine Krone
Uber einem floral geschmiickten Kreissymbol, das sich in vielfacher Wiederho-
lung in der kiinstlerischen Gestaltung wiederfindet. Beide Pfauen halten einen
hoch aufragenden Kerzenstinder in ihren Krallen - eine Parallele zum Stab in

120 Brschienen sind diese Gedichte posthum u.a. in Maximin. Ein Gedenkbuch, hg. v.
George, 1907; daneben aber auch eigenstindig: Maximilian Kronberger: Nachlass, Privat-
druck, anonym hg. v. Herbert Steiner, Ziirich [1937] sowie Maximilian Kronberger: Ge-
dichte, Tagebiicher, Briefe, hg. v. Georg Peter Landmann, Stuttgart 1987.

121 ygl. diese Einschitzung auch bei Egyptien: Die ,Kreise®, in: Handbuch 1, S. 376.

122 Stefan George: Vorrede zu Maximin, in: BfdK 8 (1908/09), S. 28-33.

123 Stefan George: Tage und Taten. Aufzeichnungen und Skizzen, Stuttgart 1998 (SW, 17), S.
61-66.

124 Ausfiihrliche Analysen der Gestaltung finden sich bei Martin Roos: Stefan Georges Rheto-
rik der Selbstinszenierung, Disseldorf 2000 sowie Stottmeister: Pythagoreische Elemente,
in: George-Jahrbuch 6 (2006/07), S. 122-149.

125 Bei der Fotografie handelt es sich um eine von George veranlasste Auftragsarbeit. Vgl. Wal-
ter: Kronberger, in: Handbuch 3, S. 1501. Die Fotografie wird allerdings nur als Ausschnitt
gezeigt. Kai Kauffmann publizierte in seiner George-Biographie von 2014 eine Fotografie, auf
der die vollstindige Aktaufnahme Maximilian Kronbergers zu sehen ist. Vgl. Kai Kauffmann:
Stefan George. Eine Biographie, Gottingen 2014 (Castrum Peregrini, N.F., 8), S. 147.

72

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Maximins Hand. Sie lassen ihn im Kontext der Figur des Lichtbringers erschei-
nen.'?¢ Die Kreissymbolik dient ebenso wie die Pfauen der sinnbildhaften Dar-
stellung von Unsterblichkeit und Ewigkeit.1?” Die Krone verweist noch auf den
Namen des frith verstorbenen Jugendlichen (Kronberger) und verleiht ihm zu-
gleich durch den symbolisierten Kronungsakt herausgehobene Bedeutung. Auch
die Fotografie zeigt stilisierende Merkmale, ldsst sie doch assoziativ an arkadische
Hirten'?8 und damit an Jugend und Urspriinglichkeit ebenso denken wie an den
griechischen Antinoos, den jungen Geliebten des romischen Kaisers Hadrian. Er
wurde nach seinem frithen Tod als Gott verehrt und ist als kultisches Objekt in
zahlreichen Bilddarstellungen tberliefert.!2 Die Fotografie verdeutlicht, ebenso
wie die Umwandlung des Namens,!3? die Transformation des Jugendlichen Ma-
ximilian Kronberger zum vermeintlichen Gott Maximin: Zeigt die Fotografie als
Abbild der Wirklichkeit noch den Kérper des lebendigen Jugendlichen, so sind
ithm bereits hier Attribute der Stilisierung (Lorbeerkranz und Stab) beigegeben.
Im Zusammenspiel mit der ornamentalen Umrahmung vollzieht sich sodann die
Apotheose gemifl einer Gedichtzeile Georges vollends: ,,Den leib vergottet und
den gott verleibt“.13! Thre Steuerung durch George, der als Auftraggeber sowohl
der Fotografie als auch der illustrativen Gestaltung maf3geblich an der bildlichen
Darstellung beteiligt war, riickt ihn als Vermittler in den Vordergrund.

Die in acht Abschnitte untergliederte programmatische Vorrede handelt von
der Begegnung Georges mit Maximilian Kronberger und dessen Tod ebenso wie
von der Kultstiftung durch den prophetischen ,Meister“. George ldsst als Spre-
cherinstanz ein kollektives ,Wir“ auftreten.!32 Die sich dahinter verbergende
Gruppe bleibt auf textimmanenter Ebene zwar unbestimmt, tritt aber in Form

126 Dies lasst sich sowohl im christlichen Sinne als Erlésergestalt deuten als auch im antiken
Kontext als Phoibos Apollon, Gott des Lichts. Bestirkt wird diese Bildanspielung durch
Georges Aussage in der Vorrede, Maximin habe ,iiber grosse eisige flichen nun ein
gleichmissiges und wirmendes licht verbreitet®. Zit. n. George: Vorrede zu Maximin, in:
BfdK 8 (1908/09), S. 33.

127 ygl. Joachim Kramer: Art. ,Pfau®, in: Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 3, hg. v.
Engelbert Kirschbaum SJ, Rom u.a. 1971, Sp. 409-411.

128 Nicolas Poussins’ Gemilde Et in Arcadio ego (erste Fassung um 1630, zweite Fassung um
1640) ist wohl die berithmteste Darstellung eines arkadischen Hirten und kann als Vorbild
fiir die fotografische Inszenierung gedient haben.

129 Zur Antinoos-Rezeption siche Hugo Meyer: Antinoos. Die archiologischen Denkmiler
unter Einbeziehung des numismatischen und epigraphischen Materials sowie der literari-
schen Nachrichten. Ein Beitrag zur Kunst- und Kulturgeschichte der hadrianisch-
frithantoninischen Zeit, Miinchen 1991.

130 Als Kontraktionskiirzung von ,Maximilian® verweist ,Maximin‘ unter anderem auf den HI.
Maximin, Bischof von Trier im 3. und 4. Jahrhundert, dem Hildegard von Bingen einen
Hymnus widmete.

131 Stefan George: Templer, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 52f, hier S. 53.

132 Francesco Rossi spricht von einer ,kollektiven Assertion®: ,,Die Autoren verhalten sich da-
bei wie Choreuten, die ihre Stimmen in den Dienst des Gesamtkunstwerks stellen [...]“
Vgl. Rossi: Die ,Gestalt® des Erkennens, in: Scientia Poetica 15 (2011), S. 164. Das Verfah-
ren dominiert auch die biographischen Schriften des Kreises.

73

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der anderen Dichter des Gedenkbuchs hervor, die sich durch ihre lyrische Mitwir-
kung zum Kult bekennen. Nach Rossi fithrt die Symbiose von individuellem
Verfasser und kollektiver Autorschaft zur ,Zusammenschweiffung und Eingliede-
rung in eine ,Gesinnungsgemeinschaft*.133 Der erste Abschnitt der Vorrede stellt
die Ausgangssituation der Kultstiftung dar: Eingeleitet mit einer Klage tiber die
krankende Gegenwart, welche Dantes Divina Commedia zitiert, wird eine istheti-
sche Krise diagnostiziert.!3* Die Analogie zu Dantes Gang ins Inferno prophezeit
der Gegenwart apokalyptische Szenerien:

Wir hatten eben die mittigliche hohe unsres lebens tiberschritten und wir bangten beim
blick in unsre nichste zukunft. Wir gingen einer entstellten und erkalteten menschheit
entgegen die sich mit ihren vielspaltigen errungenschaften und veristelten empfindun-
gen briistete indessen die grosse tat und die grosse liebe am entschwinden war. Massen
schufen gebot und regel und erstickten mit dem lug flacher auslegung die zungen der
Rufer die ehmals der mord gelinder beseitigte: unreine hinde withlten in einem haufen
von flitterstiicken worin die wahren edelsteine wahllos geworfen wurden - zerlegender
diinkel verdeckte ratlose ohnmacht und dreistes lachen verkiindete den untergang des
Heiligtumes. (Ma, 28)13°

Die einleitenden metaphorischen Schilderungen, in denen Kritik an Demokrati-
sierung und Sikularisierung der Gegenwart geiibt wird, steigern sich sukzessive
zu einer umfassenden Szenerie des Kulturverfalls. Der drohende Verlust von Re-
ligiositdt wird vom Erzdhler sinnbildlich als Ende der Menschheit gedeutet. Ein
jaher Bruch, gesteigert durch das Temporaladverb ,plotzlich®, markiert eine Za-
sur, die Rettung verspricht: ,[...] als die plotzliche ankunft eines einzigen men-
schen in der allgemeinen zerriittung uns das vertrauen wiedergab und uns mit
dem lichte neuer verheissungen erfiillte.“ (Ma, 28). Mit dem Auftreten einer Ein-
zelfigur als Erloser, rekurrierend auf die Geburt Jesu Christi, ist ein Wendepunkt
erreicht, der dem kollektiven ,wir” neue Zukunftsperspektiven eroffnet.!3¢ Ma-
ximin erfiillt als Erlosergestalt das Bediirfnis der Gruppe nach Rettung aus der
Sinnkrise: ,,[...] was uns not tat war Einer der von den einfachen geschehnissen
ergriffen wurde uns die dinge zeigte wie die augen der gotter sie sehen.” (Ma, 29)
Als Verbindungsglied zum Géttlichen sei Maximin - so der Erzdhler - in der La-
ge, die Gruppe aus der dsthetischen Krise zu befreien.

133 Ebd.

134 Der Canto 1 des Infernos beginnt mit den Worten ,Nel mezzo del cammin di nostra vita
/ mli ritrovai per una selva oscura, / ché la diritta via era smarrita“. Zit. n. Dante Alighieri:
La Divina Commedia. Inferno. Commento di Anna Maria Chiavacci Leonardi, Mailand
2009 (Oscar grandi classici), S. 7-9.

135 George: Vorrede zu Maximin, in: BfdK 8 (1908/09), S. 28. Zitiert wird im Folgenden unter
der Angabe der Sigle ,Ma“ und der Seitenzahlen im laufenden Text.

136 Eine Analogie lisst sich zu Georges Dante-Erlebnis, wie es Klussmann beschreibt, feststel-
len: Dantes Vorbildfunktion fiir George gehe auf einen Akt ,plotzlichen Erkennens® zu-

riick. Vgl. Klussmann: Dante und Stefan George, in: Stefan George Kolloquium, hg. v.
Heftrich/dems./Schimpf, 1971, S. 138-150, hier S. 141.

74

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Wahl dieses Retters wird durch die Stilisierung seiner Leiblichkeit und
Prisenz legitimiert, seine Tatlosigkeit am Beispiel seiner Wirkung heroisch um-
formuliert. Maximin wird ein besonderes Charisma zugesprochen: Als ,junger
fechter mit einer ,miene feldherrlicher obergewalt® (Ma, 28) hilt er seine Be-
wunderer ,,im banne seiner ausstrahlung® (Ma, 29). Sein Charisma zeigt sich vor
allem an seiner Reinheit:

[E]r war zu rein als dass eine berithrung ihn hitte beflecken - zu abseits als dass eine na-
he ihn hitte treffen kdnnen .. er trug sich mit dem unbewussten stolz derer die nie ge-
leugnet oder gedient und mit der unnachahmlichen wiirde derer die viel gebetet haben.
Sein wesen bewegte sogar die unempfindlichen leute des volkes: sie warteten die stunde
ab da er voriiberkam um ihn im nu zu betrachten oder seine stimme zu horen. (Ma, 30)

Die Reichweite von Maximins Charisma gehe tiber den Kreis hinaus und errei-
che auch die Offentlichkeit. Diese wird hierarchisch vom Kreis abgegrenzt (,die
unempfindlichen leute des volkes®). Der Erzihler setzt dadurch auf groflere
Glaubwiirdigkeit. Die Reaktion der Offentlichkeit dient dem elitiren Kreis para-
doxerweise als autoritire Beglaubigung. Maximins Prisenz erfullt sich ohne Tat:
»|.-.] seine blosse anwesenheit im raum geniigte um bei allen das gefiihl von
leibhaftem duft und wiarme zu erwecken.” (Ma, 30) Maximins Leibhaftigkeit — so
wird suggeriert — hat unmittelbar positiven Einfluss auf das korperliche Befinden
der Anwesenden. Der olfaktorische Eindruck bannt ebenso die Sinne wie der
durch das Erscheinen Maximins hervorgerufene Temperaturwechsel. Auf dhnli-
che Weise wird in der Erinnerungsliteratur des Kreises das Erscheinen Georges
beschrieben, als nachhaltiges ,,Schliisselerlebnis®.137

Die Vergottlichung Maximins liegt allein in der Verantwortung Georges, des-
sen religionsstiftendes Bestreben in der Selbstinthronisation als prophetischer
»Meister” gipfelt. In einem Bund mit Gott habe Maximin um einen ,grossen
menschen®, einen ,Meister” gebeten (Ma, 32). Der gottliche Vertrag erfulle sich
in der Begegnung mit George, der sich zugleich zum Lehrer, zum Propheten und
zum Verehrer macht. Diese Uberhéhung kulminiert in einer dialogischen Szene,
welche in direkter Rede und damit groiter Unmittelbarkeit ein augenscheinlich
konstruiertes Gesprich zwischen George und Maximin wiedergibt.

Dies aber war Maximins stolzester abend als er unter langen gesprichen mit dem Meis-
ter durch die halbentschlafnen fluren gegangen war und dieser sagte wihrend sich hinter
dem schloss eine weinrote wolke erhob: Mein Maximin - was du mir entgelten wolltest
ist reichlich zuriickgegeben. Mit Einem satze hast du ein quilendes geheimnis gelost zu
dem kein buch und keine rede mir den schliissel brachte: du hast iiber grosse eisige fla-
chen nun ein gleichmissiges und wirmendes licht verbreitet. Ich entlasse dich als schii-
ler - nimm mich zum freund! denn immer bleib ich ein teil von dir wie du ein teil von
mir. Maximin hing sich in seligkeit an den Meister bevor er antwortete: ich weiss nicht
ob ich diese wesen je werde verstehen lernen die aus threm wohnsitz sich eine holle
bauen und dariiber sich paradiese erfinden .. soweit mein auge reicht seh ich nur glanz -

137 Rossi: Die ,Gestalt* des Erkennens, in: Scientia Poetica 15 (2011), S. 161.

75

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ich habe die ganze brust voll gliick und tiber jedes ende hinaus winkt mir mit goldnen
fliigeln unsterblichkeit. (Ma, 32f.)

In Voraussicht der eigenen Apotheose, die in eine Abenddimmerung eingebettet
und dadurch zum romantischen Stimmungsbild tiberformt wird, bindet sich
Maximin an den ,Meister”, der ihm die ebenbiirtige Freundschaft angeboten
hat. Die Parallelisierung in dem Satz ,Ich entlasse dich als schiiler - nimm mich
zum freund!“ markiert eine Wende in der Beziehung zwischen George und Ma-
ximin. George ist nicht mehr Forderer Maximins, sondern bietet sich demjenigen
als Freund an, den er zuvor selbst iiberhoht hat.138

Bemerkenswert ist auch die prospektive Verehrung, die erst im Erscheinen des
Adorationsobjekts ihre Erfiilllung findet: Die ,Idee ging der Inkarnation vor-
aus“.13? George hatte den Kult bereits vor der Begegnung mit Maximilian Kron-
berger geplant. Dies wird am Entwurf eines ,Denkbildes (Ma, 29) deutlich, das
an die platonische Ideenlehre ankniipft. Voraussetzung dafiir, die Inkarnation zu
erkennen, ist wiederum das Charisma des Gefundenen mit seiner lebensverin-
dernden Wirkung auf die Zuschauer: ,An der helle die uns iiberstromte merkten
wir dass er gefunden war.“ (Ma, 29) George tritt somit auch als ,Entdecker® auf.
Maximin ist lediglich ,darsteller einer allmichtigen jugend (Ma, 28), die er
sinnbildhaft verkorpert. Er wird von George zur Erfillung eines lange gehegten
Plans vereinnahmt.

Parallel zur apokalyptischen Szenerie vom Beginn der Vorrede schliefit der
letzte Abschnitt mit einer erneuten Klage. Diesmal ist der Tod Maximins zu be-
trauern: ,,Wir stiirzten nieder in der dumpfen verzweiflung der zuriickgelassenen
gemeinde [...].“ (Ma, 33) Auch hier bricht die Erlésung plotzlich ein: ,Da drang
seine lebendige stimme in uns und belehrte uns Giber unsre torheit [...].“ (Ma,
33) Anstelle der anfangs beschworenen charismatischen leiblichen Erscheinung
Maximins ist es hier seine Stimme, die der Anhingerschaft neue Zuversicht zu-
spricht. Wirkung und Ergebnis sind jedoch dieselben:

So steht er vor uns wie wir zulezt ihn sahen: nicht in der eisigen unerbittlichen hoheit
des todes sondern in der siegprangenden glorie des festes - geschmiickt und mit dem
blumenkranz im haar - kein abbild einsiedlerischen duldenden verzichtes sondern der
lichelnden und blithenden schonheit. Wir kénnen nun gierig nach leidenschaftlichen
verehrungen in unsren weiherdumen seine siule aufstellen uns vor ihm niederwerfen
und ihm huldigen woran die menschliche scheu uns gehindert hatte als er noch unter
uns war. (Ma, 33)

138 Die gegenseitige Abhingigkeit und wechselseitige Erhohung wird auch in der ersten Stro-
phe des Gedichtes Einverleibung, eines der Maximin gewidmeten Gedichte des Siebenten
Rings (1907), zum Ausdruck gebracht: ,Nun wird wahr was du verhiessest: / Dass gelangt
zur macht des Trones / Andren bund du mit mir schliessest - / Ich geschopf nun eignen
sohnes.” Zit. n. Stefan George: Einverleibung, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW,
6/7), S. 109.

139 Kommentar von Ute Oelmann in: George: Tage und Taten. Aufzeichnungen und Skiz-
zen, 1998 (SW, 17), S. 123.

76

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

George entwirft ein Szenario von Kulthandlungen, in dessen Zentrum der Ver-
storbene steht. Gegenstand der Anbetung ist weniger der reale Maximilian, son-
dern die Vision eines neuen, stilisierten Maximin als blumenbekrinzter Martyrer
des Schonen und der Jugend. Im Gegensatz zur christlichen Anbetung des lei-
denden Gekreuzigten steht nicht der Todesschmerz im Zentrum des Kultes,
sondern die Feier der Schonheit und des Lebens. Der Maximin-Kult bekommt
von George einen Ort zugesprochen: Die ,weiherdume® (Ma, 33) sind jedoch
nicht als konkrete Riumlichkeiten zu verstehen, sondern kdnnen metaphorisch
als die Dichtung Georges und seines Kreises interpretiert werden. Als ,weihe-
raum” tibernimmt die Dichtung die Funktion des Gebetsortes und dient der Ver-
sammlung der Jiinger. Diesen Zweck versinnbildlicht das Gedenkbuch mit seiner
Zusammenstellung verschiedener Gedichte des Kreises. Zugleich trigt die Dich-
tung zur Monumentalisierung bei: Maximins Andenken wird durch die lyrische
Verehrung auf Dauer gestellt. Durch die Dichtung wird - so Georges Anliegen -
Maximin analog zu einem Standbild unsterblich. Dass anstelle eines Grabes oder
Monuments der Dichtungsband als Anbetungsort gewéhlt wird, hat Auswirkun-
gen auf die Verehrergemeinde: Sie gehen nicht wie Glaubige in ein Gotteshaus,
um ihren Gott anzubeten, sondern sie dichten. Das poetische Wort wird zum
gemeinsamen Gebet, zur Litanei. Die Reichweite dieser exklusiven Form des
Kultes ist allerdings gering: Die lyrische Anbetung des Kultobjektes ist nur einem
kleinen Kreis zugdnglich.

George versucht, eine Kultpraxis zu etablieren, die sich von ihrem christlichen
Vorbild 16st, zugleich aber immer wieder darauf verweist. Diese Dialektik des
Maximin-Kultes verfolgt dezidiert gegenwartsbezogene Anliegen: Maximin wird
instrumentalisiert, um der negativ bewerteten Gegenwart einen Orientierungs-
punkt entgegenzusetzen. Gleichzeitig sprechen Biblizismen und direkte Verglei-
che mit Jesus Christus, dessen Schicksal neben dem Alexanders in eine Parallele
zu Maximin gesetzt wird, dem neuen Kult eine tiberzeitliche Bedeutung zu:

Wir wissen [...] dass der zwolfjahrige sohn aus Galilda die schriftgelehrten der haupt-
stadt unterwies: der herrscher des lingsten weltreiches unsrer tiberlieferung nicht als
dreissiger sondern als jiingling auf seiner blumigen bahn die ewigen zeichen fand und
als jiingling den tod erlitt. (Ma, 31)

Hier sind die Ahnlichkeiten zu Maximin offensichtlich: Als Jugendlicher erhilt er
Zugang zum Kreis um Stefan George (,,schriftgelehrten der hauptstadt®) und prigt
thren Bund, bevor er frith stirbt. Thm wird das Wissen um eine hohere Wahrheit
zugesprochen. George installiert mit diesen Analogien im Hintergrund einen
Pseudoglauben, einen isthetisch orientierten, klar von der Offentlichkeit abge-
grenzten Bund. Dem Kreis schreibt George eine exklusive Stellung als Gemeinde
von Gliubigen zu. Thr Kult besteht in einem esoterischen Wissen um das wahr-
haft Gottliche, das sich in Maximin manifestiert. Es handelt sich aber um eine ek-
lektische Form des Glaubens: Christliche Anleihen werden mit antikem Schon-
heitskult und pythagoreischen Geheimbund-Strukturen vermengt, wie Jan Stott-

77

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

meister nachweisen konnte.!40 Zusitzlich wird die Zahl Drei zu einem semanti-
schen Charakteristikum: George etabliert einen Bund aus drei Parteien (Maximin,
George und sein Kreis). George und seine Freunde waren zum Zeitpunkt der Be-
gegnung mit Maximilian Kronberger in den Dreiffigern (,mittigliche Hohe des
Lebens®).1*! Die Zahlensymbolik wird auch in den Paratexten und der Gestaltung
des Gedenkbuchs betont. So verweist beispielsweise das Dreieck auf dem Einband,
das sich hinter den Kopfen der Pfauen unter der Fotografie wiederholt, auf die
drei zentralen Instanzen des Textes und zitiert die christliche Trinitit.!4? Die Zah-
lensymbolik fiihrt auch die Verehrergruppe und Maximin zusammen: Insgesamt
33 Mal tritt die Sprecherinstanz der Vorrede als ,wir“ hervor; dies entspricht der
Anzahl von 33 Gedichten Maximilian Kronbergers im Gedenkbuch.

Hiufig ist von ,wir“ oder ,uns“ 143 in den letzten Abschnitten die Rede, in de-
nen es um die Aura und Wirkung Maximins und um die Kultstiftung geht. Hier
zeigt sich, wie wichtig die Verehrergemeinde fiir die Konstruktion dieser vermeint-
lich gottlichen Figur ist. Sie tritt im Text als gleichberechtigter Protagonist auf.
Wendungen wie ,Die mitbiirtigen die ihn nicht sahen und die spiteren werden
nicht begreifen [...]“ (Ma, 30) oder ,Allein wir wissen [...]“ (Ma, 31) unterstrei-
chen die Exklusivitit der Verehrung, die hier als ein gemeinsames Wissen um die
Gottlichkeit Maximins propagiert wird. George ordnet sich in die Gruppe selbst
ein, spricht sich aber zugleich eine Sonderrolle zu. Diese zeigt sich vor allem im
Dialog mit Maximin: Die Selbstheroisierung Georges fiihrt zu dem paradoxen Er-
gebnis, dass die Rolle des Verehrers diejenige des verehrten Objektes an Bedeutung
tibersteigt.14* George iiberhoht Maximin, um sich selbst durch den Akt der Vereh-
rung, der mit einer Deutungshoheit tiber den Gegenstand einhergeht, als ,Meister*
inthronisieren zu konnen. Er fullt mit Maximin zudem eine Leerstelle, ein Vaku-
um.!® Die Wahl Maximilian Kronbergers erscheint zufillig. Das Prinzip der asser-
torischen Rede verschleiert jedoch diese Zufilligkeit: Die ,,Gottlichkeit Maximins
[wird] unablissig behauptet, aber sie wird nicht begriindet. Thre Wirkung wird be-

140 Stottmeister: Pythagoreische Elemente, in: George-Jahrbuch 6 (2006/07), S. 122-149.

141 Hier greift die Christus-Analogie nur nachtriglich: Jesus Christus war zum Zeitpunkt der
Kreuzigung Anfang dreiflig. Allerdings ging George wohl davon aus, dass Jesus bereits vor
seinem 30. Lebensjahr starb. Vgl. den Kommentar von Ute Oelmann in George: Tage und
Taten. Aufzeichnungen und Skizzen, 1998 (SW, 17), S. 123.

142 Georges Affinitit zur Zahlensymbolik ist hiufig analysiert worden. Ein prominentes Bei-
spiel ist der Band Der Siebente Ring von 1907, in dessen Zentrum der Gedichtzyklus Maxi-
min steht. Er greift als siebte Gedichtsammlung Georges die Zahlenmetaphorik auf und
treibt sie auf die Spitze: Die insgesamt sieben Zyklen beinhalten Gedichte, deren Anzahl
jeweils auf der Zahl sieben basiert. Vgl. die Analyse bei Kauffmann: Der Siebente Ring, in:
Handbuch 1, S. 176-191.

143 51 Mal wird das Personalpronomen ,,uns* verwendet.

144 So auch schon Stottmeister: Der Kult habe Georges Leben um keinen Augenblick iiberdau-
ert, da ,es eigentlich nicht der Gott, sondern sein Priester war, dem [die] Anbetung galt.”
Zit. n. Stottmeister: Pythagoreische Elemente, in: George-Jahrbuch 6 (2006/07), S. 122.

145 Ebd., S. 137.

78

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schrieben, aber ihre Ursache bleibt ungewif§“.14¢ Gerade die ,Trivialitit der Ges-
talt” beglinstige, so Osterkamp, die ,narrative Ausfaltung®.14

Trotz der Verknappung des Rezipientenkreises spielt die Offentlichkeit in die-
sem Vorgehen eine Rolle. Sie wird in Form von Stadtbiirgern zwar textimmanent
als Teilnehmer der Maximin-Verehrung eingebunden - sie nimmt sein Charisma
auf der Strafle wahr -, aber nicht auf textexterner Ebene in den engeren Kult in-
tegriert. Die geringe Reichweite des Gedenkbuches verdeutlicht das Ausmafd des Eli-
tiren: Im engeren Sinn beschrinkt sich die Verehrergruppe auf die Beitriger des
Bandes. Darauf deutet auch ein kurzer, in Lechters Gestaltung integrierter Spruch
am Ende des Gedenkbuchs hin: ,von seltnen erforscht / der menge verhallt.148
Die Versuche kreisexterner Personen, iiber den Maximin-Kult Kontakt zu George
zu kniipfen, verdeutlichen eine gewisse Wirkung des Kultes iiber den Kreis hin-
aus. Beispielsweise zeigt sich dies am vergeblichen Bemiihen des Dichters Hanns
Meinke, der einige selbstverfasste Maximin-Gedichte an George richtete.!4’ Gera-
de der esoterische, geheimnisvolle Charakter des Kultes mag ein offentliches Inte-
resse an Maximin tiberhaupt erst befliigelt haben - eine Wirkung, die George
durch den Abdruck des Maximin-Zyklus im Siebenten Ring sowie durch die wie-
derholte Publikation der Vorrede gezielt gesteuert hat. So exklusiv die Teilhabe am
Kult von George reglementiert wurde, so sehr war ihm ebenfalls daran gelegen,
Zuschauer auch tber den Kreis hinaus zu gewinnen und damit die Aufmerksam-
keit auf seine Rolle als ,Meister‘ zu lenken. So 16ste er ein, was er bereits 1900 in
den Blittern fiir die Kunst V formulierte: ,NEUER BILDUNGSGRAD (KULTUR)
entsteht indem ein oder mehrere urgeister ihren lebensrhythmus offenbaren der
zuerst von der gemeinde dann von einer grosseren volksschicht angenommen
wird“.1%0 Die Selbstinszenierung Georges galt somit nicht ausschlieflich dem
Kreis, sondern auch seinem Ansehen in der Offentlichkeit.

Das Maximin-Modell, wie es in der Vorrede des Gedenkbuchs installiert wird, ist
Ausgangspunkt fiir nachfolgende Adorationsmodelle im Kreis. Es differenziert
strukturell zwischen Adorationsobjekt, Mittler und Verehrer, exemplifiziert aber
zugleich die Diffusion dieser Grenzen: Mittler und Verehrer kénnen als han-
delnde Subjekte durch den Akt der Adoration selbst zu herausragenden, vergott-
lichten oder heroisierten Figuren werden. Da Maximin vollig unbekannt ist, ist
der Spielraum der Stilisierung vergleichsweise hoch. George bestimmt und pragt
als erster Deuter und Prophet den Kult. Vornehmlich spielt sich dieser zwischen

146 Ebd., S. 136f.

147 Osterkamp: Georges Maximin-Erlebnis, in: Begegnung mit dem ,Fremden’, hg. v. Iwasaki,
1992, S. 400.

148 Maximin. Ein Gedenkbuch, hg. v. George, 1907 (BfdK). Es handelt sich um ein Zitat
Georges aus: Nacht-Gesang 1], in: Ders.: Der Teppich des Lebens und die Lieder von
Traum und Tod mit einem Vorspiel, Stuttgart 1984 (SW, 5), S. 84.

149 Vgl. hierzu den Beitrag von Aurnhammer: Poetische Rezeption, in: Handbuch 2, S. 829-
896, hier S. 845f.

150 Stefan George: Neuer Bildungsgrad, in: BfdK 5 (1900/01), S. 1.

79

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

drei Parteien ab: (1) Maximin als Objekt der Verehrung, (2) George als propheti-
schem Mittler und (3) dem Kreis als vom Mittler installierte Verehrergemeinde.
Mit dem inszenierten Kult um Maximin fiillt George eine Leerstelle, die er zuvor
selbst eingefithrt hat. Trotz der Besetzung der Leerstelle bleibt George zentrale
Figur der Verehrung im Kreis, indem er sich zum prophetischen ,Helden- und
Gottermacher” stilisiert und den Kreis als Verehrergemeinde einsetzt. Er schreibt
jedem Teilnehmer eine konkrete Funktion innerhalb des Adorationsmodells zu.

3. Friedrich Gundolf und Friedrich Wolters

Die Jabrbiicher fiir die geistige Bewegung fungierten in den drei Jahren ihres Erschei-
nens von 1910 bis 1912 als kulturkritisches Organ des Kreises mit Offentlich-
keitswirkung.!5! George setzte Gundolf und Wolters als Herausgeber ein, die in
dieser Funktion zu offentlichen Vertretern des Kreises wurden.!5? Die strenge
Konzeption und der an die Konservative Revolution angelehnte Impetus der
Zeitschrift!> verwiesen jedoch mehr auf kreisinterne Anschauungen, die sich nur
bedingt offentlich kommunizieren lieen.’>* Auch war die Rezeption der Jahrbii-
cher in wissenschaftlichen Kreisen gespalten,! trotz der Bemithungen von Sym-
pathisanten wie Ernst Bertram, der verstindlich zu machen suchte, worum es in
dem Periodikum gehen sollte: ,Innerhalb einer kleinen Gemeinschaft lebt hier
Gefiihlssicherheit, klare und innige Uberzeugung einer moglichen, ja einer ge-
wissen Erneuerung, eine Verwandlung aus dem Blut und dem Geist, daraus

151 Jisrgen Egyptien: Kulturkritik III: Das Jabrbuch fiir die geistige Bewegung, in: Handbuch 1,
S. 382-385, hier S. 382. Vgl. auch Rossi: Gesamterkennen, 2011, hier Kap. IV. Die Jahrbii-
cher fiir die geistige Bewegung als wissenschafistheoretisches Forum der georgeanischen Schule,
S. 141-173.

Im Briefwechsel der beiden Herausgeber ist in den Jahren von 1909 bis zum Ausbruch des

Ersten Weltkriegs 1914 hiufig von den jahrbiichern und ihrer nicht immer konfliktfreien

Genese die Rede. Vgl. Friedrich Gundolf - Friedrich Wolters. Ein Briefwechsel aus dem

Kreis um Stefan George, hg. u. eingeleitet v. Christophe Fricker, Koln/Weimar/Wien

2009, S. 37-105.

153 Egyptien: Kulturkritik III, in: Handbuch 1, S. 382f. Zur Konservativen Revolution vgl.
auch Stefan Breuer: Anatomie der Konservativen Revolution, 2. durchges. u. korr. Aufl.,
Darmstadt 1995.

154 Trotz des Willens in die Offentlichkeit zu wirken, blieb das in den Jahrbiichern entwickelte

Heldenkonzept ein elitires. Ein Beispiel hierfir bietet Ernst Bertrams Vortrag tiber das

Programm des Jahrbuches, den er im Jahr 1913 in der Literarhistorischen Gesellschaft

Bonn hielt. Vom Vorsitzenden Berthold Litzmann, Professor flir Literaturgeschichte in

Bonn, erhielt er eine eindeutige Riickmeldung: ,Er sagt selbst, daf§ George es ithm nicht

leicht macht, und insofern ist er ein Georgeschiiler, daff er es uns auch nicht leicht ge-

macht hat, ihm auf diesen Bahnen zu folgen.“ Siehe Litzmanns Diskussionsbeitrag zum

Referat Bertrams: Das ,,Jahrbuch fiir die geistige Bewegung® (Stefan George II), in: Mittei-

lungen der Literarhistorischen Gesellschaft Bonn 1 (1913), S. 3-23, auf den Seiten 27f.

Vgl. die Ausfithrungen von Christophe Fricker: Einleitung, in: Friedrich Gundolf - Fried-

rich Wolters. Ein Briefwechsel, hg. v. dems., 2009, S. 7-35, hier S. 19-21.

152

155

80

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

noch von je die Welt sich einzig erneuerte: aus dem des Groflen Menschen.“15¢
Die Idee des ,groflen Menschen® und einer kleinen exklusiven Gruppe, die durch
»gemeinsames vorgehen®, ,gemeinsame haltung® und ,gemeinsamen glauben®
verbunden war,!%7 bildeten den inhaltlichen Kern der Beitrige und waren maf-
geblich von George initiiert und inspiriert.!58

Die folgende Analyse ausgewihlter Aufsitze von Gundolf und Wolters unter-
scheidet zwischen ,sozialer Figuration der Gemeinschaft” und ,Personalfigurati-
on der heroischen Figur®.1>® Diese Unterscheidung ldsst jedoch eine Figur auflen
vor, die fur die Heroisierung im George-Kreis eine zentrale Rolle spielt und be-
reits in Georges Maximin-Vorrede auftritt: den zwischen Gemeinschaft und heroi-
scher Figur eine Verbindung stiftenden ,Mittler’. In dem Aufsatz Das Bild Georges
(1910) entwirft Gundolf eine ,heroische Trias‘, die sich aus dem verehrten Sub-
jekt, einer Mittlerperson und der Verehrergemeinde zusammensetzt.!%0 Vorrangig
geht es ihm um eine Verherrlichung Georges als Subjekt der Adoration. Um des-
sen menschliche wie dichterische Bedeutung (,die sinnbildliche wucht des ge-
genstands“16!) darzustellen und weiterzugeben, bediirfe es aber der ,umfassenden
iibersicht des betrachters“.1¢2 Dieser vermittelnde, allwissende ,Betrachter’ ist
Gundolf selbst.

Anhand des schematischen Dreiecks von Held, Mittler und Verehrer, das In-
terdependenzen und personelle Uberschneidungen nicht ausblenden soll, wer-
den im Folgenden die an der Heroisierung beteiligten Parteien untersucht. Ziel
der Ausfithrungen ist es, die Theorien des Heroischen im Kreis aus dessen eige-
nen Schriften zu rekonstruieren. Dies geschieht im Bewusstsein, dass es sich
nach Groppe weniger um eine ,weitgehend ideologisch geschlossene Formation®
handelt, sondern die unterschiedlichen Beitrige von einer ,spezifisch semanti-
schen Offenheit” geprigt sind, die durchaus Differenzen zulief3.163

156 Bertram: Das ,Jahrbuch fiir die geistige Bewegung®, in: Mitteilungen der Literarhistori-
schen Gesellschaft Bonn 1 (1913), S. 6. Sperrung vom Verfasser.

157 Friedrich Gundolf/Friedrich Wolters: Wort der Herausgeber, in: Jahrbuch fiir die geistige
Bewegung 2 (1911), S. 3.

158 George behielt auch die Kontrolle iiber die inhaltliche Ausrichtung. So hielt etwa Wolters

vor dem Verfassen seines Artikels Richtlinien Riicksprache mit George, der dann wiederum

uber Gundolf brieflich sein Einverstindnis erklirte. Vgl. die Briefe von Friedrich Wolters

an Stefan George, Steglitz bei Berlin, 5.12.1909 und Friedrich Gundolf an Friedrich Wol-

ters, Bingen, 6.12.1909, in: Stefan George — Friedrich Wolters. Briefwechsel 1904-1930,

hg. v. Philipp, 1998, S. 74f.

Von den Hoff u.a.: Helden - Heroisierungen - Heroismen, in: E-Journal zu Kulturen des

Heroischen 1 (2013), S. 9.

160 Eriedrich Gundolf: Das Bild Georges, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 1 (1910), S.
19-48.

161 Ebd., S. 19.

162 Ehd.

163 Groppe: Konkurrierende Weltanschauungsmodelle, in: Stefan George. Werk und Wirkung
seit dem ,Siebenten Ring‘, hg. v. Braungart/Oelmann/Boschenstein, 2001, S. 265-282,
hier S. 265.

159

81

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.1. Dichter und Helden bei Gundolf

Das heroische Personal besteht bei Gundolf im Wesentlichen aus einer zeitgends-
sischen Person, Stefan George, und einer Reihe von Figuren der européischen Poli-
tik- und Kulturgeschichte. Zudem entwickelt er ein allgemeines Modell des heroi-
schen Menschen, das er wiederum an historischen Personen exemplifiziert. Zentral
fur Gundolfs Heldenmodell ist die Gegentiberstellung von Wort und Tat, von
Geisteshelden und Titerfiguren in Anlehnung an George.!%* Die Analyse seiner
Hindenburg- und Bismarck-Verehrung zeigt dariiber hinaus, dass trotz Georges
Ablehnung auch zeitweise ein Kult um zeitgendssische Personen moglich war.

Georges heroische Qualitit driicke sich, so Gundolf in Das Bild Georges, in
seiner agonalen Natur und seinem Kampf gegen die intellektuelle Verflachung
der Gegenwart aus. Das dichterische Werk wird zur heroischen Tat: ,Den kampf
gegen die oberflichen-tendenzen und das nur-zeitliche der zeit hat kein mensch
so umfassend und entschieden aufgenommen und gefiihrt als Stefan George,
durch werk, nicht durch rede, durch produktion, nicht durch negation [...].“163
Die Dichtung Georges steht im Mittelpunkt einer heroischen Personalfiguration,
die ihn zugleich zum Geistesmenschen und Tatmenschen stilisiert. Der Kampf
dient als Metapher fur die konfrontative Haltung Georges gegeniiber der zeitge-
nossischen Gesellschaft. Die antithetische Struktur der Argumente versinnbild-
licht den Abgrenzungsgestus des Helden. Superlative steigern zudem seine Be-
deutung: George sei ,der wichtigste mann des gegenwirtigen Deutschland®.166
Die Idee von einer Fihrerfigur in einem Krieg, der nicht als kimpferische Ausei-
nandersetzung gefithrt wird, sondern sich auf geistig-kultureller Ebene vollzieht
(»fuhrer in einem nicht mehr vermeidbaren geisterkrieg“1¢7), weist auf das Pha-
nomen des ,Kulturkriegs® voraus.168

In dem Essay Wesen und Beziehung (1911) 16st sich Gundolf von dem expliziten
Bezug auf George, um ein allgemeineres Konzept des ,,grossen menschen® zu ent-
werfen.1®? Zugrunde liegt die Idee, dass es ein Bediirfnis nach Heldenfiguren gibt.
Gundolfs radikale Gegenwarts- und Fortschrittskritik, die den modernen Individua-
lismus, Sozialismus und Historismus anprangert, miindet in die Klage tiber eine
Htrennung von leib und seele” in der Gegenwart.1’® Den Dualismus von Leib und

164 Zur Wort-Tat-Dichotomie bei George vgl. Aurnhammer: Wort und Tat in Stefan Georges
Ideal des Heroischen, in: Literatur und praktische Vernunft, hg. v. von Ammon/Rémi/
Stiening, 2016, S. 537-554.

165 Gundolf: Das Bild Georges, 1910, S. 21.

166 Ebd.

167 Ebd.

168 Das Phinomen prigte als publizistische Debatte die Offentlichkeit im Ersten Weltkrieg.
Vgl. hierzu die Studie von Befllich: Wege in den ,Kulturkrieg’, 2000.

169 Friedrich Gundolf: Wesen und Beziehung, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 2
(1911), S. 10-35, hier S. 27.

170 Ebd., S. 11.

82

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Seele nimmt Gundolf zum Anlass, nach Heldenfiguren zu suchen, die diese Tren-
nung Oberwinden: Seither sei es ,die aufgabe der grossten geister eine synthese
zwischen beiden zu erreichen [Goethe] oder ihre beziehungen zu regulieren
[Kant].“171 So findet er die Antwort auf die entscheidende Zukunftsfrage, ob eine
neue Synthese von Leib und Seele moglich sei, bei den ,gottern und heroen®.172
Auf welche Weise ihnen diese Synthese gelingt, lisst Gundolf jedoch offen. Als hi-
storische Beispiele fuhrt er Cisar, Leonardo da Vinci, Shakespeare, Dante und
Goethe an. In einer Hierarchisierung der Menschen nihmen sie die hochste Stel-
lung - bei Gundolf naturmetaphorisch den ,gipfel“ ein!’? -, seien aufgrund ihres
ontologischen Vorsprungs vorbildhaft, aber nicht nachahmbar.’* Dariiber hinaus
wird die Auswahl der Figuren kaum erldutert. Zwar betonen die ihnen zugeschrie-
benen Adjektive ,gross®, ,zentral und ,schopferisch® als Epitheta zentrale perso-
nalfigurative Charakteristiken, zugleich bleiben sie in ihrer Zusammenstellung se-
mantisch unkonkret und austauschbar. Dieser Eindruck wird verstirkt durch die
synonyme Verwendung von Bezeichnungen, die sich uiber den gesamten Text
erstrecken: ,grosster schopfer®,1”>  erosser mensch®,176 vorbild“,'”” ,zentrale men-
schen®,178 _schopferische menschen®,17? ,grosse gestalt“180, erosser mann“18! und
»grosser heros“.182 Zwar deuten die Substantive (,schopfer”, ,vorbild®, ,gestalt®,
»mann®, Sheros®) auf verschiedene mogliche Typen und Titigkeiten der Heldenfi-
gur, sie umkreisen aber vielmehr alludierend ein Phinomen, fiir das kein eindeuti-
ger Begriff zur Verfugung steht. Obwohl von konkreten historischen Figuren aus-
gehend, bleibt das Konzept vage. Die beispielhaft herangezogenen Figuren werden
nicht individualisiert, sondern einem iibergeordneten Typus einverleibt. Gundolfs
Diktum ,in seinen hochsten formen aber [spricht das Leben] sich typisch, allgiiltig
aus“183 ist ein Hinweis auf einen gemeinsamen ,Ursprungsstoff® aller Helden.
Ebenfalls um konkrete Personen, die ein Uibergeordnetes Prinzip verkorpern,
geht es in dem Aufsatz Vorbilder (1912),'%* der 1921 um einen zweiten Teil erwei-
tert unter dem Titel Dichter und Helden'® eigenstindig veroffentlicht wird.186

171 Ebd. Bei den eckigen Klammern handelt es sich um Einschiibe des Verfassers.

172 Bbd., S. 27.

173 Ebd.

174 Ebd., S. 29.

175 Ebd., S. 24.

176 Ebd., S. 27, 28, 29, 30, 31.

177 Ebd., S. 28.

178 Ebd.

179 Ebd., S. 29.

180 Epd.

181 Ebd.

182 Ebd.

183 Ebd,, S. 27.

184 Friedrich Gundolf: Vorbilder, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 3 (1912), S. 1-20.

185 Die Korrekturfahne des Aufsatzes macht die Titelinderung anschaulich, vgl. Friedrich Gun-
dolf: Vorbilder/Dichter und Helden, Korrekturfahne, StGA Stuttgart, F. Gundolf I, 527.

83

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gundolf nennt ihn seinen ,Heldenaufsatz“.187 Der neue Titel Dichter und Helden
weist ihn als zentralen Text zum Heroischen im George-Kreis aus. Inhaltliche
wie sprachliche Parallelen zu Wesen und Beziehung ergeben sich insofern als Gun-
dolf zum einen auf den bereits entwickelten Gedanken der Vorbildhaftigkeit des
Helden referiert und dieselben historischen Figuren anfiihrt. Zudem produziert
er auch hier durch die akkumulative Reihung synonymer Begriffe semantische
Vagheit: Die Bezeichnungen ,Vorbilder®, ,Helden®, ,Heroen®, ,grofle Gestal-
ten®, ,die Groflen®, ,grofle Menschen®, ,schopferische Menschen®, ,seltenste
Menschen®, ,Ahnen®, ,grofle Ahnen®, ,kosmische Menschen®, ,grofle Perso-
nen“ und ,Gesamtmenschtum® werden im Text synonym verwendet.!8 Gundolf
kniipft aulerdem an seine Kritik des Leib-Seele-Dualismus an. Aufgrund dieser
Trennung fehle ein gottliches Prinzip im Menschen: ,Nun ist es nur den seltens-
ten Menschen gegeben in sich jenen christlichen Zwiespalt aufzuheben, die Syn-
these von Leib und Seele darzustellen, das Gesamtmenschliche, den kosmisch
runden Menschen, das oberste sichtbare Sinnbild der Gottheit zu verwirkli-
chen.“18 Dem Christentum stellt Gundolf eine neue, an der Antike orientierte,
religiose Auffassung gegentiber, in der sich das Géttliche nicht als ferne Gottheit
manifestiert, sondern in der Erscheinung einzelner historischer Personen als
»Sinnbild“ sichtbar wird.1%0

Gundolf perspektiviert seine theoretischen Ausfithrungen durch die Analyse
von sechs Personlichkeiten: Dante, Shakespeare und Goethe als den drei ,,kosmi-
schen Menschen“!”! sowie Alexander, Cisar und Napoleon als den drei ,,kosmi-

186 Eriedrich Gundolf: Dichter und Helden, Berlin 1921. Der Band enthilt neben dem titelge-
benden Beitrag Dichter und Helden zwei weitere Aufsitze: Holderlins Archipelagus und Stefan
George in unserer Zeit. Alle drei hingen - wie das Vorwort betont — eng miteinander zusam-
men: ,Meine Vortrige iber Holderlin und Giber George sind hier wieder abgedruckt, verei-
nigt mit einem Aufsatz, dessen erster Teil im Jahrbuch fiir die geistige Bewegung' 1912 er-
schien. Alle drei gehoren zusammen und dienen demselben durch den gemeinsamen Titel
bezeichneten Gedanken.“ (S. 4) Die Kritik hat die drei zusammengehorigen Aufsitze als
»drei Variationen tiber den heroischen Menschen im Dichter” und als ,Bekenntnis zur
Heldenverehrung® beschrieben. Vgl. E. K.: Drei Aufsitze Friedrich Gundolfs, in: Neue Ziir-
cher Zeitung vom 27.11.1921, o.S. Aufbewahrt im Konvolut von Rezensionen im Gundolf-
Nachlass, GSA, Z4. Eine Zusammenfassung der drei Aufsitze gibt Dirk Werle: Ruhm und
Moderne. Eine Ideengeschichte (1750-1930), Frankfurt a.M. 2014 (Das Abendland. For-
schungen zur Geschichte europiischen Geisteslebens, N.F. 38), S. 500-511.

187 Briefe von Friedrich Gundolf an Elisabeth Salomon, Berlin, 17.6.1918, und Berlin,

21.6.1918, in: Friedrich Gundolf - Elisabeth Salomon. Briefwechsel (1914-1931), im Auf-

trag des Deutschen Literaturarchivs hg. v. Gunilla Eschenbach/Helmuth Mojem, Ber-

lin/Boston 2015, S. 132-136, hier S. 133 u. 136.

Da sich diese Begriffe durch den gesamten Text ziehen, sind die Seitenzahlen nicht eigens

ausgewiesen.

189 Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 29f.

190 Vgl. auch Haas: Heiland oder Fithrer? Der Dichter als Kulturheros, in: Der Kulturheros,
hg. v. Andronikashvili/Schwartz/Thun-Hohenstein, 2017, S. 540-550.

91 Ebd,, S. 32.

188

84

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

schen Helden“.? In dieser Dichotomie spiegelt sich auch die Zweiteilung des
Titels: Handelt der urspriingliche Text Vorbilder nur von den drei erstgenannten
Dichtern, so erginzt Gundolf im zweiten Teil und unter dem neuen Titel Dichter
und Helden die drei Herrscherfiguren. Die Trennung der beiden Gruppen in
Dichter und Helden lisst sich jedoch nur auf lexikalischer, nicht auf semanti-
scher Ebene aufrechterhalten. Alle sechs Figuren, so Gundolf, antworten auf his-
torische Zustinde. Sie reagieren auf Verinderungen des Menschenbildes und auf
neue Zeitumstinde, die ihr heroisches Potential zur Entfaltung bringen. Gundolf
stellt dies am Beispiel der Dichter wie folgt dar: Wihrend Dante das mittelalter-
liche Weltbild in die Neuzeit iiberfihrt, indem er den ,gottlichen Kosmos“1%3
mit dem individuellen Ich vereint, hat Shakespeare die neuzeitliche Trennung
von Mensch und ,Sachenwelt“,!** die das Individuum zu beherrschen begann,
Uberwunden. Mit Goethe, dem ,einzigen Gesamtmensch® und ,ersten Gestal-
ter der Deutschen®, wurde eine dreifache Synthese vollzogen: von Geist, Wis-
senschaft und chaotischer Wirklichkeit.1> Dante, Shakespeare und Goethe hit-
ten die divergenten Stromungen ihrer Zeit (beispielsweise die Ablosung der
christlichen Welt durch die Neuzeit oder die Ausdifferenzierung der Gesellschaft
durch neue Arbeits- und Lebenswelten) in ihrem Leben und Werk verséhnt. Thr
heroisches Potential konnte sich nur aufgrund der historischen Krisenzeit voll
entfalten. Damit schliet Gundolf an Carlyles These an, dass Heldenfiguren vor-
zugsweise in Krisenzeiten erscheinen.

Auch bei den drei Herrschergestalten Alexander, Cisar und Napoleon geht es
Gundolf um ihr Potential zur Verwandlung der Welt in krisenhaften histori-
schen Zeiten und Riumen. In der Kreislaufstruktur von Zerfall der Welt und
Wiederherstellung ihrer Ordnung komme ihnen die Aufgabe der Synthesebil-
dung zu. Mithilfe der von ihm als ,Schlagwort” bezeichneten Zuschreibung
skosmisch® versucht Gundolf singulire personalfigurative Eigenschaften hervor-
zuheben:1%¢ | Kosmisch® sind uns alle diejenigen im Menschen beschlofinen Le-
benskrifte vermoge deren er fihig ist ein gesetzliches Weltganzes darzustellen
oder auszudriicken [...].“17 Ein ,kosmischer’ Mensch sei immer iibernational
und allgemeingiiltig. In ithm bilde sich die Welt im Kleinen ab. Gundolf exemp-

192 Bbd., S. 51. Warum er ausgerechnet diese Menschen als Heroen fiir den George-Kreis aus-

wihlt, obwohl sie bereits flichendeckend verehrt und bewundert werden, begriindet Gun-
dolf wie folgt: ,So wenig uns an der Uebereinstimmung mit der Mehrzahl liegt, so wenig
scheun wir uns vor der Unterwerfung unter die wirkliche geistige Macht [...]“ (S. 29).

193 Ebd., S. 38.

194 Ebd.

195 Bbd., S. 42. Sperrung vom Verfasser.

196 Ebd., S. 51. Hier wappnet sich Gundolf gleich gegen Kritik: ,, [...] ,kosmisch® - ein
Schlagwort, bedenklich wie jedes Schlagwort und in Gefahr leerer Schall zu werden, aber
geeignet neue Begriffe knapp zu formulieren und bestimmte Assoziationen aufs einfachste
zu fassen und zu wecken.”

197 Ebd., S. 51f.

85

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

lifiziert dies an Alexander, der die ,kosmische Macht der Jugend“!*® verkorpere,
an Cisar als ,menschlicher Rechtfertigung des Glaubens an Herrschertum {iber-
haupt“!? und an Napoleon, der ,in sich rund, wie von einem andren Stern in
seine Zeit* gekommen sei.2% Napoleon stelle als eine ,,Wiedergeburt antiken
Staats- und Heldengeistes“20! eine Verbindung zwischen seiner Gegenwart und
heroischen Zeitaltern her. Den drei Herrscherfiguren schreibt Gundolf eine fur
die Heldenverehrung Gibergeordnete Bedeutung zu: ,,[...] auf dem Gefiihl fiir ih-
ren Wert und Sinn beruht die Heldenverehrung tiberhaupt“.?2 In der Gegen-
Uberstellung von Geisteshelden (Dante, Shakespeare, Goethe) und Tathelden
(Alexander, Cisar, Napoleon) spiegelt sich auch das Verhiltnis von Wort und
Tat: ,Nur der Weg, nicht der Wille ist bei Seher und Titer verschieden.“29 Mit
einem syntaktisch parallelen, aber semantisch chiastischen Dikolon unterschei-
det Gundolf die jeweilige Richtung, aus der sie die Verwandlung der Welt bewir-
ken: ,,[...] von innen nach auflen durch das neue Wort, von auflen nach innen
durch die neue Tat.“204

Auch Gundolfs Artikel Tar und Wort im Krieg, der am 11. Oktober 1914 in der
Frankfurter Zeitung erschien und sich auf den wenige Monate zuvor begonnenen
Ersten Weltkrieg bezog, thematisiert die Dichotomie von Wort und Tat.?% Es ist
einer der wenigen Texte aus dem George-Kreis, der zeitgendssische Ereignisse
und Tagespolitik mit der Weltanschauung des Kreises verkniipft. Den Krieg sta-
tuiert Gundolf als Kulturkrieg, bei dem eine deutsche ,Gesinnung“ oder ein
sdeutsches Ideal® verteidigt wird, nimlich die Einheit von ,Tat’ und ,Geist*.206
,Der Traum unsrer besten Minner war, deutschen Geist und deutsches Tun in
eins zu bilden, die Tat geistig und den Geist tathaft zu machen, nicht nebenein-
ander, sondern in einer leibhaften Einheit.“297 Der ,grofle Mann‘ im Krieg ver-
korpere die Synthese von Wort und Tat. Aber auch ein schopferischer Mensch
konne, unabhingig vom Krieg, Wort und Tat synthetisieren.298 Als Nachkriegs-
vision entwickelt Gundolf die Figur des Propheten, den ,Verkiinder“.2% In ei-
nem kiinftigen europidischen Zusammenschluss habe Deutschland seine ,plasti-

198 Ebd., S. 53.

199 Ebd., S. 55.

200 Ebd., S. 57f.

201 Bbd,, S. 58.

202 Epd,, S. 51.

203 Ebd., S. 47.

204 Ebd.

205 Friedrich Gundolf: Tat und Wort im Krieg, in: Der George-Kreis. Eine Auswahl aus seinen
Schriften, hg. v. Georg Peter Landmann, Kéln/Berlin 1965 (Neue Wissenschaftliche Bib-
liothek, 8), S. 240-243.

206 Ebd., S. 240. Siche dazu wieder Befilich: Wege in den ,Kulturkrieg’, 2000, bes. S. 7.

207 Gundolf: Tat und Wort im Krieg, in: Der George-Kreis, hg. v. Landmann, 1965, S. 240.

208 Ebd., S. 241.

209 Ebd., S. 242.

86

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

sche Kraft” zu nutzen, um eine ,Wiedergeburt Europas“?!? im Sinne der Einheit
von Wort und Tat zu erwirken.?!!

Explizit gegenwartsbezogen ist auch Gundolfs voriibergehender Hindenburg-
und Bismarck-Kult, der von George nicht geteilt wurde. 212 Er lisst sich vor allem
in privaten Briefen nachweisen und ist weitgehend auf die Zeit des Ersten Welt-
krieges beschrinkt.?!3 Im August 1914 spricht Gundolf gegentiber Gustav Roethe
von einem ,neuen Heldentum®, das durch die Aufbruchsstimmung des Krieges
ausgeldst werde und alte mit neuen Heldenfiguren verbinde: ,,[D]ie Goethische
Bildung und die Bismarcksche Kraft [...] [formen] miteinander ein Reich“.214 Im
Februar 1915 duflert sich Gundolf anlisslich der Winterschlacht in den Masuren
gegeniiber Wolters auf dhnliche Weise tiber sein ,Hindenburg-herz*“:

[Dlieser jiingste, hoffentlich nicht lezte, Sieg [...] steigert das Bild dieses merkwiirdigen
Feldherrn doch schon ins Mythische, und wenn auch die Reihe der Welteroberer
Alex[ander], Cae[sar]|, Na[poleon] und die Reihe der Staatenhelden Karl, Friedrich, Gu-
stav Adolf, Cromwell nicht durch ihn fortgefithrt wird, so ist er doch den glorreichsten
in der ,Retter“reihe Gideon, Themistokles, Scipio, Aetius, Karl Martell, Eugen, Bliicher
als achter ebenbiirtig [...]. [...] Ein wenig monomanisch muss IThnen dieser Kult vor-

210 Ebd., S. 243.

211 Von Arthur Schnitzler erschien 1927 eine Auseinandersetzung mit Gundolfs Dichotomie
von Wort und Tat: Arthur Schnitzler: Der Geist im Wort und der Geist in der Tat. Vorlidu-
fige Bemerkungen zu zwei Diagrammen, Berlin 1927. Hier entwickelt Schnitzler zwei Dia-
gramme, in denen er korrespondierende, von Wort oder Tat ausgehende ,,Geistesverfassun-
gen® in ihrem positiven wie negativen Verhiltnis zueinander untersucht. Vgl. dazu auch
den Aufsatz von Hiroshi Matsuo: Friedrich Gundolf und Arthur Schnitzler. Ein Dialog
tber Dichter und Helden, in: George-Jahrbuch 11 (2016/17), S. 253-287. Gundolf wieder-
um reagiert in einem Brief an Arthur Schnitzler, in dem er auf dessen Typen der Geistesver-
fassung kritisch Bezug nimmt: ,Held, Feldherr, Staatsmann, Fiihrer, Diktator, Tyrann, ob
als Geistesverfassungen, Talente, Techniken oder Berufe verstanden, sind in der Geschichte
meist untrennbar, Alexander, Caesar, Napoleon, also gerade die sinnfilligsten und sinnbild-
lichsten umspannen die simtlichen Zustinde und erscheinen nur von Fall zu Fall unter
dem oder jenem Aspekt, der nicht ihren Typus bestimmt, sondern den Standpunkt des Bet-
rachters kennzeichnet.“ Zit. n. Brief von Friedrich Gundolf an Arthur Schnitzler, Heidel-
berg, 31.1.1927, Gundolf-Nachlass, GSA, G4, Maschinenabschrift des Originals.

212 o], hierzu auch Redl: Dichtergermanisten der Moderne, 2016, S. 210-215. Redl ediert ein

Gedicht Gundolfs mit dem Titel Hindenburg vom 26.2.1915 und analysiert es als Evokati-

on einer ,Symbolfigur kriegerischer Katharsis“ sowie die Titelfigur als einen ,Helden der

Krise“. Eine weitere Version des Gedichts findet sich in Zettelwirtschaft. Briefe an Gertru-

de von Eckart-Lederer von Friedrich und Elisabeth Gundolf, Hermann Broch, Joachim

Ringelnatz und Berthold Valletin. Mit einem Vorwort von Hartmut Steinecke, hg. v. San-

der L. Gilman, Berlin 1992 (Philologische Studien und Quellen, 120), hier S. 61.

Ausnahmen sind die Schriften Friedrich Gundolf: Bismarcks ,Gedanken und Erinnerun-

gen® als Sprachdenkmal, in: Europiische Revue 7, Heft 1 (1931), S. 259-271 sowie Fried-

rich Gundolf: Berichtigungen zu Bismarcks Gedanken und Erinnerungen als Sprach-
denkmal, in: Europiische Revue 7, Heft 5 (1931), S. 400. Neu abgedruckt in Gundolf: Bei-

trige zur Literatur- und Geistesgeschichte, hg. v. Schmitz/Martini, 1980, S. 302-317.

214 Brief von Friedrich Gundolf an Gustav Roethe, Darmstadt, 27.8.1914, in: Gundolf Briefe.
Neue Folge, hg. v. Lothar Helbing/Claus Victor Bock, Amsterdam 1965 (Castrum Peregri-
ni, 66-7-8), S. 141-143, hier S. 143.

213

87

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

kommen, aber er ist gewiss kein Aktualititskult, sondern nur eine neue Anwendung
meines Heldenbegriffs aus dem sich mir nun einmal Welt und Geschichte baut, mein
Metron hapanton... und da ist das leibhafte Erscheinen eines wirklichen Helden in die-
ser Zeit Anlass zum Nachdenken, auch abgesehen dass er fiir uns mitsiegt, und nach
solchen Taten ist es mehr als bloss ein ausserordentlich geschickter und gliickhafter Ge-
neral 213

Zwar stellt er Hindenburg nicht in eine Reihe mit den in Dichter und Helden einge-
fuhrten Figuren, weist ihm aber dennoch einen hohen Rang zu: Hindenburg sei
eine Verkorperung des Helden in der Gegenwart.216 Mit der Uberhohung Hinden-
burgs ins ,Mythische” und seiner Einordnung in die Reihe sog. ,Retter”, zu denen
biblische Figuren (Gideon) ebenso gehoren wie antike Staatsmanner und Feldher-
ren (Themistokles, Scipio, Aetius), ein frinkischer Hausmeier (Karl Martell), ein
osterreichischer Feldherr (Eugen von Savoyen) sowie ein preuflischer Generalfeld-
marschall (Bliicher), verleiht Gundolf ihm tiberzeitliche Anerkennung. Hinden-
burg wird zum Retter seines Volkes und dadurch zum ,wirklichen Helden®.217 Je-
doch reichen die Ausnahmegestalten der Gegenwart nicht an iberzeitliche Hel-
denfiguren heran, da sie einem alltiglichen Raum-Zeit-Kontinuum verhaftet blei-
ben. Gundolf sieht sich daher verpflichtet, seine Hindenburg-Begeisterung mit
Hinweis auf seinen Heldenkult, der ihm Maf fiir alles (,Metron hapanton®) sei, zu
entschuldigen. Zudem differenziert er explizit verschiedene Qualititen des Heroi-
schen, so etwa in einem spiteren Brief an Wolters: ,,[Ilm Grunde machen selbst
Leute wie Hindenburg u. Tirpitz das Schicksal, aber sie sind es nicht so wie Caesar,
Napoleon u. Bismarck“.2!® Das Schicksal zu ,machen” oder Schicksal zu ,sein®

215 Brief von Friedrich Gundolf an Karl Wolfskehl, Darmstadt, 23.2.1915, in: Karl und Hanna
Wolfskehl: Briefwechsel mit Friedrich Gundolf 1899-1931, hg. v. Karlhans Kluncker, Bd.
2, Amsterdam 1977 (Publications of the Institute of Germanic Studies University of Lon-
don, 24), S. 121f. Im Februar 1915 wurde die russische 10. Armee bei der Winterschlacht
in den Masuren geschlagen.

Wenig spiter schreibt er an Hanna Wolfskehl: ,Dass mein Hindenburgkult nicht abge-
nommen hat, konnen Sie sich auch denken. So haben wir Deutschen denn auch den
grossten General (Nur-Feldherrn) der Geschichte, und grade jezt. Ja, es gibt IHN doch,
(aber auch den Caesar noch).“ Zit. n. Brief von Friedrich Gundolf an Hanna Wolfskehl,
Heidelberg, Mitte August 1915, in: Karl und Hanna Wolfskehl: Briefwechsel mit Friedrich
Gundolf, hg. v. Kluncker, Bd. 2, 1977, S. 126.

In einem Brief an Elisabeth Salomon spricht Gundolf von dem ,grossen Hindenburg, (der
jezt gleich nach Caesar kommt)“. Zit. n. Brief von Gundolf an Salomon, Darmstadt,
25.9.1914, in: Gundolf - Salomon. Briefwechsel, hg. v. Eschenbach/Mojem, 2015, S. 20f,,
hier S. 21. Wenig spiter bittet er die als Krankenschwester an der Front arbeitende Salo-
mon um Auskiinfte: ,Besonders erbitte ich Geheimklatsch iber Hindenburg der grenz-
und spittelweise zu Thnen dringt: alles was diesen Tatenmann verdeutlicht beschiftigt
mich, und was wahr oder nur Klatsch ist etkenne ich von selbst.“ Zit. n. Brief von Gundolf
an Salomon, Darmstadt, 19.10.1914, in: ebd., S. 24f., hier S. 25.

Brief von Friedrich Gundolf an Friedrich Wolters, Darmstadt, 9.2.1915, in: Friedrich Gun-
dolf - Friedrich Wolters. Ein Briefwechsel, hg. v. Fricker, 2009, S. 118. Kursivierung vom
Verfasser.

216

217

21

=5}

88

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unterscheidet die heroischen Figuren graduell: Gundolf hierarchisiert historische
Heldenfiguren tiber die Kriegshelden der Gegenwart. Sein hiufigstes rhetorisches
Mittel zur Abgrenzung verschiedener heroischer Typen ist dasjenige der Reihung:
Mehrere Heldenfiguren werden namentlich genannt, um hierarchische Ordnun-
gen zu begriinden. An hochster Stelle stehen die ,Helden an sich’, die nicht ihrer
jeweiligen Gegenwart verhaftet sind, sondern tibergenerationelle und tiberzeitliche
Bedeutung haben. Auch die Vossianische Antonomasie stiitzt Gundolfs Zuord-
nung von Heldentypen: ,Was erwarten Sie sich von dem Kampf gegen England:
ist Tirpitz ein Wasserhindenburg?®, fragt er Wolfskehl und versetzt dadurch den
Groffadmiral aufgrund seiner kriegerischen Leistungen auf dieselbe heroische Hie-
rarchiestufe wie den Generalfeldmarschall.21?

Bei Hindenburg wird vor allem die mutige kriegerische Tat betont.?20 Bismarck
hingegen wird in Gundolfs Brief an Wolters als einziger Zeitgenosse auf eine Stu-
fe mit Cisar und Napoleon gestellt. Grole Wertschitzung erhilt er auch in Gun-
dolfs Aufsatz Bismarcks Gedanken und Erinnerungen als Sprachdenkmal (1931), wo er
als Mann des Geistes prasentiert wird. In seinen Schriften zeige sich ein ,vorpoli-
tischer Lebenshauch® und atme ein ,poetisches Fluidum®.2?! Inspiriert sei der poe-
tische Tenor der Gedanken und Erinnerungen Bismarcks??? von dessen Jugend-
schwirmerei fur Lord Byron, so Gundolf. Im Gegensatz zu Cisars Commentarii
oder Napoleons Mémorial de Ste. Héléne sei Bismarck in seiner Niederschrift nicht
rein politisch, sondern habe durch Byron dichterische Stimulation erhalten. Ob-
wohl Bismarck ein ,weltgeschichtlicher Fithrer® wie Cisar und Napoleon sei,?23
erkennt Gundolf in Bismarcks Wesen ,,etwas Dichterisches und definiert dessen
Memoiren als Ausdruck geistiger Grofle. Uberhaupt kime der Dichtung Bis-
marcks langfristig die groflere Reichweite zu: ,,Sein Buch setzt seine Tatgrofle vor-
aus, aber es wird noch als Denkmal dauern, wenn seine Erfolge im Wandel der
Geschichte aufgehoben sind.“??* Gundolfs Heldenkult umfasst nicht nur histori-
sche, sondern auch zeitgendssische Personen. Seine theoretischen Schriften und

219 Brief von Friedrich Gundolf an Karl Wolfskehl, Darmstadt, 23.2.1915, in: Karl und Hanna

Wolfskehl: Briefwechsel mit Friedrich Gundolf, hg. v. Kluncker, Bd. 2, 1977, S. 122.

»Mit der Ernennung Hindenburgs zum Generalissimus haben die Deutschen das in ihre

Mitte gestellt, woran allein sie tiberlegen sind, das Unberechenbare einer Menschenart und

einer Menschenkraft [...].“ Zit. n. Brief von Friedrich Gundolf an Friedrich Wolters,

4.9.1916, in: Friedrich Gundolf - Friedrich Wolters. Ein Briefwechsel, hg. v. Fricker, 2009,

S. 150. Kursivierung vom Verfasser.

221 7it. n. Gundolf: Bismarcks ,Gedanken und Erinnerungen®, in: Ders.: Beitrige zur Litera-
tur- und Geistesgeschichte, hg. v. Schmitz/Martini, 1980, S. 304. Kursivierung vom Ver-
fasser.

222 Aktuellste Auflage: Otto von Bismarck: Gedanken und Erinnerungen, hg. v. Holger Aff-
lerbach u.a., bearb. v. Michael Epkenhans/Michael Kolb, Paderborn u.a. 2012 (Gesammel-
te Werke, Abt. 4).

223 Gundolf: Bismarcks ,Gedanken und Erinnerungen®, in: Ders.: Beitrige zur Literatur- und
Geistesgeschichte, hg. v. Schmitz/Martini, 1980, S. 302.

224 Bbd., S. 306.

220

89

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Briefe zeigen, dass die ideale Personalfiguration seines Helden Geistes- und Ta-
tengrofle verbindet. In der Regel wird diese Symbiose von exzeptionellen Person-
lichkeiten der Vergangenheit erfillt, die sich tiberzeitlich bewihrt haben.

3.2. Heldenfiguren bei Wolters

Auch Wolters betrachtet den Krieg unter dem Aspekt des Heroischen. Aber er
16st seine Uberlegungen von einzelnen historischen Personen. Der Krieg habe als
sErschiitterung” vielmehr den Blick auf ,verdeckte Urkrifte® gerichtet und da-
durch sichtbar werden lassen, wie ,das Heldische den ganzen Demos durch-
dringt und ihm eigen erscheint®.??> Das Heroische werde durch den Krieg ent-
individualisiert und als Eigenschaft fiir ein ganzes Volk verfligbar, es sei gewis-
sermaflen demokratisch geworden. Ganz so offensiv und radikal wie in diesem
Uberschwinglichen Brief an Gundolf ist das Heldenkonzept von Wolters jedoch
grundsitzlich nicht. In seinen Essays in den Jabrbiichern und andernorts zeigt
sich ein weniger gegenwartsbezogenes und deutlich exklusiveres Bild des Helden.
Im Aufsatz Richtlinien (1910) trennt Wolters die ,heldische tat” vom ,kiinstle-
rischen werk“.22¢ Seine Definition des Tathelden ruft einen agonalen Typus auf:
Mag der Handelnde als junger held vor tier oder ungeheuer, als lenker und eroberer vor
konige und volker, als heros vor gotter treten, immer greift er durch die unmittelbare tat

ein bestehendes korperliches leiblich und sachlich an und sezt sich durch den natiirli-
chen widerstoss des angegriffenen der gefahr des leibes und des erbeuteten gutes aus.227

Die genannten Eigenschaften des Helden sind vor allem aus Heldensagen be-
kannt: Agonalitit, Bereitschaft zum Opfer, Mut zum Kampf gegen einen ver-
meintlich stirkeren Feind. Die Personalfiguration dieses Tathelden ist jedoch ge-
gentiber Gundolfs Ausfihrungen deutlich konkretisiert. Vage bleibt bei Wolters
aber die Definition des Geisteshelden:

Der Gestaltende stellt ein neues korperliches, einen vom verursacher losgeldsten orga-
nismus ins dasein, der auf der unléslichen vereinigung eines inneren gesichtes mit einem
stoffmittel beruht, der nach der natur seines stoffmittels beweglich oder unbeweglich,
mehr zeitlich oder mehr rdumlich bedingt sein kann, aber unaufhérlich von schlagenden
pulsen durchstréomt ist, und die von ihm berithrten menschlichen sinne mit dem rhyth-
mus seiner pulse durchdringt und mit dem samen seines lebens schwingert.228

Die tatsichliche Personalfiguration dieses Heldentypus ldsst sich aus der meta-
phorischen Passage nur bedingt ermitteln. Als schopferischer ,Gestalter® schafft
dieser Held ein neues Objekt, das sich aus einer dufleren Materialitdt und der geis-
tigen Haltung des ,Erzeugers® zusammensetzt. Erst in diesem schopferischen Akt,

225 Brief von Friedrich Wolters an Friedrich Gundolf, Fels6-Visso, 19.11.1916, in: Friedrich
Gundolf - Friedrich Wolters. Ein Briefwechsel, hg. v. Fricker, 2009, S. 152.

226 Wolters: Richtlinien, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 1 (1910), S. 130.

227 Bbd., S. 129.

228 Ebd.

90

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

der von Wolters mithilfe einer Zeugungsmetapher geschildert wird, kommt sein
heroisches Potential zum Vorschein. Aufschlussreich an der Gegeniiberstellung
der beiden Typen des ,Handelnden® und des ,Gestaltenden® ist der unterschied-
liche Abstraktionsgrad ihrer Beschreibung: Wihrend ersterer mithilfe konkreter
Szenarien erldutert wird (Kampf, Angriff, Gefahr, Opfer, Beute), wird der zweite
Typus allein mit Metaphern umschrieben. Die einzige Gemeinsamkeit beider Ty-
pen ist struktureller Natur: Ein Individuum hebt sich aus der Masse hervor.

Um dieses heroische Individuum in der Gegenwart sichtbar werden zu lassen,
hofft Wolters auf Mittlerpersonen wie Stefan George. Als Pendant zu Gundolfs
Wesen und Beziehung veroffentliche Wolters im Jabrbuch von 1911 den Aufsatz
Gestalt2?° In drei Teilen — Die Gegensitze der Zeit, Das Wesen der Gestalt und Die
Bildung des Gleichen — entwickelt Wolters die Metapher der Kugel, die sich als
Kreisstruktur auch in der dreiteiligen Gliederung des Textes wiederfindet, und
wendet sie auf George an. Gleich zu Beginn wird explizit formuliert, es gehe dar-
um, ,leben [zu] verkiinden®.230 Die Grundlage dafiir ist die folgende Definition:
»Wir [...] meinen mit dem leben stets ein besonderes, eine in geistigen gren-
zen und gesetzen erscheinende gestalt [...].“?3! Damit greift Wolters auf die be-
reits in den Richtlinien entwickelte Dichotomie von Individuum und Masse zu-
riick. Gepaart wird die Definition des ,lebens® mit einer eklektischen Kritik an
den pragmatischen Kultur- und Gesellschafstheorien der Zeit: Den Tendenzen
des Historismus und Positivismus, der Aufklirung, dem Utilitarismus, der Oko-
nomisierung und Kategorisierung wird eine kulturphilosophische Richtung ent-
gegengestellt, die idealistisch Allheitsanspruch und Totalitarismus propagiert.
Wolters beklagt die Entzauberung einer Moderne, die sich dem Entwicklungs-
und Fortschrittsgedanken verschrieben hat. Er stellt dieser ein kollektives ,wir“232
als neue kulturphilosophische Bewegung gegentiber. Ihr Zentrum ist die ,Gestalt’
als ,urseinsform“?33 und ,in sich ruhende einheit lebendiger bewegungen®.23
Sichtbar wird diese Urform aber erst durch die Verkorperung im Menschen. Fir
das gemeinschaftliche ,wir” ist sie ,sichtbar geworden im menschen, denkbar im
dichter, unserem geistigen herrscher Stefan George.“?3> Als ,sonderes leben“?3¢
hebt er diesen von der Masse ab. In einer pathetisch-emphatischen Schlussrede
fithrt Wolters seine Gedanken zur ,Gestalt’ zusammen:

[...] wir meinen hier und immer das besondere geistige leben das unendlich nur im be-
grenzten, ewig nur im gegenwirtigen, alles nur im einzigen, das Gestalt ist: Gestalt, der

229 Wolters: Gestalt, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 2 (1911), S. 137-158.
230 Ebd,, S. 137.

231 Ebd. Sperrung vom Verfasser.

232 Ebd.

233 Ebd.,, S. 144.

234 Ebd., S. 145.

235 Ebd., S. 146.

236 Ebd.

91

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

unbedingte zwang, die lebendige fuge, das schone sein aller krifte ist uns not und heil
und wir suchen in uns selber fiir das ganze in dem wir ruhen und handeln, leben und
sind, die erfiillung des Gesetzes, die begnadung durch das Wunder des schénen nach
dem denkbaren bilde des All-Einen im sichtbaren spiegel unseres geistigen Herr-
schers.237

Die antithetische Zusammenfihrung gegensitzlicher Begriffe wie ,unendlich®
und ,begrenzt®, ,ewig“ und ,gegenwirtig” sowie alles und ,einziges“ betont
den Totalititsanspruch seines Konzepts. Das ,,wir“ bezeichnet eine Gruppe, wel-
che die ,Gestalt” als ,geistigen Herrscher” verehrt. Es handelt sich dabei um ei-
nen auserwihlten Kreis, zu dem sich Wolters selbst bekennt.

Im Schlussaufsatz des dritten und letzten Jahrbuchs, Mensch und Gattung
(1912), akzentuiert Wolters die Gegeniiberstellung von Masse und Individuum
ein weiteres Mal.23% Wichtiger als jedes allgemeine ist der besondere, als die gat-
tung der mensch®, notiert er gleich zu Beginn des Textes. Aufbauend auf dieser
These entwirft er eine Gegenwartskritik, die sich am kollektiven Menschheitsbeg-
riff stoft. Die Gegenwart reduziere die Summe der Menschen auf eine abstrakte
»menschheit® und ,menschliche gattung“.23? Im Dienst der Masse bleibe kein
Sinn fiir die Verehrung des Einzelnen. Um diesem entgegenzuwirken, sei eine
Riickbesinnung auf die ,grossen manner* notwendig.240

Wieviel auch die grossen minner auf ihren wegen vernichten missen, vernichtungswiir-
diges und notwendiggeopfertes, immer ist deutlicher vor allen entflammten augen und
begeisterten herzen der menschen ihr schopferisches tun, die errichtung ihres reiches
aus innerm schaffenszwange, der ungeheure schwung des aufbaues ihres werkes und die
bis ins kleinste dringende miihe des ausbaues unter dem siegel der ewigkeit.24!

Was bei einzelnen herausragenden Minnern zihle, sei nicht ihr destruktives,
sondern ihr kreatives Potential. Die Verehrergemeinde, die pars pro toto mit der
Metapher der ,entflammten augen und begeisterten herzen® charakterisiert wird,
verzeiht aber zugunsten der kreativen Fihigkeiten auch zerstorerisches Vorgehen.
Die schopferische Tat ist fiir den groflen Menschen eine unumgingliche Ver-
pflichtung (,aus innerm schaffenszwange®). Der Weg dorthin wird als miihevoll
beschrieben, dafir aber mit tberzeitlicher Geltung belohnt. Worin diese Tat
konkret bestehen konnte, wird jedoch nur durch ihr vorweggenommenes Ergeb-
nis angedeutet: Es entstehen ein ,Reich® und ein ,Werk’. Der Einzelne muss im
stindigen, auch isolierten Kampf seine Position verteidigen. Er braucht den ,mut
des alleinseins“.24? Zugleich hat er Vorbildcharakter: ,der grossere ist das maass

237 Bbd,, S. 158.

238 Friedrich Wolters: Mensch und Gattung, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 3 (1912),
S. 138-154.

239 Ebd,, S. 139.

240 Bbd., S. 145.

241 Ebd.

242 Ebd,, S. 146.

92

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

des geringeren als sein heroisches vorbild oder sein lebender meister.“243 Die
Idee des Vorbildes duflert sich auch in einem abschliefenden Appell an die
minnliche Jugend, die Wolters zur Heldenverehrung aufruft.?44

Fast zehn Jahre spiter erscheinen Die Heldensagen der germanischen Friihzeit, die
Wolters gemeinsam mit Carl Petersen im Breslauer Hirt-Verlag unter dem Swas-
tika-Signet der Werke der Schau und Forschung herausgibt.?*> Der Text ist durch das
Signet eindeutig dem Kreis zuzuordnen und George als biirgende Autoritit im
Hintergrund identifizierbar. In der Einleitung der nach germanischen Volks-
gruppen strukturierten Heldensagen lassen sich zahlreiche intertextuelle Markie-
rungen zu Wolters’ fritheren Aufsitzen ausmachen. Das griechisch-antike und
das germanische Heldenbild einander gegentiberstellend, vermisst Wolters im
germanischen Helden ein gottliches Element: ,er war der rein menschliche
Kimpfer“.24 Als ,Grundmerkmal der Heldendichtung der germanischen Frith-
zeit“ bezeichnet er ihre ,heldisch-tragische Artung®,?*” die vor allem auf Pflicht-
erfullung und Ehre griindet. Der germanische Held erftllt sich durch ,die heldi-
sche Rache und die heldische Tat“.248 Bereits als Held geboren, warte der Held
auf den Zeitpunkt seiner heroischen Tat, auf seine ,,Probe®:

Sie zu suchen sein Leben lang, um den Preis seines Untergangs, weif$ er triebhaft als sei-

ne einzige Aufgabe, als sein einziges Ziel: hinauszuschieflen iber Menschenmaf3, ge-

lenkt von Zeichen und Triumen, nie geschreckt, nur gelockt von der ihn umwitternden

Prophetie, von Jugend auf umringt von Miflgeschick, Verbannung, Neid und Haf, ge-

kettet an den unwiirdigen Genossen oder geknechtet vom unedlen Herrn, so geht er,

blind gegen alle Warnung, verfolgt und verfemt, von frith auf in Miihsal und Kimpfen
seine Bahn, bis er im leidgrofen Untergang Sinn und Vollendung findet.24°

Das sich klimaktisch steigernde Szenario eines Heldenlebens bis zum heroischen
Tod definiert Heldentum als eine von Geburt an vorbestimmte Lebensaufgabe.
Eine iiber menschliches Maf§ hinausgehende Exzeptionalitit ist der holistischen
Heldenfigur von Beginn an eigen. Die Isolation der Kindheit und die Missgunst
der Mitmenschen stiitzen die Unbeirrbarkeit, mit der die Heldenfigur ihren Weg
geht und Opfer bringt. Das Leben wird als Kampf inszeniert und erfillt sich in
der groflen Tat. Dass sich dieses Heldenkonzept an der Lyrik Georges orientiert,
zeigen die in der Einleitung mehrfach wortlich zitierten Verse.?0 So verweist ein

243 Bbd.

244 Ebd,, S. 151.

245 Die Heldensagen der germanischen Frithzeit, hg. v. Friedrich Wolters und Carl Petersen,
Breslau 1921. Bereits ein Jahr spiter, 1922, bringt der Verlag eine zweite Auflage auf den
Markt. 1925 erscheint eine dritte, vermehrte Auflage. Nach einer mehr als zehnjihrigen
Pause erlebt der Band in der NS-Zeit eine neue Konjunktur: Es folgen drei weitere Aufla-
gen rasch aufeinander (1937, 1941, 1942).

246 Die Heldensagen der germanischen Friithzeit, hg. v. Wolters/Petersen, 1921, S. 4.

247 Bbd., S. 7.

248 Ebd.,, S. 9.

249 Ebd,, S. 11.

230 Ebd,, S. 8, 11, 14, 22.

93

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zitat aus dem Gedicht Irrende Schar (Das Buch der Sagen und Sénge, 1895) auf die
Missgunst der Mitmenschen, die der Held ertragen muss: ,,Sie ziehen hin gefolgt
vom schelten / Vom bosen blick der groflen zahl.“25! Ein direkt sich anschlie-
Rendes Zitat aus dem Gedicht Die Tat (ebd.) hingegen betont den Kindheits-
wunsch des angehenden Helden. Er mochte in die Welt aufbrechen, um heroi-
sche Taten zu vollbringen: ,Nach Tod und Wunden gierig“.?? Die Tat ist das
zentrale Ereignis im Leben des Helden, so Wolters. Der Wille des Helden, die
heroische Tat zu bestehen, wird von der Hoffnung geleitet, ein ,Heldenbild zu
zeugen“?>3, das iiber den Tod hinaus besteht und ewigen Ruhm verleiht. Der
Held zielt darauf, dass sein ,Name untilgbar unter den Sternen wird.“?>* Die he-
roische Figur kann durchaus widerspriichliche Eigenschaften aufweisen, ohne ih-
re Glaubwirdigkeit zu verlieren: ,In scheinbar volligen Gegensitzen bewegen
sich diese Eigenschaften des Helden: Treue steht neben Untreue, Hirte neben
Milde, Gier neben Kargheit, aber sie schlieffen sich nicht aus, weil es keine un-
bedingten Werte sind [...].“2% Als ,Maf3 in sich selbst“?® muss sich der Held
nur vor sich und seinem Schicksal rechtfertigen. Wolters formuliert hier in ste-
tem Riickbezug auf die germanischen Heldensagen ein konventionelles Helden-
bild. Die Abstraktion fritherer Aufsitze findet sich zwar in manchen seiner For-
mulierungen (,grofle Gestalten“,257  hochstes Bild seines Menschtums®,2%¢ gro-
Bes Geschehen und grofle Gestalt, leibhafte Menschlichkeit“?%%), konkretisiert
sich aber beim Blick in das Inhaltsverzeichnis, das die germanischen Heldenfigu-
ren namentlich auffihrt. Es geht Wolters hier vorrangig um eine Darstellung der
Eigenheiten des germanischen Helden, weniger um die Formulierung eines
tibergeordneten Konzepts, wie er es in seinen fritheren Aufsitzen entwickelt hat.

3.3. Der ,Heldenmacher* als Mittlerfigur

In der ,heroischen Trias‘ nimmt der Mittler eine entscheidende Rolle ein: Er ist
deiktisches Verbindungsglied zwischen Publikum und Held. Die Mittlerfigur tritt
zum einen in Form der Autorschaft auf: Stefan George als Verfasser der Maxi-
min-Vorrede inszeniert sich als Mittlerfigur Maximins gegeniiber dem Kreis.
Gundolf und Wolters versuchen in ihren Aufsitzen, dem Kreis und einer Of
fentlichkeit ihr Heldenkonzept zu vermitteln. Zum anderen kann der Mittler

251 Ebd., S. 11.
252 Ehd.
253 Ebd.
254 Ebd.
255 Ebd., S. 13.
256 Ebd.
257 Ebd., S. 7.
258 Ebd., S. 8.
259 Ebd., S. 14.

94

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

auch im Text auftreten: Dann wird er dort als Figur entwickelt und beschrieben.
Beide Ebenen - Autorschaft und textimmanente Figur — hingen eng miteinander
zusammen. Denn implizit beziehen die Autoren den Begriff zumeist auf sich
selbst, wenn von Mittlerfiguren im Text die Rede ist. Das hat beispielsweise
George in der Maximin-Vorrede gezeigt. Ahnlich gehen Gundolf und Wolters in
ithren Jabrbuch-Aufsitzen vor.

In Wesen und Beziehung erliutert Gundolf sein Verstindnis von Mittlerfiguren
im Heroisierungsprozess. Er bezeichnet sie als ,bejaher”, denen es obliege,
menschliche Exzeptionalitit ,zu hiiten, zu finden, zu wecken, zu zeigen, zu
formen, ohne jede neben-riicksicht“.2¢0 Mit dem Begriff ,bejaher” driickt Gun-
dolf eine umfassende Zustimmung zum verehrten Objekt aus. Mit dem Akt des
Ja-Sagens gegeniiber der verehrten Figur bindet sich der Mittler an sein Objekt
und verpflichtet sich zu Loyalitit. Zu seinen Pflichten geh6ren nach Gundolf die
Pflege und der Schutz des Verehrten (,hiiten®), der deiktische Hinweis auf ihn
(,zeigen®), seine Evokation (,wecken®) und gestalterische Modellierung im Sinne
einer Heroisierung (,formen®). Vorgeschaltet ist jedoch die Notwendigkeit, eine
Heldenfigur aufzuspiiren, zu ,finden®. Stoflt der potenzielle ,bejaher” auf eine
solche Figur, ist er zur Vermittlung verpflichtet: ,Indem der primire mensch
[...] dem inneren befehl — unter millionen vernimmt einer ihn deutlich und rein
- sich bedingungslos unterwirft, kann er ihn den dumpferen und verworreneren
suchern draussen vermitteln [...]“.261 Nur Auserwihlte, so Gundolf, seien in der
Lage, heroische Grofle zu kommunizieren. Die geringe Zahl (,unter millionen
[...] einer®) zeugt von der Exklusivitit des Mittlers. Ankniipfend an die pseudo-
religiose Komponente aus Georges Maximin-Erlebnis, parallelisiert Gundolf so-
dann die Verpflichtung zur Vermittlung mit einem gottlichen Auftrag: ,Geschaf-
fen ist noch nie etwas worden, weder im grossen noch im kleinen, wo keine in-
nere stimme, wo kein gott sprach — unmittelbar oder durch mittler.“262

Auch Wolters verleitht dem Mittler als dem ,Schauenden® erhebliches Ge-
wicht und riickt ihn als Propheten in eine Rangstufe mit heroischen Figuren.
Seine Aufteilung der ,Schaffenden Kraft” in ,drei betitigungsarten® differenziert
zwischen Tatheld, Geistesheld und Mittler.263

Dem Schauenden ist die tat ebenso fremd wie das werk: er ist von der glut eines einzi-
gen strahles so erfillt, dass alle dusserungen seines daseins nur wie ein scheinen dieses
feuers sind und ob er in worten von ihm aussagt oder nur leuchtend als ein sichtbares
vorbild durch die tage geht, so verkiindet er laut oder stumm die botschaft seines gottes,
die iiber allen zeiten und iiber allen riumen das heil in sich begreifen will.264

260 Gundolf: Wesen und Beziehung, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 2 (1911), S. 20.
261 Ebd., S. 34.

262 Ebd.

263 Wolters: Richtlinien, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 1 (1910), S. 128.

264 Ebd., S. 129.

95

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Der ,Schauende® ist dem Tat- und dem Geisteshelden gleichgestellt. Er wird bei
Wolters mit einer Reihe lichtmetaphorischer Ausdriicke (,eines einzigen strah-
les“, ,scheinen dieses feuers®, ,leuchtend®), die seine gottliche Inspiration anzei-
gen, vorgestellt. In den Heldensagen verwischt Wolters die Grenze zwischen Geis-
tesheld und Mittler, indem er dem Dichter eine Doppelrolle zuweist:

[Ilm Beginn steht die Heldendichtung, und daff sie entstehe, dazu wird der Held und
Dichter bedurft, Licht- und Leidensgang eines groflen Lebens und die Kraft, dieses Le-
ben ins Gebild zu bannen, ihm Gestalt zu geben. Denn im Téter lebt das Heldische als
spannende, schnellende Kraft, im Dichter als zeugerischer, neues Heldentum gebiren-
der Kern, und wo in der Welt wir von Heldischem wissen, sind beide Michte — in den
héchsten Gipfelungen vielleicht in einem Menschen — vereint [...].263

Es folgt ein wortliches Zitat aus Georges Gedicht Da dein gewitter o donnrer die
wolken zerreisst (aus Der Stern des Bundes, 1914) zum Verhiltnis von Dichtung und
Heldentum: ,Kein herzog, kein heiland wird der mit erstem hauch / Nicht saugt
eine luft erfullt mit prophetenmusik, / Dem um die wiege nicht zittert ein
heldengesang.“2¢¢ Nach Wolters sind Held und vermittelnder Dichter gemein-
sam fiir die Heldendichtung verantwortlich, die Grundlage fuir eine langfristige
Verehrung ist. Heroische Taten und Figuren wiirden ohne den dichtenden Ver-
mittler in Vergessenheit geraten. Er verschafft ihnen iiber den Tod hinaus heroi-
sche Wirkung und hat dadurch zugleich Anteil an ihrem Heldentum. In der
Biographik des Kreises wird die Idee der Vereinigung von Dichter und Held als
»Gipfelung® hochsten Menschentums an Figuren wie Cisar oder Goethe aufge-
zeigt. Der Verweis von Wolters, dass beide in einem Menschen aufeinandertref-
fen konnen, ldsst sich aber auch als Anspielung auf George verstehen. In einer
Gegenwart, die als ,,Zeitenwende” begriffen wird, werde die Heldensage als Relikt
vergangener Zeiten vom Dichter erneut heraufbeschworen: ,[AJus dem tiefsten
Seelengrund des Volkes, aus dem Dichter, steigt mit der Geburt der neuen Got-
ter- und Heldenzeit die Ahnung des versunkenen Alters in seiner unerbittlichen
Grofle auf [...].“%¢7 Die Mittlerfigur verkntipft demnach nicht nur den Helden
und sein Publikum, sondern auch Vergangenheit und Gegenwart.

3.4. Formen von Verehrung bei Gundolf

Die soziale Figuration der Verehrergemeinde wird in den theoretischen Aufsit-
zen von Gundolf und Wolters ebenfalls konturiert. Mit einem einvernehmlichen
wwir, welches ein undefiniertes ,man® abldst, umreifit Gundolf in Wesen und Be-
ziehung die Idee einer Gemeinschaft, die einer Verflachung der Gegenwart entge-

265 Die Heldensagen der germanischen Frithzeit, hg. v. Wolters/Petersen, 1942, S. 14.

266 Fbd.

267 Ebd., S. 22. Ein George-Zitat aus Der Brand des Tempels (Das Neue Reich, 1928) verweist
unmittelbar darauf, um welchen Dichter es sich hier handelt. Das Zitat wurde allerdings
erst ab der vierten Auflage der Heldensagen (1937) in den Text aufgenommen.

96

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

genwirken muss: ,zu erkennen was ist und was gilt ist unsere pflicht“.268 In der
sheldenverehrung® sieht Gundolf eine der letzten verbliebenen Handlungsopti-
onen dieser Gruppe.?*? Um die Auswirkung einer Vorbildfigur auf ihre Verehrer
geht es in dem Aufsatz Gefolgschaft und Jiingertum (1908):

Umbildung der seelen aber ist wunsch oder sinn jedes gewaltigen sagers und tuers — mit
oder ohne sein eigenes wissen. Er ist getrieben - wohin er kommt muss er verwandeln - er
mag wollen oder nicht. Uber seine zwecke wie iiber seine unabwendbare einsamkeit hinaus
ist er ein verhdngnis - was er dussert ist nicht mehr sein eigentum. Er dient geheimem ge-
setz: das ist seine beglaubigung und seine macht - seine pflicht und seine verantwortung.
Einzel-anspriiche hat er nicht noch einer an ihn. Er selbst ist der anspruch - sein wesen der
korper des gesetzes - wer das zeichen unter dem er kommt erkannt hat muss ihn vernich-
ten oder ist ihm verfallen: der sieht die welt in einem neuen morgen und folgt dem ver-
wandler - opfernd was nicht der zukiinftigen ordnung dient die jener ihm zeigt.2”0

Geistes- wie Tathelden (,sager und tuer) verlangen nach Personen, die ihnen fol-
gen. Verehrung wird als wechselseitiges Verhiltnis charakterisiert, bei dem die ei-
ne Seite als Spender, die andere als Empfinger auftritt. Die Wechselbeziehung
zwischen beiden Figuren wird in die Vision einer ,zukiinftigen ordnung“ einge-
bettet. In einer kommenden Welt, prophezeit Gundolf, werde eine solche Vereh-
rung nicht mehr ,mit gehissigen namen belegt“.2’! Christliche Anleihen lassen
sich in dieser Vision einer kiinftigen Weltordnung ebenso ausmachen wie in der
Idee der Bekehrung des Jiingers durch den Helden. Der Begrift des ,Jingertums®
macht die Christus-Parallele deutlich. Gundolf verweist auch selbst auf diese Be-
zugnahme, bei der Jesus Christus und seine Jiinger als ,oberstes sinnbild“ fungie-
ren.’2 Der Begriff ,,Gefolgschaft® hingegen betont ein politisches Moment und
verweist auf Georges ,Staat’. Die Bezeichnung ,meister” zeigt die enge Anlehnung
Gundolfs an das im George-Kreis gelebte Verehrungsmodell. Die soziale Figurati-
on des Kreises als ,,Projekt einer isthetisch-heroischen Lebensform“?7 ist der le-
benspraktische Ausgangspunkt fur die theoretischen Modelle von Verehrung,
welche die Autoren des Kreises in ihren programmatischen Essays entwerfen.
Gundolf unterscheidet ,echte“ und ,unechte” Verehrung: ,,Wo macht ist ent-
steht freilich neben der echten die unechte anhingerschaft.“?’* Die Differenzie-
rung in Verehrergruppen ist Ausdruck des elitiren Ansatzes eines Kreises, der
sich selbst in die Reihe der ,richtigen® Verehrer einreiht. Gundolf konturiert die
personale Figuration des Verehrten (,fuhrer®, ,gestalt”, ,gewaltiger sager und

268 Gundolf: Wesen und Beziehung, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 2 (1911), S. 12.

269 Ebd., S. 19.

270 Friedrich Gundolf: Gefolgschaft und Jiingertum, in: BfdK 8 (1908/09), S. 106-112, hier S.
106. In dieser Folge der BfdK erschien auch ein Wiederabdruck von Stefan Georges Maxi-
min-Vorrede (S. 28-33). Gundolfs Aufsatz Gefolgschaft und Jiingertum ist erneut abgedruckt in:
Der George-Kreis. Eine Auswahl aus seinen Schriften, hg. v. Landmann, 1965, S. 78-81.

271 Gundolf: Gefolgschaft und Jiingertum, in: BfdK 8 (1908/09), S. 106.

272 Ebd.,, S. 112.

273 Kolk: Literarische Gruppenbildung, 1998, S. 9.

274 Gundolf: Gefolgschaft und Jiingertum, in: BfdK 8 (1908/09), S. 107.

97

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

tuer®, ,verwandler”, ,meister”, ,sinnbild, ,personlichkeit“?”>) und akzentuiert
die Verehrergemeinde, indem er die Darstellung beider mit einer harschen Ge-
genwartskritik verkniipft. Seine Kritik zielt auf ein angebliches Missverstindnis
der wilhelminischen Heldenverehrung, die ,Jingertum® falsch verstehe und die-
se Art der Gefolgschaft daher ihres Wertes beraube. Zeitgendssische Formen kol-
lektiver Zusammenschliisse werden bei Gundolf archaischen Vergemeinschaf-
tungsformen gegentibergestellt: ,statt der biinde und briiderschaften vereine und
kliingel und statt der menschlichen treue die gegenseitigen abhingigkeiten und
versicherungen®.27¢ In zitathafter Anspielung auf den Ersten Korintherbrief, Ka-
pitel 13, stellt Gundolf die Liebe als notwendige Voraussetzung fiir ein ,echtes
Meister-Jinger-Verhiltnis heraus.2’”’ Die Anspielung auf das Hohelied und na-
turmetaphorische Ausdriicke Gundolfs verleihen seinem Konzept grofiere Be-
deutung: ,Jeder wind wirbelt miirbes laub mit und staub®“?’® so zielt Gundolf
gegen die ,falsche® Anhingerschaft. Verehrung setzt aber nicht nur Liebe voraus,
sondern auch die Bereitschaft zur uneingeschriankten Ergebenheit sowie eine gei-
stige Ebenbiirtigkeit, denn ,,geist [wird] nur dem geist begreiflich®.27°

Um Heldenverehrung geht es auch in Dichter und Helden. Gundolf beschreibt
die Adoration als eine ,Trias“ aus ,Ehrfurcht®, ,Bildung” und ,Heroenkult*.280
Die Ehrfurcht vor der ,,Grofle des Menschen® zu erhalten, sei die ,erste Aufgabe
aller Bildung“.281 Gundolf zitiert hier Goethes Lehre von den Ehrfurchten, die
dieser in Wilbelm Meisters Wanderjahren entwickelte.282 Dort wird die Ehrfurcht
als eine Lebenshaltung beschrieben, die durch Erziehung erlernt werden miisse
und den Menschen iiberhaupt erst zum Menschen mache. Das Zusammenspiel
der drei Ehrfurchten (vor dem Hoheren, dem Niederen und dem Gleichen)
bringe erst die ,oberste Ehrfurcht, die Ehrfurcht vor sich selbst® hervor.283 Gun-
dolf formuliert den Gedanken iiber die Ehrfurcht weiter aus, indem er diese als
Ldinn fur menschliche Ringe®“ begreift.284 In einem fast wortlichen Goethe-Zitat
hebt er hervor: ,Nur wer ehrt was iiber thm ist kann Ehrfurcht haben vor sich

275 Ebd. Die Bezeichnungen ziehen sich durch den gesamten Text.

276 Ebd., S. 107.

277 Ebd., S. 108 (,[...] das licht gilt ihnen nur wenn es in ihren spiegel fillt.“) und S. 109 (,Es
ist ihr fluch dass sie nur den glauben und den eifer haben aber nicht die liebe.”).

278 Ebd., S, 107f.

279 Ebd., S. 110.

280 Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 51.

281 Ebd., S. 44.

282 Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters Wanderjahre, hg. v. Gerhard Neu-
mann/Hans-Georg Derwitz, Frankfurt .M. 1989 (Simtliche Werke, I. Abteilung, Bd. 10),
S. 420-423. Vgl. dazu auch Benedikt JeRing: Art. ,Ehrfurcht®, in: Metzler Goethe Lexi-
kon, hg. v. dems./Bernd Lutz/Inge Wild, Stuttgart/Weimar 1999, S. 107.

283 Goethe: Wilhelm Meisters Wanderjahre, hg. v. Neumann/Derwitz, 1989 (Simtliche Wer-
ke, L. Abteilung, Bd. 10), S. 423.

284 Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 44.

98

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

selbst.“?85 Zugleich verleiht er wie Goethe der Ehrfurcht eine religiose Dimensi-
on: ,Heldenverehrung® ist die Anbetung der gottlichen Krifte im Menschen,
des einfach Seienden, nicht Bedingten“?8¢ sowie ,Heldenverehrung ist nur die
deutlichste Form des Glaubens, daf} die Menschen in verschiedenen Graden
gotthaft sind und der Heros ist die deutlichste Gewihr fur die Gottlichkeit der
Menschenwelt“.287 Auch die von Gundolf statuierten Voraussetzungen fir den
»Heldenglauben® lassen seine religiése Dimension erahnen:

Dreierlei setzt der Heldenglaube voraus: 1. daff es ein Ewig-menschliches gibt iiber und
in allem Wandel [...] 2. daf} dies Ewigmenschliche allgiiltige Mafle hat [...] 3. daff diese
Mafle keine bloff willkiirlichen Abstraktionen, sondern im Menschen verkorperte Wirk-
lichkeiten sind.288

Dem heroischen Menschen werden gottliche Eigenschaften wie ,ewige Giiltig-
keit” und ,Allgiiltigkeit” zugesprochen. Damit ist die Grenze zwischen Mensch
und Gott beim Helden diffus geworden. Die Heldenverehrung wird zur Glau-
bensangelegenheit iberhoht. In einem Brief an Karl Vossler betont Gundolf
nochmals die Bedeutung der Ehrfurcht. Sie sei ,,eben heute auch fir die Wissen-
schaft und um der Wahrheit willen so notig wie Kritik und [...] viel bedroh-
ter.“28% Gundolf verkniipft den Begriff der Ehrfurcht mit einer religiosen Hal-
tung, der ,Andacht” als einer inneren Einstellung, wobei nicht Gott, sondern der
»grosse Dichter” Objekt des Kultes ist.

In der Zerstérung der Andacht sehe ich heute eine weit grossere Gefahr, als in der Ver-
kiitmmerung der, freilich mehr gepriesenen als gelibten Kritik, und im Dasein eines ein-
zigen grossen Dichters, freilich nicht Wortkiinstlers oder Schriftstellers, eine bessere
Biirgschaft echter Bildung Menschenwiirde, als in dem von tausend Gelehrten.2%0

Ehrfurcht und Bildung gehen bei Gundolf eine Allianz ein. Beide sind seiner
Ansicht nach nur wechselwirkend zu erlangen. Auf der Zusammenfiihrung bei-
der basiert die als religiose Handlung verstandene Heldenverehrung.2%!

285 Ebd.

286 Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 44. Bei Goethe sind die drei Ehrfurchten gebun-
den an drei Religionen: ,,Die Religion, welche auf Ehrfurcht vor dem was iiber uns ist, be-
ruht, nennen wir die ethnische [...]. Die zweite Religion, die sich auf jene Ehrfurcht griin-
det, die wir vor dem haben, was uns gleich ist, nennen wir die philosophische [...]. Nun
ist aber von der dritten Religion zu sprechen, gegriindet auf die Ehrfurcht vor dem was un-
ter uns ist; wir nennen sie die christliche [...].“ Zit. n. Goethe: Wilhelm Meisters Wander-
jahre, hg. v. Neumann/Derwitz, 1989 (Simtliche Werke, I. Abteilung, Bd. 10), S. 422.

287 Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 45.

283 Bbd., S. 46.

289 Brief von Friedrich Gundolf an Karl Vossler, Heidelberg, 4.5.1926, Gundolf-Nachlass,
GSA, G4, Maschinenabschrift des Originals.

290 Ebd.

291 Dolf Sternberger hat den Begriff der ,Ehrfurcht bei Gundolf eingehender untersucht. Die
»Erfahrung der Helden® sei fir Gundolf eine ,Erfahrung der Ehrfurcht® im Modus der Be-
scheidenheit gewesen: ,,Und die Ehrfurcht besteht nicht darin, dass wir die Hinde in den
Schoss legen und staunen, sondern in einem stindigen ehrfirchtigen Bewusstsein sozusa-

99

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Ein Fragment gebliebener Vortrag aus Gundolfs Nachlass mit dem Titel Goe-
the und das Volk beschiftigt sich mit dem Zusammenhang von Verehrung und
Masse. Er lasst sich mithilfe der Massenpsychologie Le Bons nachvollziehen.2?
Das Selbstverstindnis von Volkern sei mafgeblich von ,grossen Minnern® ge-
prigt, schreibt Gundolf:

[...] den Wert, das Wesen ihrer Kultur wissen sie nicht besser zu beweisen als durch die
Gestalten, Werke und Taten ihrer grossen Minner. Die grossen Minner sind der Schild
und die Fahne jedes Volks im Geisterkampf, und die Feinde jedes Volks wissen was sie
tun, wenn sie ihm grosse Minner absprechen, wenn sie die unleugbaren Grossen verun-
glimpfen oder ihre Ziige als dem befehdeten Volk fremd zu deuten suchen.2%3

Gundolf kntipft damit an einen Gedanken an, den er schon in Gefolgschafi und
Jiingertum entwickelt hat: Dort formuliert er die These, dass die Macht eines An-
fuhrers dadurch beschrinkt werden konne, dass ,,man seine gefolgschaft mit ge-
hissigen namen belegt®.2°* Dass Volk und Fihrerfigur in einem reziproken Ver-
hiltnis stehen, hat Le Bon mit dem ,Prestige’-Begriff gezeigt. Volker zogen ihr
Selbstbewusstsein vor allem aus dem Wissen um die ,groflen Minner, die aus
ihnen entsprungen sind. Es gibe einen ,Instinkt der Volker, daff ihre Heroen ihr
hoheres edleres Leben, ihr letzter Wert“ seien, so Gundolf.2%> Die Helden sind
wiederum abhingig vom sie verehrenden Volk. Die Auflésung der Anhinger-
schaft wire demnach auch der Entzug des Heldenstatus. Um das wechselwirken-
de Verhiltnis darzustellen, greift Gundolf auf Metaphern der Landwirtschaft zu-
riick: ,Volk und grosse Minner gehoren zusammen wie der Boden mit den
Friichten die er zeitigt. Die Friichte sind nicht denkbar ohne den Boden, aber
nur um der Friichte willen hat die dumpfe Scholle Wert.“2%

gen, in welchem wir wissen, dass die Einheit, Ganzheit und Grosse des Menschen immer
notwendig nur ausserhalb unser selbst angetroffen wird, nur da nimlich, wo wir auf ein
schon gewordenes Ganzes zuriickschauen kdnnen, nicht aber: bei uns selber.“ Vgl. Stern-
berger: Friedrich Gundolf. Zu seinem 50. Geburtstag, Rundfunkvortrag, 3.7.1930, masch.
Typoskript, DLA Marbach, A: Sternberger, 89.10.547, S. 3 u. 6.

292 Le Bon: Psychologie der Massen, 1908, S. 83.

293 Friedrich Gundolf: Goethe und das Volk. Fragment im Gundolf-Nachlass, o. D., GSA,
Me60.

294 Gundolf: Gefolgschaft und Jiingertum, in: BfdK 8 (1908/09), S. 106.

295 Gundolf: Goethe und das Volk. Fragment im Gundolf-Nachlass, 0.D., GSA, M60.

296 Ebd. Gundolf fiihrt diese Metaphorik noch weiter: ,Ohne in den Streit zwischen Carlyle
und Buckle iiber den Sinn der Heroen oder der Massen einzutreten, erkennen wir in dem
Volk den heiligen Boden der ewigen Gestalten, in den Gestalten die Bilder und die Bildner
der dumpfen Krifte und Stoffe, die im Volke schlafen oder giren.“ Vgl. Eckhardt Fuchs:
Henry Thomas Buckle. Geschichtsschreibung und Positivismus in England und Deutsch-
land, Leipzig 1994 (Beitrige zur Universalgeschichte und vergleichenden Gesellschafts-
ordnung, 9). Zum Verhiltnis von Carlyle und Buckle vgl. John Kenyon: The History Men.
The Historical Profession in England since the Renaissance, London 1983, S. 97-114.

100

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

3.5. Exklusivitdt der Verehrung ber Wolters

Wolters’ Essay Herrschaft und Dienst (1909)%°7 akzentuiert das Gefiige von Ver-
ehrt-werden und Verehren anhand des Dualismus von Herrschen und Dienen.?%
In der Trias von ,Reich®, ,Herrscher® und ,Dienst, anhand derer Wolters das
Geflige der Staatskonzeption eines ,Geistigen Reiches® beschreibt, nimmt der
»Dienst” eine zentrale Stellung ein. Verstanden als ,summe der gefithle und
handlungen [...], die eine vom wesen der Herrschaft schon erfilllte seele erzeu-
gen und verstromen muss®, steht er gleichwertig neben dem Herrschen. Beide
befinden sich in einem ,ewigen gleichgewicht“.2? Nach Wolters sind die Vor-
aussetzungen fur das ,richtige’ Dienen wie bei Gundolf ,Ehrfurcht®, ,Verehrung®
und ,,Selbsthingabe®. Die wechselseitige Abhingigkeit von Herrscher und Diener
veranschaulicht er in einem lichtmetaphorischen Vergleich und einer kosmi-
schen Schreckensvision: ,[...] wie das licht ohne den auffangenden korper keine
warme wirkt, so wird die Geistige Tat des Herrschers ohne die offene seele in das
leere weltall fallen, nirgends haften und sich in der furchtbaren qual der einsam-
keit vernichten [...]“.39° Als hochste Stufe des Verhiltnisses zwischen beiden Par-
teien wird schliefflich eine synthetische ,,Einung“ erreicht, die eine vollige Ver-
wandlung des Dieners zur Folge hat, der von diesem Zeitpunkt an in ,unver-
riickbare beziehung® zum Herrscher tritt.301

In den Richtlinien entwickelt Wolters den Gedanken einer exklusiven kulti-
schen Gemeinschaft:

Es sind von jeher die gemeinschaften von begeisterten gewesen, die eine neue weltschau
auffangen und weiterschaffen. Das edelste ist zart, offenbart sich der menge nur im
gleichnis und sucht sein geheimstes im kreis der mitschaffenden zu bewahren, solange
es kann. Es schafft durch sein wesen selbst notwendig ein esoterisches und ein exoteri-
sches, und eine zeit die fiir alles die ,breiteste offentlichkeit’ verlangt besagt, dass sie kein
edles zu hiiten hat.392

Die Gruppe, von einem gemeinsamen ,Geist* beseelt und damit zu einer religio-
sen Gemeinschaft erhoben, bewahrt ein Geheimnis, das sich nur Eingeweihten
erschlieflt. Durch das exoterische Moment der Verkiindung, das Erzidhlen von

297 Herrschaft und Dienst erschien 1909 in einer von Melchior Lechter gestalteten, grofRformati-
gen Prachtausgabe in begrenzter Auflage von 500 Stiick. Daneben erschien der erste Teil
(Das Reich) auch im dritten Ausleseband der BfdK (1909), S. 156-170, eine zweite eigen-
stindige Auflage im Jahr 1920 bei Bondi in Berlin, eine dritte Auflage bei Bondi im Jahr
1923.

298 Im Folgenden zitiert nach der Ausgabe Friedrich Wolters: Herrschaft und Dienst, Berlin
1920.

299 Ebd.,, S. 58.

300 Bhd., S. 60.

301 Gundolfs Aufsatz Das Bild Georges (1910) enthilt eine positive Kritik von Herrschaft und
Dienst und greift auf den Ansatz von Wolters zuriick. Vgl. Gundolf: Das Bild Georges, in:
Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 1 (1910), S. 39-45.

302 Wolters: Richtlinien, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 1 (1910), S. 138.

101

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Gleichnissen, offnet sich zwar der Kreis. Die Ausdeutung, das eigentlich Ge-
meinte, verbleibt jedoch im esoterischen Kreis und damit der Auflenwelt unzu-
ginglich. Zu ,Hiitern® stilisiert, wird den Mitgliedern der Gemeinschaft die Be-
wahrung von Geheimnissen auferlegt, ohne dass benannt wiirde, worin diese be-
stehn.

Ein esoterisches wird durch eine summe gleicher erlebnisse der schauenden gewalt und
einen daraus bedingten bleibenden gefiihlszustand gebildet, der die werke, handlungen
und gebirde einer gruppe von menschen als aus dem gleichen kerne des seins gendhrt
erkennen ldsst. Sie besitzen in der einheit ein esoterisches geheimnis, das nicht verraten
werden kann, weil es nur der vernimmt, dessen herz es schon erfahren hat oder im au-
genblicke erfihrt, wo der ton sein ohr trifft; es setzt keine fihigkeit zu einer besonderen
kunst oder wissenschaft voraus, sondemn nur den lebendigen grund gemeinsamen le-
bensgefiihles [...].303

Als gemeinschaftliches Moment der Gruppe wird gleichnishaft ein gemeinsamer,
an die ontologischen Bedingungen der Mitglieder gekniipfter ,Kern® ausgemacht.
Auch Wolters verschleiert hier sprachlich, was das Wesen der Gruppe ausmacht.
Sie sei durch eine gemeinsame Haltung, die sich aus der Bereitschaft wie der
Moglichkeit zur Teilhabe am Heroischen speist, miteinander verbunden.

Uns scheint also not, sich auf den wegen der grossen meister zu iiben, sich zusammen-
zuschliessen, wo ein echter lebenskern aufbricht und seine flamme ihn verkiindet, von
ihm zu empfangen uns selbst entflammt mitzuschaffen, bis ein bund erstarkt, der das
immer notwendige draussen, das exoterische, mit in seine wirbel reisst, der den thron
des menschen zuriickerobert und ein neues adliges geschlecht entstehen lisst, das die
stolzeste gebirde des menschentums auf dem grunde der géttlichen demut trigt.304

Aus der Perspektive des ,wir® verkiindet Wolters den Weg zu einer neuen Welt-
ordnung. In der Verehrung der ,grossen meister* und ihrer Nachfolge konne
sich eine Gruppe etablieren, die in die Gesellschaft hinein wirkt und die Welt
umwandeln kann. Im Mittelpunkt stiinde sodann der ,grofle Mensch’, der von
einem ,geschlecht® verehrt wird, das sich durch geistige Verwandtschaft aus-
zeichnet und ,adlig” Giber der Masse steht.

Das einvernehmliche ,,wir“, mit dem Wolters seinen Aufsatz Gestalt einleitet
(,Wenn wir das leben verkiinden“3%%) und abschlief$t (,wir meinen hier und im-
mer“3%), bindet diejenigen ein, die George als ,geistigen Herrscher397 anerken-
nen. Wolters selbst einschlieend, umfasst das ,wir“ im engeren Sinne die Her-
ausgeber und Autoren des Jahrbuchs, im weiteren Sinne diejenigen, die sich ideell
und geistig dem Kreis zugehorig fithlen. Konsequent betreibt Wolters die Unter-
scheidung einer breiteren Offentlichkeit und eines kleineren Kreis als ,kritisches

303 Ebd.

304 Ebd., S. 139.

305 Wolters: Gestalt, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 2 (1911), S. 137.
306 Ebd., S. 158.

307 Ebd.

102

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

geschlecht“.3%8 Die Generalkritik an der deutschen Gesellschaft des frithen 20.
Jahrhunderts erleichtert Wolters die argumentative Etablierung einer kleineren
Gruppe, die - orientiert an historischen Autorititen wie Platon, Holderlin und
Nietzsche - ihren elitiren Lebensentwurf verfolgt, der sich vornehmlich durch
eine gemeinsame Verehrungspraxis auszeichnet. Aufgabe dieser Gruppe sei es,
die Botschaft der Verehrung zu ,verkiinden®. Wihrend ihre Exklusivitit auch 6f-
fentlich sichtbar werden soll, ist zugleich die Fihigkeit des ,schweigens®, die Be-
wahrung von Geheimnissen, zentral fir die Konstitution der Gruppe.3®

In Mensch und Gattung ruft Wolters explizit zur Heldenverehrung auf. In einer
direkten Ansprache wendet er sich an die minnliche Jugend3!© und versucht, ihr
die Adoration als Lebenshaltung nahezulegen: ,Im helden, im herrscher sucht
die wahrheit, in den heldisch gehobenen menschen sucht die wahren freunde
und fiihrer eurer jugend [...].“3!1 Alle jungen Minner bediirften, so Wolters, ei-
nes ,dionysischen partners“.312 Indem die Jugend sich an heroischen Vorbildern
orientiere, nehme ihr ,bester wille teil am stolz eines abgegrenzten sonderen
seins“ und ordne sie dariiber hinaus einem ,kreis“ zu, einer gemeinsam vereh-
renden Gruppe, die ihnen wiederum eine ,geistige tat” ermogliche.3!3 Damit ist
das Verehrungskonzept des Kreises umrissen: Die Verehrung einer heroischen
Figur kann bis zur Teilhabe an ihren heroischen Qualititen gesteigert werden
und versetzt den Verehrer in eine hierarchische Position, die ithn von der Masse
abgrenzt. Durch die Orientierung am Vorbild kénne, so Wolters, der junge
Mensch selbst ,zum manne, zum meister und wenn die gottheit will zum hel-
den” werden.314 In der klimaktischen Reihung werden Hierarchiestufen deutlich:
Zum ,Mann‘ und zum ,Meister kann der jugendliche Verehrer durch den Akt
der Verehrung selbst werden. Um ,Held® zu werden, bedarf es eines gottlichen
Willens. Aber auch um ein ,echter’ Verehrer zu sein, braucht die minnliche Ju-
gend nach Wolters nahezu heroische Qualititen: Sie muss Widerstand gegen die
Gesellschaft leisten, unbedingte Liebe und Opferbereitschaft zeigen und sich
vollig dem verehrten Menschen hingeben.

308 Ebd., S. 140.

399 Ebd., S. 137.

310 Wolters: Mensch und Gattung, in: Jahrbuch fiir die geistige Bewegung 3 (1912), S. 151:

»An euch also, knaben und jiinglinge, ergeht unser ruf [...].“

311 Bbd.

312 Ebd.

313 Ebd., S. 153.

314 Ebd., S. 154.

103

- am 28,01.2026, 01:22:31. A


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

- am 28,01.2026, 01:22:31.


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Vorläufer und Wegbegleiter
	1.1. Thomas Carlyle
	1.2. Friedrich Nietzsche
	1.3. Gustave Le Bon und Max Weber

	2. Stefan George
	2.1. Maxime zur Heldenverehrung (1904)
	2.2. Heroische Figuren und Verehrer in den Zeitgedichten (1907)
	2.3. Die Vorrede zum Gedenkbuch Maximin (1907) als Modell

	3. Friedrich Gundolf und Friedrich Wolters
	3.1. Dichter und Helden bei Gundolf
	3.2. Heldenfiguren bei Wolters
	3.3. Der ‚Heldenmacher‘ als Mittlerfigur
	3.4. Formen von Verehrung bei Gundolf
	3.5. Exklusivität der Verehrung bei Wolters


