
II. Heroismustheorie: Konzepte und Figurationen 
des Heroischen im George-Kreis 

Der George-Kreis entwickelte ein elitäres Konzept von Heldenverehrung und ei-
nen eigenständigen Heldenbegriff. Seine Mitglieder setzten sich weitgehend von 
zeitgenössischen wilhelminischen Formen des Heldenkultes ab, wandten sich 
ebenso gegen die Kaiser-Verherrlichung ihrer Zeit1 wie gegen einen unreflektier-
ten Bismarck- und Hindenburg-Kult.2 Mit ihrem exklusiven ästhetischen Ge-
genmodell gingen sie auf Konfrontationskurs.3 Zwar entwickelten die Autoren 
keine geschlossene Theorie, konstruierten aber in einer Reihe programmatischer 
Essays ein mehrdimensionales Modell des Heroischen, das unterschiedliche Ty-
pen heroischer Figuren integriert und an der Heldenverehrung beteiligte Parteien 
konturiert. Landfried unterscheidet in seiner Systematik der Heldenfiguren bei 
George zwischen historischen Persönlichkeiten des intellektuellen und politi-
schen Lebens (Shakespeare, Dante, Hölderlin, Napoleon und Friedrich II.) und 
„heldischen Jünglingen“, die aus dem Kreis hervorgegangen waren oder vom 
Kreis mythisiert wurden (etwa Maximilian Kronberger).4 Die folgenden Ausfüh-
rungen möchten Landfrieds Typologie um einen neuen Aspekt erweitern. Sie 
setzen ihm ein Heldenmodell des Kreises entgegen, das sich nicht alleine auf ei-

                                                                                          
1  Zu Wilhelm II. siehe beispielsweise Gisela Brude-Firnau: Die literarische Deutung Kaiser 

Wilhelms II. zwischen 1889 und 1989, Heidelberg 1997; Peter Sprengel: Literatur im Kai-
serreich. Studien zur Moderne (Philologische Studien und Quellen 125), Berlin 1993, 
S. 9–57; Dominik Petzold: Der Kaiser und das Kino. Herrschaftsinszenierung, Populärkul-
tur und Filmpropaganda im Wilhelminischen Zeitalter, Paderborn u.a. 2012. 

2  Zu beiden Kulten liegt eine Fülle von Publikationen vor. Vgl. zum Bismarck-Kult etwa 
Robert Gerwarth: Der Bismarck-Mythos. Die Deutschen und der Eiserne Kanzler. Aus 
dem Englischen von Klaus-Dieter Schmidt, München 2007 sowie Gerd Blum: Bismarck-
Barometer. Militaristische Stereotype in Künstlerdarstellungen der Gründerzeit und des 
Wilhelminismus, in: Bildmagie und Brunnensturz. Visuelle Kommunikation von der klas-
sischen Antike bis zur aktuellen medialen Kriegsberichterstattung, hg. v. Elisabeth Walde, 
Innsbruck 2009, S. 451–490. Zum Hindenburg-Kult vgl. Jesko von Hoegen: Der Held von 
Tannenberg. Genese und Funktion des Hindenburg-Mythos, Köln/Weimar/Wien 2007 
(Stuttgarter historische Forschungen, 4). Er zeigt, dass Bismarck- und Hindenburg-Kult 
strukturell und inhaltlich miteinander verknüpft waren, indem die Qualitäten des Reichs-
gründers auf die des Feldmarschalls übertragen wurden. Beide wurden zu „Symbolfiguren 
nationaler Einheit“ stilisiert (ebd., S. 165). 

3  Dass dies nicht immer so war, zeigt Gundolfs vorübergehende Bismarck- und Hindenburg-
Verehrung, vgl. Kap. II.3.1. Auch Stefan Georges dandyhaftes Auftreten fügte sich in eine 
allgemeine Tendenz ein, vgl. das Kapitel Dandyismus als Heroismus, in: Hermann Glaser: 
Die Kultur der wilhelminischen Zeit. Topographie einer Epoche, Frankfurt a.M. 1984, S. 
111–115. Zum kritischen Verhältnis Georges zu Bismarck vgl. Aurnhammer: ‚Der Preusse‘, 
in: Stefan George. Werk und Wirkung seit dem ‚Siebenten Ring‘, hg. v. Braungart/Oel- 
mann/Böschenstein, 2001, S. 173–196, bes. auch S. 184, Fn. 30.  

4  Landfried: Stefan George. Politik des Unpolitischen, 1975, S. 76. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 52 

ne Ausdifferenzierung der heroischen Figuren konzentriert, sondern auch deren 
‚Produzenten‘ und Verehrer in den Blick nimmt. 

Die Konzepte des Heroischen im Kreis entstanden nicht isoliert. Vielmehr 
fanden sie gedankliche Vorläufer, von denen eine exemplarische Auswahl im ers-
ten Teil des Kapitels vorgestellt wird: das Heldenkonzept des schottischen Essay-
isten und Historikers Thomas Carlyle,5 Grundzüge der Geschichtstheorie Fried-
rich Nietzsches,6 die Massen- und Prestige-Theorie von Gustave Le Bon7 und der 
Charisma-Begriff Max Webers.8 Da die jeweiligen Positionen nicht erschöpfend 
abgehandelt werden können, geht es vorrangig darum, wesentliche, den George-
Kreis prägende Aspekte zusammenzufassen.  

Den größten Einfluss auf den Kreis übte Stefan George selbst aus. Der zweite 
Teil des Kapitels widmet sich ausführlicher den Theorien und Figurationen des 
Heroischen, wie sie in Texten Georges entwickelt werden. Ausgewählte historische 
Figuren aus den Zeitgedichten (1897–1904) werden ebenso betrachtet wie die kurze 
Maxime Heldenverehrung (1904), die Georges Wertschätzung für Adorationsprakti-
ken andeutet. Daneben entwickelt die Vorrede aus dem Maximin-Gedenkbuch (1907) 
in prophetischem Duktus ein Modell, das dem ‚Mittler‘ eine herausgehobene Posi-
tion zuweist. 

In zahlreichen Publikationen des Kreises finden sich Stellungnahmen zum he-
roischen Menschen ebenso wie zu Formen der Verehrung und Vermittlung von 
Heldenfiguren. Die einschlägigen Aufsätze von Friedrich Gundolf und Friedrich 
Wolters in den Jahrbüchern für die geistige Bewegung (1910–1912) bilden die Grund-
lage des dritten Analyseteils. Ergänzt werden sie um andernorts erschienene Auf-

                                                                                          
5  Im Zentrum stehen zwei einschlägige Schriften: Thomas Carlyle: On Heroes, Hero-

Worship, & the Heroic in History. Six Lectures, London 1841 [zuletzt 2013 neu herausge-
geben: On Heroes, Hero-Worship, and the Heroic in History, hg. v. David R. Soren-
sen/Brent E. Kinser, New Haven 2013 (Rethinking the Western tradition)] sowie Thomas 
Carlyle: Past and Present, London 1843 [zuletzt 2005 neu herausgegeben: Thomas Carly-
le: Past and Present, hg. v. Chris R. Vanden Bossche, Berkeley/Los Angeles/London 2005]. 

6  Grundlage dieses Kapitels ist der Text Vom Nutzen und Nachtheil der Historie (1874) nach der 
Ausgabe Friedrich Nietzsche: Unzeitgemässe Betrachtungen. Zweites Stück: Vom Nutzen 
und Nachtheil der Historie für das Leben, in: Ders.: Die Geburt der Tragödie, Unzeitgemä-
ße Betrachtungen I–IV, Nachgelassene Schriften 1870–1873, KSA 1, S. 243–334. 

7  Es werden zwei Studien herangezogen: Gustave Le Bon: Lois psychologiques de l'evolu-
tion des peuples, Paris 1894 [dt. Übersetzung: Psychologische Grundgesetze in der Völker-
entwicklung. Berechtigte Übertragung aus dem Französischen von Arthur Geiffhart, Leip-
zig 1922] sowie Gustave Le Bon: Psychologie des foules, Paris 1985 [dt. Übersetzung: Psy-
chologie der Massen, autorisierte Übersetzung nach der 12. Aufl. v. Dr. R. Eisler, Leipzig 
1908 (Philosophisch-soziologische Bücherei, 2)]. 

8  Max Webers Ausführungen zum Charisma-Begriff finden sich bekanntermaßen in Wirt-
schaft und Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie, erstmals publiziert 1921/22 in 
Grundriss der Sozialökonomik. Zitiert wird nach der Ausgabe Max Weber: Wirtschaft und 
Gesellschaft. Grundriss der verstehenden Soziologie. Zwei Teile in einem Band, hg. v. 
Achim Apell, Frankfurt a.M. 2010. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 53 

sätze und briefliche Äußerungen, die oft in engen Bezügen zu den Beiträgen der 
Jahrbücher stehen. 

1. Vorläufer und Wegbegleiter 

1.1. Thomas Carlyle 

Gundolf hat die Schriften Carlyles intensiv rezipiert.9 Ein undatiertes Vortrags-
fragment im Nachlass zeugt ebenso von seiner Carlyle-Lektüre10 wie eine Notiz 
im Essay Goethe und Walter Scott, die dem schottischen Theoretiker eine bedeu-
tende Rolle in der Goethe-Verehrung zuerkennt.11 Gundolf stellte zudem die 
Heroenkonzepte Burckhardts und Carlyles einander gegenüber, ohne sich selbst 
explizit einer Richtung zuzuordnen.12 Die Auseinandersetzung von Herbert J.C. 
Grierson mit Carlyle13 nahm er interessiert zur Kenntnis.14 Die Carlyle-
Rezeption des Kreises wurde von der Forschung vielfach untersucht. Sein „My-
thos der historischen Persönlichkeit ist mit Georges Weltbild und mit den histo-

                                                                                          
9  Gundolfs „immer wache Bereitschaft zur Heldenverehrung (auch falscher) hat ihn gegenüber 

Bismarck wie später gegenüber Hindenburg geblendet – seine hero worship, wie er selbst mit 
Carlyles Wort es gern bezeichnete […].“ Zit. n. Salin: Um Stefan George, 1954, S. 259. 

10  Es handelt sich um einen Vortrag zum Thema Goethe und das Volk, Gundolf-Nachlass, 
o.D., GSA, M60. 

11  „Der erste Ausländer, dem Goethes umfassende Genialität als solche einleuchtete, der sei-
ne Werke nicht als Meisterstücke eines Schriftstellerei-Künstlers und nicht als bloße Mo-
tivbehälter las, sondern als Ausdruck eines großen Genius, war der Schotte Thomas Carly-
le.“ Zit. n. Friedrich Gundolf: Goethe und Walter Scott (Aus dem Nachlaß), in: Ders.: 
Beiträge zur Literatur- und Geistesgeschichte, ausgewählt u. hg. v. Victor A. Schmitz/Fritz 
Martini, Heidelberg 1980 (Veröffentlichungen der Deutschen Akademie für Sprache und 
Dichtung Darmstadt, 54), S. 408–423, hier S. 412. Das Typoskript befindet sich im Gun-
dolf-Nachlass, GSA, M61. Erschienen ist der Aufsatz posthum auch in der Neuen Rund-
schau 43 (1932), S. 490–504. 

12  Friedrich Gundelfinger: Jakob Burckhardt und seine weltgeschichtlichen Betrachtungen, 
in: Preußische Jahrbücher 128, H. 2 (1907), S. 209–220. Wiederabgedruckt in Friedrich 
Gundolf: Beiträge zur Literatur- und Geistesgeschichte, hg. v. Schmitz/Martini, 1980, S. 
58–71. Gundolf schreibt dort: „Die Heroen sind nicht Selbstzweck, sondern Ausdruck von 
Gesamtheiten, also denselben Gesetzen unterworfen wie diese Gesamtheiten; nicht den-
selben wie die Individuen, aus welchen jene Gesamtheiten sich rekrutieren. […] Auch vor 
der Carlyleschen Heroenverehrung blieb er [Burckhardt – A.B.] durch seine Aufgabe be-
wahrt, und mythische Perspektiven mied er, weil er Betrachter, nicht Seher sein wollte. 
[…] Carlyles Helden stehen dem Geschehen gegenüber wie Jehovah, bei Burckhardt sind 
sie dem Geschehen immanent.“ (ebd., S. 66f.).  

13  Herbert J.C. Grierson: Carlyle and Hitler. The Adamson lecture in the University of Man-
chester, December 1930, with some additions and modifications, Cambridge 1933 (The 
Adamson lecture, 1930). Bereits 1930 unter dem Titel Carlyle and the hero publiziert.  

14  „Es ehrt mich und beschämt mich beinahe, in Ihren Vorlesungen über Carlyle einen Platz 
zu haben.“ Zit. n. einem Brief von Friedrich Gundolf an Herbert J.C. Grierson, Heidelberg 
22.10.1930, Gundolf-Nachlass, GSA, G2, Mappe 3, Maschinenabschrift des Originals. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 54 

rischen Darstellungen der Jünger eng verwandt“, konstatiert bereits Landfried.15 
Auch Bentley betont die Vorbildfunktion von Carlyles Heldenkonzept für den 
Kreis: „Many of Stefan George’s beliefs and attitudes are simply Carlyle and 
Nietzsche over again.“16 Während Caitríona Ní Dhúill rekonstruiert, wie eng 
sich Bertram in seiner Studie über Nietzsche an Carlyles Heldenkonzept hielt,17 
erläutert Jan Stottmeister, welche Motive Gundolf von Carlyle übernahm: etwa 
das Erscheinen von Heldenfiguren als Retter in Krisenzeiten, die Verehrung des 
Helden als „Lebenshaltung“ sowie den religiösen Aspekt von Adoration.18 Auch 
Wolters griff die Metaphorik Carlyles auf, um seine Darstellung des ‚großen 
Mannes‘ zu veranschaulichen.19 

Carlyles Zusammenstellung von Helden ist heterogen. Er klassifiziert ver-
schiedene heroische Typen: Gottheit, Prophet, Dichter, Priester, Schriftstel-
ler/Philosoph und König.20 Alle Typen exemplifiziert er an mythischen oder his-
torischen Beispielen. Odin als Göttervater der nordischen Mythologie ist Ge-
genstand der Vorlesung „Divinity“. Der Prophet Mohammed steht im Zentrum 
der Vorlesung „Prophet“. Es schließen sich Vorträge über die Dichter Dante und 
Shakespeare („Poets“) und über die Reformatoren Martin Luther und John Knox 
(„Priests“) an. Die beiden letzten Lesungen präsentieren Samuel Johnson, Jean-
Jacques Rousseau und Robert Burns als „Men of Letters“ sowie Oliver Cromwell 
und Napoleon als moderne Revolutionäre („Kings“).21 Die elitäre Zusammenstel-

                                                                                          
15  Landfried: Stefan George. Politik des Unpolitischen, 1975, S. 86. 
16  Bentley: The Cult of the Superman, 1969, S. 207. Vgl. ebenfalls den weitgehend identi-

schen Aufsatz von Bentley: Modern Hero-Worship. Notes on Carlyle, Nietzsche, and 
Stefan George, in: The Sewanee Review 52 (1944), S. 441–456. 

17  Vgl. Caitríona Ní Dhúill: Der Kanon des Heroischen. Ernst Bertrams Nietzsche. Versuch ei-
ner Mythologie, in: Die Biographie – Beiträge zu ihrer Geschichte, hg. v. Hemecker, 2009, 
S. 123–151. 

18  Jan Stottmeister: Der George-Kreis und die Theosophie. Mit einem Exkurs zum Swastika-
Zeichen bei Helena Blavatsky, Alfred Schuler und Stefan George, Göttingen 2014 (Ca-
strum Peregrini, N.F., 6), hier S. 296–301. 

19  Ebd., S. 298. 
20  Carlyle: On Heroes, 1841, S. 19. 
21  Vgl. zur Zusammenstellung der Helden bei Carlyle auch die frühe Studie von Friedrich 

Brie: Helden und Heldenverehrung bei Thomas Carlyle, Heidelberg 1948. Danach ist eine 
Vielzahl weiterer Untersuchungen zu Carlyles Heldenkonzept entstanden, von denen hier 
stellvertretend neben Karina Momm (Der Begriff des Helden in Thomas Carlyles „On He-
roes, Hero-Worship and the Heroic in History“, Diss. masch., Freiburg 1986) nur wenige 
neuere Studien genannt sein sollen: Richard Salmon: Thomas Carlyle and the Idolatry of 
the Man of Letters, in: Journal of Victorian Culture 7/1 (2002), S. 1–22; Ulrich Broich: 
On Heroes and Hero-Worship, Especially in English Romanticism, in: Anglistik 16/2 
(2005), S. 49–62; Albert D. Pionke: Beyond ‚The Hero as Prophet‘: A Survey of Images of 
Islam in Carlyle‘s Works, in: Literature and Belief 25 (2005), S. 497–511; David R. Soren-
sen: ‚Je suis la Révolution Française‘. Carlyle, Napoleon, and the Napoleonic Mythus, in: 
Carlyle Studies Annual 22 (2006), S. 283–302; Ilia Stambler: Heroic Power in Thomas 
Carlyle and Leo Tolstoy, in: European Legacy: Toward New Paradigms 11/7 (2006), S. 
737–751; Marianne Egeland: The Man of Letters as Hero, in: International Journal of the 
Book 4/2 (2007), S. 41–47; Gavin Budge: The Hero as Seer. Character, Perception and 

 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 55 

lung bedeutender historischer Persönlichkeiten verbürgt die Variationsbreite 
möglicher Heldenfiguren. Sie deutet ein Verständnis von Heldentum an, das 
sich von einem engeren Tatbegriff im agonalen Sinne löst und Gelehrte sowie 
Dichter integriert: „hero is life in all its potentialities“.22 Mit Dante, Shakespeare 
und Napoleon behandelt Carlyle Persönlichkeiten, die später auch im George-
Kreis verehrt werden. Zudem konstruiert er durch die chronologische Reihung 
von historischen Figuren eine heroische Genealogie. Sie umfasst mythische Göt-
tergestalten ebenso wie zeitgenössische Denker. Carlyle unterscheidet heroische 
Ausprägungen früherer Zeiten von gegenwärtigen Formen des Heldentums: „He-
ro-Gods, Prophets, Poets, Priests are forms of Heroism that belong to the old 
ages, make their appearance in the remotest times […]. The Hero as Man of Let-
ters […] is altogether a product of these new ages […].“23 Besonders hebt er die 
Gruppe der „Kings“ hervor, „the most important of Great Men“.24 Als Inbegriff 
des Helden synthetisiere der Herrscher alle heroischen Variationen.  

Nach Carlyles Geschichtsauffassung bestimmen ‚große Männer‘ das histori-
sche Geschehen. Sein berühmtes Diktum „The History of the World […] was 
the Biography of Great Men“25 reduziert zwangsläufig den historischen Beitrag 
aller übrigen Menschen. Carlyle vertrat mit dieser Auffassung eine dominante 
Linie in der Geschichtswissenschaft des 19. Jahrhunderts.26 Ein zeitgenössischer 
Kritiker urteilte: „Le culte des héros n’est pas autre chose que le résumé de toutes 
les doctrines contemporaines sur les grands hommes […].“27 Carlyle relativiert 
jedoch die Abwertung all derer, die nicht unmittelbar auf die Geschichte einwir-
ken, indem er allen Menschen die Möglichkeit zur Teilhabe am Heroischen zu-
spricht. Durch die Adoration einer Heldenfigur verleihe sich der Verehrer selbst 
heroische Züge. Diese Aufwertung der Adorantenrolle stiftet eine enge Bezie-
hung zwischen dem Helden und seinem Publikum.28 Die Heldenverehrung sei 
„summary, ultimate essence, and supreme practical perfection, of all manner of 

                                                                                                                                                                                                                          

Cultural Health in Carlyle, in: Romanticism and Victorianism on the Net 52 (2008) [ver-
fügbar unter http://www.erudit.org/revue/ravon/2008/v/n52/019805ar.html, abgerufen 
am 1.5.2017]; Geraldine Higgins: Heroic Revivals. From Carlyle to Yeats, New York 2012; 
Jeremy Noel-Tod: The Hero as Individual Talent. Thomas Carlyle, T. S. Eliot and the 
Prophecy of Modernism, in: Review of English Studies 64/265 (2013), S. 475–491. 

22  Bentley: Modern Hero-Worship, in: The Sewanee Review 52 (1944), S. 444. 
23  Carlyle: On Heroes, 1841, S. 249. 
24  Ebd., S. 316. 
25  Ebd., S. 21. 
26  Vgl. etwa die Studien von Michael Gamper: Der große Mann. Geschichte eines politi-

schen Phantasmas, Göttingen 2016; Michael Gamper/Ingrid Kleeberg (Hg.): Größe. Zur 
Medien- und Konzeptgeschichte personaler Macht im langen 19. Jahrhundert, Zürich 
2015 (Medienwandel – Medienwechsel – Medienwissen, 34). 

27  Zit. n. Bentley: Modern Hero-Worship, in: The Sewanee Review 52 (1944), S. 443. 
28  Vgl. hierzu auch den kritischen Kommentar von Caitríona Ní Dhúill: Weltgeschichte als 

Heldenbiographik. Verehrung der „Großen Menschen“ bei Thomas Carlyle, in: Theorie 
der Biographie, hg. v. Fetz/Hemecker, 2011, S. 33–37. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 56 

‚worship‘“, so Carlyle. Als „the soul of all social business among men“ entschei-
de sie über das Gelingen von Gesellschaften.29 Carlyles flammendes Plädoyer für 
die Heldenverehrung gipfelt in einem Aufruf an seine Leser, selbst eine heroi-
sche Haltung einzunehmen: „[…] being ourselves of heroic mind.“30 Die Aus-
führungen Carlyles wurzeln in einer kritischen Haltung gegenüber der Gegen-
wart, die den Glauben an Heldenfiguren verloren habe und die Existenz ‚großer 
Männer‘ leugne.31 Carlyles Vorlesungen und Schriften dienen somit nicht nur 
der Darstellung vergangener Größe, sondern haben einen didaktischen An-
spruch: Sie zielen auf eine bessere Zukunft. Als erzieherisches Mittel greift Carly-
le auf das biographische Erzählen zurück. Die didaktische Qualität der Gattung 
zeige sich darin, dass sie Vorbilder entwerfen könne. Mit einer umfangreichen 
Biographie über Friedrich den Großen versuchte Carlye selbst, diesem Anspruch 
am Beispiel einer außerordentlichen historischen Figur zu genügen.32 

Die Biographen aus dem George-Kreis fanden zahlreiche Anknüpfungspunkte 
in Carlyles Theorie. Die Offenheit des Konzepts für unterschiedliche Persön-
lichkeiten sowie die Vorstellung einer heroischen Genealogie, in die sich histori-
sche Figuren chronologisch einordnen, zeigen sich in der Heldenauswahl des 
Kreises. Ihnen steht die Menge der Verehrer gegenüber, die sich durch eine be-
stimmte Haltung als Teilhaber am Heroischen bewähren können. Die Schriften 
des Kreises sind von einer kritischen Haltung gegenüber der Gegenwart geprägt 
und projizieren in die Verehrung historischer Figuren die Hoffnung auf eine bes-
sere Zukunft. 

1.2. Friedrich Nietzsche 

„Ich las das Leben Thomas Carlyle’s, diese farce wider Wissen und Willen, diese 
heroisch-moralische Interpretation dyspeptischer Zustände.“33 Friedrich Nietz-
sche war ein kritischer Leser Carlyles. Seine Abneigung äußerte sich etwa in sei-
ner Verteidigung des ‚Übermenschen‘ gegen den von ihm „so boshaft abgelehn-
ten ‚Heroen-Cultus‘ jenes grossen Falschmünzers wider Wissen und Willen“.34 
Nietzsche war jedoch durchaus von Carlyles Schriften beeinflusst,35 was es dem 

                                                                                          
29  Zit. n. Carlyle: Past and Present, hg. v. Vanden Bossche, 2005, darin Kap. Hero-Worship, S. 

36–40, hier S. 37. 
30  Ebd. 
31  Carlyle: On Heroes, 1841, S. 19. 
32  Thomas Carlyle: History of Friedrich II. of Prussia, Leipzig 1858. 
33  Zit. n. Friedrich Nietzsche: Götzen-Dämmerung oder Wie man mit dem Hammer phi-

losophiert, in: Ders.: Der Fall Wagner, Götzen-Dämmerung, Der Antichrist, Ecce Homo, 
Dionysos-Dithyramben, Nietzsche contra Wagner, KSA 6, S. 54–161, hier S. 119. 

34  Zit. n. Friedrich Nietzsche: Ecce homo. Wie man wird, was man ist, in: Ders.: Der Fall 
Wagner, KSA 6, S. 255–374, hier S. 300. 

35  Das zeigt Jeremy Tambling: Carlyle through Nietzsche. Reading ‚Sator Resartus‘, in: The 
Modern Language Review 102 (2007), S. 326–340. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 57 

George-Kreis ermöglichte, in eklektischem Verfahren theoretische Ansätze beider 
zusammenzuführen.  

Meist steht in den Untersuchungen zum George-Kreis der Einfluss Nietzsches 
im Vordergrund, auch wenn Ulrich Raulff in Bezug auf Gundolf davor warnt, 
nur diese Abhängigkeit zu betonen. Die einseitige Orientierung an Nietzsche als 
Vorbild vernachlässige andere Aspekte der Geschichtsauffassung Gundolfs.36 Je-
doch ist sich die George-Forschung einig, dass speziell von Nietzsches ge-
schichtstheoretischer Schrift Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben 
(1874) ein immenser Einfluss auf den George-Kreis ausging.37 Daher sollen im 
Folgenden die den George-Kreis prägenden geschichtstheoretischen und kultur-
kritischen Linien dieser Schrift skizziert werden.38 

Bereits das Vorwort formuliert einen zentralen Gedanken: Nietzsches Diktum, 
dass die Historie „zum Leben und zur That“39 benötigt wird, und sein Bekennt-
nis zur „unzeitgemässen“ Haltung40 verbinden sich in dem Wunsch, auf die Ge-
genwart und Zukunft Einfluss zu nehmen und sie umzugestalten. Der Gegen-
wartsbezug wird auch in den drei „Arten der Historie“41 deutlich: der „monu-
mentalischen“, der „antiquarischen“ und der „kritischen“. Sie sind nach Kathari-
na Grätz als Strategien zu verstehen, aus der Geschichte Bedeutung für die Ge-
genwart abzuleiten.42 Für den George-Kreis ist vor allem die ‚monumentalische‘ 
Geschichtsbetrachtung wichtig, die nach Nietzsche „dem Thätigen und Streben-

                                                                                          
36  Raulff: Der Bildungshistoriker Friedrich Gundolf. Nachwort, in: Friedrich Gundolf: An-

fänge deutscher Geschichtsschreibung, hg. v. dems., 1993, hier S. 121–124. So sei zwar 
Gundolfs „statischer“ Begriff von Geschichte, wie er ihn in den Jahrbüchern vermittle, 
durchaus in Anlehnung an Nietzsches Idee der ‚monumentalischen‘ Geschichtsschreibung 
entstanden. In Shakespeare und der deutsche Geist (1911) habe Gundolf aber eine gänzlich 
andere Geschichtsauffassung propagiert: die „kinetische“, die den Stoff zur „reinen 
Sprachbewegung“ habe werden lassen (ebd., S. 123f.). 

37  So konstatiert Klaus Reichert: Gundolfs Geschichtsschreibung als Lebenswissenschaft, in: 
Geschichtsbilder im George-Kreis, hg. v. Schlieben/Schneider/Schulmeyer, 2004, S. 303–
315, hier S. 303. 

38  Dies geschieht im Anschluss an Katharina Grätz, die verschiedene Forschungsperspektiven 
ausdifferenziert: „Die aktuelle Forschung nimmt unterschiedliche Gewichtungen vor: Man 
faßt Vom Nutzen und Nachteil der Historie für das Leben als geschichtsphilosophische Schrift 
auf, die nach Hegel die Wende zu einer lebensphilosophischen Geschichtsbetrachtung 
vollzieht. Man sieht in ihr eine geschichtstheoretische Schrift, die gegen bestimmte Feind-
bilder anstreitet und auf kulturelle Erneuerung zielt. Diesen Deutungsmustern entspre-
chend werden unterschiedliche Partien des Textes hervorgehoben, in denen jeweils die 
philosophische, die historische, die kulturkritische Perspektive dominiert.“ Zit. n. Kathari-
na Grätz: Nietzsches Geschichtsdenken. Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das 
Leben, in: Nietzsche als Philosoph der Moderne, hg. v. Barbara Neymeyr/Andreas Urs 
Sommer, Heidelberg 2012 (Akademiekonferenzen, 9), S. 175–191, hier S. 179. 

39  Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 245.  
40  „[…] unzeitgemäss – das heisst gegen die Zeit und dadurch auf die Zeit und hoffentlich zu 

Gunsten einer kommenden Zeit – zu wirken.“ Ebd., S. 247. 
41  Ebd., S. 258. 
42  Vgl. Grätz: Nietzsches Geschichtsdenken, in: Nietzsche als Philosoph der Moderne, hg. v. 

Neymeyr/Sommer, 2012, S. 182. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 58 

den [gehört], dem, der einen grossen Kampf kämpft, der Vorbilder, Lehrer, Trös-
ter braucht und sie unter seinen Genossen und in der Gegenwart nicht zu finden 
vermag“.43 Die Vorstellung von einem einsamen Kämpfer, der in der Geschichte 
nach Referenzfiguren sucht, um die Gegenwart verändern zu können, korres-
pondiert mit dem Selbstbild der Kreis-Autoren.44 Auch die Metapher des ‚gro-
ßen Kampfes‘ gegen eine unheroische Gegenwart zieht sich als Leitmotiv durch 
die theoretischen Schriften des Kreises. Nietzsche macht sie zum gedanklichen 
Kern der ‚monumentalischen‘ Geschichtsbetrachtung: 

Denn sein [des Thätigen] Gebot lautet: das was einmal vermochte, den Begriff 
„Mensch“ weiter auszuspannen und schöner zu erfüllen, das muss auch ewig vorhanden 
sein, um dies ewig zu vermögen. Dass die grossen Momente im Kampfe der Einzelnen 
eine Kette bilden, dass in ihnen ein Höhenzug der Menschheit durch Jahrtausende hin 
sich verbinde, dass für mich das Höchste eines solchen längst vergangenen Momentes 
noch lebendig, hell und gross sei – das ist der Grundgedanke im Glauben an die Huma-
nität, der sich in der Forderung einer monumentalischen Historie ausspricht.45 

Ein ‚großer Mensch‘ schöpfe alles aus, was menschlich möglich sei. Gundolf 
greift diese Idee auf, wenn er behauptet, dass Cäsar die „Grenzen des menschli-
chen Seins […] so weit – und so gleichmäßig – hinaus[…]rückt und so dicht er-
füllt wie keine zweite heroisch tuende Gestalt .“46 Nietzsche leitet die Bedeu-
tung der ‚großen Menschen‘ aus ihrer Notwendigkeit für die Nachwelt ab. Von 
ihnen werde das „Monogramm ihres eigensten Wesens“ übrigbleiben, „ein Werk, 
eine That, eine seltene Erleuchtung, eine Schöpfung: es wird leben, weil keine 
Nachwelt es entbehren kann“.47 Die jeweilige Form der Errungenschaft spielt ei-
ne nachrangige Rolle: Sowohl ein Werk als auch eine bedeutende Tat oder eine 
Idee können eine „Continuität des Grossen aller Zeiten“48 bilden. Der Nutzen 
der ‚monumentalischen‘ Historie bestehe in dem Wissen, dass große Taten oder 
Werke immer wieder möglich sind.  

Nietzsche kritisiert die historischen Wissenschaften seiner Zeit, vornehmlich 
den Historismus und seine Tendenz, jeder Epoche einen Eigenwert zuzuspre-
chen. Die positivistischen Zugänge zur Geschichte regulierten das historische 
Wissen nicht mehr. Stattdessen werde der Mensch von der Vergangenheit über-
rollt: „[A]lles was einmal war, stürzt auf den Menschen zu.“49 Im Zuge eines neu-
en Ideals historischer Bildung werde der Mensch zu einer „wandelnden Encyclo-
pädie“.50 Ebenso im Zentrum von Nietzsches Kritik steht das historistische Postu-

                                                                                          
43  Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 258. 
44  Prägnant kommt dies in der Einleitung von Gundolfs Caesar. Geschichte seines Ruhms (1924) 

zum Ausdruck. Vgl. hierzu Kap. III.4.2. 
45  Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 259. 
46  Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 54f. 
47  Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 260 
48  Ebd. 
49  Ebd., S. 272. 
50  Ebd., S. 274. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 59 

lat der Objektivität, das sich als neuer wissenschaftlicher Standard etabliert und 
von namhaften Persönlichkeiten wie Leopold von Ranke vertreten wird.51 Nietz-
sche verurteilt die Historiker seiner Zeit polemisch als die „Ewig-Objectiven“ oder 
„historisch Neutralen“, die sich zu „ewiger Subjectlosigkeit“ ausgehöhlt hätten 
und Geschichte nur noch quantifizierend, aber nicht qualifizierend beurteilten.52 
Eine Wirkung auf die Gegenwart sei dadurch ausgeschlossen.53 Stattdessen plä-
diert Nietzsche an die „Erfahrenen und Überlegenen“, wichtige Personen und Er-
eignisse der Geschichte zu deuten.54 

Wenn ihr euch […] in die Geschichte grosser Männer hineinlebt, so werdet ihr aus ihr 
ein oberstes Gebot lernen, reif zu werden […]. Und wenn ihr nach Biographien ver-
langt, dann nicht nach jenen mit dem Refrain „Herr So und So und seine Zeit“, sondern 
nach solchen, auf deren Titelblatte es heissen müsste „ein Kämpfer gegen seine Zeit“. 
Sättigt eure Seelen an Plutarch und wagt es an euch selbst zu glauben, indem ihr an sei-
ne Helden glaubt.55 

Nietzsches Plädoyer zur Heldenverehrung und zur Orientierung an ‚großen 
Männern‘ fand unmittelbar Eingang in die Biographien des George-Kreises. 
Ganz dem Aufruf Nietzsches entsprechend, diente die Geschichtsbetrachtung 
bei den Kreis-Autoren nicht nur der Erinnerung an historische Vorbilder, son-
dern auch der Erziehung der Gegenwart. Zugleich galt Nietzsche in der Ableh-
nung zeitgenössischer Wissenschaftsstandards als Vorbild. Die biographische 
Geschichtsschreibung sollte nach Nietzsche die Grenzen der Gattung verlassen 
und zum „reinen Kunstgebilde“ werden.56 Mit diesem Affront gegen Historismus 
und Positivismus konnte sich der Kreis ebenso identifizieren wie mit der Vorstel-
lung eines „Höhenzugs der Menschheit“, zu dessen Vermittler er sich erklärte. 

1.3. Gustave Le Bon und Max Weber 

Ein nachgelassener Zeitungsausschnitt des Wiener Mittag vom 13. Juni 1922 ver-
bürgt Gundolfs Beschäftigung mit dem französischen Theoretiker Gustave Le 
Bon. Es handelt sich bei dem Ausschnitt um das Kapitel Die Rolle der großen Män-
ner in der Geschichte der Völker aus einer Studie Le Bons von 1894.57 Gundolf wird 
das Kapitel mit Interesse gelesen haben, denn es handelt von der ambivalenten 
                                                                                          
51  Rankes berühmtes Diktum von 1824, zu „zeigen, wie es eigentlich gewesen“ steht bis heu-

te beispielhaft für den neuen methodischen Ansatz der Geschichtswissenschaft im 19. 
Jahrhundert. Vgl. Leopold von Ranke: Geschichten der romanischen und germanischen 
Völker von 1494 bis 1514, 3. Aufl., Leipzig 1885, S. VII. 

52  Nietzsche: Vom Nutzen und Nachtheil, in: KSA 1, S. 284. 
53  Ebd., S. 285. 
54  Ebd., S. 294. 
55  Ebd., S. 295. 
56  Ebd., S. 296. 
57  Der Zeitungsausschnitt wird aufbewahrt im Gundolf-Nachlass, GSA, M36a. Bei der Stu-

die, aus der das Kapitel stammt, handelt es sich um Le Bon: Psychologische Grundgesetze 
in der Völkerentwicklung, deutsche Übersetzung von 1922. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 60 

Funktion ‚großer Männer‘ in der Geschichte. Le Bon versteht darunter zunächst 
die „Erfinder“ als „geistig höhere Menschen“.58 Sie verkörpern, so Le Bon, die 
Fähigkeiten und den Fortschritt der Völker, seien aber auch Nutznießer früherer 
Erfindungen und Entdeckungen. Kritisch äußert er sich über Carlyles Versuche, 
„Halbgötter aus ihnen machen zu wollen, deren Genie das Geschick der Natio-
nen ändere“.59 Eine uneingeschränkte Verehrung dieser Figuren betrachtet er mit 
Skepsis. Von seiner kritischen Haltung ist auch eine weitere Gruppe betroffen, die 
„Fanatiker und Visionäre“. Ihnen schreibt Le Bon zwar eine umfangreiche Hand-
lungsmacht zu (sie „können Religionen stiften, Reiche gründen und die Welt zur 
Erhebung bringen“60), schränkt aber sogleich ein, es bedürfe hierfür „Schwärmer 
und Gläubiger“, deren Wünsche diese Figuren verkörpern.61 Le Bon weist damit 
auf das reziproke Verhältnis von Führergestalt und Verehrergruppe hin. 

In einer weiteren Publikation beschäftigt sich Le Bon ausführlich mit der Ver-
führbarkeit der ‚Masse‘.62 Er untersucht sie als eigenständige Partei in einem 
Modell von Verehrung. Zentral für die vorliegende Studie sind Le Bons Hinwei-
se auf die religiösen Formen kollektiver Überzeugungen. Führerfiguren könnten 
gezielt Strategien einsetzen, um religiös konnotierte Handlungen bei ihren Ver-
ehrern hervorzurufen: „Glauben erzeugen, sei es religiöser, politischer oder sozia-
ler Glaube, Glaube an eine Person oder an eine Idee, das ist die besondere Rolle 
der großen Führer, und das ist der Grund, warum ihr Einfluß immer beträchtlich 
ist.“63 Wenn Verehrung zur Glaubensangelegenheit geworden ist, könne auch 
der umjubelte Held zum Gott werden, so schlussfolgert Le Bon.64 Dass dieser 
Gedanke auch Eingang in den George-Kreis fand, zeigen Georges pseudoreligiöse 
Verehrung für Maximin im Gedenkbuch65 und Wolfram von den Steinens Stilisie-
rung von Heiligen als Helden.66 Im Zusammenhang mit seiner Theorie von reli-
giösen Formen in profanen Verehrungsstrukturen entwickelt Le Bon den Begriff 
des „Prestige“. Dieser hilft ihm, zu beschreiben, welcher Art die Ausstrahlungs- 
und Überzeugungskraft einer ‚Führerfigur‘ sein kann: „Das Prestige ist in Wahr-
heit eine Art Herrschaft, die ein Individuum, ein Werk oder eine Idee über uns 
übt. Sie lähmt all unsere Fähigkeit der Kritik und erfüllt unsere Seele mit Stau-
nen und Achtung.“67 Le Bon unterscheidet „erworbenes“ und „persönliches Pres-
tige“. Letzteres komme als „unabhängige Eigenschaft“ nur wenigen Personen zu, 

                                                                                          
58  Ebd., S. 122f. 
59  Ebd., S. 124. 
60  Ebd., S. 125. 
61  Ebd., S. 126. 
62  Le Bon: Psychologie der Massen, 1908. 
63  Ebd., S. 84f. 
64  Allerdings nur temporär, wie Le Bon hinzufügt: „Napoleon war es fünfzehn Jahre lang, 

und nie hat eine Gottheit eifrigere Anbeter gehabt.“ (ebd., S. 48). 
65  Vgl. Kap. II.2.3. 
66  Vgl. Kap. III.5. 
67  Le Bon: Psychologie der Massen, 1908, S. 93. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 61 

die „einen wahrhaft magnetischen Zauber auf ihre Umgebung auszuüben ver-
mögen“.68 Der Anstoß zur Verehrung geht im Falle des ‚persönlichen Prestige‘ 
von den Verehrten selbst als eine primäre, ihnen inhärente Eigenschaft aus.69 

Le Bons Standardwerk zur Massenpsychologie wurde im frühen 20. Jahrhun-
dert intensiv rezipiert, u.a. von Max Weber, der sich in Wirtschaft und Gesellschaft 
direkt auf die Studie bezieht.70 Weber interessiert sich besonders für das Phäno-
men des ‚Prestige‘ und schärft es mit dem altchristlichen Begriff ‚Charisma‘.71 Er 
akzentuiert jedoch anders: Weder sei es eine Auszeichnung, die durch Leistung 
erworben werden könne, noch eine genuine Eigenschaft des Verehrten. Stattdes-
sen handle es sich um ein spezifisches Wechselverhältnis, das in eine asymmetri-
sche Herrschaftsbeziehung mündet. 

„Charisma“ soll eine als außeralltäglich […] geltende Qualität einer Persönlichkeit hei-
ßen, um derentwillen sie als mit übernatürlichen oder übermenschlichen oder mindes-
tens spezifisch außeralltäglichen, nicht jedem andern zugänglichen Kräften oder Eigen-
schaften [begabt] oder als gottgesandt oder als vorbildlich und deshalb als „Führer“ ge-
wertet wird. Wie die betreffende Qualität von irgendeinem ethischen, ästhetischen oder 
sonstigen Standpunkt aus „objektiv“ richtig zu bewerten sein würde, ist natürlich dabei 
begrifflich völlig gleichgültig: darauf allein, wie sie tatsächlich von den charismatisch 
Beherrschten, den „Anhängern“, bewertet wird, kommt es an.72 

Weber zeigt das reziproke Verhältnis von Charisma-Träger und Anhänger: Erst 
die Wirkung auf eine andere Person mache Charisma möglich. Es handelt sich 
um einen Zuschreibungs- und Bewertungsakt, bei der sich die eine Seite willent-
lich unterwirft und damit zugleich die Wirkung der charismatischen Qualität des 
Gegenübers bestätigt. Bekanntlich hat Weber den George-Kreis als Beispiel für 
eine „charismatische Herrschaft“ herangezogen,73 wozu auch die vielfältigen Be-
ziehungen zwischen beiden Anlass gaben.74 Auch heute wird die Verehrungs-
struktur des Kreises anhand dieses Phänomens beschrieben.75 
                                                                                          
68  Ebd., S. 95. 
69  Ebd., S. 93. ‚Erworbenes Prestige‘ hingegen ist eine erarbeitete, sekundäre Eigenschaft. 
70  Vgl. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, hg. v. Apell, 2010, S. 16. 
71  Kurze Einführungen zum Charisma-Begriff bieten etwa Wolfgang Lipp: Charisma, in: 

Grundbegriffe der Soziologie, hg. v. Johannes Kopp/Bernhard Schäfers, 10. Aufl., Wiesba-
den 2010, S. 45–47; oder Richard Utz: Charisma, in: Max Weber-Handbuch. Leben – Werk 
– Wirkung, hg. v. Hans-Peter Müller/Steffen Sigmund, Stuttgart/Weimar 2014, S. 42–46. 

72  Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, hg. v. Apell, 2010, S. 179. Die Klammern und Kursi-
vierungen stammen vom Verfasser. 

73  Die entsprechende Stelle zur Wirtschaftsfremdheit des Charisma lautet: Es sei „bei einer 
primär künstlerischen charismatischen Jüngerschaft denkbar, daß die Enthebung aus den 
Wirtschaftskämpfen durch Begrenzung der im eigentlichen Sinn Berufenen auf ‚wirtschaft-
lich Unabhängige‘ (also: Rentner) als das Normale gilt (so im Kreise Stefan Georges, we-
nigstens der primären Absicht nach).“ Zit. n. Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, hg. v. 
Apell, 2010, S. 181f. Der Begriff „Rentner“ löste im George-Kreis Empörung aus, obwohl 
von Weber eindeutig als „selbständige Berufslose“ definiert (ebd., S. 834). Vgl. hierzu Kar-
lauf: Stefan George. Die Entdeckung des Charisma, 2007, S. 417. 

74  Über die erste Begegnung zwischen George und Weber berichtet Marianne Weber: Max 
Weber. Ein Lebensbild. Mit einer Einleitung von Günther Roth, München 1989, S. 463–

 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 62 

Gemeinsam ist den Konzepten von ‚Prestige‘ und ‚Charisma‘ die Idee der Ver-
gänglichkeit: Sowohl das durch Erfolg erworbene Prestige als auch das durch ei-
nen Akt der Wertung zugeschriebene Charisma sind nicht dauerhaft gültig, son-
dern müssen immer wieder aktualisiert werden. „Der von der Masse am Vorabend 
umjubelte Held wird, wenn er Unglück gehabt hat, am anderen Morgen von ihr 
verhöhnt“, so Le Bon.76 Weber pointiert diesen Vorgang mit dem Schlagwort 
„Veralltäglichung des Charisma“.77 Das Charisma kann nur in spezifischen Kons-
tellationen eine dauerhafte Beziehung zwischen Träger und Verehrer stiften. 

2. Stefan George 

2.1. Maxime zur Heldenverehrung (1904) 

In der Einleitung zur Siebenten Folge der Blätter für die Kunst von 1904 sahen sich 
die Herausgeber Stefan George und Carl August Klein dazu veranlasst, an die ur-
sprüngliche Beitrags- und Rezipientenklientel ihres Periodikums zu erinnern und 
die elitäre Runde zu festigen: Der „kleine kreis“ habe sich „zu einer geistigen und 
künstlerischen gesellschaft erweitert die sich verbunden fühlt durch ein besonde-
res lebensgefühl“, doch sei dies kein Anzeichen für eine „verbreitung der kunst 
in die massen“.78 Um sowohl das poetologische wie das lebenspraktische Modell 
des Kreises aufrecht zu erhalten, führen die Herausgeber in der Einleitung 22 
Maximen auf, mit denen sie ihre Anhänger auf einen gemeinsamen Kurs einzu-
schwören versuchen. Eine dieser Maximen konzentriert die programmatische 
Heldenverehrung im Kreis auf ihre Grundkonstanten. 

HELDENVEREHRUNG (PERSONENKULTUS) 

Läufte in denen selbst siegreichen faustkämpfern erzbilder errichtet wurden um ihr lob 
durch die jahrhunderte wachzuhalten: wie hoch ragen sie über einer grämlichen ich-
süchtigen zeit die bemängelt wenn dem meister die jünger sich in ehrfurcht neigen · 
wenn dem schöpfergeist mit kranz und reigen alle danken die durch sein wirken erst er-
fahren haben dass ein leben ein fest sei.79 

                                                                                                                                                                                                                          

472. Über das Verhältnis zwischen Max Weber und George vgl. Wolf Lepenies: Die drei 
Kulturen. Soziologie zwischen Literatur und Wissenschaft, 2. Aufl., Frankfurt a.M. 2006, 
Kap. Stefan George, Georg Simmel, Max Weber, S. 335–355, Gundolf war mit Max Weber be-
freundet. Vgl. ihren Briefwechsel im Gundolf-Nachlass in London, GSA, Gundolf V, 40a. 
Dort finden sich neun Briefe und zwei Karten von Max Weber an Gundolf aus den Jahren 
von 1910 bis 1914. 

75  Vgl. beispielsweise Karlauf: Stefan George. Die Entdeckung des Charisma, 2007, bes. das 
Kapitel Die charismatische Herrschaft, S. 398–426. 

76  Le Bon: Psychologie der Massen, 1908, S. 101. 
77  Weber: Wirtschaft und Gesellschaft, hg. v. Apell, 2010, S. 182–188. 
78  Stefan George/Carl August Klein: Einleitung zur Siebenten Folge, in: BfdK 7 (1904), S. 1–

11, hier S. 1. 
79  Ebd., S. 5. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 63 

In dem hier vollständig zitierten kurzen Text verbinden sich Lob der Vergangen-
heit und Kritik an der Gegenwart. Die Autoren äußern sich anerkennend über hi-
storische Epochen, in denen für Heldenfiguren Monumente errichtet wurden, um 
ihren dauerhaften Ruhm über Generationen hinweg zu sichern. Der Ausdruck 
„selbst siegreichen faustkämpfern“ verdeutlicht das Ausmaß der Heldenvereh-
rung: Auch denjenigen, deren heroische Tat auf den (sportlichen) Kampf be-
schränkt ist und ganz ohne schöpferische Leistung auskommt, galt der Kult. Zu-
gleich kritisieren die Autoren eine Gegenwart, die aufgrund ihres egozentrischen 
Charakters zur Heldenverehrung nicht fähig ist. Durch die parallelisierende Wie-
derholung der konditionalen Bedingung („wenn dem Meister […] wenn dem 
schöpfergeist“), werden die Verehrungspraktiken zwischen George und den Kreis-
Mitgliedern gleichgesetzt mit der Bewunderung für einen Helden und einen 
schöpferischen Genius. Diese zwei in ihrer Struktur einander entsprechenden 
Adorationsmodelle erhellen sich wechselseitig. Die Praktiken der elitären Runde 
um George werden aufgewertet und in Bezug zu historischen Vorbildern gesetzt. 
Die Maxime, zugleich Aufruf an die Gefolgschaft und Verteidigung gegenüber 
den Kritikern, stellt Heldenverehrung und ‚Personenkult‘ auf eine Ebene. Die 
synonyme Verwendung der Begriffe ‚-verehrung‘ und ‚-kult‘ verleiht dem Akt der 
Verehrung einen pseudoreligiösen Charakter und sakralisiert den Helden. 

Die Maxime führt wesentliche Aspekte zusammen, die sich in den programma-
tischen Heldentexten des Kreises wiederfinden. Die Autoren entlarven sich als 
Vertreter eines reaktionär-konservativen Geschichtsbildes. Bewundert werden fast 
ausschließlich Figuren der Vergangenheit. Deren heroische Größe wurde bereits 
von einer historischen Verehrergruppe erkannt und gefeiert, ist aber in der Ge-
genwart einer indifferenten oder kritischen Masse ausgesetzt. Die Autoren selbst 
stellen sich als prophetische Mittler dar, welche die Bedeutung von Heldenfigu-
ren erkennen und der Ignoranz der Masse entgegenwirken. Analog zur früheren 
Monumentalisierung der Helden im Standbild („erzbilder“), welche die Figur 
räumlich und ideell über die Masse erhebt, dient in der Gegenwart die biographi-
sche Schrift als materielle Bürgschaft für eine dauerhafte Heldenverehrung.  

2.2. Heroische Figuren und Verehrer in den Zeitgedichten (1907) 

Auf die Maxime folgen sieben Gedichte aus Georges Zyklen Zeitgedichte und Ges-
talten, die später vollständig (je 14 Gedichte) im Siebenten Ring (1907) publiziert 
werden.80 Sie entstehen in den Jahren zwischen 1897 und 1904.81 Nehmen Zeit-

                                                                                          
80  Überwiegend wurden die Gedichte aus dem Zyklus Zeitgedichte schon in frühen Folgen der 

BfdK veröffentlicht. Als vollständiger Zyklus erschienen sie und die Gestalten im Gedicht-
band Der Siebente Ring (1907), S. 6–63. Vgl. auch den Kommentar von Kai Kauffmann: 
Der Siebente Ring, in: Handbuch 1, S. 175. 

81  So datiert Ute Oelmann: Varianten und Erläuterungen, in: Stefan George: Der Siebente 
Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 200–236, hier S. 200. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 64 

gedichte per definitionem Stellung zu ihrem historischen Kontext,82 so konturieren 
auch diese beiden Zyklen die Geschichtsauffassung ihres Verfassers und verdeut-
lichen seine Zeitkritik.83 Georges kritische Methode ist der Biographik auffallend 
ähnlich. Er spiele „große Persönlichkeiten gegen die von den niedrigen Bedürf-
nissen der ‚blöden Menge‘ bestimmte Gestaltlosigkeit ihrer Zeit aus“, so Kai 
Kauffmann.84 Georges Kritik richte sich unverkennbar wider die eigene Zeit, 
konkret gegen das Wilhelminische Reich.85 Dass die Reihe der historischen Figu-
ren in den Zeitgedichten an die ‚monumentalische‘ Geschichtsauffassung Nietz-
sches anknüpft, hat Achim Aurnhammer verdeutlicht. Vor allem die Gruppen 
der ‚Klassikergestalten‘ (Dante, Goethe, Nietzsche, Böcklin) und der ‚Herrscher-
gestalten‘ (u.a. deutsche Kaiser und Könige) repräsentieren, so Aurnhammer, 
Nietzsches Diktum von der Kontinuität überzeitlich großer Persönlichkeiten.86 
George entwerfe, so formuliert es Jan Andres, „Gegenbilder zur zivilisatorischen 
Moderne“, bei der die jeweils im Zentrum stehenden Persönlichkeiten als Sym-
bole oder Allegorien fungieren: „Alle Gedichte zeigen eine Struktur der Opposi-
tion: der diagnostizierten und dargestellten Verderbtheit wird eine allegorisch-
symbolische Gestalt entgegengehalten.“87 Das antagonistische Grundprinzip 
überhöht einzelne historische Figuren über die gegenwärtige Menge. Die Kritik 
an den modernen Zerfallserscheinungen der Gegenwart wird mit der Kritik an 
einer Massengesellschaft verknüpft, die den einzeln herausragenden Menschen 
nicht genügend erkennt und verehrt. Auch die Figuren im Zyklus Gestalten unter-
liegen dem Antagonismus von Masse und Einzelnem. Im Gegensatz zu den 
konkreten Personen in den Zeitgedichten handelt es sich bei den Gestalten um Ty-
pen (Kämpfer, Herrscher, Helden), mythische und dämonische Figuren, die 

                                                                                          
82  Ulrike Stadler-Altmann zeigt die Vielfalt der inhaltlichen Implikationen des Zeitgedichtes 

zu Beginn des 20. Jahrhunderts: Das Zeitgedicht der Weimarer Republik. Mit einer Quel-
lenbibliographie zur Lyrik im ersten Drittel des 20. Jahrhunderts (1900–1933), Hildes-
heim/Zürich/New York 2001 (Germanistische Texte und Studien, 69), bes. S. 9–28. 

83  Jürgen Wilke warnt davor, die Zeitgedichte als rein zeitbezogene Gedichte zu interpretie-
ren. Zwar ließen sich durchaus konkrete Ereignisse als Auslöser bestimmen. Ihre Anlage, 
strenge Komposition und stilisierte Form verleihe ihnen jedoch eine überzeitliche Quali-
tät. Vgl. Wilke: Das „Zeitgedicht“. Seine Herkunft und frühe Ausbildung, Meisenheim am 
Glan 1974 (Deutsche Studien, 21), S. 34. 

84  Kauffmann: Der Siebente Ring, in: Handbuch 1, S. 177. Bei den Persönlichkeiten handelt 
es sich um Dante Alighieri, Johann Wolfgang von Goethe, Friedrich Nietzsche, Arnold 
Böcklin, Villiers de L’Isle-Adam, Paul Verlaine, Stéphane Mallarmé, Papst Leo XIII., deut-
sche Könige und Kaiser, Sophie von Alençon, Elisabeth von Österreich, Clement Harris 
und Carl August Klein.  

85  Achim Aurnhammer zeigt an einem unveröffentlichten Zeitgedicht Georges mit dem Titel 
Der Preusse, wie Stefan George mithilfe der stilistischen Mittel der zeitgenössischen Bis-
marck-Lyrik die Verehrung des Reichskanzlers demontierte. Vgl. Aurnhammer: ‚Der Preus-
se‘, in: Stefan George. Werk und Wirkung seit dem ‚Siebenten Ring‘, hg. v. Braun-
gart/Oelmann/Böschenstein, 2001, S. 173–196. 

86  Ebd., S. 195. 
87  Jan Andres: Gegenbilder. Stefan Georges poetische Kulturkritik in den ‚Zeitgedichten‘ des 

‚Siebenten Rings‘, in: George-Jahrbuch 6 (2006/2007), S. 31–54, hier S. 41f. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 65 

durch „ein bestimmtes Verhältnis zu Sphären des Göttlichen“ charakterisiert 
sind und sich dadurch von der Menge abheben.88 

In den Zeitgedichten, so Gunilla Eschenbach, gibt sich eine „implizite Ge-
schichtstheorie“ Georges zu erkennen: Im Zentrum seines „ästhetischen Anti-
Historismus“ steht die Verehrung einzelner großer Persönlichkeiten, die ihre 
Mitwelt und die Geschichte prägen. George setzt dem Historismus ein Konzept 
der ästhetischen Erneuerung entgegen. Der schöpferische Mensch kann jede 
Epoche gestalten und verwandeln. Nur diejenigen, denen dies in der Vergangen-
heit gelungen ist, gelten George in der Gegenwart als Vorbilder.89 Eschenbach 
fasst anhand dreier charakteristischer Merkmale die Geschichtsauffassung 
Georges zusammen: Ihr liege die Idee der Kontingenz zugrunde, die keinen ge-
setzmäßigen Geschichtsverlauf erkenne, sondern ein Modell von „Blüte und 
Verfall“ favorisiere, wobei die Blütezeiten von einem schöpferischen „Urgeist“ 
geprägt werden. Zugleich unterliege sein Modell der „Personengebundenheit“. 
Hiermit ist das Wechselspiel des schöpferischen Menschen mit seinen Zeitge-
nossen und Nachkommen gemeint.90 Erst das auch schon bei Max Weber for-
mulierte dialogische Verhältnis von Wirkung und Verehrung ermögliche die vol-
le Entfaltung des ‚großen Menschen‘. George lege zudem Wert auf die ästheti-
sche Komponente seines Geschichtsdenkens: Die dominierende Rolle im Ge-
schichtsverlauf komme dem Künstler zu, der seine Zeit durch den schöpferi-
schen Akt gestaltet.91 Eschenbach versteht die programmatischen Essays der 
Kreis-Mitglieder als eine theoretische Durchdringung dieser Geschichtsauffassung, 
die anschließend in der heroischen Biographik des Kreises umgesetzt wird.92 

Zwei Zeitgedichte sollen an dieser Stelle exemplarisch vorgestellt werden, weil 
sie Figuren behandeln, die auch in den Biographien des Kreises portraitiert wer-
den. Sie sind daneben für die Analyse auch deshalb aufschlussreich, weil wohl 
selten die Identität von lyrischem Ich und Autor-Ich so explizit ist wie hier.93 
Das einvernehmliche „wir“, das Georges Zeitgedicht Goethe-Tag (entstanden wohl 
1899 zum 150. Geburtstag Goethes94) eröffnet, schließt George und seinen Kreis 
ein und setzt sich in Distanz zum mehrfach wiederholten kollektiven „ihr“ der 

                                                                                          
88  Kauffmann: Der Siebente Ring, in: Handbuch 1, S. 177. 
89  Gunilla Eschenbach: Geschichte und Geschichtlichkeit in Stefan Georges Lyrik, in: Ge-

schichtslyrik. Ein Kompendium, hg. v. Heinrich Detering/Peer Trilcke, Bd. 2, Göttingen 
2013, S. 859–884. 

90  Dieser Gedanke wird bei Friedrich Gundolf aufgegriffen: „Nichts andres ist Geschichte: 
die Wechselwirkung der schöpferischen und der empfänglichen Menschen.“ Zit. n. Gun-
dolf: Dichter und Helden, 1921, S. 25. 

91  Eschenbach: Geschichte und Geschichtlichkeit, in: Geschichtslyrik, hg. v. Detering/Tril- 
cke, 2013, S. 879. 

92  Ebd., S. 862. 
93  Vgl. ebd., S. 866. 
94  Die Datierung stammt von Oelmann: Varianten und Erläuterungen, in: Stefan George: 

Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 200–236, hier S. 200. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 66 

Menge. Die Gedichte propagieren eine gemeinsame Verehrungshaltung, die sich 
auf eine bestimmte Auswahl an Vorbildern richtet. 

GOETHE-TAG 

Wir brachen mit dem zarten frührot auf 
Am sommerend durch rauchendes gefild 
Zu Seiner stadt. Noch standen plumpe mauer 
Und würdelos gerüst von menschen frei 
Und tag – unirdisch rein und fast erhaben. 5 
Wir kamen vor sein stilles haus · wir sandten 
Der ehrfurcht blick hinauf und schieden. Heute 
Da alles rufen will schweigt unser gruss. 

Noch wenig stunden: der geweihte raum 
Erknirscht: sie die betasten um zu glauben .. 10 
Die grellen farben flackern in den gassen · 
Die festesmenge tummelt sich die gern 
Sich schmückt den Grossen schmückend und ihn fragt 
Wie er als schild für jede sippe diene – 
Die auf der stimmen lauteste nur horcht · 15 
Nicht höhen kennt die seelen-höhen sind. 

Was wisst ihr von dem reichen traum und sange 
Die ihr bestaunet! schon im kinde leiden 
Das an dem wall geht · sich zum brunnen bückt · 
Im jüngling qual und unrast · qual im manne 20 
Und wehmut die er hinter lächeln barg. 
Wenn er als ein noch schönerer im leben 
Jezt käme – wer dann ehrte ihn? er ginge 
Ein könig ungekannt an euch vorbei. 

Ihr nennt ihn euer und ihr dankt und jauchzt – 25 
Ihr freilich voll von allen seinen trieben 
Nur in den untren lagen wie des tiers – 
Und heute bellt allein des volkes räude ... 
Doch ahnt ihr nicht dass er der staub geworden 
Seit solcher frist noch viel für euch verschliesst 30 
Und dass an ihm dem strahlenden schon viel 
Verblichen ist was ihr noch ewig nennt.95 

Das vierstrophige Gedicht in Blankversen nimmt den Gedenktag zum Anlass, 
zwei Formen der Heldenverehrung zu differenzieren. Ist die erste Strophe noch 
der Goethe-Verehrung des Kreises gewidmet, so exemplifizieren die anderen drei 
Strophen die ‚falsche‘ Verehrung der Menge. Eine Reihe von Merkmalen ist kon-
trastiv einander gegenübergestellt: Geht die Verehrung des Kreises mit Einsam-
keit, Stille und Schweigen einher (darauf verweisen die Tageszeitangaben „mit 
dem zarten frührot“ [V. 1], die Lokalbeschreibungen „von menschen frei“ [V. 4] 
und „sein stilles haus“ [V. 6] ebenso wie die Form der Verehrung „wir sandten / 

                                                                                          
95  Zit. n. Stefan George: Goethe-Tag, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 10f. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 67 

Der ehrfurcht blick hinauf“ [V. 6f.] und „schweigt unser gruss“ [V. 8]), so ist die 
Verehrung der Masse vor allem durch Lautstärke und Farbigkeit, akustische und 
visuelle Zeichen charakterisiert („Da alles rufen will“ [V. 8], „Die grellen farben 
flackern“ [V. 11], „der stimmen lauteste“ [V. 15]). Die beiden konkurrierenden 
Verehrergemeinden unterscheiden sich auch in Bezug auf ihre Sichtbarkeit: 
Handelt es sich bei der Verehrung der kleinen elitären Gruppe um eine stille, 
nahezu heimliche Hingabe, so wird die Adoration der Masse durch einen großen 
Festtag öffentlich zelebriert. Die religiösen Anleihen der Zitate unterstreichen die 
hervorgehobene Bedeutung des elitären Kreises („der geweihte Raum“ [V. 9]) 
und kritisieren zugleich die Masse: Mit dem Bild des ungläubigen Thomas, der 
Zeugnis braucht, um zu glauben („sie die betasten um zu glauben“ [V. 10]), wird 
die Menge diffamiert. Ihr wird ein ‚falsches‘ Verständnis und eine ‚falsche‘ An-
eignung des Verehrten diagnostiziert. Die Ehrfurcht hingegen, welche das spre-
chende „wir“ Goethe entgegenbringt, zeugt von einer demütigen Haltung, die – 
so zumindest an der Oberfläche – selbstlose Hingabe bedeutet. Die Verehrung 
der Menge hingegen sei egoistisch und eigennützig: „Sich schmückt den Grossen 
schmückend“ (V. 13). Sie wird qualitativ abgewertet („Was wisst ihr von dem rei-
chen traum und sange / Die ihr bestaunet!“ [V. 17f.]) und ihre Vertreter werden 
als unwissend deklariert, die das Wesentliche nicht erkannt haben („Doch ahnt 
ihr nicht dass er der staub geworden / Seit solcher frist noch viel für euch ver-
schliesst“ [V. 29f.]) und auf der Grundlage überholter und nicht mehr gültiger 
Kenntnisse verehren („Und dass an ihm dem strahlenden schon viel / Verbli-
chen ist was ihr noch ewig nennt.“ [V. 31f.]). Indem das lyrische Kollektiv die 
Adorationspraktiken der Menge abwertet, überhöht es zugleich den eigenen eli-
tären Kreis, der um die ‚richtige‘ Bedeutung des Verehrten weiß. 

Das ebenfalls vierstrophige Zeitgedicht Nietzsche, entstanden nach dessen Tod im 
Jahr 1900,96 nimmt einen Zeitgenossen Georges in die Reihe der Verehrten auf.97 
Nietzsche wird als isolierte Persönlichkeit aus der Menge hervorgehoben („ihn der 
einzig war / Von tausenden aus rauch und staub um ihn“ [V. 4f.]). Als „Erlöser“ ti-
tuliert und Schöpfergott inszeniert („Erschufst du götter nur um sie zu stürzen“ [V. 
20]) wird ihm eine übergeordnete Bedeutung zugemessen, die jedoch ins Selbstzer-
störerische umschlägt („Du hast das nächste in dir selbst getötet“ [V. 22]).  

                                                                                          
96  Stefan George: Nietzsche, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 12f. Zur Da-

tierung vgl. den Kommentar von Ute Oelmann, ebd., S. 202. 
97  Vgl. die Analysen von Nikolas Immer: Mit singender statt redender Seele. Zur Nietzsche-

Rezeption bei Stefan George und seinem Kreis, in: Friedrich Nietzsche und die Literatur 
der klassischen Moderne, hg. v. Thorsten Valk, Berlin/New York 2009 (Klassik und Mo-
derne. Schriftenreihe der Klassik Stiftung Weimar, 1), S. 55–86; Peter Trawny: George 
dichtet Nietzsche. Überlegungen zur Nietzsche-Rezeption Stefan Georges und seines Krei-
ses, in: George-Jahrbuch 3 (2000/2001), S. 34–68; Pütz: Nietzsche und George, in: Stefan 
George Kolloquium, hg. v. Heftrich/Klussmann/Schimpf, 1971, S. 49–58; Manfred Rie-
del: „Sich bannen in den kreis den liebe schliesst“ – Nietzsche und George, in: Stefan 
George. Dichtung – Ethos – Staat, hg. v. Pieger/Schefold, 2010, S. 399–416. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 68 

NIETZSCHE 

Schwergelbe wolken ziehen überm hügel 
Und kühle stürme – halb des herbstes boten 
Halb frühen frühlings ... Also diese mauer 
Umschloss den Donnerer – ihn der einzig war 
Von tausenden aus rauch und staub um ihn?  5 
Hier sandte er auf flaches mittelland 
Und tote stadt die lezten stumpfen blitze 
Und ging aus langer nacht zur längsten nacht. 

Blöd trabt die menge drunten · scheucht sie nicht! 
Was wäre stich der qualle · schnitt dem kraut!  10 
Noch eine weile walte fromme stille 
Und das getier das ihn mit lob befleckt 
Und sich im moderdunste weiter mästet 
Der ihn erwürgen half sei erst verendet! 
Dann aber stehst du strahlend vor den zeiten  15 
Wie andre führer mit der blutigen krone.  

Erlöser du! selbst der unseligste – 
Beladen mit der wucht von welchen losen 
Hast du der sehnsucht land nie lächeln sehn? 
Erschufst du götter nur um sie zu stürzen  20 
Nie einer rast und eines baues froh? 
Du hast das nächste in dir selbst getötet 
Um neu begehrend dann ihm nachzuzittern 
Und aufzuschrein im schmerz der einsamkeit. 

Der kam zu spät der flehend zu dir sagte:  25 
Dort ist kein weg mehr über eisige felsen 
Und horste grauser vögel – nun ist not: 
Sich bannen in den kreis den liebe schliesst .. 
Und wenn die strenge und gequälte stimme 
Dann wie ein loblied tönt in blaue nacht  30 
Und helle flut – so klagt: sie hätte singen 
Nicht reden sollen diese neue seele!98 

Während in der ersten Strophe mithilfe von Naturbeschreibungen und naturme-
taphorischen Ausdrücken (der „Donnerer“ [V. 4]) die Szenerie des Sterbeortes in 
Weimar heraufbeschworen wird, widmet sich die zweite Strophe dem Rangunter- 
schied von Nietzsche und seinen vermeintlichen Verehrern. Schon Ernst Mor-
witz, der das lyrische Ich mit George gleichsetzt, betonte die auffällige Separati-
on des auf der Anhöhe Weimars residierenden ‚einzigen‘ Nietzsche und der 
‚blöden Menge‘ unten in der Stadt.99 Auch hier lässt sich – wie im Zeitgedicht 
Goethe-Tag – eine Differenzierung von Verehrergruppen ausmachen, die beide 

                                                                                          
98  Zit. n. George: Nietzsche, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 12f. 
99  Vgl. Ernst Morwitz: Kommentar zu dem Werk Stefan Georges, 2. Aufl., Düsseldorf/ 

München 1969, S. 222. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 69 

pejorativ bewertet werden: die ‚blöde Menge‘ steht als ignorante Gruppe denje-
nigen gegenüber, die ihm durch ihre Verehrung Schaden zufügen („Der ihn er-
würgen half“ [V. 14]).100 Die Anrede Nietzsches am Ende der zweiten Strophe 
(„Dann aber stehst du strahlend vor den zeiten“ [V. 15]) wird mit einer Zu-
kunftsvision verknüpft, in der er in der Nachfolge Christi zum „Erlöser“ (V. 17) 
stilisiert wird. Die dritte Strophe handelt mit kritischem Unterton von der selbst 
verantworteten Isolierung und Vereinsamung Nietzsches zu Lebzeiten, der in der 
letzten Strophe die Vision eines „harmonischen Gemeinschaftsmodells“101 als 
Lösung entgegengesetzt wird, für die es aber „zu spät“ (V. 25) sei. Hier kommt 
eine dritte Gruppe von Verehrern ins Spiel, die als George und sein Kreis identi-
fiziert werden kann: „kreis den liebe schliesst“ (V. 28).102 Nikolas Immer betont 
die durchaus kritischen Töne des Gedichts. Es überhöhe Nietzsche keineswegs 
ungebrochen. Statt um eine „unreflektierte Panegyrik“ handele es sich um eine 
„differenzierte Würdigung“.103 

Anspielungen auf zeithistorische Figuren finden sich neben dem Zeitgedicht 
Nietzsche auch in dem unveröffentlichten Gedichtfragment Der Preusse (entstan-
den vor 1902)104 sowie in dem Gedicht Der Krieg (entstanden vor 1917).105 Im 
Gegensatz zu Nietzsche werden die in diesen Gedichten inszenierten Personen, 
Bismarck und Hindenburg, jedoch deheroisiert. Georges Verehrung gilt mit 
Ausnahme Nietzsches nicht den zeitgeschichtlichen Figuren des Wilhelmini-
schen Deutschland. Vielmehr wählt er historische Persönlichkeiten, die als über-
zeitliche Figuren beglaubigt werden können. „Du wolltest diener sein – kein 
Grosser · fänden / Wir andre grabschrift dir als du dir selbst?“, fragt George kri-
tisch im Bismarck-Fragment.106 Hindenburg wird als „vergessner / Schmuckloser 
Greis“ diskreditiert, der zwar kurzzeitige Erfolge aufweisen konnte, aber keine 
dauerhafte Wirkung entfaltete.107 Weniger konkret identifizierbar, aber dennoch 
auf historische Ereignisse zurückzuführen sind die Figuren in weiteren Kriegsge-
dichten Georges: In dem reimlosen Langgedicht Der Dichter in Zeiten der Wirren 

                                                                                          
100  Trawny zählt dazu Elisabeth Förster-Nietzsche. Vgl. Trawny: George dichtet Nietzsche, in: 

George-Jahrbuch 3 (2000/2001), S. 50. 
101  Immer: Mit singender statt redender Seele, in: Friedrich Nietzsche und die Literatur der 

klassischen Moderne, hg. v. Valk, 2009, S. 67. 
102  So schon Trawny: George dichtet Nietzsche, in: George-Jahrbuch 3 (2000/2001), S. 53. 
103  Immer: Mit singender statt redender Seele, in: Friedrich Nietzsche und die Literatur der 

klassischen Moderne, hg. v. Valk, 2009, S. 65. 
104  Vgl. Aurnhammer: ‚Der Preusse‘, in: Stefan George. Werk und Wirkung seit dem ‚Sieben-

ten Ring‘, hg. v. Braungart/Oelmann/Böschenstein, 2001, S. 196. 
105  Erschienen im Gedichtband Das Neue Reich (1928). Vgl. zur Datierung Oelmanns Kom-

mentar in: Stefan George: Das Neue Reich, Stuttgart 2001 (SW, 9), S. 139–142. Vgl. auch 
Aurnhammer: Kriegskritik als Nachkriegsvision, in: Cultura Tedesca 46 (2014), S. 53–79. 

106  Zit. n. Aurnhammer: ‚Der Preusse‘, in: Stefan George. Werk und Wirkung seit dem ‚Sie-
benten Ring‘, hg. v. Braungart/Oelmann/Böschenstein, 2001, S. 186. 

107  Zit. n. Stefan George: Der Krieg, in: Das Neue Reich, Stuttgart 2001 (SW, 9), S. 139–142, 
hier S. 24. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 70 

(entstanden wohl zwischen 1919 und 1921)108 wird die Erneuerungskraft des 
Dichters als Seher beschworen, der nach Zeiten der Missachtung endlich trium-
phiert.109 In dem fünfstrophigen, ebenfalls reimlosen Langgedicht Einem jungen 
Führer im ersten Weltkrieg (entstanden wohl 1919)110 wird die Desillusion eines 
jungen Soldaten von der Vision eines Älteren gelindert.111 Das ebenfalls im Neu-
en Reich erschienene Rollengedicht Der Gehenkte greift den Gedanken eines späten 
Triumphes auf, den der geschmähte Verbrecher nach seinem Tod erfährt: „Als 
sieger dring ich einst in euer hirn / Ich der verscharrte .. und in eurem samen / 
Wirk ich als held auf den man lieder singt / Als Gott .. und eh ihrs euch versahet 
· biege / Ich diesen starren balken um zum rad.“ Die in diesem Gedicht als Kli-
max strukturierte Folge von verehrungswürdigen Typen (Sieger – Held – Gott) 
wird mit dem sukzessiven Erkenntnisvorgang des Publikums parallelisiert. Nach-
dem das Publikum den Todgeweihten zunächst verhöhnt, kommt es langsam zur 
Besinnung, um sodann die Taten des Geächteten medial zu vermitteln und 
schließlich zur Glaubenssache zu erklären. In den drei letzten Gedichten werden 
unter Rückgriff auf historische Vorbilder neue visionäre Konzepte entwickelt, die 
sich vor allem in der Figur des Dichters und des geistigen Führers versinnbildli-
chen. Sie greifen damit eine Tendenz der Zeitgedichte auf.112 Die Zeit- und 
Kriegsgedichte gehören zu den wenigen lyrischen Werken Georges mit einem 
expliziten und konkreten Geschichtsbezug. In anderen Gedichten wird das Kon-
zept des Helden nicht an historische Personen rückgebunden, sondern tritt als 
abstrakte ‚Idee‘ des Heroischen zutage, die von einzelnen namenlosen Figuren 
verkörpert wird. Es lassen sich zwar antikisierende, mediävalisierende oder orien-
talisierende Heldenkonzepte ausmachen, sie bleiben in ihrer historischen Be-
zugnahme jedoch meist unkonkret.113 An den knapp skizzierten Beispielen zeigt 
sich, dass Georges Heldenvorstellung zwar wiederkehrende Muster aufweist, ihm 
aber kein geschlossenes Konzept zugrunde liegt. George variiert verschiedene 

                                                                                          
108  Vgl. zur Datierung Stefan George: Das Neue Reich, Stuttgart 2001 (SW, 9), S. 142. 
109  Vgl. die Deutung von Ernst Osterkamp: Das Neue Reich, in: Handbuch 1, S. 203–217, 

hier S. 214 sowie Barbara Beßlich: Vates in Vastitate. Poetologie, Prophetie und Politik in 
Stefan Georges Der Dichter in Zeiten der Wirren, in: Poetologische Lyrik von Klopstock bis 
Grünbein. Gedichte und Interpretationen, hg. v. Olaf Hildebrand, Köln/Weimar/Wien 
2003, S. 201–219. 

110  Vgl. zur Datierung Stefan George: Das Neue Reich, Stuttgart 2001 (SW, 9), S. 145. 
111  Der ‚junge Führer‘ wird meist mit Erich Boehringer identifiziert, der George während des 

Krieges besuchte. Vgl. ebd. 
112  Andres: Gegenbilder. Stefan Georges poetische Kulturkritik, in: George-Jahrbuch 6 

(2006/2007), S. 54. 
113  So vor allem in den Büchern der Hirten- und Preisgedichte · der Sagen und Sänge und der hängen-

den Gärten (1895). Vgl. auch Natasha Grigorian: The Poet and the Warrior: The Symbolist 
Context of Myth in Stefan George’s Early Verse, in: The German Quarterly 82, 2 (2009), 
S. 174–195. Nach Natasha Grigorian manifestiert sich das heroische Ideal Georges in den 
symbolischen Figuren des Dichters und des Kriegers. Damit greift sie auf die Wort-Tat-
Dichotomie zurück, die insgesamt das Heldenkonzept Georges und des Kreises prägt. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 71 

Heldentypen114 und überführt historisch verifizierbare Gestalten in ein überhis-
torisches, für den Kreis verbindliches Konzept. 

2.3. Die Vorrede zum Gedenkbuch Maximin (1907) als Modell115 

Georges Maximin-Kult wurde vielfach unter soziologischen, psychologischen, re-
ligionsästhetischen sowie medien- und kommunikationswissenschaftlichen  
Aspekten untersucht.116 Die Bedeutung Maximins für die wissenschaftlichen 
Schriften des Kreises hat bisher nur Osterkamp bearbeitet. Er deutet die „Heroen- 
idolatrie“ der Werke der Wissenschaft als „Ableitungen des Maximin-Kults“, be-
zieht dies aber nur auf die ‚innenpolitisch‘ ausgerichteten Texte.117 

1907 erschien ein von Stefan George herausgegebenes Gedenkbuch, das dem 
von ihm vergöttlichten Maximin gewidmet war.118 In der verkündigenden Prosa-
Einleitung, die das Gedenkbuch eröffnet, wird Maximin zum jugendlich-
heroischen Verehrungsobjekt erhoben. Der mythisierten Gestalt Maximin lag der 
1904 verstorbene Münchner Gymnasiast Maximilian Kronberger zugrunde, dem 
George mehrfach begegnete.119 Kronbergers biographische Lebensdaten, insbe-
sondere die Zusammenkünfte mit George, flossen in die hagiographische Vorrede 
ein. Sie zeigen, wie befremdlich auf den Außenstehenden die Wahl dieser Person 
als Vergötterungsobjekt wirken musste: Zwar hatte Kronberger einige Gedichte 

                                                                                          
114  Natasha Grigorian zeigt unter anderem am Gedicht Irrende Schar, dass George verschiedene 

Heldentypen modelliert: „the hero triumphant over dangers […], the hero at the service 
of passion […], and the hero as rescuer […]. This amalgamation results in a composite he-
roic mytheme.“ Zit. n. Grigorian: The Poet and the Warrior, 2009, S. 184. 

115  Dieses Unterkapitel ist teilweise bereits erschienen. Vgl. Ann-Christin Bolay: Maximin und 
Cäsar. Adorationsmodelle im Stefan George-Kreis, in: Bewunderer, Verehrer, Zuschauer. 
Die Helden und ihr Publikum, hg. v. Asch/Butter, 2016, S. 137–157. Es wurden geringfü-
gige Änderungen vorgenommen. 

116  Vgl. hierzu den konzisen Überblick über die Forschung bei Jan Stottmeister: Pythagorei-
sche Elemente in Stefan Georges Maximin-Kult, in: George-Jahrbuch 6 (2006/07), S. 122–
149, hier S. 123f. Wolfgang Braungart hat in seiner Studie zum Ästhetischen Katholizismus 
darauf verwiesen, dass es sich bei Maximin mehr um eine Kult- als eine Religionsstiftung 
handelt. Vgl. Wolfgang Braungart: Ästhetischer Katholizismus. Stefan Georges Rituale in 
der Literatur, Tübingen 1997 (Communicatio, 15), hier S. 237. Francesco Rossi untersucht 
die Knabenfigur bei George und die Reaktion von Thomas Mann. Vgl. Francesco Rossi: 
Die Knabenfigur bei Stefan George: Charakterisierung, kreis-interne Auslegungen, Thomas 
Manns Rezeption und Parodisierung im „Tod in Venedig“, in: Studi Germanici 46 (2009), 
S. 509–531. Neuere Forschungsbeiträge stammen von Lothar van Laak: Maximin als reli-
giöses Medium, in: Stefan George und die Religion, hg. v. Wolfgang Braungart, Ber-
lin/Boston 2015 (Untersuchungen zur deutschen Literaturgeschichte, 147), S. 42–51; und 
Georg Dörr: Stefan Georges neopagane Maximin-Religion, in: ebd., S. 52–79. 

117  Osterkamp: Georges Maximin-Erlebnis, in: Begegnung mit dem ‚Fremden‘, hg. v. Iwasaki, 
1992, S. 395f. Vgl. Kap. I.2.2. 

118  Maximin. Ein Gedenkbuch, hg. v. Stefan George, Berlin 1907 (BfdK). 
119  Das Verhältnis zu George war nicht frei von Spannungen. Die Konflikte schildert Franzis-

ka Walter: Kronberger, Maximilian Konrad August, in: Handbuch 3, S. 1500–1503. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 72 

verfasst,120 war ansonsten aber ein eher durchschnittlicher Gymnasiast. Dass 
George jedoch schon zu Lebzeiten Kronbergers an dessen Stilisierung arbeitete, 
verdeutlichen die Fotografien des Maskenzugs bei Henry von Heiseler im Febru-
ar 1904. George ließ sich, als Dante verkleidet, von Kronberger im Kostüm eines 
Florentiner Edelknaben begleiten (Abb. 5). Das Gedenkbuch übersteigert diese Sti-
lisierung und würdigt Maximin als heroische Figur ohne Tat, transformiert 
George zum prophetischen Mittler und setzt den George-Kreis als Verehrerge-
meinde ein. Es enthält Gedichte von George und Kronberger sowie vom Freun-
deskreis, namentlich von Karl Wolfskehl, Friedrich Gundolf, Lothar Treuge und 
Oskar Dietrich. Der Schrift kommt daher die Stellung eines Gründungstextes des 
Kreises zu.121 Ihre Reichweite war jedoch gering: Das Gedenkbuch erschien in ei-
ner Auflagenhöhe von 200 Exemplaren und war nur einem ausgewählten Perso-
nenkreis zugänglich. 1908 wurde die Vorrede in den Blättern für die Kunst ge-
druckt, ebenfalls in geringer Auflage.122 Erst der Abdruck in Tage und Taten von 
1925 machte die Vorrede einem größeren Publikum bekannt.123  

Der Buchkünstler Melchior Lechter hat den Band im Auftrag Georges auf-
wendig gestaltet.124 Bereits in der bildnerischen Gestaltung lassen sich exempla-
risch Verehrungsstrategien zeigen. Das Gedenkbuch eröffnet mit einer ca. 1903/04 
entstandenen Fotografie, die umrahmt ist von ornamentalen, floralen und figura-
len Darstellungen (Abb. 8).125 Auf der Fotografie ist der etwa 15-jährige Maximi-
lian Kronberger im Profil von schräg hinten mit nacktem Oberkörper zu sehen. 
Er trägt einen Lorbeerkranz, hält einen Stab in der linken Hand und blickt in 
ruhiger, aufrechter Haltung aus dem Bild heraus. Die buchkünstlerische Gestal-
tung Lechters dominiert das untere Drittel der Seite: Um die Häupter zwei ein-
ander zugewandter Pfauen strahlen Gloriolen. In ihrer Mitte schwebt eine Krone 
über einem floral geschmückten Kreissymbol, das sich in vielfacher Wiederho-
lung in der künstlerischen Gestaltung wiederfindet. Beide Pfauen halten einen 
hoch aufragenden Kerzenständer in ihren Krallen – eine Parallele zum Stab in 

                                                                                          
120  Erschienen sind diese Gedichte posthum u.a. in Maximin. Ein Gedenkbuch, hg. v. 

George, 1907; daneben aber auch eigenständig: Maximilian Kronberger: Nachlass, Privat-
druck, anonym hg. v. Herbert Steiner, Zürich [1937] sowie Maximilian Kronberger: Ge-
dichte, Tagebücher, Briefe, hg. v. Georg Peter Landmann, Stuttgart 1987. 

121  Vgl. diese Einschätzung auch bei Egyptien: Die ‚Kreise‘, in: Handbuch 1, S. 376. 
122  Stefan George: Vorrede zu Maximin, in: BfdK 8 (1908/09), S. 28–33. 
123  Stefan George: Tage und Taten. Aufzeichnungen und Skizzen, Stuttgart 1998 (SW, 17), S. 

61–66. 
124  Ausführliche Analysen der Gestaltung finden sich bei Martin Roos: Stefan Georges Rheto-

rik der Selbstinszenierung, Düsseldorf 2000 sowie Stottmeister: Pythagoreische Elemente, 
in: George-Jahrbuch 6 (2006/07), S. 122–149. 

125  Bei der Fotografie handelt es sich um eine von George veranlasste Auftragsarbeit. Vgl. Wal-
ter: Kronberger, in: Handbuch 3, S. 1501. Die Fotografie wird allerdings nur als Ausschnitt 
gezeigt. Kai Kauffmann publizierte in seiner George-Biographie von 2014 eine Fotografie, auf 
der die vollständige Aktaufnahme Maximilian Kronbergers zu sehen ist. Vgl. Kai Kauffmann: 
Stefan George. Eine Biographie, Göttingen 2014 (Castrum Peregrini, N.F., 8), S. 147. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 73 

Maximins Hand. Sie lassen ihn im Kontext der Figur des Lichtbringers erschei-
nen.126 Die Kreissymbolik dient ebenso wie die Pfauen der sinnbildhaften Dar-
stellung von Unsterblichkeit und Ewigkeit.127 Die Krone verweist noch auf den 
Namen des früh verstorbenen Jugendlichen (Kronberger) und verleiht ihm zu-
gleich durch den symbolisierten Krönungsakt herausgehobene Bedeutung. Auch 
die Fotografie zeigt stilisierende Merkmale, lässt sie doch assoziativ an arkadische 
Hirten128 und damit an Jugend und Ursprünglichkeit ebenso denken wie an den 
griechischen Antinoos, den jungen Geliebten des römischen Kaisers Hadrian. Er 
wurde nach seinem frühen Tod als Gott verehrt und ist als kultisches Objekt in 
zahlreichen Bilddarstellungen überliefert.129 Die Fotografie verdeutlicht, ebenso 
wie die Umwandlung des Namens,130 die Transformation des Jugendlichen Ma-
ximilian Kronberger zum vermeintlichen Gott Maximin: Zeigt die Fotografie als 
Abbild der Wirklichkeit noch den Körper des lebendigen Jugendlichen, so sind 
ihm bereits hier Attribute der Stilisierung (Lorbeerkranz und Stab) beigegeben. 
Im Zusammenspiel mit der ornamentalen Umrahmung vollzieht sich sodann die 
Apotheose gemäß einer Gedichtzeile Georges vollends: „Den leib vergottet und 
den gott verleibt“.131 Ihre Steuerung durch George, der als Auftraggeber sowohl 
der Fotografie als auch der illustrativen Gestaltung maßgeblich an der bildlichen 
Darstellung beteiligt war, rückt ihn als Vermittler in den Vordergrund.  

Die in acht Abschnitte untergliederte programmatische Vorrede handelt von 
der Begegnung Georges mit Maximilian Kronberger und dessen Tod ebenso wie 
von der Kultstiftung durch den prophetischen „Meister“. George lässt als Spre-
cherinstanz ein kollektives „Wir“ auftreten.132 Die sich dahinter verbergende 
Gruppe bleibt auf textimmanenter Ebene zwar unbestimmt, tritt aber in Form 

                                                                                          
126  Dies lässt sich sowohl im christlichen Sinne als Erlösergestalt deuten als auch im antiken 

Kontext als Phoibos Apollon, Gott des Lichts. Bestärkt wird diese Bildanspielung durch 
Georges Aussage in der Vorrede, Maximin habe „über grosse eisige flächen nun ein 
gleichmässiges und wärmendes licht verbreitet“. Zit. n. George: Vorrede zu Maximin, in: 
BfdK 8 (1908/09), S. 33. 

127  Vgl. Joachim Kramer: Art. „Pfau“, in: Lexikon der christlichen Ikonographie, Bd. 3, hg. v. 
Engelbert Kirschbaum SJ, Rom u.a. 1971, Sp. 409–411. 

128  Nicolas Poussins’ Gemälde Et in Arcadio ego (erste Fassung um 1630, zweite Fassung um 
1640) ist wohl die berühmteste Darstellung eines arkadischen Hirten und kann als Vorbild 
für die fotografische Inszenierung gedient haben. 

129  Zur Antinoos-Rezeption siehe Hugo Meyer: Antinoos. Die archäologischen Denkmäler 
unter Einbeziehung des numismatischen und epigraphischen Materials sowie der literari-
schen Nachrichten. Ein Beitrag zur Kunst- und Kulturgeschichte der hadrianisch-
frühantoninischen Zeit, München 1991. 

130  Als Kontraktionskürzung von ‚Maximilian‘ verweist ‚Maximin‘ unter anderem auf den Hl. 
Maximin, Bischof von Trier im 3. und 4. Jahrhundert, dem Hildegard von Bingen einen 
Hymnus widmete. 

131  Stefan George: Templer, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 6/7), S. 52f, hier S. 53. 
132  Francesco Rossi spricht von einer „kollektiven Assertion“: „Die Autoren verhalten sich da-

bei wie Choreuten, die ihre Stimmen in den Dienst des Gesamtkunstwerks stellen […]“. 
Vgl. Rossi: Die ‚Gestalt‘ des Erkennens, in: Scientia Poetica 15 (2011), S. 164. Das Verfah-
ren dominiert auch die biographischen Schriften des Kreises. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 74 

der anderen Dichter des Gedenkbuchs hervor, die sich durch ihre lyrische Mitwir-
kung zum Kult bekennen. Nach Rossi führt die Symbiose von individuellem 
Verfasser und kollektiver Autorschaft zur „Zusammenschweißung und Eingliede-
rung in eine ‚Gesinnungsgemeinschaft‘“.133 Der erste Abschnitt der Vorrede stellt 
die Ausgangssituation der Kultstiftung dar: Eingeleitet mit einer Klage über die 
krankende Gegenwart, welche Dantes Divina Commedia zitiert, wird eine ästheti-
sche Krise diagnostiziert.134 Die Analogie zu Dantes Gang ins Inferno prophezeit 
der Gegenwart apokalyptische Szenerien:  

Wir hatten eben die mittägliche höhe unsres lebens überschritten und wir bangten beim 
blick in unsre nächste zukunft. Wir gingen einer entstellten und erkalteten menschheit 
entgegen die sich mit ihren vielspältigen errungenschaften und verästelten empfindun-
gen brüstete indessen die grosse tat und die grosse liebe am entschwinden war. Massen 
schufen gebot und regel und erstickten mit dem lug flacher auslegung die zungen der 
Rufer die ehmals der mord gelinder beseitigte: unreine hände wühlten in einem haufen 
von flitterstücken worin die wahren edelsteine wahllos geworfen wurden · zerlegender 
dünkel verdeckte ratlose ohnmacht und dreistes lachen verkündete den untergang des 
Heiligtumes. (Ma, 28)135  

Die einleitenden metaphorischen Schilderungen, in denen Kritik an Demokrati-
sierung und Säkularisierung der Gegenwart geübt wird, steigern sich sukzessive 
zu einer umfassenden Szenerie des Kulturverfalls. Der drohende Verlust von Re-
ligiosität wird vom Erzähler sinnbildlich als Ende der Menschheit gedeutet. Ein 
jäher Bruch, gesteigert durch das Temporaladverb „plötzlich“, markiert eine Zä-
sur, die Rettung verspricht: „[…] als die plötzliche ankunft eines einzigen men-
schen in der allgemeinen zerrüttung uns das vertrauen wiedergab und uns mit 
dem lichte neuer verheissungen erfüllte.“ (Ma, 28). Mit dem Auftreten einer Ein-
zelfigur als Erlöser, rekurrierend auf die Geburt Jesu Christi, ist ein Wendepunkt 
erreicht, der dem kollektiven „wir“ neue Zukunftsperspektiven eröffnet.136 Ma-
ximin erfüllt als Erlösergestalt das Bedürfnis der Gruppe nach Rettung aus der 
Sinnkrise: „[…] was uns not tat war Einer der von den einfachen geschehnissen 
ergriffen wurde uns die dinge zeigte wie die augen der götter sie sehen.“ (Ma, 29) 
Als Verbindungsglied zum Göttlichen sei Maximin – so der Erzähler – in der La-
ge, die Gruppe aus der ästhetischen Krise zu befreien.  

                                                                                          
133  Ebd. 
134  Der Canto 1 des Infernos beginnt mit den Worten „Nel mezzo del cammin di nostra vita 

/ mi ritrovai per una selva oscura, / ché la diritta via era smarrita“. Zit. n. Dante Alighieri: 
La Divina Commedia. Inferno. Commento di Anna Maria Chiavacci Leonardi, Mailand 
2009 (Oscar grandi classici), S. 7–9. 

135  George: Vorrede zu Maximin, in: BfdK 8 (1908/09), S. 28. Zitiert wird im Folgenden unter 
der Angabe der Sigle „Ma“ und der Seitenzahlen im laufenden Text. 

136  Eine Analogie lässt sich zu Georges Dante-Erlebnis, wie es Klussmann beschreibt, feststel-
len: Dantes Vorbildfunktion für George gehe auf einen Akt „plötzlichen Erkennens“ zu-
rück. Vgl. Klussmann: Dante und Stefan George, in: Stefan George Kolloquium, hg. v. 
Heftrich/dems./Schimpf, 1971, S. 138–150, hier S. 141. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 75 

Die Wahl dieses Retters wird durch die Stilisierung seiner Leiblichkeit und 
Präsenz legitimiert, seine Tatlosigkeit am Beispiel seiner Wirkung heroisch um-
formuliert. Maximin wird ein besonderes Charisma zugesprochen: Als „junger 
fechter“ mit einer „miene feldherrlicher obergewalt“ (Ma, 28) hält er seine Be-
wunderer „im banne seiner ausstrahlung“ (Ma, 29). Sein Charisma zeigt sich vor 
allem an seiner Reinheit:  

[E]r war zu rein als dass eine berührung ihn hätte beflecken · zu abseits als dass eine nä-
he ihn hätte treffen können .. er trug sich mit dem unbewussten stolz derer die nie ge-
leugnet oder gedient und mit der unnachahmlichen würde derer die viel gebetet haben. 
Sein wesen bewegte sogar die unempfindlichen leute des volkes: sie warteten die stunde 
ab da er vorüberkam um ihn im nu zu betrachten oder seine stimme zu hören. (Ma, 30) 

Die Reichweite von Maximins Charisma gehe über den Kreis hinaus und errei-
che auch die Öffentlichkeit. Diese wird hierarchisch vom Kreis abgegrenzt („die 
unempfindlichen leute des volkes“). Der Erzähler setzt dadurch auf größere 
Glaubwürdigkeit. Die Reaktion der Öffentlichkeit dient dem elitären Kreis para-
doxerweise als autoritäre Beglaubigung. Maximins Präsenz erfüllt sich ohne Tat: 
„[…] seine blosse anwesenheit im raum genügte um bei allen das gefühl von 
leibhaftem duft und wärme zu erwecken.“ (Ma, 30) Maximins Leibhaftigkeit – so 
wird suggeriert – hat unmittelbar positiven Einfluss auf das körperliche Befinden 
der Anwesenden. Der olfaktorische Eindruck bannt ebenso die Sinne wie der 
durch das Erscheinen Maximins hervorgerufene Temperaturwechsel. Auf ähnli-
che Weise wird in der Erinnerungsliteratur des Kreises das Erscheinen Georges 
beschrieben, als nachhaltiges „Schlüsselerlebnis“.137 

Die Vergöttlichung Maximins liegt allein in der Verantwortung Georges, des-
sen religionsstiftendes Bestreben in der Selbstinthronisation als prophetischer 
„Meister“ gipfelt. In einem Bund mit Gott habe Maximin um einen „grossen 
menschen“, einen „Meister“ gebeten (Ma, 32). Der göttliche Vertrag erfülle sich 
in der Begegnung mit George, der sich zugleich zum Lehrer, zum Propheten und 
zum Verehrer macht. Diese Überhöhung kulminiert in einer dialogischen Szene, 
welche in direkter Rede und damit größter Unmittelbarkeit ein augenscheinlich 
konstruiertes Gespräch zwischen George und Maximin wiedergibt. 

Dies aber war Maximins stolzester abend als er unter langen gesprächen mit dem Meis-
ter durch die halbentschlafnen fluren gegangen war und dieser sagte während sich hinter 
dem schloss eine weinrote wolke erhob: Mein Maximin · was du mir entgelten wolltest 
ist reichlich zurückgegeben. Mit Einem satze hast du ein quälendes geheimnis gelöst zu 
dem kein buch und keine rede mir den schlüssel brachte: du hast über grosse eisige flä-
chen nun ein gleichmässiges und wärmendes licht verbreitet. Ich entlasse dich als schü-
ler · nimm mich zum freund! denn immer bleib ich ein teil von dir wie du ein teil von 
mir. Maximin hing sich in seligkeit an den Meister bevor er antwortete: ich weiss nicht 
ob ich diese wesen je werde verstehen lernen die aus ihrem wohnsitz sich eine hölle 
bauen und darüber sich paradiese erfinden .. soweit mein auge reicht seh ich nur glanz · 

                                                                                          
137  Rossi: Die ‚Gestalt‘ des Erkennens, in: Scientia Poetica 15 (2011), S. 161. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 76 

ich habe die ganze brust voll glück und über jedes ende hinaus winkt mir mit goldnen 
flügeln unsterblichkeit. (Ma, 32f.) 

In Voraussicht der eigenen Apotheose, die in eine Abenddämmerung eingebettet 
und dadurch zum romantischen Stimmungsbild überformt wird, bindet sich 
Maximin an den „Meister“, der ihm die ebenbürtige Freundschaft angeboten 
hat. Die Parallelisierung in dem Satz „Ich entlasse dich als schüler · nimm mich 
zum freund!“ markiert eine Wende in der Beziehung zwischen George und Ma-
ximin. George ist nicht mehr Förderer Maximins, sondern bietet sich demjenigen 
als Freund an, den er zuvor selbst überhöht hat.138  

Bemerkenswert ist auch die prospektive Verehrung, die erst im Erscheinen des 
Adorationsobjekts ihre Erfüllung findet: Die „Idee ging der Inkarnation vor-
aus“.139 George hatte den Kult bereits vor der Begegnung mit Maximilian Kron-
berger geplant. Dies wird am Entwurf eines „Denkbildes“ (Ma, 29) deutlich, das 
an die platonische Ideenlehre anknüpft. Voraussetzung dafür, die Inkarnation zu 
erkennen, ist wiederum das Charisma des Gefundenen mit seiner lebensverän-
dernden Wirkung auf die Zuschauer: „An der helle die uns überströmte merkten 
wir dass er gefunden war.“ (Ma, 29) George tritt somit auch als ‚Entdecker‘ auf. 
Maximin ist lediglich „darsteller einer allmächtigen jugend“ (Ma, 28), die er 
sinnbildhaft verkörpert. Er wird von George zur Erfüllung eines lange gehegten 
Plans vereinnahmt. 

Parallel zur apokalyptischen Szenerie vom Beginn der Vorrede schließt der 
letzte Abschnitt mit einer erneuten Klage. Diesmal ist der Tod Maximins zu be-
trauern: „Wir stürzten nieder in der dumpfen verzweiflung der zurückgelassenen 
gemeinde […].“ (Ma, 33) Auch hier bricht die Erlösung plötzlich ein: „Da drang 
seine lebendige stimme in uns und belehrte uns über unsre torheit […].“ (Ma, 
33) Anstelle der anfangs beschworenen charismatischen leiblichen Erscheinung 
Maximins ist es hier seine Stimme, die der Anhängerschaft neue Zuversicht zu-
spricht. Wirkung und Ergebnis sind jedoch dieselben: 

So steht er vor uns wie wir zulezt ihn sahen: nicht in der eisigen unerbittlichen hoheit 
des todes sondern in der siegprangenden glorie des festes · geschmückt und mit dem 
blumenkranz im haar · kein abbild einsiedlerischen duldenden verzichtes sondern der 
lächelnden und blühenden schönheit. Wir können nun gierig nach leidenschaftlichen 
verehrungen in unsren weiheräumen seine säule aufstellen uns vor ihm niederwerfen 
und ihm huldigen woran die menschliche scheu uns gehindert hatte als er noch unter 
uns war. (Ma, 33) 

                                                                                          
138  Die gegenseitige Abhängigkeit und wechselseitige Erhöhung wird auch in der ersten Stro-

phe des Gedichtes Einverleibung, eines der Maximin gewidmeten Gedichte des Siebenten 
Rings (1907), zum Ausdruck gebracht: „Nun wird wahr was du verhiessest: / Dass gelangt 
zur macht des Trones / Andren bund du mit mir schliessest – / Ich geschöpf nun eignen 
sohnes.“ Zit. n. Stefan George: Einverleibung, in: Der Siebente Ring, Stuttgart 1986 (SW, 
6/7), S. 109. 

139  Kommentar von Ute Oelmann in: George: Tage und Taten. Aufzeichnungen und Skiz-
zen, 1998 (SW, 17), S. 123. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 77 

George entwirft ein Szenario von Kulthandlungen, in dessen Zentrum der Ver-
storbene steht. Gegenstand der Anbetung ist weniger der reale Maximilian, son-
dern die Vision eines neuen, stilisierten Maximin als blumenbekränzter Märtyrer 
des Schönen und der Jugend. Im Gegensatz zur christlichen Anbetung des lei-
denden Gekreuzigten steht nicht der Todesschmerz im Zentrum des Kultes, 
sondern die Feier der Schönheit und des Lebens. Der Maximin-Kult bekommt 
von George einen Ort zugesprochen: Die „weiheräume“ (Ma, 33) sind jedoch 
nicht als konkrete Räumlichkeiten zu verstehen, sondern können metaphorisch 
als die Dichtung Georges und seines Kreises interpretiert werden. Als „weihe-
raum“ übernimmt die Dichtung die Funktion des Gebetsortes und dient der Ver-
sammlung der Jünger. Diesen Zweck versinnbildlicht das Gedenkbuch mit seiner 
Zusammenstellung verschiedener Gedichte des Kreises. Zugleich trägt die Dich-
tung zur Monumentalisierung bei: Maximins Andenken wird durch die lyrische 
Verehrung auf Dauer gestellt. Durch die Dichtung wird – so Georges Anliegen – 
Maximin analog zu einem Standbild unsterblich. Dass anstelle eines Grabes oder 
Monuments der Dichtungsband als Anbetungsort gewählt wird, hat Auswirkun-
gen auf die Verehrergemeinde: Sie gehen nicht wie Gläubige in ein Gotteshaus, 
um ihren Gott anzubeten, sondern sie dichten. Das poetische Wort wird zum 
gemeinsamen Gebet, zur Litanei. Die Reichweite dieser exklusiven Form des 
Kultes ist allerdings gering: Die lyrische Anbetung des Kultobjektes ist nur einem 
kleinen Kreis zugänglich. 

George versucht, eine Kultpraxis zu etablieren, die sich von ihrem christlichen 
Vorbild löst, zugleich aber immer wieder darauf verweist. Diese Dialektik des 
Maximin-Kultes verfolgt dezidiert gegenwartsbezogene Anliegen: Maximin wird 
instrumentalisiert, um der negativ bewerteten Gegenwart einen Orientierungs-
punkt entgegenzusetzen. Gleichzeitig sprechen Biblizismen und direkte Verglei-
che mit Jesus Christus, dessen Schicksal neben dem Alexanders in eine Parallele 
zu Maximin gesetzt wird, dem neuen Kult eine überzeitliche Bedeutung zu: 

Wir wissen […] dass der zwölfjährige sohn aus Galiläa die schriftgelehrten der haupt-
stadt unterwies: der herrscher des längsten weltreiches unsrer überlieferung nicht als 
dreissiger sondern als jüngling auf seiner blumigen bahn die ewigen zeichen fand und 
als jüngling den tod erlitt. (Ma, 31) 

Hier sind die Ähnlichkeiten zu Maximin offensichtlich: Als Jugendlicher erhält er 
Zugang zum Kreis um Stefan George („schriftgelehrten der hauptstadt“) und prägt 
ihren Bund, bevor er früh stirbt. Ihm wird das Wissen um eine höhere Wahrheit 
zugesprochen. George installiert mit diesen Analogien im Hintergrund einen 
Pseudoglauben, einen ästhetisch orientierten, klar von der Öffentlichkeit abge-
grenzten Bund. Dem Kreis schreibt George eine exklusive Stellung als Gemeinde 
von Gläubigen zu. Ihr Kult besteht in einem esoterischen Wissen um das wahr-
haft Göttliche, das sich in Maximin manifestiert. Es handelt sich aber um eine ek-
lektische Form des Glaubens: Christliche Anleihen werden mit antikem Schön-
heitskult und pythagoreischen Geheimbund-Strukturen vermengt, wie Jan Stott-

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 78 

meister nachweisen konnte.140 Zusätzlich wird die Zahl Drei zu einem semanti-
schen Charakteristikum: George etabliert einen Bund aus drei Parteien (Maximin, 
George und sein Kreis). George und seine Freunde waren zum Zeitpunkt der Be-
gegnung mit Maximilian Kronberger in den Dreißigern („mittägliche Höhe des 
Lebens“).141 Die Zahlensymbolik wird auch in den Paratexten und der Gestaltung 
des Gedenkbuchs betont. So verweist beispielsweise das Dreieck auf dem Einband, 
das sich hinter den Köpfen der Pfauen unter der Fotografie wiederholt, auf die 
drei zentralen Instanzen des Textes und zitiert die christliche Trinität.142 Die Zah-
lensymbolik führt auch die Verehrergruppe und Maximin zusammen: Insgesamt 
33 Mal tritt die Sprecherinstanz der Vorrede als „wir“ hervor; dies entspricht der 
Anzahl von 33 Gedichten Maximilian Kronbergers im Gedenkbuch.  

Häufig ist von „wir“ oder „uns“ 143 in den letzten Abschnitten die Rede, in de-
nen es um die Aura und Wirkung Maximins und um die Kultstiftung geht. Hier 
zeigt sich, wie wichtig die Verehrergemeinde für die Konstruktion dieser vermeint-
lich göttlichen Figur ist. Sie tritt im Text als gleichberechtigter Protagonist auf. 
Wendungen wie „Die mitbürtigen die ihn nicht sahen und die späteren werden 
nicht begreifen […]“ (Ma, 30) oder „Allein wir wissen […]“ (Ma, 31) unterstrei-
chen die Exklusivität der Verehrung, die hier als ein gemeinsames Wissen um die 
Göttlichkeit Maximins propagiert wird. George ordnet sich in die Gruppe selbst 
ein, spricht sich aber zugleich eine Sonderrolle zu. Diese zeigt sich vor allem im 
Dialog mit Maximin: Die Selbstheroisierung Georges führt zu dem paradoxen Er-
gebnis, dass die Rolle des Verehrers diejenige des verehrten Objektes an Bedeutung 
übersteigt.144 George überhöht Maximin, um sich selbst durch den Akt der Vereh-
rung, der mit einer Deutungshoheit über den Gegenstand einhergeht, als ‚Meister‘ 
inthronisieren zu können. Er füllt mit Maximin zudem eine Leerstelle, ein Vaku-
um.145 Die Wahl Maximilian Kronbergers erscheint zufällig. Das Prinzip der asser-
torischen Rede verschleiert jedoch diese Zufälligkeit: Die „Göttlichkeit Maximins 
[wird] unablässig behauptet, aber sie wird nicht begründet. Ihre Wirkung wird be-

                                                                                          
140  Stottmeister: Pythagoreische Elemente, in: George-Jahrbuch 6 (2006/07), S. 122–149. 
141  Hier greift die Christus-Analogie nur nachträglich: Jesus Christus war zum Zeitpunkt der 

Kreuzigung Anfang dreißig. Allerdings ging George wohl davon aus, dass Jesus bereits vor 
seinem 30. Lebensjahr starb. Vgl. den Kommentar von Ute Oelmann in George: Tage und 
Taten. Aufzeichnungen und Skizzen, 1998 (SW, 17), S. 123.  

142  Georges Affinität zur Zahlensymbolik ist häufig analysiert worden. Ein prominentes Bei-
spiel ist der Band Der Siebente Ring von 1907, in dessen Zentrum der Gedichtzyklus Maxi-
min steht. Er greift als siebte Gedichtsammlung Georges die Zahlenmetaphorik auf und 
treibt sie auf die Spitze: Die insgesamt sieben Zyklen beinhalten Gedichte, deren Anzahl 
jeweils auf der Zahl sieben basiert. Vgl. die Analyse bei Kauffmann: Der Siebente Ring, in: 
Handbuch 1, S. 176–191. 

143  51 Mal wird das Personalpronomen „uns“ verwendet. 
144  So auch schon Stottmeister: Der Kult habe Georges Leben um keinen Augenblick überdau-

ert, da „es eigentlich nicht der Gott, sondern sein Priester war, dem [die] Anbetung galt.“ 
Zit. n. Stottmeister: Pythagoreische Elemente, in: George-Jahrbuch 6 (2006/07), S. 122. 

145  Ebd., S. 137. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 79 

schrieben, aber ihre Ursache bleibt ungewiß“.146 Gerade die „Trivialität der Ges-
talt“ begünstige, so Osterkamp, die „narrative Ausfaltung“.147  

Trotz der Verknappung des Rezipientenkreises spielt die Öffentlichkeit in die-
sem Vorgehen eine Rolle. Sie wird in Form von Stadtbürgern zwar textimmanent 
als Teilnehmer der Maximin-Verehrung eingebunden – sie nimmt sein Charisma 
auf der Straße wahr –, aber nicht auf textexterner Ebene in den engeren Kult in-
tegriert. Die geringe Reichweite des Gedenkbuches verdeutlicht das Ausmaß des Eli-
tären: Im engeren Sinn beschränkt sich die Verehrergruppe auf die Beiträger des 
Bandes. Darauf deutet auch ein kurzer, in Lechters Gestaltung integrierter Spruch 
am Ende des Gedenkbuchs hin: „von seltnen erforscht / der menge verhüllt“.148 
Die Versuche kreisexterner Personen, über den Maximin-Kult Kontakt zu George 
zu knüpfen, verdeutlichen eine gewisse Wirkung des Kultes über den Kreis hin-
aus. Beispielsweise zeigt sich dies am vergeblichen Bemühen des Dichters Hanns 
Meinke, der einige selbstverfasste Maximin-Gedichte an George richtete.149 Gera-
de der esoterische, geheimnisvolle Charakter des Kultes mag ein öffentliches Inte-
resse an Maximin überhaupt erst beflügelt haben – eine Wirkung, die George 
durch den Abdruck des Maximin-Zyklus im Siebenten Ring sowie durch die wie-
derholte Publikation der Vorrede gezielt gesteuert hat. So exklusiv die Teilhabe am 
Kult von George reglementiert wurde, so sehr war ihm ebenfalls daran gelegen, 
Zuschauer auch über den Kreis hinaus zu gewinnen und damit die Aufmerksam-
keit auf seine Rolle als ‚Meister‘ zu lenken. So löste er ein, was er bereits 1900 in 
den Blättern für die Kunst V formulierte: „NEUER BILDUNGSGRAD (KULTUR) 
entsteht indem ein oder mehrere urgeister ihren lebensrhythmus offenbaren der 
zuerst von der gemeinde dann von einer grösseren volksschicht angenommen 
wird“.150 Die Selbstinszenierung Georges galt somit nicht ausschließlich dem 
Kreis, sondern auch seinem Ansehen in der Öffentlichkeit.  

Das Maximin-Modell, wie es in der Vorrede des Gedenkbuchs installiert wird, ist 
Ausgangspunkt für nachfolgende Adorationsmodelle im Kreis. Es differenziert 
strukturell zwischen Adorationsobjekt, Mittler und Verehrer, exemplifiziert aber 
zugleich die Diffusion dieser Grenzen: Mittler und Verehrer können als han-
delnde Subjekte durch den Akt der Adoration selbst zu herausragenden, vergött-
lichten oder heroisierten Figuren werden. Da Maximin völlig unbekannt ist, ist 
der Spielraum der Stilisierung vergleichsweise hoch. George bestimmt und prägt 
als erster Deuter und Prophet den Kult. Vornehmlich spielt sich dieser zwischen 

                                                                                          
146  Ebd., S. 136f. 
147  Osterkamp: Georges Maximin-Erlebnis, in: Begegnung mit dem ‚Fremden‘, hg. v. Iwasaki, 

1992, S. 400. 
148  Maximin. Ein Gedenkbuch, hg. v. George, 1907 (BfdK). Es handelt sich um ein Zitat 

Georges aus: Nacht-Gesang III, in: Ders.: Der Teppich des Lebens und die Lieder von 
Traum und Tod mit einem Vorspiel, Stuttgart 1984 (SW, 5), S. 84. 

149  Vgl. hierzu den Beitrag von Aurnhammer: Poetische Rezeption, in: Handbuch 2, S. 829–
896, hier S. 845f. 

150  Stefan George: Neuer Bildungsgrad, in: BfdK 5 (1900/01), S. 1. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 80 

drei Parteien ab: (1) Maximin als Objekt der Verehrung, (2) George als propheti-
schem Mittler und (3) dem Kreis als vom Mittler installierte Verehrergemeinde. 
Mit dem inszenierten Kult um Maximin füllt George eine Leerstelle, die er zuvor 
selbst eingeführt hat. Trotz der Besetzung der Leerstelle bleibt George zentrale 
Figur der Verehrung im Kreis, indem er sich zum prophetischen ‚Helden- und 
Göttermacher‘ stilisiert und den Kreis als Verehrergemeinde einsetzt. Er schreibt 
jedem Teilnehmer eine konkrete Funktion innerhalb des Adorationsmodells zu. 

3. Friedrich Gundolf und Friedrich Wolters 

Die Jahrbücher für die geistige Bewegung fungierten in den drei Jahren ihres Erschei-
nens von 1910 bis 1912 als kulturkritisches Organ des Kreises mit Öffentlich-
keitswirkung.151 George setzte Gundolf und Wolters als Herausgeber ein, die in 
dieser Funktion zu öffentlichen Vertretern des Kreises wurden.152 Die strenge 
Konzeption und der an die Konservative Revolution angelehnte Impetus der 
Zeitschrift153 verwiesen jedoch mehr auf kreisinterne Anschauungen, die sich nur 
bedingt öffentlich kommunizieren ließen.154 Auch war die Rezeption der Jahrbü-
cher in wissenschaftlichen Kreisen gespalten,155 trotz der Bemühungen von Sym-
pathisanten wie Ernst Bertram, der verständlich zu machen suchte, worum es in 
dem Periodikum gehen sollte: „Innerhalb einer kleinen Gemeinschaft lebt hier 
Gefühlssicherheit, klare und innige Überzeugung einer möglichen, ja einer ge-
wissen Erneuerung, eine Verwandlung aus dem Blut und dem Geist, daraus 

                                                                                          
151  Jürgen Egyptien: Kulturkritik III: Das Jahrbuch für die geistige Bewegung, in: Handbuch 1,  

S. 382–385, hier S. 382. Vgl. auch Rossi: Gesamterkennen, 2011, hier Kap. IV. Die Jahrbü-
cher für die geistige Bewegung als wissenschaftstheoretisches Forum der georgeanischen Schule,  
S. 141–173. 

152  Im Briefwechsel der beiden Herausgeber ist in den Jahren von 1909 bis zum Ausbruch des 
Ersten Weltkriegs 1914 häufig von den Jahrbüchern und ihrer nicht immer konfliktfreien 
Genese die Rede. Vgl. Friedrich Gundolf – Friedrich Wolters. Ein Briefwechsel aus dem 
Kreis um Stefan George, hg. u. eingeleitet v. Christophe Fricker, Köln/Weimar/Wien 
2009, S. 37–105. 

153  Egyptien: Kulturkritik III, in: Handbuch 1, S. 382f. Zur Konservativen Revolution vgl. 
auch Stefan Breuer: Anatomie der Konservativen Revolution, 2. durchges. u. korr. Aufl., 
Darmstadt 1995. 

154  Trotz des Willens in die Öffentlichkeit zu wirken, blieb das in den Jahrbüchern entwickelte 
Heldenkonzept ein elitäres. Ein Beispiel hierfür bietet Ernst Bertrams Vortrag über das 
Programm des Jahrbuches, den er im Jahr 1913 in der Literarhistorischen Gesellschaft 
Bonn hielt. Vom Vorsitzenden Berthold Litzmann, Professor für Literaturgeschichte in 
Bonn, erhielt er eine eindeutige Rückmeldung: „Er sagt selbst, daß George es ihm nicht 
leicht macht, und insofern ist er ein Georgeschüler, daß er es uns auch nicht leicht ge-
macht hat, ihm auf diesen Bahnen zu folgen.“ Siehe Litzmanns Diskussionsbeitrag zum 
Referat Bertrams: Das „Jahrbuch für die geistige Bewegung“ (Stefan George II), in: Mittei-
lungen der Literarhistorischen Gesellschaft Bonn 1 (1913), S. 3–23, auf den Seiten 27f. 

155  Vgl. die Ausführungen von Christophe Fricker: Einleitung, in: Friedrich Gundolf – Fried-
rich Wolters. Ein Briefwechsel, hg. v. dems., 2009, S. 7–35, hier S. 19–21. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 81 

noch von je die Welt sich einzig erneuerte: aus dem des Großen Menschen.“156 
Die Idee des ‚großen Menschen‘ und einer kleinen exklusiven Gruppe, die durch 
„gemeinsames vorgehen“, „gemeinsame haltung“ und „gemeinsamen glauben“ 
verbunden war,157 bildeten den inhaltlichen Kern der Beiträge und waren maß-
geblich von George initiiert und inspiriert.158  

Die folgende Analyse ausgewählter Aufsätze von Gundolf und Wolters unter-
scheidet zwischen „sozialer Figuration der Gemeinschaft“ und „Personalfigurati-
on der heroischen Figur“.159 Diese Unterscheidung lässt jedoch eine Figur außen 
vor, die für die Heroisierung im George-Kreis eine zentrale Rolle spielt und be-
reits in Georges Maximin-Vorrede auftritt: den zwischen Gemeinschaft und heroi-
scher Figur eine Verbindung stiftenden ‚Mittler‘. In dem Aufsatz Das Bild Georges 
(1910) entwirft Gundolf eine ‚heroische Trias‘, die sich aus dem verehrten Sub-
jekt, einer Mittlerperson und der Verehrergemeinde zusammensetzt.160 Vorrangig 
geht es ihm um eine Verherrlichung Georges als Subjekt der Adoration. Um des-
sen menschliche wie dichterische Bedeutung („die sinnbildliche wucht des ge-
genstands“161) darzustellen und weiterzugeben, bedürfe es aber der „umfassenden 
übersicht des betrachters“.162 Dieser vermittelnde, allwissende ‚Betrachter‘ ist 
Gundolf selbst. 

Anhand des schematischen Dreiecks von Held, Mittler und Verehrer, das In-
terdependenzen und personelle Überschneidungen nicht ausblenden soll, wer-
den im Folgenden die an der Heroisierung beteiligten Parteien untersucht. Ziel 
der Ausführungen ist es, die Theorien des Heroischen im Kreis aus dessen eige-
nen Schriften zu rekonstruieren. Dies geschieht im Bewusstsein, dass es sich 
nach Groppe weniger um eine „weitgehend ideologisch geschlossene Formation“ 
handelt, sondern die unterschiedlichen Beiträge von einer „spezifisch semanti-
schen Offenheit“ geprägt sind, die durchaus Differenzen zuließ.163 

                                                                                          
156  Bertram: Das „Jahrbuch für die geistige Bewegung“, in: Mitteilungen der Literarhistori-

schen Gesellschaft Bonn 1 (1913), S. 6. Sperrung vom Verfasser. 
157  Friedrich Gundolf/Friedrich Wolters: Wort der Herausgeber, in: Jahrbuch für die geistige 

Bewegung 2 (1911), S. 3. 
158  George behielt auch die Kontrolle über die inhaltliche Ausrichtung. So hielt etwa Wolters 

vor dem Verfassen seines Artikels Richtlinien Rücksprache mit George, der dann wiederum 
über Gundolf brieflich sein Einverständnis erklärte. Vgl. die Briefe von Friedrich Wolters 
an Stefan George, Steglitz bei Berlin, 5.12.1909 und Friedrich Gundolf an Friedrich Wol-
ters, Bingen, 6.12.1909, in: Stefan George – Friedrich Wolters. Briefwechsel 1904–1930, 
hg. v. Philipp, 1998, S. 74f. 

159  Von den Hoff u.a.: Helden – Heroisierungen – Heroismen, in: E-Journal zu Kulturen des 
Heroischen 1 (2013), S. 9. 

160  Friedrich Gundolf: Das Bild Georges, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 1 (1910), S. 
19–48. 

161  Ebd., S. 19. 
162  Ebd. 
163  Groppe: Konkurrierende Weltanschauungsmodelle, in: Stefan George. Werk und Wirkung 

seit dem ‚Siebenten Ring‘, hg. v. Braungart/Oelmann/Böschenstein, 2001, S. 265–282, 
hier S. 265. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 82 

3.1. Dichter und Helden bei Gundolf  

Das heroische Personal besteht bei Gundolf im Wesentlichen aus einer zeitgenös-
sischen Person, Stefan George, und einer Reihe von Figuren der europäischen Poli-
tik- und Kulturgeschichte. Zudem entwickelt er ein allgemeines Modell des heroi-
schen Menschen, das er wiederum an historischen Personen exemplifiziert. Zentral 
für Gundolfs Heldenmodell ist die Gegenüberstellung von Wort und Tat, von 
Geisteshelden und Täterfiguren in Anlehnung an George.164 Die Analyse seiner 
Hindenburg- und Bismarck-Verehrung zeigt darüber hinaus, dass trotz Georges 
Ablehnung auch zeitweise ein Kult um zeitgenössische Personen möglich war. 

Georges heroische Qualität drücke sich, so Gundolf in Das Bild Georges, in 
seiner agonalen Natur und seinem Kampf gegen die intellektuelle Verflachung 
der Gegenwart aus. Das dichterische Werk wird zur heroischen Tat: „Den kampf 
gegen die oberflächen-tendenzen und das nur-zeitliche der zeit hat kein mensch 
so umfassend und entschieden aufgenommen und geführt als Stefan George, 
durch werk, nicht durch rede, durch produktion, nicht durch negation […].“165 
Die Dichtung Georges steht im Mittelpunkt einer heroischen Personalfiguration, 
die ihn zugleich zum Geistesmenschen und Tatmenschen stilisiert. Der Kampf 
dient als Metapher für die konfrontative Haltung Georges gegenüber der zeitge-
nössischen Gesellschaft. Die antithetische Struktur der Argumente versinnbild-
licht den Abgrenzungsgestus des Helden. Superlative steigern zudem seine Be-
deutung: George sei „der wichtigste mann des gegenwärtigen Deutschland“.166 
Die Idee von einer Führerfigur in einem Krieg, der nicht als kämpferische Ausei-
nandersetzung geführt wird, sondern sich auf geistig-kultureller Ebene vollzieht 
(„führer in einem nicht mehr vermeidbaren geisterkrieg“167), weist auf das Phä-
nomen des ‚Kulturkriegs‘ voraus.168 

In dem Essay Wesen und Beziehung (1911) löst sich Gundolf von dem expliziten 
Bezug auf George, um ein allgemeineres Konzept des „grossen menschen“ zu ent-
werfen.169 Zugrunde liegt die Idee, dass es ein Bedürfnis nach Heldenfiguren gibt. 
Gundolfs radikale Gegenwarts- und Fortschrittskritik, die den modernen Individua-
lismus, Sozialismus und Historismus anprangert, mündet in die Klage über eine 
„trennung von leib und seele“ in der Gegenwart.170 Den Dualismus von Leib und 

                                                                                          
164  Zur Wort-Tat-Dichotomie bei George vgl. Aurnhammer: Wort und Tat in Stefan Georges 

Ideal des Heroischen, in: Literatur und praktische Vernunft, hg. v. von Ammon/Rémi/ 
Stiening, 2016, S. 537–554. 

165  Gundolf: Das Bild Georges, 1910, S. 21. 
166  Ebd. 
167  Ebd. 
168  Das Phänomen prägte als publizistische Debatte die Öffentlichkeit im Ersten Weltkrieg. 

Vgl. hierzu die Studie von Beßlich: Wege in den ‚Kulturkrieg‘, 2000. 
169  Friedrich Gundolf: Wesen und Beziehung, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 2 

(1911), S. 10–35, hier S. 27. 
170  Ebd., S. 11. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 83 

Seele nimmt Gundolf zum Anlass, nach Heldenfiguren zu suchen, die diese Tren-
nung überwinden: Seither sei es „die aufgabe der grössten geister eine synthese 
zwischen beiden zu erreichen [Goethe] oder ihre beziehungen zu regulieren 
[Kant].“171 So findet er die Antwort auf die entscheidende Zukunftsfrage, ob eine 
neue Synthese von Leib und Seele möglich sei, bei den „göttern und heroen“.172 
Auf welche Weise ihnen diese Synthese gelingt, lässt Gundolf jedoch offen. Als hi-
storische Beispiele führt er Cäsar, Leonardo da Vinci, Shakespeare, Dante und 
Goethe an. In einer Hierarchisierung der Menschen nähmen sie die höchste Stel-
lung – bei Gundolf naturmetaphorisch den „gipfel“ ein173 –, seien aufgrund ihres 
ontologischen Vorsprungs vorbildhaft, aber nicht nachahmbar.174 Darüber hinaus 
wird die Auswahl der Figuren kaum erläutert. Zwar betonen die ihnen zugeschrie-
benen Adjektive „gross“, „zentral“ und „schöpferisch“ als Epitheta zentrale perso-
nalfigurative Charakteristiken, zugleich bleiben sie in ihrer Zusammenstellung se-
mantisch unkonkret und austauschbar. Dieser Eindruck wird verstärkt durch die 
synonyme Verwendung von Bezeichnungen, die sich über den gesamten Text 
erstrecken: „grösster schöpfer“,175 „grosser mensch“,176 „vorbild“,177 „zentrale men-
schen“,178 „schöpferische menschen“,179 „grosse gestalt“180, „grosser mann“181 und 
„grosser heros“.182 Zwar deuten die Substantive („schöpfer“, „vorbild“, „gestalt“, 
„mann“, „heros“) auf verschiedene mögliche Typen und Tätigkeiten der Heldenfi-
gur, sie umkreisen aber vielmehr alludierend ein Phänomen, für das kein eindeuti-
ger Begriff zur Verfügung steht. Obwohl von konkreten historischen Figuren aus-
gehend, bleibt das Konzept vage. Die beispielhaft herangezogenen Figuren werden 
nicht individualisiert, sondern einem übergeordneten Typus einverleibt. Gundolfs 
Diktum „in seinen höchsten formen aber [spricht das Leben] sich typisch, allgültig 
aus“183 ist ein Hinweis auf einen gemeinsamen ‚Ursprungsstoff‘ aller Helden. 

Ebenfalls um konkrete Personen, die ein übergeordnetes Prinzip verkörpern, 
geht es in dem Aufsatz Vorbilder (1912),184 der 1921 um einen zweiten Teil erwei-
tert unter dem Titel Dichter und Helden185 eigenständig veröffentlicht wird.186 

                                                                                          
171  Ebd. Bei den eckigen Klammern handelt es sich um Einschübe des Verfassers. 
172  Ebd., S. 27. 
173  Ebd. 
174  Ebd., S. 29. 
175  Ebd., S. 24. 
176  Ebd., S. 27, 28, 29, 30, 31. 
177  Ebd., S. 28. 
178  Ebd. 
179  Ebd., S. 29. 
180  Ebd. 
181  Ebd. 
182  Ebd. 
183  Ebd., S. 27. 
184  Friedrich Gundolf: Vorbilder, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 3 (1912), S. 1–20. 
185  Die Korrekturfahne des Aufsatzes macht die Titeländerung anschaulich, vgl. Friedrich Gun-

dolf: Vorbilder/Dichter und Helden, Korrekturfahne, StGA Stuttgart, F. Gundolf I, 527. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 84 

Gundolf nennt ihn seinen „Heldenaufsatz“.187 Der neue Titel Dichter und Helden 
weist ihn als zentralen Text zum Heroischen im George-Kreis aus. Inhaltliche 
wie sprachliche Parallelen zu Wesen und Beziehung ergeben sich insofern als Gun-
dolf zum einen auf den bereits entwickelten Gedanken der Vorbildhaftigkeit des 
Helden referiert und dieselben historischen Figuren anführt. Zudem produziert 
er auch hier durch die akkumulative Reihung synonymer Begriffe semantische 
Vagheit: Die Bezeichnungen „Vorbilder“, „Helden“, „Heroen“, „große Gestal-
ten“, „die Großen“, „große Menschen“, „schöpferische Menschen“, „seltenste 
Menschen“, „Ahnen“, „große Ahnen“, „kosmische Menschen“, „große Perso-
nen“ und „Gesamtmenschtum“ werden im Text synonym verwendet.188 Gundolf 
knüpft außerdem an seine Kritik des Leib-Seele-Dualismus an. Aufgrund dieser 
Trennung fehle ein göttliches Prinzip im Menschen: „Nun ist es nur den seltens-
ten Menschen gegeben in sich jenen christlichen Zwiespalt aufzuheben, die Syn-
these von Leib und Seele darzustellen, das Gesamtmenschliche, den kosmisch 
runden Menschen, das oberste sichtbare Sinnbild der Gottheit zu verwirkli-
chen.“189 Dem Christentum stellt Gundolf eine neue, an der Antike orientierte, 
religiöse Auffassung gegenüber, in der sich das Göttliche nicht als ferne Gottheit 
manifestiert, sondern in der Erscheinung einzelner historischer Personen als 
„Sinnbild“ sichtbar wird.190 

Gundolf perspektiviert seine theoretischen Ausführungen durch die Analyse 
von sechs Persönlichkeiten: Dante, Shakespeare und Goethe als den drei „kosmi-
schen Menschen“191 sowie Alexander, Cäsar und Napoleon als den drei „kosmi-

                                                                                                                                                                                                                          
186  Friedrich Gundolf: Dichter und Helden, Berlin 1921. Der Band enthält neben dem titelge-

benden Beitrag Dichter und Helden zwei weitere Aufsätze: Hölderlins Archipelagus und Stefan 
George in unserer Zeit. Alle drei hängen – wie das Vorwort betont – eng miteinander zusam-
men: „Meine Vorträge über Hölderlin und über George sind hier wieder abgedruckt, verei-
nigt mit einem Aufsatz, dessen erster Teil im ‚Jahrbuch für die geistige Bewegung‘ 1912 er-
schien. Alle drei gehören zusammen und dienen demselben durch den gemeinsamen Titel 
bezeichneten Gedanken.“ (S. 4) Die Kritik hat die drei zusammengehörigen Aufsätze als 
„drei Variationen über den heroischen Menschen im Dichter“ und als „Bekenntnis zur 
Heldenverehrung“ beschrieben. Vgl. E. K.: Drei Aufsätze Friedrich Gundolfs, in: Neue Zür-
cher Zeitung vom 27.11.1921, o.S. Aufbewahrt im Konvolut von Rezensionen im Gundolf-
Nachlass, GSA, Z4. Eine Zusammenfassung der drei Aufsätze gibt Dirk Werle: Ruhm und 
Moderne. Eine Ideengeschichte (1750–1930), Frankfurt a.M. 2014 (Das Abendland. For-
schungen zur Geschichte europäischen Geisteslebens, N.F. 38), S. 500–511. 

187  Briefe von Friedrich Gundolf an Elisabeth Salomon, Berlin, 17.6.1918, und Berlin, 
21.6.1918, in: Friedrich Gundolf – Elisabeth Salomon. Briefwechsel (1914–1931), im Auf-
trag des Deutschen Literaturarchivs hg. v. Gunilla Eschenbach/Helmuth Mojem, Ber-
lin/Boston 2015, S. 132–136, hier S. 133 u. 136. 

188  Da sich diese Begriffe durch den gesamten Text ziehen, sind die Seitenzahlen nicht eigens 
ausgewiesen. 

189  Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 29f. 
190  Vgl. auch Haas: Heiland oder Führer? Der Dichter als Kulturheros, in: Der Kulturheros, 

hg. v. Andronikashvili/Schwartz/Thun-Hohenstein, 2017, S. 540–550. 
191  Ebd., S. 32. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 85 

schen Helden“.192 In dieser Dichotomie spiegelt sich auch die Zweiteilung des 
Titels: Handelt der ursprüngliche Text Vorbilder nur von den drei erstgenannten 
Dichtern, so ergänzt Gundolf im zweiten Teil und unter dem neuen Titel Dichter 
und Helden die drei Herrscherfiguren. Die Trennung der beiden Gruppen in 
Dichter und Helden lässt sich jedoch nur auf lexikalischer, nicht auf semanti-
scher Ebene aufrechterhalten. Alle sechs Figuren, so Gundolf, antworten auf his-
torische Zustände. Sie reagieren auf Veränderungen des Menschenbildes und auf 
neue Zeitumstände, die ihr heroisches Potential zur Entfaltung bringen. Gundolf 
stellt dies am Beispiel der Dichter wie folgt dar: Während Dante das mittelalter-
liche Weltbild in die Neuzeit überführt, indem er den „göttlichen Kosmos“193 
mit dem individuellen Ich vereint, hat Shakespeare die neuzeitliche Trennung 
von Mensch und „Sachenwelt“,194 die das Individuum zu beherrschen begann, 
überwunden. Mit Goethe, dem „einzigen Gesamtmensch“ und „ersten Gestal -
ter  der Deutschen“, wurde eine dreifache Synthese vollzogen: von Geist, Wis-
senschaft und chaotischer Wirklichkeit.195 Dante, Shakespeare und Goethe hät-
ten die divergenten Strömungen ihrer Zeit (beispielsweise die Ablösung der 
christlichen Welt durch die Neuzeit oder die Ausdifferenzierung der Gesellschaft 
durch neue Arbeits- und Lebenswelten) in ihrem Leben und Werk versöhnt. Ihr 
heroisches Potential konnte sich nur aufgrund der historischen Krisenzeit voll 
entfalten. Damit schließt Gundolf an Carlyles These an, dass Heldenfiguren vor-
zugsweise in Krisenzeiten erscheinen.  

Auch bei den drei Herrschergestalten Alexander, Cäsar und Napoleon geht es 
Gundolf um ihr Potential zur Verwandlung der Welt in krisenhaften histori-
schen Zeiten und Räumen. In der Kreislaufstruktur von Zerfall der Welt und 
Wiederherstellung ihrer Ordnung komme ihnen die Aufgabe der Synthesebil-
dung zu. Mithilfe der von ihm als „Schlagwort“ bezeichneten Zuschreibung 
„kosmisch“ versucht Gundolf singuläre personalfigurative Eigenschaften hervor-
zuheben:196 „‚Kosmisch‘ sind uns alle diejenigen im Menschen beschloßnen Le-
benskräfte vermöge deren er fähig ist ein gesetzliches Weltganzes darzustellen 
oder auszudrücken […].“197 Ein ‚kosmischer‘ Mensch sei immer übernational 
und allgemeingültig. In ihm bilde sich die Welt im Kleinen ab. Gundolf exemp-

                                                                                          
192  Ebd., S. 51. Warum er ausgerechnet diese Menschen als Heroen für den George-Kreis aus-

wählt, obwohl sie bereits flächendeckend verehrt und bewundert werden, begründet Gun-
dolf wie folgt: „So wenig uns an der Uebereinstimmung mit der Mehrzahl liegt, so wenig 
scheun wir uns vor der Unterwerfung unter die wirkliche geistige Macht […]“ (S. 29). 

193  Ebd., S. 38. 
194  Ebd. 
195  Ebd., S. 42. Sperrung vom Verfasser. 
196  Ebd., S. 51. Hier wappnet sich Gundolf gleich gegen Kritik: „ […] ‚kosmisch‘ – ein 

Schlagwort, bedenklich wie jedes Schlagwort und in Gefahr leerer Schall zu werden, aber 
geeignet neue Begriffe knapp zu formulieren und bestimmte Assoziationen aufs einfachste 
zu fassen und zu wecken.“ 

197  Ebd., S. 51f. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 86 

lifiziert dies an Alexander, der die „kosmische Macht der Jugend“198 verkörpere, 
an Cäsar als „menschlicher Rechtfertigung des Glaubens an Herrschertum über-
haupt“199 und an Napoleon, der „in sich rund, wie von einem andren Stern in 
seine Zeit“ gekommen sei.200 Napoleon stelle als eine „Wiedergeburt antiken 
Staats- und Heldengeistes“201 eine Verbindung zwischen seiner Gegenwart und 
heroischen Zeitaltern her. Den drei Herrscherfiguren schreibt Gundolf eine für 
die Heldenverehrung übergeordnete Bedeutung zu: „[…] auf dem Gefühl für ih-
ren Wert und Sinn beruht die Heldenverehrung überhaupt“.202 In der Gegen-
überstellung von Geisteshelden (Dante, Shakespeare, Goethe) und Tathelden 
(Alexander, Cäsar, Napoleon) spiegelt sich auch das Verhältnis von Wort und 
Tat: „Nur der Weg, nicht der Wille ist bei Seher und Täter verschieden.“203 Mit 
einem syntaktisch parallelen, aber semantisch chiastischen Dikolon unterschei-
det Gundolf die jeweilige Richtung, aus der sie die Verwandlung der Welt bewir-
ken: „[…] von innen nach außen durch das neue Wort, von außen nach innen 
durch die neue Tat.“204  

Auch Gundolfs Artikel Tat und Wort im Krieg, der am 11. Oktober 1914 in der 
Frankfurter Zeitung erschien und sich auf den wenige Monate zuvor begonnenen 
Ersten Weltkrieg bezog, thematisiert die Dichotomie von Wort und Tat.205 Es ist 
einer der wenigen Texte aus dem George-Kreis, der zeitgenössische Ereignisse 
und Tagespolitik mit der Weltanschauung des Kreises verknüpft. Den Krieg sta-
tuiert Gundolf als Kulturkrieg, bei dem eine deutsche „Gesinnung“ oder ein 
„deutsches Ideal“ verteidigt wird, nämlich die Einheit von ‚Tat‘ und ‚Geist‘.206 
„Der Traum unsrer besten Männer war, deutschen Geist und deutsches Tun in 
eins zu bilden, die Tat geistig und den Geist tathaft zu machen, nicht nebenein-
ander, sondern in einer leibhaften Einheit.“207 Der ‚große Mann‘ im Krieg ver-
körpere die Synthese von Wort und Tat. Aber auch ein schöpferischer Mensch 
könne, unabhängig vom Krieg, Wort und Tat synthetisieren.208 Als Nachkriegs-
vision entwickelt Gundolf die Figur des Propheten, den „Verkünder“.209 In ei-
nem künftigen europäischen Zusammenschluss habe Deutschland seine „plasti-

                                                                                          
198  Ebd., S. 53. 
199  Ebd., S. 55. 
200  Ebd., S. 57f. 
201  Ebd., S. 58. 
202  Ebd., S. 51. 
203  Ebd., S. 47. 
204  Ebd. 
205  Friedrich Gundolf: Tat und Wort im Krieg, in: Der George-Kreis. Eine Auswahl aus seinen 

Schriften, hg. v. Georg Peter Landmann, Köln/Berlin 1965 (Neue Wissenschaftliche Bib-
liothek, 8), S. 240–243. 

206  Ebd., S. 240. Siehe dazu wieder Beßlich: Wege in den ‚Kulturkrieg‘, 2000, bes. S. 7. 
207  Gundolf: Tat und Wort im Krieg, in: Der George-Kreis, hg. v. Landmann, 1965, S. 240. 
208  Ebd., S. 241. 
209  Ebd., S. 242. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 87 

sche Kraft“ zu nutzen, um eine „Wiedergeburt Europas“210 im Sinne der Einheit 
von Wort und Tat zu erwirken.211  

Explizit gegenwartsbezogen ist auch Gundolfs vorübergehender Hindenburg- 
und Bismarck-Kult, der von George nicht geteilt wurde. 212 Er lässt sich vor allem 
in privaten Briefen nachweisen und ist weitgehend auf die Zeit des Ersten Welt-
krieges beschränkt.213 Im August 1914 spricht Gundolf gegenüber Gustav Roethe 
von einem „neuen Heldentum“, das durch die Aufbruchsstimmung des Krieges 
ausgelöst werde und alte mit neuen Heldenfiguren verbinde: „[D]ie Goethische 
Bildung und die Bismarcksche Kraft […] [formen] miteinander ein Reich“.214 Im 
Februar 1915 äußert sich Gundolf anlässlich der Winterschlacht in den Masuren 
gegenüber Wolters auf ähnliche Weise über sein „Hindenburg-herz“: 

[D]ieser jüngste, hoffentlich nicht lezte, Sieg […] steigert das Bild dieses merkwürdigen 
Feldherrn doch schon ins Mythische, und wenn auch die Reihe der Welteroberer 
Alex[ander], Cae[sar], Na[poleon] und die Reihe der Staatenhelden Karl, Friedrich, Gu-
stav Adolf, Cromwell nicht durch ihn fortgeführt wird, so ist er doch den glorreichsten 
in der „Retter“reihe Gideon, Themistokles, Scipio, Aetius, Karl Martell, Eugen, Blücher 
als achter ebenbürtig […]. […] Ein wenig monomanisch muss Ihnen dieser Kult vor-

                                                                                          
210  Ebd., S. 243. 
211  Von Arthur Schnitzler erschien 1927 eine Auseinandersetzung mit Gundolfs Dichotomie 

von Wort und Tat: Arthur Schnitzler: Der Geist im Wort und der Geist in der Tat. Vorläu-
fige Bemerkungen zu zwei Diagrammen, Berlin 1927. Hier entwickelt Schnitzler zwei Dia-
gramme, in denen er korrespondierende, von Wort oder Tat ausgehende „Geistesverfassun-
gen“ in ihrem positiven wie negativen Verhältnis zueinander untersucht. Vgl. dazu auch 
den Aufsatz von Hiroshi Matsuo: Friedrich Gundolf und Arthur Schnitzler. Ein Dialog 
über Dichter und Helden, in: George-Jahrbuch 11 (2016/17), S. 253–287. Gundolf wieder-
um reagiert in einem Brief an Arthur Schnitzler, in dem er auf dessen Typen der Geistesver-
fassung kritisch Bezug nimmt: „Held, Feldherr, Staatsmann, Führer, Diktator, Tyrann, ob 
als Geistesverfassungen, Talente, Techniken oder Berufe verstanden, sind in der Geschichte 
meist untrennbar, Alexander, Caesar, Napoleon, also gerade die sinnfälligsten und sinnbild-
lichsten umspannen die sämtlichen Zustände und erscheinen nur von Fall zu Fall unter 
dem oder jenem Aspekt, der nicht ihren Typus bestimmt, sondern den Standpunkt des Bet-
rachters kennzeichnet.“ Zit. n. Brief von Friedrich Gundolf an Arthur Schnitzler, Heidel-
berg, 31.1.1927, Gundolf-Nachlass, GSA, G4, Maschinenabschrift des Originals. 

212  Vgl. hierzu auch Redl: Dichtergermanisten der Moderne, 2016, S. 210–215. Redl ediert ein 
Gedicht Gundolfs mit dem Titel Hindenburg vom 26.2.1915 und analysiert es als Evokati-
on einer „Symbolfigur kriegerischer Katharsis“ sowie die Titelfigur als einen „Helden der 
Krise“. Eine weitere Version des Gedichts findet sich in Zettelwirtschaft. Briefe an Gertru-
de von Eckart-Lederer von Friedrich und Elisabeth Gundolf, Hermann Broch, Joachim 
Ringelnatz und Berthold Valletin. Mit einem Vorwort von Hartmut Steinecke, hg. v. San-
der L. Gilman, Berlin 1992 (Philologische Studien und Quellen, 120), hier S. 61. 

213  Ausnahmen sind die Schriften Friedrich Gundolf: Bismarcks „Gedanken und Erinnerun-
gen“ als Sprachdenkmal, in: Europäische Revue 7, Heft 1 (1931), S. 259–271 sowie Fried-
rich Gundolf: Berichtigungen zu Bismarcks Gedanken und Erinnerungen als Sprach-
denkmal, in: Europäische Revue 7, Heft 5 (1931), S. 400. Neu abgedruckt in Gundolf: Bei-
träge zur Literatur- und Geistesgeschichte, hg. v. Schmitz/Martini, 1980, S. 302–317. 

214  Brief von Friedrich Gundolf an Gustav Roethe, Darmstadt, 27.8.1914, in: Gundolf Briefe. 
Neue Folge, hg. v. Lothar Helbing/Claus Victor Bock, Amsterdam 1965 (Castrum Peregri-
ni, 66–7–8), S. 141–143, hier S. 143. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 88 

kommen, aber er ist gewiss kein Aktualitätskult, sondern nur eine neue Anwendung 
meines Heldenbegriffs aus dem sich mir nun einmal Welt und Geschichte baut, mein 
Metron hapanton… und da ist das leibhafte Erscheinen eines wirklichen Helden in die-
ser Zeit Anlass zum Nachdenken, auch abgesehen dass er für uns mitsiegt, und nach 
solchen Taten ist es mehr als bloss ein ausserordentlich geschickter und glückhafter Ge-
neral.215 

Zwar stellt er Hindenburg nicht in eine Reihe mit den in Dichter und Helden einge-
führten Figuren, weist ihm aber dennoch einen hohen Rang zu: Hindenburg sei 
eine Verkörperung des Helden in der Gegenwart.216 Mit der Überhöhung Hinden-
burgs ins „Mythische“ und seiner Einordnung in die Reihe sog. „Retter“, zu denen 
biblische Figuren (Gideon) ebenso gehören wie antike Staatsmänner und Feldher-
ren (Themistokles, Scipio, Aetius), ein fränkischer Hausmeier (Karl Martell), ein 
österreichischer Feldherr (Eugen von Savoyen) sowie ein preußischer Generalfeld-
marschall (Blücher), verleiht Gundolf ihm überzeitliche Anerkennung. Hinden-
burg wird zum Retter seines Volkes und dadurch zum „wirklichen Helden“.217 Je-
doch reichen die Ausnahmegestalten der Gegenwart nicht an überzeitliche Hel-
denfiguren heran, da sie einem alltäglichen Raum-Zeit-Kontinuum verhaftet blei-
ben. Gundolf sieht sich daher verpflichtet, seine Hindenburg-Begeisterung mit 
Hinweis auf seinen Heldenkult, der ihm Maß für alles („Metron hapanton“) sei, zu 
entschuldigen. Zudem differenziert er explizit verschiedene Qualitäten des Heroi-
schen, so etwa in einem späteren Brief an Wolters: „[I]m Grunde machen selbst 
Leute wie Hindenburg u. Tirpitz das Schicksal, aber sie sind es nicht so wie Caesar, 
Napoleon u. Bismarck“.218 Das Schicksal zu „machen“ oder Schicksal zu „sein“  
 

                                                                                          
215  Brief von Friedrich Gundolf an Karl Wolfskehl, Darmstadt, 23.2.1915, in: Karl und Hanna 

Wolfskehl: Briefwechsel mit Friedrich Gundolf 1899–1931, hg. v. Karlhans Kluncker, Bd. 
2, Amsterdam 1977 (Publications of the Institute of Germanic Studies University of Lon-
don, 24), S. 121f. Im Februar 1915 wurde die russische 10. Armee bei der Winterschlacht 
in den Masuren geschlagen. 

216  Wenig später schreibt er an Hanna Wolfskehl: „Dass mein Hindenburgkult nicht abge-
nommen hat, können Sie sich auch denken. So haben wir Deutschen denn auch den 
grössten General (Nur-Feldherrn) der Geschichte, und grade jezt. Ja, es gibt IHN doch, 
(aber auch den Caesar noch).“ Zit. n. Brief von Friedrich Gundolf an Hanna Wolfskehl, 
Heidelberg, Mitte August 1915, in: Karl und Hanna Wolfskehl: Briefwechsel mit Friedrich 
Gundolf, hg. v. Kluncker, Bd. 2, 1977, S. 126. 

217  In einem Brief an Elisabeth Salomon spricht Gundolf von dem „grossen Hindenburg, (der 
jezt gleich nach Caesar kommt)“. Zit. n. Brief von Gundolf an Salomon, Darmstadt, 
25.9.1914, in: Gundolf – Salomon. Briefwechsel, hg. v. Eschenbach/Mojem, 2015, S. 20f., 
hier S. 21. Wenig später bittet er die als Krankenschwester an der Front arbeitende Salo-
mon um Auskünfte: „Besonders erbitte ich Geheimklatsch über Hindenburg der grenz- 
und spittelweise zu Ihnen dringt: alles was diesen Tatenmann verdeutlicht beschäftigt 
mich, und was wahr oder nur Klatsch ist erkenne ich von selbst.“ Zit. n. Brief von Gundolf 
an Salomon, Darmstadt, 19.10.1914, in: ebd., S. 24f., hier S. 25. 

218  Brief von Friedrich Gundolf an Friedrich Wolters, Darmstadt, 9.2.1915, in: Friedrich Gun-
dolf – Friedrich Wolters. Ein Briefwechsel, hg. v. Fricker, 2009, S. 118. Kursivierung vom 
Verfasser. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 89 

unterscheidet die heroischen Figuren graduell: Gundolf hierarchisiert historische 
Heldenfiguren über die Kriegshelden der Gegenwart. Sein häufigstes rhetorisches 
Mittel zur Abgrenzung verschiedener heroischer Typen ist dasjenige der Reihung: 
Mehrere Heldenfiguren werden namentlich genannt, um hierarchische Ordnun-
gen zu begründen. An höchster Stelle stehen die ‚Helden an sich‘, die nicht ihrer 
jeweiligen Gegenwart verhaftet sind, sondern übergenerationelle und überzeitliche 
Bedeutung haben. Auch die Vossianische Antonomasie stützt Gundolfs Zuord-
nung von Heldentypen: „Was erwarten Sie sich von dem Kampf gegen England: 
ist Tirpitz ein Wasserhindenburg?“, fragt er Wolfskehl und versetzt dadurch den 
Großadmiral aufgrund seiner kriegerischen Leistungen auf dieselbe heroische Hie-
rarchiestufe wie den Generalfeldmarschall.219 

Bei Hindenburg wird vor allem die mutige kriegerische Tat betont.220 Bismarck 
hingegen wird in Gundolfs Brief an Wolters als einziger Zeitgenosse auf eine Stu-
fe mit Cäsar und Napoleon gestellt. Große Wertschätzung erhält er auch in Gun-
dolfs Aufsatz Bismarcks Gedanken und Erinnerungen als Sprachdenkmal (1931), wo er 
als Mann des Geistes präsentiert wird. In seinen Schriften zeige sich ein „vorpoli-
tischer Lebenshauch“ und atme ein „poetisches Fluidum“.221 Inspiriert sei der poe-
tische Tenor der Gedanken und Erinnerungen Bismarcks222 von dessen Jugend-
schwärmerei für Lord Byron, so Gundolf. Im Gegensatz zu Cäsars Commentarii 
oder Napoleons Mémorial de Ste. Hélène sei Bismarck in seiner Niederschrift nicht 
rein politisch, sondern habe durch Byron dichterische Stimulation erhalten. Ob-
wohl Bismarck ein „weltgeschichtlicher Führer“ wie Cäsar und Napoleon sei,223 
erkennt Gundolf in Bismarcks Wesen „etwas Dichterisches“ und definiert dessen 
Memoiren als Ausdruck geistiger Größe. Überhaupt käme der Dichtung Bis-
marcks langfristig die größere Reichweite zu: „Sein Buch setzt seine Tatgröße vor-
aus, aber es wird noch als Denkmal dauern, wenn seine Erfolge im Wandel der 
Geschichte aufgehoben sind.“224 Gundolfs Heldenkult umfasst nicht nur histori-
sche, sondern auch zeitgenössische Personen. Seine theoretischen Schriften und 

                                                                                          
219  Brief von Friedrich Gundolf an Karl Wolfskehl, Darmstadt, 23.2.1915, in: Karl und Hanna 

Wolfskehl: Briefwechsel mit Friedrich Gundolf, hg. v. Kluncker, Bd. 2, 1977, S. 122. 
220  „Mit der Ernennung Hindenburgs zum Generalissimus haben die Deutschen das in ihre 

Mitte gestellt, woran allein sie überlegen sind, das Unberechenbare einer Menschenart und 
einer Menschenkraft […].“ Zit. n. Brief von Friedrich Gundolf an Friedrich Wolters, 
4.9.1916, in: Friedrich Gundolf – Friedrich Wolters. Ein Briefwechsel, hg. v. Fricker, 2009, 
S. 150. Kursivierung vom Verfasser. 

221  Zit. n. Gundolf: Bismarcks „Gedanken und Erinnerungen“, in: Ders.: Beiträge zur Litera-
tur- und Geistesgeschichte, hg. v. Schmitz/Martini, 1980, S. 304. Kursivierung vom Ver-
fasser. 

222  Aktuellste Auflage: Otto von Bismarck: Gedanken und Erinnerungen, hg. v. Holger Aff-
lerbach u.a., bearb. v. Michael Epkenhans/Michael Kolb, Paderborn u.a. 2012 (Gesammel-
te Werke, Abt. 4). 

223  Gundolf: Bismarcks „Gedanken und Erinnerungen“, in: Ders.: Beiträge zur Literatur- und 
Geistesgeschichte, hg. v. Schmitz/Martini, 1980, S. 302. 

224  Ebd., S. 306. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 90 

Briefe zeigen, dass die ideale Personalfiguration seines Helden Geistes- und Ta-
tengröße verbindet. In der Regel wird diese Symbiose von exzeptionellen Persön-
lichkeiten der Vergangenheit erfüllt, die sich überzeitlich bewährt haben. 

3.2. Heldenfiguren bei Wolters 

Auch Wolters betrachtet den Krieg unter dem Aspekt des Heroischen. Aber er 
löst seine Überlegungen von einzelnen historischen Personen. Der Krieg habe als 
„Erschütterung“ vielmehr den Blick auf „verdeckte Urkräfte“ gerichtet und da-
durch sichtbar werden lassen, wie „das Heldische den ganzen Demos durch-
dringt und ihm eigen erscheint“.225 Das Heroische werde durch den Krieg ent-
individualisiert und als Eigenschaft für ein ganzes Volk verfügbar, es sei gewis-
sermaßen demokratisch geworden. Ganz so offensiv und radikal wie in diesem 
überschwänglichen Brief an Gundolf ist das Heldenkonzept von Wolters jedoch 
grundsätzlich nicht. In seinen Essays in den Jahrbüchern und andernorts zeigt 
sich ein weniger gegenwartsbezogenes und deutlich exklusiveres Bild des Helden. 

Im Aufsatz Richtlinien (1910) trennt Wolters die „heldische tat“ vom „künstle-
rischen werk“.226 Seine Definition des Tathelden ruft einen agonalen Typus auf: 

Mag der Handelnde als junger held vor tier oder ungeheuer, als lenker und eroberer vor 
könige und völker, als heros vor götter treten, immer greift er durch die unmittelbare tat 
ein bestehendes körperliches leiblich und sachlich an und sezt sich durch den natürli-
chen widerstoss des angegriffenen der gefahr des leibes und des erbeuteten gutes aus.227 

Die genannten Eigenschaften des Helden sind vor allem aus Heldensagen be-
kannt: Agonalität, Bereitschaft zum Opfer, Mut zum Kampf gegen einen ver-
meintlich stärkeren Feind. Die Personalfiguration dieses Tathelden ist jedoch ge-
genüber Gundolfs Ausführungen deutlich konkretisiert. Vage bleibt bei Wolters 
aber die Definition des Geisteshelden: 

Der Gestaltende stellt ein neues körperliches, einen vom verursacher losgelösten orga-
nismus ins dasein, der auf der unlöslichen vereinigung eines inneren gesichtes mit einem 
stoffmittel beruht, der nach der natur seines stoffmittels beweglich oder unbeweglich, 
mehr zeitlich oder mehr räumlich bedingt sein kann, aber unaufhörlich von schlagenden 
pulsen durchströmt ist, und die von ihm berührten menschlichen sinne mit dem rhyth-
mus seiner pulse durchdringt und mit dem samen seines lebens schwängert.228 

Die tatsächliche Personalfiguration dieses Heldentypus lässt sich aus der meta-
phorischen Passage nur bedingt ermitteln. Als schöpferischer ‚Gestalter‘ schafft 
dieser Held ein neues Objekt, das sich aus einer äußeren Materialität und der geis-
tigen Haltung des ‚Erzeugers‘ zusammensetzt. Erst in diesem schöpferischen Akt, 
                                                                                          
225  Brief von Friedrich Wolters an Friedrich Gundolf, Felsö-Visso, 19.11.1916, in: Friedrich 

Gundolf – Friedrich Wolters. Ein Briefwechsel, hg. v. Fricker, 2009, S. 152. 
226  Wolters: Richtlinien, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 1 (1910), S. 130. 
227  Ebd., S. 129. 
228  Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 91 

der von Wolters mithilfe einer Zeugungsmetapher geschildert wird, kommt sein 
heroisches Potential zum Vorschein. Aufschlussreich an der Gegenüberstellung 
der beiden Typen des „Handelnden“ und des „Gestaltenden“ ist der unterschied-
liche Abstraktionsgrad ihrer Beschreibung: Während ersterer mithilfe konkreter 
Szenarien erläutert wird (Kampf, Angriff, Gefahr, Opfer, Beute), wird der zweite 
Typus allein mit Metaphern umschrieben. Die einzige Gemeinsamkeit beider Ty-
pen ist struktureller Natur: Ein Individuum hebt sich aus der Masse hervor. 

Um dieses heroische Individuum in der Gegenwart sichtbar werden zu lassen, 
hofft Wolters auf Mittlerpersonen wie Stefan George. Als Pendant zu Gundolfs 
Wesen und Beziehung veröffentliche Wolters im Jahrbuch von 1911 den Aufsatz 
Gestalt.229 In drei Teilen – Die Gegensätze der Zeit, Das Wesen der Gestalt und Die 
Bildung des Gleichen – entwickelt Wolters die Metapher der Kugel, die sich als 
Kreisstruktur auch in der dreiteiligen Gliederung des Textes wiederfindet, und 
wendet sie auf George an. Gleich zu Beginn wird explizit formuliert, es gehe dar-
um, „leben [zu] verkünden“.230 Die Grundlage dafür ist die folgende Definition: 
„Wir […] meinen mit dem leben stets ein besonderes , eine in geistigen gren-
zen und gesetzen erscheinende gestalt […].“231 Damit greift Wolters auf die be-
reits in den Richtlinien entwickelte Dichotomie von Individuum und Masse zu-
rück. Gepaart wird die Definition des ‚lebens‘ mit einer eklektischen Kritik an 
den pragmatischen Kultur- und Gesellschafstheorien der Zeit: Den Tendenzen 
des Historismus und Positivismus, der Aufklärung, dem Utilitarismus, der Öko-
nomisierung und Kategorisierung wird eine kulturphilosophische Richtung ent-
gegengestellt, die idealistisch Allheitsanspruch und Totalitarismus propagiert. 
Wolters beklagt die Entzauberung einer Moderne, die sich dem Entwicklungs- 
und Fortschrittsgedanken verschrieben hat. Er stellt dieser ein kollektives „wir“232 
als neue kulturphilosophische Bewegung gegenüber. Ihr Zentrum ist die ‚Gestalt‘ 
als „urseinsform“233 und „in sich ruhende einheit lebendiger bewegungen“.234 
Sichtbar wird diese Urform aber erst durch die Verkörperung im Menschen. Für 
das gemeinschaftliche „wir“ ist sie „sichtbar geworden im menschen, denkbar im 
dichter, unserem geistigen herrscher Stefan George.“235 Als „sonderes leben“236 
hebt er diesen von der Masse ab. In einer pathetisch-emphatischen Schlussrede 
führt Wolters seine Gedanken zur ‚Gestalt‘ zusammen:  

[…] wir meinen hier und immer das besondere geistige leben das unendlich nur im be-
grenzten, ewig nur im gegenwärtigen, alles nur im einzigen, das Gestalt ist: Gestalt, der 

                                                                                          
229  Wolters: Gestalt, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 2 (1911), S. 137–158. 
230  Ebd., S. 137. 
231  Ebd. Sperrung vom Verfasser. 
232  Ebd. 
233  Ebd., S. 144. 
234  Ebd., S. 145. 
235  Ebd., S. 146. 
236  Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 92 

unbedingte zwang, die lebendige fuge, das schöne sein aller kräfte ist uns not und heil 
und wir suchen in uns selber für das ganze in dem wir ruhen und handeln, leben und 
sind, die erfüllung des Gesetzes, die begnadung durch das Wunder des schönen nach 
dem denkbaren bilde des All-Einen im sichtbaren spiegel unseres geistigen Herr-
schers.237 

Die antithetische Zusammenführung gegensätzlicher Begriffe wie „unendlich“ 
und „begrenzt“, „ewig“ und „gegenwärtig“ sowie „alles“ und „einziges“ betont 
den Totalitätsanspruch seines Konzepts. Das „wir“ bezeichnet eine Gruppe, wel-
che die „Gestalt“ als „geistigen Herrscher“ verehrt. Es handelt sich dabei um ei-
nen auserwählten Kreis, zu dem sich Wolters selbst bekennt. 

Im Schlussaufsatz des dritten und letzten Jahrbuchs, Mensch und Gattung 
(1912), akzentuiert Wolters die Gegenüberstellung von Masse und Individuum 
ein weiteres Mal.238 „Wichtiger als jedes allgemeine ist der besondere, als die gat-
tung der mensch“, notiert er gleich zu Beginn des Textes. Aufbauend auf dieser 
These entwirft er eine Gegenwartskritik, die sich am kollektiven Menschheitsbeg-
riff stößt. Die Gegenwart reduziere die Summe der Menschen auf eine abstrakte 
„menschheit“ und „menschliche gattung“.239 Im Dienst der Masse bleibe kein 
Sinn für die Verehrung des Einzelnen. Um diesem entgegenzuwirken, sei eine 
Rückbesinnung auf die „grossen männer“ notwendig.240 

Wieviel auch die grossen männer auf ihren wegen vernichten müssen, vernichtungswür-
diges und notwendiggeopfertes, immer ist deutlicher vor allen entflammten augen und 
begeisterten herzen der menschen ihr schöpferisches tun, die errichtung ihres reiches 
aus innerm schaffenszwange, der ungeheure schwung des aufbaues ihres werkes und die 
bis ins kleinste dringende mühe des ausbaues unter dem siegel der ewigkeit.241 

Was bei einzelnen herausragenden Männern zähle, sei nicht ihr destruktives, 
sondern ihr kreatives Potential. Die Verehrergemeinde, die pars pro toto mit der 
Metapher der „entflammten augen und begeisterten herzen“ charakterisiert wird, 
verzeiht aber zugunsten der kreativen Fähigkeiten auch zerstörerisches Vorgehen. 
Die schöpferische Tat ist für den großen Menschen eine unumgängliche Ver-
pflichtung („aus innerm schaffenszwange“). Der Weg dorthin wird als mühevoll 
beschrieben, dafür aber mit überzeitlicher Geltung belohnt. Worin diese Tat 
konkret bestehen könnte, wird jedoch nur durch ihr vorweggenommenes Ergeb-
nis angedeutet: Es entstehen ein ‚Reich‘ und ein ‚Werk‘. Der Einzelne muss im 
ständigen, auch isolierten Kampf seine Position verteidigen. Er braucht den „mut 
des alleinseins“.242 Zugleich hat er Vorbildcharakter: „der grössere ist das maass 

                                                                                          
237  Ebd., S. 158. 
238  Friedrich Wolters: Mensch und Gattung, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 3 (1912), 

S. 138–154. 
239  Ebd., S. 139. 
240  Ebd., S. 145. 
241  Ebd. 
242  Ebd., S. 146. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 93 

des geringeren als sein heroisches vorbild oder sein lebender meister.“243 Die 
Idee des Vorbildes äußert sich auch in einem abschließenden Appell an die 
männliche Jugend, die Wolters zur Heldenverehrung aufruft.244 

Fast zehn Jahre später erscheinen Die Heldensagen der germanischen Frühzeit, die 
Wolters gemeinsam mit Carl Petersen im Breslauer Hirt-Verlag unter dem Swas-
tika-Signet der Werke der Schau und Forschung herausgibt.245 Der Text ist durch das 
Signet eindeutig dem Kreis zuzuordnen und George als bürgende Autorität im 
Hintergrund identifizierbar. In der Einleitung der nach germanischen Volks-
gruppen strukturierten Heldensagen lassen sich zahlreiche intertextuelle Markie-
rungen zu Wolters’ früheren Aufsätzen ausmachen. Das griechisch-antike und 
das germanische Heldenbild einander gegenüberstellend, vermisst Wolters im 
germanischen Helden ein göttliches Element: „er war der rein menschliche 
Kämpfer“.246 Als „Grundmerkmal der Heldendichtung der germanischen Früh-
zeit“ bezeichnet er ihre „heldisch-tragische Artung“,247 die vor allem auf Pflicht-
erfüllung und Ehre gründet. Der germanische Held erfüllt sich durch „die heldi-
sche Rache und die heldische Tat“.248 Bereits als Held geboren, warte der Held 
auf den Zeitpunkt seiner heroischen Tat, auf seine „Probe“: 

Sie zu suchen sein Leben lang, um den Preis seines Untergangs, weiß er triebhaft als sei-
ne einzige Aufgabe, als sein einziges Ziel: hinauszuschießen über Menschenmaß, ge-
lenkt von Zeichen und Träumen, nie geschreckt, nur gelockt von der ihn umwitternden 
Prophetie, von Jugend auf umringt von Mißgeschick, Verbannung, Neid und Haß, ge-
kettet an den unwürdigen Genossen oder geknechtet vom unedlen Herrn, so geht er, 
blind gegen alle Warnung, verfolgt und verfemt, von früh auf in Mühsal und Kämpfen 
seine Bahn, bis er im leidgroßen Untergang Sinn und Vollendung findet.249 

Das sich klimaktisch steigernde Szenario eines Heldenlebens bis zum heroischen 
Tod definiert Heldentum als eine von Geburt an vorbestimmte Lebensaufgabe. 
Eine über menschliches Maß hinausgehende Exzeptionalität ist der holistischen 
Heldenfigur von Beginn an eigen. Die Isolation der Kindheit und die Missgunst 
der Mitmenschen stützen die Unbeirrbarkeit, mit der die Heldenfigur ihren Weg 
geht und Opfer bringt. Das Leben wird als Kampf inszeniert und erfüllt sich in 
der großen Tat. Dass sich dieses Heldenkonzept an der Lyrik Georges orientiert, 
zeigen die in der Einleitung mehrfach wörtlich zitierten Verse.250 So verweist ein 

                                                                                          
243  Ebd. 
244  Ebd., S. 151. 
245  Die Heldensagen der germanischen Frühzeit, hg. v. Friedrich Wolters und Carl Petersen, 

Breslau 1921. Bereits ein Jahr später, 1922, bringt der Verlag eine zweite Auflage auf den 
Markt. 1925 erscheint eine dritte, vermehrte Auflage. Nach einer mehr als zehnjährigen 
Pause erlebt der Band in der NS-Zeit eine neue Konjunktur: Es folgen drei weitere Aufla-
gen rasch aufeinander (1937, 1941, 1942). 

246  Die Heldensagen der germanischen Frühzeit, hg. v. Wolters/Petersen, 1921, S. 4. 
247  Ebd., S. 7. 
248  Ebd., S. 9. 
249  Ebd., S. 11. 
250  Ebd., S. 8, 11, 14, 22. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 94 

Zitat aus dem Gedicht Irrende Schar (Das Buch der Sagen und Sänge, 1895) auf die 
Missgunst der Mitmenschen, die der Held ertragen muss: „Sie ziehen hin gefolgt 
vom schelten / Vom bösen blick der großen zahl.“251 Ein direkt sich anschlie-
ßendes Zitat aus dem Gedicht Die Tat (ebd.) hingegen betont den Kindheits-
wunsch des angehenden Helden. Er möchte in die Welt aufbrechen, um heroi-
sche Taten zu vollbringen: „Nach Tod und Wunden gierig“.252 Die Tat ist das 
zentrale Ereignis im Leben des Helden, so Wolters. Der Wille des Helden, die 
heroische Tat zu bestehen, wird von der Hoffnung geleitet, ein „Heldenbild zu 
zeugen“253, das über den Tod hinaus besteht und ewigen Ruhm verleiht. Der 
Held zielt darauf, dass sein „Name untilgbar unter den Sternen wird.“254 Die he-
roische Figur kann durchaus widersprüchliche Eigenschaften aufweisen, ohne ih-
re Glaubwürdigkeit zu verlieren: „In scheinbar völligen Gegensätzen bewegen 
sich diese Eigenschaften des Helden: Treue steht neben Untreue, Härte neben 
Milde, Gier neben Kargheit, aber sie schließen sich nicht aus, weil es keine un-
bedingten Werte sind […].“255 Als „Maß in sich selbst“256 muss sich der Held 
nur vor sich und seinem Schicksal rechtfertigen. Wolters formuliert hier in ste-
tem Rückbezug auf die germanischen Heldensagen ein konventionelles Helden-
bild. Die Abstraktion früherer Aufsätze findet sich zwar in manchen seiner For-
mulierungen („große Gestalten“,257 „höchstes Bild seines Menschtums“,258 „gro-
ßes Geschehen und große Gestalt, leibhafte Menschlichkeit“259), konkretisiert 
sich aber beim Blick in das Inhaltsverzeichnis, das die germanischen Heldenfigu-
ren namentlich aufführt. Es geht Wolters hier vorrangig um eine Darstellung der 
Eigenheiten des germanischen Helden, weniger um die Formulierung eines 
übergeordneten Konzepts, wie er es in seinen früheren Aufsätzen entwickelt hat. 

3.3. Der ‚Heldenmacher‘ als Mittlerfigur 

In der ‚heroischen Trias‘ nimmt der Mittler eine entscheidende Rolle ein: Er ist 
deiktisches Verbindungsglied zwischen Publikum und Held. Die Mittlerfigur tritt 
zum einen in Form der Autorschaft auf: Stefan George als Verfasser der Maxi-
min-Vorrede inszeniert sich als Mittlerfigur Maximins gegenüber dem Kreis. 
Gundolf und Wolters versuchen in ihren Aufsätzen, dem Kreis und einer Öf-
fentlichkeit ihr Heldenkonzept zu vermitteln. Zum anderen kann der Mittler 

                                                                                          
251  Ebd., S. 11. 
252  Ebd. 
253  Ebd. 
254  Ebd. 
255  Ebd., S. 13. 
256  Ebd. 
257  Ebd., S. 7. 
258  Ebd., S. 8. 
259  Ebd., S. 14. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 95 

auch im Text auftreten: Dann wird er dort als Figur entwickelt und beschrieben. 
Beide Ebenen – Autorschaft und textimmanente Figur – hängen eng miteinander 
zusammen. Denn implizit beziehen die Autoren den Begriff zumeist auf sich 
selbst, wenn von Mittlerfiguren im Text die Rede ist. Das hat beispielsweise 
George in der Maximin-Vorrede gezeigt. Ähnlich gehen Gundolf und Wolters in 
ihren Jahrbuch-Aufsätzen vor. 

In Wesen und Beziehung erläutert Gundolf sein Verständnis von Mittlerfiguren 
im Heroisierungsprozess. Er bezeichnet sie als „bejaher“, denen es obliege, 
menschliche Exzeptionalität „zu hüten, zu finden, zu wecken, zu zeigen, zu 
formen, ohne jede neben-rücksicht“.260 Mit dem Begriff „bejaher“ drückt Gun-
dolf eine umfassende Zustimmung zum verehrten Objekt aus. Mit dem Akt des 
Ja-Sagens gegenüber der verehrten Figur bindet sich der Mittler an sein Objekt 
und verpflichtet sich zu Loyalität. Zu seinen Pflichten gehören nach Gundolf die 
Pflege und der Schutz des Verehrten („hüten“), der deiktische Hinweis auf ihn 
(„zeigen“), seine Evokation („wecken“) und gestalterische Modellierung im Sinne 
einer Heroisierung („formen“). Vorgeschaltet ist jedoch die Notwendigkeit, eine 
Heldenfigur aufzuspüren, zu „finden“. Stößt der potenzielle „bejaher“ auf eine 
solche Figur, ist er zur Vermittlung verpflichtet: „Indem der primäre mensch 
[…] dem inneren befehl – unter millionen vernimmt einer ihn deutlich und rein 
– sich bedingungslos unterwirft, kann er ihn den dumpferen und verworreneren 
suchern draussen vermitteln […]“.261 Nur Auserwählte, so Gundolf, seien in der 
Lage, heroische Größe zu kommunizieren. Die geringe Zahl („unter millionen 
[…] einer“) zeugt von der Exklusivität des Mittlers. Anknüpfend an die pseudo-
religiöse Komponente aus Georges Maximin-Erlebnis, parallelisiert Gundolf so-
dann die Verpflichtung zur Vermittlung mit einem göttlichen Auftrag: „Geschaf-
fen ist noch nie etwas worden, weder im grossen noch im kleinen, wo keine in-
nere stimme, wo kein gott  sprach – unmittelbar oder durch mittler.“262 

Auch Wolters verleiht dem Mittler als dem „Schauenden“ erhebliches Ge-
wicht und rückt ihn als Propheten in eine Rangstufe mit heroischen Figuren. 
Seine Aufteilung der „Schaffenden Kraft“ in „drei betätigungsarten“ differenziert 
zwischen Tatheld, Geistesheld und Mittler.263 

Dem Schauenden ist die tat ebenso fremd wie das werk: er ist von der glut eines einzi-
gen strahles so erfüllt, dass alle äusserungen seines daseins nur wie ein scheinen dieses 
feuers sind und ob er in worten von ihm aussagt oder nur leuchtend als ein sichtbares 
vorbild durch die tage geht, so verkündet er laut oder stumm die botschaft seines gottes, 
die über allen zeiten und über allen räumen das  he i l  in sich begreifen will.264 

                                                                                          
260  Gundolf: Wesen und Beziehung, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 2 (1911), S. 20. 
261  Ebd., S. 34. 
262  Ebd. 
263  Wolters: Richtlinien, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 1 (1910), S. 128. 
264  Ebd., S. 129. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 96 

Der „Schauende“ ist dem Tat- und dem Geisteshelden gleichgestellt. Er wird bei 
Wolters mit einer Reihe lichtmetaphorischer Ausdrücke („eines einzigen strah-
les“, „scheinen dieses feuers“, „leuchtend“), die seine göttliche Inspiration anzei-
gen, vorgestellt. In den Heldensagen verwischt Wolters die Grenze zwischen Geis-
tesheld und Mittler, indem er dem Dichter eine Doppelrolle zuweist:  

[I]m Beginn steht die Heldendichtung, und daß sie entstehe, dazu wird der Held und 
Dichter bedurft, Licht- und Leidensgang eines großen Lebens und die Kraft, dieses Le-
ben ins Gebild zu bannen, ihm Gestalt zu geben. Denn im Täter lebt das Heldische als 
spannende, schnellende Kraft, im Dichter als zeugerischer, neues Heldentum gebären-
der Kern, und wo in der Welt wir von Heldischem wissen, sind beide Mächte – in den 
höchsten Gipfelungen vielleicht in einem Menschen – vereint […].265 

Es folgt ein wörtliches Zitat aus Georges Gedicht Da dein gewitter o donnrer die 
wolken zerreisst (aus Der Stern des Bundes, 1914) zum Verhältnis von Dichtung und 
Heldentum: „Kein herzog, kein heiland wird der mit erstem hauch / Nicht saugt 
eine luft erfüllt mit prophetenmusik, / Dem um die wiege nicht zittert ein 
heldengesang.“266 Nach Wolters sind Held und vermittelnder Dichter gemein-
sam für die Heldendichtung verantwortlich, die Grundlage für eine langfristige 
Verehrung ist. Heroische Taten und Figuren würden ohne den dichtenden Ver-
mittler in Vergessenheit geraten. Er verschafft ihnen über den Tod hinaus heroi-
sche Wirkung und hat dadurch zugleich Anteil an ihrem Heldentum. In der 
Biographik des Kreises wird die Idee der Vereinigung von Dichter und Held als 
„Gipfelung“ höchsten Menschentums an Figuren wie Cäsar oder Goethe aufge-
zeigt. Der Verweis von Wolters, dass beide in einem Menschen aufeinandertref-
fen können, lässt sich aber auch als Anspielung auf George verstehen. In einer 
Gegenwart, die als „Zeitenwende“ begriffen wird, werde die Heldensage als Relikt 
vergangener Zeiten vom Dichter erneut heraufbeschworen: „[A]us dem tiefsten 
Seelengrund des Volkes, aus dem Dichter, steigt mit der Geburt der neuen Göt-
ter- und Heldenzeit die Ahnung des versunkenen Alters in seiner unerbittlichen 
Größe auf […].“267 Die Mittlerfigur verknüpft demnach nicht nur den Helden 
und sein Publikum, sondern auch Vergangenheit und Gegenwart. 

3.4. Formen von Verehrung bei Gundolf 

Die soziale Figuration der Verehrergemeinde wird in den theoretischen Aufsät-
zen von Gundolf und Wolters ebenfalls konturiert. Mit einem einvernehmlichen 
„wir“, welches ein undefiniertes „man“ ablöst, umreißt Gundolf in Wesen und Be-
ziehung die Idee einer Gemeinschaft, die einer Verflachung der Gegenwart entge-

                                                                                          
265  Die Heldensagen der germanischen Frühzeit, hg. v. Wolters/Petersen, 1942, S. 14. 
266  Ebd. 
267  Ebd., S. 22. Ein George-Zitat aus Der Brand des Tempels (Das Neue Reich, 1928) verweist 

unmittelbar darauf, um welchen Dichter es sich hier handelt. Das Zitat wurde allerdings 
erst ab der vierten Auflage der Heldensagen (1937) in den Text aufgenommen. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 97 

genwirken muss: „zu erkennen was ist und was gilt ist unsere pflicht“.268 In der 
„heldenverehrung“ sieht Gundolf eine der letzten verbliebenen Handlungsopti-
onen dieser Gruppe.269 Um die Auswirkung einer Vorbildfigur auf ihre Verehrer 
geht es in dem Aufsatz Gefolgschaft und Jüngertum (1908): 

Umbildung der seelen aber ist wunsch oder sinn jedes gewaltigen sagers und tuers – mit 
oder ohne sein eigenes wissen. Er ist getrieben · wohin er kommt muss er verwandeln · er 
mag wollen oder nicht. Über seine zwecke wie über seine unabwendbare einsamkeit hinaus 
ist er ein verhängnis · was er äussert ist nicht mehr sein eigentum. Er dient geheimem ge-
setz: das ist seine beglaubigung und seine macht · seine pflicht und seine verantwortung. 
Einzel-ansprüche hat er nicht noch einer an ihn. Er selbst ist der anspruch · sein wesen der 
körper des gesetzes · wer das zeichen unter dem er kommt erkannt hat muss ihn vernich-
ten oder ist ihm verfallen: der sieht die welt in einem neuen morgen und folgt dem ver-
wandler · opfernd was nicht der zukünftigen ordnung dient die jener ihm zeigt.270 

Geistes- wie Tathelden („sager und tuer“) verlangen nach Personen, die ihnen fol-
gen. Verehrung wird als wechselseitiges Verhältnis charakterisiert, bei dem die ei-
ne Seite als Spender, die andere als Empfänger auftritt. Die Wechselbeziehung 
zwischen beiden Figuren wird in die Vision einer „zukünftigen ordnung“ einge-
bettet. In einer kommenden Welt, prophezeit Gundolf, werde eine solche Vereh-
rung nicht mehr „mit gehässigen namen belegt“.271 Christliche Anleihen lassen 
sich in dieser Vision einer künftigen Weltordnung ebenso ausmachen wie in der 
Idee der Bekehrung des Jüngers durch den Helden. Der Begriff des „Jüngertums“ 
macht die Christus-Parallele deutlich. Gundolf verweist auch selbst auf diese Be-
zugnahme, bei der Jesus Christus und seine Jünger als „oberstes sinnbild“ fungie-
ren.272 Der Begriff „Gefolgschaft“ hingegen betont ein politisches Moment und 
verweist auf Georges ‚Staat‘. Die Bezeichnung „meister“ zeigt die enge Anlehnung 
Gundolfs an das im George-Kreis gelebte Verehrungsmodell. Die soziale Figurati-
on des Kreises als „Projekt einer ästhetisch-heroischen Lebensform“273 ist der le-
benspraktische Ausgangspunkt für die theoretischen Modelle von Verehrung, 
welche die Autoren des Kreises in ihren programmatischen Essays entwerfen. 

Gundolf unterscheidet „echte“ und „unechte“ Verehrung: „Wo macht ist ent-
steht freilich neben der echten die unechte anhängerschaft.“274 Die Differenzie-
rung in Verehrergruppen ist Ausdruck des elitären Ansatzes eines Kreises, der 
sich selbst in die Reihe der ‚richtigen‘ Verehrer einreiht. Gundolf konturiert die 
personale Figuration des Verehrten („führer“, „gestalt“, „gewaltiger sager und 

                                                                                          
268  Gundolf: Wesen und Beziehung, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 2 (1911), S. 12. 
269  Ebd., S. 19. 
270  Friedrich Gundolf: Gefolgschaft und Jüngertum, in: BfdK 8 (1908/09), S. 106–112, hier S. 

106. In dieser Folge der BfdK erschien auch ein Wiederabdruck von Stefan Georges Maxi-
min-Vorrede (S. 28–33). Gundolfs Aufsatz Gefolgschaft und Jüngertum ist erneut abgedruckt in: 
Der George-Kreis. Eine Auswahl aus seinen Schriften, hg. v. Landmann, 1965, S. 78–81. 

271  Gundolf: Gefolgschaft und Jüngertum, in: BfdK 8 (1908/09), S. 106. 
272  Ebd., S. 112. 
273  Kolk: Literarische Gruppenbildung, 1998, S. 9. 
274  Gundolf: Gefolgschaft und Jüngertum, in: BfdK 8 (1908/09), S. 107. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 98 

tuer“, „verwandler“, „meister“, „sinnbild“, „persönlichkeit“275) und akzentuiert 
die Verehrergemeinde, indem er die Darstellung beider mit einer harschen Ge-
genwartskritik verknüpft. Seine Kritik zielt auf ein angebliches Missverständnis 
der wilhelminischen Heldenverehrung, die „Jüngertum“ falsch verstehe und die-
se Art der Gefolgschaft daher ihres Wertes beraube. Zeitgenössische Formen kol-
lektiver Zusammenschlüsse werden bei Gundolf archaischen Vergemeinschaf-
tungsformen gegenübergestellt: „statt der bünde und brüderschaften vereine und 
klüngel und statt der menschlichen treue die gegenseitigen abhängigkeiten und 
versicherungen“.276 In zitathafter Anspielung auf den Ersten Korintherbrief, Ka-
pitel 13, stellt Gundolf die Liebe als notwendige Voraussetzung für ein ‚echtes‘ 
Meister-Jünger-Verhältnis heraus.277 Die Anspielung auf das Hohelied und na-
turmetaphorische Ausdrücke Gundolfs verleihen seinem Konzept größere Be-
deutung: „Jeder wind wirbelt mürbes laub mit und staub“,278 so zielt Gundolf 
gegen die ‚falsche‘ Anhängerschaft. Verehrung setzt aber nicht nur Liebe voraus, 
sondern auch die Bereitschaft zur uneingeschränkten Ergebenheit sowie eine gei-
stige Ebenbürtigkeit, denn „geist [wird] nur dem geist begreiflich“.279 

Um Heldenverehrung geht es auch in Dichter und Helden. Gundolf beschreibt 
die Adoration als eine „Trias“ aus „Ehrfurcht“, „Bildung“ und „Heroenkult“.280 
Die Ehrfurcht vor der „Größe des Menschen“ zu erhalten, sei die „erste Aufgabe 
aller Bildung“.281 Gundolf zitiert hier Goethes Lehre von den Ehrfurchten, die 
dieser in Wilhelm Meisters Wanderjahren entwickelte.282 Dort wird die Ehrfurcht 
als eine Lebenshaltung beschrieben, die durch Erziehung erlernt werden müsse 
und den Menschen überhaupt erst zum Menschen mache. Das Zusammenspiel 
der drei Ehrfurchten (vor dem Höheren, dem Niederen und dem Gleichen) 
bringe erst die „oberste Ehrfurcht, die Ehrfurcht vor sich selbst“ hervor.283 Gun-
dolf formuliert den Gedanken über die Ehrfurcht weiter aus, indem er diese als 
„Sinn für menschliche Ränge“ begreift.284 In einem fast wörtlichen Goethe-Zitat 
hebt er hervor: „Nur wer ehrt was über ihm ist kann Ehrfurcht haben vor sich 

                                                                                          
275  Ebd. Die Bezeichnungen ziehen sich durch den gesamten Text. 
276  Ebd., S. 107. 
277  Ebd., S. 108 („[…] das licht gilt ihnen nur wenn es in ihren spiegel fällt.“) und S. 109 („Es 

ist ihr fluch dass sie nur den glauben und den eifer haben aber nicht die liebe.“). 
278  Ebd., S, 107f. 
279  Ebd., S. 110. 
280  Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 51. 
281  Ebd., S. 44. 
282  Johann Wolfgang von Goethe: Wilhelm Meisters Wanderjahre, hg. v. Gerhard Neu-

mann/Hans-Georg Derwitz, Frankfurt a.M. 1989 (Sämtliche Werke, I. Abteilung, Bd. 10), 
S. 420–423. Vgl. dazu auch Benedikt Jeßing: Art. „Ehrfurcht“, in: Metzler Goethe Lexi-
kon, hg. v. dems./Bernd Lutz/Inge Wild, Stuttgart/Weimar 1999, S. 107. 

283  Goethe: Wilhelm Meisters Wanderjahre, hg. v. Neumann/Derwitz, 1989 (Sämtliche Wer-
ke, I. Abteilung, Bd. 10), S. 423. 

284  Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 44. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 99 

selbst.“285 Zugleich verleiht er wie Goethe der Ehrfurcht eine religiöse Dimensi-
on: „‚Heldenverehrung‘ ist die Anbetung der göttlichen Kräfte im Menschen, 
des einfach Seienden, nicht Bedingten“286 sowie „Heldenverehrung ist nur die 
deutlichste Form des Glaubens, daß die Menschen in verschiedenen Graden 
gotthaft sind und der Heros ist die deutlichste Gewähr für die Göttlichkeit der 
Menschenwelt“.287 Auch die von Gundolf statuierten Voraussetzungen für den 
„Heldenglauben“ lassen seine religiöse Dimension erahnen:  

Dreierlei setzt der Heldenglaube voraus: 1. daß es ein Ewig-menschliches gibt über und 
in allem Wandel […] 2. daß dies Ewigmenschliche allgültige Maße hat […] 3. daß diese 
Maße keine bloß willkürlichen Abstraktionen, sondern im Menschen verkörperte Wirk-
lichkeiten sind.288 

Dem heroischen Menschen werden göttliche Eigenschaften wie ‚ewige Gültig-
keit‘ und ‚Allgültigkeit‘ zugesprochen. Damit ist die Grenze zwischen Mensch 
und Gott beim Helden diffus geworden. Die Heldenverehrung wird zur Glau-
bensangelegenheit überhöht. In einem Brief an Karl Vossler betont Gundolf 
nochmals die Bedeutung der Ehrfurcht. Sie sei „eben heute auch für die Wissen-
schaft und um der Wahrheit willen so nötig wie Kritik und […] viel bedroh-
ter.“289 Gundolf verknüpft den Begriff der Ehrfurcht mit einer religiösen Hal-
tung, der „Andacht“ als einer inneren Einstellung, wobei nicht Gott, sondern der 
„grosse Dichter“ Objekt des Kultes ist. 

In der Zerstörung der Andacht sehe ich heute eine weit grössere Gefahr, als in der Ver-
kümmerung der, freilich mehr gepriesenen als geübten Kritik, und im Dasein eines ein-
zigen grossen Dichters, freilich nicht Wortkünstlers oder Schriftstellers, eine bessere 
Bürgschaft echter Bildung Menschenwürde, als in dem von tausend Gelehrten.290 

Ehrfurcht und Bildung gehen bei Gundolf eine Allianz ein. Beide sind seiner 
Ansicht nach nur wechselwirkend zu erlangen. Auf der Zusammenführung bei-
der basiert die als religiöse Handlung verstandene Heldenverehrung.291 

                                                                                          
285  Ebd. 
286  Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 44. Bei Goethe sind die drei Ehrfurchten gebun-

den an drei Religionen: „Die Religion, welche auf Ehrfurcht vor dem was über uns ist, be-
ruht, nennen wir die ethnische […]. Die zweite Religion, die sich auf jene Ehrfurcht grün-
det, die wir vor dem haben, was uns gleich ist, nennen wir die philosophische […]. Nun 
ist aber von der dritten Religion zu sprechen, gegründet auf die Ehrfurcht vor dem was un-
ter uns ist; wir nennen sie die christliche […].“ Zit. n. Goethe: Wilhelm Meisters Wander-
jahre, hg. v. Neumann/Derwitz, 1989 (Sämtliche Werke, I. Abteilung, Bd. 10), S. 422. 

287  Gundolf: Dichter und Helden, 1921, S. 45. 
288  Ebd., S. 46. 
289  Brief von Friedrich Gundolf an Karl Vossler, Heidelberg, 4.5.1926, Gundolf-Nachlass, 

GSA, G4, Maschinenabschrift des Originals. 
290  Ebd. 
291  Dolf Sternberger hat den Begriff der ‚Ehrfurcht‘ bei Gundolf eingehender untersucht. Die 

„Erfahrung der Helden“ sei für Gundolf eine „Erfahrung der Ehrfurcht“ im Modus der Be-
scheidenheit gewesen: „Und die Ehrfurcht besteht nicht darin, dass wir die Hände in den 
Schoss legen und staunen, sondern in einem ständigen ehrfürchtigen Bewusstsein sozusa-

 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 100 

Ein Fragment gebliebener Vortrag aus Gundolfs Nachlass mit dem Titel Goe-
the und das Volk beschäftigt sich mit dem Zusammenhang von Verehrung und 
Masse. Er lässt sich mithilfe der Massenpsychologie Le Bons nachvollziehen.292 
Das Selbstverständnis von Völkern sei maßgeblich von „grossen Männern“ ge-
prägt, schreibt Gundolf:  

[…] den Wert, das Wesen ihrer Kultur wissen sie nicht besser zu beweisen als durch die 
Gestalten, Werke und Taten ihrer grossen Männer. Die grossen Männer sind der Schild 
und die Fahne jedes Volks im Geisterkampf, und die Feinde jedes Volks wissen was sie 
tun, wenn sie ihm grosse Männer absprechen, wenn sie die unleugbaren Grössen verun-
glimpfen oder ihre Züge als dem befehdeten Volk fremd zu deuten suchen.293 

Gundolf knüpft damit an einen Gedanken an, den er schon in Gefolgschaft und 
Jüngertum entwickelt hat: Dort formuliert er die These, dass die Macht eines An-
führers dadurch beschränkt werden könne, dass „man seine gefolgschaft mit ge-
hässigen namen belegt“.294 Dass Volk und Führerfigur in einem reziproken Ver-
hältnis stehen, hat Le Bon mit dem ‚Prestige‘-Begriff gezeigt. Völker zögen ihr 
Selbstbewusstsein vor allem aus dem Wissen um die ‚großen Männer‘, die aus 
ihnen entsprungen sind. Es gäbe einen „Instinkt der Völker, daß ihre Heroen ihr 
höheres edleres Leben, ihr letzter Wert“ seien, so Gundolf.295 Die Helden sind 
wiederum abhängig vom sie verehrenden Volk. Die Auflösung der Anhänger-
schaft wäre demnach auch der Entzug des Heldenstatus. Um das wechselwirken-
de Verhältnis darzustellen, greift Gundolf auf Metaphern der Landwirtschaft zu-
rück: „Volk und grosse Männer gehören zusammen wie der Boden mit den 
Früchten die er zeitigt. Die Früchte sind nicht denkbar ohne den Boden, aber 
nur um der Früchte willen hat die dumpfe Scholle Wert.“296 

 

                                                                                                                                                                                                                          

gen, in welchem wir wissen, dass die Einheit, Ganzheit und Grösse des Menschen immer 
notwendig nur ausserhalb unser selbst angetroffen wird, nur da nämlich, wo wir auf ein 
schon gewordenes Ganzes zurückschauen können, nicht aber: bei uns selber.“ Vgl. Stern-
berger: Friedrich Gundolf. Zu seinem 50. Geburtstag, Rundfunkvortrag, 3.7.1930, masch. 
Typoskript, DLA Marbach, A: Sternberger, 89.10.547, S. 3 u. 6. 

292  Le Bon: Psychologie der Massen, 1908, S. 83. 
293  Friedrich Gundolf: Goethe und das Volk. Fragment im Gundolf-Nachlass, o. D., GSA, 

M60. 
294  Gundolf: Gefolgschaft und Jüngertum, in: BfdK 8 (1908/09), S. 106. 
295  Gundolf: Goethe und das Volk. Fragment im Gundolf-Nachlass, o.D., GSA, M60. 
296  Ebd. Gundolf führt diese Metaphorik noch weiter: „Ohne in den Streit zwischen Carlyle 

und Buckle über den Sinn der Heroen oder der Massen einzutreten, erkennen wir in dem 
Volk den heiligen Boden der ewigen Gestalten, in den Gestalten die Bilder und die Bildner 
der dumpfen Kräfte und Stoffe, die im Volke schlafen oder gären.“ Vgl. Eckhardt Fuchs: 
Henry Thomas Buckle. Geschichtsschreibung und Positivismus in England und Deutsch-
land, Leipzig 1994 (Beiträge zur Universalgeschichte und vergleichenden Gesellschafts-
ordnung, 9). Zum Verhältnis von Carlyle und Buckle vgl. John Kenyon: The History Men. 
The Historical Profession in England since the Renaissance, London 1983, S. 97–114. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 101 

3.5. Exklusivität der Verehrung bei Wolters 

Wolters’ Essay Herrschaft und Dienst (1909)297 akzentuiert das Gefüge von Ver-
ehrt-werden und Verehren anhand des Dualismus von Herrschen und Dienen.298 
In der Trias von „Reich“, „Herrscher“ und „Dienst“, anhand derer Wolters das 
Gefüge der Staatskonzeption eines „Geistigen Reiches“ beschreibt, nimmt der 
„Dienst“ eine zentrale Stellung ein. Verstanden als „summe der gefühle und 
handlungen […], die eine vom wesen der Herrschaft schon erfüllte seele erzeu-
gen und verströmen muss“, steht er gleichwertig neben dem Herrschen. Beide 
befänden sich in einem „ewigen gleichgewicht“.299 Nach Wolters sind die Vor-
aussetzungen für das ‚richtige‘ Dienen wie bei Gundolf „Ehrfurcht“, „Verehrung“ 
und „Selbsthingabe“. Die wechselseitige Abhängigkeit von Herrscher und Diener 
veranschaulicht er in einem lichtmetaphorischen Vergleich und einer kosmi-
schen Schreckensvision: „[…] wie das licht ohne den auffangenden körper keine 
wärme wirkt, so wird die Geistige Tat des Herrschers ohne die offene seele in das 
leere weltall fallen, nirgends haften und sich in der furchtbaren qual der einsam-
keit vernichten […]“.300 Als höchste Stufe des Verhältnisses zwischen beiden Par-
teien wird schließlich eine synthetische „Einung“ erreicht, die eine völlige Ver-
wandlung des Dieners zur Folge hat, der von diesem Zeitpunkt an in „unver-
rückbare beziehung“ zum Herrscher tritt.301 

In den Richtlinien entwickelt Wolters den Gedanken einer exklusiven kulti-
schen Gemeinschaft: 

Es sind von jeher die gemeinschaften von begeisterten gewesen, die eine neue weltschau 
auffangen und weiterschaffen. Das edelste ist zart, offenbart sich der menge nur im 
gleichnis und sucht sein geheimstes im kreis der mitschaffenden zu bewahren, solange 
es kann. Es schafft durch sein wesen selbst notwendig ein esoterisches und ein exoteri-
sches, und eine zeit die für alles die ‚breiteste öffentlichkeit‘ verlangt besagt, dass sie kein 
edles zu hüten hat.302 

Die Gruppe, von einem gemeinsamen ‚Geist‘ beseelt und damit zu einer religiö-
sen Gemeinschaft erhoben, bewahrt ein Geheimnis, das sich nur Eingeweihten 
erschließt. Durch das exoterische Moment der Verkündung, das Erzählen von 

                                                                                          
297  Herrschaft und Dienst erschien 1909 in einer von Melchior Lechter gestalteten, großformati-

gen Prachtausgabe in begrenzter Auflage von 500 Stück. Daneben erschien der erste Teil 
(Das Reich) auch im dritten Ausleseband der BfdK (1909), S. 156–170, eine zweite eigen-
ständige Auflage im Jahr 1920 bei Bondi in Berlin, eine dritte Auflage bei Bondi im Jahr 
1923. 

298  Im Folgenden zitiert nach der Ausgabe Friedrich Wolters: Herrschaft und Dienst, Berlin 
1920. 

299  Ebd., S. 58. 
300  Ebd., S. 60. 
301  Gundolfs Aufsatz Das Bild Georges (1910) enthält eine positive Kritik von Herrschaft und 

Dienst und greift auf den Ansatz von Wolters zurück. Vgl. Gundolf: Das Bild Georges, in: 
Jahrbuch für die geistige Bewegung 1 (1910), S. 39–45. 

302  Wolters: Richtlinien, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 1 (1910), S. 138. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 102 

Gleichnissen, öffnet sich zwar der Kreis. Die Ausdeutung, das eigentlich Ge-
meinte, verbleibt jedoch im esoterischen Kreis und damit der Außenwelt unzu-
gänglich. Zu ‚Hütern‘ stilisiert, wird den Mitgliedern der Gemeinschaft die Be-
wahrung von Geheimnissen auferlegt, ohne dass benannt würde, worin diese be-
stehn. 

Ein esoterisches wird durch eine summe gleicher erlebnisse der schauenden gewalt und 
einen daraus bedingten bleibenden gefühlszustand gebildet, der die werke, handlungen 
und gebärde einer gruppe von menschen als aus dem gleichen kerne des seins genährt 
erkennen lässt. Sie besitzen in der einheit ein esoterisches geheimnis, das nicht verraten 
werden kann, weil es nur der vernimmt, dessen herz es schon erfahren hat oder im au-
genblicke erfährt, wo der ton sein ohr trifft; es setzt keine fähigkeit zu einer besonderen 
kunst oder wissenschaft voraus, sondern nur den lebendigen grund gemeinsamen le-
bensgefühles […].303  

Als gemeinschaftliches Moment der Gruppe wird gleichnishaft ein gemeinsamer, 
an die ontologischen Bedingungen der Mitglieder geknüpfter ‚Kern‘ ausgemacht. 
Auch Wolters verschleiert hier sprachlich, was das Wesen der Gruppe ausmacht. 
Sie sei durch eine gemeinsame Haltung, die sich aus der Bereitschaft wie der 
Möglichkeit zur Teilhabe am Heroischen speist, miteinander verbunden. 

Uns scheint also not, sich auf den wegen der grossen meister zu üben, sich zusammen-
zuschliessen, wo ein echter lebenskern aufbricht und seine flamme ihn verkündet, von 
ihm zu empfangen uns selbst entflammt mitzuschaffen, bis ein bund erstarkt, der das 
immer notwendige draussen, das exoterische, mit in seine wirbel reisst, der den thron 
des menschen zurückerobert und ein neues adliges geschlecht entstehen lässt, das die 
stolzeste gebärde des menschentums auf dem grunde der göttlichen demut trägt.304 

Aus der Perspektive des ‚wir‘ verkündet Wolters den Weg zu einer neuen Welt-
ordnung. In der Verehrung der „grossen meister“ und ihrer Nachfolge könne 
sich eine Gruppe etablieren, die in die Gesellschaft hinein wirkt und die Welt 
umwandeln kann. Im Mittelpunkt stünde sodann der ‚große Mensch‘, der von 
einem „geschlecht“ verehrt wird, das sich durch geistige Verwandtschaft aus-
zeichnet und „adlig“ über der Masse steht.  

Das einvernehmliche „wir“, mit dem Wolters seinen Aufsatz Gestalt einleitet 
(„Wenn wir das leben verkünden“305) und abschließt („wir meinen hier und im-
mer“306), bindet diejenigen ein, die George als „geistigen Herrscher“307 anerken-
nen. Wolters selbst einschließend, umfasst das „wir“ im engeren Sinne die Her-
ausgeber und Autoren des Jahrbuchs, im weiteren Sinne diejenigen, die sich ideell 
und geistig dem Kreis zugehörig fühlen. Konsequent betreibt Wolters die Unter-
scheidung einer breiteren Öffentlichkeit und eines kleineren Kreis als „kritisches 

                                                                                          
303  Ebd. 
304  Ebd., S. 139. 
305  Wolters: Gestalt, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 2 (1911), S. 137. 
306  Ebd., S. 158. 
307  Ebd. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


 103 

geschlecht“.308 Die Generalkritik an der deutschen Gesellschaft des frühen 20. 
Jahrhunderts erleichtert Wolters die argumentative Etablierung einer kleineren 
Gruppe, die – orientiert an historischen Autoritäten wie Platon, Hölderlin und 
Nietzsche – ihren elitären Lebensentwurf verfolgt, der sich vornehmlich durch 
eine gemeinsame Verehrungspraxis auszeichnet. Aufgabe dieser Gruppe sei es, 
die Botschaft der Verehrung zu „verkünden“. Während ihre Exklusivität auch öf-
fentlich sichtbar werden soll, ist zugleich die Fähigkeit des „schweigens“, die Be-
wahrung von Geheimnissen, zentral für die Konstitution der Gruppe.309 

In Mensch und Gattung ruft Wolters explizit zur Heldenverehrung auf. In einer 
direkten Ansprache wendet er sich an die männliche Jugend310 und versucht, ihr 
die Adoration als Lebenshaltung nahezulegen: „Im helden, im herrscher sucht 
die wahrheit, in den heldisch gehobenen menschen sucht die wahren freunde 
und führer eurer jugend […].“311 Alle jungen Männer bedürften, so Wolters, ei-
nes „dionysischen partners“.312 Indem die Jugend sich an heroischen Vorbildern 
orientiere, nehme ihr „bester wille teil am stolz eines abgegrenzten sonderen 
seins“ und ordne sie darüber hinaus einem „kreis“ zu, einer gemeinsam vereh-
renden Gruppe, die ihnen wiederum eine „geistige tat“ ermögliche.313 Damit ist 
das Verehrungskonzept des Kreises umrissen: Die Verehrung einer heroischen 
Figur kann bis zur Teilhabe an ihren heroischen Qualitäten gesteigert werden 
und versetzt den Verehrer in eine hierarchische Position, die ihn von der Masse 
abgrenzt. Durch die Orientierung am Vorbild könne, so Wolters, der junge 
Mensch selbst „zum manne, zum meister und wenn die gottheit will zum hel-
den“ werden.314 In der klimaktischen Reihung werden Hierarchiestufen deutlich: 
Zum ‚Mann‘ und zum ‚Meister‘ kann der jugendliche Verehrer durch den Akt 
der Verehrung selbst werden. Um ‚Held‘ zu werden, bedarf es eines göttlichen 
Willens. Aber auch um ein ‚echter‘ Verehrer zu sein, braucht die männliche Ju-
gend nach Wolters nahezu heroische Qualitäten: Sie muss Widerstand gegen die 
Gesellschaft leisten, unbedingte Liebe und Opferbereitschaft zeigen und sich 
völlig dem verehrten Menschen hingeben. 

 
 
 
 
 

                                                                                          
308  Ebd., S. 140. 
309  Ebd., S. 137. 
310  Wolters: Mensch und Gattung, in: Jahrbuch für die geistige Bewegung 3 (1912), S. 151: 

„An euch also, knaben und jünglinge, ergeht unser ruf […].“ 
311  Ebd. 
312  Ebd. 
313  Ebd., S. 153. 
314  Ebd., S. 154. 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783956503153-51 - am 28.01.2026, 01:22:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783956503153-51
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	1. Vorläufer und Wegbegleiter
	1.1. Thomas Carlyle
	1.2. Friedrich Nietzsche
	1.3. Gustave Le Bon und Max Weber

	2. Stefan George
	2.1. Maxime zur Heldenverehrung (1904)
	2.2. Heroische Figuren und Verehrer in den Zeitgedichten (1907)
	2.3. Die Vorrede zum Gedenkbuch Maximin (1907) als Modell

	3. Friedrich Gundolf und Friedrich Wolters
	3.1. Dichter und Helden bei Gundolf
	3.2. Heldenfiguren bei Wolters
	3.3. Der ‚Heldenmacher‘ als Mittlerfigur
	3.4. Formen von Verehrung bei Gundolf
	3.5. Exklusivität der Verehrung bei Wolters


