
II. Ausgangspunkt und Methode

»Ich bin ja noch kein Wissender im Wehe …«
(Rilke, Das Stunden-Buch,
Das Buch von der Armut und vom Tode)

1. Der Sinn des Begriffs »Ontologie«

Alle Wissenschaft basiert auf dem Bemühen, ihren Erkenntnisertrag
zu rechtfertigen. Das leistet sie durch den Aufweis des Weges, des Wie,
der Methode ihrer Erkenntnisgewinnung. Ohne den Weg gegangen zu
sein, ist die Mitteilung eines Ergebnisses nahezu wertlos, wenigstens
im wissenschaftlich-philosophischen Zusammenhang. Der Erkenntnis-
weg wiederum muss nachvollziehbar und schlüssig, das Ergebnis in
seiner Erkanntheit also begründet sein. Begründet wiederum ist ein
Wissen erst dann, wenn es auf seine sachhaften und logischen Gründe
hin durchsichtig geworden ist, d.h. wenn es mit jenen letzten Seins-
und Erkenntnisbedingungen bewusstseinsmäßig verknüpft wurde, die
keiner weiteren epistemologischen Rechtfertigung mehr bedürfen,
weil sie keine weitere Rechtfertigung vertragen. DenWeg, einen Sach-
verhalt in geregelter Weise durchsichtig zu machen, nennt man Me-
thode. Es liegt auf der Hand, dass sie ein Janusgesicht trägt: Sie kann
den in Frage stehenden Sachverhalt nur dadurch aufhellen, dass sie sich
seinem Dasein direkt zuwendet und sich seinem einmaligen Sosein so
fein und zwanglos wie möglich anschmiegt, um seiner Seinsgestalt
geistig habhaft zu werden. Auf der anderen Seite steht sie im Dienst
des erkennenden Subjektes und muss seine Erkenntnisbedingungen
und Grenzen berücksichtigen, damit der zu erkennende Sachverhalt
im Subjekt erscheinen und durchsichtig werden kann. Da ein Denken
nicht erkennt, wenn es nichts erkennt, hat der zu erkennende Sachver-
halt in seiner Phänomenalität den Vorrang vor der Selbstkritik des
Denkens. Erst im Verlauf des Erkenntnisprozesses, d.h. erst im Selbst-
vollzug am Gegenstand, kann sich das Denken auch seiner Vollzugs-
weise, seiner Erkenntnisart, ja überhaupt seiner selbst gewahr werden.
Es muss also etwas, ein Seiendes da sein, auf das sich das Denken be-
ziehen und an dem es sich als erkennende Tätigkeit aktualisieren kann,

42

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und also geht die Erfahrung eines On, eines Seienden, eines Sachver-
haltes, wenn auch nicht notwendig zeitlich, so zumindest sachlogisch
der Erfahrung der Erkenntnisweise, sprich einer Erkenntnistheorie
(und damit einer »Kritik der Vernunft«) voraus. Aus diesem Grunde
ist mit der Deskription und deskriptiven Analyse eines phänomenalen
Seins und seiner Struktur zu beginnen.

So wollen wir den Begriff der »Ontologie« als Aufhellung der
Struktur, des objektiven Logos eines bestimmten Seienden, hier des
Leidens, verstehen. Damit grenzenwir den Begriff der Ontologie streng
vom Begriff der Metaphysik ab, mit dem er heute weitgehend gleichge-
setzt wird. Während unter Ontologie die einfachste und grundlegends-
te Seinslehre oder Seinsstrukturlehre, sei es des Seins überhaupt, sei es
eines bestimmten bzw. »regionalen« Seienden verstanden wird, bedeu-
tet Metaphysik im traditionellen Sinne »Wirklichkeitslehre« und um-
fasst nicht nur die phänomenal gegebenen Seinsbereiche, sondern auch
die Seinsfelder, die darüber hinaus liegen, also überhaupt alles »Reale«.
Vor allem fragt die Metaphysik nach all jenen Seinsgehalten und Seins-
formen, die im vollen Sinne selbständigwirklich sind, also nicht nur im
Bewusstsein als dort ja immer nur unselbständige Phänomene erschei-
nen. So fragt sie z.B., ob die Welt, die wir sinnlich wahrnehmen, auch
selbständig besteht oder nur unsere Projektion oder Konstruktion ist;
sucht zu klären, ob das Bewusstsein, dem diese Welt erscheint und das
auch um sich selbst weiß, ebenfalls eine selbständige, in diesem Sinne
substanziale Größe ist oder nicht; und fragt letztlich nach jenem Sein,
das überhaupt nur noch auf sich beruht, also alles trägt und selbst nicht
mehr von Anderem getragen wird, nach dem absoluten Sein. Diese und
weitere Fragen werden uns, soweit sie sich auf das Leiden beziehen, in
der regionalen Ontologie des Leidens nicht oder nur randständig be-
schäftigen, sie gehören in eine Metaphysik des Leidens, die sachlich
wie logisch die Ontologie des Leidens voraussetzt.

An dieser Stelle ist die Abgrenzung von dem großen Arzt und
»Leidensdenker« V. v. Weizsäcker (1946, S. 9–12, 2005, S. 67–94) an-
gebracht, der »Ontologie« in einem engeren Sinne als üblich versteht
und seiner »Pathosophie« diametral gegenüberstellt. Auf den Punkt
gebracht versteht er unter »Ontologie« die rein verstandesmäßige Be-
schäftigung mit leblosen oder leblos gemachten »Gegenständen«, die
dem erkennenden Subjekt distanziert oder sogar entfremdet gegenüber
stehen und einer rein logisch-sachlichen Analyse zugeführt werden.
Die Pathosophie kreist dagegen um das letztlich nicht zu vergegen-

43

Der Sinn des Begriffs »Ontologie«

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ständlichende, undistanzierbare Leben, das nicht (allein) durch Ana-
lyse, sondern durch Teilhabe und Teilnahme erfahren und erfasst wird,
und umfasst die Lebensakte des Leidens, Erleidens, der Leidenschaft,
des Konfliktes, ja des Erlebens überhaupt. Dass Pathos bei Weizsäcker
nicht nur Leiden bzw. Erleiden, sondern Erleben überhaupt meint, wird
durch die Aufstellung der pathischen Grundkategorien bestätigt, die
Weizsäcker (2005, S. 70–94) vornimmt: Im so genannten pathischen
Pentagramm setzt er die nach seinem Verständnis »antilogischen«,
immer potentiell konflikthaften Kategorien des Wollens, Sollens, Dür-
fens, Könnens und Müssens in einen ganzheitlichen Bezug. Diese Ka-
tegorien bezeichnen personale Vollzüge des Lebens, die nicht notwen-
dig leidvoll, sondern wie das Wollen, Dürfen und Können durchaus
lustvoll sein können, aber immer aus der Abhängigkeit zu einem ver-
borgenen Grund (Weizsäcker 1946, S. 9) vollzogen werden. Offen-
sichtlich handelt es sich um Seinsweisen des Erlebens und Erleidens
überhaupt, also um das Personale eines »endlichen«, abhängigen Sub-
jektes mit seinen initiativen Handlungen und seinen Widerfahrnissen.
Da diese Seinsweisen notwendig mit dem Werden verbunden sind,
taucht unweigerlich das Nichtsein in ihnen auf, nicht nur als Nicht-
können, Nichtdürfen usw., sondern z.B. als Wollen von etwas, das nicht
mehr oder noch nicht ist. Das Pathische vereinigt somit beiWeizsäcker
(1946, S. 9–20) stets das Positive mit dem Negativen, während die on-
tologische Betrachtung in seiner Sicht das rein Seiende, das Negations-
lose, das faktum brutum zum Gegenstand hat.

In meiner Arbeit betrachte ich nun auch die pathischen Katego-
rien als »dem Sein zugehörig«. Sie sind ja primär nicht einfach nichts,
sondern »etwas«, »seiend«, wenn natürlich auch nicht im gegenständ-
lich-dinglichen, sondern im inständlich-aktmäßigen Sinne (eben als
Wollen, Können, Dürfen usw.), sodass eine so verstandene Ontologie
(wie sie auch bei Platon, Aristoteles, Thomas, Brentano, Scheler, Bran-
denstein gefunden wird) eine jede Pathologie und Pathosophie umfasst.
Selbstverständlich ist das Leiden keine Sache, selbstverständlich kann
es nicht völlig distanziert angeschaut, sondern muss erlebt werden, und
selbstverständlich kann seine innerste Quelle nicht vergegenständlicht
werden. Im Erleben kann es aber durchaus direkt, und zwar reflexiv
angeschaut und evtl. intuitiv und analytisch durchschaut werden, ohne
dabei zur rein logischen Sache degradiert zu werden. Das Logische
reicht viel weiter und tiefer als Weizsäcker ahnt, es bestimmt in grund-
legender Hinsicht alles, was ist und wird und vergeht. Ja das Werden

44

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


selbst gehorcht einer streng erweisbaren inneren Seinslogik (vgl. Bran-
denstein, Die Wechselreihe, 1966, S. 37–63, Das Wesen und der Sinn
der Zeit, 1966, S. 414–427). Des Weiteren gilt, dass das Leiden sich wie
jeder Akt oder aktive Zustand des Menschen keineswegs völlig ver-
birgt, sondern, insoweit erlebt, immer schon »gelichtet«, wenn auch
meist nicht »durchlichtet« und wohl in den meisten Fällen auch nicht
vollständig »durchlichtbar« ist.

Innerhalb einer Ontologie des Leidens lassen sich zwei erkennt-
nisleitende Dimensionen unterscheiden: Zum einen sollen die Grund-
strukturmomente des Phänomens Leiden, zum anderen soll, soweit wie
möglich, die (allgemeine) Gesamtstruktur des Leidens ermittelt wer-
den. Zwischen der ersten und der zweiten Ontologie besteht ein Ab-
hängigkeitsverhältnis: Die Gesamtstruktur des Leidens umfasst all jene
Strukturmomente, die von den fundamentalen Strukturmomenten be-
dingt, ermöglicht und getragen sind. Darum müssen wir mit den Letz-
teren beginnen und sie aufzuhellen suchen, andernfalls stünde unsere
Konzeption auf tönernen Füßen. Umgekehrt können die strukturellen
Grundmomente die Wesensgestalt des Leidens nicht wiedergeben, sie
zeigen nur das Fundament, während die lebendige Vollgestalt erst
durch die auf jenen aufbauenden, darum abhängigen Strukturmomen-
te konstituiert wird. Fragt sich allerdings, auf welchem Wege all dies
erreicht werden kann.

2. Die ph�nomenologisch-reduktive Analyse als Grund-
methode des Projekts

Die Hauptmethode, der wir uns in der vorliegenden Arbeit bedienen,
ist die phänomenologisch-reduktive Analyse. Kurz umrissen setzt sie
sich aus folgenden »Modulen« zusammen: Im ersten Schritt wird das
zu erfassende Phänomen – hier das »Leiden« – in seiner undifferen-
zierten Ganzheitsgestalt durch einen ganzheitlich-intuitiven, »unkri-
tisch-naiven« Hinblick ergriffen. In einem zweiten Schritt erfolgt die
deskriptive Analyse der inneren Struktur seiner Momente, d.h. seines
unmittelbar anschaubaren Strukturzusammenhangs, wodurch es zu
einer direkten und positiv evidenten Struktureinsicht kommt. In einem
dritten Schritt sucht die phänomenologisch-reduktive Analyse dann
die letzten, zwar nicht mehr auflösbaren, aber doch noch anschaulichen
Grundmomente und deren Beziehungsgefüge im Leiden zu ermitteln,

45

Die ph�nomenologisch-reduktive Analyse als Grundmethode des Projekts

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


was dadurch erfolgt, dass der im zweiten Schritt gefundene »oberflä-
chenhafte« Strukturzusammenhang des Phänomens Leiden auf seine
notwendigen seinsstrukturellen und damit seinsimmanenten Vor-
bedingungen zurückgeführt, in diesem Sinne »reduziert« wird. Mittels
eines kritischen Verfahrens wird schließlich überprüft, ob diese nicht
mehr weiter auflösbaren, bislang aber nur intuitiv erfassten Struktur-
bedingungen wirklich grundlegend sind oder nicht, d.h. nicht weiter
bedingt bzw. nur selbstbedingt sind. Dabei bediene ich mich einer indi-
rekt-diskursiven Methode, nämlich der »argumentatio ex contrario«,
die durch eine probatorische Verneinung die Haltbarkeit bzw. Selbst-
widersprüchlichkeit der bisher nur positiv-evidenten Erkenntnis offen
legt. Zeigt sich, dass diese Verneinung in sich unmöglich ist, dann muss
das Gegenteil richtig sein – die intuitiv-deskriptiv gewonnene positive
Evidenz wird also durch eine diskursiv gewonnene negative Evidenz
gesichert und erhält den Status von Wissenschaftlichkeit. Wie zu se-
hen, schränkt die reduktive Analyse nicht wie im Falle der Husserl-
schen reduktiven Epoché ein, sondern fragt vom Bedingten zum Bedin-
genden, von der Folge zum Grund, vom unmittelbar Angeschauten
zum mittelbar Analysierten, vom Einzelnen zum Allgemeinen zurück.

Die auf dieseWeise aufgehellten tieferen Strukturschichten liegen
nun keineswegs, wie man denken könnte, jenseits der Erfahrung, sind
also nicht nur logisch-abstrakt erschlossen, sondern werden durch die
phänomenologisch-analytische »Entbergung« konkret sichtbar und
gleichsam »herausgehoben«. Gelingt es, diesen vom Bedingten zum
Bedingenden innerhalb der Erfahrung zurückfragenden und zurück-
schreitenden Prozess bis an sein sachliches Ende, also bis zu den (phä-
nomenalen) Letztgründen voranzutreiben, dann kommt die anfänglich
nur undifferenziert-ganzheitlich geschaute innere Seinsstruktur des in
Frage stehenden Sachverhaltes in ihrer differenzierten Ganzheit zu
vollem Bewusstsein.

Da wir im Rahmen der reduktiven Analyse vom Konkreten bzw.
Bedingten zu seinen grundlegenderen (daher meist allgemeineren) Be-
dingungen zurückfragen, bildet diese Methode das direkte Gegenteil zu
aller konstruierenden oder deduktiven, nur in der Mathematik mögli-
chen Methodik, die von gewissen allgemeinen Voraussetzungen bzw.
Axiomen ausgehend weniger allgemeine Folgebestimmungen ableitet.
Dieser Hinweis ist deshalb wichtig, weil die reduktive Analyse in der
Vergangenheit oft mit der Deduktion verwechselt wurde, so schon bei
Descartes und Kant. In Wahrheit müssen, wie Pauler (1925, S. 7–19;

46

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1929, S. 5–7, S. 242–280) wohl als erster klar herausgearbeitet hat, die
drei Verfahren Reduktion, Induktion und Deduktion streng voneinan-
der geschieden werden. Ja, wie Brandenstein (1970, S. 33–43) zeigt, ist
die mathematische Deduktion in ihrem primär progressiven, sei es
kombinierenden, sei es konstruierendenWesen der Eigenart des reduk-
tiv-regressiv-logischen Erkenntnisweges diametral entgegengesetzt.1

Betrachten wir die phänomenologisch-reduktive Analyse nun
detaillierter, dann setzt sie sich aus gewissen methodischen Grundele-
menten bzw. Erkenntnisakten zusammen: Am Anfang steht immer der
auf die Sache ganzheitlich (und meist undifferenziert) hinschauende,
sozusagen den Sachverhalt mit einem Schlag ergreifende und umfas-
sende Akt der Intuition. Durch ihn (und nur durch ihn) wird das gege-
bene Phänomen überhaupt erst einmal genommen, also bewusstseins-
mäßig aktual. Daran knüpft die Deskription mit ihrer meist
unsystematischen Aufsammlung der Strukturmomente eines Sachver-
haltes an, die (wie auch jede weitere Analyse) den intuierenden Akt
notwendig voraussetzt. Die Analyse sucht dann diese deskribierten
Momente in ihrem inneren, sachlogischen Zusammenhang zu erfas-
sen, also in ihren gegenseitig sachgemäßen Abhängigkeiten aufzuhel-
len. Dringen wir weiter vor und lösen aus dem bisher gewonnenen
Bedingungsgeflecht die weiteren Vorbedingungen heraus, dann gelan-
gen wir in die Tiefenstruktur des Sachverhaltes und betreiben reduk-
tive Analyse. Erreichen wir dabei das sachliche Ende der Bedingungs-
analyse, also das strukturelle Fundament, dann schließt sich der Kreis,
und wir können den Sachverhalt mit einem über- und zusammen-

47

Die ph�nomenologisch-reduktive Analyse als Grundmethode des Projekts

1 Zu Recht bewies Kant die Unmöglichkeit einer »deduktiven Metaphysik«, wie sie
Spinoza exemplarisch ausgeführt hatte, da es in der Tat im philosophischen Denken
unmöglich ist, voraussetzungslos irgendwelche allgemeinen Begriffe zu setzen, um aus
ihnen mittels notwendiger Schlussfiguren gewisse Folgen abzuleiten. Ein Beispiel: Aus
dem bloßen Begriff »Mensch« ist kein konkretererMensch deduzierbar, weder ein Grie-
che noch ein Philosoph noch Sokrates. Andererseits schoss Kant’s Kritik insofern über
das Ziel hinaus, als er die »deduktive Metaphysik« mit der »reduktiv-regressiven Meta-
physik« gleichsetzte. Im Gegensatz zu jener ist diese durchaus möglich, ja nur diese ist
erweisbar möglich, und zwar dadurch, dass sie, ausgehend von unleugbaren Erfahrungs-
tatsachen (z.B. den Urtatsachen des Wandels, des Erlebens, des Wertfühlens etc.), den-
selben nicht induktiv, sondern reduktiv auf den Grund geht und von da regressiv über
sie hinaus zu den letzten (evtl. auch transzendenten) Seinsvoraussetzungen vorzudrin-
gen sucht. Während eine induktive Metaphysik notwendig hypothetisch bleibt, ja ei-
gentlich ein »hölzernes Eisen« darstellt, kann eine reduktiv-regressive Metaphysik er-
weisbar objektiv sichere Erkenntnisse liefern.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schauenden Akt sowohl in seiner Ganzheit als auch in seiner inneren
Differenziertheit erfassen. Hierbei handelt es sich wieder um einen
intuitiven, nun aber sekundären und höher stehenden Akt, sozusagen
um eine »theoretische Synthese«, die aber nicht als Konstruktion, als
produktive Gestaltung oder Tathandlung missverstanden werden darf,
da sie trotz ihres zusammenschauenden Charakters im Wesen rezeptiv
und »nachzeichend« bleibt. Das ist der Grund, warum alle Erkenntnis
entweder nur intuitiv oder intuitiv und analytisch erfolgt und niemals,
wie Kant (und viele Idealisten) meinten, synthetisch im Sinne einer
Gegenstandssetzung oder echt hervorbringenden Strukturkonstitution
sein kann. Wohl geht jedem Erkenntnisakt ein echt synthetischer Akt
voraus (nämlich jener, der den zu erkennenden Sachverhalt überhaupt
erst erzeugt, sei es originär schaffend wie in der Phantasie und im
Werk, sei es in der Wahrnehmung nachschaffend), aber dieser Akt ist
kein Erkenntnisakt, sondern ein schöpferischer (setzender bzw. nach-
setzender) Akt. Bevor ich z.B. eine Blume wahrnehmen und analysie-
ren kann, muss sie gewachsen sein. Dieses Wachsen mit all seinen Ge-
setzlichkeiten aber ist kein Erkenntnis-, sondern ein Schaffensvorgang,
und schon gar nicht ist es eine »Erfindung« der erkennenden mensch-
lichen Vernunft. Darum irrt Kant (1881, S. 35–47), wenn er in der Ein-
leitung seiner »Kritik der reinen Vernunft« meint, es gebe synthetische
Urteile, die im Urteil das Urteilsprädikat zum Urteilssubjekt neu hin-
zugeben würden. In Kants Urteilsbeispiel »Der Körper ist schwer.« fügt
das Urteil keineswegs dem Körpersein die Schwere synthetisch hinzu,
vielmehr erfasst es analytisch in schweren Körpern (und nur in schwe-
ren und eben z.B. nicht in bloß imaginierten Körpern!) deren Schwere
als Eigenschaft. Die Synthese von Körper und Schwere findet nicht im
Urteil, sondern davor, in der Wirklichkeit, statt (gibt es doch auch
nicht-schwere Körper, z.B. in der Imagination, aber wahrscheinlich
auch in der physikalischen Welt), woraus folgt, dass ein jedes Urteil
wesenhaft analytischer Natur ist und – entgegen Kants Auffassung –
durchaus Neues erkennen lässt, dies jedoch nicht, weil es Neues
schafft, sondern weil es bisher Ungesehenes, Unerkanntes aufdeckt.
Am Phänomen Leiden werden wir mit Staunen entdecken, wie viel
Unerkanntes und doch Daseiendes in seiner Phänomenalität mitge-
geben und – für das Erkennen neu! – aufdeckbar ist.2

48

Ausgangspunkt und Methode

2 Eine umfassende Kritik der Kantschen Urteilslehre findet sich bei Brandenstein
(1965a, S. 502–521, 1965b, Kap. 17, 1966, Kap. 43, 1976, S. 57–62, 1981, S. 22–24).

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die hier vorgestellte Methode der phänomenologisch-reduktiven
Analyse ist so alt wie die Philosophie selbst. Platon und Aristoteles
haben sich ihrer bedient und sie immer präziser herausgearbeitet. Als
Bestandteil ihres großen Ingeniums wurde sie an die folgenden Phi-
losophengenerationen weitergegeben. Mit dem Beginn der Neuzeit
wurde diese Methode aber in verheerender Weise mit der mathemati-
schen Deduktion verquickt und verwechselt und der empirischen In-
duktion (einer erweisbar komplexeren Form der reduktiven Analyse)
gegenüber gestellt. Bei Kant heißt sie dann transzendentale Deduktion,
wird aber nicht mehr auf das gegenständliche, auf das zu erkennende
Seiende, sondern auf dessen epistemische Bedingungen seitens des er-
kennenden Subjekts angewandt. Kant fragt nach den Bedingungen der
Möglichkeit von Erfahrung überhaupt, und also fragt er durchaus re-
duktiv und nicht deduktiv (!) von den Erfahrungsgegenständen, von
den Phänomenen als dem Bedingten zu den transzendentalen Erkennt-
nisbedingungen seitens des Subjekts zurück. Reduktion allemal, kei-
neswegs Deduktion! In der auf Kant folgenden idealistischen Philoso-
phie geht die reduktive Analyse vor allem der gegenständlichen Welt
verloren bzw. wird immer mehr in ein konstruktivistisches Erkennt-
niskonzept umgeformt und damit verzerrt. Erst bei den »objektivisti-
schen« Denkern im 19. Jahrhundert, bei Bolzano, Brentano, Husserl
und Pauler kehrt die reduktive Analyse wieder und erhält ihre zentrale
Rolle, so vor allem bei Pauler (1925, S. 13–15, 1929, S. 5–7, S. 269–
276) und dann, im 20. Jahrhundert, bei Hessen (1932) und Branden-
stein (1965a, S. 434 ff.), der sie von allem Fremden läutert und explizit
in die philosophischen Wissenschaften einführt.

Was Husserl betrifft, so muss anerkannt werden, dass er um den
in Frage stehenden Erkenntnisweg in Weiterführung von Kants Trans-
zendentalmethode lange und tief schürfend gerungen hat. Doch blieb
er letztlich mit seiner transzendental-phänomenologischen Reduktion
im Unklaren und Vorläufigen stecken. Denn weder mit der phänome-
nologischen Epoché, die, indem sie die realen und konkret-einzelnen
(angeblich akzidentiellen) Strukturmomente eines Sachverhaltes ein-
klammert, eine allgemeingültige und notwendige Wesensschau er-
möglichen will (1990, S. 131–143), noch mit der phänomenologischen
Variation (1990, S. 255–270), die durch imaginatives »Probieren« die
überzeitlich notwendigen Strukturmomente eines Sachverhaltes zu er-
mitteln sucht, lässt sich das selbst gesetzte Ziel Husserls erreichen, die
»Wesensgestalt« eines Phänomens, d.h. sein inneres notwendiges

49

Die ph�nomenologisch-reduktive Analyse als Grundmethode des Projekts

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grundbedingungsgefüge, aufzudecken. Bestenfalls lässt sich intuitiv
das vom Individuellen absehende »Typische« oder »Ideale« eines Sach-
verhaltes erschauen und herausheben, wobei diese direkt-intuitiveWe-
sensschau weder bei Husserl noch bei Scheler und anderen Phänome-
nologen erkenntniskritisch, d.h. durch Aufweis der negativen Evidenz,
gesichert wird. Das liegt daran, dass diese Denker indirekt-diskursive
Erkenntnismethoden nicht oder nur unsystematisch einsetzen. Mithin
bleiben sie in einer intuitionistischen, nur durch subjektive Evidenz
gegründeten und durch eine objektive Evidenz nicht gesicherten Er-
kenntnislehre stecken.3

Über die Tatsache hinaus, dass eine bloße positiv-intuitive
»Schau« niemals allgemein notwendige Erkenntnis statuieren kann,
da sie ja nur aufweist, beschreibt, behauptet, aber nicht argumentativ
begründet,4 bleibt besonders bei Husserl und seiner »Reduktion« der
Zusammenhang zwischen den individualen und den allgemeinen
Strukturmomenten eines Phänomens, der das eigentliche innere und
notwendige Bedingungsgefüge, d.h. das volle Wesen, ausmacht, im
Dunkeln. Im Übrigen ist es auffällig, dass das Verfahren der reduktiven
Epoché (wie auch das der eidetischen Variation, siehe unten) wesentlich
induktiv vorgeht. Die »Wesensschau«5 beruht nach Husserls eigener
Aussage nämlich auf »Vergleichung«:

50

Ausgangspunkt und Methode

3 Vgl.Husserl (1965, S. 71 f.): »Es liegt gerade im Wesen der Philosophie, sofern sie auf
die letzten Ursprünge zurückgeht, dass ihre wissenschaftliche Arbeit sich in Sphären
direkter Intuition bewegt, und… ohne den Apparat der Schlüsse und Beweise, doch eine
Fülle strengster und für alle weitere Philosophie entscheidender Erkenntnisse gewinnt.«
Genau das Gegenteil ist erweisbar: Nur indem die intuitiven Erkenntnisse erkenntnis-
kritisch durch eine indirekt-diskursiveMethodik geprüft und gesichert werden, erhalten
sie einen wissenschaftlichen Status, der über ein bloßes intuitives Meinen hinausgeht.
4 Das leistet erst die wesentlich indirekte, darum objektive Evidenz ermöglichende ar-
gumentatio ex contrario, die, indem sie die Unmöglichkeit der Verneinung eines gege-
benen Sachverhaltes bzw. Zusammenhanges erweist, die positive Notwendigkeit seines
Bestehens aufdeckt und allgemeingültig begründet.
5 Wie unsicher Husserl (1965, S. 39 bzw. EA 1911, S. 315), was die Leistungsfähigkeit
der Wesensschau betrifft, selbst ist, beweist folgendes Zitat: »Dass die imWesensschau-
en gefassten »Wesen« sich in festen Begriffen, in sehr weitem Umfange mindestens,
fixieren lassen, und damit Möglichkeiten für feste und in ihrer Art objektiv und absolut
gültige Aussagen abgeben, ist für jeden Vorurteilslosen selbstverständlich.« Zum Ersten
ist überhaupt nichts selbstverständlich, schon gar nicht objektiv und absolut gültige
Aussagen, jedenfalls nicht ohne begründenden Diskurs; und zum Zweiten relativiert
Husserl selbst durch die einschränkendenWorte »in sehr weitem Umfange mindestens«

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»Klar ist jedenfalls, dass im Übergang von gleichem zu gleichem Moment …
eine Einheit hervortritt, eine Einheit in der gesonderten und verknüpften Zwei-
heit, und dass sie wieder und wieder als total identisch dieselbe hervortritt,
wenn wir zu einem neuen Element S‚, dann zu S‚ übergehen…was das Interes-
se weckt, ist das in der Deckung der einzelnen Gleichen sich … abhebende Eine,
Identische … (1954, S. 389 ff.)

In denWörtern »Übergang von gleichem zu gleichemMoment«, »wie-
der und wieder«, »das in den Einzelnen sich abhebende Eine« kommt
das Induktive, das ja auf Vergleichung mehrerer Konkreta und der Ab-
straktion ihrer gemeinsamen Momente beruht, klar zum Vorschein.
Die Induktion aber ist bekanntlich nicht in der Lage, allgemein apodik-
tische Erkenntnis zu konstituieren, und somit leistet auch die Husserl-
sche Wesensschau nicht, was sie beansprucht – sie besitzt bestenfalls
heuristischen Wert.

Analog verhält es sich mit der eidetischen Variation (Husserl
1990, S. 258), die die Eigenschaften eines Phänomens so lange in mente
variiert, bis vermeintlich (!) die allgemein-typische Gestalt desselben
aufgedeckt ist. Dabei muss sie allerdings a priori festlegen, um welche
»Gestalt«, um welches begriffliche Maß zu variieren ist. Und hier liegt
das Problem, wie Schmitz (1964, S. 119–134) richtig sieht: Zum Ersten
ist die Festlegung des Punktes, um den variiert werden soll, vollkom-
men willkürlich, wie auch Husserl zugibt. Zum Zweiten kommt am
Ende der Variation als »Wesen« leicht ersichtlich genau das heraus,
was als Maß, um das variiert wird, schon vorausgesetzt wurde. Im Kern
ist die eidetische Variation also eine imaginative Induktion, die in pro-
babilistischer Weise den Idealtypus mehrerer, durch Variation vergli-
chener Phänomene herausstellt. Von notwendiger und allgemein si-
cherer Erkenntnis keine Spur.6

Damit nicht genug: In der kritischen Sicht jener Philosophen, die
die Existenz vor die Essenz (und nicht umgekehrt wie Husserl die Es-
senz vor die Existenz) stellen, erreichen beide Methoden Husserls, ge-
rade weil sie die individuellen Momente einklammern, in keiner Weise
die volle lebendige Wesensgestalt eines Phänomens, die im Nur-All-
gemeinen notwendig verloren geht. Leider begehen diese Denker ihrer-

51

Die ph�nomenologisch-reduktive Analyse als Grundmethode des Projekts

seine Aussage. Man fragt sich ja, wie weit und warum so und so weit? Nach welchem
Kriterium?
6 Vergleiche auch die überzeugende Kritik von H. Schmitz (1964, S. 119–134) an Hus-
serls Methode. Schmitz spricht dort vom »Scheitern« der Husserlschen Methoden.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


seits den Fehler, das Allgemeine auf Kosten des Individuellen zu opfern
und verkennen damit, dass Existenz und Essenz, Individuelles und All-
gemeines, gar nicht trennbar sind,7 sich vielmehr gegenseitig bedingen:
Nur am individuellen Seinsgehalt kann die allgemeine Form gelten;
nur vermittels der allgemeinen Form kann der individuelle Seinsgehalt
mit anderen Wirklichkeiten zusammenhängen. Gäbe es keinen kon-
kreten Philosophen, wäre der allgemeine Begriff des Philosophen nicht
bildbar. Würde dieser nicht objektiv an den konkreten Philosophen, an
Sokrates, Platon, Kant gelten, dann könnten wir sie nicht aufeinander
beziehen, miteinander vergleichen und in Hinsicht des Philosophen-
seins für identisch erklären.

Zusammengefasst: Der wissenschaftliche Wert der eidetischen
Variation ist höchst fragwürdig, und die phänomenologische Redukti-
on im Sinne der Epoché kann kaum mehr leisten, als das Idealtypische
eines Phänomens, so wie es etwa Goethe oder Max Weber verstanden,
herauszuheben – das aber kann sie, nicht mehr und nicht weniger. Der
problematischste Aspekt an aller Phänomenologie husserlscher Pro-
venienz ist jedoch die einseitige Verabsolutierung der Intuition auf
Seiten des erkennenden Subjekts bzw. der positiven Evidenz auf Seiten
des zu erkennenden Sachverhaltes. Es fehlt das diskursiv-kritische Er-
kenntnismoment, das ein »Erlebnis« sachlich und übersubjektiv sichert
und der Gefahr der Willkür enthebt, die in vielen phänomenologischen
Untersuchungen leider nicht nur Gefahr blieb.

3. Struktur, Dynamik, Genese und Funktion des Leidens
als zielf�hrende Leitbegriffe

Richten wir unsere Aufmerksamkeit nicht auf Weg und Wie der Er-
kenntnis, sondern auf das Was, den Seinsgehalt, dann ist einleitend
auf einige Grundtatsachen und deren Begrifflichkeit hinzuweisen.
Mehrfach sprachen wir schon von »Struktur«. Sie ist in der Tat ein
Grundbegriff aller Wissenschaft und bezeichnet den meist nicht nur
zufälligen, sondern innerlich konsequenten oder sogar notwendigen
Zusammenhang von mehreren, mindestens zwei Seinsmomenten
eines Sachverhalts. Sage ich, einWinkel wird von zwei Seiten begrenzt,

52

Ausgangspunkt und Methode

7 Vgl. Brandenstein (1957, S. 66–74), Essenz und Existenz. In: »Vom Sinn der Philoso-
phie und ihrer Geschichte«.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dann habe ich einen notwendigen Zusammenhang, eine Struktur be-
schrieben. Kann ich sogar beweisen, dass das Gegenteil – die Begren-
zung eines Winkel nur von einer oder von mehr als zwei Seiten – un-
möglich ist, dann habe ich den Zusammenhang begründet und in
seiner inneren Notwendigkeit erkannt.

Bei diesem Beispiel handelt es sich trotz der Zeitlichkeit des Er-
kenntnisvollzugs um eine absolut statische, zeitlose Struktur; im Falle
anderer Sachverhalte, und hierher gehört das Leiden, gesellt sich zur
Struktur eine Dynamik, ein Werden. Ja die Struktur selbst ist in sol-
chen Fällen wesentlich dynamisch, was bedeutet, dass die Gesamtheit
oder ein Teil ihrer Momente nicht zugleich gegeben ist, sondern aus-
einander hervorgeht. Allerdings werden wir erkennen, dass jeder Dy-
namik eine zeitlose Grundstruktur zugrunde liegt, die eine jede Dyna-
mik erst ermöglicht und trägt. Ein reiner ontologischer Dynamismus,
ein radikaler Heraklitismus ist erweisbar unmöglich und selbstwider-
sprüchlich.

Über das Verhältnis von Struktur und Dynamik geht ein weiterer,
für alles Weltgeschehen fundamentaler Aspekt hinaus: die Genese. Sie
bezieht sich auf die »Urtatsache« von Entstehung, Werden, Aufbau,
Umbau, Wandel und Vergehen. Ein Sachverhalt wie das Leiden hat
nicht nur eine Struktur und entfaltet sich in überzeitlicher und zeit-
licher Dynamik, vielmehr entsteht er auch, taucht auf, wird hervor-
gebracht und vergeht auch meist. Damit aber setzt er »Anderes« vo-
raus, das ihn ermöglicht, erzeugt und außerhalb seiner existiert,
wodurch ein kausales Seinsverhältnis, d.h. eine echte Effizienskausali-
tät, gestiftet wird. Wir fragen: Welcher Art muss eine Wirklichkeit
sein, über welche Seinsart und über welchen Seinsgehalt muss sie ver-
fügen, um Leiden erzeugen bzw. Leiden vollziehen zu können? Es ist
klar, dass wir damit die bloß phänomenale Struktur- und Dynamismus-
frage übersteigen.

Schließlich und endlich entstehen die meisten Sachverhalte dieser
Welt nicht nur und entfalten auf dynamische Weise ihre eigene Struk-
tur, sondern sie wirken sich auch aus, sie haben Folgen, die in den al-
lermeisten Fällen sogar auf ihre Voraussetzungen zurückwirken. Es
entstehen dynamische Abhängigkeitsverhältnisse, die wir mit dem Be-
griff der Funktion zu beschreiben und zu fassen versuchen. Fällt ein
Stein auf die Erde und bildet eine Mulde, dann ist Letztere die Funktion
des Steinaufschlags. Aber auch der Stein hat (gemäß dem Gesetz von
actio und reactio) eine Veränderung erfahren, die ihrerseits die Funk-

53

Struktur, Dynamik, Genese und Funktion des Leidens als zielf�hrende Leitbegriffe

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tion der Gegenwirkung des Bodens ist. Analoges finden wir bei wohl
allen Folgen des Leidens: Angst erzeugt Spannung im Körper, Dauer-
spannung Schmerz und Schmerz oft wieder Angst. Am Ende stellt sich
eine Angst vor der Angst ein, also eine kreishafte Wechselbedingung,
in der die eine Angst die Funktion der anderen ist.

Struktur, Dynamik, Genese und Funktion können zusammenfas-
send auch als Dimensionen von Sinn, d.h. von objektiv intelligiblen
Seinsweisen, verstanden werden. Denn nicht nur das typisch Mensch-
liche wie z.B. psychische Motive, Affekte, Absichten usw. sind, wie die
Hermeneutik lehrt, sinnhaft, sondern alles Verstehbare, Auffassbare,
z.B. auch rein physikalische oder mathematische Strukturen, ist »des
Sinns«, was beweist, dass die menschliche Vernunft keineswegs nur
gegenüber den menschlichen Sinnbezügen, sondern allem Sein gegen-
über offen ist und mitnichten blind vor der Natur oder den idealen
Welten der Logik und Mathematik, der Ästhetik und Ethik steht.
Wir können letztlich dem Horizont des Sinns gar nicht entkommen,
ihn höchstens verdunkeln, verwirren, verfehlen. Denn selbst der Irr-
tum ist nur Irrtum in Bezug auf einen Sinn, nämlich einen erstrebten
oder unterstellten Wahrheitssinn. Die Einheit jener vier Sinndimen-
sionen wiederum dürfte im übervitalen Sinne füglich »Leben« ge-
nannt werden.

4. Der Ausgang, die drei Quellen der Erfahrung und
das Problem des Apriori

Ohne Erfahrung im einfachsten Sinne kann kein Erleben und Denken
anheben. Auch das Denken des Denkens im Sinne einer reflexiv-kriti-
schen Erkenntnistheorie setzt einen Minimalvollzug des Denkens,
durch den es sich erst seiner selbst angesichtig werden kann, voraus.
Und dieser Minimalvollzug bedarf eines Sachverhaltes, und zwar eines
konkreten, »realen« (nicht unbedingt sinnlich-realen), auf den inten-
tional bezogen es sich vollzieht. Ein primäres oder absolutes Erfah-
rungsapriori der Erkenntnis ist, da sich ein total leeres, inhaltsloses
Denken nicht vollziehen kann, unmöglich, wobei mit »Inhalt« nicht
unbedingt ein äußerer empirischer Weltinhalt gemeint ist. Entstammt
der Inhalt aus einer anderen Quelle, etwa aus der inneren Selbst-
anschauung, dann ist insofern ein relatives Apriori möglich, als hier
eine Erkenntnis zwar vor aller empirischen Welterkenntnis, aber nicht

54

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vor aller Erfahrung überhaupt gewonnen wird. Das ist z.B. der Fall,
wenn wir das Wesen des mathematischen Punktes, das Wesen des Ge-
fühls, des Gedankens, des Begriffs, des Wertes, der Erinnerung etc. (die
es ja alle in der sinnlichen Welterfahrung nicht als beobachtbare Ge-
genstände geben kann) zu bestimmen suchen. Im Grunde verstand
Kant sein Apriori in diesem relativen Sinne.

Über diese Form des relativen Apriori hinaus gibt es eine zweite
»relative«Möglichkeit eines Apriori.Wenn nämlich einmal eine Erfah-
rung gemacht worden ist, dann kann sie in vielen Fällen als sekundäres
Apriori unabhängig von weiterer Erfahrung theoretisch behandelt wer-
den, nämlich entweder reduktiv wie in Logik und Philosophie oder de-
duktiv-konstruktiv wie in der Mathematik und teilweise in der Physik.
So beobachtete z.B. die Physik Planetenbewegungen, abstrahierte da-
raus gewisse Bewegungsgesetze, rechnete dann kombinatorisch-kon-
struierend mit diesen Gesetzen, ohne erneut auf die sinnliche Erfah-
rung zurückzugreifen, weiter und stieß auf einen Zusammenhang, der
im Sinne eines sekundären Apriori die Existenz eines bisher unbekann-
ten Planeten fordert, der dann auch empirisch entdeckt wurde. So ge-
schehen bei den Planeten Neptun und Pluto in unserem Sonnensystem.

Seit Aristoteles meint nun der erkenntnistheoretische Empiris-
mus oder genauer Sensualismus, dass die Ur- und Hauptquelle, ja die
einzige Quelle der Erfahrung die sinnliche Welterfahrung sei. Es kann
kein Zweifel daran bestehen, dass sie faktisch am Anfang steht. Der
neugeborene Mensch erwacht zunächst in die sinnliche Welt seines
Leibes und seiner Umwelt hinein und ist ganz auf diese fixiert. Erst in
einem mühsamen Verinnerlichungs- und Abstraktionsprozess vermag
er andere Seinsdimensionen als Erfahrungsquellen zu entdecken. Hier
sind vor allem zwei zu nennen: die Welt der idealen Sachverhalte und
Zusammenhänge (z.B. der Mathematik, der Logik, der ästhetischen
und ethischen Werte) und die Welt der ungegenständlichen oder in-
ständlichen (Dürckheim 2001, S. 35–36) Welt der Akte und Zustände
des Subjekts selbst, die sich in der reflexiven Selbstinnewerdung offen-
baren.8 Alle drei Erfahrungsquellen sind wesentlich eigenständig und

55

Der Ausgang, die drei Quellen der Erfahrung und das Problem des Apriori

8 Eine eigentümliche Zwischen- oder Mischwelt stellt die gegenständliche Phantasie-
und Erinnerungswelt dar, in der sich reproduktiv-sinnliche und ideale Momente mi-
schen. Die Erinnerung kann sich außerdem auf unsinnlich-inständliche Akte und Zu-
stände des Subjekts richten, fällt dann also in den Kreis der reflexiven Selbstanschau-
ungswelt.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


können nicht, wie sowohl der Idealismus als auch der Materialismus
meinen, aufeinander reduziert werden. Wir sind darum keineswegs
allein auf die sinnliche Erfahrung angewiesen, um z.B. das Wesen des
theoretischen Denkens, also die innere Struktur des Erkenntnisvoll-
zuges, zu erfassen. Das lässt sich an einem idealen Gegenstand, etwa
an einem reinen geometrischen Gebilde, oder einem reflexiven Zu-
stand, z.B. der Traurigkeit, genauso, ja in gewisser Hinsicht sogar bes-
ser als an einem sinnlichen Phänomen durchführen. Damit klärt sich
auch Kants Aprioritätsbegriff: Im Grunde bezieht er sich auf die sinn-
liche Erfahrung und behauptet, dass wir auch vor oder unabhängig von
dieser bestimmte Einsichten gewinnen können. Nur wurde ihm nicht
deutlich genug, dass wir auch in diesem Fall aposteriori vorgehen, d.h.
von einer Erfahrung ausgehen müssen, aber eben nun keiner sinn-
lichen, sondern einer idealen oder reflexiven Erfahrung, z.B. der Erfah-
rung der inneren Raum- und Zeitanschauung. Ein reines Apriori ist
damit so unmöglich wie eine Kritik der reinen Vernunft. Die Vernunft
ist nie »rein«, rein im Sinne von »erfahrungslos«, vielmehr muss sie
immer von einer Erfahrungsbasis ausgehen, sich durch sie hindurch-
arbeiten, sie evtl. transzendieren und wieder zu ihr zurückkehren. Es
liegt auf der Hand, dass wir auch im Falle des Leidens von einem kon-
kret erfahrenen Leidphänomen ausgehen müssen. Ist dieses wie im
Falle unseres Exemplarbeispieles als Bewusstseinstatsache einmal ge-
setzt (bzw. in derWahrnehmung nachgesetzt), dann können wir durch-
aus erfahrungsunabhängig und auf reduktivem Wege weitere Einsich-
ten gewinnen.

5. Weitere Methoden der Leidensphilosophie

»Ist Wahrheit nichts, weil sie dir Leiden bringt?«
(Euripides, zit. bei Staiger 1940, S. 35)

Wenn wir etwas erkennen wollen, müssen wir uns auf ein konkretes
Etwas richten, in unserem Fall das Leiden. Schon ein Kind, das einen
Schmerz ausdrückt, tut dies, wenn natürlich auch unreflektiert und
implizit. Erfolgt dieser »Ausdruck« vorsprachlich und leiblich, dann
können wir von einer Ausdrucksdeskription sprechen, die durchaus
sinnhaft ist, auch wenn sie sich keiner konventionalen Zeichen bedient.

Auf ihr baut die erste echte, weil sprachlich vermittelte Deskripti-

56

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


on auf. Dabei wird das Erlebte irgendwie zu be- oder zu umschreiben
versucht. Wenn dies spontan und unsystematisch erfolgt, spreche ich
von der naiven oder vorwissenschaftlichen Deskription. Wenn dagegen
z.B. ein Arzt einen Befund nach gewissen, etwa zeitlichen, räumlichen
und logischen Kriterien erhebt, dann geht er geordneter vor und be-
dient sich einer wissenschaftlichen oder fast-wissenschaftlichen De-
skription. Es liegt auf der Hand, dass ohne Deskription keine Erkennt-
nis möglich ist. Ihr einfachstes, grundlegendstes Element ist der
indizierende Hinweis, der zuerst leiblich mit dem zeigenden Finger
und Blick, später rein geistig erfolgt: »Da tut es weh.«, »Dorthin strahlt
der Schmerz aus.« oder reflexiv-intentional: »Ich bin traurig und fühle
mich matt.« usw. – eine Fähigkeit, die am Ende des ersten Lebensjahres
erwacht bzw. von den primären Bezugspersonen geweckt wird. Es ist
klar, dass dieser geistige Akt nicht im eigentlichen Sinn gelernt oder
gar erklärt werden kann, da jeder Lern- und Erklärungsvorgang diesen
intentionalen Grundakt voraussetzt. Er kann nur intuitiv erfasst wer-
den und ist unmittelbar evident. Aller diskursiven Vernunft (»Ver-
stand«) geht darum notwendig ein intuitiver Vernunftakt voraus, der
keineswegs irrationaler, etwa nur »gefühlsmäßiger« Natur wäre, son-
dern im vollen Sinne »rational«, aber eben intuitiv-rational vollzogen
wird.

Wenn mehrere Phänomene beschrieben wurden, können sie ver-
glichen werden. Im Vergleich zeichnen sich dann Momente ab, die
identisch und solche, die verschieden sind. Trauer und Verzweiflung
sind beides leidvolle, bedrückende Gefühle, aber während die Trauer
eine stärker passiv-sich-ergebende Charakteristik zeigt, besitzt die Ver-
zweiflung eine stärker aktiv-aufbegehrende Dynamik. Heben wir diese
Züge heraus, dann »abstrahieren« wir vom Konkretum und umgren-
zen allgemeinere oder sogar allgemeinste Aspekte. Die Aussage: Trauer
und Verzweiflung sind Gefühle (und keine Phantasien oder Handlun-
gen), wäre eine solche durch Abstraktion gewonnene »Mehr- oder All-
gemeinheit«.

Es ist klar, dass die Abstraktion als einmaliger Akt immer nur an
Konkreta durchgeführt werden kann. Ihre Weiterentwicklung erfährt
sie, wenn sie zu einem Abstraktionsprozess wird: Gefühle sind
Gemütsbewegungen; Gemütsbewegungen sind psychische Prozesse;
psychische Prozesse sind zeitliche Abläufe; zeitliche Abläufe sind Ge-
schehnisse; Geschehnisse sind Seiendes. Man sieht, der Abstraktions-
prozess bewegt sich reduktiv auf Bestimmungen zu, die immer weni-

57

Weitere Methoden der Leidensphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ger konkret, immer allgemeiner und immer grundlegender werden,
nichtsdestotrotz dem konkreten Sachverhalt inhärieren und ihm da-
rum entnommen werden können. Ja, dieser Prozess kommt schließlich
an eine Grenze, die nicht mehr hintergehbar ist. Denn das Sein oder
Seiende als solches lässt sich durch Anderes nicht mehr, sondern nur
noch in sich (z.B. als immanente Seinsstruktur) bestimmen.

Auf Deskription, Vergleich, Abstraktion und hypothetischer Ver-
allgemeinerung baut die so genannte induktive Analyse auf, welche für
alle Spezialwissenschaften der Natur und des Geistes typisch ist und
deren Ziel es ist, aus einem gegebenen Phänomenbestand noch nicht
gegebene, weil »eingehüllte« allgemeinere Verhältnisstrukturen, z.B.
Gesetz- und Regelmäßigkeiten, herauszuarbeiten. Denn für den
menschlichen Geist ist es charakteristisch, dass vieles nicht gegeben
ist und nicht unmittelbar erscheint, sondern erst indirekt, eben durch
»Aufdeckung« sichtbar gemacht werden muss. Wenn ein Physiker den
Fall eines Apfels, einer Feder und eines Erzklumpen vergleicht, kann er
aus ihnen einen zuvor unbekannten, latent vorhandenen stabilen Ge-
setzeszusammenhang ihrer Bewegung abstrahieren, den er dann – hy-
pothetisch! – auf alle möglichen irdischen und kosmischen Bewegun-
gen überträgt. So ging Newton vor, als er das Gravitationsgesetz
entdeckte. Die Induktion setzt sich also aus einer wissenschaftlichen
Deskription, einer Vergleichung, einer nachgewiesen vielgemeinen
und aus einer hypothetisch allgemeinen Abstraktion zusammen. Denn
dass jene drei Körper gemäß dem Gravitationsgesetz zur Erde fallen, ist
gewiss, während es nur wahrscheinlich (und real nie feststellbar) ist,
dass alle Körper des gegenwärtigen, vergangenen und zukünftigen
Kosmos gravitieren.

Da die Induktion vom gegebenen Konkretum auf dessen allgemei-
nere Bestimmungen und Bedingungen zurückgeht, ist sie ein redukti-
ves, d. h. vom Bedingten zum Bedingenden fort- oder besser rück-
schreitendes, Verfahren. In der Regel dringt sie nur bis zu jenem
Punkt vor, an dem ein allgemeines Gesetz gefunden werden kann, das
noch mehr oder weniger anschaulich in den Konkreta selbst mitgege-
ben, primär aber verhüllt ist und darum durch die Abstraktion in die
ideale Anschauung gehoben werden muss. Anders verhält es sich mit
einer »Reduktion«, die jene Bestimmungen eines Konkretums zu er-
mitteln sucht, die nicht mehr weiter differenzierbar sind, also den phä-
nomenologischen Grund eines Gegebenen ausmachen. Hier ist von
einer Fundamentalanalyse oder Fundamentalreduktion zu sprechen:

58

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wenn ich von einem gegebenen Dreieck nicht nur die Höhe, die Fläche
usw. ermittelt habe, sondern so weit fort und zurück schreite, bis mir
klar wird, was ein Winkel, eine Strecke, ein Punkt, eine Zahl, ja über-
haupt eine quantitative Größe ist, dann bin ich zu jenen Grundbestim-
mungen des Dreiecks vorgedrungen, die zwar noch anschaubar sind,
aber nicht mehr weiter analysiert, d.h. auf andere Momente zurück-
geführt werden können. A. v. Pauler (Logik, Versuch einer Theorie der
Wahrheit, 1929, S. 5–7, S. 269–276) hat diese im Grunde uralte Me-
thode wieder ins philosophische Bewusstsein gehoben, der Induktion
und Deduktion gleichhoch zur Seite gestellt und in ihr, eben weil sie zu
den letzten gegenständlichen Gründen eines Sachverhalts vorzudrin-
gen sucht, die philosophische Erkenntnismethode schlechthin erblickt.
Auch hier gelangen wir also von einem Gegebenem, dem Dreieck etwa,
zu etwas, das primär verhüllt und nicht gegeben ist, aber durch die
phänomenologisch-reduktive Analyse in die Anschauung gehoben
werden kann. Offensichtlich ist die Reduktion nicht mit der Induktion
identisch, obwohl diese jene, jene aber nicht diese impliziert. Während
die Induktion als Ziel das »Vielgemeine« oder das »Umfangallgemei-
ne« hat und innerhalb der Grenzen der Erfahrung bleibt, hat die Re-
duktion das »Einfachallgemeine« oder »Grundallgemeine« zum Ziel
und überschreitet sogar, wenn sie zur reduktiv-regressiven Analyse
wird, die Grenzen der Erfahrung.9 So beschreibt Newtons induktiv ge-
wonnenes Gravitationsgesetz das Verhalten wahrscheinlich aller phy-
sischen Körper, während die Erkenntnis, dass jeder Körper rein mathe-
matisch endlos teilbar ist und also keinen letzten endlichen Teil besitzt,
reduktiv gewonnen wird. Natürlich kommt einer reduktiven Erkennt-
nis, wenn sie mit innerer Notwendigkeit gilt, sekundär immer eine
induktiv allgemeine Umfangsgeltung zu: Wenn ein Körper aufgrund
seines Körperseins (rein mathematisch) keinen letzten, d.h. unteil-
baren endlichen Teil haben kann, dann gilt dies auch für alle möglichen

59

Weitere Methoden der Leidensphilosophie

9 Nur die reduktiv-regressive Analyse vermag, wie ich sogleich darstelle, wissenschaft-
lich korrekt, kritisch, allgemeingültig und rational nachvollziehbar die Grenzen der
Empirie zu transzendieren. Deswegen ist sie die Erkenntnismethode der metaphysi-
schen Philosophie par excellence, wie Pauler und Brandenstein mit Nachdruck betonen
und z.B.Hessen (1932) in seiner klärenden Schrift »Die Methode der Metaphysik«, sich
weitgehend auf Pauler stützend, überzeugend darlegt. Allerdings gelingt Hessen nicht
die vollständige Durchklärung der deduktiven Methode und ihre Abgrenzung von der
Reduktion, ein Mangel, dem wir bedauerlicherweise schon bei Pauler begegnen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


physischen und idealen Körper überhaupt (woraus natürlich nicht
folgt, dass sie auch real physikalisch geteilt werden können).

Über diese Erkenntnisgrenze ist nur dadurch hinauszugelangen,
dass jene Seinsvoraussetzungen eines Phänomens gesucht werden, die
nicht mehr selbst im Phänomen gegeben, darum prinzipiell in diesem
nicht anschaubar sind und also indirekt erschlossen werden müssen.
Eine reduktive Analyse kann noch zeigen, welches die Grundmomente
des Leidens sind, aber sie kann nicht klären, wie und woher das Leiden
überhaupt kommt. Dies leistet erst eine regressive Analytik, also eine
Analyse, die zu jenen logischen und ontologischen Seinsvoraussetzun-
gen eines Phänomens zurückschreitet, die über dasselbe hinaus-
gehen.10 Wenn die Physiker vom heutigen Zustand des Weltalls aus
auf seinen möglichen Beginn im Urknall oder Psychoanalytiker von
gewissen erlebbaren Symptomen auf Strukturen des Unbewussten zu-
rückschließen, dann bedienen sie sich der regressiven Analyse. Hierbei
handelt es sich wesenhaft um eine logische Erschließung, die über jede
mögliche Erfahrung hinausgeht (also transempirisch bzw. transzen-
dent genannt werden darf) und darum »metaphysische Dignität« be-
sitzt. Denn der Urknall und das Unbewusste können niemals beobach-
tet werden, sie sind, um mit Kant zu sprechen, prinzipiell keine
Gegenstände einer möglichen Erfahrung. Fast alle Wissenschaften ar-
beiten mit dieser Methode, so z.B. die Archäologie, die Historik, die
Kriminalistik, die Tiefenpsychologie usw. – sie alle streben, auch wenn
sie es oft abstreiten, über das Phänomenale hinaus und versuchen zu
dessen transzendenten Seinsvoraussetzungen zu gelangen. Der
deutsch-ungarische Philosoph Bela v. Brandenstein (Von der Methode
der Metaphysik, 1965b, Kap. 18) hat diese Methode, die latent immer

60

Ausgangspunkt und Methode

10 Husserl lehnt in der von ihm inaugurierten Phänomenologie diesen Erkenntnisweg
leider von vornherein ab, wohl in der Hauptsache darum, weil er darin nur eine meta-
physische, d.h. in seinem Sinne schlecht spekulative »Deduktion« sieht. In Wahrheit
sind analytische Reduktion und regressive Analyse aber streng von der Deduktion zu
unterscheiden, denn während jene immer vom Bedingten »rückwärts« zum Bedingen-
den gehen, kann die echte Deduktion, die mathematische, progressiv von der Vorgestal-
tung zur Nachgestaltung, also in gewissem Sinne vom Bedingenden zum Bedingten,
vom Grund (»Allgemeinen«) zur Folge (»Besonderen«) streng notwendig voranschrei-
ten. Dieser Weg steht dem philosophischen Denken nicht offen, weswegen die Ver-
wechslung von Deduktion und Reduktion bzw. Regression, die wir schon bei Descartes
(der die mathematische Deduktion mit der regressiven Analyse gleichsetzt) und Kant
antreffen, eine fatale, folgenschwere Verwirrung stiftet, die bis heute die Philosophie
schwer belastet.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in der Philosophie lebte, wiedererweckt, von ihren begriffspoetischen
Verunreinigungen befreit und zur wichtigsten Erkenntnismethode der
Philosophie erhoben. Dabei betont er vor allem ihre kritische Kom-
ponente (Grundlegung der Phil., Bd. 4, Wissenschaftslehre, 1966,
S. 181–198: Das Evidenzproblem), durch die die Wissenschaftlichkeit
der transzendenten philosophischen Erkenntnis gesichert wird. Es han-
delt sich dabei um den Aufweis der negativen Evidenz mittels der ar-
gumentatio ex contrario. Was heißt dies?

Eine Erkenntnis, die auf einer direkten intuitiven, aber bislang
nicht begründeten und darum nicht rational allgemeingültigen Evi-
denz basiert, wird dadurch hinterfragt und erkenntnistheoretisch be-
gründet, dass ihr Gegenteil angenommen und mit allen logischen Fol-
gen durchgefochten wird. Stößt man am Ende dieses Diskurses auf
einen Selbstwiderspruch, dann hat sich die negative Evidenz als die
indirekte Absicherung der positiven, nun auch rational allgemeingülti-
gen Evidenz eingestellt.11

Nur in dieser Form verdient die transempirisch-regressive Ana-
lyse den im besten Sinne gemeinten Namen der »Spekulation«. Denn
ihre begrifflichen Diskurse heben immer in einem (ohne Selbstwider-
spruch nicht leugbaren) Erfahrungssein und dessen immanenter, be-
grifflich zu fassender Logizität an und suchen auf kritischem Wege,
d.h. durch Selbstinfragestellung, die notwendigen transempirischen
Seinsvoraussetzungen des in Frage stehenden Phänomens oder Pro-
blems zu ermitteln. Aus reinen Begriffen lässt sich, wie Kant zu Recht
gegen die »deduktive Metaphysik« eines Spinoza (später eines Hegel)
betont, also in der Tat nichts herleiten, da es reine Begriffe gar nicht
gibt. Aber aus erfahrungsgesättigten Begriffen lassen sich sehr wohl
erfahrungstranszendente Verhältnisse, insofern sie mit Notwendigkeit
in die phänomenale Immanenz ragen, erschließen. Ohne solch eine
kritisch-regressive Methode ist Philosophie in ihren wichtigsten Dis-
ziplinen, nämlich als »Grundwissenschaft« (Ontologie), »Wirklich-
keitswissenschaft« (Metaphysik), Kosmologie und Anthropologie un-
möglich. Denn in allen diesen Wissenschaften haben wir es mit
Seinsregionen zu tun, die sich nicht im Phänomenalen erschöpfen, ja

61

Weitere Methoden der Leidensphilosophie

11 Entsteht bei der argumentatio ex contrario kein Selbstwiderspruch, dann muss die
Ausgangsthese, die positive Evidenz, als scheinbar richtig entlarvt und als falsch ver-
worfen werden.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


darin nicht einmal ihr Wesenhaftes12 zeigen. Das verkannten Husserl,
Scheler und z.B. auch Heidegger.

Von all diesen Verfahren sind die progressiven, genetischen, syn-
thetischen, konstruktiven, kombinatorischen oder mit einem Wort die
deduktiven Verfahrensweisen streng zu unterscheiden.13 Während die

62

Ausgangspunkt und Methode

12 Damit ist natürlich klar, dass die Sachverhalte dieser Seinsregionen (z.B. Gott, die
Materie an sich, das Unbewusste etc.), selbst wenn mit Notwendigkeit und in ihrem
Dasein und teilweise auch in ihrem Sosein (Wesen) erkenntnissicher erschlossen, auch
nicht wesenhaft erkannt, d.h. direkt angeschaut, unmittelbar erlebt, »geschaut« werden
können. Insofern hat D. v. Hildebrand (1950, S. 78–91) Recht, wenn er die intuitive
Wesensschau als höchste Erkenntnisform und –methode hinstellt. Sie ist aber nur inso-
fern die höchste Erkenntnis, als sich nur in ihr alle Erkenntnis voll erfüllt, d.h. ganz und
gar bei ihrem Gegenstand ankommt. Aber sie ist nicht die höchste wissenschaftliche
Erkenntnisform, insofern sie als rein positive Erkenntnisintuition erstens kein Erkennt-
nisergebnis zu sichern vermag (daher sich in der Tat oft täuscht), ihr also der Wissen-
schaftsstatus abgeht, und sie zweitens unendlich viele Sachverhalte gar nicht erreichen
kann, eben all jene, die sich prinzipiell der direkten Intuition, der unmittelbaren We-
sensschau (nicht aber der regressiven Erschließung) entziehen. Trotzdem gilt katego-
risch, dass jede indirekte Erkenntnis auf einer positiv evidenten Erkenntnis, einer un-
mittelbaren Gegenstandsschau aufbauen muss; erst beide zusammen bilden die für den
Menschen mögliche Gesamterkenntnis, innerhalb deren Grenzen unendlich viel nicht
unmittelbar erschaut werden kann. Das wäre erst dann möglich, wenn der Mensch nicht
nur die Existenz des Absoluten erschließen, sondern direkt »in sein Antlitz« blicken
könnte, was ihm aus eigener Kraft verwehrt ist. Im Übrigen ist Hildebrand als erschlie-
ßendes Verfahren nur die (mathematische) Deduktion bekannt, die er zu Recht für das
philosophische Erkennen als inadäquat einstuft, die er aber zu Unrecht mit dem indirek-
ten philosophischen Erkennen gleichsetzt. Von der Existenz des reduktiv-regressiven
Verfahrens, das ja alle großen Philosophen in einem fort anwenden, weiß Hildebrand
nichts. Dieses Schicksal teilt er mit allen Husserlschülern und wohl allen Phänomeno-
logen.
13 Einen schwer bestimmbaren und auch allgemein umstrittenen Status nimmt die
»transzendentale Deduktion« in der Kritik der reinen Vernunft (1881) von Kant ein
(Transzendentale Elementarlehre, zweites Hauptstück, Von der Deduction der reinen
Verstandesbegriffe, S. 103–137), zweifellos das Kernstück seiner theoretischen Philoso-
phie. Die Verwirrung kommt dadurch auf, dass Kant erstens von Deduktion spricht und
zweitens behauptet, diese sei apriorischer Natur, womit er sagen will, dass gewisse Be-
dingungen der Möglichkeit aller Erfahrung unabhängig (also a priori) von aller (!) Er-
fahrung ermittelt werden können und aufgrund dieser Erfahrungsunabhängigkeit mit
notwendiger Geltung im Erkenntnisgegenstand (!) auftreten. Betrachten wir Kants
Ausführungen genau, dann müssen wir feststellen, dass er bei der »deduktiven« Ermitt-
lung transzendentaler, d.h. die Erfahrung a priori bestimmender Formen (Zeit und
Raum) und Kategorien (Grundbegriffe wie Kausalität und Substanz) erstens zwar nicht
nur von einer sinnlichen, aber durchaus von einer unsinnlich-anschaulichen Erfahrung
ausgeht, so vor allem von der Erfahrungsgewissheit des Selbstbewusstseins (des empi-
rischen Ichs oder der empirischen Apperzeption), und dass er zweitens nicht im mathe-

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


oben genannten Methoden wesentlich »zurückgehen« (nämlich von
einem gegebenen Bedingten zu den gegebenen oder nichtgegebenen
Bedingungen dieses Bedingten, von der Folge zum Grund, vom Beson-
deren zum Allgemeinen), also reduktiv-regressiver Natur sind, schrei-
ten die jetzt zu betrachtenden Methoden vorwärts (nämlich von den
Voraussetzungen, den Gründen zu den Folgen). Dabei müssen wir Ver-
fahren unterscheiden, deren Fortschreiten irgendwie »gebunden« und
geregelt ist, von denen, deren Fortschreiten völlig ungebunden erfolgt.
Wenn ich erkannt habe, was die 1 als Einser-Menge bedeutet, und zu-
dem die Regel der Addition verstanden habe, dann kann ich aus der 1
ohne weiteren Rückgriff auf irgendeine Empirie endlos weitere Men-
gen, eben 2,3,4 usw. »konstruieren« oder »kombinieren«, also deduzie-
ren.14 Dabei bin ich zwar frei, überhaupt diese Deduktion durchzufüh-
ren (denn ich kann es ja auch lassen), wenn ich mich aber dazu
entschlossen habe, ist meine Freiheit völlig dahin, dann muss ich –
dem Axiom der 1 und der Regel der Addition gemäß – gleichsam wie

63

Weitere Methoden der Leidensphilosophie

matischen Sinne deduziert, allerdings auch keine Induktion betreibt, sondern im vollen
Sinne reduktiv-analytisch vorgeht. Denn er versucht (etwa im 3. Kapitel: Von der Syn-
thesis der Recognition im Begriffe), aus einer unsinnlichen Gegebenheit, eben dem un-
mittelbar gewissen Selbstbewusstsein (als dem Bedingten), deren notwendige transzen-
dentale Bedingungen (transzendentale Apperzeption, unwandelbares Bewusstsein und
gewisse Grundbegriffe usw.) herauszuarbeiten, also vom gegebenen Bedingten zum
nicht unmittelbar gegebenen Bedingenden zurück und nicht deduktiv vorwärts zu
schreiten. Von Deduktion im mathematischen Sinne also keine Spur! Dafür alles echte
»Reduktion«, d.h. Rückführung des ontologisch Späteren, aber epistemologisch-er-
kenntnismäßig Früheren (des Bedingten) auf das ontologisch Frühere, aber epistemolo-
gisch Spätere (das Bedingende). Dabei wird offenbar, dass diese reduktive Analyse nie-
mals apriorisch ansetzen kann, d.h. vor aller (auch innerer) Erfahrung (sondern
höchstens vor aller sinnlichen Erfahrung!), und dennoch die transzendentalen, vor der
Erfahrung schon wirksamen (aber nicht vor, sondern nur in der Erfahrung erfassbaren)
Bedingungen der Erfahrungsgegebenheiten mit Notwendigkeit erschließen kann. Ge-
wiss also gibt es vor der Erfahrung, d.h. in diesem Sinne a priori, wirksame Bedingun-
gen der Erfahrung (und zwar sowohl von Seiten der Vernunft als auch von Seiten des zu
erkennenden Sachverhaltes her), doch können sie nicht »a priori«, d.h. vor der Erfah-
rung, sondern nur in und mit dieser, sprich a posteriori aufgedeckt werden. Dabei muss
es sich keinesfalls nur um sinnliche Erfahrungen handeln, vielmehr umfasst »Erfah-
rung« die sinnliche, die ideale und die reflexive Erfahrung.
14 Die 1 fungiert dabei als die endliche Grund- oder Urquantität, die 2,3,4 usw. fungie-
ren als die von ihr abgestalteten endlichen Folgequantitäten. Genau betrachtet ist die 1
allerdings nicht allgemeiner als die 2,3 usw., sondern nur einfacher, grundlegender. Es ist
darum verfänglich zu sagen, die Deduktion schließe vomAllgemeinen zum Besonderen.
Im Grunde ist das nicht der Fall und mit keiner Methode möglich!

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine Rechenmaschine endlos ganz bestimmte Mengengrößen pro-
duzieren. Charakteristisch an diesem Verfahren ist seine Gebunden-
heit, sein deduktiv-ableitend-synthetisches Moment und seine pro-
gressive Dynamik, wobei die Synthese darin besteht, zu einem
Gegebenen, der 1 hier, etwas hinzuzutun, was in der 1 als solcher nicht
gegeben ist, eben eine nochmalige 1, um die 2 zu bilden. Nach diesem
»logistischen« Gesetz arbeiten alle Computer. Die Deduktion, die ur-
sprünglich immer progressiv, sekundär auch ingressiv erfolgen kann
(d.h. von den Folgen zu den Gründen zurückgestaltet), ist die Haupt-
methode aller Mathematik, Statistik und mathematischen Naturwis-
senschaft (Brandenstein, 1970, S. 391–400).

Von dieser progressiven Deduktion ist streng die progressive, aber
weitgehend ungebundene Degression zu unterscheiden: Wenn ich spa-
zieren gehe und einen Fuß vor den anderen setze, dann leite ich nicht
aus dem ersten Schritt den zweiten ab, sondern ich setze ihn schöp-
ferisch-neu und nahezu unabhängig vom vorangegangenen Schritt
hinzu. Dabei kann es sein, dass der zweite Schritt – gegenüber der
Richtung des ersten Schrittes völlig überraschend – eine Richtungs-
änderung initiiert, aber es kann auch sein, dass überhaupt kein Schritt
erfolgt oder der Schritt zurückgeht. Alle Entwicklung, Genesis und
Dialektik ist wesentlich degressiv und kann daher niemals deduziert
werden. Wird dies dennoch wie bei Spinoza in seiner »Ethik« und bei
Hegel in seiner »Logik« versucht, schleichen sich methodische Zwitter-
gestalten wie die angeblich notwendige Dialektik Hegels in das Denken
ein. Im Grunde beruht alle schlechte Spekulation auf der Verwechslung
der (totisch-qualitativen) Degression mit der (mathematischen) De-
duktion oder der (logischen) Reduktion bzw. Regression. Alles Geneti-
sche, ob dialektischer oder nichtdialektischer Art, lässt sich nur durch
die mit- und nachvollziehende degressive Deskription erfassen. Nie-
mand kann rein logisch aus der oralen Phase Freuds die anale oder aus
der sensomotorischen die präoperationale Phase Piagets ableiten, son-
dern er muss diese Abfolge beobachten und beschreiben, und kann erst
danach einen möglichen inhärenten sachlogischen Zusammenhang der
beiden Phasen herausanalysieren, mehr ist nicht möglich.

Damit wird auch klar, wo die Synthese ihren Ort unter den Me-
thoden hat: Synthetisch ist die mathematische Progression (sei es als
deduktive Kombination oder Konstruktion), und synthetisch ist die de-
skriptive Degression. Während jedoch jener ein notwendigartiger Cha-
rakter zukommt, ist diese wesentlich ungebunden-frei und kann daher

64

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


keinen logisch zwingenden Status konstituieren. Völlig unmöglich er-
weist sich auf diesem Hintergrund die Möglichkeit einer synthetischen
Analyse, sei es als logische Reduktion oder Regression. Jedes Urteil ist
darum, das ist gegen Kants Urteilslehre in der Einleitung zur »Kritik
der reinen Vernunft« zu betonen, wesentlich analytisch, denn in einem
Urteil wird immer eine Abstraktion bzw. Analyse vollzogen: Von
einem gegebenen Sachverhalt wird ein im Sachverhalt liegendes Ele-
ment, Moment oder immanenter Zusammenhang ausgesagt. Das heißt
aber keineswegs, wie Kant meinte, dass analytische Urteile erstens aus-
schließlich an die mögliche Empirie gebunden seien und zweitens keine
neue Erkenntnis geben könnten. Denn jene Bedingungen eines gege-
benen Sachverhaltes, die jenseits seines Gegebenseins liegen, sind mit
Notwendigkeit oder Wahrscheinlichkeit aus seiner Struktur erschließ-
bar, während jene noch verborgenen Bedingungen, die in ihm liegen,
aber von uns nicht unmittelbar gesehen werden, wenn auch oft müh-
sam, so durchaus herausgeschält werden können. Analytische Urteile
können also echt neue und sogar transempirische Erkenntnis geben
und sind dennoch niemals synthetisch. Synthetisch ist vielmehr das,
was dem Urteil vorausgeht, z.B. die mathematische Synthese von 5
und 7 zu (5+7) oder die physisch-reale Synthese von Körperlichkeit
und Schwerkraft in der Natur. Das sah Kant irgendwie, verwirrte es
aber in seiner Lehre vom synthetischen Urteil. Schließlich wirkte sich
die unvermeidbare Sprachfassung von Urteilen fatal aus: Denn in der
Tat ist ein Satz immer die synthetische, also schaffend-bildende, de-
gressiv vorwärts schreitende Zusammensetzung von Satzteilen, wäh-
rend das von ihm gemeinte und ausgedrückte Urteil wesenhaft ana-
lytisch und rückschreitend vorgeht!

Was das Leiden betrifft, werden wir uns auf die Ausdrucksdeskrip-
tion, die vorwissenschaftliche und die wissenschaftliche Deskription,
die phänomenologisch-reduktive Analyse, die analytische Induktion
und die transphänomenologisch-regressive Analyse stützen. Die ma-
thematische Deduktion kommt nur in Ausnahmefällen zum Einsatz
(z.B. bei der Aufstellung des logistischen »Leidenskalküls«). Die wis-
senschaftliche Synthese besteht zum einen in der Zusammenschau
aller deskriptiv, induktiv und reduktiv-regressiv gewonnenen Erkennt-
niszusammenhänge, zum anderen in ihrer sprachlichen Vergegenwär-
tigung.

Zusammenfassend bin ich also der Überzeugung, dass eine echte,
d.h. intuitiv und methodisch-diskursiv begründete, kritisch gesicherte,

65

Weitere Methoden der Leidensphilosophie

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


systematisch-gegenstandsgerechte, allgemein verbindliche und ratio-
nal nachprüfbare Wissenschaft vom Leiden möglich ist. Wie alle Wis-
senschaft wird sie mit einem ersten Hinweis (Indikation) auf die Sache
– ein konkretes Beispiel – und ihre Problematik beginnen, übergehen
zu einem ersten Aufweis der Struktur des Leidens, der im Rahmen
einer Deskription erfolgt, fortschreiten zu einem Erweis der phänome-
nologischen Grundbeziehungen dieser Struktur, was durch die reduk-
tive Analyse der Bedingungsverhältnisse dieser Struktur geschieht,
und, wo möglich und nötig, wird sie mit einem Beweis der inneren
Notwendigkeit dieser Strukturverhältnisse endigen, was mittels der
regressiven Analyse, dem Aufweis der negativen Evidenz und der ar-
gumentatio ex contrario erreicht werden soll.

6. Notwendigkeit und Allgemeinheit der Erkenntnis

Eine subjektiv-individuelle Evidenz wird erst dadurch wissenschaftlich
relevant, dass sie intersubjektiv vermittelbar und sachlich-objektiv be-
gründbar ist. Habe ich z.B. erkannt, dass Farben primär zweidimensio-
nal und sekundär dreidimensional ausgedehnt sind, dann kann ich dies
mitteilen und mit den Erfahrungen der Anderen vergleichen. Finde ich
mich bestätigt, dann lässt sich der Geltungsumfang dieser Erkenntnis
induktiv endlos erweitern, ohne allerdings auf diesem Wege zu einer
vollen Allgemeingültigkeit dieser Erkenntnis zu kommen. So verhält
es sich mit aller induktiven Erkenntnis, sei es in den Natur-, sei es in
den Geisteswissenschaften. Auch das Gravitationsgesetz Newtons
kann immer nur den Status einer wahrscheinlichen Allgemeingültig-
keit annehmen. Das würde sich ändern, wenn es einen Weg gäbe, die
Notwendigkeit der Zweidimensionalität der Farben (oder des Gravita-
tionsgesetzes) und damit ihre Allgemeingültigkeit aus der Sache selbst,
d.h. aus dem Sosein der Farben, zu erweisen.

Im Falle der Farben ist das gewiss sehr schwierig, wenn auch viel-
leicht nicht unmöglich. In anderen, vor allem den mathematischen und
logischen Gegenstandsfeldern ist die Notwendigkeit und mit ihr die
Allgemeingültigkeit leichter zu erweisen: So lernen wir schon früh,
durch rein geometrische Umgestaltung zu beweisen, dass ein planes
Dreieck nur 180 Grad umfassen kann, dass also das Dreiecksein (und
damit jedes Dreieck) durch das Moment der 180 Grad notwendig be-
dingt ist. Wenn dieser Zusammenhang beweisbar ist, und zwar aus der

66

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sachlage selbst heraus, also analytisch, dann konstituiert sich mit der
Notwendigkeit auch eine mögliche echte oder apodiktische Allgemein-
heit. Wir können dann behaupten: Immer wenn drei Punkte durch drei
gerade Strecken verbunden werden, müssen sie 180 Grad umfassen,
ergo gilt dies für jedes seinsmögliche und denkbare plane Dreieck und
also für jedes mögliche Denken und d.h. für jeden möglichen Denken-
den überhaupt, sei er Mensch, Geist oder Gott. Man sieht, es ist die im
Objekt selbst bestehende Notwendigkeit, die die sachliche Allgemein-
heit fundiert und nicht, wie Kant meinte, das Denken. Und es ist die
sachliche Allgemeinheit, die wiederum die intersubjektive Allgemein-
heit fundiert und nicht umgekehrt, wie die Konventionalisten meinen.

Wie aber erkennen wir die Notwendigkeit? Indem wir in einem
Sachverhalt solche Bedingungen seines Bestehens aufweisen, ohne die
er nicht so bestünde, wie er besteht. Diesen Notwendigkeitserweis
kann eine Induktion niemals, sehr wohl aber eine reduktive oder re-
gressive Analyse erbringen. Denn es macht einen fundamentalen Un-
terschied, ob ich z.B. in einem Akt des Geistes die Intentionalität ent-
decke und dann in endlos vielen weiteren Akten vergleichend
wiederentdecke, oder ob es mir gelingt zu zeigen, dass aktive, d.h. sich
selbst bestimmende Geistigkeit (sei es alsWollen, Denken oder Fühlen)
sich ohne Intentionalität nicht konstituieren kann. Dieser Erweis ist
durchaus möglich. Die Notwendigkeit gründet demnach immer in
einem Bedingungsverhältnis unterschiedener Momente eines Sach-
verhaltes. Dabei ist es gleichgültig, ob der Sachverhalt als ganzer kon-
tingent ist oder nicht. So ist es kontingent, ob ich mir ein Dreieck vor-
stelle oder nicht, ob ich es mir mit oder ohne einen rechten Winkel
denke. Wenn ich es mir aber vorstelle, dann kann ich nicht umhin, es
mit 180 Grad zu denken.

Hier können wir an zwei andere, historisch bedeutsame Versuche
erinnern, die Notwendigkeit eines Strukturzusammenhanges in einem
Sachverhalt zu ermitteln: Es handelt sich um das transzendentale
Apriori Kants (1881, Einleitung, S. 35–47) und um die ideierende Va-
riation Husserls (1990, S. 255–270). Ersterer gründet die Notwendig-
keit einer Erkenntnis darin, dass er sie auf das Subjekt und dessen
Nicht-anders-Denken-Können bezieht, also etwa die Notwendigkeit
der 180 Gradheit aller Dreiecke auf die im Subjekt und nicht im Sach-
verhalt selbst verwurzelte Raumanschauung zurückführt. Danach ist
es das Subjekt, das nicht anders als räumlich anschauen kann und daher
etwa die geometrischen Gebilde als notwendig in ihrer Struktur

67

Notwendigkeit und Allgemeinheit der Erkenntnis

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erfährt. Durchdenken wir diesen Ansatz, müssen wir rasch sein Schei-
tern konstatieren. Schon die einfache Tatsache, dass es unendlich viele
geometrische Gebilde gibt, deren innere Zusammenhänge keinen not-
wendigen Status aufweisen, erschüttert Kants Konzept, da es ja logi-
scherweise keinen Unterschied zwischen notwendigen und nicht-not-
wendigen räumlich-geometrischen Zusammenhängen, z.B. zwischen
einem Dreieck und der Gestalt eines Staubkorns, begründen kann. Da-
rüber hinaus gibt es keinen erfahrbaren Hinweis, dass der Bedingungs-
zusammenhang etwa zwischen dem Dreieck und seinen inneren Ver-
hältnissen vom anschauenden Subjekt herstamme, dagegen aber
unmittelbare Gewissheit, dass dieser Zusammenhang dem angeschau-
ten Objekt selbst inhäriert.

Husserl (vgl. ausführlich Römpp 2005) dagegen fundierte die
Notwendigkeit zwar im angeschauten Gegenstand selbst, aber sein me-
thodischer Erweis dieser Notwendigkeit ist, wie ich sowohl für die in-
tuitive Wesensschau als auch für die ideierende Variation bereits ge-
zeigt habe, unzureichend. Vor allem die ideierende Variation ist nichts
anderes als eine verkappte Induktion. Denn mit jeder Variation wird ja
in Wahrheit ein neuer anderer, wenn auch mehr oder weniger ähn-
licher Gegenstand neben den exemplarischen Gegenstand gesetzt, mit
diesem verglichen und aus dem Vergleich die vorhandene oder nicht
mehr vorhandene Übereinstimmung, folglich Mehrgemeinsamkeit er-
mittelt. Nichts anderes tut die Induktion, die bekanntlich nie die Er-
kenntnis einer echten Allgemeingültigkeit begründen kann. Im Unter-
schied zur üblichen empirischen Induktion, die sich auf sinnlich
vermittelte Gegenstände bezieht, basiert die ideierende Variation Hus-
serls allerdings auf imaginativ gesetzten Gegenständen, was sie be-
stimmt nicht »notwendiger« macht.

Damit sollte deutlich geworden sein, dass die Notwendigkeit eines
Bedingungszusammenhanges nur im Gegenstande selbst und nicht im
Subjekt gründet und dass die Methode, diese Notwendigkeit und mit
ihr die Allgemeingültigkeit aufzuweisen, die reduktive, evtl. auch
regressive Analyse ist, die vom Bedingten ausgehend seine oft verbor-
genen Bedingungen herausarbeitet und durch eine argumentatio ex
contrario – also die probatorische Negation jener aufgewiesenen Be-
dingungen – beweist, dass das Bedingte ohne jene Bedingungen nicht
bestehensfähig ist, und also diese Bedingungen für sein Sosein notwen-
dig und damit für jedes solches Bedingte allgemein gültig sind. Wenn
nun irgendein Subjekt dieses Bedingungsverhältnis nachvollzieht,

68

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kann es nicht anders als diese Erkenntnis gewinnen. Die sachliche Not-
wendigkeit fundiert somit die subjektive, und diese beiden zusammen
fundieren die intersubjektive »Notwendigkeit«, wobei die letzteren (im
Gegensatz zur ersteren) auf dem freien Akt beruhen, sich überhaupt
erkennend auf jenes sachliche Bedingungsverhältnis einzulassen. Kurz:
Eine Wesensschau im Sinne einer direkten Schau der Grundstruktur
eines Phänomens ist möglich, aber wissenschaftliche, d.h. begründende
und kritische Dignität erhält sie erst durch eine diskursive Gegen-
stands- oder Sachanalyse, niemals durch bloße Intuition, wie Husserl
meint. Genau dies werden wir am Phänomen Leiden aufzuweisen ver-
suchen.

7. Ontisch – existenzialontologisch – transzendental –
fundamentalontologisch

Wenn wir unser Vorhaben mit traditionellen Begriffen umschreiben
wollen, ergibt sich ungefähr folgende Struktur: Ausgehend von kon-
kret-ontisch erfahrenen Lebensgehalten, hier von konkreten Leiden,
suchen wir in deren empirischem Bestand grundlegendere, das ontisch
Seiende bedingende ontologische Strukturverhältnisse aufzudecken.
Ontisches und Ontologisches ist hierbei zeitlich zugleich gegeben, lässt
sich also niemals in zeitliche Sukzession auseinander legen bzw. gene-
tisch auseinander entwickeln. Andererseits haben einmal etablierte on-
tologische Muster, also Selbst- undWeltentwürfe, eine präformierende
und selektive Potenz, was heißt, dass sie die weitere konkrete, ontische
Erfahrung eines Menschen und deren innere Verarbeitung wesentlich
bestimmen, wenn auch nicht vollkommen determinieren. So wird ein
Mensch, der von früher Kindheit an die tief greifende und andauernde
Erfahrung von Gleichgültigkeit seitens seiner wichtigen Bezugsper-
sonen gemacht hat, sehr wahrscheinlich im späteren Leben ein Grund-
gefühl von Heimatlosigkeit, Unbehaustheit, vielleicht sogar existen-
zieller Sinnlosigkeit entwickeln und entsprechend diesem Gefühl sein
Leben einrichten, ja fatalerweise sein Leben so führen und deuten, dass
er jenes Grundgefühl immer wieder bestätigt findet. Im Falle solcher
existenzieller Grundstrukturen spricht Heidegger von »Existenzia-
lien«, also von ontologischen Grundbestimmungen des menschlichen
Daseins, die in Bezug auf ein bestimmtes einzelnes Leben einen uni-
versalen Status annehmen, allerdings jederzeit revidiert werden kön-

69

Ontisch – existenzialontologisch – transzendental – fundamentalontologisch

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nen, wenn auch in der Regel unter großen Mühen. Über das ontisch-
ontologische Strukturverhältnis der konkreten menschlichen Existenz
hinaus lässt sich weiter fragen, wer wie warum wozu dieses Struktur-
verhältnis hervorbringt, also initiiert und gestaltet. Im Sinne Husserls
handelt es sich hierbei um die transzendentalphänomenologische Di-
mension, also um die Frage, wer wie jene ontisch-ontologischen Struk-
turverhältnisse »konstituiert«. In der hier vorgelegten Arbeit wird ver-
sucht, diese beiden Ansätze von Husserl und Heidegger im Sinne einer
»phänomenologischen Existenzialanalyse« zu verbinden.

Damit nicht genug sollen auch die letzten Seinsgrundbestimmun-
gen des Leidens erhellt werden, also alle jene Seinsmomente, die alles
menschliche Dasein und Tun tragen, darum auch jeder subjektiven
Konstituierung entzogen, dieser vielmehr vor- und mitgegeben sind.
Dabei zeigt sich, dass diese Seinsgrundbestimmungen im Sinne der
mittelalterlichen »Transzendentalien« fundamental in dem Sinne sind,
dass sie eine weitere Fundierung verbieten, sich also selbst begründen
oder fundieren. Dadurch wird auch offenbar, dass die Fundamentalon-
tologie Heideggers bezüglich des menschlichen Daseins, ja des Seins
überhaupt in zweierlei Hinsicht unzureichend ist: Erstens sind die
Existenzialien Heideggers gar nicht grundlegend, sondern werden von
einer tieferen Seinsstrukturschicht getragen und bestimmt, die Hei-
degger nicht im Entferntesten sah; und zweitens gelingt es ihm nir-
gends, das angeblich Fundamentale seiner Existenzialien zu erweisen;
er behauptet dies nur.

Interessant ist in diesem Zusammenhang, dass den Heidegger-
schen Existenzialien, wie es scheint, in mancher Hinsicht die logisch-
kognitiven Denkstrukturen, die Piaget, die emotionalen und ethischen
Strukturen, die Scheler und Hartmann, die volitiv-kognitiv-emotiona-
le Ichstruktur, die Brandenstein entdeckt haben, entsprechen. Das wäre
noch eingehender, als es hier möglich ist, zu klären. Vielleicht aber
vermag die hier vorgelegte Arbeit am Phänomen Leiden doch diese
»Abgleichungsarbeit« auf den Weg zu bringen und einen kleinen Bei-
trag dafür zu leisten.

Es muss betont werden, dass alle vier genannten Strukturschich-
ten – die ontisch-empirische, die existenziale, die transzendentale und
die fundamentalontologische Schicht – immer zugleich bestehen, also
niemals genetisch auseinander hervorgehen, auch wenn sie sich natür-
lich, wie das obige Beispiel andeutet, in der Zeit entfalten und in der
Zeit in komplexer Weise einander beeinflussen und bestimmen. Es gibt

70

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


also keinen Zustand des Menschen, in dem eine der vier genannten
Strukturschichten, die im Übrigen keineswegs statisch, sondern hoch-
dynamisch sind, fehlen könnte, es sei in pathologischen Fällen, und
auch da wohl nie vollständig. Immerhin mag eine existenziale, trans-
zendentale und (im Heidegger übersteigenden Sinne) fundamentalon-
tologische Psychopathologie hieran ansetzen und überprüfen, welche
Ausfälle, Überkompensationen und Verzerrungen in Bezug auf die ge-
samte Seinsstruktur des Menschen möglich sind. Auch für dieses De-
siderat mag die hier vorgelegte »Philosophie des Leidens« einen Bei-
trag leisten.

8. Jaspers’ Erkenntniskritik und das Leiden

Einer der Grundbegriffe der jasperschen Philosophie ist die »Existenz«.
Darunter versteht er jenen Seinskern des Menschen, der »der mögliche
Grund für die Freiheit des Denkens und Handelns« ist (Hoffman,
S. 85). Während Jaspers unter »Welt« alles das versteht, was Objekt
bzw. Gegenstand des Denkens werden kann, betont er nachdrücklich,
dass die »Existenz« niemals Objekt der Erkenntnis werden kann. Nur
indem der Mensch sich ergreift und vollzieht, kann er seine Existenz
erhellen, jedoch nicht »begreifen«. Aus einem fundamentalen ontolo-
gischen Dualismus, eben dem zwischen Existenz und Welt (wobei zur
Welt auch das »Dasein« des Menschen als konkrete physisch-soziale
Realität gehört), leitet Jaspers also einen erkenntnistheoretischen Dua-
lismus ab. Dessen wichtigster Zug besteht in der Zurückweisung der
Möglichkeit einer begrifflichen Erfassung der Existenz. Nach Jaspers
sind nur Dinge, Gegenstände, Welthaftes begrifflich fassbar, während
sich die Existenz als Vollzug, Freiheit, Entscheidung, Geschehen sol-
cher Erfassung entzieht. Dies gründet bei Jaspers in der Überzeugung,
dass alles begriffliche Denken statisch ist bzw. nur statisch-endliche
Sachverhalte, nicht aber dynamische, geschichtliche, alles Endliche
transzendierende Wirklichkeiten erkennen kann, es sei um den Preis
der Verdinglichung, die aber gerade das Entscheidende der »Existenz«
verfehlt.

Da nun das »Leiden« zweifellos ein Vollzug ist und kein Gegen-
stand (im dinglichen Sinne), würde das aus Jaspers’ Sicht die Unmög-
lichkeit bedeuten, das Leiden begrifflich zu bestimmen, ja überhaupt
seine Struktur (falls vorhanden) zu erkennen. Darum sind wir genötigt,

71

Jaspers’ Erkenntniskritik und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


uns mit Jaspers’ Erkenntniskritik auseinander zu setzen. Besteht sie zu
Recht? Bzw. worin hat sie Recht, worin trifft sie vielleicht nicht zu?

Übereinstimmung zwischen Jaspers und der hier vertretenen
Position besteht in der Einsicht, dass der Mensch in seinem existenziel-
len Kern, etwa als Person, als Subjekt, kein Ding, sondern Vollzug, Akt,
Freiheit, Geschehen ist. Daraus folgt klar und eindeutig, dass der
Mensch als Ding (z.B. als Körper, als Leib) nicht zureichend erfasst
werden kann. Wenn der Mensch in seinem Kern aber Akt, Vollzug
und Geschehen ist, dann lässt er sich gewiss auch als endliche, ein für
alle Mal fest bestimmte Wirklichkeit nicht festlegen. Denn alles Sein,
was aus sich selbst wirksam ist, ist erweisbar überendlich, d.h. trans-
zendiert jede mögliche endliche Grenze. Und gewiss liegt darin der
Hauptgrund, warum sich über einen Menschen, solange er lebt, kein
endgültiges Urteil fällen lässt. Der Mensch hat immer die Möglichkeit,
in einem neuen Akt der Selbstbestimmung anders zu sein als seine
gesamte bisher gewordene Existenz. Folgt daraus aber, wie Jaspers
meint, die Unmöglichkeit der begrifflichen Erkenntnis der »Existenz«?
Keineswegs. Schon Jaspers selbst gibt ja »existenzielle« Begriffe an wie
Freiheit, Entscheidung,Wahl, Transzendenz, Glaube usw., mit denen er
das Wesen der Existenz vom Wesen bloßer passiver Gegenstände zu
unterscheiden sucht. Jaspers verkennt aber noch Weiteres:
– Erstens gibt es einen Erkenntnismodus, der, indem er sich auf Unge-
genständliches (oder Inständliches) bezieht, selbst sich ungegen-
ständlich vollzieht.

– Zweitens können wir auch begrifflich-ungegenständliche Erkennt-
nisse gewinnen. Begriffe sind also nicht notwendig auf bloß gegen-
ständliches (auf endliches, passives) Sein beschränkt.

– Drittens taugen Begriffe keineswegs nur für die Erfassung statischer
Wirklichkeiten, sondern können auch die Strukturverhältnisse dy-
namischer Vorgänge erfassen und »abbilden«.

– Viertens ist erweisbar jede Wirklichkeit, also auch die »Existenz«,
aus statischen und dynamischen Strukturelementen komponiert.

– Und fünftens ist zwar jeder Begriff ein bloß gegenständliches Gebil-
de (entweder rein ideell oder, wenn versprachlicht, auch reell), ein
Objekt, aber die Erkenntnis, die er vermittelt, ist ein ungegenständ-
licher, echt existenzieller Akt, ohne den jener Begriff gar nicht zu-
stande kommt.

Am Beispiel des Leidens lassen sich die fünf Punkte veranschaulichen.
Das Leiden als Akt, als Erlebnis (z.B. als Trauer, Reue, Scham, Angst)

72

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist in der Tat nicht gegenständlich erfahrbar und erfassbar (außer es
vergegenständlicht sich als Mimik, Gestik, Aktion, Sprache, Werk und
kann dann mittelbar bestimmt werden), vielmehr kann und muss es
durch direkte Selbstanschauung, also durch lebendig durchfühlte Re-
flexion erfahren und erkannt werden. So kann ich unmittelbar wissen,
dass ich traurig bin, und zwar in reflexiver Selbstfühlung. Erkenntnis
erfolgt also keineswegs nur gegenständlich-dezentriert, sondern kann
sich auch reflexiv-intuitiv (ja sogar reflexiv-diskursiv) vollziehen. In
diesem Fall wird immer eine inständlich-ungegenständliche Wirklich-
keit erfahren und erfasst. Solche Erkenntnis kann nun im zweiten
Schritt durchaus begrifflich, ja diskursiv-begrifflich ausgebaut werden.
So kann sich der Trauernde z.B. über die Intensität, die Dauer, die
Rhythmik, den Anlass, die Ursache, die Folgen seiner Trauer Klarheit
verschaffen – alles auf begrifflich-ungegenständlicheWeise. Durch sol-
che begriffliche Arbeit wird der Trauernde keineswegs verdinglicht
oder für alle Zeiten festgelegt, vielmehr lassen sich die begrifflich ge-
fassten (Selbst-) Erkenntnisse durchaus für neue, weitere Einsichten
oder Korrekturen offen halten. Begriffe »fixieren«, wenn sie wahr sind,
nur das, was jetzt so und nicht anders ist; sie beziehen sich auf Gewor-
denes, dessen Faktizität zwar für den Augenblick »fixiert« ist, deswe-
gen aber keineswegs künftige Wandlung ausschließt. Wenn ein gefühl-
loser Mörder nach seiner Tat bereut, dann hebt das die Wahrheit, dass
er früher gefühllos war, nicht auf. Nicht die Begriffe fixieren, es ist die
Irreversibilität der wirklich gewordenen Möglichkeiten, die fixiert.
Und diese Fixierung hebt den »Fluss der Wirklichkeit« keineswegs auf:
Obwohl der Rhein weiter fließt, ist und bleibt die »fixierende« Aus-
sage, dass er in den Alpen entspringt und ins Meer mündet, richtig.
Bleibendes und Wandelndes können durchaus miteinander bestehen,
ja es zeigt sich, dass jede wandelbare Wirklichkeit nur dadurch wirklich
ist, dass sie in ihrem Seinsgrund von unwandelbaren Strukturmomen-
ten getragen wird. Die Dichotomie von Jaspers – hie unbestimmbare,
weil geschehende Existenz, dort bestimmtes, weil räumlich-zeitlich be-
grenztes Dasein, hie Dynamik, dort Statik, hie unbegriffliche Existenz-
erhellung, dort begriffliche Welterkenntnis – lässt sich nicht halten.
Begriffliche Erkenntnis kann sowohl Gegenständliches als auch In-
ständliches, sowohl Welt als auch Existenz, sowohl Werdendes als auch
Überzeitliches sachgerecht erhellen und bestimmen, letztlich weil Be-
griffe auf »Wahrheit« zielen, die jene Gegensätze umfasst. Im Wei-
teren schließen sich Dynamik und Statik, ja nicht einmal Gegenständ-

73

Jaspers’ Erkenntniskritik und das Leiden

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lichkeit und Ungegenständlichkeit vollständig voneinander aus. Jeder
Dynamismus wird von überzeitlichen, überdynamisch-statischen Mo-
menten bestimmt; und gerade der ungegenständliche Seinskern des
Menschen (der wegen seiner Ungegenständlichkeit nie direkt von au-
ßen, sondern nur in der inständlichen Reflexion erfahrbar und be-
stimmbar ist) sucht sich im Leib, in der Sprache, in der Aktion und im
Werk zu »verdinglichen«, d.h. sichtbare Welt, erfahrbarer Gegenstand
zu werden. Im besonderen Fall des Menschen wird sich das Subjekt
sogar erst auf diesen »Umwegen« seiner selbst bewusst. Und schließ-
lich vollzieht sich auch bei jeder begrifflich gegenständlichen Erkennt-
nis ein existenziell-ungegenständlicher Erkenntnisakt, die Einsicht
nämlich, ohne die eine Begriffsbildung (wenn sie wirklich etwas be-
greift) unmöglich wäre.

9. Einleibung, Empathie und Kernintuition (M�glichkeit und
Grenzen der Kommunikation im Leiden)

»Wie du auch bist, so diene dir selber als Quelle der Erfahrung
… denn in jedem Falle hast du an dir eine Leiter mit hundert
Sprossen, auf welchen du zur Erkenntnis steigen kannst.«
(Nietzsche, Menschliches Allzumenschliches)

Da das Leiden kein äußerer oder innerer Gegenstand ist, also weder ein
Sinnesding noch ein Phantasieobjekt, sondern ein ungegenständlich-
inständlicher Selbstvollzug, ist es nicht möglich, es rein objektal zu
fassen. Nur in der introspektiv-reflexiven Selbstanschauung können
wir ihm begegnen, und auch da nur, wenn wir es nicht völlig distanziert
und »kühl« betrachten, sondern uns im Sinne einer Selbstaffektion
oder Selbstempathie berühren und »hineinziehen« lassen. Wir wissen
als Psychotherapeuten zu gut, wie sich das eigene Leiden wegrationali-
sieren und dadurch entschärfen lässt. Leiden, auch das eigene, ist nur
erkennbar durch mit-leiden, also durch die Bereitschaft, sich in seinen
Strudel hineinzubegeben.

Dies gilt umso mehr für das Leiden eines Anderen, in den wir
nicht unmittelbar hineinschauen bzw. uns hineinleben können. Um
hier etwas zu erfahren, ist es nötig, sich vom leiblichen, also mimisch-
gestisch-bewegungsmäßigen Ausdruck und von der sprachlichen Mit-
teilung des Anderen leiblich und emotional anrühren, in Schwingung

74

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


und in Bewegung15 versetzen zu lassen, ja mehr noch sich über die
subtile Kenntnis seiner inneren und äußeren Leidensbedingungen, also
über ein intimes und umfassendes Verstehen in ihn hineinzuversetzen,
d.h. sich an seine Stelle, die Stelle eines »identisch Anderen«16, so gut
es geht, zu setzen, worin zweifellos eine »synthetische Leistung« von
außerordentlicher Bedeutung zu sehen ist. Weizsäcker (1946, S. 28–
29) nennt dies die »transjektive Erfahrung«, Brandenstein (1966,
S. 192) spricht von Kernintuition, und zweifellos geht sie über die vo-
rangehende »Einleibung«17 (Schmitz 1998, S. 52–63) und die voran-
gehende Empathie hinaus, wiewohl sie diese beiden voraussetzt. Klar
ersichtlich ist die eingeleibt-eingefühlte Kernintuition die Basis aller
echten intersubjektiven Hermeneutik.

Zu Einleibung und Empathie sind wir von Geburt an befähigt,
schon rein leiblich, und in den ersten Jahren wird diese Fähigkeit, wenn
nicht behindert, durch den emotional-vorsprachlichen Dialog, das so
genannte »affect attunement« (Stern 1992, Kap. 7, Dornes 1999,
Kap. 7), zwischen Mutter und Kind ausgebildet. Die Kernintuition da-
gegen verlangt einen neuen, auch mühsameren Akt, der ein höheres
intellektuelles Niveau, d.h. Verstehensbereitschaft, Phantasie und den
Willen umfasst, »sich dorthin, an die Stelle des Anderen zu setzen«
und ein »Ich-Anderer« zu werden (vgl. das Konzept der »theory-of
mind«)18. Vor dem Kindergartenalter dürfte dieses Niveau nur rudi-
mentär erreicht werden. Damit ist klar, dass die Natur des Leidens rein
rational nicht zureichend erfasst werden kann; wir benötigen auch
emotionale, praktische und nicht zuletzt leibliche Strategien, sein We-

75

Einleibung, Empathie und Kernintuition

15 Dabei muss es zu keiner real-leiblichen Nachbewegung kommen; es genügt auch ein
rein phantasmagorischer Bewegungsvollzug, der im Übrigen mit der Entdeckung der
»Spiegelneurone« durch die neuere Neurowissenschaft objektal nachgewiesen werden
konnte.
16 Husserl hat die Bedingungen der Möglichkeit der Erkenntnis anderer Subjektivität
tief dringend gesucht und teilweise, wenn auch nicht vollständig gefunden. Zentral
wurde für ihn dabei die fremde Leiblichkeit als ein von einem anderen Ich originär
erfahrener Körper.
17 Schmitz (1998, S. 28–49) unterscheidet zwischen der wechselseitigen und der einsei-
tigen Einleibung; nur die erstere führt zu einer echten »Du-Evidenz«.
18 Nach Fonagy (2003) und anderen entwickelt der Mensch erst mit 18 Monaten eine
»Theory-of-Mind«, d.h. die Vorstellung, dass der Andere ein nicht unmittelbar erfahr-
bares Innenleben mit eigenen Motiven und Absichten hat. Dornes (2004) spricht von
einem »mentalistischen Weltbild« zu diesem Zeitpunkt der psychischen Entwicklung
des Menschen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sen zu verstehen. Darum tritt die Wissenschaft vom Leiden, verglichen
mit anderen Wissenschaften, wohl auch so spät auf, jedenfalls als sys-
tematische Wissenschaft. Denn erstens steht uns das Leiden zu nahe,
wir sind allzu sehr involviert und befangen, um darüber distanziert
nachdenken zu können; zweitens reißt uns seine überwiegend emotio-
nale Natur vom ruhig betrachtenden Nachdenken weg; drittens galt es
lange Zeit als der vorwiegend rationalen Wissenschaft nicht würdig;
und viertens wurde es oft, völlig zu unrecht, dem animalischen Anteil
des Menschen zugeordnet. Aber selbst reine Geister und Engel können
leiden, wie die Religionen aller Zeiten berichten; und das Christentum
– und nicht nur dieses – brachte sogar einen leidenden Gott hervor. In
Abwandlung des schönen Satzes von V. v. Weizsäcker (Gestaltkreis,
1973, S. 3): »Um Lebendes zu erforschen, muss man sich am Leben
beteiligen.«, können wir also auch für das Leiden sagen: »Wer das Lei-
den verstehen will, muss sich am Leiden beteiligen.« – mitfühlend,
mitdenkend, mitkämpfend.

10. Sprache und Leiden

Einfache Wahrnehmungs- und Denkakte geschehen zweifellos in gro-
ßer Zahl vor- und unsprachlich. Doch ist ein komplexerer Gedanken-,
geschweige denn Begründungsgang ohne Versprachlichung kaum
möglich. Soll eine Mitteilung gar erfolgen, dann bedarf es eines Medi-
ums, das nichtsprachlicher, z.B. ausdruckshafter, oder sprachlicher Na-
tur ist. Komplexe Inhalte können nichtsprachlich nur beschränkt ver-
mittelt werden, dazu ist Sprache nötig.

Der Grundbaustein der Sprache ist das verbale Zeichen. Es ist aus
seinem Bedeutungsgehalt, dem Bezeichneten (Signifikat), und dem Be-
zeichnungsmittel, dem Bezeichnenden (Signifikant), zusammengesetzt
(vgl. Saussure, 1967, S. 76–79), wobei dieses – vermittelt durch die
subjektiv-intentionale Aktivität des Sprechenden – objektal-intentio-
nal auf jenes verweist.19 Dieser Verweisungsvorgang ist selbst nicht

76

Ausgangspunkt und Methode

19 Wir müssen also unterscheiden: den bedeutungshaften Zeichengehalt (Signifikat),
das bedeutende Zeichenmittel (Signifikant), das Zeichenmedium (Laute, Luft etc.), den
Bezeichnenden (Signifikator) und den Adressaten. Der bedeutungshafte Zeichengehalt
wiederum kann nur intrapsychisch bestehen oder in der äußeren Realität vorkommen
und heißt dann »Referent«. Das logisch-strukturelle Verhältnis zwischen Signifikat und
Signifikant ist sehr komplex, am wichtigsten ist die Substitutionsfunktion: Der Signifi-

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mehr bezeichenbar, sondern muss unmittelbar verstanden werden, ist
also un- und vorsprachlich. Kleine Kinder sind ungefähr ab dem 7./8.
Lebensmonat dazu in der Lage, und sie tun das nicht verbal, sondern
durch den körperlichen Fingerzeig. Einem geistigen Wesen muss und
kann man nicht erklären, was das ist, ein Fingerzeig – es begreift dies
unmittelbar, weil der Fingerzeig unmittelbar eine Sinnrichtung und
Sinndynamik, also Intentionalität ausdrückt. Ein Tier kann mit einer
zeigenden Geste nichts anfangen – ihm sind der geistige Sinn und das
(frei gehandhabte) Intentionale weitgehend verschlossen, eben weil es
zur Konstituierung eines personal-intentionalen Aktes nicht in der
Lage ist.

Mittels zahlloser Zeichen und ihrer komplexen syntaktischen Ver-
knüpfung lassen sich die kompliziertesten geistigen Sinn- oder Bedeu-
tungsverhältnisse repräsentieren und mitteilen. Bei dieser »Semiose«
gibt es keine obere Grenze – Sprache wird immer wieder erfunden. Es
ist allerdings zu beachten, dass Denken und Sprache keineswegs, wie
lange behauptet wurde, identisch sind. Denn Sprache ist immer we-
sentlich linear und sukzessiv, während das Denken außer seiner Suk-
zessivität auch parallel und »übersukzessiv« zusammenschauend ar-
beitet. Im Satz: »Die Rose ist eine Pflanze.« folgt der Begriff Pflanze
dem Begriff Rose zeitlich nach, doch sachlich besteht die Pflanzenform
in der Rose, und eben genau das erkennt das Denken und sucht es in
der – im Grunde dafür unzulänglichen Sprache – auszudrücken.

Auch im Falle des Leidens wirkt der Sprachgenius schon seit Ur-
zeiten und hat eine feine Unterscheidung getroffen (vgl. Wörterbuch,
Duden 1989). »Leiden«, ahd. lidan, bedeutet ursprünglich nämlich
»reisen, besonders mit dem Schiff«, »in der Fremde unterwegs sein«,
was zur damaligen Zeit sehr gefährlich war, später dann auch »dulden,
ertragen«, während »Leid«, mhd. leit, trotz seiner vordergründigen
Ähnlichkeit mit dem Wort Leiden einer anderen Etymologie folgt und
»hässlich, widerwärtig, unangenehm, unrecht« bedeutet. Später wer-
den wir sehen, dass dieser Differenz eine sachlich fundamentale Tatsa-
che zugrunde liegt, die meist, so leider auch von J. Hauser (2004,
S. 122) in seiner gehaltvollen Arbeitsdefinition von Leid, übersehen

77

Sprache und Leiden

kant steht für den Signifikaten und kann ihn sprachlich auf diese Weise vermitteln.
Leiden etwa ist niemals ein empirisch-außenweltlicher Gegenstand, sprich ein »Refe-
rent« (außer in Hinsicht seines leiblichen oder sprachlichen Ausdrucks), es bleibt in
seinem Vollzug und von seiner Quelle her wesentlich verborgen.

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wird. Nehmen wir das weitere Umfeld hinzu: Erleiden, Durchleiden,
Ausleiden, verleiden, leidig, jemanden gern leiden, Aufleiden (Rilke)
etc., dann offenbart uns die Sprache einen großen Schatz an bedeu-
tungsvollen, in den Sprachgeist inkarnierten Einsichten. So wichtig es
ist, aus diesen Quellen zu schöpfen, so unmöglich ist es, allein oder
überwiegend darauf – wie Heidegger in seiner späten Seinsphilosophie
– eine Philosophie des Leidens zu gründen. Denn nicht alles, was ge-
dacht werden kann, ist versprachlicht, und außerdem folgt die Sprache
nicht nur Erkenntnis-, sondern auch pragmatischen und ästhetischen
Rücksichten, nicht selten auf Kosten von theoretischer Klarheit und
Prägnanz.

Schließlich und endlich belehrt uns gerade das Leiden über die
Grenzen der Sprache: Im schwersten Leiden kann der Mensch ver-
stummen, ohne deswegen bewusstlos oder völlig geistestaub zu sein.
Ja die Sprache selbst vermag es noch, diese Grenze zu bezeichnen,
wenn sie von »unsäglichen Qualen« und »sprachlosem Verstummen«
im Leiden spricht. Die Dichter – z.B. Hölderlin, Trakl, Rilke, Kafka –,
aber auch die Maler, Bildhauer, Musiker wissen über diese Grenzerfah-
rung des Sprachlosen am »sprechendsten« zu berichten:

»… die Mauern stehn sprachlos und kalt,
im Winde klirren die Fahnen.«
(Hölderlin, Hälfte des Lebens)

11. Das Realit�tsproblem des Leidens und das Leiden im Traum

»Das Unglück zwingt, das als wirklich anzuerkennen,
was man nicht für möglich hält.«
(Simone Weil, Schwerkraft und Gnade, 1952)

Wer leidet und dies reflexiv fühlt und weiß, der zweifelt nicht am
Wirklichkeitsgehalt seines Leidens, z.B. an seiner Trauer, seiner Ent-
täuschung, seiner Handlungshemmung, seines Missverständnisses,
seiner Hoffnungslosigkeit. Und doch ist diese volle Wirklichkeit kein
»Ding der Welt«, kein sinnlich vermitteltes Geschehen und dement-
sprechend nicht unmittelbar intersubjektiv verifizierbar. Ob einer
wirklich leidet und gar wie, lässt sich von außen immer nur näherungs-
haft beurteilen – weit ist hier das Feld für Irrtümer und Täuschungen.
Immerhin aber würde kaum jemand leugnen, dass das Leiden dem An-

78

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


derenmittelbar zugänglich ist, etwa, wenn es sich non-verbal-mimisch
ausdrückt oder sprachlich mitgeteilt wird. Der Grad an Gewissheit, der
hier erreicht werden kann, bewegt sich allerdings immer nur im Hori-
zont des Wahrscheinlichen, wie bei jeder empirisch und intersubjektiv
vermittelten Erkenntnis.

Wenn ich hier eine Wissenschaft vom Leiden vorlege, so kann sie
letztlich nur von jedem Einzelnen in ihrem vollen Wahrheitsgehalt
beurteilt werden, denn niemals ließen sich diese Zusammenhänge
sprachlich vermitteln, wenn der Adressat selbst keine echte Leidens-
erfahrung gemacht hätte (was natürlich unwahrscheinlich ist). Da
andererseits in der Frage des Leidens die berühmt-berüchtigte Reali-
tätsfrage nicht aufkommt, also die Frage, inwieweit unseren Sinnes-
empfindungen gewisse Weltdinge – nach Kant »Dinge an sich« – ent-
sprechen, eben weil das Leiden eo ipso kein Sinnesding ist und in
seinem vollen Wirklichkeitsgehalt nur »innenempirisch« erfahren
und erfasst werden kann, muss ein jeder, wenn er über eine Leidens-
erfahrung verfügt, meine Lehre vom Leiden vollständig aus eigenen
reflexiven Kräften überprüfen. Das Problem, das sich mit dem Leiden
stellt, ist daher nicht primär das Realitätsproblem, sondern das Pro-
blem, die psychische Wirklichkeit des Leidens einem anderen adäquat
über das Medium der physischen Realität zu vermitteln. Überhaupt
ließe sich das Problem auf den Zusammenhang von »Realität« und
»Wirklichkeit« reduzieren, also auf die Frage, wie nicht-physische
Wirklichkeiten in der physisch-realen Welt, in Natur und Kultur, be-
stehen können und wie beide miteinander wechselwirken. In der Me-
taphysik des Leidens werden wir zeigen, dass das Leiden die bestimmte
Vollzugsweise eines selbständig bestehenden personalen Wesens, also
eines geistigen Ding-an-sich, ist. Insofern kann das Leiden nicht bloß
ein (passives, unselbständiges) Phänomen sein.

Aus dem anerkannten Wirklichkeitsstatus des Leidens lässt sich
hier schon die Hinfälligkeit all jener Philosophien konstatieren, die als
Quelle der Erkenntnis ausschließlich die Sinnesempfindung gelten las-
sen, also der englische Empirismus oder besser Sensualismus von
Locke und Hume bis hin zu modernen Formen des Positivismus, der
analytischen Philosophie und gewisser Formen der Phänomenologie,
wie wir ihnen etwa bei Mach, Avenarius, Russell und Wittgenstein
begegnen. Denn das Leiden ist keine Sinnesempfindung! Wer daher
an einem beinharten Positivismus festhalten will, muss konsequent
ein Phänomen wie das Leiden oder wenigstens seine denkerische und

79

Das Realit�tsproblem des Leidens und das Leiden im Traum

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


wissenschaftliche Durchdringung leugnen. Ihm sei geraten, an dieser
Stelle die Lektüre meiner Arbeit zu beenden.

Und trotzdem: So unleugbar die subjektive Wirklichkeit und Evi-
denz des Leidens ist, so sehr konfrontiert es uns über das erlittene Übel
mit einer Wirklichkeit, die uns übersteigt und sich uns daher partiell
oder total verschließt. Denn da gibt es Etwas, das ich – solange ich leide
– noch nicht verstehen und praktisch in mein Selbst-Welt-Bild inte-
grieren kann, etwas, das stört und nicht da sein soll, sich aber als un-
abweisbar daseiend aufdrängt. Wenn dem so ist, dann transzendiert
sich im Leiden jedes Subjekt hin zu einerWirklichkeit, die weiter reicht
als sein bisheriger Horizont, dann eröffnet sich gerade im Leiden mehr
Wirklichkeit, größeres Sein.

Solches Sein kann in mehreren Richtungen liegen. Die erste und
selbstverständlichste zielt auf das unser Erleben überschreitende Sein
der empirischen Welt. Aus ihm erfahren wir eine endlose Zahl an Wi-
derfahrnissen, die uns erschüttern, in Frage stellen und beeinträchtigen
können. Ihre Herkunft ist uns in der Regel unverfügbar, ihre Daseins-
quellen sind oft, ja im Letzten verborgen. Aus einer gegensätzlichen
Richtung kommen die Widerfahrnisse, die unserer Innerlichkeit, unse-
rer seelischen Tiefe entsteigen. Exemplarisch mag hierfür das Traum-
leben stehen, in dem wir nicht weniger (zumeist sogar mehr!) leiden
als im wachen Alltagsleben.20 Auch hier kennen wir nicht aus unmit-
telbarer Erfahrung die Quelle des Geschehens. Und schließlich können
leidvolle Widerfahrnisse aus der »Höhe« auf uns eindringen, aus der
Höhe des Gewissens, der Wertewelt und damit verbunden aus der Hö-
he Gottes, Dimensionen, die uns fordern, warnen, bedrohen. In allen
Fällen werden wir mit einem »Anderen« konfrontiert, das sich Eingang
in unsere oft so beengte, bequeme und vorurteilshafte Welt erzwingt,
ohne sich vollständig zu offenbaren. Hier wird das Leiden zum Salz der
Selbstrelativierung, des Werdens, des Neuen, der Entwicklung, der
Umkehr und der Reifung.

Zusammengefasst: Da der Akt des Leidens nicht unmittelbar ob-
jektiviert (wie eine körperliche Krankheit z.B.) bzw. objektivierbar ist,
kann seine innere Struktur, seine eigenste Sachhaftigkeit, nur reflexiv

80

Ausgangspunkt und Methode

20 Vergleiche meine Arbeit: »Der Traum und sein Ursprung. Eine neue Anthropologie
des Unbewussten« (Alber, Freiburg 2008).

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erfahren und erkannt werden. Drückt er sich in Mimik, Gestik und
Sprache aus (was weder notwendig noch vollständig möglich ist), dann
vergegenständlicht er sich sekundär und wird intersubjektiv darstell-
bar. Wir müssen also zwischen einer Objektivität (Vergegenständli-
chung) unterscheiden, die intersubjektiv und empirisch zugänglich ist,
und einer Objektivität (Sachhaftigkeit, inneren Wahrheit), die nur re-
flexiv angeschaut und nie zu einem »Ding«, zu einem empirischen
Gegenstand werden, sich darin aber, z.B. in der Mimik oder in einem
Kunstwerk, ausdrücken kann. Analoges gilt natürlich vom krankhaften
Leiden (etwa von einer Neurose), während eine physische, ja auch eine
soziale Störung oder Krankheit immer schon primär objektiviert, d.h.
gegenständlich beschaffen, ist. Bei allen psychosomatischen und psy-
chosozialen Störungen gehen darum Subjektivität, Objektivität und
Intersubjektivität eine unauflösbare und komplexe Einheit ein.

12. Leiden und Wahrheit

Das Leben auf dieser Erde wird von einem solchen Ausmaß an
Schmerz, Leid, Unglück und Unrecht gequält, dass ein Denker wie
Schopenhauer (1859, Bd. II, Kap. 46, S. 687–689) nur von der schlech-
testen aller möglichen Welten, ein Denker wie Cioran (1979) nur von
der Welt als »verfehlter Schöpfung« und als Werk eines »bösen Demi-
urgen« zu sprechen vermag. Im Allgemeinen wird daher das Leiden als
Tatsache weniger in Zweifel gezogen als die Möglichkeit, das Leben
von Leid und Unglück zu befreien. Füglicherweise dürfen wir das
Leiden als eine »Tatsachenwahrheit« im Sinne von Leibniz verstehen:
Es gibt das Leiden, Leiden in zahllos vielen Formen. Seinem empiri-
schen Status nach kann es in seinem Wahrheitsgehalt allerdings nur
probabilistisch und approximativ erfasst werden. Wann sich ein Lebe-
wesen in einem leidvollen Zustand befindet und wie dieser genau be-
schaffen ist, kann aus diesem Grund nie mit absoluter Gewissheit fest-
gestellt werden.

Neben der Tatsachenwahrheit gibt es aber eine zweite Dimension
der Wahrheit, die Leibniz »Vernunftwahrheit« nennt. Sie bezieht sich
nicht auf die Existenz oder Faktizität eines Sachverhaltes, hier des Lei-
dens, sondern auf seine Wesensgestalt, seine innere, immanente
Grundstruktur. Und in dieser Hinsicht wird die vorgelegte Arbeit den
Erweis zu bringen versuchen, dass das Leiden von einer Grundstruktur,

81

Leiden und Wahrheit

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer »immanenten Idee«, bestimmt wird, ohne die es nicht das sein
könnte, was es ist, eben Leiden. Und zweitens werden wir, indem wir
die fundamentale Schicht dieser Struktur ermitteln, zeigen, dass sie
jedem möglichen konkreten Leiden zukommt. Hier haben wir es nicht
nur mit der faktischen Wahrheit des Leidens, seinem Dasein, zu tun,
sondern mit seiner objektiven, insofern nachprüfbaren Seins- oder
Strukturwahrheit, mit seinem wesenhaften Sosein, seiner Essenz. Ge-
lingt es, diese sachgerecht zu enthüllen, dann haben wir einen notwen-
digen Sach- und damit Erkenntniszusammenhang entdeckt. Damit
wird natürlich nicht behauptet, dass es Leiden notwendig gebe (das
wäre anderweitig zu überprüfen), sondern dass dem Leiden, wenn es
faktisch da (und damit als Ganzes kontingent) ist, in seiner immanen-
ten Seinsstruktur notwendige Gültigkeit eignet.

Damit erschöpft sich die Wahrheitsproblematik keineswegs. Zu-
erst stellt sich nämlich die Frage, inwieweit Sprache und philosophische
Sprache zumal überhaupt in der Lage sind, dem Wesen des Leidens
nahe zu kommen, seine gewiss vielschichtige und lebendig-dyna-
mische Wesensgestalt in Worte und Begriffe zu bannen. Sollten wir
das nicht den Dichtern überlassen? Nein, zumindest dann nicht, wenn
wir den Anspruch erheben, das Leiden begrifflich zu fassen. Sollte dies
möglich sein, dann gelingt dies gewiss der Philosophie besser als der
Kunst, die ihre Welt mit den bildlichen, symbolischen und rhyth-
mischen Mitteln der Phantasie und des Gefühls hervorzaubert. Das
zweite Problem betrifft die kommunikative Reichweite des Leidens.
Wie jeder schmerzlich erlebt hat, ist es oft sehr schwierig, Leiden mit-
zuteilen, verständlich und nacherlebbar zu machen. Hat der Andere
analoge Erfahrungen nicht gemacht oder ist zur Empathie und Kernin-
tuition nicht bereit bzw. nicht fähig, dann bleibt der Leidende not-
gedrungen mit seinem Leiden allein. Ein wahrlich häufiger und quä-
lender Fall.

Wieder eine andere Wahrheitsdimension des Leidens eröffnet
sich, wenn wir die Wechselwirkung von Erkenntnis und Leiden ins
Auge fassen. Da alle Leiden, wie noch zu erweisen sein wird, von star-
ken Gefühlen durchsetzt sind, können sie die erkennende Vernunft
sowohl wecken als auch trüben und verwirren. Ganze Philosophen-
schulen haben sich über diesen Lebenswahrheiten erbaut. So strebte
die stoische Philosophie in der Antike über die vollkommene Seelenru-
he (ataraxia) die Leidlosigkeit (apathia) an, während die Frankfurter
Schule im zwanzigsten Jahrhundert das Leid der Welt zum Ausgangs-

82

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


punkt ihrer kritischen Reflexionen nahm. Man denke an den berühm-
ten Satz Adornos aus den Minima Moralia (1997, S. 42):

»Es gibt kein richtiges Leben im falschen.«

Leiden kann also gleichermaßen den Sinn für Wahrheit eröffnen wie
verstellen; hier kündigt sich eine fundamentale Ambiguität des Leidens
an, der wir auf den Grund gehen werden.

Vielleicht aber muss man die Wahrheitsfrage im Zusammenhang
mit dem Leiden noch weiter radikalisieren. Wie »wahr« kann eine
Weltordnung sein, in der sich bis zum heutigen Tag soviel Not, Zerris-
senheit, Mangel, Unrecht, Schmerz, Sinnlosigkeit, Absurdität an-
häuft? Oder umgekehrt: Mindert das Leiden nicht den Wahrheits-
gehalt einer möglichen besseren oder gar besten Welt? Macht sie
ärmer, düsterer, zerrissener, unheilvoller? Natürlich, hier wird Wahr-
heit nicht im rein logischen Sinne verstanden, sondern in Hinsicht
ihrer existenziellen Seins- und Lebensfülle, ihrer Lichtheit und Er-
lösungskraft.

Doch auch damit ist nicht das letzte Wort gesprochen. Im zweiten
Band der Philosophie des Leidens, die sich mit den letzten Wirklich-
keitsquellen des Leidens befasst, wird die tiefste Wahrheit des Leidens,
die zugleich ihr Seinsgrund ist, offenbar werden: Alles Sein, das dem
Werden ausgesetzt ist, ist notwendig begonnen, endlich, unfertig, auf
der Suche, immer im Kampf- bzw., wie Heraklit sagt, im Kriegs-
zustand, ist verletzlich, fragil, problematisch, kann in die Irre gehen,
zerstört werden und selbst zerstörend wirken. Doch genau mit diesem
»Seinsprofil« eröffnet das werdende Sein einen Bezug zu einem wer-
delosen Sein, ohne das es als werdendes nicht sein könnte, und beweist
gerade damit die fundamentale Zusammengehörigkeit von Welt und
Leiden, aber auch von Werden und Sein, Unterwegssein und Ankunft,
Hoffnung und Erlösung, Unvollkommenheit und Vollkommenheit.
Wenn man so will, Leiden und Übel als indirekte Zeichen Gottes. Die
erste und letzte Wahrheit des Leidens ist darum sein Gottesbezug, der
Bezug zum Absoluten, zur Fülle des Lebens. Hier liegt das tiefste und
letzte Movens jeder Metaphysik.

83

Leiden und Wahrheit

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


13. Die drei Grundfragen zum Leiden und seine drei
Grundwissenschaften

»Leiden heißt Erkenntnis produzieren.«
(Cioran, Die verfehlte Schöpfung, 1979)

Es ist unzweifelhaft, die Frage nach dem Leiden – seinem Quell, seinen
Ursachen, seinem Zweck und Sinn – bricht zuerst in der existenziellen
Not auf. Solange Hiob (Altes Testament, Buch Hiob) nichts zustößt
und sein Leben und Wirken erfüllt dahingeht, fragt er nicht danach.
Doch als ihm alles nach und nach genommen wird, die Herden, die
Kinder, das Haus, die Gesundheit, schreit er auf und schreit zu Gott,
warum das geschehe, wozu ihm das angetan werde, ob er gefehlt habe
und ob alle Rettung entschwunden sei. Immer tiefer gerät er in das
Fragen und Hinterfragen hinein und muss gewahren, wie undurch-
dringlich dunkel das Sein ist, wie rätselhaft und groß das Schweigen
Gottes, und wie wenig er davon zu begreifen vermag. Bricht also das
Leiden nicht das allzu selbstverständlich Gegebene auf, schneidetWun-
den in das allzu selbstsichere Dasein und öffnet so erst dem Blick die
Tiefen des Seins?

Ausgehend von diesen existenziellen Grenzerfahrungen gliedert
sich die Wissenschaft vom Leiden entsprechend den drei Grundfragen
nach der Natur des Leidens in drei Hauptgebiete. Am Anfang steht die
Was-Frage: Was ist das Leiden überhaupt? Was ist sein »Wesen«? Hat
es eine eigentümliche Struktur, die übergreifend alle speziellen Formen
des Leidens bestimmt? Oder hat es dies nicht? Auf diese Fragen gehen
Ontologie und Phänomenologie des Leidens ein.

Auf diesem Boden – und erst auf ihm! – lässt sich die zweite Frage
stellen, die Woher- oder Wodurch-Frage: Was sind die Urgründe, Ur-
sachen, die letzten und vorletzten Seinsquellen des Leidens, also jene
Wirklichkeiten, die das Leiden ermöglichen und erzeugen? Auf diese
Frage antwortet die Metaphysik des Leidens, wobei wir unter Meta-
physik eine umfassende Wirklichkeitslehre verstehen, die über das
phänomenologisch Gegebene hinausgeht, also nicht nur Erscheinungs-
lehre ist, sondern Wirklichkeitslehre. In diesen Bereich gehen auch die
Fragen der Theodizee, also die Frage nach dem Zusammenhang von
Gott und Leid, aber natürlich auch die Frage nach dem Leiden in der
Natur und dem Sinn des Leidens für den Menschen ein.

Die dritte Frage zielt auf den Wert und Unwert des Leidens, ja

84

Ausgangspunkt und Methode

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mehr noch auf den angemessenen und unangemessenen Umgang mit
dem Leiden: Wie soll ich auf das Leid antworten? Wie es verarbeiten,
bewältigen? Aber auch wozu, zu welchem Zweck? Zweifellos handelt
es sich hier um die moralisch-ethische Dimension des Leidens, die die
Ethik des Leidens zu behandeln sucht.

Darüber hinaus können wir eine Erkenntnistheorie, eine Pragma-
tik und eine Ästhetik oder Poietik des Leidens als wissenschaftliche
Disziplinen unterscheiden. Im Allgemeinen werden wir sie nur strei-
fen, in Manchem aber auch eine tiefere Analyse versuchen. Die Basis
aller bilden die drei erstgenannten, und da vor allem die Ontologie des
Leidens. Denn ohne zu wissen, was das eigentümliche Sein des Leidens
ist, kann keine weitere Frage in Angriff genommen werden.

85

Die drei Grundfragen zum Leiden und seine drei Grundwissenschaften

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42 - am 16.01.2026, 08:43:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495998403-42
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1.  Der Sinn des Begriffs »Ontologie«
	2.  Die phänomenologisch-reduktive Analyse als Grundmethode des Projekts
	3.  Struktur, Dynamik, Genese und Funktion des Leidens als zielführende Leitbegriffe
	4.  Der Ausgang, die drei Quellen der Erfahrung und das Problem des Apriori
	5.  Weitere Methoden der Leidensphilosophie
	6.  Notwendigkeit und Allgemeinheit der Erkenntnis
	7.  Ontisch – existenzialontologisch – transzendental – fundamentalontologisch
	8.  Jaspers’ Erkenntniskritik und das Leiden
	9.  Einleibung, Empathie und Kernintuition (Möglichkeit und Grenzen der Kommunikation im Leiden)
	10.  Sprache und Leiden
	11.  Das Realitätsproblem des Leidens und das Leiden im Traum
	12.  Leiden undWahrheit
	13.  Die drei Grundfragen zum Leiden und seine drei Grundwissenschaften

