Juliane Vogel

Schattenland des ungelebten Lebens
Zur Kunst des Prologs bei Hugo von Hofmannsthal

Im Frithwerk Hugo von Hofmannsthals folgen die dramatischen
Revenants emander dicht auf dem FuBe. Totentinze, Moralititen,
Lehrgedichte, platonische Dialoge — Formen vorbiirgerlicher Theater-
kunst, mit dem Odium des Undramatischen samtlich behaftet, wagen
sich nach langem Schweigen wieder auf die Bithne. Wiederbelebt gehen
sie aus dem dramatischen Laboratorium eines friihreifen Alchimisten
hervor und fordern fliichtige Aufmerksamkeit dort, wo der feste holzer-
ne Halt des groBen Dramas zu schwanken begann. In der Reihe der
poetischen Wiederganger ist dem »Prologe, oder, in unscharfer Tren-
nung von diesem, dem »Vorspiel« ein nicht geringer Platz angewiesen.
Eigenen und fremden Stiicken setzt Hofmannsthal einleitende, einstim-
mende Verse voran, Prologe und Vorspiele erweisen sich als irreduzible
Bestandteile seiner Dramatik. So ist das Fragment »Der Tod des
Tizian«, so sind »Der Tor und der Tod«, »Die Frau am Fenster« mit
einem poetischen Vorspann ausgestattet, so wird Schnitzlers »Anatol«
eine sanfte Ouverture vorangestellt, so werden Pagen, Studenten und
Dramaturgen mit einer Rede an das Publikum beauftragt und die
Auflithrungen griechischer Tragiker und Komédiendichter mit einem
prologischen Kommentar versehen. Die verschiedensten Kunstgriffe
dramatischer Einstimmung und Vorbereitung sind aufgeboten, um den
Zuschauer an die »Antigone«, die »Alkestis« und die »Lysistrate«
heranzufithren, und noch das dreiaktige Drama »Odipus und die
Sphinx« erweist sich bei genauerer Priifung als Vorspiel des Sophoklei-
schen »Odipus Rex«'. Nicht zufillig zudem, daB Hofmannsthal 1908
einen Band gesammelter Vorspiele im Insel-Verlag zur Publikation

! Explizit spricht Hofmannsthal in einem Brief an Richard Beer-Hofmann (21.9.1904) den
prologischen Status von »Odipus und die Sphinx« an: »Es wird ein sehr kurzes Stick in drei
Aufziigen, ein hymnenartiges lyrisches Drama. . . ein Vorspiel zum Oidipus rex des Sophokles«
(BW Beer-Hofmann, S.124). In der chronologischen Aufrollung der Vorgeschichte steht sie
dem von Hofmannsthal 1905 ins Deutsche ubertragenen »Konig Odipus« von Sophokles
voran.

Kunst des Prologs bei Hofmannsthal 165

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

bringt und auch von dieser Seite her die von ihm sichtlich bevorzugte
Gattung tber das bloB Gelegentliche hinausfithrt.?

Die Fiille der Beispiele mag indessen dariiber hinwegtiduschen, daB
sich Hofmannsthal um die Wiederbelebung einer Form bemiihte, deren
Dispositionen dem sogenannten »modernen Dichter« des neunzehnten
Jahrhunderts in keiner Weise mehr einleuchten konnten. In jeder seiner
Spielarten unterlduft der Prolog die zeitgendssischen Anforderungen an
die ideale dramatische Form. Dabei ist es besonders die Euripideische
Variante, die harter Kritik verfillt. Noch in Nietzsches »Geburt der
Tragodie aus dem Geiste der Musik« kann das sie kennzeichnende
Verfahren: das Unding der Vorwegnahme, mit keiner Verteidigung
rechnen:

DaB cine einzelne aufiretende Person am Eingange des Stiickes erzihlt, wer
sie sei, was der Handlung vorangehe, was bis jetzt geschehen, ja was im
Laufe des Stiickes geschehen werde, das wiirde ein moderner Theaterdichter
als ein mutwilliges und nicht zu verzeihendes Verzichtleisten auf den Effekt
der Spannung bezeichnen.?

Aber auch jene Prologe, die dem Publikum nichts verraten, die nur die
spielerische Vorhut dramatischer Ereignisse darstellen und in Shake-
spearescher Manier den Genius loci beschwoéren, kénnen auf Wiirdi-
gung nicht mehr rechnen. Zum »Festgrufi« herabgekommen, gehéren
sie zum zeremonitsen Bestand groBbiirgerlicher Festveranstaltungen
und bringen in prologischer Rede den Ehrengasten, den Mazenen und
den Damen gereimte Huldigungen dar. Als rhetorische Zweckform
verrufen, allenfalls als »dichterische Laune« verziehen, ist der Prolog aus
dem Weihekreis hoher dramatischer Kunst verwiesen.* Die Stirke des
deutschen Theaters wird vielmehr daran gemessen, dal3 sie auf prologi-
sche Hilfsmittel verzichten diirfe und ihre Stiicke bei sicherer Beherr-
schung des expositorischen Handwerks mit dem ersten Akt beginnen
lasse. »Die deutsche Biihne hat, seit es ihr nicht mehr nétig ist, Ruhe und

? Vgl. Hugo v. Hofmannsthal, Vorspiele. Leipzig 1908. In diesem Band sind das »Vorspiel
zur Antigone des Sophokles« (1900), das »Vorspiel fiir ein Puppentheater« (1906) und der
»Prolog zur Lysistrata des Aristophanes« (1908) zusammengefaBt.

* Friedrich Nietzsche, Die Geburt der Tragédic oder Griechentum und Pessimismus. In:
Ders., Werke 1. Hg. von Karl Schlechta. 6. Aufl. Frankfurt a. M. 1980, 5.7-135, S.73.

* Vgl. Gustav Freytag, Die Technik des Dramas. Hg. von Klaus Jeziorkowski. Stuttgart
1983, 5.106 ff.

166  Juliane Vogel

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aufmerksamkeit zu erbitten, diesen Prolog zweckmaBig aufgegeben«?,
heiBt es in Gustav Freytags »Die Technik des Dramas«. So verleugnet
das Publikum die preuBische Schule auch im Theater nicht. Es zeigt sich
einer straff und dynamisch organisierten Exposition disziplinidr gewach-
sen. Ruhe und Ordnung kénnen einkehren, ohne daB sie durch prologi-
sche Koketterie erpreft und erschmeichelt wiirden. Die von dramati-
scher Bewegung erfiillte Einleitung sei, so Freytag, wieder an die rechte
Stelle getreten. Sie bewihrt sich nicht nur als verldBliche Ordnungs-
macht, sie fiigt sich dariiber hinaus organisch in den Bau des Ganzen.
Gegen den Prolog wendet sich damit jenes artistische Kriterium, das der
nachgoetheschen Asthetik des 19. Jahrhunderts als conditio sine qua
non jeglichen Kunstcharakters gilt: die Forderung nach organischer,
harmonischer Fiigung, nach den mahlichen Ubergiangen des Wachsens,
nach in sich geschlossenen Gebilden und fugenloser Entwicklung, die
allein die Simulation natiirlicher Morphogenese als Prinzipium kiinstle-
rischen Gestaltens anerkennt. DaB3 aber ein Teil vom Ganzen gesondert
sei — »durch starken Einschnitt« abgegrenzt, wie es bei Freytag heifit —
wird durch keine verfiighare Gattungsnorm entschuldigt. Prologe gelten
nurmehr als dramatische Notlésung und sind allemal der Bequemlich-
keit bzw. der Unfihigkeit eines Autors zuzuschreiben, der das, was ihm
in die Exposition einzuarbeiten nicht gelinge, in prologischer Zusam-
mendringung voranstellen miisse.®

DaB sich andererseits Hofmannsthal einige Jahrzehnte spiter beson-
ders jenen »Zustinden« wvor dem Eintritt der »bewegenden Kraft«
widmete’, laBt sich nun mit Freytagscher Ziinftigkeit weder erkliren
noch verwerfen. Die »bewegende und steigernde Kraft«, das Driangen
und Treiben, das die Garantiemacht dramatischen Geschehens in
Freytags Handbuch darstellt, ist sichtlich ermattet, die eskalierenden
Erregungskurven der Fiinfaktigkeit jenen nervésen Erregungen gewi-
chen, die in einem viel diffuseren, pointillistischen Diagramm zu veran-
schaulichen wiren. Inzwischen haben andere Formen dramatischer
Verkniipfung platzgegriffen. Wie sich bereits an Hofmannsthals Erstling
»Gestern« von 1891 zeigt, entwickeln sich die Kohisionskrifte der
einzelnen Teile nicht mehr in gesteigertem enggefithrten Spiel und

> Gustav Freytag, Die Technik des Dramas (Anm. 4), S. 106.
& Ebd. S.107.
7 Ebd. S.107.

Kunst des Prologs bei Hofmannsthal 167

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Gegenspiel. Keines seiner Dramen, weder die kleinen dramatischen
Formen des Frithwerks, noch die groBen der Tragodie und des Lust-
spiels, werden von den sogenannten »bewegenden Kriften« einer
Handlung zusammengehalten. Das Moment illusionistischer Spannung
und Zuspitzung, dem die Autoren des biirgerlichen Theaters verpflichtet
sind, sieht sich in Zweifel gezogen. In dem Malle, in dem das obligate
Bild der auf- und niedersteigenden Erregungskurve des Akt-Theaters
verblaBt, riickt auch der Prolog, der Widerpart dramatischer Spannung,
wieder ins Formgedéchtnis der Autoren. Das Bei- oder Vorgeordnete,
das Propadeutische und Propylaische, tragt auf nicht unerhebliche
Weise zu jener Neubestimmung bei, die die asthetische Moderne auch
vom Drama verlangt. Dall Hofmannsthals prologische Anstrengungen
nicht Zitate aus dem historistischen Fundus sind, daf3 er vielmehr die
traditionellen Paradigmen des Prologs entscheidend fiir eben jene Revi-
sion dramatischer Qualititen einsetzte, moge im Folgenden deutlich
werden.? — Aus den zahlreichen Beispielen scheinen besonders der
Vorspann des »Tod des Tizian« und das »Vorspiel zur Antigone« von
1900 geeignet, sowohl die Entwicklung des Genres bei Hofmannsthal zu
erhellen als auch jene perspektivische Umwertung nachzuweisen, die
das prologische Medium am dramatischen Geschehen und seinem

Status vornimmit.
*

Der Prolog, der dem »Tod des Tizian« von 1892 voransteht, spricht in
personifizierter Form zum Publikum. »Prolog« bezeichnet hier nicht nur
die einleitende Rede, sondern auch den Pagen, dem sie in den Mund
gelegt ist. Dieser indessen bleibt seinem alten Namen vieles schuldig. Als
allegorischer Abgesandter einer verjihrten Form versieht er sein Amt
mit allenfalls moderater Sorgfalt. Zwar erweist er sich mit seinen rosa
Seidenstriimpfen und mattgelben Schuhen der prologischen Hoflichkeit
als durchaus kundig. Zwar spielt er, wie es sich ziemt, den Mittler
zwischen dem Dichter und dem Publikum. Doch vernachlissigt er die

8 Die theoretische Grundlage dieser Studie bildet Peter Szondis »Theorie des modernen
Dramas«, dessen Kategorien auch fiir eine so marginale Form wie den Prolog fruchtbar zu
machen sind. Szondis Thesen iiber die Zerstérung der aristotelischen Paradigmata im Zuge
der literarischen Moderne sind in der Folge gegenwirtig zu halten. Vgl. Peter Szondi, Theorie
des modernen Dramas. Frankfurt 1963.

168  Juliane Vogel

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihm von altersher zugewiesenen Pflichten der Vorankiindigung, der
Vorausdeutung und Informationsvermittlung, die dem Zuschauer den
Einstieg ins Geschehen erleichtern sollen. Inhaltliche Hinweise erwartet
man von ihm vergebens. Was immer der Page zu sagen wei}, dient der
raffinierten Entriickung dessen, was doch durch den Prolog in greifbare
und verstindliche Nihe zu bringen wiire: des angesagten Stiickes. Weit
davon entfernt, den Tambour zu mimen, verweist er das angesagte
Drama weg von der Bithne zuriick auf das Papier. »Das Stiick hab ich
gelesen« — sagt er eingangs, als Leser tritt er vor die Rampe. Musset
zitierend®, spricht er vom intimen Theater der Lektiire, vom Papierthea-
ter, das den Zuschauer zwar mit uneingeschrinkter Vorstellungsmacht
ausstattet, das jedoch auBerhalb der offentlichen theatralischen Institu-
tionen, in den Lehnstiihlen und an den Schreibtischen, d.h. in privatem
Rahmen genossen wird. Zudem ist es eine beiliufige Lektiire, die den
Pagen in Kenntnis des » Tod des Tizian« setzt. Wie nebenher berichtet er
vom gelesenen Stiick. Seine tandelnden Verse wissen nichts von intensi-
ven Leseerlebnissen, den Inhalt des Gelesenen beriihren sie mit keinem
Wort. Mit dem angesagten Stiick befassen sie sich nur insofern, als es die
groBte Lust des Pagen befriedigt: die an seinen Spiegelbildern. Statt ins
Stiick hiniiberzuleiten, seinem Anfang vorauszueilen, seine Vorausset-
zungen zu klaren, versinkt der spite Gattungssprecher in der Betrach-
tung der eigenen Gestalt. Das kleine Amt der Uberleitung vernachlissi-
gend, gibt er sich einem kontemplativen NarziBmus, einer zeremonissen
Selbstversunkenheit hin. Verdoppelung und Spiegelung sind das Struk-
turgesetz seiner Rede. Schon nach wenigen Versen zeichnet sich ab, da3
ihn allein der Stern der Ahnlichkeit leitet. Ob er das Haus durchquert,
ein Kunstwerk betrachtet, eine Freundschaft pflegt oder eine Lektiire —
alles (und damit auch das folgende Stiick) soll ihm sein eigenes Bild
entgegenhalten.

Das erste narziBitische Ritardando erfihrt der prologische Gang im
Portrit jenes frithverstorbenen Infanten, der den Pagen aus Griinden
der Ahnlichkeit zum tragen Gestus der Imitation verfithrt. »(Ich) bleib
dort immer stehn / Und zieche meinen Dolch und seh ihn an / Und
lichle triib: denn so ist er gemalt: / Traurig und lichelnd und mit einem

* Vgl. die Eingangsverse des Prologs in Alfred de Mussets »Les marrons du feus, wo es
heiBt: »La piéce, 4 parler franc, est digne de Moliére; / Qui le pourrait nier? Mon groom et ma
portiére, / Qui Pont lue en entier, en ont été contents.« (Vgl. SW III Dramen 1, S.389).

Kunst des Prologs bei Hofmannsthal 169

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dolch. ..« — Hiermit erdffnet sich die fiir den zégernden Fortgang des
Prologs charakteristische Reihe gespiegelter Spiegelbilder, jenes vielfa-
che Vexierspiel von Bild und Abbild, das einzig der imaginaren Selbstbe-
ziehung des Pagen gewidmet ist und den Beginn des eigentlichen
Stiickes bis ins Unendliche aufschiebt. Ein selbstverliebter Prolog ist eine
dramaturgische Katastrophe.

Denn nach dem Infanten erweist sich auch der Dichter des tiziani-
schen Einakters als ein Ahnlicher des Pagen!!: »o mein Zwillingsbru-
der«, sagt der Poet zum Pagen, dessen Ziige ihm den eigenen verwandt
scheinen. Sein Stiick, den »Tod des Tizian«, iiberreicht er ihm um dieser
Ahnlichkeit willen. Wie einen Spiegel halt er es dem Knaben entgegen,
dem es dann auch gefillt, »weils dhnlich ist wie er«. So ist die Briicke
zwischen Prolog und Stiick aus einer Kette von oszillierenden Ahnlich-
keiten gefertigt. Sie allein erweist sich als eine tragfiahige Syntax der
dramatischen Elemente. Allein im Zeichen der Ahnlichkeit kann sich
der Prolog dem »Tod des Tizian« zuwenden, ohne seinen narziB3tischen
Blick aufs Spiel zu setzen. Indem er iiber das Stiick spricht, spricht er
iiber sich selbst.

Dem Spiegelmotiv gesellt sich jedoch ein weiteres, verschwistertes
hinzu. Es ist die dem tragen Narzi3 vertraute Klage iiber das ungelebte,
das bloB antizipierte Leben. Allein im Element des Ahnlichen zuhause,
sieht der Page das Fremde, das nicht er selbst ist, in die Farben der
Versaumnis, »der groBen fragenden Sehnsucht« gekleidet und seiner
Reichweite ferngelegen. Obstinat durchsetzt die Beschwérung des Un-
gelebten seine Rede an das Publikum, und wiederum ist es kein Zufall,

10 SW III Dramen 1, S.39.

"' Die Zwillingsbruderschaft zwischen Prolog und Dichter verweist zudem auf eine andere
Ahnlichkeit, die, im Biographischen verankert, hier nicht beriicksichtigt werden kann. Wie die
Entstehungsgeschichte (vgl. SW Dramen 1, 5.332 fI.) zeigt, bezieht sich Hofmannsthal hier
auf seine Bekanntschaft mit Stefan George, der Hofmannsthal in einem Brief ebenfalls mit »o
mein Zwillingsbruder« anredete. Georges EinfluB ist es wohl auch zu verdanken, daB das
urspriingliche Sujet des »Tod des Tizian« ein Gastmahl der todgeweihten franzosischen
Girondisten, einem anderen Szenario platzmachen muBte: Nach dem Vorbild des George-
Kreises versammelt Hofmannsthal einen Kreis von Jiingern um einen Meister. Vgl. dazu auch
Bernhard Béschenstein, Hofmannsthal und der europiische Symbolismus. In: HF II, 1974,
S.76 ff. Wie sehr der Prolog, wie iiberhaupt die frithen Dramen, vom Prinzip der Spiegelung
beherrscht sind, hat. u.a. Giinther Erken gezeigt. Er weist nach, daB es in seinem Zeichen zu
einer poetischen »Emanation gleicher Wesen« kommt (Vgl. Giinther Erken, Hofmannsthals
dramatischer Stil. Tiibingen 1964, S.74-76).

170  Juliane Vogel

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

daB gerade der Prolog — vor den Toren des Stiickes — die melancholi-
schen Wonnen der Antizipation kostet und dessen gedenkt, was sich in
uneinholbarer Ferne als das »wirkliche Leben« abzeichnet. Konkrete
Vorausdeutung und Spannungserzeugung, bis dato zum Amt des prolo-
gischen Animateurs gehorig, weicht der unbestimmten Erwartung diffu-
ser Dinge. Auch von dieser Seite her ist die Uberleitung zum Stiick
erschwert und hinausgezégert. Denn wie der in der labyrinthischen
Galerie der Spiegelbilder verirrte, mit vagen Ahnungen beschaftigte
Prolog einen Anfang finden kénnte, ist mehr als zweifelhaft.

Nicht von ungefihr wird Hofmannsthal in seinen Aufzeichnungen
einen anderen Prolog programmatisch als ein »Schattenland des unge-
lebten Lebens« entwerfen, als den farblosen Vorhof des dramatischen
Lebens, als ein poetisches Areal, dessen blasse Bewohner sich am Blut
des Orpheus lebendig trinken, bevor sie als dramatis personae die Bithne
besteigen.'? Die mythologische Poetik Hofmannsthalscher Vorspiele, die
in diesem Entwurf enthalten ist, gilt denn auch fiir den »Tod des
Tizian«. Auch der Einakter geht aus einem von fliichtigen Schemen
bewohnten, prologischen Hades hervor. Doch wird hier das starkende
Blut des Orpheus nicht kredenzt. Obwohl im letzten Vers des Pagen von
wstillem, traumerischen Durst« die Rede ist, werden weder die Schatten
der Vorrede noch die des Stiickes getrankt. So geht denn das Schatten-
land des Pagen in das Schattenland des »Tod des Tizian« iiber. Fast
unmerklich verlagert sich die Szene, der prologische Hades weitet sich
zum tizianischen Garten, keine scharfen Schnitte trennen die beiden
dramatischen Sphiren, und auf dem verwandelten Proszenium beraten
sich nun die Ahnlichen des Pagen, die Schiiler des Tizian, die ein ehenso
prologisches Verhiltnis zum Leben haben wie ihr Vorredner. Unauffillig
dem literarischen Muster ihrer Unterhaltung folgend, Platons Sympo-
sion'?, entfalten sie die Dimension der Similaritit bis hin ans Ende des
Bruchstiicks, abwartend, erwartend, und es wird nicht verwundern, daf3
Hofmannsthal auch dem »Tod des Tizian« ausdriicklich vorspielartige
Qualititen attestierte:

Es lief auf eine Art Todesorgie hinaus: das Vorliegende ist nur wie ein
Vorspiel — alle diese jungen Menschen stiegen dann, den Meister zuriicklas-

2 GW RA III, S.385.
'3 Vgl. SW III Dramen 1, S.334.

Kunst des Prologs bei Hofmannsthal 171

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

send, in die Stadt hinab und erlebten das Leben in der hochsten Zusammen-
driangung —'*

Demnach folgt dem Prolog des Pagen nichts als ein weiterer Prolog. Jene
imaginire Kulmination, die im urspriinglichen Plan des Stiickes vorge-
sehen war: die grofle Todesorgie, in der der »Schmelz des ungelebten
Lebens« zerflieBen wiirde, riickt hinter den Horizont des Fragments. Die
Chiffren unauflgslicher Selbstbezogenheit, die Momente intransitivi-
scher Versunkenheit, dic mangelnde Bereitschaft, den Vorhang vor
solchen Szenen zu 6ffnen, die anders waren als er selbst, werden vom
Prolog an das Stiick weitergegeben.

Wenn also Ahnlichkeit als der einzige Verkniipfungsmodus zwischen
ihm und dem Stiick genannt wird, so hat das weitreichende Konsequen-
zen fiir dieses selber. Ein Stiick namlich, das dem Vorspiel dhnelt, ist
notwendig selber eins und wird aus dem Schatten des Prologs nicht
heraustreten. Als imaginires, schattenhaftes Geschehen hebt es an und
verlangert nur die unbestimmte Erwartung, die zuvor der Page formu-
lierte. Das Ungelebte, Schnsiichtige und Unerfahrene als Medium
antizipierender Einstimmung greift auf den »Tod des Tizian« iiber. Die
versammelten Jiinglinge sprechen die Verse desjenigen weiter, der aus
dem prologischen Element und seiner verfithrerischen Indezision
schwerlich entrinnen wird kénnen.

Daf sich das Stiick unter seinem EinfluB in ein Vorspiel verwandelt,
markiert den Abstand, den die dramatische Dichtung der Jahrhundert-
wende zum dynamischen Schema der Exposition gewonnen hat. Die
dramatische Progression ist nicht mehr iiber ein markantes, akutes
Ereignis bestimmt. Die peripatetische Kategorie des Geschehnisses hat
ausgedient, wenn sich auch das Stiick im diffusen Raum ungelebten
Lebens oder unwiderruflicher, durch kein Handeln mehr abwendbarer
Zukunft bewegt. Die charakteristische Struktur der Erwartung, die so
viele Dramen des Fin de siécle, Hofmannsthals, Maeterlincks bis hin zu
Marie Pappenheim'® bestimmt, impliziert Prologisches, Vorspielartiges
per se.

* SW III Dramen 1, S.335. In der Dokumentation der Entstehungsgeschichte wird hier
Hofmannsthals diesbeziiglicher Brief an W, Brecht (20.1.1929) zitiert.

15 Marie Pappenheim verfafite das Libretto des von Arnold Schénberg komponierten
Monodramas »Erwartung« (1909).

172 Juliane Vogel

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dabei ist es vornehmlich die Erwartung des Todes und die des Sexus, die
sich durch die neue dramatische Lage begiinstigt sehen. Beide bestim-
men auch Hofmannsthals Einakter. Warten die Schiiler des Tizian auf
den Tod ihres Meisters, so entwickelt der Page ein diffuses sexuelles
Begehren. Von hier aus mag deutlich werden, daBl Hofmannsthal den
allegorischen »Prolog« mit noch weiteren »prologischen« Eigenschaften
ausstattet. Bezeichnenderweise iibertrigt er das Amt der Vor-
ankiindigung einem ewig Heranwachsenden. Das poetische Pladoyer
fiir den Prolog bedient sich der Motive garender Sexualitiat, ohne thnen
Erfiillung zu gewithren. In wenigen Versen durchliuft der Page den
Circulus einer unabschlieBbaren Pubertit, aus der er als geschlechtsrei-
fes Wesen kaum hervorgehen wird. Er erweist sich als heraldische
Verkorperung jener Adoleszenzkrise, die die Kultur des Wiener Fin de
siécle bekanntlich bestimmt und die den Eintritt der begnadeten Jiing-
linge ins verantwortliche Leben hinauszogert.'® Hofmannsthal gestaltet
ihn nach den Vorgaben von Kierkegaards »Entweder—Oder«, in dem
das Urbild der Pagen der Jahrhundertwende, Mozarts/Da Pontes
Cherubin aus der »Hochzeit des Figaro«, als ein Wesen beschrieben ist,
das das Publikum durch die Ungeschiedenheit seines Begehrens bezau-
bert. In w»illusorischen Bewegungen« verfangen, begehrend, was er
besitzt, »hingesunken in stiller prisentischer Sehnsucht«, kennt Cheru-
bin die Gegenstinde seiner Begierden noch nicht. Auch zwischen
weiblichen und ménnlichen Neigungen hat er sich noch nicht entschie-
den. Sein Sexus ist in prologischer Schwebe und bereitet auch dadurch
die androgynen Neigungen des Hofmannsthalschen Pagen vor.'” Be-
gehrt dieser einerseits sich selbst und seine minnlichen Spiegelbilder,
traumt er andererseits dem rosaroten Schatten eines Madchens nach.
Am Ende seines Auftritts heftet sich seine fliichtige Sehnsucht an das
ebenso fliichtige Bild eines blonden Damchens, das »kokett verborgen in
der Sanfte« lehnt.

Das Begehren des Ahnlichen aber, das allein vom Prolog ins Stiick
iiberleiten kann, ist stirker als die Sehnsucht nach dem »anderen«
Geschlecht. Sie bindet den Pagen noch in besonderer Weise an die

'* Vgl. Wolfram Mauser, Hugo von Hofimannsthal. Konfliktbewiltigung und Werkstruk-
tur. Eine psychosoziologische Interpretation. Miinchen 1977.

17 Vgl. Séren Kicrkegaard, Entweder-Oder. Ubers. von Christoph Schrempf. Hg.von E
Droop. Mit einer Einfiilhrung von Max Bense. Leipzig 1939, S.71 fT.

Kunst des Prologs bei Hofmannsthal 173

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jiinger des Tizian und damit an die minnliche Gestalt. Vor allem sind es
die Reize geschiechilicher Ahnlichkeit, die ihn leiten. DaB er Gefallen am
Stiick des Dichters, dem »Tod des Tizian« findet, begriindet sich auch
aus jenem Text, den Hofmannsthal als Vorbild seines Einakters nannte:
Platons Symposion, dessen Direktiven nicht nur fiir die platonische
Gesprachsfithrung versammelter Jiinglinge gelten, sondern auch fiir
ihren gleichgeschlechtlichen Eros. In der Symposions-Rede des Aristo-
phanes wird just Aknlichkeit als Stimulus der Knabenliebe genannt. Von
mannhafien Knaben und Jiinglingen heiBit es: »das ihnen Ahnliche
haben sie gern«.'®* Auf diese Weise sehen sich Prolog und Stiick auch in
erotischer Hinsicht miteinander verklammert.

So tbertragt sich die transzendente, unabschlieBbare Pubertat der
prologischen Form auf die des Pagen. Im Schattenland des unerfiillten
Sexus, des ungelebten Lebens, des nie vollendeten Stiicks spricht er statt
von den Wirklichkeiten des Geschlechtlichen und des Dramatischen von
seinen Moglichkeiten. »Im dammernden Universum seines Begehrens«
(Kierkegaard) verschaffen sich nur die platonischen Gespriche der
Ahnlichen Gehor, als kénnte das wirkliche Stiick niemals beginnen.

Aus alledem mag man schlieen, daB die vertrauten Themen des
Hofmannsthalschen Frithwerks, die sich auf engstem Raum im Prolog
des »Tod des Tizian« zusammenfinden, zum wesentlich paradoxen
Effekt des modernen Prologs beitragen: der Sistierung von Prisenz, der
Inszenierung von Abwesenheit und unendlichem Aufschub.

Das »Vorspiel zur Antigone des Sophokles«, sieben Jahre spiter
geschrieben, scheint nun von den narziBtischen, prologischen Gespin-
sten des Frithwerks merklich abgesetat. Nicht mehr geben hier, wie es in
einer zeittypischen Wendung heillen konnte, »schlenkernde Pagenbei-
ne«'? den Rhythmus an. Der Page ist inzwischen Student geworden, und
wenn er sich als solcher nur in den Vorhallen biirgerlicher Identitit

18 Platon, Das Gastmahl. Ubers. u. eingeleitet von Kurt Hildebrandt. Stutigart 1979, 8.59.

19 Brief Gustav Richters an Leopold von Andrian (10.12.1894): »Man fiihlt ordentlich, wie
die schlenkernden Pagenbeine den Rhythmus der Gedanken geben.« In: Correspondenzen.
Briefe an Leopold v. Andrian 1894-1950. He. von Ferruccio Delle Cave. Marbach a. N. 1989,
S.17.

174  Juliane Vogel

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

aufhalt, so ist er sich zumindest {iber seine geschlechtlichen Vorlieben im
klaren. Auch fiihrt er nicht mehr kokette »Reden an das Publikum« im
Munde. Nicht als »Prolog«, sondern als Vertreter der Zuschauer tritt er
auf die Biihne. Nicht er adressiert das Publikum, er selbst soll die Gewalt
der Ouverture an sich erfahren. Zwar kennt auch er wie sein Vorganger
das Stiick zunichst aus Lektiire und Studium - er ist Mitglied einer
studentischen Theatergruppe, die ein »griechisch Trauerspiel«®, ver-
mutlich die »Antigone, einstudiert. Doch setzt sich dieses Vorspiel zur
Aufgabe, die blassen Pennilergriechen zu vertreiben und dem profanen
Studenten die Wirklichkeit der tragischen Biithne und ihrer Mythen zu
vermitteln. Folgendes Szenario fithrt seinen Sinneswandel herbei: Der
Student bleibt nach einer Probe im Theater zuriick, da er im Dunkel der
Biihne eine schattenhafte Bewegung wahrzunehmen meint, und richtig
schreitet dem Alleingebliebenen ein Genius entgegen. In gottlichem
Aufirag soll dieser dem Unwissenden die Augen fiir die wahre Antike
eréffnen, fiir eine mythische Wirklichkeit, die die vorgebliche Wirklich-
keit der Gegenwart Liigen straft. Schritt fiir Schritt erobert der Genius,
die traditionelle Mittlerfigur der antiken Welt*, ihr Terrain, unerbittlich
verweigert er dem Studenten die Konversation, die dieser fiir ange-
bracht halt. Stattdessen suggeriert er ihm die zwingenden Bilder des
griechischen Mythos und zwingt ihn zur Kapitulation vor der archai-

2 DaB es sich im »Vorspiel zur Antigone« um einen »faustisierenden« Prolog handelt, laBt
sich vor allem aus den wortlichen Reminiszenzen des »Faust« ableiten, die Hofmannsthal in
seinen Text einarbeitet: Nicht nur ist von einem »griechisch Trauerspiel« die Rede (der
Student erscheint somit als direkter Nachfahre des Famulus Wagner), es werden auch folgende
Verse gesprochen: »Heinrich, es tritt hervor!/ Heinrich, es schaut aufl’ michl« Die Anlehnung
der »Antigone« an Goethes »Faust« mag auf die von Holmannsthal geschatzten »Shake-
speare-Studien« von Otto Ludwig zuriickgehen. Dort namlich stellt Ludwig fest, daB die durch
die Sophokleische »Antigone« erregte »Empfindung des Schénen« einzig und allein der durch
Goethes »Fauste hervorgerufenen Stimmung verglichen werden kinne. Er konstatiert die
wirkungsasthetische Konvergenz der beiden Werke. Die »Shakespeare-Studien« mogen aber
auch auf den Schluf} des »Vorspiels« mit folgender Warnung eingewirkt haben: »... daB man
nicht zu voriibergehender Hollnung verfithrt wird, der Antigone kénne irgendwo von auBen
her eine Rettung kommen.« DemgemiB wird auch die veraweifelte Frage, mit der sich der
Student bei Hofmannsthal an den Genius wendet: »Du! Kannst du denn nichts helfen? nichts
abwenden?« (SW III Dramen 1, 5.218), abschligig beschieden. Die tragischen Bilder nehmen
ihren zwingenden Gang. (Vgl. Otto Ludwig, Shakespearestudien. NachlaBschriften. Hg. von
Moritz Heydrich. Bd.IL. Leipzig 1874, S.17.)

I Vgl. dazu Wendelin Schmidt-Dengler, Dichtung und Philologie. Zu Hugo v. Hofmanns-
thals »Alkestis«. In: Literaturwissenschaftliches Jahrbuch der Gérres-Gesellschalt. Hg. von
Hermann Kunisch. N.E. 15, 1974, S.157-177, 8. 160-163.

Kunst des Prologs bei Hofmannsthal 175

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Macht der Tragédie. Sein Glaubensbekenntnis darbringend, gibt
sich der Student bei anschwellender Musik den Geschehnissen preis:

Dies strahlende Geschopf ist keines Tages!

Sie hat einmal gesiegt und sieget fort.

Da ich sie sehe, kriuselt sich mein Fleisch

wie Zunder unter einem Feuerwind:

mein Unvergingliches rithrt sich in mir:

aus den Geschopfen tritt ihr tiefstes Wesen
heraus und kreiset funkelnd um mich her:

ich bin der schwesterlichen Seele nah,

ganz nah, die Zeit versank, von den Abgriinden
des Lebens sind die Schleier weggezogen:
einwithlen mufB} ich mich in meinen Mantel,
ch mich die iibermiBigen Gesichte

erdriicken! Denn dem Hauch des Géttlichen
hilt unser Leib nicht stand, und unser Denken
schmilzt hin und wird Musik.

Er sinkt, das Gesicht in seinem Mantel verborgen, auf die Stufen des Palastes. Der Vorhang
Jallt und bleibt unten, bis die OQuvertiire zu Ende gespielt ist.2

Auch der Student ist nun trunken von den »fremden Dingen«, doch
zeigen sie nicht mehr die Farben des ungelebten Lebens, die die
»ihnlichen« Bilder aus dem »Tod des Tizian« trugen. Das narziBtische
Szenario scheint zugunsten des ebenso iiberwiltigenden wie auflésen-
den Erlebnis des Fremden, des Wirklichen beseitigt. Jene dramatische
Zisur zwischen Vorspiel und Stiick, die der Page zuvor verschleierte und
aufschob, verschaflt sich nun ihr dramatisches Recht. Innerhalb einer
kurzen Szene wird der Prozel} einer gewaltigen Verinderung, einer
pathetischen Umstimmung vollzogen. Dem Studenten, dem, wie er sagt,
»die Griechen doch recht fern sind«, eréffnet sich unter den hypnoti-
schen Beschworungen des Genius die tragische Vision der Antigone:
»und ich seh die Jungfrau / Antigone, das funkelnde Gefa3 / des
Schicksals, sehe ihre schlanken Schultern..«. Was er dem »Hauch des
Gottlichen« entgegensetzen wollte: Ratio und Menschenverstand, tiber-
antwortet sich jenem Element, das sich dem Denken romantisch entge-
genstellt: der Musik, die auch in Nietzsches »Geburt der Tragodie aus
dem Geiste der Musik« den Grund der tragischen Erscheinungen bildet.

2 SW III Dramen 1, 8. 209- 221.

176  Juliane Vogel

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die unbedingte Hingabe des Studenten an die mythische Fremde setat
sich an die Stelle der narziBtischen Kontemplation des Pagen.
Bezeichnenderweise ist das Drama, iiber dem sich nun der Vorhang
ofnet, nicht Hofmannsthals eigenes, sondern ein fremdes. Das Vorspiel
rollt nur den roten Teppich auf, der an die Schwelle eines der monumen-
talsten dramatischen Zeugnisse des Abendlandes fithrt. Wo aber der
Prolog die groBe griechische Tragodie und nicht ein Drama Hofmanns-
thals vorbereitet, steht er in ganz neuen dramaturgischen Beziigen. Die
Rezeption der »Antigone« mufl durch andere Einstimmungsstrategien
gesteuert werden als im »Tod des Tizian«. An den Zuschauer wie auch
an die Bithne werden neue Anspriiche gestellt. Nachdem sich Hof-
mannsthal von der lyrischen Verskunst der frithen Einakter gelost hat,
wendet er sich einem Theater zu, das nicht mehr ein elitires, gebildetes
und privates Lesepublikum ansprechen soll, sondern ein homogenes,
von der Macht des Mythos ergriffenes Kollektiv. Abstand nehmend von
der spielerischen Prologik, von den Kiinsten des ungelebten Lebens,
begibt er sich auf die Suche nach der groBen, religiosen Festgemeinde
und widmet sich der sentimentalischen Rekonstruktion des Publikums
der attischen Tragdodie. Dieses gilt es wieder herzustellen und jene
Entfremdungsprozesse aufzuhalten, die das Publikum der dramatischen
Moderne fiir jenes rauschhafte Gemeinschaftserlebnis untauglich ma-
chen, das sich in Athen unter der Schirmherrschaft des Gottes Dionysos
ereignet haben sollte. Das Grundbuch dieser ersehnten Dionysien ist
einmal mehr Nietzsches Schrift »Die Geburt der Tragodie aus dem
Geiste der Musik«, in der die moderne biirgerliche Kunstpraxis mit
ihrer Dichotomie von Schauspieler und Publikum am MaBstab einer
imaginaren Antike gemessen und zugunsten eines ekstatischen Gemein-
schaftserlebnisses verworfen wurde.?® Dieser Suche nach dem chimiri-
schen Kollektiv des antiken Theaters dient auch das »Vorspiel zur
Antigone«. Mit kithner psychagogischer Geste stellt es den profanen
Zuschauer auf die Bithne. Anfangs umgibt ihn die »schlummerlose

# Vgl. dazu Franz Norbert Mennemeier, Literatur der Jahrhundertwende I1. Européisch-
deutsche Literaturtendenzen 1870-1910. Bern 1988, S.21: »Die wahre Tragodie dagegen
entriickt den Zuschauer der empirischen Realitit, sie erzeugt eine hohere Gemeinschaft, einen
Schauspieler und Zuschauer iibergreifenden «Chor», wobei aus nur mehr passiv Beobachten-
den und GenicBenden schopferisch Verzauberte, geistig Mithandelnde werden.« Vgl. auch
Hans-Jiirgen Meyer-Wendt, Der frithe Hofmannsthal und die Gedankenwelt Nietzsches.
Heidelberg 1973.

Kunst des Prologs bei Hofmannsthal 177

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wirklichkeit« der Gegenwart, deren laute Fiille, wie es hei3t, fir die
»ungeheueren Geschicke« der Tragédie keinen Raum hat. Exempla-
risch wird an dem Studenten der theatralische Ubergangsritus vollzo-
gen. Stellvertretend fiir ein weltliches Publikum bricht er mit dem Alltag.
Unter der Fithrung des Genius unterzieht er sich einer Initiation.
Zweifellos namlich handelt es sich hier um eine Einweihung in die
mythische Wirklichkeit der Bithne. Aus dem Zuschauer wird der Novi-
ze, der durch einen Priester in Trance versetzt, die Szenen einer
archetypischen Urvergangenheit, des unverginglich Menschlichen, er-
schaut. Im Vorspiel empfiingt er die Weihen einer der Moderne ent-
schwundenen Uberlieferung. Der Bruch zwischen einstimmender Szene
und erstem Akt stellt sich diesmal als die irreversible Passage dar, die den
Novizen zum mythischen Wissen fithrt und ihn all das vergessen 146,
was sein Leben bis dahin prigte.

Auch diese Dichtung Hofmannsthals liegt fernab des Euripideischen
Modells. Weder wird der Zuschauer iiber das informiert, was den
antigonischen Ereignissen vorausliegt, noch iiber das, was das Ende der
Tragodie bringen wird. Stattdessen verdichten sich im Vorspiel die
konflikttrachtigen Elemente der Sophokleischen Antigone zu mythi-
schen Bildern, mythischen »Abbreviaturen«, die iiber alle Handlung
und ihre Friktionen hinausweisen. An ihre Stelle tritt, wie so oft bei
Hofmannsthal, die kultische Gebirde, die Teil eines wiederkehrenden
Rituals, nicht einer finalisierten dramatischen Ereignisfolge ist: »Sie
(Antigone — Anm. d. Verf.) geht durch eine Ebbe. Links und rechts / tritt
in durchsichtigen erstarrten Wogen / das Leben ehrfiirchtig zuriick!«
Schon im Vorspiel wird der Akzent von der dramatischen actio auf den
cultus verschoben. Die mythologischen Akzidenzien verblassen gegen-
iiber dem festlichen Gestus, des zeitlos visiondren Bildes.

*

Wo aber dieses Vorspiel einzuordnen ist, 1at sich nun nicht allein an
der Entwicklung des Hofmannsthalschen Werkes ablesen, sondern auch
am Stand jener Diskussion, die sich zuvor und an prominenter Stelle
iiber die problematische Form des Prologs in seiner Euripideischen
Spielart verstandigt hatte. Zunichst nazmlich hatte Nietzsche in seiner
»Geburt der Tragodie« den Prolog als eines der rationalistischen literari-

178  Juliane Vogel

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schen Mittel verworfen, mithilfe derer Euripides das »urspriingliche und
allmichtige dionysische Element aus der Tragédie auszuscheiden streb-
te«, um sie — so Nietzsche — »rein und neu auf undionysischer Kunst,
Sitte und Weltanschauung aufzubauen.«** Der Euripideische Prolog
entlaste den Zuschauern von den »Rechenexempeln der Vorgeschich-
te«?, er komme einer Dienstleistung gleich und rede jenen Bediirfnissen
biirgerlicher Mittelm#Bigkeit das Wort, die mit der wahren Tragidie
unvereinbar seien. Auch am zweckmiBigen Prolog erweise sich, dal3
Euripides einem postmythischen Pragmatismus gehuldigt habe.

Von zwei Seiten wird nun aber versucht, die von Nietzsche verrufene
Form vom Odium biirgerlichen Zweckdenkens zu reinigen und ihr jene
halluzinatorischen Wirkungen zuriickzuerstatten, die den Theaterbe-
such wieder zum kollektiven Ereignis werden lassen. In seinen »Margi-
nalien zu Nietzsche« von 1900 gibt denn Rainer Maria Rilke den Prolog
an das dionysische Theater zuriick. Indem er dessen rationalistische
Momente — die der Information — mit den dionysischen verbindet, reiht
er ihn aufs neue in die Formen eines utopischen Festtheaters ein. Zwar
gewahrt er, daBB das Publikum im voraus mit der Fabel des Dramas
bekanntzumachen sei, so dafl im Folgenden die teilnehmenden Regun-
gen die der Neugier ersetzen konnten. Doch spricht er den inhaltlichen
und blofB} informatorischen Interessen jeden Anspruch ab. Vornehmlich
gehe es darum, im Prolog das in die Individuen zerfallene, atomisierte
Publikum des spiten 19. Jahrhunderts zu verschmelzen und zu vereinen,
jenes traumende Kollektiv zu erzeugen, das mit dem neuzeitlichen Sieg
der Rationalitat endgiiltig auseinandergebrochen war. Im Hintergrund
einer arbitriren dramatischen Fabel soll sich eine zweite, tiefere Ge-
meinsamkeit bilden, die innige der Kultgemeinde, die »alles personlich
in der Vergangenheit Erlebte vergiBit« und, die alltigliche Wirklichkeit
zuriicklassend, in die dionysische Wirklichkeit iibertritt.2

Aber auch Hofmannsthal tragt seinen Teil zur dionysischen Umwer-
tung des Prologs bei. Das Prinzip der Information gegeniiber dem der
Initiation zuriickdringend, bereitet er den von Nietzsche denunzierten,
biirgerlichen Zuschauer auf das grofie, tragische Theater vor, auf den

2 Nietzsche, Geburt (Anm.3), S.70.

» Ebd. §.73.

% Vgl. Rainer Maria Rilke, Marginalien zu Friedrich Nietzsche. In: Ders., Simtliche
Werke. Hg. vom Rilke-Archiv. Besorgt von Ernst Zinn. 6. Bd. Frankfurt 1966, S.1163-1178.

Kunst des Prologs bei Hofmannsthal 179

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dionysos, unter dessen Zeichen es zu stellen ist. Wenn Nietzsche gegen
Euripides einwandte, daBl dieser, der Mérder der Tragédie, die groBen
Ziige der Aischyleischen und Sophokleischen Helden verkleinerte, d.h.
den Menschen des alltidglichen Lebens auf die Bithne brachte, bemiiht
sich Hofmannsthal um eine piadagogische Revision dieses Rationalisie-
rungsprozesses. Statt den Prolog als Einfallstor des biirgerlichen Lebens
zu verwerfen, nutzt er ihn als Initiationsphase des Zuschauers. Diesen
stellt er auf die Bithne, um seine Kapitulation vor den dionysischen
Gewalten vorzufithren: »Mein Denken schmilzt hin und wird Musik«.
Im selben Moment soll auch Euripides vor Nietzsche kapitulieren und
auch Nietzsche vor Hofmannsthal.

Doch darf man abschlieBend Zweifel anmelden an den Chancen des
Hofmannsthalschen Versuchs, den euripideischen Prolog im Sinne
Nietzsches umzuschreiben. Denn das grofle Kollektiv, das sich Rilke in
seinen »Marginalien« ertraumte und dem auch Hofmannsthals Student
stellvertretungsweise zugehort, 146t sich auch durch gezielte prologische
MaBnahmen nicht mehr herstellen, aus den Abonnenten keine Kultge-
meinde formen. Auch Hofmannsthal vermag nur ein Vorspiel zu
schreiben. Er iibergibt die Staffel an Sophokles und liefert nur das
Szenario der Einstimmung, nicht aber das Stiick selbst, das solche
Hingabe erst rechtfertigt. Als Produzent moderner Dichtung bleibt er
nach wie vor dem prologischen Element verhaftet. Aber auch sein
Protagonist, der Student, findet nicht ins berauschte Kollektiv zuriick.
Er bleibt ein Ausgewihlter. Mit héherer Wahrnehmungsfahigkeit verse-
hen als seine Kollegen, hat er keinen Anteil an der hsheren sozialen
Gemeinsamkeit, die Hofmannsthal mit den Mitteln des Dramas zu
erzeugen suchte. Zum anderen aber ist auch der Student, der sich den
groflen, fremden Bildern der Tragidie hinzugeben scheint, von ebenje-
nem NarziBmus bedroht, der den tizianischen Pagen im Prologischen
gefangen hilt. Die Bithnenanweisung niamlich zeigt zuletzt den auf
seinen Mantel gesunkenen Studenten. Der Mantel jedoch ist ein verrite-
risches Requisit, denn er weist auch den eingeweihten Novizen den
Riickweg aus der tragischen Fremde zum eigenen Spiegelbild. So
zumindest legt es eine fiir das Problem des NarziBmus aufschluBreiche
Briefstelle nahe, die sich in der Korrespondenz Hofmannsthals mit
Edgar Karg von Bebenburg befindet. Dort heif3t es:

180  Juliane Vogel

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wenn man sich in sich selbst verliebt und iiber dem Anstarren des Spiegelbil-
des ins Wasser fallt und ertrinkt, wie es vom Narzif3 heif3t, so ist man glaub
ich den besten Weg gefallen, wie kleine Kinder, die triumen sie fallen durch
den Paletot ihres Vaters in das Miérchenland hinein, zwischen dem glasernen
Berg und dem Froschkénig seinen Brunnen.?’

Wo aber der Student hingefallen ist, ob »through the looking glass« oder
ins »Wonderland, ob in die Fremde oder auf den Spiegel, steht dahin.

2 Brief vom 18.6.1895 in: BW Karg-Bebenburg, S.83.

Kunst des Prologs bei Hofmannsthal 181

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783068217093-165 - am 18.01.2026, 00:48:26.

Access - [ Emm—



https://doi.org/10.5771/9783968217093-165
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

