
Research Working Group 

Group Statement1 

The research group explores the PostHeimat network through interdisciplinary and 
practice-relevant scholarship. The group critically reflects on and troubles possible 
modes, meanings, and implications of a PostHeimat becoming.  

We understand the network as a processual and long-term inquiry into new 
meanings of post-migrant, intersectional and multi-perspectival approaches to 
societies and theatre.  We accompany, document, and engage the relationship 
between artistic work, cultural policy proposals, and knowledge production from 
diverse contexts in and beyond the network.  

Each encounter of the PostHeimat network produces situations that we consider 
as learning experiences about current dynamics and problems in and beyond the 
German theatre and, ultimately, society in transition. We emphasise the comple

mentarity of participation, contemplative analysis, and urgent action.  
Many of us are engaged in multiple ways of making theatre – as translators, 

dramaturges, writers, directors, artists, actors, activists, ethnographers, and audi

ences. We propose research as a performative co-witnessing field in which institu

tionalised and non-institutionalised, academic and para-academic knowledge pro

duction, activism and artistic practice can merge.  
The research group is an open platform that invites collaboration.  
Wir befassen uns mit dem PostHeimat-Netzwerk durch interdisziplinäre und 

praxisrelevante Forschung. Wir reflektieren und problematisieren mögliche Modi, 
Bedeutungen und Implikationen eines PostHeimat-Werdens. Wir verstehen das 
Netzwerk selbst als eine prozessuale und langfristige Untersuchung neuer Be

deutungen von post-migrantischen, intersektionalen und multiperspektivischen 
Zugängen zu Gesellschaften und Theater.   

1 This statement was drafted by the research group of the PostHeimat network during and 
after Encounter #04 at the Maxim Gorki Theater in March 2020. Diese Erklärung wurde von 
der Forschungsgruppe des PostHeimat-Netzwerks während und nach dem Encounter #04 im 
Maxim Gorki Theater im März 2020 verfasst. 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-009 - am 14.02.2026, 10:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


80 PostHeimat Working Groups

Wir begleiten, dokumentieren und beschäftigen uns mit der Beziehung zwi

schen künstlerischer Arbeit, kulturpolitischen Vorschlägen und Wissensproduktion

aus verschiedenen Kontexten innerhalb und außerhalb des Netzwerks. 

Jede Begegnung des PostHeimat-Netzwerks bringt Situationen hervor, die wir

als Lernerfahrungen über aktuelle Dynamiken und Probleme in den Feldern der dar

stellenden Künste und letztlich in Gesellschaften im Wandel betrachten.

Wir betonen die Komplementarität von Partizipation, reflektierender Analyse

und dringendem Handeln. 

Viele von uns sind selbst auf vielfältige Weise in der Produktion von Theater im

pliziert – u.a. als Übersetzer*innen, Dramaturg*innen, Autor*innen, Regisseur*in

nen, Künstler*innen, Schauspieler*innen, Aktivist*innen und Zuschauer*innen.

Wir schlagen Forschung selbst vor als ein Feld des “performative co-witnessing”,

in dem institutionalisierte und nicht-institutionalisierte, akademische und para- 
akademische Wissensproduktion, Aktivismus und künstlerische Praxis zusam

menkommen können. 

Die Forschungsgruppe ist eine Plattform, die allen offen steht. 

Problematising PostHeimat2 

Prompted by recurring nationalist appropriations of the term Heimat and its endur

ing colonial connotations in the German context, we felt the urge to re-open the no

tion, trouble it collectively, and shift its meaning beyond singular interpretations. Be

yond Heimat, in this case, PostHeimat does not mean abandoning the possibility of

connecting to the term but going through it, across it, and finding other and new

meanings that signal a pluralistic re-appropriation of the notion.

PostHeimat, then, is a departure point to reflect on concepts like identity for

mation, nation, racism, and colonialism – and to move to an understanding of home
that is non-discriminatory, does not equate nation with ethnicity or language, and

profoundly recognises a post-migrant social theory. PostHeimat becoming points

towards an emergent and, as of yet, incomplete idea. It stands for a heterogeneous

process that resists forming a new canon, a new Leitkultur. PostHeimat proposes it

self more as a conversation that does not shy away from admitting less uttered ex

periences. In doing so, it seeks to form part of a critical social imagination, a new

ethic for a diverse common.

2 This reflection was drafted by the research group of the PostHeimat network during and after
Encounter #04 at the Maxim Gorki Theater in March 2020. Diese Überlegungen wurden von
der Forschungsgruppe des PostHeimat-Netzwerks während und nach dem Encounter #04 im
Maxim Gorki Theater im März 2020 verfasst.

https://doi.org/10.14361/9783839462515-009 - am 14.02.2026, 10:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Research Working Group 81 

Theatre and the performing arts have long been a site and practice for imagining 
collectivity, sociality, individuality, and the relation of individuals to society. It can 
be a mode of thinking and enacting identities in a queer, plural and shifting way. It 
is constituted by and concerns relations between persons – between actors and ac

tors, actors and audiences– but also functions by way of multiple further mediations 
through and across bodies, languages, materials, and the sonic. We want to build on 
this potential and reality of theatre as a collective practice to imagine Heimat post- 
Heimat. Or, as Dwight Conquergood put it, theatre is a form of ‘co-performative 
witnessing’ that brings about and imagines collectivities otherwise. 

PostHeimat proposes an Umleitkultur (detour culture) rather than a Leitkultur, 
in which Christianity, Whiteness, and Masculinity are not guiding unmarked prin

ciples for social norms; instead, we let ourselves be accompanied by a distracting, 
queer, non-normative culture. Accepting detours rather than straight roads. 

PostHeimat understands that the term Heimat played a significant role in the 
German colonial imagination and its racist ideologies (Kolonie und Heimat), and 
that it reverberates in the post-colonial present. As such, PostHeimat takes an anti- 
racist stance that grapples with the enduring neo-colonial heritage of the past. 

Heimat comprises Heim and is linked directly to ideas and practices of hospi

tality, welcoming, giving refuge, and making a home. PostHeimat recognises the 
privileged and oftentimes asymmetrical, patronising, and even hostile character of 
guest-host relations. It seeks to reconsider creating home as a shared concern that pri

oritises the inalienable rights of safety and transnational citizenship over the not- 
quite logic of temporary asylum. 

We advocate a move away from projecting migrants and refugees as ‘to-be-in

tegrated’ members of a society, whose linguistic abilities, habits, and resources are 
regarded as ‘lacking’; PostHeimat rethinks the concept of post-migrant citizenship 
not from the perspective of integration, lack, and hierarchy, but recognises plurality 
as potential, multiperspectivity as richness, and diversity as value. 

Heimat has been mobilised to design public cultural institutions, such as mu

seums, archives, and theatres, that instantiate the ties between culture, citizenship, 
and nation, and it has been preserved through such institutional traditions. Pos

tHeimat recognises the ambivalent power of institutions to perform, represent, and 
institute visions of society; PostHeimat efforts problematise and enact a pluralising 
politics also within and through institutions without seeking to reproduce hege

monising institutional agency. 
We recognise the performativity of discourse and consider these reflections as 

the first iteration of a PostHeimat Umleitkultur. 

Angeregt durch die immer wiederkehrenden nationalistischen Vereinnahmungen 
des Begriffs Heimat und seine anhaltenden kolonialen Konnotationen im deut

schen Kontext, verspüren wir den Drang, den Begriff neu zu öffnen, ihn kollektiv 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-009 - am 14.02.2026, 10:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


82 PostHeimat Working Groups

zu problematisieren, seine Bedeutung über singuläre Interpretationen hinaus zu

verschieben. Jenseits von Heimat, in diesem Fall: PostHeimat bedeutet nicht, die

Möglichkeit aufzugeben, an den Begriff anzuknüpfen, sondern durch ihn hin

durchzugehen, ihn zu durchqueren und andere und neue Bedeutungen zu finden,

die eine pluralistische Wiederaneignung des Begriffs signalisieren.

PostHeimat ist also ein Ausgangspunkt, um über Begriffe wie Identitätsbil

dung, Nation, Rassismus und Kolonialismus nachzudenken – und sich zu einem

Verständnis von Heimat zu bewegen, das nicht diskriminierend ist, Nation nicht

mit Ethnizität oder Sprache gleichsetzt und eine postmigrantische Gesellschafts

theorie zutiefst anerkennt. Das PostHeimat-Werden verweist auf eine aufkom

mende und noch unvollständige Idee. Sie steht für einen heterogenen Prozess, der

sich der Bildung eines neuen Kanons widersetzt, einer neuen Leitkultur. PostHei

mat versteht sich vielmehr als ein Gespräch, das sich nicht scheut, auch weniger

geäußerte Erfahrungen zuzulassen. Damit will sie Teil einer kritischen sozialen

Imagination sein, einer neuen Ethik für ein vielfältiges Gemeinwesen.

Das Theater und die darstellenden Künste sind seit langem ein Ort und eine Pra

xis für die Vorstellung von Kollegialität, Sozialität, Teilhabe und der Beziehung des

Einzelnen zur Gesellschaft. Es kann ein Modus sein, um Identitäten auf merkwürdi

ge, pluralistische und sich verändernde Weise zu denken und zu verwirklichen. Sie

konstituiert sich durch und betrifft Beziehungen zwischen Personen – zwischen Ak

teuren und Akteurinnen, Akteuren und Zuschauerinnen- aber sie funktioniert auch

durch eine Vielzahl weiterer Vermittlungen – durch und über Körper, Sprachen, Ma

terialien und Klänge. Wir wollen auf diesem Potenzial und der Realität von Theatre

eine kollektive Praxis aufbauen, um uns Heimat post-Heimat vorzustellen. Oder,

wie Dwight Conquergood es formulierte, Theater ist eine Form der „ko-performati

ven Zeugenschaft”, die kollektive Aktivitäten hervorbringt und anders imaginiert.

PostHeimat schlägt eine Umleitkultur statt einer Leitkultur vor, in der Christen

tum, Weißsein, Männlichkeit keine unmarkierten Leitprinzipien für soziale Nor

men sind, sondern wir uns von einer ablenkenden, queeren, nicht-normativen Kul

tur begleiten lassen. Umwege in Kauf nehmen, statt gerader Wege.

PostHeimat versteht, dass der Begriff Heimat in der deutschen kolonialen Ima

gination und ihren rassistischen Ideologien (Kolonie und Heimat) eine bedeutende

Rolle spielt und in der postkolonialen Gegenwart nachhallt. PostHeimat nimmt da

her eine antirassistische Haltung ein, die sich mit dem anhaltenden neokolonialen

Erbe dieser Vergangenheit auseinandersetzt.

Heimat umfasst Heim und steht in direktem Zusammenhang mit Ideen und

Praktiken der Gastfreundschaft, des Willkommens, der Zufluchtnahme und des

Heimischwerdens. PostHeimat erkennt die privilegierten und

oft asymmetrischen, herablassenden und sogar feindseligen Charakter der

Gast-Gastgeber-Beziehungen. Sie versucht, die Schaffung von Heimat als ein

gemeinsames Anliegen zu überdenken, das den unveräußerlichen Rechten auf

https://doi.org/10.14361/9783839462515-009 - am 14.02.2026, 10:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Research Working Group 83 

Sicherheit und transnationale Staatsbürgerschaft Vorrang vor der nicht ganz 
einfachen Logik des vorübergehenden Asyls einräumt. 

Wir plädieren dafür, Migranten und Flüchtlinge nicht mehr als „zu integrie

rende” Mitglieder einer Gesellschaft zu betrachten, deren sprachliche Fähigkeiten, 
Gewohnheiten und Ressourcen als „fehlend” angesehen werden. PostHeimat über

denkt das Konzept der postmigrantischen Staatsbürgerschaft nicht unter dem Ge

sichtspunkt der Integration, des Mangels und der Hierarchie, sondern erkennt Plu

ralität als Potenzial, Multiperspektivität als Reichtum und Vielfalt als Wert an. 
Heimat wurde mobilisiert, um öffentliche Kultureinrichtungen wie Museen, 

Museen und Theater zu schaffen, die die Verbindung zwischen Kultur, Staats

bürgerschaft und Nation herstellen, und sie wurden durch solche institutionellen 
Traditionen bewahrt. PostHeimat erkennt die ambivalente Macht von Institu

tionen an, um Visionen von Gesellschaft darzustellen, zu repräsentieren und zu 
instituieren; PostHeimat versucht, eine pluralistische Politik auch innerhalb und 
durch Institutionen zu problematisieren und zu verwirklichen, ohne zu versuchen, 
hegemonisierende institutionelle Macht zu reproduzieren. 

Wir erkennen die Performativität des Diskurses an und betrachten diese Über

legungen als die erste Iteration einer PostHeimat Umleitkultur. 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-009 - am 14.02.2026, 10:37:07. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839462515-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

