
Drittes Kapitel.
Empirismus – Gott und Erfahrung

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung
der Philosophie269

1.1 Die empiristische Einhegung des Glaubens

Die cartesianische Revolution prägt auch die empiristische Philoso‐
phie, deren Neuansatz ebenso von der neuzeitlichen Fassung des
christlichen Grundgedankens geprägt und mehr noch bedingt ist.
Der Geist bestimmte sich als Bewusstsein. Das Bewusstsein hat eine
subjektive und eine objektive Seite. In beiden Richtungen weiß sich
das Bewusstsein als Geist der Freiheit. Dies wird gerade bei John
Locke immer wieder deutlich. Auch in der objektiven Welt soll und
will der Mensch frei sein. Freiheit und Vernunft behalten auch im
Empirismus ihre prinzipielle Stellung. Manifestiert sich im Rationa‐
lismus Gott vornehmlich in uns, so ist er:sie im Empirismus eher
außen zu finden und zwar in der Äußerlichkeit der Offenbarung und
in der Äußerlichkeit der Natur und ihrer Ordnung. Doch bleibt es
die Aufgabe der Vernunft als des Göttlichen in uns zwischen innen
und außen, aber auch zwischen der Natur und dem Evangelium
zu vermitteln. Das »Licht der Natur« und die »Offenbarung des
Evangeliums« sind zwei Seiten derselben Medaille.270 So zeigt sich

269 Als einführende Literatur siehe: Matthew Stuart (Hg), A companion to Locke,
West Sussex 2016; Walter Euchner, John Locke zur Einführung, Hamburg 2011;
Peter R. Anstey, The Philosophy of John Locke. New Perspectives, Florence
2004.

270 John Locke, The Reasonableness of Christianity, as delivered in the Scriptures,
in: John Locke, Writings on Religion. Hg. v. Victor Nuovo, Oxford 2002, 91–
210. Die Seitenangabe bezieht sich auf die am Rande angegebene Seitenzahl
der Originalausgabe.

183

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gerade in der Verschiebung der Perspektive von der Subjektivität
des Bewusstseins zur Objektivität der Natur und der Offenbarung
die Dialektik der Neuzeit. Der Empirismus ist der dialektische Ge‐
genschlag zum Rationalismus. Dieser bildet mit jenem eine Gemein‐
schaft, die dann vor allem bei Kant und im Idealismus als dialekti‐
sche Wechselwirkung von Erscheinung und Ding an sich, Geist und
Materie, Gott und Welt, Logik und Natur, aber auch von Wissen und
Glauben begriffen wird.

Es ist üblich geworden, auch bei John Locke einen weiteren
Schritt der Trennung von Glauben und Wissen anzunehmen.271

Doch könnte man bei Locke eher davon sprechen, dass sein Anlie‐
gen die demokratische Bändigung eines absolut gewordenen Glau‐
bens durch eine erfahrungsbasierte Philosophie ist. Diese von der
Herrschaft der Theologie befreite Philosophie findet ihren Grund
in der Erfahrung und ihren Zweck in der Befreiung der Menschen,
allerdings nicht vom Glauben, sondern durch den Glauben und
im Glauben. Die bereits bei Descartes selbstgewiss gewordene Phi‐
losophie hatte sich in der Folgezeit des religiösen Glaubens ange‐
nommen, bei Spinoza des jüdischen, bei Leibniz des lutherischen,
bei Locke nun des calvinistischen. Locke stammt aus einer puri‐
tanischen Familie, wobei er sich in einem durchaus spannungsrei‐
chen Verhältnis zu seiner Herkunftsreligion befand, wie dies bereits
bei Spinoza der Fall war. Dennoch weisen ihm gerade die calvinis‐
tischen Vorgaben einer basisdemokratischen Gotteserfahrung den
Weg zu seiner religiösen Philosophie und seiner politischen Theorie.
So bleibt auch die empiristische Philosophie der Freiheit Theologie.

Locke ist wie sein Landsmann Hobbes geprägt von einem ge‐
sellschaftlichen und politischen Umfeld, in dem die verschiede‐
nen christlichen Konfessionen einen gewaltgeladenen Konflikt von
einem bis dahin unbekannten Ausmaß heraufbeschworen haben.
Der konfessionalisierte Glaube ist dabei eine Allianz mit der Politik

271 Nach Habermas »zerreißt [mit Locke] das Band, das bis dahin zwischen
den philosophisch artikulierten Formen des Welt- und Selbstverständnisses
und dem von der breiten Bevölkerung ausgeübten Kultus, also der nach wie
vor wichtigsten Quelle der sozialen Integration bestanden hatte«, Habermas,
Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,191. Psychologisierend gesteht
Habermas zu, dass auch die »säkular denkenden Philosophen« durch ihre
religiöse Sozialisation religiöse Motive aufgenommen haben und durch deren
philosophische Übersetzung auch das säkulare Denken geprägt (ebd.).

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

184

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eingegangen. Und der Staat macht sich die Sache des jeweiligen
Glaubens zu eigen. Schon Hobbes spricht davon, dass er während
der Bedrohung des protestantischen Englands durch das katholi‐
sche Spanien unter dem Vorzeichen der Angst geboren worden
sei.272 Der Konflikt zwischen Protestantismus und Katholizismus
hatte gerade Deutschland und Mitteleuropa 30 Jahre lang verwüstet.
England selbst litt einerseits unter dem Streit zwischen der neuen
und der alten Konfession, da die Stuart-Regenten noch immer den
Protestantismus in Frage stellten und den Katholizismus favorisier‐
ten. Andererseits ging der Riss durch den Protestantismus selbst,
da die anglikanische Hochkirche durch den Puritanismus bedroht
wurde und der Puritanismus die Hochkirche bekämpfte. Gerade
der Puritanismus, dem John Locke verbunden ist, zeichnet sich
einerseits durch eine radikale Gottunmittelbarkeit und damit Selbst‐
gewissheit des biblisch fundierten Glaubens aus. Andererseits führt
gerade die Selbstgewissheit des Geistbesitzes durch das glaubende
Individuum zu antihierarchischen, ja basisdemokratischen Gemein‐
destrukturen.273 Lockes Lebensthema ist es zunächst, den menschli‐
chen Verstand über sich selbst aufzuklären. Dieses aufgeklärte Wis‐
sen, kann sich dann aber auch des Glaubens annehmen und ihm
seinen Geltungsbereich zuweisen. Doch schwingt sich das menschli‐
che Denken damit nicht über das göttliche auf oder wendet sich
gar – säkularistisch – gegen dieses. Vielmehr weiß sich auch der
selbstgewisse Verstand auf den Gottesgedanken und mehr noch auf
die biblische Offenbarung angewiesen. Das philosophische Denken,
das sich in Wechselwirkung oder Gemeinschaft mit der Religion

272 Siehe Thomas Hobbes, Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines bürger‐
lichen und kirchlichen Staates. Hg. u. eingel. v. Iring Fetscher, Berlin 1966,
Einleitung XI.

273 Siehe dazu Troeltsch, Die Sozialformen 699f. Troeltsch rückt Locke in kriti‐
sche Distanz zum orthodoxen Calvinismus, aber in die Nähe des neucalvinisti‐
schen »Sektentypus«, und 702f.: »So ist der Calvinismus diejenige Form des
Christentums, die heute mit der modernen Demokratisierung innerlich ver‐
wachsen ist und ohne jeden Schaden an seiner religiösen Idee auf sie eingehen
kann. Zugleich sind gerade durch seine religiös-metaphysische Begründung
des Individuums, durch seine Festhaltung der wesentlichen Ungleichheit der
Menschen und durch seinen konservativen Sinn für Ordnung und Gesetz die
gefährlichsten Folgen der Demokratie, die Herrschaft der bloßen Zahl und die
abstrakte Egalität, vermieden.«

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

185

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


betrachtet, kann dann nicht nur zur religiösen Toleranz aufrufen,
sondern auch eine neue Theorie der Regierung entwerfen.

Lockes theoretisches Hauptwerk ist der »Essay Concerning Hu‐
man Understanding« (1690). Der Grund für dessen Abfassung ist,
dem Denken seine Grenzen aufzuzeigen, was nach der cartesiani‐
schen Selbstsetzung des Denkens dann notwendig wird, wenn das
Denken primär als Vermögen des endlichen, empirischen Menschen
aufgefasst wird – anders als bei Descartes selbst. Denn, wenn der
menschliche Verstand die Grenzen seiner Kapazität überschreitet,
gerät er ins Bodenlose und eine unbegründbare Vielzahl von Mei‐
nungen bildet sich aus. Die Grundlosigkeit verschiedener Behaup‐
tungen wiederum führt zu Streit. Der nicht entscheidbare Streit
über verschiedene Wahrheiten endet schließlich im Skeptizismus.274

Angesichts dieser Gefahr des bodenlosen Skeptizismus will Locke
dem Denken einen neuen Grund geben, dies jedoch ohne auf ein
rein vernünftiges Prinzip in einer vorgängigen Idee zu bauen, wie die
rationalistische Linie der Neuzeit dies tut.

Die basale Einsicht Lockes besteht nun darin, dass es keine ange‐
borenen Prinzipien gibt – weder theoretische noch praktische. Da‐
mit wendet sich Locke gegen Descartes und Spinoza, aber auch die
Cambridger Platoniker wie Henry More (1614–1687), Ralph Cud‐
worth (1617–1688) oder John Smith (1616–1652). Sämtliche spekula‐
tive Prinzipien, die mathematischen, logischen und geometrischen,
entstammen nicht der Vernunft selbst, sondern der Erfahrung (1, 1,
§§ 1–52). Ebenso wenig sind alle praktischen moralischen Prinzipien
angeboren (1, 2, §§ 1–27). Als höchstes praktisches Prinzip nennt
Locke das Gebot, Gott zu verehren (1, 3, § 7). Da aber auch die spe‐
kulative Idee Gottes nicht angeboren ist, kann auch die praktische
Verehrung Gottes nicht in einer idea innata gründen (§ 8).

In gewissem Sinn hebt die Erkenntnis auch bei Locke mit der
Reflexion auf die eigene Existenz an. »Denn nichts kann uns mehr
einleuchten als unsere eigene Existenz« (4, 9, § 3). Doch ist es weni‐
ger der rationale Zweifel, der zum Wissen um das eigene Dasein
führt, als die empirischen Empfindungen Freude und Schmerz, die
das intuitive Wissen um uns selbst generieren (ebd.). Das Subjekt

274 John Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, 2 Bde., Hamburg 2006,
hier Bd. I, Einleitung, 27. Im Weiteren zitiert nach Buch-, Kapitel- und Para‐
graphenangabe.

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

186

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Erfahrungswissens bleibt anders als das cartesianische ein em‐
pirisches Ich in seiner physischen Existenz. Das diesem Subjekt
entsprechende Objekt nennt Locke erstaunlicherweise »Idee« (Ein‐
leitung, § 8 und 2, 1, § 1). Doch auch der empiristisch generierte
Begriff der Ideen muss neu gefasst werden. Locke nennt als Beispiele
für Ideen: »Weiße, Härte, Süßigkeit, Denken, Bewegung, Mensch,
Elefant, Armee, Trunkenheit« (ebd.). Die Ideen Lockes sind also
eher menschliche Gedanken als göttliche Ideen wie im Platonismus.
Sie gründen in der sinnlichen Erfahrung und entstehen durch die
Verstandestätigkeit, auch Reflexion genannt. Der menschliche Geist
als solcher ist eine tabula rasa.

»Nehmen wir also an, der Geist sei, wie man sagt, ein unbeschriebenes
Blatt ohne alle Schriftzeichen, frei von allen Ideen; wie werden ihm
diese dann zugeführt? […] Ich antworte darauf mit einem einzigen Wor‐
te: aus der Erfahrung (experience). Auf sie gründet sich unsere gesamte
Erkenntnis, von ihr leitet sie sich ausschließlich her« (2, 1, § 2).

Die Erfahrung resultiert aus der Beobachtung (observation), die sich
auf sinnliche Objekte oder die Operationen des Geistes selbst erstre‐
cken kann. Die Erkenntnis (knowledge) nun besteht in nichts an‐
derem als in der Wahrnehmung der Übereinstimmung oder Nicht‐
übereinstimmung zweier Ideen (perception of agreement or disagree‐
ment of two ideas; 4, 1, § 1).

Locke befindet sich gewissermaßen in der Tradition des Nomina‐
lismus seines Landsmanns Wilhelm von Ockham. Die Ideen sind
keine Realitäten. Sie sind nicht der Inbegriff wahren Seins, sondern
vielmehr Abstraktionen oder semantische Einheiten. Auf dieser Ba‐
sis unterteilt Locke die Wissenschaften in physische, – sie handeln
von den wirklichen, materiellen Dingen – praktische – ihre Sache
ist das menschliche Handeln – und semiotische, die sich mit Logik
und dabei auch mit den Ideen befassen (4, 21, § 2). Die Ideen sind
also nicht die Sachen selbst bzw. deren wahres Sein, vielmehr sind
sie die Gedanken, die sich in den sprachlichen Zeichen realisieren.
Entsprechend richtet sich Locke gegen den Substanzbegriff, wie er
von Descartes kommend bei Spinoza entfaltet wird.

»Wir können uns nämlich, wie gesagt, nicht vorstellen, wie diese einfa‐
chen Ideen für sich bestehen können; deshalb gewöhnen wir uns an,
irgendein Substrat vorauszusetzen, in dem sie bestehen, aus dem sie
hervorgehen. Dies nennen wir deshalb Substanz« (2, 23, § 1).

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

187

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Substanzen sind aber nichts als Kombinationen aus einfachen Ideen,
die wir mit einem Gegenstand als gegeben ansehen (2, 23, § 14). Ide‐
en wiederum sind die Bezeichnungen der physischen Dinge selbst,
aus denen sie abstrahiert werden. Ideen und Substanzen bleiben
gegenüber der Wirklichkeit sekundär.

Dennoch bilden drei Substanzen die Eckpfeiler des empiristi‐
schen Wissensgefüges. Die Basis-Substanz ist die Materie bzw. der
Körper, den Locke mit Descartes auch als res extensa bezeichnet
– »solid thing without thinking, i.e. matter« (2, 32, § 32). Dieser
äußeren Wirklichkeit gegenüber steht der Geist, die res cogitans, als
zweite Substanz gegenüber – »a thinking thing without solidity, i.e.
immaterial« (ebd.). Körper und Geist können durchaus aufeinander
Einfluss nehmen. So rufen die ausgedehnten Dinge »sensations«
hervor, und die denkenden Dinge wiederum bewegen die Körper.
Dem Geist (mind) kommen die Vermögen des Denkens, des Wollens
und der Freiheit zu (2, 23, § 17; I, 381). Der dritte, nunmehr meta‐
physische Baustein ist Gott als die höchste geistige Substanz. Den
Gottesgedanke, der wie gesagt nicht angeboren ist, stammt ebenfalls
aus Sensation und Reflexion, das bedeutet, er wird aus den ersten
Substanzen beider abgeleitet:

»Wenn wir die Idee prüfen, die wir von dem unbegreiflichen höchsten
Wesen haben, so finden wir, dass wir sie auf dieselbe Weise erlangen
und dass die komplexen Ideen, die wir sowohl von Gott als auch von
den für sich bestehenden geistigen Wesen haben, aus den einfachen
Ideen gebildet werden, die wir von der Reflexion empfangen« (2, 23,
§ 33).

Die Gottesidee entsteht durch Steigerung empirisch verifizierbarer
Ideen ins Unendliche. So wird aus der Existenz endlicher Dinge das
Dasein Gottes, aus der zeitlichen Dauer die Ewigkeit, aus Erkenntnis
Allwissenheit, aus Kraft Allmacht und aus Freude göttliche Glückselig‐
keit.

»Wenn wir uns dann eine möglichst angemessene Idee vom höchsten
Wesen bilden wollen, so erweitern wir jede dieser Ideen Mithilfe unse‐
rer Idee der Unendlichkeit; in dem wir sie zusammenschließen, bilden
wir auf diese Weise unsere komplexe Idee von Gott« (§ 34).

Da aber Gott eigentlich seinem Wesen nach einfach und nicht zu‐
sammengesetzt ist, von uns aber nur durch komplexe Ideen erkannt
werden kann, bleibt er seinem Wesen nach unerkennbar (ebd.).

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

188

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Denkende Substanzen zeichnen sich durch das Vermögen des
Verstandes und des Willens aus. Bemerkenswert ist, dass Locke
diese Vermögen unter dem Stichwort Kraft bzw. Macht – power –
verhandelt. Traditionellerweise ist die Macht eine operatio ad extra.
Während Vernunft und Wille innen wirksam bleiben, richtet sich
die Macht nach außen. Das empiristische Setting Lockes verlangt
nun gerade diese Konzentration auf die Äußerung der inneren Tätig‐
keiten. Die Realisierung der geistigen Vermögen richtet sich auf ein
Ziel, in dem alle Bemühung des menschlichen Tuns ihre Erfüllung
findet. Die letzte Erfüllung bietet das Glück. Folglich wird auch das
Glück als Zweck menschlicher power in diesem Kontext analysiert.
Die menschlichen Kräfte können nun aktiv oder passiv sein, wobei
die aktiven höher einzuschätzen sind. So verwundert es nicht, dass
die klarste Idee einer aktiven power die Betrachtung Gottes bietet
(1, 21, § 2). Gott ist actus purus und als solcher reine Macht. Vor
allem aber wird die Erfüllung aller menschlichen Aktivität im Glück
untrennbar mit dem Gottesgedanken verbunden.

Locke definiert den menschlichen Verstand (understanding) zu‐
nächst als das Vermögen der Wahrnehmung (power of perception;
1, 21, § 5). Dabei ist zu bemerken, dass nicht nur Sinnesdinge wahr‐
genommen werden können, denn auch Ideen, die Bedeutung von
Zeichen und die Übereinstimmung oder Nichtübereinstimmung
von Ideen sind Sache der (inneren) Wahrnehmung. Der menschli‐
che Wille wiederum besteht primär darin, die verstandesgemäße Be‐
trachtung, Erwägung oder Vorziehung irgendeiner Idee anzuordnen
bzw. schlicht die Bewegung eines Körperteils der Ruhe desselben
vorzuziehen (ebd.). Von diesem Konzept des Willens unterschieden
ist die Freiheit. Diese bezieht sich auf die äußere Verwirklichung
einer inneren Entscheidung.275 Freiheit ist letztlich keine Eigenschaft
des Willens, sondern eine Kraft der Person. Der Mensch ist frei, nicht
der Wille (1, 21, § 21)

»Freiheit ist also nicht eine Idee, die die Willensäußerung oder das
Vorziehen betrifft; sie betrifft vielmehr die Person, in deren Macht es

275 I, 283, § 8 »Folglich ist der Mensch insoweit frei, als er die Kraft hat, gemäß der
Wahl oder Bestimmung des eigenen Geistes zu denken oder nicht zu denken,
sich zu bewegen oder sich nicht zu bewegen. Sobald man Ausführung oder
Unterlassung nicht gleichermaßen in seiner Macht hat, sobald das Tun oder
Nichttun nicht gleichermaßen auf die bestimmende Entscheidung des Geistes
folgt, ist man nicht frei, obwohl die Handlung vielleicht willkürlich ist.«

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

189

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


steht, gemäß der Wahl oder Verfügung des Geistes etwas zu tun oder
zu unterlassen. Unsere Idee der Freiheit reicht so weit wie diese Macht,
aber nicht weiter« (1, 21, § 10).

Um Lockes Konzept der Freiheit und letztlich auch seine Ethik
zu verstehen, kommt es darauf an, zu sehen, dass der Wille oder
auch die Freiheit nicht in absoluter Spontaneität oder unbedingter
Selbstursächlichkeit bestehen, sondern eine Reaktion sind auf die
»drängendste Unbehaglichkeit« (the most pressing uneasiness, 1,21,
§ 31) oder auf das Begehren (desire). Damit kommt der Freiheit
ein Moment der Passivität zu. Sie wird von einem Mangel bewegt,
»denn das Begehren ist ein Unbehagen des Geistes, das durch den
Mangel eines abwesenden Gutes veranlasst wird« (ebd.). Der Wille
bzw. die Freiheit richten sich also nicht auf ein Gut oder gar das
höchste Gut, sondern zunächst auf ein Übel oder einen Mangel an
Gutem (1,21, § 35). Die Überwindung dieser fehlenden Anwesenheit
von Gutem, wird zur Aufgabe des Menschen, ja er findet darin
seine Erfüllung und sein Glück. Denn wenn ein Unbehagen beseitigt
wird, so ist dies der erste Schritt zum Glück (§ 36). Doch befinden
sich himmlisches und irdisches Glück in einer seltsamen Spannung.
Der direkte Blick auf die himmlischen Freuden bleibt uns verstellt,
weil diese Freuden abwesend sind und unsere Vorstellungen davon
nur defizient und abstrakt sein können, während die Erfahrung
des Unbehagens gegenwärtig und konkret ist (§ 38). Dennoch und
deshalb streben alle Menschen nach Glück, und das Streben nach
Glück (persuit of happiness) wird bei Locke zu einem basalen Men‐
schenrecht, das durch Thomas Jefferson auch Eingang finden wird
in die Verfassung der Vereinigten Staaten von Amerika.

Mit 1 Kor 2,9 (Jes 64,3) macht Locke deutlich, dass das Glück
letztlich ein Geheimnis bleibt. Die Grenze zwischen Glück und Un‐
glück ist das, was »kein Auge noch gesehen, kein Ohr gehört hat
und was zu verstehen noch in keines Menschen Herz gekommen
ist« (1,21, § 42). Locke bricht das Zitat an dieser Stelle ab. Paulus
allerdings fährt fort, indem er dieses Geheimnis als das bestimmt,
was Gott denen bereitet hat, die ihn lieben. Zugleich ist dies für den
Apostel der Inhalt der christlichen Verkündigung. Wir dürfen an‐
nehmen, dass der Schriftkenner und Pauluskommentator Locke um
diese Zusammenhänge wusste. Locke – ein ausgeprägter Polyhistor
– dürfte auch gewusst haben, dass Thomas von Aquin mit diesem

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

190

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zitat begründet, warum es außer den philosophischen Disziplinen
noch die theologischen geben muss.276 So führt seine Freiheitstheo‐
rie zunächst zur Frage nach dem Glück, dann aber zur Frage nach
dem höchsten Gut und damit zur Religion und zum Glauben.

Der erste Schritt zum Glück ist die Suspension des Begehrens,
hier liegt die »Quelle aller Freiheit« (1, 21, § 47). Die ungeordneten
Neigungen, wie Ignatius von Loyola die unverständigen Begierden
genannt hat, müssen neutralisiert werden. Dadurch entsteht über‐
haupt erst der Raum für vernünftige Erwägungen. Wenn dann aber
die rationale Erwägung stattgefunden hat, kann und muss sich die
Freiheit festlegen. Insofern führt die ruhige Reflexion zur Entschei‐
dung. Wenn wir durch etwas anderes als durch unsere rationale
Selbstbestimmung determiniert würden, wären wir nicht frei. Die
vernünftige Bestimmung zum Guten ist ein Moment der Freiheit
und damit des menschlichen Selbstvollzugs. »Der Endzweck unserer
Freiheit besteht gerade darin, dass wir das Gute erreichen, das wir
wählen« (§ 48). Damit kommt ein Moment der Notwendigkeit ins
Spiel, denn der Mensch muss schließlich notwendig dem folgen, was
er für gut befunden hat. Das gilt auch für die »höheren Wesen«. Die
unendliche Weisheit Gottes ist ebenfalls auf das Gute verpflichtet.
Deshalb kann Gott selbst nicht wählen, was nicht gut ist. Er ist
gewissermaßen gezwungen, das Gute zu tun, ohne dass dadurch
die Freiheit des Allmächtigen beeinträchtigt wird (§ 49), denn die
Freiheit ist auch bei Locke die Einsicht in die Notwendigkeit. Zu den
Notwendigkeiten, denen die Menschen unterworfen sind, gehört der
Tod. Wir sterblichen Menschen sind folglich gehalten, bei der Wahl
des Besten »über das Grab hinaus« zu blicken (§ 55; I). Nur so kann
es einen letzten Orientierungspunkt auch für das sittliche Handeln
geben. Wieder mit Paulus sagt Locke, dass wir ohne die Aussicht
auf das ewige Leben uns jetzt besser auf das Essen und Trinken
konzentrieren sollten, »denn morgen sind wir tot« (1 Kor 15,32).

Beim Überstieg zum Glauben verlässt das Denken jedoch den
sicheren Boden der empirisch basierten Vernunfterkenntnis. Doch
gerade deshalb ist es von höchster Dringlichkeit, eine Verhältnisbe‐
stimmung von Glauben und Vernunft vorzunehmen. Denn dort,
wo Vernunft oder Glauben maßlos werden, drohen »gewiss heftige
Streitigkeiten und wohl auch schwere Irrtümer« (4, 18, § 1). Deshalb

276 Thomas von Aquin, Summa Theologiae, p.1, q.1, a.1, co.

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

191

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


muss geklärt werden, wie weit wir uns von der Vernunft und wie
weit wir uns vom Glauben leiten lassen müssen.

Zwei disjunktive Größen, Glaube (faith) und Vernunft (reason)
verweisen wechselseitig aufeinander. Die höhere Gewissheit der
Wahrheit kommt der Vernunft zu, die größere Reichweite der Wahr‐
heit allerdings dem Glauben. Nun gibt es aber verschiedene Arten
von Wahrheit. Zum einen gibt es Wahrheiten, die vernunftgemäß
sind, will sagen, die aus der Vernunft abgeleitet werden. Sodann fin‐
den sich Wahrheiten, die vernunftwidrig sind, weil sie mit unseren
klaren und deutlichen Ideen unvereinbar sind. Und schließlich exis‐
tieren Wahrheiten, die übervernünftig sind. Letztere widersprechen
der Vernunft nicht, können aber auch nicht aus ihr abgeleitet wer‐
den. Bei aller Differenz sind Glaube und Vernunft für Locke durch‐
aus keine Gegensätze, sondern beides sind essenzielle Selbstvollzüge
des menschlichen Geistes, die sich innerlich berühren. Lediglich
unser Sprachgebrauch bringt sie in eine Opposition, wenn er beide
voneinander abgrenzt. Doch bleibt auch für Locke bestehen, dass
der Glaube zwar die Vernunft übersteigt und deshalb auf die Zustim‐
mung des Willens angewiesen ist – mit dieser Definition schreibt
sich Locke in die augustinische Tradition ein, die Glauben als cum
assensione cogitare definiert.277 Aber die Zustimmung des Glaubens
kann ihrerseits niemals gänzlich auf die Vernunft verzichten. Auch
damit bleibt Locke Augustinus verbunden, der davon spricht, dass
nicht jeder, der denkt, glaubt, aber jeder, der glaubt, denkt. Ein
Glaube ohne Denken widerspricht nach Locke der Schöpfungsord‐
nung und der Würde des Menschen als Vernunftwesen.278 Deshalb
formuliert er, dass die »feste Zustimmung des Geistes […], wie es
unsere Pflicht erfordert, nur auf stichhaltige Vernunftgründe hin er‐
teilt werden darf« (4, 17, § 24). Während freilich bei Augustin und in
der patristisch-scholastischen Tradition die Relation von Glaube und

277 Augustinus, De praedestinatione sanctorum, 2,5, in: Sankt Augustinus, Der
Lehrer der Gnade, 7. Schriften gegen die Semipelagianer. Deutsche Gesamtaus‐
gabe seiner antipelagianischen Schriften, 2. Aufl., Würzburg 1987, 240–327.

278 Locke, Versuch über den menschlichen Verstand, 4, 17, § 24; II, 391: »[...] also
kann sie [die Glaubenszustimmung] der Vernunft nicht widersprechen. Wer
glaubt, ohne einen vernünftigen Grund zum Glauben zu haben, mag ihn seine
eigenen Einbildungen verliebt sein. Aber er sucht weder die Wahrheit so, wie
er sollte, noch erweist er seinem Schöpfer den schuldigen Gehorsam; denn es
ist die Absicht des Schöpfers, dass der Mensch die Erkenntnisfähigkeit, die ihm
verliehen wurde, anwenden soll, um Irrtum und Täuschung zu vermeiden.«

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

192

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Vernunft als hypothetisches Gefüge gesehen werden kann (vgl. Jes 7,9
LXX), bei dem die Vernunft eindeutig als sekundär eingestuft wird,
ist dies im neuzeitlichen Kontext anders. Die Relation ist disjunktiv
und beide Vermögen befinden sich auf gleicher Augenhöhe. Bezogen
auf die Gewissheit der Wahrheit allerdings übertrifft die Vernunft
den Glauben, und es ist ihre Aufgabe, ihn einzuhegen.

Dass der gesamte »Essay on Human Understanding« mit dieser
Verhältnisbestimmung endet, ist kein Zufall, vielmehr hat die Dyna‐
mik des Werks in dieser Aufgabe ihren Fluchtpunkt. Locke spricht
von Vernunft und Glaube als von zwei Provinzen, die gegeneinan‐
der begrenzt sind, die aber eben deshalb einander bestimmen und
damit aufeinander angewiesen bleiben. Vernunft wird definiert als
Ermittlung der Gewissheit oder Wahrscheinlichkeit von Wahrheiten,
die aus Ideen abgeleitet werden, aber aus Sensation und Reflexion
stammen (4, 18, § 2). Der Glaube dagegen ist die Zustimmung zu
einem Satz, der im Vertrauen auf die Glaubwürdigkeit einer weiteren
Person (credit of the proposer) gerechtfertigt wird. Dieser Satz wird
auf außerordentliche Weise von Gott mitgeteilt und ist Teil der Of‐
fenbarung (revelation). Allerdings gibt es bestimmte Bedingungen
für die Glaubwürdigkeit der Offenbarung. Locke unterscheidet drei
mögliche Formen von Offenbarungsinhalten.

1. Privatoffenbarungen von vollkommen übervernünftigen Wahr‐
heiten, die keinen Begriff erlauben. Kein von Gott inspirierter
Mensch, kann anderen Menschen »neue einfache Ideen«, mittei‐
len, falls diese nicht schon vorher durch eigene Sensation und Re‐
flexion angelegt waren. Derartige Offenbarungsgehalte sind aber
schlechthin unverständlich. Insofern aber Glaube ein Traditions‐
geschehen ist, bei dem es um die Glaubwürdigkeit der Inhalte
geht, bleibt die menschliche Kommunikation auf Verständlichkeit
angewiesen. Deshalb kann eine solche radikal übervernünftige
singuläre Offenbarung nicht tradiert, weil nicht mitgeteilt werden.
Dennoch bestreitet Locke nicht, dass eine ursprüngliche Offenba‐
rung, wie Paulus sie bei seiner Entrückung in den dritten Himmel
erfahren haben mag, geschehen kann, und dass Eindrücken, die
Gott im Geist des Menschen unmittelbar hervorruft, keine Gren‐
zen gesetzt sind (4, 18, § 3). Doch können diese entgrenzten Of‐
fenbarungen nicht die Grundlage einer gesellschaftlich verfassten
Religion sein, eben weil sie sich einer intersubjektiven und mithin
vernünftigen Bestimmung entziehen.

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

193

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


2. Offenbarung von vollständig vernunftkonformen bzw. vernunft‐
widrigen Inhalten. Locke behauptet, dass auch Wahrheiten, die
wir auf natürlichem Weg durch die Vernunft erhalten, durch
Offenbarung enthüllt werden können. Allerdings kommt diesen
dann nicht dieselbe Gewissheit zu, weshalb sie letztlich überflüs‐
sig sind (4, 18, § 4). So reicht es, dass das Wissen um die Winkel‐
summe eines Dreiecks, die immer 180 Grad beträgt, aus Sensation
und Reflexion abgeleitet wird. Neben den Inhalten, die vollkom‐
men deckungsgleich mit Vernunftwahrheiten sind, nennt Locke
hier noch Offenbarungen, die der Vernunft radikal widerspre‐
chen. Diese sind nicht nur überflüssig, sondern notwendig falsch
und schädlich. Es wäre vollkommen unverständlich, dass Gott,
der »gnädige Urheber unseres Daseins«, derartiges mitteilen soll‐
te. Diese Offenbarungen würden »alle Prinzipien und Grundlagen
der Erkenntnis, die er uns selbst verliehen hat, umstoßen« (§ 5).
Gott würde sich in diesem Fall in einem Selbstwiderspruch befin‐
den, was nicht sein kann, da dieser seinem Begriff als zuhöchst
vernünftigem Wesen widerspricht. Weder unmittelbare Privatof‐
fenbarungen noch mittelbare, weil überlieferte Offenbarung dür‐
fen also »unserer klaren intuitiven Erkenntnis« widersprechen
(§ 5).

3. Offenbarung von möglicherweise vernunftkonformen Inhalten.
Der eigentliche Gegenstand des Glaubens, sind Dinge, die einer‐
seits die Vernunft übersteigen, die aber andererseits von der Ver‐
nunft geprüft werden können. Von diesen Inhalten haben wir
nur sehr unvollkommene oder gar keine Begriffe (notions). Es
ist zu bemerken, dass hier die sprachliche Form der Wahrheiten
defizient ist. Wohl aber können diese Sätze prinzipiell zu Ideen
werden, wenn deren Wahrscheinlichkeit geprüft wird. Gemeint ist
hier etwa die Auferstehung von den Toten, die durchaus denkbar
ist, wenngleich wir heutigen Menschen davon bis dato keine eige‐
ne Erfahrung haben. Sowohl Vergangenes als auch Gegenwärtiges
oder Künftiges kann Inhalt der Offenbarung werden. Die Glaub‐
würdigkeit hängt einerseits an der überliefernden Person. Wenn
wir glauben, dass sie nicht irren kann oder nicht trügen wird,
dann steigt die Wahrscheinlichkeit. Sie hängt aber andererseits
daran, ob der Inhalt einer Prüfung durch die Vernunft standhält.
Auch wenn diese im positiven Fall nur die Wahrscheinlichkeit der
Wahrheit bestätigen kann, so kann sie doch im negativen Fall die

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

194

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Irrationalität einer Offenbarungsaussage feststellen und erreicht
somit wenigstens die Gewissheit der Unwahrheit. Selbst wenn der
sachliche Gehalt der Offenbarung der Vernunft eine Grenze zieht,
weil jene diese übersteigt, bleibt es doch dabei, dass die Faktizität
der Offenbarung geprüft werden muss.
»Alles, was Gott geoffenbart hat, ist sicherlich wahr; daran ist jeder
Zweifel ausgeschlossen. Das bildet den eigentlichen Gegenstand des
Glaubens. Ob aber etwas als göttliche Offenbarung anzusehen ist oder
nicht, darüber muss die Vernunft entscheiden« (4, 18, § 18).

Lockes Einhegung des absolut gewordenen Glaubens durch die
Vernunft steht vor dem Hintergrund seiner geschichtlichen Erfah‐
rung. Der selbstgewisse Glaube neigt zum Enthusiasmus oder zur
Extravaganz. Wenn sich das Individuum gewiss wird, dass in ihm
der Heilige Geist am Werk ist, droht der Konflikt zwischen den
Individuen und den Gruppen, wenn es keine überindividuellen Kri‐
terien der Wahrheit gibt. Im Katholizismus der Neuzeit übernimmt
das Lehramt in der Person des Papstes diese Funktion. Der Papst
wird zugleich individuelles und allgemeines Prinzip und mithin der
unfehlbare Garant der Wahrheit. Die Jesuiten haben diese absolute
Wahrheitsrelevanz des Papstamtes in der frühen Neuzeit inszeniert
und damit ein Gegengewicht geschaffen zur ebenfalls von ihnen
propagierten Absolutheit des Individuums.279 Die besondere Mitte
zwischen einzelnem Individuum und allgemeiner Kirche bildet der
Orden, als die Gesellschaft Jesu. In bestimmten Formen des Pro‐
testantismus der frühen Aufklärung übernimmt die Vernunft selbst
diese Funktion. Die Vernunft gilt als Mittel gegen einen entgrenzten
Enthusiasmus des Glaubens. Die vernunftkonformen Elemente des
Glaubens können auch vom Staat eingefordert und kontrolliert wer‐
den. Was sich aber der Kontrolle der Vernunft entzieht, muss auf die
private Sphäre der jeweiligen Konfessionsgemeinschaft beschränkt
werden. Damit beginnt der Glaube einerseits eine von ihm selbst un‐
abhängige politische Dimension auszubilden und andererseits eine
von der Politik unabhängige Position innerhalb der bürgerlichen
Gesellschaft und deren Glaubensgemeinschaften einzunehmen.

279 Siehe Ruhstorfer, Das Prinzip ignatianischen Denkens.

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

195

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.2 Die rationale Freilegung der Offenbarung

Die Offenbarung und die auf sie hin ausgerichtete Religion stellen
nicht nur eine mögliche oder eine irgendwie wirkliche Vertiefung
des Vernunftwissens dar. Sie sind vielmehr notwendig und zwar
einerseits bezogen auf das Heil der Menschen und andererseits mit
Blick auf die Realisierung der Moral. Moral und Heil wiederum
sind innerlich verknüpft, da erstere die Bedingung für letzteres
ist. Doch gerade die Moral ist auch eine Basis für das politische
Gemeinwesen. Deshalb kommt der Religionsschrift Lockes auch
eine fundamentale politische Rolle zu. Das Spätwerk »The Reason‐
ableness of Christianity, as delivered in the Scriptures« (1695)280

widmet sich der Darstellung der Offenbarungsreligion auf der Basis
der bisher erarbeiteten empiristischen Vernunfteinsichten. Auch hier
will die rationale Betrachtung der Offenbarung zwischen den bis‐
herigen Auslegungen einer absoluten Religion vermitteln. Den zeit‐
genössischen Religionskonflikt, der zu einem politischen Konflikt
wurde bzw. die politischen Machtkämpfe, die sich als religiöse Aus‐
einandersetzungen tarnen, gilt es zu befrieden. Dazu wird es auch
nötig, die Differenzen in den Religionssystemen zu überwinden. So
fühlt sich Locke – unbefriedigt von der fehlenden Konsistenz der
»Systems of Divinity« – dazu gedrängt, sich selbst allein der Bibel
zuzuwenden, um den rationalen Kern der Offenbarung freizulegen.
Wenn er sich allein auf die Heiligen Schriften konzentriert – »sole
Reading of the Scripture« (A2, Preface), so befindet er sich damit
in guter protestantischer Tradition – sola scriptura. Locke meidet
die Bezugnahme auf Bekenntnisschriften, theologische Interpretatio‐
nen und kirchliche Lehren, weil diese gerade nicht mehr zu einer
allgemeinen Verbindlichkeit führen können, anders als die bleibend
religiöse Philosophie.

Der Philosoph setzt mit einer Reflexion auf die paulinische Adam-
Christus-Typologie ein. Dass die Menschheit in einem Zustand der
Distanz zu Gott steht, dass das höchste Gut nicht direkt angestrebt
werden kann und dass die Freiheit durch die »most pressing uneasi‐
ness« motiviert wird, lässt diesen Beginn mit dem ursprünglichen

280 John Locke, The Reasonableness of Christianity, as delivered in the Scriptures,
in: John Locke, Writings on Religion. Hg. v. Victor Nuovo, Oxford 2002, 91–
210. Die Seitenangaben im Text beziehen sich auf die am Rande angegebenen
Seitenzahlen der Originalausgabe.

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

196

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fall des Menschen plausibel erscheinen. Christus wird als Antithese
zu Sünde und Tod eingeführt (10; mit Verweis auf 1 Kor 15,22).
In reformatorischer Tradition arbeitet Locke die Bedeutung des
Glaubens für die Rechtfertigung des Sünders heraus. Doch fällt
seine Wertschätzung für das Gesetz auf. Nicht die kultischen oder
politischen Normen im Sinne des Judentums sind relevant, wohl
aber die moralischen Vorschriften (20f.). Den ethischen Teil des
Gesetzes identifiziert Locke mit dem Naturrecht, das immer und
überall gilt, für Christen und für ausnahmslos alle Menschen (22).
Der Glaube besteht generell im vollkommenen Vertrauen auf Gott
(23) und speziell im Glauben an Jesu Messianität, die durch seine
Wundertaten und Selbstauskunft bezeugt ist (26). Das entscheidende
Wunder aber ist die Auferstehung (31). Der Glaube, der über die
reine Moralität hinausgeht, hat die Hoffnung über den Tod hinaus
zum Inhalt. Locke betont mit Röm 3,31, dass der Glaube das Ge‐
setz nicht aufhebt, sondern aufrichtet (19). Der einzige Unterschied
zwischen dem Gesetz des Glaubens und dem moralischen Gesetz
besteht darin, dass letzteres über keine Verstöße hinwegsieht, wäh‐
rend der Glaube die verzeihende Barmherzigkeit Gottes impliziert
(22). Der Glaubende kann also ohne die vollkommene Erfüllung
des Gesetzes, die den Menschen nicht möglich ist, erlöst werden,
nicht aber ohne das menschliche Bemühen um Sittlichkeit gemäß
dem allen Menschen offenbaren Naturrecht.

Locke muss sich aber nicht nur gegen eine schwärmerische Re‐
ligiosität abgrenzen, die das ethische Gebot abschwächt, sondern
auch gegen eine Aufklärung, die den Glauben als Fixierung auf rein
historische Ereignisse und damit auf eine kontingente Äußerlichkeit
betrachtet (191). Deshalb macht er deutlich, dass die geoffenbarte
Botschaft Jesu nichts anderes als das auch ethisch relevante Wis‐
sen von der Liebe Gottes sowie von der Liebe zu Gott und zum
Nächsten beinhaltet. Zugleich wird damit die Forderung an die
Glaubenden nach heilsrelevanter Umkehr und Buße verbunden, die
wiederum sittlich nicht gleichgültig ist (194f.). Dem:der Glaubenden
in diesem Sinn ist verheißen, mit Christus auferweckt zu werden
(205). Locke dehnt aber nun den heilsrelevanten Glauben so aus,
dass potentiell alle Menschen die Möglichkeit haben, durch ihn das
Heil zu erlangen, sowohl diejenigen, die vor Christus gelebt haben
und nicht von ihm hören konnten, als auch diejenigen, zu denen
das Evangelium bis heute noch nicht vorgedrungen ist (251ff.) –

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

197

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


»according to what a man hath, and not according to what he hath
not« (252). Locke leistet damit einen wichtigen Beitrag zur Theorie
eines universalen Heilswillen Gottes, der auf die gesamte Mensch‐
heit bezogen ist und nicht nur auf die Glaubenden.

Gott hat das »Licht der Vernunft« der gesamten Menschheit geof‐
fenbart. Dieser Funke der göttlichen Natur und des göttlichen Wis‐
sens im Menschen, das ihn zum Menschen macht, zeigt ihm nicht
nur die sittlichen Normen, sondern die göttliche Vernunft in uns
zeigt uns auch den versöhnenden und gnädigen Schöpfer und Vater,
der allen Menschen den Weg zum Heil eröffnet hat (252).281 Das
»Licht der Natur« und die »Offenbarung des Evangeliums« sind
zwei Seiten derselben Medaille (253f.). Locke weiß, dass er damit
die Offenbarung überflüssig zu machen scheint, deren historische
Konkretion er lang und breit aufgewiesen hat: »It will here possibly
be asked, ›Quorsum perditio hæc?‹ What need was there of a Saviour?
What advantage have we by Jesus Christ?« (255).

In fünf Punkten macht Locke nun deutlich, warum es des Messias
Jesus bedurfte. 1. Jesus offenbart in einer wirksamen und populären
Weise den Monotheismus. Zwar kann auch die Vernunft das Dasein
des einen guten und allmächtigen Gottes beweisen (256f.), doch
konnten nicht einmal die griechischen Philosophen Sokrates und
Platon den Eingottglauben in ihrer Zeit durchsetzen (259). Wohl
aber gelang es Jesus und seiner einfachen Botschaft, ein für alle Mal
den Polytheismus zu überwinden und der Erkenntnis des Schöpfers
aller Dinge zum Durchbruch verhelfen (263). 2. Durch Jesus kam
das »klare Wissen ihrer Pflicht« an die gesamte Menschheit. Auch
hier räumt Locke ein, dass philosophisch Gebildete durchaus auch
die Sittlichkeit ableiten könnten, doch für die große Masse der Be‐

281 »[…] yet God had, by the light of reason, revealed to all mankind, who would
make use of that light, that he was good and merciful. The same spark of
the divine nature and knowledge in man, which making him a man, showed
him the law he was under, as a man; showed him also the way of atoning the
merciful, kind, compassionate Author and Father of him and his being, when
he had transgressed that law. He that made use of this candle of the Lord,
so far as to find what was his duty, could not miss to find also the way to
reconciliation and forgiveness, when he had failed of his duty: though, if he
used not his reason this way, if he put out or neglected this light, he might,
perhaps, see neither.«

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

198

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


völkerung bleiben diese komplexen Ableitungen unverständlich.282

Mit einem gewissen Pessimismus stellt Locke fest: »Die meisten
Menschen können nicht erkennen, sie müssen glauben«. Zudem
habe die natürliche Vernunft die natürliche Religion, zu der die voll‐
endete Moralität gehört, niemals vollständig entwickelt (265).283 Das
Evangelium dagegen enthält kein Wort zu viel und keines zu wenig
und stellt doch eine vollständige und vollkommene Lebensregel auf
(282). 3. Jesus lehrt, dass Gott im Geist und in Wahrheit anzubeten
sei. Damit habe er äußere Formen des Gottesdienstes definitiv ab‐
geschafft. Es kommt auf Anstand, Demut, Ordnung und Auferbau‐
ung, kurz auf eine vernunftgemäße Sittlichkeit an.284 4. Durch die
Auferstehung Jesu wurde das beste Beispiel für die allgemeine Aufer‐
stehung der Toten gegeben. Nicht nur lässt der Ausblick auf Himmel
und Hölle die flüchtigen Freuden und Leiden des aktuellen Lebens
in ihrer Nichtigkeit erscheinen. Vielmehr führt der Ausblick auf

282 279f.: »And you may as soon hope to have all the day-labourers and trades‐
men, the spinsters and dairy-maids, perfect mathematicians, as to have them
perfect in ethics this way. Hearing plain commands, is the sure and only course
to bring them to obedience and practice. The greatest part cannot know, and
therefore they must believe. And I ask, whether one coming from heaven in the
power of God, in full and clear evidence and demonstration of miracles, giving
plain and direct rules of morality and obedience; be not likelier to enlighten
the bulk of mankind, and set them right in their duties, and bring them to
do them, than by reasoning with them from general notions and principles of
human reason?«.

283 267f.: »Or whatever else was the cause, it is plain, in fact, that human reason
unassisted failed men in its great and proper business of morality. It never
from unquestionable principles, by clear deductions, made out an entire body
of the »law of nature.« And he that shall collect all the moral rules of the
philosophers, and compare them with those contained in the New Testament,
will find them to come short of the morality delivered by our Saviour, and
taught by his apostles; a college made up, for the most part, of ignorant, but
inspired fishermen.«

284 284: »Decency, order and edification, were to regulate all their public acts of
worship, and beyond what these required, the outward appearance (which was
of little value in the eyes of God) was not to go. Having shut indecency and
confusion out of their assemblies, they need not be solicitous about useless cer‐
emonies. Praises and prayer, humbly offered up to the Deity, were the worship
he now demanded; and in these every one was to look after his own heart, and
to know that it was that alone which God had regard to, and accepted.«

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

199

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gericht und ewiges Leben zur Stärkung der Tugend und Moral.285

5. Christus verheißt den Menschen den Heiligen Geist als Beistand.
Wenn Locke nun als abschließenden Grund für den Glauben an
die Messianität Jesu den Heiligen Geist nennt, verweist dies darauf,
dass im neuzeitlichen Kontext der Geist Gottes die primäre und
prinzipielle Fassung Gottes in uns ist.

Auch wenn Locke den Geist Gottes noch von der Vernunft un‐
terscheidet, so ist doch auch im empiristischen Kontext angelegt,
dass das Unendliche in uns der faktischen Schwachheit des endli‐
chen Geistes aufhilft. Lockes »Naturrechtslehre« ist in keiner Weise
gescheitert, wie Walter Euchner behauptet und Jürgen Habermas
wiederholt.286 Nur wenn ein säkularer Atheismus als Bedingung für
das Gelingen philosophischer Reflexion angesetzt wird, kann von
einem Scheitern Lockes gesprochen werden. Doch vollzieht sich bei
Locke erst ein weiterer Schritt in der Entfaltung der neuzeitlichen
Dialektik von Glauben und Wissen, Religion und Philosophie, Kir‐
che und Staat. Und es ist der unbedingte Geist in uns, der auch zur
Bedingung neuzeitlicher Demokratie wird. Freilich muss sich dieser
Geist von konfessionalistischer Engführung befreien.

1.3 Die politischen Konsequenzen: Freiheit und Demokratie

Die politischen Konsequenzen der rationalen Einhegung der absolu‐
ten Religion betreffen zunächst die Kirchen selbst. Locke gibt eine
überraschende Definition der »wahren Kirche«: Toleranz. Darunter
versteht er die wechselseitige Toleranz der Christ:innen von ver‐

285 289: »Open their eyes upon the endless, unspeakable joys of another life, and
their hearts will find something solid and powerful to move them. The view
of heaven and hell will cast a slight upon the short pleasures and pains of this
present state, and give attractions and encouragements to virtue which reason
and interest, and the care of ourselves, cannot but allow and prefer. Upon this
foundation, [151] and upon this only, morality stands firm, and may defy all
competition. This makes it more than a name; a substantial good, worth all
our aims and endeavours; and thus the gospel of Jesus Christ has delivered it to
us.«

286 Walter Euchner, John Locke zur Einführung, Hamburg 2011, 172; Habermas,
Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,175.

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

200

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schiedenem religiösem Bekenntnis (profession of religion).287 Weder
die Berufung auf Alter und Tradition noch auf Neuheit und Refor‐
mation und ebenso wenig auf Orthodoxie kennzeichnen die wahre
Kirche. Da auch die Behauptung des orthodoxen Glaubens jedes Be‐
kenntnis auszeichnet und mithin zum Konflikt im Streit um Macht
und Herrschaft führen kann, bedarf es eines anderen Kriteriums
der »Kirche Christi«. Locke nennt nun noch Mildtätigkeit, Sanftmut
und guten Willen gegenüber allen Menschen – auch Nichtchristen.
Die Kirchen müssen sich von politischer Macht unmittelbar fernhal‐
ten. Mit einem Zitat aus dem Lukasevangelium weist Locke darauf
hin, dass die »Könige der Völker« herrschen wollen. So soll es unter
den Jüngern Jesu gerade nicht sein (vgl. Lk 22,25). Weder äußerer
Pomp noch geistliche Herrschaft und schon gar kein gewaltsamer
Zwang sind mit dem Evangelium vereinbar. Dieses erfordert hinge‐
gen, einen Krieg zu führen, gegen sich selbst, die eigenen Begierden
und Laster, um ein frommes, sittliches Leben zu ermöglichen. Da‐
mit rückt freilich der Selbstvollzug der Religion in die Nähe eines
vernunftkonformen Lebenswandels auf der Basis natürlicher Moral.
Das Evangelium Jesu und die genuine Vernunft stehen sich nahe (11).

Locke fordert seine Zeitgenossen dazu auf, Gewissensbedenken
gegen kirchliche Lehrentscheide ebenso zu respektieren wie eine
Separation vom öffentlichen Gottesdienst. Dadurch wird der Glau‐
bensvollzug der Maßgabe persönlicher Freiheit unterstellt (7). Locke
kennt wohl aus eigener Anschauung, wohin »brennender Eifer«
(burning zeal) in religiösen Dingen führen kann: zu Feuer und
Scheiterhaufen (ebd.). Doch gerade damit sich nicht die religiöse
Verfolgungswut der Eiferer und unchristliche Grausamkeit als Sorge
für das öffentliche Wohl tarnen können, muss zwischen dem Ge‐
schäft der bürgerlichen Regierung und der Religion unterschieden
(distinguish) werden (11). Das zivile Gemeinwesen (commonwealth)
ist eine Gesellschaft von Menschen (society of men), deren verfas‐
sungsgemäßer Zweck in der Förderung der bürgerlichen Interessen
besteht. Unter diesen versteht Locke: Leben, Freiheit, Gesundheit,
Unversehrtheit des Körpers und Besitz äußerer Dinge wie Geld,
Ländereien, Häuser usw. (13).

287 John Locke, Ein Brief über Toleranz = A Letter Concerning Toleration.
Englisch – Deutsch. Übers., eingel. u. in Anmerkungen erläutert v. Julius
Ebbinghaus, Hamburg 1996, 3. Im Folgenden beziehen sich die Seitenzahlen
im Text auf diese Ausgabe.

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

201

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Über das Heil der Seelen (salvation of souls) darf die staatliche
Gewalt keinesfalls ausgedehnt werden. Denn erstens kommt keinem
Menschen, auch nicht den staatlichen Autoritäten, die Macht zu, in
religiösen Dingen Zwang auszuüben. Die Sorge für das eigene Heil
darf kein Mensch aufgeben und kann kein Mensch einem anderen
übertragen (15). Das Leben und die Macht wahrer Religion bestehen
in der inneren und vollen Überzeugung des Geistes (persuasion of
the mind). Diese bleibt Sache des Einzelnen. Zum zweiten erstreckt
sich staatliche Macht generell nur auf äußere Angelegenheiten, in
denen sie dann durchaus Zwang ausüben dürfen (ebd.). Sich der
Religion des Hofes zu unterwerfen führt ebenso wenig zum Heil wie
die Anpassung an die religiösen Gepflogenheiten eines bestimmten
Landes oder Staates (19). Eine Kirche ist und bleibt »a voluntary so‐
ciety of men, joining themselves together of their own accord, in order
to the public worshipping of God« (ebd.). Explizit wendet sich Locke
auch gegen die Vorstellung, als Kirchenmitglied geboren zu werden
oder eine bestimmte Religionszugehörigkeit zu erben. Religion ist
Sache der persönlichen Freiheit.

Zwar akzeptiert der Denker, dass die Religionsgemeinschaften
in sich das Recht haben, den gemeinsamen Glauben einzufordern.
Im staatlichen Kontext jedoch darf einer Privatperson durch ihren
Glauben keinerlei Nachteil entstehen (29). Der religiöse Pluralismus
bleibt in der irdischen Welt unaufhebbar. Wenn jede Konfession
sich selbst für die wahre hält und halten darf, dann kann es keine
übergeordnete Instanz geben, die hier zwischen den Denominatio‐
nen entscheiden könnte. »Die Entscheidung dieser Frage steht nur
dem obersten Richter über alle Menschen zu« (33). In dieser Welt
kann nur das Diktat des persönlichen Gewissens den Weg zum Heil
vorschreiben. Gegen das Gewissen allerdings führt kein Weg in die
»Wohnung der Seligen« (53).

Gemäß einer weit verbreiteten Überzeugung bildeten sich Aufklä‐
rung und politische Befreiung gegen den erklärten Widerstand der
christlichen Religion aus. Dies ist zwar richtig mit Blick auf gewis‐
se Hauptlinien der katholischen, lutherischen und durchaus auch
anglikanischen Strömungen. Doch darf dabei nicht übersehen wer‐
den, dass bereits um 1500 im Italien des Humanismus und der
Renaissance die norditalienischen Stadtstaaten durchaus gewisse de‐
mokratische Strukturen ausbildeten und eine wissenschaftliche und

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

202

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


künstlerischen Blüte ersten Ranges ermöglichten – durchaus auch
mit Förderung durch einen Teil der kirchlichen Machtstrukturen.
Das lutherische Deutschland wird zu einer Kernregion europäischer
Aufklärung mit einer wissenschaftlichen Blüte ersten Ranges. Die
Frontlinien der Auseinandersetzung liefen quer durch das kirchliche
Establishment. Die neuzeitliche Demokratie nun entsteht nicht nur
durch den gezielten Rückgriff auf griechische Traditionen der Anti‐
ke, sondern ebenso aus den basisdemokratischen Strukturen des re‐
formierten Christentums.288 Hier ist vor allem an Calvins »Institutio
Religionis Christianae« zu denken, das mit Ausführungen über die
bürgerliche Gesellschaft endet. Die neuartige Gottunmittelbarkeit
des Individuums, die sich in allen christlichen Denominationen
findet, trägt ihre politischen Früchte wie bereits angedeutet vor
allem im Calvinismus aus. Nicht nur in Calvins Genf und in den
Niederlanden zu Spinozas Zeiten, sondern auch im England des 17.
Jahrhunderts. So sind die politischen Schriften des Puritaners John
Locke nicht zu trennen von seinen Ausführungen über Religion. Sei‐
ne Religiosität ist nicht ein unaufgeklärter Rest, der Aufklärung und
Befreiung entgegensteht, sondern das Movens für die Erneuerung
auch der Politik.

Dass eine Trennung von religiöser und politischer Gewalt zu er‐
folgen hat, ist eine alte Grundüberzeugung des Christentums, die
auf Jesu Trennung der Bereiche des Kaisers und Gottes zurückge‐
hen mag (Mt 20,21) und in der mittelalterlichen Unterscheidung
von päpstlicher und kaiserlicher Macht ihre epochal eigene Ausle‐
gung findet.289 Die Gottunmittelbarkeit des Individuums, das sich
gewiss ist, Gottes Geist in sich zu haben, führt zur Auflösung al‐
ter kirchlicher Hierarchien. Deshalb müssen aber nicht nur neue
religiöse, sondern auch neue politische Machtstrukturen gefunden
werden. Die konfessionelle Pluralisierung konnte dort, wo sich
das reformierte Christentum durchgesetzt hatte, nicht mehr einfach
rückgängig gemacht werden – anders als im katholischen Frankreich
oder Spanien. Die überkonfessionelle Begründung der politischen

288 Troeltsch, Soziallehren, 702f., ebenso Georg Jellinek, Die Erklärung der Men‐
schen- und Bürgerrechte. Ein Beitrag zur modernen Verfassungsgeschichte,
München-Leipzig 1895 und kritisch dazu Hans Joas, Die Sakralität der Person.
Eine neue Genealogie der Menschenrechte, Frankfurt 2011, bes. 17 und 40ff.

289 Heinrich A. Winkler, Geschichte des Westens, Bd. 1, Von den Anfängen in der
Antike bis zum 20. Jahrhundert, München 2009, 19.

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

203

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Herrschaft, erfordert aber einerseits eine gewisse Neutralität und
andererseits eine unmittelbare Entsprechung zur religiösen Wech‐
selwirkung oder Gemeinschaft von Schöpfer und Geschöpf. Die
Souveränität kann nicht mehr mit Bezug auf das Gottesgnadentum
der Monarchen, gewissermaßen von oben nach unten durchgesetzt
werden, sondern die Bürger tragen – nicht nur in religiöser, sondern
auch in politischer Hinsicht – das Prinzip in sich.

Vor allem Lockes »Zweite Abhandlung über die Regierung«
(1690) fordert eine neuartige Souveränität der Bürger und wird
damit zu einem maßgeblichen Einfluss auf die Amerikanische und
die Französische Revolution und darüber hinaus auf die liberalen
Demokratien der Gegenwart. Wie bereits Hobbes geht Locke da‐
von aus, dass die politische Gewalt durch einen Vertrag der Bürger
zustande kommt.290 Die einzelnen Menschen sind die Grundlage
des Staates. Wie Hobbes geht Locke zurück auf einen Urzustand
der Menschheit, den er aber deutlich anders als der Verfasser des
»Leviathan« einschätzt. Locke gewinnt seinen Gegenstand, die poli‐
tische Macht (Political Power), zunächst durch die Abgrenzung des
Herrschers eines Gemeinwesens (Ruler of a Common-wealth) von
einem Familienvater oder einem Galeerenkapitän. Unter politischer
Macht soll das Recht, Gesetze zu machen, verstanden werden. Als
erster Zweck der Gesetze wird die Regulierung und Erhaltung der
Eigentumsverhältnisse genannt (2, 1, § 3)291. Damit ist der prekäre
kapitalistische Grundzug aller liberaler Staatsordnung der Neuzeit
angesprochen, der schließlich den Widerstand der modernen Welt‐
anschauungen hervorrufen wird, um hier nur an Karl Marx zu
erinnern.292 Doch nicht nur die Legislative, sondern auch die Exeku‐
tive ist ein Moment der politischen Macht. So dient die Kraft der
Gemeinschaft der Anwendung der Gesetze und der Verteidigung des
Gemeinwesens nach außen. Legislative und Exekutive haben ihre
Zielvorgabe im allgemeinen öffentlichen Gut (Publick Good). Daran
müssen sie sich messen lassen.

Vorausgesetzt wird dabei, dass die einzelnen Bürger prinzipiell
frei und gleich sind. Alle Menschen befinden sich von Natur aus

290 Thomas Hobbes, Leviathan. Form und Macht eines kirchlichen und staatli‐
chen Gemeinwesens (1651), Hamburg 2004, bes. Kap. 13.

291 John Locke, Zwei Abhandlungen über die Regierung, Frankfurt 1977. Zitiert
wird nach Buch, Kapitel und Paragraph.

292 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 2,182f.

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

204

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in einem »Zustand vollkommener Freiheit«, der lediglich von den
Grenzen des Gesetzes der Natur gehalten ist (2, 2, § 4). Die freie Re‐
gelung aller Handlungen, Besitzungen und persönlichen Angelegen‐
heiten kann von keinem anderen Menschen eingeschränkt werden,
da sich jeder und jede Einzelne in einem unmittelbaren Verhältnis
zum herrschenden Prinzip des Naturrechts befindet. Die Unmit‐
telbarkeit zum sittlichen Prinzip und die Absolutheit der Freiheit
bedingen sich gegenseitig. Aus der absoluten Freiheit folgt direkt
der »Zustand der Gleichheit, in dem alle Macht und Jurisdiktion
wechselseitig sind« (2, 2, § 4). Es gibt keinerlei Subordination oder
Subjektion unter den Bürgern. Die epochale Disjunktion bzw. Wech‐
selwirkung hat sich damit auch im politischen Bereich durchgesetzt.
So führt die Gleichheit der Bürger unmittelbar zur Gemeinschaft des
Staates.

Lediglich Gott könnte durch eine manifeste Deklaration seines
Willens jemandem das Recht zur Herrschaft und Souveränität über‐
tragen. Damit erhält sich zwar bei Locke die formale Möglichkeit
des Gottesgnadentums, doch wird diese Stelle des Souveräns zu‐
gleich leer gelassen, sodass Freiheit und Gleichheit aller Bürger als
von Gott gesetzt gelten kann (2, 7, § 77 und § 87). Die Legitimität
einer konstitutionellen Monarchie wird formell offengelassen (vgl.
2, 10, § 132).293 Die zur Zeit Lockes übliche absolute Monarchie
allerdings ist mit der bürgerlichen Gesellschaft definitiv unvereinbar
(2, 7, § 90).

Die politische Gemeinschaft basiert auf der Zustimmung aller
ihrer Mitglieder. Verbindlich werden kann nur das, was eine Mehr‐
heit in der Gesellschaft beschließt. Der pragmatische Empirismus
lehrt, dass niemals alle Menschen zu den gleichen Einschätzungen
kommen. Deshalb reicht die verbindliche Entscheidung der Mehr‐
heit für die politische Willensbildung des »politischen Körpers« aus
(2, 8, § 96). Der Einzelne hat im Gesellschaftsvertrag dieser Konsti‐
tution zugestimmt und bleibt ihr deshalb unterworfen. Dennoch
und deshalb wird gerade bei Locke ein Widerstandsrecht ausgebaut
(2, 19, § 212). Eine Regierung, die ihre Macht missbraucht, verliert
ihre Legitimität. Legitim kann nur eine vom Volk gewählte und
ernannte legislative Macht sein (2, 11, § 134). Politische Macht kann

293 Locke hält verschiedene Staatsformen für legitim, solange sie das freiheitliche
Grundprinzip der Verfassung nicht behindern.

1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie

205

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


niemals absolut und willkürlich sein (§ 135), vielmehr hat sie ihr
Maß am vernünftigen Naturrecht.

»Der Zweck der Regierung ist das Wohl der Menschheit« (§ 229).
Damit richtet sich die politische Verantwortung auf die gesamte
Menschheit. Jede:r ist primär verpflichtet, sich selbst zu erhalten,
denn das Individuum ist die Basis der Gesellschaft. Doch sollte
der:die Einzelne nach Möglichkeit »auch die übrige Menschheit
erhalten.« Die Politik und die bürgerliche Gesellschaft haben ihre
Grundlage in allgemeinen unveräußerlichen Menschenrechten, zu
denen Freiheit, Gleichheit, Gesundheit, Besitz und das Streben nach
Glück gehören. Schon die natürliche Vernunft gebietet die wesent‐
lichen ethischen Grundsätze. Und die Vernunft verweist bei der
Begründung der unantastbaren Rechte der Menschheit auch zurück
auf den absoluten Grund. Denn alle Menschen sind »das Werk eines
einzigen und unendlichen weisen Schöpfers« (2, 1, § 6). So gründen
die unveräußerlichen Rechte aller Menschen in der Allgemeinheit
und Unverfügbarkeit Gottes. Religion und Politik sind unterschie‐
den (distiguished) nicht aber radikal getrennt (separated).

2. David Hume (1711–1776): Die metaphysische Negation
der Metaphysik294

Nach weit verbreiteter Überzeugung habe mit der Aufklärung der
Prozess der Säkularisierung begonnen, der zunächst nur eine kleine
Gruppe von Intellektuellen des Westens tangierte, aber schließlich
vor allem in den westeuropäischen Gesellschaften zu religiöser Indif‐
ferenz und Massenatheismus führte.295 In dieser Dynamik realisiere
sich das Ende der Symbiose von Glauben und Wissen und der
Untergang der Metaphysik. Nachmetaphysisches Denken sei per
se säkular, begrenzt auf endliche, menschliche, innerweltliche Wis‐
senskonfigurationen. Als die ersten beiden wegweisenden Gestalten
nachmetaphysischen Denkens werden David Hume und Immanuel

294 Als einführende Literatur siehe: Heiner F. Klemme, David Hume zur Einfüh‐
rung, Hamburg 2013; David F. Norton (Hg.) The Cambridge Companion to
Hume, Cambridge 1999; Gerhard Streminger, David Hume. Der Philosoph
und sein Zeitalter, München 2011.

295 Vgl. Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,191.

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

206

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kant vorgestellt.296 Wir werden freilich noch prüfen müssen, ob die‐
se Charakterisierung der beiden Philosophen tatsächlich zutrifft.297

In der Tat ist Hume gewissermaßen die radikalisierte Antithese zur
rationalistischen oder dogmatischen Metaphysik, wie wir sie etwa
bei Descartes, Spinoza und Leibniz kennengelernt haben. Diese
Denker waren davon ausgegangen, dass wahre Erkenntnis in der
Vernunft und deren Ideen gründen, zugleich bejahten vor allem
Spinoza und Leibniz durchaus das religiöse Erbe. Hume verschärft
nun die empiristische Kritik von Bacon, Locke und Berkeley. Dabei
wird er anders als Locke ein skeptisches Verhältnis gegenüber der

296 Siehe dazu Habermas, Auch eine Geschichte der Philosophie, Bd. 1,26 und 75,
sowie Bd. 2,204–211 und 213–374.

297 Jedenfalls erreicht die Philosophiegeschichte von Habermas mit diesen bei‐
den Positionen einen entscheidenden Kipppunkt, der zugleich eine Weichen‐
stellung impliziert. Einerseits komme zwar beim englischen Empiristen und
beim deutschen Transzendentalphilosophen das nachmetaphysische Denken
zum Durchbruch, andererseits zeichneten sich beide Positionen durch eine je
eigene Wegweisung für die Verhältnisbestimmung von Glauben und Wissen
aus. Beide Denker radikalisieren zunächst den subjektphilosophischen Ansatz
der Neuzeit, um dann aber zu unterschiedlichen Ergebnissen in Sachen Reli‐
gion zu kommen. Zwar spielen religiöse Überzeugungen nach Habermas für
beide Denker keine systematisch tragende Rolle mehr (Habermas, Auch eine
Geschichte der Philosophie, Bd. 1,204) und die theoretische Objektivierung
der Welt schreite voran, allerdings geschieht dies bei Hume und Kant doch in
entgegengesetzter Weise. Hume negiere alles, was die Philosophie aus der Ver‐
arbeitung religiöser Motive gelernt habe (Bd. 2,209). Der englische Philosoph
»dekonstruiere« bzw. »reduziere« die normativen Gehalte der transzendieren‐
den Begriffe des Gerechten, Guten und Schönen, wie sie sich die Philosophie
aus dem christlichen Erbe angeeignet habe (Bd. 2,207). Der deutsche Denker
hingegen ergänze die theoretische subjektive Vernunft um das Vermögen der
praktischen Vernunft, die aus innerer Autonomie ein weltliches Äquivalent für
die transzendente Gesetzgebung Gottes erarbeite (Bd. 2,207). Damit schlage
Kant das Erbe der christlichen Philosophie nicht aus, sondern verwandle es
unter der Maßgabe des säkularen Denkens. Er verwandle mit seinem revolu‐
tionären, von Rousseau inspirierten Begriff der Autonomie »das christliche
Thema der Willensfreiheit des Menschen, der sein Schicksal in der Vorsehung
eines allmächtigen Gottes so oder so aufgehoben weiß« (Bd. 2,209).
Habermas konstruiert also einen fundamentalen Gegensatz zwischen Hume,
dessen quasi atheistische Grundhaltung in die nachmetaphysische Moderne
und deren naturwissenschaftlichen, letztlich naturalistischen Wissensbegriff
vorausdeute, und Kant, der ein Modell biete, wie die semantische Osmose
zwischen Motiven der Religion und reiner Vernunft unter den Bedingungen
nachmetaphysischen Denkens funktionieren könnte.

2. David Hume (1711–1776): Die metaphysische Negation der Metaphysik

207

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Religion entwickeln. Sowohl der Rationalist Leibniz als auch der
Empirist Locke affirmierten die christliche Offenbarung und deuten
sie vernünftig. Hume negiert nicht nur die rationalistische Erkennt‐
nis, sondern auch das erfahrungsbasierte Offenbarungswissens als
Sache der empirischen Vernunft. Er bildet damit nicht nur die in-
nermetaphysische Antithese zum Rationalismus und der philosophi‐
schen Affirmation des Christentums. Damit aber bezieht er sich in
protestantischer Tradition auf die dialektische Negation der Einheit
von Glauben und Wissen, wie sie die Reformatoren vorgegeben
haben. Negiert wird die Vernunftgemäßheit des Glaubens, nicht aber
der von aller Rationalität unabhängige Glaube selbst. Offenbarung
wird bei Hume noch einmal Sache eines reinen Glaubens, der aber
nicht seine Sache ist. Dabei steht der Empirist Hume uns heute nicht
näher als Descartes oder Spinoza, vielmehr bleibt er ein besonderes
Moment in der Dialektik des neuzeitlichen Denkens. Seine negative
Haltung gegenüber einer rationalistischen Metaphysik trägt dazu
bei, die transzendentale Metaphysik Immanuel Kants auf den Weg
zu bringen (1). Aber auch seine Ablehnung einer vernünftigen Offen‐
barungsreligion bewirkt im dialektischen Prozess der Neuzeit ratio‐
nal die Rekonstruktion maßgeblicher Inhalte der Religion innerhalb
der Grenzen der bloßen Vernunft (2).

2.1 Die Negation des Rationalismus

Bereits im Beginn der »Enquiry concerning Human Understanding«
(1748/1758/1777), wo Hume eine populäre eher praktische Philoso‐
phie und eine die Vernunft mehr beanspruchende spekulative Phi‐
losophie unterscheidet,298 versucht der Philosoph, ein eigenes Ver‐
ständnis von Metaphysik zu bestimmen, wenn er deutlich macht, er
wolle für ein »profound reasoning, or what is commonly called me‐

298 David Hume, Eine Untersuchung über den menschlichen Verstand, Hamburg
2015 (=UMV), 5. Die englische Fassung: An Enquiry concerning Human
Understanding (=EHU), in: Hume Text online, davidhume.org., 5. Im Folgen‐
den beziehen sich die Seitenzahlen im Text auf diese beiden Ausgaben. Die
englische Ausgabe wird jeweils mit der ersten, die deutsche Ausgabe mit der
zweiten Seitenzahl zitiert.

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

208

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


taphysics« argumentieren.299 Doch tut er dies im Bewusstsein, dass
ein beträchtlicher Teil der Metaphysik in die Irre führt und Volks‐
aberglauben, religiösen Ängsten und Vorurteilen Tür und Tor öffnet,
sodass diese die Vernunft überwältigen und unterwerfen könnten
(11/11). Deshalb komme alles darauf an, das eigentliche Gebiet der
»menschlichen Vernunft« (reason) zu erschließen, was nur durch
eine methodische Kritik der »Natur des menschlichen Verstandes«
(understanding) geschehen könne. Nur so werde es möglich, die
echte Metaphysik zu befördern und die schlechte zu zerstören (ebd.).
Was bisher dem Aberglauben – nicht zuletzt dem religiösen – Ob‐
dach und der Absurdität und dem Irrtum Deckung gegeben habe,
werde nun aufgedeckt und überwunden (16/17).

Ausgangspunkt der Untersuchung ist die Frage nach der Herkunft
der Ideen. Humes Empirismus bleibt dem Primat des Geistes ver‐
bunden. Die Gegenwart der Objektwelt ist auch bei ihm bereits
neuzeitlich und das heißt subjekttheoretisch vermittelt. Nicht die
reale Dingwelt als solche steht am Beginn der Erkenntnis, sondern
verschiedene »perceptions of the mind« (17/18). Hier ist nun zwi‐
schen den primären, lebhafteren Eindrücken (impressions) und den
sekundären, schwächeren Ideen oder Gedanken (ideas or thoughts)
zu unterscheiden. Während die ersteren ein unmittelbares Erleben,
etwa eine Verliebtheit, meinen, sind letztere lediglich die nachträg‐
liche Reflexion auf das unmittelbare Empfinden. Nun aber kann
der Geist seine Inhalte nicht nur aus der Empfindung von etwas
Äußerem ziehen, sondern auch durch »imagination« selbst in sei‐
nem Inneren konzipieren. In diesem Fall werden bereits im Geist
vorhandene Ideen durch das Denken zu neuen Vorstellungen ver‐
bunden und kombiniert. Auf diese Weise kann die Einbildungskraft
alles Mögliche imaginieren, was dann allerdings nicht mehr in sei‐
nem Wahrheitsgehalt durch die Wahrnehmungen des Geistes und
Eindrücke abgesichert ist. Definitive Grenzen finden diese Einbil‐
dungen (imaginations) zunächst nur am logischen Widerspruch, der
sich durch die Kombination von verschiedenen Ideen oder Gedan‐

299 EHU 9/UMV 9: »But as the matter is often carried farther, even to the absolute
rejecting of all profound reasonings, or what is commonly called metaphysics,
we shall now proceed to consider what can reasonably be pleaded in their
behalf.« Im Folgenden bezieht sich die erste Zahl auf das englische Original
und die zweite auf die deutsche Übersetzung.

2. David Hume (1711–1776): Die metaphysische Negation der Metaphysik

209

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ken ergeben kann. Diese scheinbar fast unbegrenzten Möglichkeiten
werden allerdings auch dadurch stark beschränkt, dass das Denken
auf das durch »senses and experience« ursprünglich gelieferte Ma‐
terial verwiesen bleibt. Alles Material des Denkens und das heißt
alle Ideen sind von äußerer oder innerer Wahrnehmung (sentiment)
abhängig.300

Als erstes Beispiel für eine Ideenkombination wählt Hume den
Gottesgedanken. Die Idee Gottes als eines zuhöchst weisen, wissen‐
den und guten Wesens, entsteht durch nachträgliche Reflexion auf
die Tätigkeiten (operations) unseres eigenen Geistes (mind) und
deren Steigerung ins Unendliche (19–20/20). Damit nimmt Hume
einen Gedanken auf, der sich bereits bei Augustinus findet und der
bei Thomas von Aquin weiterentwickelt wird: Die operationes der
menschlichen mens – Gedächtnis, Einsicht, Wille, Macht – sind
die spekulative Grundlage für die Gotteserkenntnis. Der unendliche
Gott spiegelt sich in unseren endlichen geistigen Vermögen – vor
allem in Freiheit und Vernunft. Der Geist im freien Willen und der
Sohn im Denken. Der höchste Gegenstand der Vernunft, die Gottes‐
idee ist bei Hume allerdings gerade nicht eingeboren wie bei Descar‐
tes, sondern »eingebildet« – imaginiert – durch das Denken selbst.
Über ihre äußere Wahrheit ist durch die innere Produktion der
Gottesidee zunächst noch nichts gesagt. Doch macht Hume deutlich,
dass die sinnlichen Eindrücke (impressions) und Wahrnehmungen
(sensations) immer viel klarer und lebendiger sind als Ideen, die
notwendigerweise dunkel und unbestimmt bleiben. Dies gilt auch
für den Gottesgedanken, der deshalb relativ schwach bleibt. Generell
muss sich ein philosophischer Ausdruck (term) daran messen lassen,
»from what impression is that supposed idea derived?« (21–22/23).
Kann eine Idee nicht an eine Wahrnehmung rückgebunden werden,
wird deren Status in Sachen Wahrheit problematisch.

Hume negiert die rationalistische Stellung des Substanzbegriffs
als Ausgangspunkt von Wissen und Selbstgewissheit. Während etwa
für Descartes gerade die denkende Substanz als Grund der Gewiss‐

300 (19/20), »In short, all the materials of thinking are derived either from our
outward or inward sentiment: The mixture and composition of these belongs
alone to the mind and will. Or, to express myself in philosophical language,
all our ideas or more feeble perceptions are copies of our impressions or more
lively ones.«

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

210

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heit gesetzt ist und für Spinoza die eine Natur als eine göttliche
Substanz begriffen werden muss, negiert Hume die Vorstellung einer
bleibenden rein ideellen Substanz generell. Damit werden aber auch
die Idee einer unkörperlichen Seele301 und der Gedanke der per‐
sönlichen Identität problematisch.302 Die Folgen nicht nur für das
alltägliche Selbstverständnis des Menschen, sondern auch für ein
religiöses Denken liegen auf der Hand. Wir werden darauf zurück‐
kommen.

Allerdings kann nach Hume auch die bereits vorgestellte Verbin‐
dung von Gedanken – association of ideas – in gewissem Rahmen
zum Erkenntnisgewinn führen. Hier macht sich die Freiheit der
produktiven Einbildungskraft geltend, deren neuartige Stellung in
Literatur, Kunst und Religion hier nur angedeutet werden kann.
Die Kreativität des menschlichen Geistes macht sich auch in Humes
Philosophie geltend, denn »nichts ist so frei wie die menschliche
Imagination« (47–48/57), die diese Verbindung von Ideen herstellt,
und daraus neue Ideen generiert.303 Diese Verknüpfung kann entwe‐
der ohne Rückbindung an empirische Fakten geschehen, wie dies
etwa in der Mathematik der Fall ist, oder aber mit Bezug auf Tatsa‐
chen (facts) in der sonstigen Erkenntnis. Weil ja eine reine Erkennt‐
nis a priori – etwa in der prästabilierten Harmonie, wie Leibniz
sie denkt, – ausgeschlossen bleibt, führt die Erkenntnistheorie von
Hume zu einer empirischen und mithin a posteriori erschlossenen
prästabilierten Harmonie zwischen dem Lauf der Natur und unseren
Ideen (54–55/64).304 Diese Verbindung von Geist und Materie, Den‐
ken und Wahrnehmung muss in der empirischen Erkenntnis selbst

301 David Hume, Ein Traktat über die menschliche Natur, Band 1: Über den Ver‐
stand, Hamburg 2013 (= TMN), 1.3.5., 286–306. A Treatise on Human Natur,
(THN) Vol 1., 232–250.

302 THN 251–262/TMN 307–321.
303 »Nothing is more free than the imagination of man; and though it cannot

exceed that original stock of ideas, furnished by the internal and external sens‐
es, it has unlimited power of mixing, compounding, separating, and dividing
these ideas, in all the varieties of fiction and vision.«

304 »Here, then, is a kind of pre-established harmony between the course of nature
and the succession of our ideas; and though the powers and forces, by which
the former is governed, be wholly unknown to us; yet our thoughts and
conceptions have still, we find, gone on in the same train with the other works
of nature. Custom is that principle, by which this correspondence has been
effected; [...]«.

2. David Hume (1711–1776): Die metaphysische Negation der Metaphysik

211

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


erarbeitet und gesichert werden, um einen verlässlichen Übergang
von der Sinnlichkeit zur Erfahrung zu ermöglichen. Alle Übergänge
vom Einen zum Anderen können aber erst a posteriori stabilisiert
sein. Erst durch diese Stabilisierung wird es auch möglich, verschie‐
dene Erkenntnisse miteinander zu verknüpfen und das Wissen zu
erweitern. Drei Prinzipien ermöglichen und strukturieren das em‐
pirische Wissen: »To me, there appear to be only three principles of
connexion among ideas, namely, Resemblance, Contiguity in time or
place, and Cause or Effect« (24/25). Von besonderer Bedeutung für
einen möglichen Erkenntnisgewinn ist das Prinzip von Ursache und
Wirkung. Der Konnex von Ursache und Wirkung liegt allerdings
einzig im mentalen Bereich der Ideen und in der Außenwelt als
solcher. Deshalb sind wahre Erkenntnisse über die Wirklichkeit und
ihre Struktur niemals über reine kausale Vernunftschlüsse möglich,
sondern nur durch erfahrungsbasiertes Wissen (43/44). Ein von
Gott der Welt eingestifteter Kausalzusammenhang wird dadurch
obsolet. Die Gültigkeit der Erkenntnisprinzipien und damit auch
der Ordnung der Dinge werden wie gesagt durch Erfahrung und
mehr noch Gewohnheit abgesichert. Nur durch Gewohnheit werden
Regelmäßigkeiten in den Abläufen der Dinge und Ereignisse festge‐
stellt. Allein die Gewohnheit hilft den Menschen, sich in der Welt zu
orientieren.

»Custom, then, is the great guide of human life. It is that principle
alone, which renders our experience useful to us, and makes us expect,
for the future, a similar train of events with those which have appeared
in the past. Without the influence of custom, we should be entirely
ignorant of every matter of fact, beyond what is immediately present to
the memory and senses. We should never know how to adjust means to
ends, or to employ our natural powers in the production of any effect.
There would be an end at once of all action, as well as of the chief part
of speculation« (44–45/54).

Hume neigt in seiner Erkenntnistheorie zu einer skeptischen Grund‐
haltung. Der Wahrheitsgrund, der die Zustimmung zu einem Urteil
nahelegt, liegt dogmatisch betrachtet im Äußeren – wie etwa in
der Stoa – und skeptisch betrachtet im Inneren des Menschen. Die
Gewohnheit aber ist nach Hume eine entsprechende innere Einstel‐
lung. Damit hat alle Empirie ihren letzten Halt im Inneren des Men‐
schen und nicht im bloßen Äußeren. Dies ist das letzte Residuum
des Gottes in uns als Grund des Wissens. Die ausreichende Gewohn‐

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

212

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


heit bietet beim alltäglichen und beim wissenschaftlichen Erkennen
genügend Sicherheit, um von Vorstellungen auf Tatsachen oder real
existierende Gegenstände zu schließen bzw. um einen Ursache-Wir‐
kungs-Zusammenhang zu unterstellen.305 Entscheidend ist für die
Unterstellung aber ein mit der Gewohnheit verbundenes Gefühl.
Erst dieses Gefühl (feeling) oder diese Empfindung (sentiment) lässt
den Unterschied zwischen Phantasie und Wirklichkeit, Erdichtung
(fiction) und Glaube (belief) erkennen.306 Streng genommen unter‐
liegt dieses feeling nicht dem freien Willen, vielmehr kann es von
der Natur in einem gewissen Zustand erregt werden. Das Gefühl für
die Sache bewirkt den Glauben an sie. »I say then, that belief is noth‐
ing but a more vivid, lively, forcible, firm, steady conception of an
object, than what the imagination alone is ever able to attain« (48–
50/59). Damit aber wird die Erkenntnis der Dinge zu einem Ge‐
fühlsglauben, jenseits von Freiheit des Willens und Notwendigkeit
in der Sache. Alles Wissen bleibt lediglich wahrscheinlich und damit
dem Zufall unterworfen (6. Abschnitt).

Wenn es aber lediglich eine unterstellte und keine in der Sache
selbst einsehbare Folge von Ursache und Wirkung geben kann,
dann bleibt auch die Notwendigkeit in der Abfolge der Dinge auf
Erfahrung und Wahrscheinlichkeit reduziert.307 In diesem Kontext
schwindet dann auch der klassische Gegensatz zwischen Freiheit
und Notwendigkeit (8. Abschnitt). So sind für Hume große traditio‐
nell metaphysische Diskussionen über Freiheit und Determination
nur Scheingefechte (95/106). Freiheit leitet sich zu einem gewissen
Maß aus Motiven, Neigungen und Umständen ab und ist daher nie
unbedingt oder absolut. Sie bleibt lediglich als eine irgendwie gearte‐

305 EHU 46f./UMV 56: »What then is the conclusion of the whole matter? A
simple one; though, it must be confessed, pretty remote from the common
theories of philosophy. All belief of matter of fact or real existence is derived
merely from some object, present to the memory or senses, and a customary
conjunction between that and some other object.«

306 EHU 48/UMV 58: »It follows, therefore, that the difference between fic‐
tion and belief lies in some sentiment or feeling, which is annexed to the latter,
not to the former, and which depends not on the will, nor can be commanded
at pleasure.«

307 EHU 82/UMV 93: »Beyond the constant conjunction of similar objects, and
the consequent inference from one to the other, we have no notion of any
necessity, or connexion.«

2. David Hume (1711–1776): Die metaphysische Negation der Metaphysik

213

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


te »Macht zu handeln oder nicht zu handeln«308. Nur das Dass des
Entschlusses steht zur autonomen Disposition, das Wie der konkre‐
ten Handlung wird in gewissem Sinne heteronom bewirkt. Da aber
Ursache und Wirkung generell lediglich aufgrund von Gewohnheit
und Glauben angenommen werden können, bleibt der Wirkungs‐
zusammenhang seinerseits kontingent und der Zufall spielt in die
Verursachung der Freiheit durch die Motive, Neigungen etc. hinein.
In letzter Konsequenz wird Freiheit als Gegensatz zur Notwendigkeit
(necessity) und nicht als Gegensatz zum Zwang (constraint) schließ‐
lich identisch mit Zufall (chance). Da es aber nach Hume Zufall
streng genommen nicht gibt, gibt es in letzter Konsequenz auch
keine Freiheit:

»And if the definition above mentioned be admitted; liberty, when
opposed to necessity, not to constraint, is the same thing with chance;
which is universally allowed to have no existence.« (96–96/107f.)

Freiheit ist an kontingente quasi-Ursachen gebunden (Motive, Nei‐
gungen, Umstände) und wurzelt daher zu Unfreiheit. Ebenso rei‐
chen die Wurzeln der Vernunft bis in den vorvernünftigen Boden
des Lebens. Wie die Spontaneität der Freiheit wegen dieser Fremd‐
bestimmungen nicht absolut sein kann, bleibt auch die Vernunft
vom unvernünftigen Anderen zu ihr bestimmt. Sie kann – anders
als bei Kant – niemals »reine« Vernunft werden. Es gibt deshalb
eine Analogie bezüglich der Erkenntnisvermögen aller Sinneswesen
(animalia). Alle tierischen Orientierungsvermögen gleichen irgend‐
wie der Vernunft. Damit aber entfällt die Vernunft als spezifische
Differenz des Menschen als animal rationale. Denn unvermeidlich
und fortwährend ist die Erkenntnis mit affektiven Neigungen ver‐
bunden. Sogar die Wissenschaft findet so analoge Phänomene im

308 EHU 95/UMV 106: »We cannot surely mean, that actions have so little connex‐
ion with motives, inclinations, and circumstances, that one does not follow
with a certain degree of uniformity from the other, and that one affords no
inference by which we can conclude the existence of the other. For these are
plain and acknowledged matters of fact. By liberty, then, we can only mean a
power of acting or not acting, according to the determinations of the will; that
is, if we chuse to remain at rest, we may; if we chuse to move, we also may.
Now this hypothetical liberty is universally allowed to belong to every one,
who is not a prisoner and in chains. Here then is no subject of dispute.«

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

214

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Tierreich.309 So lernen auch Tiere aus Erfahrung, und auch sie ver‐
binden ihre Instinkte und Affekte mit einer gewissen Intelligenz.
Die »experimentelle Vernunft« (experimental reasoning) haben die
Menschen mit den Tieren (beasts) gemeinsam. Das bedeutet, dass
sie in letzter Konsequenz auch nichts anderes ist als »eine Art von
Instinkt oder mechanische Kraft [...], die uns selbst unbekannt, in
uns wirkt«.310 Das Licht der menschlichen Vernunft bleibt sich selbst
dunkel und führt in die Abgründigkeit des Triebhaften. Damit aber
hat Hume den Rationalismus der Aufklärung vollends aufgelöst und
stellt die Metaphysik vor die Aufgabe, sich radikal bis in ihre letz‐
ten Verwurzelungen aus einem geistigen Prinzip zu erneuern. Diese
Erneuerung wird Immanuel Kant in einer dialektischen Gegenbewe‐
gung zu Hume leisten.

2.2 Die Negation der vernünftigen Offenbarungsreligion

Nicht weniger gründlich negiert Hume den vernunftbasierten Offen‐
barungsglauben. Er tut dies zunächst im Kontext einer Analyse der
Glaubwürdigkeit sowie Vernunftgemäßheit von Wundern. In einer
traditionellen Theologie spielt der Wunderglaube eine zentrale Rol‐
le, um die übernatürliche Herkunft der Offenbarung begründen zu
können. Gerade in der christlichen Religion kommt es auf die Ver‐
bindung von Gottheit und Menschheit, Logos und Fleisch, Schöpfer
und Geschöpf, Ewigkeit und Geschichte an. Wie aber lässt sich
die Präsenz Gottes in der Welt belegen? Traditionell geschieht dies
ebenfalls durch Zeichen und Wunder, die den Rahmen des Men‐
schenmöglichen und Natürlichen sprengen. Gerade die Wunderta‐
ten Jesu sollen seine göttliche Natur und die Wahrheit der Offenba‐
rung bestätigen. Das Zentralwunder zur Bestätigung der göttlichen

309 EHU 104/ UMV 116: »These analogical observations may be carried farther,
even to this science, of which we are now treating; and any theory, by which
we explain the operations of the understanding, or the origin and connexion of
the passions in man, will acquire additional authority, if we find, that the same
theory is requisite to explain the same phænomena in all other animals.«

310 EHU 108/UMV 120: »But our wonder will, perhaps, cease or diminish; when
we consider, that the experimental reasoning itself, which we possess in com‐
mon with beasts, and on which the whole conduct of life depends, is nothing
but a species of instinct or mechanical power, that acts in us unknown to
ourselves; […].«

2. David Hume (1711–1776): Die metaphysische Negation der Metaphysik

215

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sendung des Gottessohnes ist seine Auferstehung von den Toten.
Gleichwohl behauptet die klassische Theologie auch die Vernunftge‐
mäßheit dieser Glaubensbegründung durch Wunder. Daran macht
sich nun auch die empiristische Skepsis Humes geltend.

Hume markiert nun einen Punkt radikaler Negation des ratio‐
nal verantworteten Offenbarungsglaubens seitens der empiristischen
Vernunft, die sich gerade hier als rein endliche und geschöpfliche
Vernunft versteht, wobei die spekulative Kraft des Denkens abge‐
blendet wird. So wird für die Vernunft Humes die »reale Gegen‐
wart« des Gottmenschen unter uns undenkbar (109/121). Das Wissen
um Jesus ist nur über menschliche Vermittler zugänglich. Die Autori‐
tät von Schrift und Tradition beruht auf dem Zeugnis der Apostel,
»welche Augenzeugen von jenen Wundern unseres Erlösers waren,
durch die er seine göttliche Sendung bewies« (ebd.). Die Evidenz
dieses Überlieferungsgeschehens ist aber schwächer als unmittelbare
sinnliche Wahrheit, weil die Gewissheit beim Übergang von den
Ursprungszeugen zu den nachfolgenden Generationen abnimmt.
Da die eigene unmittelbare sinnliche Erfahrung immer höher ein‐
zuschätzen ist als die fremde mittelbare, und da das vermittelte
Erfahrene den eigenen unmittelbaren Erfahrungen diametral wider‐
spricht, kann die vom Glauben geforderte Zustimmung (assent)
keinesfalls auf Vernunftkonformität hoffen. Die noch bei Leibniz
postulierte »Conformité de la Foy avec la Raison« ist aufgekündigt.
Der Glaube kann sich nicht auf eine wie auch immer geartete Ver‐
nünftigkeit stützen. Er ist das schlechthin andere zu ihr. Aber als sol‐
ches ist er möglich und zwar aufgrund einer denkbaren, wenn auch
nicht einsehbaren unmittelbaren Wirksamkeit des Heiligen Geistes
im Inneren des Glaubenden.311 Dieser absolute, durch Gott in uns
bewirkte Glaube muss eine direkte und unmittelbare Gewissheit
fordern, welche die Vernunft nie beibringen kann, ist doch die Er‐
fahrung unser einziger Führer Tatsachen betreffend; doch gerade die

311 EHU 109/UMV 121: »But a weaker evidence can never destroy a stronger; and
therefore, were the doctrine of the real presence ever so clearly revealed in
scripture, it were directly contrary to the rules of just reasoning to give our
assent to it. It contradicts sense, though both the scripture and tradition, on
which it is supposed to be built, carry not such evidence with them as sense;
when they are considered merely as external evidences, and are not brought
home to every one's breast, by the immediate operation of the Holy Spirit.«

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

216

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Erfahrung ist fehlbar und zu Irrtümern geneigt (110/122), während
der reine Glaube eine andere, eben absolute Gewissheit fordert.

Glaubensbegründende Wunder sind wie gesagt eine Verletzung
von Naturgesetzen. Naturgesetze wurden aber durch eine »festste‐
hende und unveränderliche Erfahrung« gegeben (114–115/126). Zwar
beruht diese Erfahrung auf Gewohnheit, doch die gewöhnliche Er‐
fahrung und damit die feste Gewohnheit lässt gerade keine Durch‐
brechung von Naturgesetzen erkennen – im Gegenteil, sind doch
Wunder per se unwahrscheinlich und damit ungewöhnlich. Wie
sollte man also dem Bericht einer singulären, der Erfahrung und Ge‐
wohnheit widersprechenden Erfahrung Glauben schenken? Hume
wird konkreter, wenn er feststellt, dass zu keiner Zeit und in keinem
Land je beobachtet wurde, dass ein Toter ins Leben zurückkehrt
(115/127). Damit wird durch die empiristische Wende der Vernunft
die rational verantwortete Glaubwürdigkeit von zentralen Inhalten
der Religion, die Hume mit der damals üblichen Theologie an
sinnlich erfahrbare Wunder bindet, prinzipiell ausgeschlossen. Denn
Erfahrung und Gewohnheit lehren, dass es immer wahrscheinlicher
ist, dass derjenige, der mir berichtet, er habe einen Toten auferstehen
sehen, lügt, als dass sein Zeugnis wahr sei.312

Damit leistet Hume im Rahmen der Dialektik der Neuzeit – wohl
gegen seinen Willen – einen wichtigen Beitrag zur Fortbestimmung
der christlichen Lehre als solcher, die sich im Zuge der Kritik der
Offenbarung durch die Aufklärung dahin entwickelt, nicht mehr
an der heteronomen historischen Glaubensbegründung des patris‐
tisch-scholastischen Wissenskomplexes festzuhalten und die je eige‐
ne Erfahrung sowie die je eigene Einsicht höher gewichtet als jedes
Autoritäts- und Traditionsargument. Zunächst freilich erscheint die
Kritik Humes als Negation des christlichen Glaubens, und als solche
wurde seine Argumentation auch wahrgenommen. Seine Argumen‐

312 EHU 116/ UMV 128: »The plain consequence is (and it is a general maxim
worthy of our attention), That no testimony is sufficient to establish a miracle,
unless the testimony be of such a kind, that its falsehood would be more
miraculous, than the fact, which it endeavours to establish: And even in that
case there is a mutual destruction of arguments, and the superior only gives us
an assurance suitable to that degree of force, which remains, after deducting
the inferior. When any one tells me, that he saw a dead man restored to life,
I immediately consider with myself, whether it be more probable, that this
person should either deceive or be deceived, or that the fact, which he relates,
should really have happened.«

2. David Hume (1711–1776): Die metaphysische Negation der Metaphysik

217

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tation aber hat Widerspruch erfahren – durch Kant und in seinem
Gefolge durch den Deutschen Idealismus, die eine autonome Re‐
konstruktion der christlichen Glaubensgehalte innerhalb der neuen
Vernunftkonstellation darstellen.

Hume aber bleibt in seinem empirischen Paradigma den empiri‐
schen Momenten der traditionellen Glaubensbegründung verhaftet.
Dabei geht er von der Maxime aus, »that no human testimony can
have such force as to prove a miracle, and make it a just foundation
for any such system of religion« (127/142). Religionen können also
nicht auf empirischem Faktenwissen basieren. Gleichwohl stellt Hu‐
me die eigene Religionskritik so dar, als ob er damit die Religion
als solche vor ihrer Vermischung mit Vernunft retten wolle. Gut
calvinistisch postuliert er: »Unsere allerheiligste Religion gründet
sich auf Glauben, nicht auf Vernunft.«313 Nicht ohne eine gewisse Pi‐
kanterie räumt Hume ein, dass zwar die Vernunft nicht die Wahrheit
der christlichen Religion überzeugen könne, wohl aber leiste dies ein
Glaube, der sich selbst als ein Wunder begreift. Dieser Glaube ist die
Antithese zur Vernunft.

»Mere reason is insufficient to convince us of its veracity: And whoever
is moved by Faith to assent to it, is conscious of a continued miracle in
his own person, which subverts all the principles of his understanding,
and gives him a determination to believe what is most contrary to
custom and experience.« (EHU 131/UMV 146)

Hume kritisiert aber nicht nur eine vor der Vernunft verantwortete
Schriftbasis des Glaubens, vielmehr greift er »religiöse Philosophen«
an, die sich nicht mit Offenbarungsglauben begnügen und den Ver‐
such unternehmen, eine auf Vernunftprinzipien basierte Religion
zu etablieren (135/150). Dabei scheint Hume einem reinen Traditi‐
onsglauben zuzustimmen und sich ihm zu unterwerfen, während
er gleichzeitig eine Ableitung etwa der göttlichen Vorsehung oder
eines künftigen Daseins im ewigen Leben aus Vernunftgründen be‐
streitet (135/150). Diese unmögliche Ableitung sei ein rein spekulati‐

313 EHU 129/UMV 145: »I am the better pleased with the method of reasoning
here delivered, as I think it may serve to confound those dangerous friends or
disguised enemies to the Christian Religion, who have undertaken to defend it
by the principles of human reason. Our most holy religion is founded on Faith,
not on reason; and it is a sure method of exposing it to put it to such a trial as it
is, by no means, fitted to endure.«

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

218

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ves Problem, das die »foundation of society« durch Religion nicht
unterlaufe (ebd.). Hier verweist Hume erstaunlicherweise auf die ge‐
sellschaftsbegründende Rolle der Religion, die er durch seine Kritik
rationaler Religionsbetrachtung gerade nicht in Frage gestellt sieht.
Eine gänzlich religionslose Gesellschaft liegt außerhalb seines Hori‐
zonts.

Im Übrigen könne auch die bloße Existenz Gottes, von der Hume
ebenfalls behauptet, dass er sie nicht bestreite, nicht aus Vernunft‐
gründen bewiesen werden. Dafür bedürfe es einen Rückschluss
aus der Wirkung in die Ursache, konkret aus der Ordnung der
Natur zum Dasein einer ordnenden Instanz. Da aber die Ursache-
Wirkungs-Relation ihrerseits von der physischen Außenwelt in die
psychische Innenwelt verlagert wurde, muss auch ein kausaler Rück‐
schluss von der Schöpfung und ihrer Ordnung auf einen vernünfti‐
gen Schöpfer problematisch bleiben.314 Die Denkgewohnheit, dass
wir von Wirkungen auf Ursachen schließen, kann nicht die objek‐
tive Realität Gottes als höchster Ursache beweisen, eben weil der
Gottesbegriff ja den Gedanken der Vollkommenheit impliziert, der
gerade nicht von der unvollkommenen Welt her erschlossen werden
kann. Die Welt ist unvollkommen. Macht, Intelligenz und Wohlwol‐
len einer potentiellen göttlichen Ursache bleiben den endlichen Wir‐
kungen dieser göttlichen Tätigkeiten (operations) angemessen und
damit selbst endlich und unvollkommen (137/152).315 So erscheint
Gott letztlich als ein Sprößling des Gehirns.316 Diese Imagination
namens »Gott« kann nicht für die mangelnde Vollkommenheit der

314 EHU 144–145/UMV 159: »The Deity is known to us only by his productions,
and is a single being in the universe, not comprehended under any species
or genus, from whose experienced attributes or qualities, we can, by analogy,
infer any attribute or quality in him. As the universe shews wisdom and
goodness, we infer wisdom and goodness. As it shews a particular degree of
these perfections, we infer a particular degree of them, precisely adapted to the
effect which we examine.«

315 »Allowing, therefore, the gods to be the authors of the existence or order of the
universe; it follows, that they possess that precise degree of power, intelligence,
and benevolence, which appears in their workmanship; but nothing farther
can ever be proved, except we call in the assistance of exaggeration and flattery
to supply the defects of argument and reasoning.«

316 EHU 137–138/UMV 152f.: »You find certain phænomena in nature. You seek
a cause or author. You imagine that you have found him. You afterwards
become so enamoured of this offspring of your brain, that you imagine it
impossible, but he must produce something greater and more perfect than the

2. David Hume (1711–1776): Die metaphysische Negation der Metaphysik

219

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Schöpfung verantwortlich gemacht werden, da er selbst nicht in
rationaler Weise als vollkommen gedacht werden kann, bleibt doch
der Rückschluss auf die Ursache immer nur von der real existieren‐
den Wirkung in ihrer konkreten Verfasstheit her möglich. Weil also
Gott keine Vollkommenheiten zugeschrieben werden können, die
nicht bereits in der Welt vorgefunden werden, entfällt die Theodi‐
zee-frage (138–139/153f.). Die imaginierte Ursache kann nicht voll‐
kommener sein als die doch recht durchwachsene Wirkung, wie sie
die Welt darstellt.

Doch nicht nur die Rechtfertigung Gottes angesichts des Übels
kann unmöglich rational geleistet werden, auch der Gedanke einer
ausgleichenden Gerechtigkeit bleibt unbegründbar und mehr noch
überflüssig. Hume bestreitet eine jenseitige Belohnung der Guten
und Bestrafung der Bösen durch das göttliche Gericht. Ihm reicht es,
dass tugendhafte Menschen bereits in dieser Welt zu mehr Seelen‐
frieden finden. Besonders »die Freundschaft [ist] der Hauptgenuss
des Lebens und Mäßigkeit der einzige Quell der Ruhe und des
Glücks« (140–141/155).317 Die Tugend begründet sich aus sich selbst,
sodass ein »wohlgearteter Geist« die innerweltlichen Vorteile der
Sittlichkeit stets vor Augen hat. Damit aber entfällt – anders als bei
Kant – auch das Bedürfnis nach einem seinerseits moralischen Welt‐
enlenker, der für eine Harmonie von Sittlichkeit und Glückseligkeit
sorgt (141/155f.).

»All the philosophy, therefore, in the world, and all the religion, which
is nothing but a species of philosophy, will never be able to carry us
beyond the usual course of experience, or give us measures of conduct
and behaviour different from those which are furnished by reflections
on common life.« (146/161f.)

present scene of things, which is so full of ill and disorder. You forget, that
this superlative intelligence and benevolence are entirely imaginary, or, at least,
without any foundation in reason; and that you have no ground to ascribe to
him any qualities, but what you see he has actually exerted and displayed in his
productions.«

317 »I am sensible, that, according to the past experience of mankind, friendship is
the chief joy of human life, and moderation the only source of tranquillity and
happiness. I never balance between the virtuous and the vicious course of life;
but am sensible, that, to a well disposed mind, every advantage is on the side of
the former.«

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

220

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das Thema Religion erscheint nicht nur prominent in Humes er‐
kenntnistheoretischen Hauptschriften, vielmehr widmet er sich in
mehreren weiteren Arbeiten dem Glauben und seinen Inhalten. In
der Abhandlung über »Die Naturgeschichte der Religion« (1757)318

wird deutlich, dass Hume die Religion selbst als ein empirisches
Phänomen auffasst, das einer natürlichen Geschichte unterworfen
ist wie die Entwicklung von Tieren und Pflanzen. Anders als in
seiner Zeit üblich, nimmt er den Polytheismus als ursprüngliche
Religionsform an. Gerade in der Aufklärung gab es die Überzeu‐
gung, dass am Anfang der Religionsgeschichte ein natürlicher Ver‐
nunftglaube im Sinne des reinen Monotheismus steht, der dann
durch geschichtliche Entwicklungen verfälscht worden sei und nun
in der Aufklärung wieder zu ursprünglicher Klarheit geführt werde.
Hume aber postuliert gerade keinen vernünftigen Eingottglauben,
der allein durch seine Rationalität den Polytheismen überlegen sei.
Religion bleibt für Hume eine im letzten Kern vernunftlose Sache,
die Menschen helfen könne, mit den Widerwärtigkeiten des Lebens
klarzukommen. Dieses Bedürfnis nach Kontingenzbewältigung sei
es auch, dem die Religion entspringe. Doch komme die bloße Ver‐
nunft diesem Bedürfnis in unvergleichlicher Weise besser entgegen.

Die posthum publizierten »Dialoge über die natürliche Religion«
(1779),319 wo Hume noch einmal ausführlich die gängigen Gottes‐
beweise kritisiert, scheinen explizit ein affirmatives Verhältnis zur
Offenbarungsreligion jenseits von Vernunft und Wissen anzudeuten.
Kritisch wendet sich Hume gegen das dogmatische Denken etwa
der Stoa. Sie huldige einem Vernunftglauben, der »mit ausschließli‐
cher Hilfe der Philosophie ein vollständiges theologisches System
errichten zu können meint« (227/138). Doch eben diesen Versuch
hatte Hume in aller Entschiedenheit negiert. Hume zeigt in diesem
Zusammenhang seine Sympathie für die antidogmatische Skepsis
und eine entsprechende Religion. Ein Skeptiker wisse um die Un‐
vollkommenheit der Vernunft, deshalb werde er »äußerst wissbegie‐
rig nach der offenbarten Wahrheit greifen« (ebd.) – freilich, ohne

318 David Hume, Die Naturgeschichte der Religion. Über Aberglaube und Schwär‐
merei. Über die Unsterblichkeit der Seele. Über Selbstmord. Übers. u. hg. v.
Lothar Kreimendahl, Hamburg 2000.

319 David Hume, Dialoge über die natürliche Religion, Hamburg 2016. Die erste
Seitenangabe bezieht sich auf die genannte englische Onlineausgabe diesen
Text, die zweite auf den deutschen Text.

2. David Hume (1711–1776): Die metaphysische Negation der Metaphysik

221

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ihnen irgendeine Form von Rationalität und Begründetheit anzu‐
sehen. Die Skepsis verweist auf den inneren Glauben und die Zu‐
stimmung zur geglaubten Sache. Damit zeigt sich nicht nur einmal
mehr die Strukturverwandtschaft von Humes Skeptizismus mit dem
reformatorischen »sola fide«, vielmehr scheint Hume hier geradezu
zum christlichen Glauben hinführen zu wollen. Freilich bleibt zu
fragen, wie weit hier die Camouflage des Aufklärers in unaufgeklär‐
ten Zeiten reicht. Der gebildete Mensch im humeschen Sinne muss
jedenfalls seine Vernunft ablegen, um zum Glauben kommen zu
können. Ob dieser Schritt wirklich von Hume empfohlen wird, darf
mit einigem Recht bestritten werden.

»A person, seasoned with a just sense of the imperfections of natural
reason, will fly to revealed truth with the greatest avidity: While the
haughty Dogmatist, persuaded, that he can erect a complete system of
Theology by the mere help of philosophy, disdains any farther aid, and
rejects this adventitious instructor. To be a philosophical Sceptic is, in a
man of letters, the first and most essential step towards being a sound,
believing Christian« (228/139).

Drittes Kapitel. Empirismus – Gott und Erfahrung

222

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183 - am 13.01.2026, 10:17:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993033-183
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. John Locke (1632–1704): Die demokratische Erfahrung der Philosophie
	1.1 Die empiristische Einhegung des Glaubens
	1.2 Die rationale Freilegung der Offenbarung
	1.3 Die politischen Konsequenzen: Freiheit und Demokratie

	2. David Hume (1711–1776): Die metaphysische Negation der Metaphysik
	2.1 Die Negation des Rationalismus
	2.2 Die Negation der vernünftigen Offenbarungsreligion


