Von Tropfen und Spiegeln.
Medienlogik und Wissen im 17. und

frithen 18. Jahrhundert

Einleitung

Innerhalb der wissenschaftlichen und philosophischen Erkundun-
gen des 17. Jahrhunderts wird ein Interesse fiir das Kleine und Win-
zige artikuliert, das bis dahin ungekannt war. Angeleitet durch der
Frage nach dem Aufbau der Materie und der Welt wird die antike
atomistische Theorie neu rezipiert; es werden Korpuskulartheorien
entwickelt; das Mikroskop wird erfunden und es werden damit auf-
sehenerregende Entdeckungen gemacht (Zelle, Bakterien, Blutkor-
perchen, Spermatozoen, Insektenanatomie etc.); in der mathemati-
schen Wissenschaft arbeiten Newton und Leibniz die Infinitesimal-
rechnung aus, die es zum ersten Mal ermoglicht, mit unendlich
kleinen Entfernungen rechnerisch umzugehen. Parallel dazu wid-
men sich die Philosophen der Zeit — u.a. Bacon, Berkeley, Locke,
Pascal, Leibniz, Descartes —, dem Kleinen, Mikroskopischen und
Unsichtbaren in Form von Wissens- und Wahrnehmungstheorien
und von Metaphysiken.* Der neue Wissensreichtum verlangt nach
Ordnung, nach Orientierung.

Im Folgenden werden einige Texte aus unterschiedlichen
Gattungen zusammengefithrt und kommentiert, die auf je eigene
Weise — empirisch, poetisch, mythisch — das Winzige und die struk-
turierende Ordnung thematisieren und zusammen ein epistemisches
Feld beschreiben.? Die Auswahl und Anordnung der genre-hete-

1. Vgl. Catherine Wilson: The Invisible World. Early modern Philosophy and
the Invention of the Microscope, Oxford 1995.

2. Die theoretische Inspirationsquelle fiir meine Uberlegungen ist Michel
Serres’ Philosophie der Prapositionen, die den Relationen zwischen unterschiedlichen

33

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

rogenen Texte erfolgt dabei unter einer motivlichen Vorgabe: In allen
Quellen werden optische Medientechniken zur Sprache gebracht.
Damit dokumentieren sie auch einen historischen Schnitt, denn mit
der Verbreitung opto-mechanischer Medien im 17. Jahrhundert be-
ginnt eine der Geschichten der Modernisierung. Von nun an bindet
sich Technik an den Leib, um als dessen prothetische Supplemen-
tierung Wahrnehmung und Erkenntnis zu generieren. Bedeutsam
an dieser Modernisierung ist, dass sie nicht allein als Evolution auf
der Ebene der Technik stattfindet, sondern dass durch sie die Idee
einer Unmittelbarkeit von Welterfahrung prekar wird. Die optischen
Medien spielen also nicht nur in den experimentellen Wissenschaf-
ten eine sachhaltige Rolle. Zum einen springen sie als Generatoren
neuer Seh-Erfahrungen auf metaphysische Diskurse tiber und neh-
men dort die Gestalt metaphorischer Wissensbegriffe an; zum ande-
ren haben sie formierend Einfluss auf dsthetische Erzeugnisse.?

Es sind vor allem zwei Medientechniken, die im Laufe des
17. Jahrhunderts eine Prominenz erlangen: das Mikroskop und der
Spiegel. *

Das Mikroskop: Dieses optische Gerdt gibt bei den ersten
Benutzern Anlass zum Erstaunen, denn mit ihm macht man die Er-
fahrung, dass das Nachste durchaus das Fremde sein kann, dass
Entdeckungsreisen nicht immer in die Ferne fithren miissen. »De
Nieuwe Wereld«> (Die neue Welt) ruft Constantijn Huygens am
Beginn des Jahrhunderts aus, als er durch eines dieser »kijker« (Gu-
cker) schaut. Unter medialer Perspektive ist das Mikroskop bedeut-
sam, weil mit ihm eine Disproportionalitdt zur natilirlichen Wahr-
nehmung spiirbar wird, die dem Wissen einen neuen Status verleiht.
Locke konnte ironisch fragen, wozu denn »mikroskopische Augen«
gut sein sollen, wenn man mit ihnen nicht auch zum Markt oder zur
Bérse finden konne.® Er trifft damit ins Herz der Problematik: Mit

kulturellen Produktionsspharen nachgeht. Vgl. Michel Serres: Bruno Latour: Conversa-
tions on Science, Culture, and Time, Ann Arbor 1999, S. 127.

3. Vgl. Svetlana Alpers: Kunst als Beschreibung, Kdoln 1985, die Mikroskop
und Spiegel im Zusammenhang der holldndischen Malerei des 17. Jahrhunderts eror-
tert.

4. Die Linsentechniken Teleskop und Brille bleiben im Folgenden unbe-
riicksichtigt.

5. De Jeugd van Constantijn Huygens door hemself beschreven, aus dem
Lateinischen (ibersetzt und herausgegeben von A.H. Kan, Rotterdam, Antwerpen
1946, S. 122.

6. John Locke: Uber den menschlichen Verstand, Berlin 1962, Bd. 1,
S. 376.

34

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

dem Sichtapparat ist eine Realitdt entstanden, die allein visuell be-
grundet ist. Das anthropomorphe Maf} verliert seine Giiltigkeit. Es
wird eine Nahwelt evoziert, die vom Tastsinn abgekoppelt ist, »a
new scene of visible objects«, wie Berkeley anmerkt.” Die materiel-
le Welt erstrahlt als immaterielle Tiefe.

Neben der VergroRerungsoptik gewinnt auch der Spiegel me-
dientechnische Dignitdt. Nur Detail in der Technikgeschichte sind
die Entwiirfe fiir Reflexionsmikroskope, in denen der Konkavspiegel
statt der Linse als VergroRerungshilfe fungiert.® Bedeutsamer ist
die Tatsache, dass in der zweiten Halfte des Jahrhunderts auf der
Basis neuer Produktionstechniken® grofe Spiegeltafeln hergestellt
werden konnen, die das Material fiir die barocken Spiegelzimmer
und -kabinette sind.*® Diese Architektur als Medientechnik auszu-
weisen, mag zundchst erstaunen, ist sie doch in mentalititsge-
schichtlicher Hinsicht nicht mehr als der Ausdruck einer illusions-
bediirftigen, auf Theatralitit ausgehenden Adelsschicht. Dagegen ist
herauszustellen, dass sich in ihr auch das epochenspezifische Wis-
sensinteresse fiir Licht, Strahlen, Brechungs- und Reflexionsgesetze
verdinglicht. Das Kabinett ist Schauspiel und optisches Labor.**

Mit dem Mikroskop unterhdlt das Spiegelzimmer eine homo-
loge Beziehung, denn hier wiederholt sich — visuell-illusiondr — die
Erfahrung von Weitung und bildhaft aufscheinender Kleinwelt, die
auch der mikroskopischen Beobachtung eigen war: Die reflektierten
Reflexionen 6ffnen das Innen ins Unendliche, verschachteln sich in
diminuierenden Wiederholungen. Der Spiegel ist mehr als ein sim-
pler Abbilder, er ist eine Wahrnehmungsprothese, mit deren Hilfe
das natiirliche Sichtfeld ausgedehnt und der einfache perspektivi-
sche Raum aufgerissen wird: Spiegelbild im Spiegelbild im Spiegel-
bild. Wo ist die Mitte, das Zentrum? Uberall oder nirgends.

Beide, Spiegel und Mikroskop, erzeugen Heterotopien, Orte,
die gleichzeitig real und unreal sind, sichtbar aber unerreichbar,

7. George Berkeley: The Works of G.B. Bishop of Cloyne, herausgegeben von
A.A. Luce/T.E. Jessop, London, Edinburgh, Paris u.a. 1948, Bd. I, S. 206.

8. Vgl. Emil-Heinz Schmitz: Handbuch zur Geschichte der Optik. Das Mikro-
skop, Bonn 1990, S. 634.

9. Ab 1665 werden die ersten grofRen Spiegeltafeln mit einer Blastechnik
hergestellt, 1688 entsteht die erste Spiegelgussfabrik.

10. Zur Architektur des Spiegelkabinetts siehe Heinrich Kreisel: Deutsche
Spiegelkabinette, Darmstadt 1953. Gustav F. Hartlaub: Zauber des Spiegels, Miinchen
1951, S. 55-57. Serge Roche/Germain Courage/Pierre Devinoy: Spiegel, Tiibingen 1985.

11. Vgl. Rolf Haubl: >Unter lauter Spiegeln ...<, Frankfurt/Main 1991, Bd. 2,
S. 726-737.

35

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

lokalisierbar und doch nur virtuell vorhanden.*> Vor den Spiegeln
ist der Mensch - ebenso wie jener, der durch die VergréBerungslinse
schaut — im Reich der Bilder. Der Mensch steht in einer Welt, zu der
er lediglich Uber die Sichtbarkeit Zugang hat, eine Welt, die sich nur
als gebrochene und reflektierte darstellt. Der englische Dichter
Thomas Traherne widmet diesem Aspekt des optischen Transports
eine Gedichtstrophe, in der er das Licht als unsichtbaren Ubermitt-
ler von Bildern beschreibt, die erst im Spiegel ihre Schonheit dem
Auge offenbaren. Im Spiegel zeigt sich ein Reichtum, der doch ei-
gentlich woanders zu suchen ist:

As fair Ideas from the Skie,
Or Images of Things,
Unto a Spotless Mirror flie,
On unperceived Wings;
And lodging there affect the Sence,
As if they first came from thence;
While being there, they richly Beautifie
The Place they fill, and yet communicat
Themselvs, reflecting to the Seers Ey,
Just such is our Estate.™

Henry Powers Experiment

1664 veroffentlicht Henry Power seine Experimental Philosophy, ein
Buch, das u.a. eine Reihe mikroskopischer Untersuchungen enthdlt.
Sein Betrachtungsinteresse gilt diversen mineralischen, botanischen
und zoologischen Gegenstinden. In der vierunddreifigsten Beob-
achtung bespricht er in einem kurzen Text das Quecksilber.

A small Atom of Quicksilver

An Atom of Quick-silver (no bigger then the smallest pinsthead) seemed like a globu-
lar Looking-glass where (as in a Mirrour) you might see all the circumambient Bod-
jes; the very Stancheons and Panes in the Glass-windows, did most clearly and dis-
tinctly appear in it: and whereas, in most other Mettals, you may perceive holes,

12. Ich iibernehme den Terminus Heterotopien von Michel Foucault: »0f
other Spaces, in: Diacritics (Spring 1986), S. 22-27.

13. Thomas Traherne: Poemes, Centuries and Three Thanksgivings, herausge-
geben von Anne Ridler, London, Oxford, New York, Toronto 1966, S. 45. Traherne
(1637-74) @uBert sich ausfiihrlicher zu dem hier poetisch erfassten Zusammenhang
in den »Centuries« (II,78 und 1V,84).

36

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

pores, and cavities; yet in § none at all are discoverable; the smallest Atom where-
of, and such one, as was to the bare Eye, tantim non invisibile, was presented as big
as a Rounseval-Pea, and projecting a shade; Nay, two other Atoms of § which were
casually layd on the same plate, and were undiscernable to the bare eye, were fairly
presented by our Microscope.™

Dieser kleine Text gehorcht in seiner niichternen Sachlichkeit dem
neuen wissenschaftlichen Ethos der Naturbeobachtung. Es scheint,
als gentige die schlichte Feststellung von Sachverhalten, um das
Wissen von den Weltzustanden zu befordern. »Es gibt nichts zu be-
greifen, man braucht nur zu schauen.« Mit diesem Satz umschreibt
Bachelard den Geist des »farbenprachtigen Empirismus« im klassi-
schen Zeitalter.*> Auch wenn Powers Beobachtung nicht den Stan-
dard wissenschaftlicher Akribie, Reflexion und Originalitdt im 17.
Jahrhundert reprisentiert®, so zeigt sie doch etwas von dem
Wunsch, im Kleinen und Winzigen Neuigkeiten zu entdecken, ist an
ihr das forschende Staunen zu erspiiren, das Henry Power bei sei-
ner Untersuchung erlebt haben mag. Wie er im Vorwort seiner
Schrift anmerkt, mochte er in den kleinen Lebewesen und stoffli-
chen Proben die feine Architektur und Mathematik, die unsichtba-
ren Bewegungen der Natur erkunden. Seine Vision ist cartesianisch
oder newtonsch: Er hofft, in einer unbestimmten Zukunft, unter
Zuhilfenahme verbesserter Gerdte, die kleinsten Teile der Materie,
die globuli und Lichtkorpuskeln, im Mikroskop erblicken zu konnen,
von denen die grofen Forscher nur spekulativ sprechen konnten.*”

14. Henry Power: Experimental Philosophy, London 1664, S. 43: »Ein kleines
Quecksilber-Atom. Ein Atom des Quecksilbers (nicht groRer als der kleinste Nadelkopf)
glich einem kugelférmigen Glas, in dem man (wie in einem Spiegel) all die umgeben-
den Dinge sehen konnte; sogar die Rahmen und Scheiben des Glas-Fensters erschie-
nen darin dufSerst klar und deutlich: und wo in den meisten anderen Metallen Locher,
Poren und Héhlungen wahrzunehmen sind, so ist davon im § nichts zu entdecken;
das kleinste Atom daraus, von solcher Art, dal3 es dem bloRen Auge tantium non invi-
sibile [beinahe unsichtbar] war, zeigte sich so grof? wie eine Rounceval-Erbse und
warf einen Schatten; mehr noch, zwei weitere Atome des § die zufallig auf der glei-
chen Platte lagen und mit dem bloRen Auge nicht wahrgenommen werden konnten,
wurden mit unserem Mikroskop génzlich dargeboten.« (Ubersetzung G.S.)

15. Gaston Bachelard: Die Bildung des wissenschaftlichen Geistes, Frank-
furt/Main 1987, S. 68.

16. Man vergleiche Powers Schrift mit Robert Hookes mikroskopischen Be-
schreibungen, die nur ein Jahr nach Powers Buch erschienen sind. Vgl. Robert Hooke:
Micrographia, London 1665.

17. Vor Power haben - das Mikroskop war gerade erst entwickelt worden -

37

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

In der zitierten vierunddreiigsten Beobachtung begniigt er
sich zundchst jedoch mit der Beschreibung einiger hingelegter
Quecksilbertropfen. Was zeigt das Metall, das des Notats wert ist?
Die Charakterisierung ist dulerst knapp; Power benennt mit weni-
gen Worten die materiellen Qualititen des Metalls: die glatte Ober-
flachlichkeit, die Kugelformigkeit, die Zerteilbarkeit. Im letzten Satz
bekennt er sich indirekt zu Descartes, wenn er die Ausdehnung
noch der kleinsten Partikel, die das blofle Auge nicht wahrzuneh-
men in der Lage ist, herausstellt. Er nimmt damit eine naturphilo-
sophische Behauptung aus dem Vorwort auf, wo es heiflt: »Now as
Matter may be great or little, yet never shrink by subdivision into
nothing.«*®

Powers Ausfiihrungen erschopfen sich nicht in diesen sparli-
chen Bemerkungen zur Materialitat seines Gegenstandes; bemer-
kenswert ist, dass der Naturforscher sich zuerst von den Licht-
erscheinungen, den Bildern auf dem Quecksilber betoren ldsst. Das
Wundersame und Mitteilenswerte liegt darin, dass sich auf den Par-
tikeln die Dinge der Umgebung abbilden. Power sieht und be-
schreibt nicht nur die Sache, er 6ffnet seinen Blick fiir die Sache auf
der Sache. Ist es die scheinbare Unvereinbarkeit zwischen der
Kleinheit des konvexen Spiegels und seiner Eigenschaft, das Grofle
deutlich zu reprasentieren, die Power bewogen hat, die Beobach-
tung in seine Sammlung aufzunehmen?

Er ist nicht der erste, der die Eigenschaft des Rundspiegels
bemerkt, ganze Umwelten auf kleiner Flache darstellen, gleichsam
Weltreprdasentanzen liefern zu konnen. Ungeachtet der Tatsache,
dass bereits im Mittelalter Konvexspiegel sehr verbreitet waren,
sind es vor allem — wie Jurgis Baltrusaitis darlegt — Zeitgenossen des
17. und 18. Jahrhunderts, die die Eigenschaften des Rundspiegels
kommentieren.'® Power zeigt also eine epochenspezifische Wahr-
nehmungssensibilitat. Allerdings radikalisiert sein an der mikrosko-
pischen Linse geschulter Blick den Sinn fiir das Verkleinerungsphé-
nomen, er verldsst die anthropomorphe Dimension, um in die sub-
perzeptive Sphére vorzudringen.

Dass Power aus all den auf dem Quecksilber sich abzeich-
nenden Gegenstianden allein das Fenster erwédhnt, ist sicherlich dem

auch andere diesen Wunsch nach der Inblicknahme des Atoms ausgesprochen. Vgl.
Christoph Meinel: »Das letzte Blatt im Buch der Natur<. Die Wirklichkeit der Atome
und die Antinomie der Anschauung in den Korpuskulartheorien der friihen Neuzeitg,
in: studia leibnitiana 20 (1988), S. 1-18, hier S. 8-9.

18. H. Power: Philososphy, o0.S. (Preface).

19. Vgl. Jurgis Baltrusaitis: Der Spiegel, GieRen 1986, S. 288-297.

38

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

einfachen Umstand geschuldet, dass es aufgrund seiner Helligkeit
am deutlichsten auf dem Kiigelchen erkennbar war. Die frithen Mik-
roskopisten mussten in Fensterndhe bei Tageslicht arbeiten, da die
Moglichkeiten der Kunstlichtverwendung noch kaum gegeben wa-
ren. Doch scharft der Ausblick auf die Welt, in den Himmel, auf die
Weite und Unendlichkeit den Gegensatz von Quecksilberteilchen
und WeltgroRe, der im gleichen Zuge durch die Reprdsentation auf-
gehoben wird. Das Aulen kommt ins Innen; auf einem kleinen Kii-
gelchen zeigt sich etwas, das auf der grofen Kugel statthat. Power,
der im Vorwort das Projekt der Erforschung der Teilchen und der
Zusammengesetztheit der Materie ausgesprochen hat, wird durch
das Bild verfiihrt: Er schaut in den Mikrokosmos und erblickt den
Makrokosmos.

Van Helmonts paradoxer Diskurs

Hat Franz Mercur van Helmont (1614-1699) Henry Powers Text ge-
kannt? Im Jahre 1685 erscheint in englischer Sprache sein Paradoxi-
cal Discourse, der 1691 ins Deutsche ilibersetzt wird. Van Helmont
war Arzt, Philosoph, Okkultist und Reisender. In seinem Buch be-
gegnen wir dem powerschen Experiment, das nun allerdings in ei-
nen neuen Kontext und eine andere Erfahrungshaltung einsortiert
wird. Van Helmont interessiert nicht die Analyse der physischen
Qualitat des Quecksilbers, es geht ihm um eine analogisch-me-
taphysische Dimension.

Frage. Ist denn aus dem/was biBher gesagt worden nicht zu ersehen/daR gleichsam
(in der Auswuerckung so wol der Sonnen/wenn sie aul’ ihr selber den Mond und
Sternen gebieret; als von dem Mond und Sternen in ihrer Herfuerbringung des untern
Materialischen Wassers) alle und jeweder Theil der AuRRgeburt/(als die Circumferenz)
vollkommen in ihm das ganze und das ganze Centrum, welches in dieser proportion
in eine Art der Unendlichkeit auRzulauffen scheinet/begreiffet?

A. Es ist in der That also/und mag klaerlich genug durch ein Exempel vom
Quecksilber erwiesen werden/welches wie ein Spiegel ist/als das ein rundes oder ku-
gelformiges Metallisches Wasser ist. So wir von diesem Mercurio einen guten Theil
nehmen/und es an einen Ort unter den freyen Himmel hinlegen/so koennen wir den
ganzen Horizont mit allen seinen Theilen und Objectis sehr deutlich in demselben
fuergestellet sehen/und wenn auB diesem Mercurio ein sublimat gemacht/und ver-
mittelst der Sublimation in unzehlich viel kleine Kuegelein oder Kugelrunde Leiber-
lein zertheilt wird (welche wegen ihrer Kleinigkeit durch ein VergroeRRerungs Glas
muessen unterschiedlich erkennet werden) so werden wir befinden/dall der ganze
Horizont vorbesagter massen in einem jedweden derselben zugleich auff gleiche Wei-
se wird zu sehen seyn/wie in der groeRRern Menge des Quecksilbers zu sehen gewesen

39

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

und im fall gemeldete Zertheilung noch weiter in noch kleinere Theilgen/als diese in
dem Sublimat solten gebracht werden/wuerde dennoch diese Erscheinung allezeit in
demselben zu sehen seyn.?’

Alle Teile der powerschen Versuchsanordnung sind bei van Hel-
mont versammelt: das Quecksilber, der Himmel, das Vergrofie-
rungsglas. Und doch interessiert ihn mehr als das Metall die Kos-
mogenie.** Seine Frage ist eine These: Das Kleine soll aus dem Gro-
Ben geboren werden, die Teile sollen die Struktur des Ganzen in
sich tragen. Er sieht die Sonne, die Welt der Himmelskorper mit
ihren Zentren und Zirkumferenzen; diese Proportion ist das Modell
fiir das materielle Universum insgesamt.

Van Helmont stellt sich nicht - wie Power - ans Fenster, son-
dern geht hinaus, um das Ganze des Horizonts einzufangen. Die
mikroskopische Observation wandelt sich unversehens zu einer
mythischen Spekulation iber die Weltstruktur. Wie die einleitende
Frage insinuiert, werden der Himmel, das Leben der Sterne unter
Zuhilfenahme der Denkfigur der aemulatio®® auf die Erde gebracht.
War das reflektierte Fenster bei Power lediglich ein Beispiel fiir die
Spiegelfahigkeit des Metalls, wird der abgebildete Horizont nun zum
eigentlichen Inhalt der Erorterung: Die makrokosmischen Zustdande
reflektieren sich im mikrokosmischen Element. Van Helmont zeigt
sich nicht als sachkalter Empiriker, sondern bemiiht sich um Sinn-
stiftung. Sein Diskurs entfaltet sich ganz auf der Ebene der Bilder,
der Simulakren, des inszenierten Analogons. Das Spiegelbild im
Quecksilbertropfen ist Zusammenfassung universeller Ordnung und
in dieser Verkleinerung Teil der Ordnung.

Wie jedoch ist diese Konstruktion zu verstehen, spricht der
Philosoph metaphorisch, analogisch, allegorisch, exemplarisch? Als
Mythologe benoétigt van Helmont diese erkenntniskritische Unter-
scheidung nicht. Der Ausdruck ist die Sache selbst. Das Spiegelbild
in den Kiigelchen verweist auf eine optisch ausgelegte Weltlogik:
Das Universum ist ein unendlicher Prozess sich gebender gleicher
Abbildungen; vom Grofen bis zum Kleinen reproduziert sich das

20. Francici Mercurii Freyherrn van Helmont: Paradoxical Discourse Oder:
Ungemeine Meynungen von dem Macrocosmo und Microcosmo, Hamburg 1691, S. 16-18.

21. Zu erwdhnen ist, dass das Quecksilber in der Alchemie als Wandlungs-
substanz galt. Merkur wurde als filius hermaphroditus aus der Vereinigung von Sonne
und Mond begriffen. Diese Bedeutungen sind offenkundig als Konnotationen in Hel-
monts Text gegenwartig.

22. Vgl. Michel Foucault: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/Main 1974,
S. 48ff.

40

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

Universum als optische Angleichung. Das Universum ist vollgestellt
mit Spiegeln.

Das Epistem einer sich reproduzierenden Ordnung gehort
zum mytho-philosophischen Wissensbestand des 17. Jahrhunderts.
Van Helmont steht in einer langen Tradition, die von der Antike
Uber das Mittelalter bis in die Renaissance reicht. Die Vorstellung
eines Mikrokosmos’, der eine prinzipielle oder strukturelle Uberein-
stimmung mit dem Makrokosmos zeigt, ist immer wieder spekulativ
bearbeitet worden.??

Van Helmonts Text stellt allerdings keine bruchlose Fortfiih-
rung dieser Tradition dar, er gibt ihr eine zeitgemadRe, ndamlich me-
dientechnisch motivierte Umdeutung. War bis zum 17. Jahrhundert
der Mikrokosmos gleichbedeutend mit dem Menschen, so erzwang
der neue Blick durchs Mikroskop offenbar eine Revision. Das opti-
sche Gerdt erschloss einen neuen Raum, eine neue Wirklichkeit, die
sich unterhalb der anthropomorphen Dimension erstreckte. Die
kleinen Welten waren fortan jene subhumanen Partikel, Lebewesen
und Strukturen, die vor der Erfindung des Mikroskops unsicht-
bar geblieben waren: »there is a new visible World discovered to the
understanding.«** Die neuen Entdeckungen mit Hilfe des Mikro-
skops forderten die Logik heraus und inaugurierten die Idee einer
unendlichen mikrokosmischen Teilbarkeit: »They who knew not
Glasses had not so fair a pretence for the Divisibility ad infinitum.«*
Die anti-atomistische Perspektive brachte die Naturphilosophen
nicht zur Anerkenntnis eines universellen Chaos oder einer hetero-
genen Vielheit; sie waren im Gegenteil darum bemiiht, weiterhin die
tradierten Harmonie- und Ordnungsvorstellungen im Beobachteten
einzurichten. Mehr noch, man versuchte, einen theoretischen Zu-
gang zum Unendlichen jenseits der Sichtbarkeit zu finden, an jene
Grenze zu gehen, wo die Beobachtung versagt. Exemplarisch driickt
diese Haltung Pascal aus, wenn er schreibt:

Ich willihm [dem Menschen] nicht allein das sichtbare Universum schildern, sondern
auch die Unermelilichkeit, die man sich bei der Natur im geschlossenen Raum dieses
verkleinerten Atoms vorstellen kann, er soll dort unendlich viele Welten erblicken,
von denen jede einzelne ihr Firmament, ihre Planeten, ihre Erde hat, die es im glei-
chen Verhiltnis wie bei der sichtbaren Welt gibt.?®

23. Siehe Joachim Ritter/Karlfried Griinder (Hg.): Historisches Worterbuch
der Philosophie, Band 5, Basel, Stuttgart 1980, unter »Makrokosmos«.

24. R. Hooke: Mikrographia, 0.S. (Preface).

25. G. Berkeley: The Works, S. 30.

26. Blaise Pascal: Gedanken, Leipzig 1992, S. 97. Im Anschluss an die mi-

41

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

Alt- und Neuwissen werden homogenisiert, die neue wissenschaftli-
che Erfahrung mit dem Mythos verschniirt. Die empirische Beob-
achtung wird nicht als Positivierungsleistung wahrgenommen, son-
dern in das Muster tradierter Weltkonzeptionen eingetragen. Es
muss kaum gesagt werden, dass diese Verklammerung ein Gewalt-
akt gegeniiber der Evidenz der Anschauung darstellt. In keinem
Text wird die Analogie von Makro- und Mikrokosmos am Befund
dargelegt.

Robert Hooke, Micrographia, 1665

Bereits Jonathan Swift war scharfsinnig genug, um aus diesem Di-
lemma einen Scherz zu machen. Seine Erfindung der Orte Lilliput
und Brobdingnag nimmt das Philosophem von den sich wiederho-
lenden Welten beim Wort. Anders als die Naturphilosophen, die
Ahnlichkeit in der Natur immer ohne den Menschen stattfinden
lassen, kann Swift anthropos in der Fiktion das eine Mal in grotesker

kroskopische Erfahrung dufRert sich dhnlich Nicolas Malebranche: The Search after
Truth, herausgegeben von Thomas M. Lennon/Paul J. Olscamp, Cambridge 1997, S.
26-27.

42

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

Verkleinerung, das andere Mal in hasslicher VergroBerung erfinden.
Mit dieser Konstruktion reflektiert er das epochenspezifische Prob-
lem der Relativitit von Wahrnehmung durch GroBenverschiebung,
eine Relativitat, die durch die optische Erfahrung inspiriert ist:
Braucht Gulliver in Lilliput eine Brille, sind seine »nackten Augen«
in Brobdingnag, wo alles in tibergrofRer Deutlichkeit erscheint, bes-
ser als ein Mikroskop.?” Wenn der forschende Beobachter des 17.
Jahrhunderts ein Insekt unter der Linse als Ungeheuer wahrzuneh-
men bereit ist?®®, dann macht Swift daraus eine Erzdhlung iiber den
Kampf mit einem gefdhrlichen Hyperinsekt.?®

Die Satire aus dem Jahre 1726 ist vielleicht schon eine kriti-
sche Reaktion des klassischen Zeitalters auf das Barock, in dem fir
einige Naturphilosophen die Welt in der Hohe und in der Tiefe mi-
kroskopischer Lebewesen, Partikel und Atome eine Abfolge stetig
und unendlich sich wiederholender Formen war: Welt in der Welt in
der Welt ... Michel Serres erfindet zur Beschreibung dieser Teil-
chenwelt den Neologismus »Munduskel«.3° Zwischen System und
Teilchen gibt es keine Differenz, denn in jedem Teil ist das System
enthalten, jedes System als Teil wahrnehmbar.

Van Helmont steht in dieser Denktradition, die zwischen
Naturerkennntnis und Mythologie den Riss nicht aufmachen will.
Wenngleich er nicht der origindare Erfinder des Weltbildes der
Selbstahnlichkeit ist, zeigt er Originalitdt in seinem argumentativ-
inszenatorischen Kniff zur Begriindung dieses Weltbildes. Seine von
Mikroskop und Spiegel inspirierte Sicht funktioniert auf der Basis
einer kithnen Kombination der neuen Medientechniken: Das Mikro-
skop wird — neuzeitlich - als technische Sehhilfe eingesetzt, der
Spiegel hingegen - traditional — mythisch betrachtet. Scheinbar eine
naturwissenschaftliche Beobachtung zitierend, kiimmert van Hel-
mont sich nicht um Brechungs- und Reflexionsgesetze, sondern
wertet den paradoxalen Aspekt der visuellen Erscheinung auf, den

27. Swift erwdhnt einige Male optische Gerdte — Brille, Teleskop, Mikro-
skop, VergroRerungsglas — in seinem Text. Vgl. Jonathan Swift: Guliver’s Travels, he-
rausgegeben von Paul Turner, Oxford, New York 1992, S. 23, 82, 95, 105.

28. Descartes glaubte, unter der Linse einen Floh in der GroRe eines Ele-
fanten zu sehen, und Galileo erschienen Fliegen so groR wie Lémmer. Siehe René
Descartes: Dioptrik, herausgegeben von Gertrud Leisgang, Meisenheim am Glan 1954,
S. 114; Savik Bradbury: The Evolution of the Microscope, Oxford 1967, S. 15.

29. Paul Turner duRert die Vermutung, dass Swifts Fiktion vergroRerter
Insekten von den Fliegen- und Floh-Illustrationen in Robert Hookes Micrographia
inspiriert sein konnte. Vgl. Paul Turner: »Notes«, in: J. Swift, Guliver’s Travels, S. 330.

30. Michel Serres: Hermes IV. Verteilung, Berlin 1993, S. 124.

43

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

bereits Henry Power notiert hatte, um daraus ein Welterkldrungs-
modell zu extrahieren. Die Widerspiegelung des unendlichen Hori-
zonts in einem mikroskopisch kleinen Kiigelchen Quecksilber fiihrt
nun das Schauspiel der Schopfung auf. Was Power als sachliche
Einzelfeststellung niederschreibt, wird von van Helmont aufge-
nommen und in einer Logik visueller Evidenz metaphysisch hochge-
rechnet: Welche GroRe auch die Kugelspiegel aufweisen, immer
zeigen sie das gleiche Bild und bezeugen die Homogenitdt der ad
infinitum aufgeteilten Raumlichkeiten. Es gibt kein Auflen, man ist
immer in einem bildhaften Innen, das sich unbegrenzt ausdifferen-
ziert.3* Was als Gewimmel, Schwirme, Unordnung erscheint, sind in
der mikroskopischen Metaphysik regionale Universen; jedes dieser
Universen ist das genaue Abbild des anderen.

Andrew Marvells und John Donnes metaphysische Dichtung

Vielleicht hat der englische Dichter Andrew Marvell (1621-1678) nie
durch ein Mikroskop geschaut. Und doch verfiigt er Uiber den Fein-
blick des Miniaturisten, tiber die Neugier fiir das Kleine, die auch
die Mikroskopisten seiner Zeit zu ihren Untersuchungen fiihrten.
Doch ist Marvell weder Naturalist, sachkalter Empiriker, noch Kos-
mologie-Begriinder. Seine metaphysische Dichtung vereinigt die
genaue Beobachtung mit der philosophisch-theologischen Reflexi-
on, um dem Philosophem von der kleinen Welt eine anthropologi-
sche Wendung zu geben.

On a Drop of Dew
See how the Orient Dew,
Shed from the Bosom of the Morn

Into the blowing Roses,

Yet careless of its Mansion new,
For the clear Region where "twas born,
Round in itself incloses,

And in its little Globe’s Extent,
Frames as it can its native Element.
How it the purple flow'r does slight,

Scarce touching where it lyes,
But gazing back upon the Skies,

31. Vgl. Gilles Deleuze: The Fold. Leibniz and the Baroque, Minneapolis
1992, der diese Ausdifferenzierung nicht unter dem Aspekt der Optik, sondern den
der Falte beschrieben hat.

44

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

Shines with a mournful Light;
Like its own Tear,
Because so long divided from the Sphear.
Restless it roules and unsecure,
Trembling lest it grow impure:
Till the warm Sun pitty it’s Pain,
And to the Skies exhale it back again.
So the Soul, that Drop, that Ray

Of the clear Fountain of Eternal Day,

Could it within the humane flow'r be seen,
Remembering still its former height,
Shuns the sweet leaves and blossoms green;
And, recollecting its own Light,

Does, in its pure and circling thoughts, express

The greater Heaven in an Heaven less.

In how coy a Figure wound,

Every way it turns away:

So the World excluding round,
Yet receiving in the Day.

Dark beneath, but bright above:
Here disdaining, there in Love,
How loose and easie hence to go:
How girt and ready to ascend.
Moving but on a point below,

It all about does upwards bend.

Such did the Manna'’s sacred Dew distil;

White, and intire, though congeal’d and chill.

Congeal’d on Earth: but does, dissolving, run

Into the Glories of th” Almighty Sun.*

32. Andrew Marvell: Gedichte, libertragen und herausgegeben von Werner
Vordtriede, Berlin 1962, S. 11-13. Das Gedicht wurde wahrscheinlich in den 50er Jah-
ren abgefasst. Die deutsche Fassung lautet: »Auf einen Tautropfen/Sieh, wie vom
Osten Tau/Vom Morgenbusen niederrann/In diese Rosenbliiten,/Ohn Acht doch fiir
sein neues Haus,/(Denn Klarheit war, wo er begann)/Im eignen Rund behiitet:/So
daR das Kiigelchen umschlieBt,/Wies kann, das Ursprungsland, das es verlie3./Die
Purpurblume ehrt er schlecht,/Liegt und beriihrt sie kaum,/Blickt nur zuriick zum
Himmelsraum,/Glénzt mit betriibtem Licht./Sich selber Zahre,/Weil er so lang ge-
trennt ist von der Sphére./Er rollt ruhlos und ungeiibt/Und zittert, ob ihn etwas
triibt,/Bis Sonne, fiihlsam fiir den Gram,/Ihn himmelwarts riickhaucht, woher er kam./
So auch die Seele, Tropfen, Strahl/Des klaren Brunnens ohne Zeit und Zahl./Séh
man sie in der Menschenblume gliihn,/Gedenk der Hohn, da sie entsprang,/Die sii-

45

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

Geburt des Kleinen aus dem Groflen, Homogenitdt der Substanzen,
spiegelnde Abbildlichkeit — in den ersten Versen sind die gleichen
Argumentationselemente eingearbeitet, die auch van Helmonts Be-
grindung des Universalkonnexes ausmachten. Das Element des
Wassers — Urelement — dient Marvell dazu, das Nahe und Ferne, das
Leichte und Unermessliche, das Vergédngliche und Ewige genealo-
gisch-spekuldr zu verbinden. Der Tautropfen beinhaltet das Wasser
des Himmels — partikuliertes Ursprungsland (»native Element«) —
und zeigt die lichte Klarheit des Morgens, der ihn gebar. Neben der
Substanzgleichheit und der Formanalogie von Erdglobus und Tau
(»in its little Globes Extent«) wird die optische Reflexion (»gazing
back«) argumentativ eingesetzt, um die Verwandtschaft der Sphdren
zu bedeuten. Bemerkenswert an dieser poetischen Konstruktion ist
die Gleichsetzung von Lichtreflexion auf dem Tropfen und Blick.
Zwei Aspekte sind an dieser Metaphorisierung bedeutsam. Zum
einen wird durch die Homogenisierung von Blick und Widerschein
der erkenntniskritische Gegensatz zwischen Objektivitdt und Sub-
jektivitat unscharf: Der Spiegelungskomplex fasst Wahrnehmung
nicht als strukturierende Tatigkeit auf, sondern als von der Welt
strukturierte Passivitdt. Fir die Erkenntnis heilt das, dass die bli-
ckende Instanz letztlich nur sich selbst im Andern-Ort sieht, wie
auch dieser Ort im Blickenden als Bild gegenwaértig ist. Zum anderen
gelingt es Marvell mit der Blick-Metaphorik, einen Erlebensinhalt,
die Semantik der Einsamkeit einzufiihren. Dem Verhaltnis von Welt
und Reprdsentanz wird durch die Einschaltung des Blicks ein Sehn-
suchtsaspekt hinzugefiigt. Der Tropfen ist nicht nur Auge, er ist
Trane, in der sich die Melancholie nach einem Verlust versinnbild-
licht (»Shines with a mournful Light;/Like its own Tear,/Because so
long divided from the Sphear«). Die poetische Konstruktion um die
Spiegelungsmetapher nimmt einen Aspekt der medialen Verfasst-
heit in die Dimension des Existentiellen: Das schauende Medium
vermittelt — aber es zeugt damit auch von Distanz und Getrenntheit.33

Ren Bliiten scheuend und das Griin,/Nach eignem Licht zuriick ihr Drang,/Bezeug-
te sie in runder Denkbahn klar/Im kleinren Himmel, was der gréRre war./Ganz ver-
schiichtert eingerollt,/Abgewandt, wo sie mag sein,/SchlieRt sie rundum aus die Welt/
Und &Rt doch den Tag herein./Dunkel unten, licht darob,/Dort verschmahend, hier
voll Lob,/Wie leicht und lose fortzugehn,/Nach oben schon im Reisekleid,/Auf kleins-
tem Punkte sich zu drehn,/So ganz allum zur Hoh bereit./So tropfte heiliger Tau,
der Manna ward,/WeiR, unversehrt und doch zu Frost erstarrt./Irdisch erstarrt und
flieRt doch, nicht mehr dicht,/Den Prachten zu, dem allgewaltigen Licht.«

33. Vgl. Ernst Cassirer: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Re-
naissance, Leipzig, Berlin 1927, S. 91ff.

46

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

Wo es Medien gibt, dort besteht immer auch ein Raum der Leere,
den es zu iiberbriicken gilt.

Blick — Auge - Spiegel: Den darin eingelagerten Komplex von
Reprdsentation, Welterfassung und Separation hat vor Marvell be-
reits John Donne (1572-1631) in Liebesgedichten poetisch ausge-
fiihrt. Die Spiegelmetapher ist ein sinnfalliger Ausweis dafiir, dass
das Subjekt sich nicht mehr als vollkommen von der Natur absor-
biert erfdhrt, sondern — als Spiegel — eine abgesonderte Identitdt
zeigt. Donne konturiert in seinen Texten das mediale Verhdltnis von
blickhafter Welterfassung, bildhaftem Auflosungswunsch im ande-
ren und Gefahr des Bildverlusts durch Medienausfall.

Wie geht er dabei vor? In »The Canonization« poetisiert er
den Augenglanz mit einer alchemistischen Metapher, wodurch das
Sehorgan in ein Glas, einen Spiegel verwandelt wird. 34 Hier leuch-
tet die groRe Welt als Abriss oder Miniatur auf. Wie Marvell unter-
scheidet Donne nicht zwischen Spiegelung und Wahrnehmung, zwi-
schen Sehen und Gesehenwerden; was sich in der Spiegelung zeigt,
ist auch das, was der Spiegelnde sieht:

Who did the whole worlds soule extract, and drove
Into the glasses of your eyes,
So made such mirrors, and such spies,
That they did all to you epitomize,
Countries, Townes, Courts®

Die Welt, das sind nicht nur die Lander, Stidte und Hofe, das sind
fiir Donne auch die Liebenden, die einander als Spiegel gegeniiber-
stehen und sich gegenseitig reflektieren. In »The Good-Morrow«
wird der Mikrokosmos Mensch ins Spiegelkabinett liebender Blicke
gestellt. Bildete, wie erwahnt, in den traditionellen Mikrokosmos-
Vorstellungen der Mensch die letzte Stufe in der Analogienkette,
wird er hier noch einmal im glinzenden Auge des Gegeniiber ver-
kleinert.3® Donne eréffnet durch diese Anordnung implizit die sich

34. Vgl. Helen Gardners Kommentar in John Donne: The Elegies and The
Songs and Sonnets, herausgegeben und kommentiert von Helen Gardner, Oxford
1965, S. 204.

35. John Donne: »The Canonization«, in: ders., The Metaphysical Poets,
ausgewahlt und herausgegeben von Helen Gardner, Penguin Books 1977, S. 62.

36. Vgl. Don Parry Norford: »Microcosm and Macrocosm in Seventeenth-
Century Literature«, in: Journal or the History of Ideas Bd. 38, Nr. 3 (1977), S. 409-
428. Norford zitiert ebenfalls die Gedichte Donnes, vernachldssigt in seinem Kom-
mentar aber den medialen Aspekt.

47

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

wiederholende Unendlichkeit der Reflexionen: Ich-Welt in der
Du-Welt in der Ich-Welt ...

Let us possesse our world, each hath one, and is one.
My face in thine eye, thine in mine appears,

And true plaine hearts doe in the faces rest,

Where can we find two better hemispheares®’

Die gegenseitige bildhafte Aufnahme im Konvexspiegel der Augen
hat die monadische Abgegrenztheit zur Voraussetzung. Erst durch
das Medium kommt es zur Zusammenkunft, Kenntnisnahme des
anderen — dazwischen liegt der Raum der Strahlungen. Mit dieser
medial verkniipften Beziehung ist aber auch eine Verletzbarkeit,
Unterbrechungsmoglichkeit gegeben. In »A Valediction: of Wee-
ping« und »Witchcraft by a Picture« benennt Donne die Abgeson-
dertheit als fragile Existenzweise, die vom Tod durch Bildverlust
bedroht wird. Er erkennt in der Tradne, die das Auge verldsst, das
Medium, das das Bild des anderen empfdngt und darin zum Globus,
ja zur Welt erwdchst (»A globe, yea world by that impression grow«).
Jedoch ist die Spiegel-Trane zu zart und verganglich, als dass sie
ihre bildgebende Kapazitit im Tranenfluss bewahren konnte (»Till
thy teares mixt with mine doe overflow/This World, by waters sent
from thee, my heaven dissolved so«3¥). Die Tranen machen Bildsts-
rung, erzeugen den Abbruch der Kommunikation:

I fix mine eye on thine, and there
Pity my picture burning in thine eye,
My picture drown’d in a transparent tear,
When I look lower I espy;
Hads thou the wicked skill
By pictures made and marr'd, to kill**

37. John Donne: »The Good-Morrow« in: ders., The Metaphysical Poets,
S. 58.

38. John Donne: »A Valediction: of Weeping, in: ders., The Metaphysical
Poets, S. 69.

39. John Donne: »Witchcraft by a Picture, in: ders., Metaphysische Dich-
tungen, aus dem Englischen {ibertragen von Werner Vordtriede, Frankfurt/Main 1961,
S. 32. »Ich richt mein Aug auf deins, da faRt/Mich Mitleid mit dem Bild, das dort
erschien./Mein Bild, verschwemmt in einer Trane Glast,/Erspdh ich aber drunter-
hin./Hast du verruchte Kraft,/Die Bilder, um zu t6ten, schafft?«

48

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

Donne zeigt ein ausgeprdgtes, modernes Medienbewusstsein: Wo
das Bild verschwindet, dort verschwindet auch die Welt.

Die Medientechnik Spiegel mit ihrer Moglichkeit der verklei-
nernden Repradsentation wird sowohl in Donnes wie auch in Mar-
vells Lyrik als Bild benutzt, um den Einfall der Welt ins Subjekt be-
schreiben zu konnen. Auge, Trdne, Seele sind Teile des Menschen,
in denen das Ganze zur Anschauung kommt. Wer den mikroskopi-
schen Blick hat, wird in den blanken Medien den Reichtum wieder-
entdecken, der sichtbar die grofe Welt ausmacht. Beide Lyriker
bleiben in der Tradition der Makro-/Mikrokosmos-Analogie, doch
verschiebt sich ihr Interesse: Nicht die kosmologische Begriindung
ist das primdre Ziel — sei es im Sinne einer Analogie von Weltbau
und menschlichem Leib oder von Welt- und Individualseele —, son-
dern die Auslegung eines anthropologischen Selbstverstindnisses.

Gegen Donne, der die mythische Konzeption der Aquivalenz
von grofler und kleiner Welt als mediale Konstruktion in den Lie-
bescode einpflanzt, gleichsam privatisiert, setzt Marvell in seiner
Vergleichsrhetorik auf die christliche Tradition. Die individualisier-
te Seele — Sphdrenbild, in die Welt getropftes melancholisches Sein
— hat Hoffnung auf Trostung. Die Traurigkeit der Monade ist nicht
mehr als ein Moment des Innehaltens in der Form. Die Verse ent-
werfen eine Zirkularitdt von Formbildung und Auflosung. Wie die
Sonne den kleinen, klaren, vergdnglichen Tautropfen wieder auflost
und zum Himmel dampfen ldsst, gerade so wird die Seele auffahren
und zum Ursprung zuruckfinden. Der melancholische Riss ist nur
ein Aspekt universaler Harmonie. Wenn Marvell von der astrono-
misch-meteorologischen Vorstellung des Himmels zur theologischen
wechselt, dann dient diese Rhetorik dazu, das Seelenleben als ein-
gebettet in die Zirkularitdat von abbildender Schopfung und Riick-
fihrung aufzufassen.

Fir den vorliegenden Argumentationszusammenhang soll
jedoch das Augenmerk bei der Form bleiben. Die Tropfenseele ist
Ort der spekuldren Aufhebung, hier soll die grofe Bewegung im
Kleinen walten. Mag die Seele auch nur ein Punkt sein, so kreisen in
dieser unsichtbaren Miniatur die Gedanken (gleich den Gestirnen?),
sind sie der kleine Himmel, der dem grofRen Ausdruck gibt. Das Ge-
dicht Uibernimmt das naturphilosophische Konzept des Spiegelver-
héltnisses in den Substanzen, weitet es jedoch zu einer Metaphysik
des Denkens. Danach gehorcht das Denken nicht einem Eigensinn,
es ist ganz und gar Nachvollzug und darin Abbild ibergeordneter
Strukturen.

Welch ein erstaunliches Konstrukt, das Marvell hier entwirft:
die Seele als beweglicher, stets entweichender Punkt, der die Welt

49

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

ausschlief$t und doch empfanglich fiir den Tag ist, d.h. als Reprdsen-
tations- und Spiegelstelle der groen Ordnung fungiert.

Dieser poeto-paradoxale Entwurf liest sich wie die Vorweg-
nahme einer anderen Theorie, die ebenfalls die spiegelhafte Punk-
tualitdt der Seele mit Aussagen der Naturphilosophie und Theologie,
mit Hilfe des wissenschaftlichen Rasonnements und der Spekulation
zu begriinden sucht.

Leibniz’ Monadologie

1714, zwei Jahre vor seinem Tod, verfasst G.W. Leibniz eine kleine
Schrift, die spdter als Monadologie Beriihmtheit erlangt. In diesem
Text kreuzen sich die Debatten des vorangegangenen Jahrhunderts,
die das Winzige zum Thema gemacht hatten: Pascal, Descartes, van
Helmont, die Mikroskopisten Leeuwenhoek und Swammerdam stel-
len die Vorgaben, aus denen Leibniz seine mikroskopisch-spekuldre
Monadenkonzeption ableitet.

Zum ersten Mal benutz Leibniz den Terminus Monade im
Jahre 1696 in einem Brief. Der Begriff findet sich schon in der grie-
chischen Philosophie. Leibniz iibernimmt ihn allerdings von van
Helmont, mit dem er regelmaflig im Jahre 1696 in Hannover zusam-
mentrifft. Bevor sich die Philosophen kennenlernten, hatte Leibniz
die Schriften dieses holldndischen Gelehrten bereits zur Kenntnis
genommen, darunter den Paradoxical Discourse und den Cabbalisti-
cal Dialogue, in dem van Helmont seine Monadenlehre darstellt.*°

»Die Monaden, von denen meine Schrift handeln wird, sind
nichts weiter als einfache Substanzen, welche in dem Zusammenge-
setzten enthalten sind. Einfach heif$t, was ohne Teile ist.«** So lautet
der erste Satz der Monadologie. Leibniz, dies konnte man glauben,
beginnt mit der Darstellung einer materialistischen Atomtheorie.
Wenn Leibniz emphatisch die Monaden als »die wahren Atome der
Natur« bezeichnet, dann wendet er sich jedoch gerade ab von einer
materialistischen Vorstellung: »Nun ist aber da, wo es keine Teile
gibt, weder Ausdehnung, noch Figur, noch Zerlegung moglich.«** Es
deutet sich an, dass es ihm um etwas geht, das jenseits der Fassbar-
keit oder moglicher Sichtbarkeit liegt. Die Monade ist ein infinitesi-

40. Siehe Carolyn Merchant: »The Vitalism of Francis Mercury van Helmont:
Its Influence on Leibniz«, in: Ambix Bd. 26, Teil 3 (November 1979), S. 170-183.

41. Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, libersetzt, eingeleitet und er-
ldutert von Hermann Glockner, Stuttgart 1994, S. 13.

42. Ebd.

50

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

maler, metaphysischer Punkt, in dem die Aktivititen der Seele -
Wahrnehmen, Denken, Vorstellen — gedacht werden. Leibniz ist ein
Wahlverwandter Marvells; wie der Dichter wendet er die mikrolo-
gische Forschung vom Materiellen zum Subjekt, um seine Struktur
und Kapazitdten zu erldutern.

Leibniz’ Ansatz ist holistisch. Er wendet sich dem Punktuel-
len nicht mit einem partikularistischen Interesse zu; nicht um New-
tons Korpuskel oder Descartes’ globuli geht es ihm, sondern um eine
strukturale Logik, durch die das Subjekt als eine in einen geordne-
ten Weltaufbau eingebundene Entitdat erfassbar wird. Die spezifi-
sche Konzeption wird u.a. vom zeitgenossischen biologischen Wis-
sen gestiitzt. Nicht nur in der Monadologie, auch in anderen Schrif-
ten reflektiert Leibniz argumentativ die holldndischen Mikroskopis-
ten Swammerdam und Leeuwenhoek, welche Kleinstlebewesen und
Keimzellen untersucht haben. Die Entdeckung der »unermefllichen
Verschiedenheit der Naturdinge«*® und einer »unerfafbaren Subti-
litdt«** wird von Leibniz aber eben nicht einzig empiristisch beur-
teilt, sondern ganz nach MaRgabe des Systems der kleinen Welten
geordnet. Die Aufteilung, Vervielfdltigung und reproduktive Syste-
matik der Natur behandelt er in einigen Abschnitten; zitiert werden
soll nur eine Stelle, wo er zu einer bildhaften Formulierung findet:

Jedes Stiick Natur kann als ein Garten voller Pflanzen und als ein Teich voller Fische
aufgefal3t werden. Aber jeder Zweig der Pflanze, jedes Glied des Tiers, jeder Tropfen
seiner Sifte ist wiederum ein solcher Garten oder ein solcher Teich.*®

Anders als Marvell, der den Tropfen in seinem Gedicht rein meta-
phorisch benutzte, verwendet Leibniz das Wort in seiner referentiel-
len Funktion. Er meint die Tropfen, die die hollandischen Mikrosko-
pisten auf ihre Objekttrager brachten. Gleichzeitig jedoch verliert er
die metaphysische Dimension nie aus dem Blick. Michel Serres
weist darauf hin, dass Leibniz wiederholt Ol- und Regentropfen als
Beispiele zur Veranschaulichung der Ultrastruktur benennt.*® Die
Vorstellung von der Erfiilltheit und Geordnetheit, die fiir die physi-
sche Realitdat des Tropfens gelten soll, setzt sich auf monadischer
Ebene fort; die Welt-in-der-Welt-in-der-Welt-Struktur wiederholt
sich in der einfachen Substanz.

43. Ebd., S. 21.

44, Ebd., S. 29.

45. Ebd. Vgl. B. Pascal: Gedanken, S. 96-97, der eine ganz dhnliche Formu-
lierung findet.

46. Vgl. Michel Serres: Hermes III. Ubersetzung, Berlin 1992, S. 161.

51

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

Zur Charakterisierung dieser Struktur benutzt Leibniz nicht
nur die mikroskopische Analogie. Bekanntlich haben die Monaden
keine Fenster, »durch die etwas hinein- oder heraustreten kann«.*7
Monaden sind Spiegel, in denen prdstabil alles enthalten ist. Mit der
Hereinnahme der Spiegelmetapher ins philosophische Vokabular
kann Leibniz Welterfahrung als iiber Reprasentationen vermittelt
ausweisen, ihre perspektivische und auf Brechungen beruhende
Qualitdat beschreiben. Er tibersetzt damit naturwissenschaftlich-
mathematische Einsichten in den metaphysischen Diskurs. Leibniz
hatte sich schon frithzeitig mit der Optik befasst und sich um die
mathematische Grundlegung von experimentell bestdtigten Spiege-
lungs- und Brechungsgesetzen bemiiht (»Ein gemeinsames Prinzip
fiir die Optik, die Katoptrik und die Dioptrik«).4® Bei der Begriffsbil-
dung mogen zudem asthetisch-medientechnische Erfahrungen eine
Rolle gespielt haben. So erwdhnt Leibniz in der Theodizee die Ana-
morphosen, die mit Hilfe eines auf bestimmte Weise geformten
Spiegels als »schone Zeichnungen« erscheinen.*’ Die unklaren Ge-
genstinde werden erst durch die technisch gelenkte Perspektivie-
rung im Anamorphot erkennbar. Das kleine Spiel mit den Strahlen,
zu dem die Anamorphose animiert, hat Leibniz aber auch im groen
MafRstab kennengelernt: Wahrend eines Parisaufenthaltes in den
70er Jahren hat er den soeben fertig gestellten grofen Spiegelsaal
des Versailler Schlosses gesehen. Die Spiegeltafeln, die die gegen-
uberliegenden Bogenfenster imitierten, holten die geordnete Gar-
tenlandschaft ins Innere des Schlosses, wie auch die Wasserflichen
(die mirroirs d’eau) draulien den Himmel auf die Erde brachten.

Es geht Leibniz um die Dimension der Umwandlung: Etwas,
das drauflen ist, kommt als Bild ins Innen. So schreibt er in der Mo-
nadologie, dass »die Seelen lebende Spiegel oder Abbilder der Krea-
turen-Welt«>° sind, »Spiegel einer unzerstérbaren Welt«.5* Das Wie

47. G.W. Leibniz: Monadologie, S.14. Will Marvell Ahnliches aussagen,
wenn er (iber die Seele schreibt: »Every way it turns away:/So the World excluding
round«? Vgl. FulRnote 32.

48. Vgl. Eric J. Aiton: Gottfried Wilhelm Leibniz, Frankfurt/Main 1991,
S. 172-173, 422.

49. Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: »Theodizee«, in: ders., Philosophische
Werke, herausgegeben von Artur Buchenau/Ernst Cassirer, Leipzig 1925, Bd. 4, S.
210. Leibniz benutzt die Anamorphose als Sinnbild, um die universelle Schonheit zu
begriinden, die oft nur von der falschen Perspektive verstellt wird.

50. G.W. Leibniz: Monadologie, S. 33.

51. Ebd., S. 32. Vgl. Eduard Dillmann: Eine neue Darstellung der Leibniz-
schen Monadenlehre, Hildesheim, New York 1974, S. 312ff, der aus Leibniz’ Werken

52

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

der Abbildung ist abhédngig von der Stellung der Monade im Kontext
des Weltverbunds, jede Monade stellt ihre je individuelle Perspekti-
ve her:

Da nun infolge der durchgangigen Erfiillung der Welt alles miteinander in Verbindung
steht, und jeder Korper, je nach der Entfernung, mehr oder weniger auf jeden ande-
ren Korper einwirkt und so durch dessen Reaktion betroffen wird, so folgt daraus,
dass jede Monade ein lebendiger, der inneren Tatigkeit fahiger Spiegel ist, der das
Universum aus seinem Gesichtspunkte darstellt und ebenso eingerichtet ist wie das
Universum selbst.*

Diese Passage ist bedeutsam, denn sie offenbart einen sonderbaren
Entwurf des Spiegelmechanismus’: In der Monade gibt es zwischen
Abbildung und Strukturiertheit, zwischen Spiegelbild und Spiegel
keine Differenz. Die Monade diirfen wir uns nicht vorstellen als kor-
perlichen Trdager mit einer blanken Oberfldche, die nichts als Bilder
reflektiert und ins Bewusstsein sendet. Sie nimmt die Welt als mik-
rokosmische Struktur in sich auf. Darstellung und Geregeltheit,
Spiegelreprdsentanz und mikroskopische Ordnung kommen ineinan-
der. Diese Ordnung ist nicht statisch, es gibt Bewegung und jeder
Korper wirkt auf jeden anderen, »jede Substanz [driickt] durch die
Beziehungen, in welchen sie allenthalben steht, alle tibrigen Subs-
tanzen genau aus«.’3 Trotz der Fensterlosigkeit gibt es Wirkkrifte,
die einander bestiandig kreuzen und entweder als Apperzeptionen
ins Bewusstsein gelangen oder als »kleine Perzeptionen« zu einer
Art vorbewussten Verworrenheit beitragen®*; »jede deutliche Per-
zeption der Seele [enthdlt] eine unendliche Anzahl undeutlicher
Perzeptionen [...], die das ganze Universum einschlieRen.«>>

Wenn die Monaden nach Leibniz allumfassende Durchdrin-
gungs- und Wirkmaéchtigkeit zeigen, dann hat dieser Umstand Kon-
sequenzen fiir die Spiegelkonzeption. Die leibnizsche Philosophie
geht nicht auf eine einfache, plane Abbildlichkeit, ihr ist eine To-
pografie der Vervielfdltigung immanent. Die Spiegelmetapher weitet
sich unversehens zum Modell des Spiegelkabinetts. Eine Monade
(als Spiegel und Konzentration des Universums) spiegelt sich in

eine ganze Reihe weiterer Belege fiir diese Metaphernverwendung zitiert und kom-
mentiert.

52. Gottfried Wilhelm Leibniz: Vernunftprinzipien der Natur und der Gnade,
Hamburg 1982, S. 5. Siehe auch ders., Monadologie, & 56.

53. G.W. Leibniz: Monadologie, S. 27.

54. »Verworrenheit« bedeutet bei Leibniz Undeutlichkeit der Vorstellung.

55. G.W. Leibniz: Vernunftprinzipien, S. 19.

53

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

allen anderen Monaden, die wiederum auf die Monade zuriickstrah-
len. Wie gegentiberstehende Spiegel, die einander bis ins Unendli-
che reflektieren, einander miniaturisierend wiederholen, falten die
Monaden ohne Ende Weltreproduktionen ineinander. Es gibt un-
zdhlige Spiegel, die die Bilder der anderen empfangen und zuriick-
werfen.

Dies ist eine Welt des unendlichen Innen mit einem fraktalen
Horizont. In Leibniz" Metaphysik wird die Wahrnehmungs- und
Denkstruktur als komplexes System gedacht, in dem Welt als homo-
gene Faltelung selbstahnlicher Abbilder erscheint.

Erkenntnisraume

Jemand befindet sich in einem dunklen Raum - ohne Licht, ohne
Fenster. Er sticht ein Loch in die Wand, um Helligkeit herein zu
lassen. Ein Lichtstrahl durchschneidet den Raum. Auf der Wand
gegeniiber des Einlasses sieht der Bewohner ein verkehrtes Bild.
Ein Stiick aus dem Panorama der Wirklichkeit steht als heller Punkt
auf der dunklen Wand. Der Bewohner schaut nicht durch das Loch
in die Welt, empfangt nicht ihren Geruch, ihren Larm, er beobachtet
die Projektionen, zeichnet ihre Konturen und Farben nach: Das ist
das Leben des modernen Wissenschaftlers in der dunklen Kammer.

Aufklarung/Aufklarung: Die camera obscura sorgt fiir Licht,
Einsichten. Sie ist nicht nur ein optisches Instrument, sie gewinnt
fiir die Denker der Aufklirung eine Modellfunktion, an der sich
Sehen, Wahrnehmen, Erkennen exemplifizieren lassen.’® In den
dunklen Kopf fallt durch die Augenoffnungen das Licht der Welt:
Ich sehe, also habe ich Wissen. Die Reprdsentation der Wirklichkeit
geschieht als Lichtpunkt, als Aus-Schnitt.

Die camera obscura ist das Konkurrenzmodell zum Spiegel-
kabinett; und sie hat in der Erkenntnistheorie der Neuzeit gewiss die
grundlegende Rolle gespielt. Hier begegnen wir dem selbstverant-
wortlichen, von den Traditionen sich abwendenden einsamen Sub-
jekt. Es imaginiert sich als Mittelpunkt, von dem aus die Welt per-
spektiviert wird. Es trennt sich von den Umstidnden, den Ablenkun-
gen, dem Reichtum, den erotischen Verfiihrungen, um die libidinose
Energie im Auge zu konzentrieren. Das Loch, die Linse wird sein
Filterorgan, sein anatomisierendes Messer. Gewissermaflen korper-

56. Vgl. Jonathan Crary: Techniques of the Observer, Massachusetts 1993.
Ders.: »Modernizing Vision, in: Hal Foster (Hg.), Vision and Visuality, Seattle 1988,
S. 29-44.

54

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

los wird der Bewohner der Dunkelkammer zur reinen Beobach-
tungsinstanz. Das plane Bild simuliert die Perspektive; die Ausdeh-
nung wird durch Rahmung begrenzt. So gewinnt der Forscher — Par-
tikularist, Sammler, Abzeichner, Empiriker — Uberblick. Er gewinnt
Autonomie als Subjekt, weil es ihm gelingt, das Innen vom Auflen zu
trennen, die Objekte auf Distanz zu halten. Er verharrt, erstarrt, um
einen Blickpunkt einnehmen zu konnen. Ist er der »Rationalist des
Details«, von dem Foucault meint, dass er mit dem »kleinlichen Blick
der Inspektion« die »kleinsten Parzellen des Lebens« zu beherr-
schen sucht? >7

Wir werden nicht sagen, dass dieser Puritaner falsch liegt. Er
hat seinen Ort gewdhlt. Der andere Bewohner, der das barocke Fest
zwischen vorgetduschten Fenstern feiert, sieht eine andere Welt.
Fiir ihn gibt es nicht den Blickpunkt; er befindet sich immer, wohin
er schaut, in einem Blickraum. Dieser Raum entwirft sich ohne Au-
Ben. Das Spiegelkabinett ist eine katoptrische Maschine, die nicht
nur Einzelbilder erzeugt, sondern ein ganzes Welt-Modell abgibt.
Hier vergegenstandlicht sich der Gegenentwurf zum Perspektivis-
mus, wie er seit der Renaissance entwickelt wurde, zum anti-
hermeneutischen Monokularismus und zum Empirismus.>® Die
blanken Fldchen spiegeln die Dinge, sich selbst, den Schauenden.
Thre Tiefe und ihr Reichtum ist die Wiederholung. Das Subjekt steht
inmitten der Bilder, in denen es sich selbst erblickt. Das Objekt ist
zugleich auch das Subjekt. Diesem Bewohner gelingt nicht die Ein-
zelbeobachtung, die Abtrennung, immer ist er mit der Struktur kon-
frontiert, die die reflektierte Reflexion vor ihm abbildet. Im Spiegel-
raum ist das Subjekt stets Strukturalist, Weltbeobachter, Holist.

In der Dunkelkammer versucht der Betrachter, die Dinge im
Bild zu erkunden.>® Im Glaskabinett sieht der Schauende Bilder in
den Dingen, das Bild im Bild, die Struktur in der Struktur. Hier
herrscht unermessliche Tiefsicht statt Aufsicht. Wenn Leibniz, Theo-
retiker der Spiegelkammer, sich auf die camera obscura als Er-
kenntnismodell einlédsst, dann wird in seiner Modifikation der dunk-
le Bildraum in einen Bildersaal verwandelt.

Um die Ahnlichkeit [zwischen Betrachter und camera obscura] noch zu vergréRern,
miiRte man annehmen, dass in dem dunklen Zimmer eine Leinwand ausgespannt wa-

57. Michel Foucault: Uberwachen und Strafen, Frankfurt/Main 1994, S. 179-
180.

58. Vgl. Martin Jay: »Scopic Regimes of Modernity«, in: Hal Foster (Hg.),
Vision and Visuality, Seattle 1988, S. 3-23.

59. Vgl. Richard Rorty: Der Spiegel der Natur, Frankfurt/Main 1987, S. 59.

55

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MONADE

re, um die Bilder aufzunehmen, daR diese Leinwand aber keine ganz ebene Flache
bildete, sondern durch Falten (die die eingeborenen Erkenntnisse darstellen wiirden)
unterbrochen ware: dal} weiter diese Leinwand oder Membran, wenn man sie spannt,
eine Art Elastizitdt oder Wirkungskraft besiRe, ja daR sie eine Tatigkeit oder Reak-
tion auszuiiben vermdchte, die sowohl den &lteren Falten als den neueren, die aus
dem Eindruck der Bilder von auBen stammen, angepaRt wire.%

Vom Ein-Bild-Raum zum Mehr-Bild-Raum, von der Glidtte zur Mul-
tiplikation: Jeder Bilddruck tragt zur Faltung bei. Die aufgebrochene,
zur Tiefe gebrachte und vervielfiltigte Projektionsflache kreiert eine
Bild-Raum-Architektur, die an das Spiegelkabinett denken ldsst.
Hier flirren die Bilder ineinander und losen die Endlichkeit der
einfachen Zweidimensionalitdt in der Unendlichkeit der Dreidimen-
sionalitdt auf, die aus vielfachen Zweidimensionalitdten besteht.

Das Winzige als das »Absolute des Behiltnisses«.5* Die Motiv-
untersuchung zum Kleinen, zu Tropfen und Spiegel, sollte exem-
plarisch diese andere Denk- und Wahrnehmungshaltung der Tie-
fenschau anschaulich machen. So unterschiedlich die kommentier-
ten Texte sind, sie treffen darin ineinander, dass die beobachtende
und denkende Einlassung aufs Kleine gleichzeitig eine Aussicht auf
das Ganze der Welt einbegreift. Wo der Partikularist lediglich die
Objektivitdt und die Objektalitat begriindet, dort sinnt der Struktura-
list auf den Systemcharakter der Erscheinungen; fiir ihn gibt es kein
Entrinnen aus der Welt.

Zwei Raume, zwei epistemologische Modelle. Die Grundver-
schiedenheit deutet auf die Trennung der Naturwissenschaft von
der Philosophie, die das 18. Jahrhundert vollziehen wird: dort die
Sachverstdndigen der Objekte, hier die Systemerbauer. Erinnern wir
uns an Henry Powers Beobachtung des Quecksilberkiigelchens. Der
Wissenschaftler zeigt eine gewisse Unentschiedenheit gegeniiber
den Erkenntnismodellen. Fiir einen Moment schwankt der Empiri-
ker; es scheint, als verliere er die Sache aus dem Blick und schaut
statt dessen in den Spiegel, durchs Fenster, hinaus in die Welt. Van
Helmont, Marvell und Leibniz sind dagegen eindeutig am Konnexen
interessiert. Sie sind Systemtheoretiker, Konstruktivisten; ihre Spe-
kulation organisiert nicht weniger als den Aufbau der Welt und des
Subjekts.

Dieser totalen Sicht, die als Uberschitzung der Erkenntnisf-
higkeit erscheinen mag, wohnt aber ein Schrecken tiber die Macht-

60. Gottfried Wilhelm Leibniz: Neue Abhandlungen iiber den menschlichen
Verstand, iibersetzt, eingeleitet und erldutert von Ernst Cassirer, Hamburg 1971, S. 126.
61. M. Serres: Hermes III, S. 172.

56

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

VON TROPFEN UND SPIEGELN

losigkeit inne. Denn der Spiegelkammertheoretiker sieht sich ins
Unendliche geworfen, wo das menschliche MaR keine Bezugsvorga-
be darstellt. An der Welt teilzunehmen, bedeutet letztlich, von ihrer
vollstandigen Erkenntnis ausgeschlossen zu sein. Mehr noch: In
dieser Anthropologie wird der Mensch selbst zum infinitesimalen
Kleinheitspunkt. Dazu abschlieBend Pascal, der diese Unmensch-
lichkeit der Welt und die Grenzen der Erkennbarkeit bedenkt:

Die ganze sichtbare Welt ist nur ein unscheinbarer Strich im weiten Kreis der Natur.
Keine Idee reicht an sie heran, wir kénnen unsere Gedankenbilder noch so sehr {iber
die vorstellbaren Raume hinaus ausweiten, wir bringen doch nur Atome im Vergleich
zu den wirklichen Dingen hervor. Es ist eine unendliche Kugel, deren Mittelpunkt
tiberall und deren Peripherie nirgendwo ist. [...] Das ewige Schweigen dieser unend-
lichen Réume erschreckt mich.®

62. B. Pascal: Gedanken, S. 96, 103.

57

14.02.2028, 08:28:24. oy —


https://doi.org/10.14361/9783839401682-008
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

