229

Wo ENDET DIE TRAUER?
S0zIALE PRAKTIKEN IM DISKURS UBER ISLAMISCHE IDENTITAT
IMm NORDSUDAN

Ruth Klein-Hessling

Im Mittelpunkt des Beitrages stehen Alltagspolitiken und der Wandel reli-
gioser Praktiken von Frauen in einem nordsudanesischen Dorf. Am Bei-
spiel des Traunerrituals wird nach den lokalen Konsequenzen eines moder-
nisierten Islam gefragt. In der Interaktion, die das Tranerritual begleitet,
zeigen sich die Konfliktfelder, die Folgen einer verinderten Gesellschafts-
struktur sind. Die den Frauen zugeschriebene kulturelle Kompetenz, die
Tranerklage, gerit zunehmend unter offentliche Kritik. Die Bedeutung
des Todes als soziales, die Dorfgemeinschaft betreffendes Ereignis konkur-
riert mit alternativen, purifizierten Formen der Trauer. Diese betonen das
individuelle religiose Erleben und die Kenntnisse der schriftlichen religio-
sen Quellen. Neue soziale Riume entsteben so fiir eine exklusive Gruppe
von jungen gebildeten Frauen, die sich religioser Praktiken bedienen, wel-
che Expertenwissen voraussetzen. Durch ibre religiose Kompetenz stellen
diese Expertinnen auch die iiberkommene Geschlechterordnung in Frage.
Die Referenz auf einen modernisierten Islam bietet Frauen die Moglich-
keit, globalisierte Identititsmuster zu konstruieren. Der Diskurs iiber die
Frage »Wo endet die Traner?« zeigt aber gleichermaflen, dafS diese neuen
Identititsmuster in lokale Netzwerke eingebunden sind.

Wie kaum ein anderes soziales Ereignis bewegt der Tod die Menschen in
dem nordsudanesischen Dorf Wad Minia.! In den unterschiedlichen
Auffassungen, wie das Trauerritual begangen werden soll, entztindet sich
ein Disput tber Religion und Moral. Die Trauer, so sagen die »islami-
schen Modernisten und Modernistinnen«? im Dorf, endet mit dem Be-
grabnis. Spottisch fragen sie, welchen Nutzen denn die Toten von den
Klagen der Frauen, den Opfergaben und den Kondolenzbesuchen haben.
Dagegen verteidigen Vertreter lokaler Praktiken ihre Interpretation vom
Ereignis Tod, das die Lebenden und Toten tiber das physische Dahin-
scheiden hinaus verbindet. In der Frage, wie sich Trauer in angemessener
islamischer Form vollziehen kann, akzentuiert sich ein Diskurs, der die
muslimische Welt seit geraumer Zeit beschiftigt. Im Sudan ist, wie in vie-
len muslimischen Gesellschaften, die Frage »Was ist ein guter Muslim/

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

230 RurH KLEIN-HESSLING

eine gute Muslima?« ein zentraler Gegenstand zur Bestimmung einer is-
lamischen Identitit geworden. Die miteinander konkurrierenden Defini-
tionen des »wahren« Islam erzeugen ein Klima von Unsicherheit, in dem
nichts mehr garantiert zu sein scheint und lokale Praktiken wie die Art
des Trauerns, des Feierns, der Kleidung oder der Haltung beim Gebet als
unislamisch ausgemacht werden. So operieren die sozialen Akteure in
»Riumen von Zweifeln und Mehrdeutigkeiten« (Masquelier 1996: 240).
Hinter dem Diskurs tiber das angemessene islamische Verhalten steht die
Neuverhandlung des kulturellen Konstrukts »Islam«. In diesem Aufsatz
analysiere ich am Beispiel des Trauerrituals, wie soziale Praktiken im
Zuge des Diskurses tiber islamische Identitit verindert werden.

Seit der sogenannten »Revolution der Nationalen Rettung« (thaurat
al-inqad al-watani) im Juni 1989 unter Fihrung von Oberst Umar Has-
san al-Bashir versucht das gegenwirtige sudanesische Regime eine rein
islamische Ordnung (al-nizam al-islami) herzustellen, die alle Lebensbe-
reiche einschliefit. Dabei geht es nicht nur um die religiose Besetzung
von Alltagspraktiken, Geschiftsgebaren oder Sprache, sondern auch um
eine Modernisierung der Gesellschaft (Beck 1992-1993: 485).> Mit der
»islamischen Ordnung« ist eben nicht nur die Religion im engeren Sinn,
sondern die Umstrukturierung der 6ffentlichen Verwaltungen, der Wirt-
schaft und des Bildungswesens gemeint.

Verlifit man die Makroebene der gesellschaftlichen Analyse und wen-
det man sich den Alltagspraktiken der sozialen Akteure zu, so liflt sich
feststellen, daf} es sich bei der zunehmenden Islamisierung vieler Lebens-
bereiche nicht so sehr um die Verankerung einer homogenen (Staats-)-
Ideologie handelt, sondern um die Ausdifferenzierung von (islamischen)
Lebensstilen, die dem lokalen Milieu angepaft werden.

In den letzten Jahren erschien eine Anzahl von Studien, die nach der
Bedeutung des modernen Islam fiir Frauen fragen. In der Analyse wer-
den sie als soziale Akteure wahrgenommen, und die islamische Moderne
in ihrer Lebenswelt kontextualisiert (vgl. z.B. Macleod 1991; Werner
1997; Zuhur 1992). Im Mittelpunkt der Studien stehen junge Frauen,
haufig Universititsabsolventinnen, die sich durch den Akt der Ver-
schleierung demonstrativ von ihren Geschlechtsgenossinnen abgrenzen.
Durch die Fokussierung auf das urbane Umfeld entsteht der Eindruck,
dafl der Islamismus ein vornehmlich stidtisches Phinomen ist. Im Mit-
telpunkt meiner Analyse steht dagegen das rurale Milieu, genauer: ein
nubisches Dorf im Nordsudan. Ich betrachte das Dorf als eine lokale
Arena: Unterschiedliche Diskurse tiber Moderne, Islam, Bildung und

14,02.2026, 07:16116,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamische Identitit im Nordsudan 231

Emotionen, um nur einige zu nennen, bilden ein vielstimmiges Szenari-
um, in welchem Alltagspraktiken ausgehandelt werden. Gefithrt werden
diese Dispute von Vertretern und Vertreterinnen verschiedener sozialer
Gruppen. Um die Handlungslogik und die Interaktion der Akteure
nachzuvollziehen, ist eine Kontextualisierung der Diskurse notwendig.
Die Akteure verorten sich im lokalen Milieu, internationale Netzwerke
sind aber lingst etabliert und werden in die Aushandlungsprozesse ein-
bezogen. So sind verwandtschaftliche und nachbarschaftliche Beziehun-
gen genauso in Betracht zu ziehen wie die translokalen Verbindungen
der Menschen aufgrund erhohter Mobilitit und der historisch belegten
Geschichte der nubischen Migration.

Als Vertreterinnen einer neuen Agenda nehmen Frauen, die fiir einen
modernen islamischen Lebensstil eintreten, am sozialen und politischen
Geschehen im Dorf teil. Die Symbolkraft islamistischer Politik spielt hier
eine herausragende Rolle und wird von den Vertreterinnen verschiedener
sozialer Gruppen mit unterschiedlicher Intention benutzt. In diesen
Kontext gestellt, wird die Frage »Wo endet die Trauer?« neu ausgehan-
delt. Es sind gerade die lokalen Praktiken der Frauen, allen voran die
Trauerklagen, die besonders scharf angegriffen werden. Wenn in diesem
Zusammenhang von Trauerklagen die Rede ist, sind damit kollektive
Auferungen iiber Schmerz und Verlust gemeint, wie sie in vielen musli-
mischen und mediterranen Gesellschaften praktiziert werden. Im Fall des
hier vorgestellten Dorfes handelt es sich um das durchdringende, schrille
und rhythmische Weinen und Klagen der Frauen. Es geht dabei nicht um
einen Ausdruck der individuellen Verfassung der Frauen, sondern um
offentlich zur Schau gestellte Emotionen. Dieser Ausdruck von Emotion
spiegelt einen offentlich regulierten Diskurs wider (Appadurai 1990).
Der hier beschriebenen lokalen Praxis werden alternative religiose Prak-
tiken gegentibergestellt. Inwieweit hier neue Raume fiir Frauen entstehen
(Lachenmann 1992, 1994) und diese auch die bestehende Geschlechter-
ordnung verandern, soll im folgenden niher untersucht werden.

Die ambivalente Haltung der Menschen in Wad Minia gegeniiber den
Trauerzeremonien lifit sich bereits an der Art und Weise erkennen, wie
meine Anwesenheit bei dem Ritual kommentiert und bewertet wurde. In
der ersten Zeit meines Aufenthaltes riet mir meine Gastgeberin von der
Teilnahme an Trauerzeremonien ab. Die Beerdigung, so erzahlte sie mir,
sei ein scheufllicher Anblick, die Frauen benihmen sich ungebuhrlich,
und lachend imitierte sie das Klagen der Frauen. Nach einigen Wochen
anderte sie ihre Einstellung, und ich wurde zu einem ersten Kondolenz-

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

232 RurH KLEIN-HESSLING

besuch aufgefordert. Durch den fast einjihrigen Aufenthalt im Dorf
wurde meine Teilnahme an Trauerzeremonien immer mehr zu einer
Selbstverstindlichkeit, in manchen Fillen wurde sie auch als Teil meiner
sozialen Verpflichtungen angesehen. Als ich nach einer kurzen Reise in
das Dorf zurtickkam, fragte mich einige Tage spiter bei einer zufilligen
Begegnung eine Dorfbewohnerin beinahe vorwurfsvoll, warum ich im-
mer noch nicht das Trauerhaus einer mit meiner Gastgeberin verwandten
Familie aufgesucht hitte.* Die Bedeutung des Trauerrituals wurde mir
auch durch die Fragen bewuf3t, mit denen die Frauen meine Anwesenheit
in einem Trauerhaus kommentierten. »Hast du geweint?«, so wurde ich
gefragt, und mit Blick auf den Wechsel von Gliick und Ungliick im Le-
ben eines Menschen, der durch die Ubergangsrituale strukturiert wird,
hief§ es: »Jetzt kennst du das Siiffe und das Bittere aus unserem Leben.«

DAs DORF

Das Dorf Wad Minia liegt in dem Nordstaat der Republik Sudan, ca. eine
Autostunde entfernt von der Provinzhauptstadt Dongola. Die Mehrheit
der rund 2.000 Dorfbewohner sind Danaqla und somit Nubier, weiterhin
leben sedentarisierte *Arab (ehemalige Nomaden) und eine kleine Grup-
pe von Nachkommen ehemaliger Sklaven im Dorf. Der Nil und die Be-
wisserungskanile sind die Lebensader der Region. Entlang des Nils, jen-
seits der fruchtbaren Felder erstrecken sich die Siedlungen. Die Felder
am Nil sind als Erbland im Besitz der alteingesessenen Danaqla-Fami-
lien. Das Pachtland eines nahegelegenen Bewdasserungsprojektes bietet
einem Grofiteil der Dorfbevdlkerung, unabhingig von der Herkunft, ei-
ne Existenzgrundlage. Durch die seit den 70er Jahren verstirkte Migra-
tionsbewegung nach Saudi-Arabien und in die benachbarten erdolexpor-
tierenden Staaten hat sich die dérfliche Okonomie entscheidend verin-
dert und zur sozialen Differenzierung gefiihrt. Die Migrationsrate ist im
Vergleich zu umliegenden Ortschaften mit 25 % der minnlichen Bevol-
kerung relativ gering. Dennoch gilt auch hier, dafl durch Migration nach
Saudi-Arabien, Libyen oder in die Golfstaaten die lindlichen Gebiete des
Sudan lingst in Globalisierungsprozesse eingebunden sind. Auch audio-
visuelle Medien wie Radio und Videorekorder tragen zu verinderten
Kommunikations- und Informationsstrukturen bei. Zwar bleiben Frauen
und die Familien der Migranten in der Regel im Herkunftsdorf zurtick,

14,02.2026, 07:16116,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamische Identitit im Nordsudan 233

aber die soziale Landkarte der Dorfbewohner umfafit neben den Dérfern
der Region und den urbanen Zentren des Landes auch Dschidda und Ri-
ad, London und Berlin. Ein kontinuierlicher Informationsaustausch auf
transnationaler Basis ist die Folge.

EIN TODESFALL

Ein Todesfall in Wad Minia betrifft alle Menschen im Dorf und zieht
umfangreiche Verpflichtungen nach sich. Ich werde im folgenden auf ei-
nen Todesfall eingehen, der als exemplarisch fiir Beerdigungszeremonien
im Dorf und der daraus resultierenden Diskurse tiber die angemessene
Form der Trauer steht: Als im Februar 1996 die verwitwete Aisha Kom-
bo im Alter von etwa 60 Jahren starb, war ihre Beerdigung, wie tiblich,
eine Angelegenheit, die das Dorfleben aus der alltiglichen Routine rif.
Einige Tage vor ihrem Tod war Aisha aus dem Krankenhaus entlassen
worden. Mit einer Genesung war nicht mehr zu rechnen, und sie starb in
Anwesenheit ithrer Tochter in threm Haus. Kurz vor ihrem Tod riefen
die Tochter einen Sheikh, um fiir Aisha die Sure » Ya Sin« lesen zu lassen,
die besonders in Todesfillen rezitiert wird. Die Nachricht von Aishas
Tod verbreitete sich innerhalb von Minuten. Das laute Weinen der Frau-
en rief die Nachbarschaft zusammen, und junge Minner wurden ge-
schickt, um die Menschen in weiter entfernt liegenden Vierteln zu infor-
mieren. So erfuhren auch meine Gastgeberin und ich von Aishas Tod.
Alles stehen und liegen lassend, begaben wir uns in das Trauerhaus (a/-
bait al-bika). Die Frauen trafen sich im Hof von Aishas Haus, wihrend
die Minner sich in der Moschee des Viertels versammelten. Kaum tiber-
schritten die Frauen die Schwelle zum Hof, da stimmten sie in das hohe,
schrille, rhythmische und ergreifende Weinen ein, das kennzeichnend fiir
die bika (Trauerzeremonie) ist. Dabei umarmte eine Frau die andere, ge-
meinsam lieflen sie sich auf die Knie nieder, und iiber die Schulter der
anderen hinweg begannen sie das ritualisierte Klagen und Weinen. Kurz
darauf 16sten sie sich voneinander, erhoben die Hinde und beteten die
erste Sure aus dem Koran. Anschliefend wandte sich jede einer neuen
Gruppe zu und wiederholte das Ritual. Die Frauen im Hof schienen eine
einzige Welle des Lamentierens und des Wehklagens zu formen. Lang-
sam suchten die neu angekommenen Frauen einen Weg in die Mitte des
Hofes, wo sich Aishas Tochter aufhielten. Im Zentrum des Geschehens

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

234 RurH KLEIN-HESSLING

stand Sakina, die ilteste Tochter. Gemeinsam mit threm Mann und ihren
zwei Kindern lebte sie in London und war auf einen Besuch zu ihrer
kranken Mutter ins Dorf gekommen. Sakinas Kleidung war in Unord-
nung geraten, der tob’ fiel von ihren Schultern, sie bewarf ihre unbe-
deckten und offen fallenden Haare mit Staub, rief nach ihrer Mutter und
beklagte ihr Schicksal, so lange und so weit von ihrer Mutter entfernt
gelebt zu haben. Einige Frauen versuchten Sakina mit Worten und Ge-
sten zu mafligen. Thre Tante viterlicherseits forderte sie zum Sprechen
der ersten Koransure (fatiha) auf und erinnerte sie daran, dafl der Tod
der Mutter dem Willen Gottes entsprach. Thre Ermahnungen nutzten
nichts. Auch der Sheikh betrat den Hof und versuchte, wenn auch er-
folglos, die weinenden Frauen mit dem Wort »sabr« (Geduld) zu be-
schwichtigen. Mit einem spottischen Ton in der Stimme kommentierte
eine iltere Frau neben mir, die Sakinas Verhalten beobachtete: »Bis zu
ithrer Abreise wird sie nicht aufhdren zu klagen.« Sakinas expressives
Klagen endete schliellich in einer Ohnmacht.

Nicht alle Frauen praktizierten die bika in der oben beschriebenen
Form. Einige Kondolenzbesucherinnen rezitierten die fattha (Name der
ersten Sure) mit den engsten Familienangehorigen der Verstorbenen und
verweilten nur wenige Minuten im Trauerhaus. Diese Frauen vertraten
die Meinung, daf} die bika eine unislamische Form der Trauerbezeugung
darstelle. In stiller Ubereinkunft wurden sie von den anderen Trauernden
nicht in den kollektiven Ausdruck der Trauer eingeschlossen. In gemi-
Bigtem Modus sprach man gemeinsam mit ihnen die vorgeschriebenen
Gebete.

In der Zwischenzeit wurde, verborgen vor den Augen der Frauen, im
Haus die Verstorbene von einigen alteren weiblichen Verwandten gemifl
den rituellen Vorschriften gewaschen. Nach der Reinigung legten sie den
Korper auf ein angarib (traditionelles Holzbett) und bedeckten ithn mit
einem Strohteppich und Palmenzweigen. Vier junge Minner trugen die
Bahre in den Hof. Hier hatten die Tochter der Verstorbenen noch einmal
Gelegenheit, sich von der Mutter zu verabschieden. Dann trugen die
Minner die Bahre im schnellen Schritt zur nahegelegenen kleinen Mo-
schee, in der die minnlichen Trauergiste schon warteten. Unter Anlei-
tung des Sheikhs sprachen sie die Totengebete und machten sich schlief3-
lich auf den Weg zum Friedhof, wo das Grab schon ausgehoben war. Die
Frauen blieben im Hof zuriick. Nachdem die Tote aus dem Hof getragen
worden war, erhob sich noch einmal ein letztes schrilles Wehklagen, bis
sich schliefllich die Atmosphire beruhigte. Alle Betten und Stithle wur-

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamische Identitit im Nordsudan 235

den in ein Zimmer getragen und Strohteppiche ausgelegt. Diese und die
folgenden Nichte wiirde niemand in dem Trauerhaus in Betten schlafen.
Als ich an diesem Tag in das Haus meiner Gastfamilie kam, bemerkte
meine Gastgeberin: »Was war es doch fiir eine emotionale bika. Es war
beangstigend.«

Das Trauerhaus wurde in den folgenden Tagen von Nachbarinnen und
Verwandten aufgesucht. Auch aus den umliegenden Dorfern kamen neue
Kondolenzbesucherinnen. Immer wieder erhob sich das schrille, rhyth-
mische Weinen der Frauen tiber die Hofmauern. Aus der Moschee dran-
gen die Stimmen der Minner heriiber, die abwechselnd Abschnitte aus
dem Koran lasen. Auch im Hof der Frauen wurde regelmiaflig der Koran
rezitiert. Die Initiative hierfir ging von Magda aus, einer Nichte von
Aisha, die an der islamischen Universitit in der Hauptstadt studierte. In
virtuoser Manier trug sie morgens nach dem Friihstiick, wenn die Anzahl
der weiblichen Giste am grofiten war, Passagen aus dem Koran vor. Die
Giste scharten sich um sie und lauschten ihrer Rezitation. Auch Vertre-
terinnen des neuen islamischen Lebensstils, die mir versicherten, ihre
Zeit normalerweise nicht im Trauerhaus zu »verschwenden«, erschienen,
um Magda zuzuhoren. Denn, so erklirte mir Magda, den Koran zu lesen
gilt nicht nur als segensreich fiir die Rezitatorin, sondern auch fiir die
Zuhorerinnen. Den spiten Nachmittag nutzte Magda fiir religiose Un-
terweisungen. Sie dozierte tiber islamische Lebensfithrung, beschrieb die
Zustinde in Paradies und Holle und ermahnte die Frauen, keine iiber-
flussigen Trinen zu vergieflen. Sie unterstrich ihre Ausfilhrungen mit
dem Koranvers: »Siche, nicht wirst du die Toten horend machen und
nicht wirst du machen, daf§ die Tauben den Ruf horen, wenn sie den
Riicken kehren.«®

Nicht alle Frauen waren gleichermaflen von Magdas Rezitation ange-
tan. Einige éltere Frauen erhoben sich demonstrativ, sobald Magda mit
ithrem Vortrag begann, und zogen sich in eine ruhige Ecke des Hofes zu-
rtck, wo sie ihre Gespriche ungestort fortsetzten.

Am dritten Tag endeten mit dem Verteilen von Almosen die Trauerfei-
erlichkeiten. Die Teppiche wurden wieder eingerollt, die Betten in den
Hof gestellt, und die Tochter tibernahmen die Essenszubereitung. Aber
noch Wochen nach dem Ereignis blieb das Haus von Aisha Kombo Mit-
telpunkt des sozialen Lebens im Viertel. Téglich trafen sich Nachbarin-
nen und Verwandte in dem Haus, immer noch kamen Besucherinnen
von entfernt liegenden Ortschaften, Neuigkeiten wurden ausgetauscht,
und eine Handlerin nutzte die Gelegenheit, handgefertigte Produkte aus

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

236 RurH KLEIN-HESSLING

Stroh zu verkaufen. Diese Treffen hatten den Charakter geselligen Zu-
sammenseins. Von Zeit zu Zeit aber erinnerte eine Frau die Anwesenden
an den eigentlichen Sinn des Zusammentreffens, und ein gemeinsames
Gebet wurde im Andenken an die Verstorbene gesprochen.

DAs KLAGEN DER FRAUEN

Nach Clifford Geertz (1987) ist kulturelle Homogenitit Voraussetzung
fir die Durchfiihrung eines Rituals. Andererseits zeigt die ethnographi-
sche Beschreibung von Aisha Kombos Begribnis, daf kulturelle Zere-
monien keineswegs einen statischen Verlauf nehmen, sondern eine inha-
rente Dynamik aufweisen. Die realen Bedingungen wihrend eines Ritu-
als werden von unterschiedlichen sozialen Gruppen konstituiert, deren
auseinandergehende Intentionen und Meinungen sich auch in der Durch-
fihrung des Rituals niederschlagen. In seiner Studie iber eine Beerdi-
gung in Zentral-Java stellt Geertz fest, dafl den

Leuten ... eine Nihe aufgezwungen [wird], der sie gerne entgehen wiir-
den; eine Nihe, bei der die Inkongruenz zwischen den gesellschaftlichen
Voraussetzungen des Rituals (>wir alle sind kulturell homogene Bauernv)
und den tatsichlichen Gegebenheiten (>wir sind ganz verschiedene Grup-
pen von Leuten, die trotz ernster Meinungsverschiedenheiten iiber die
richtigen Werte gezwungenermaflen zusammenleben<) eine tiefe Unsi-
cherheit ... hervorruft (Geertz 1987: 131-132).

Die Diskussionen tiber Aishas Beerdigung, die noch Tage und Wochen
nach dem Ereignis von den Dorfbewohnerinnen gefithrt wurden, verwei-
sen auf den Dissens tiber die Bedeutung des Todes in der Dorfgemein-
schaft. Dabei wurden das expressive Klagen der Tochter, ihre nachlissige
Kleidung und die Ohnmacht genauso diskutiert wie die hohen Kosten,
die ungeachtet der finanziellen Verhaltnisse der Familie bei der Beerdi-
gung anfallen. Vom Sheikh einer als besonders puritanisch geltenden
muslimischen Gemeinde wurden die Klagen der Frauen als unislamische
Tradition (adat al-jabilin) verurteilt, und er wies darauf hin, daff die
Frauen seiner Gemeinschaft weder klagten noch tagelang das Trauerhaus
besuchten.

Im Kontext der Verunsicherung iiber die angemessene Form der Trau-
er bewegen sich die unterschiedlichen Akteure auf Aishas Beerdigung

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamische Identitit im Nordsudan 237

zwischen den Polen lokaler Praxis — dazu gehort u.a. das Klagen der
Frauen (bika) — und den Angeboten einer islamischen Modernisierung,
wie etwa das Gebot nach Mifligung (sabr) und das Hinzuziehen der
schriftlichen religiosen Quellen.

Jede Beerdigung im Dorf wird von dem Disput der (bika) begleitet.
Catherine A. Lutz und Lila Abu-Lughod (1990) betonen den Unter-
schied zwischen sozialem und individuellem Ausdruck von Emotionen.
Das hier beschriebene Weinen ist ein kollektiver Ausdruck von Schmerz
und Verlust und fiir die Offentlichkeit bestimmt, somit eine soziale
Emotion.” Die Frauen in Wad Minia sind sich der Konventionalitit von
Emotionen sehr wohl bewufit. Sie unterscheiden zwischen sozialem und
individuellem Ausdruck von Gefiihlen, und nur die sozialen Emotionen
werden positiv bewertet. Zum Beispiel wird von einer Braut erwartet,
dafl sie wihrend der Hochzeitsfeierlichkeiten demonstriert, wie wider-
willig und in Tranen aufgelost sie ihr Elternhaus verlafit. Auch von Kon-
dolenzbesucherinnen wird erwartet, daf§ sie in das laute Lamentieren und
Klagen einfallen. Dagegen halten Frauen sich gegenseitig an, individuelle
Gefiihlsausbriiche zu unterlassen. Bittere Erfahrungen tibertragen sie in
sozial anerkannte Formen von Emotionen wie Gedichte oder Lieder.®

Die Konnotation von Tod und dem damit verbundenen Klagen und
Weinen kommt auch in dem Ausdruck al-bait al-bika (das Trauerhaus)
zum Vorschein. Bika leitet sich von dem Verb yabki ab, das tbersetzt
»weinen« bedeutet. Al-bait al-bika heifit somit wortlich tibersetzt »Haus
des Weinens«. In der Alltagssprache habe ich Frauen selten den eher
formalen Ausdruck al-bait al-azza sagen horen, was die zutreffendere
Ubersetzung fiir »Trauerhaus« ist.

Ob eine Frau klagt oder nicht, ist auch auf ein situatives Moment zu-
riickzufithren. Eines Tages nahm ich an einer Trauerzeremonie teil, bei
der die Familie des Toten keine Totenklagen und lautes Weinen wiinsch-
te. Als eine éltere Frau die Schwelle zum Trauerhaus tiberschritt, begann
sie augenblicklich mit dem schrillen ritualisierten Weinen. Schnell raunte
man ihr zu, daf} das Weinen in diesem Haus unerwiinscht sei. Augen-
blicklich stoppte sie ihr Klagen und betete in moderatem Ton die fatiha.
Das Potential der Frauen, so zeigt dieses Beispiel, ist also keineswegs auf
die bika allein beschrinkt. Aus einem mehr oder weniger reichhaltigen
Repertoire werden situativ unterschiedliche Moglichkeiten der rituali-
sierten Trauer ausgeschopft.

Die kollektive Aulerung der bika bietet eine Moglichkeit der Identifi-
kation an. So demonstrieren auch Frauen, die nicht direkt vom Todesfall

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

238 RurH KLEIN-HESSLING

betroffen sind, ihre Anteilnahme mit der Familie und stellen soziale Bin-
dungen her. Die Sinnhaftigkeit dieses Handelns ist aber nur dann gege-
ben, wenn der Tod als kollektives und die gesamte Dorfgemeinschaft be-
treffendes Ereignis verstanden wird. In diesem Fall stellt der Tod eine
Herausforderung an die soziale Ordnung der Gemeinschaft dar. Zur Re-
konstruktion dieser Ordnung dienen Riten der Trennung und anschlie-
enden Re-Integration in die Gemeinschaft.” Ein umfangreiches Reper-
toire religioser Praktiken gehort zu dieser Ubergangsphase. Im oben ge-
nannten Fall von Aishas Tod sind das Zusammentreffen der Trauernden
im Haus und in der Moschee, die rituelle Waschung der Leiche, das Ent-
fernen der Mobel wihrend der Trauerperiode, die Trennung der weibli-
chen Familienangehorigen von den Alltagsarbeiten, die abschlielende
Trauerfeier am dritten Tag und das Wiederaufstellen der Mobel Beispiele
fir die Ritualisierung von Trennung und allmihlicher Re-Integration.
Ein wesentliches Thema des Trauerrituals ist die Etablierung bzw. Siche-
rung sozialer Beziehungen. Wihrend der Dauer der Trauerzeremonie
miussen zahlreiche Giste mit Speisen, Tee und Kaffee versorgt werden.
Die Bewirtung der Giste symbolisiert Generositit, Ehre und Prestige.
Der dritte Tag bildet den offiziellen Abschluff der Trauerzeremonie. Ein
Schaf wird geschlachtet und als Almosen (sadaqa) an Arme und Bediirf-
tige verteilt. Jeder Kondolenzbesucher entrichtet an diesem Tag eine
Geldsumme fiir die Hinterbliebenen. Die Zahlung dient als Beitrag fiir
die Unkosten, die wahrend der Beerdigung entstanden sind und wird
von einem bzw. einer Bevollmichtigten im Detail schriftlich festgehalten.
Da diese Beteiligung als reziproker Akt verstanden wird, kann so von
den Gebern im umgekehrten Fall eine dhnlich hohe Summe erwartet
werden."

Die Beerdigungsrituale driicken Solidaritit und Harmonie aus, gleich-
zeitig enthalten sie auch Konfliktpotentiale. Im Wettbewerb um sozialen
Status werden die Ausgaben fir die Bewirtung der Giste in die Hohe ge-
schraubt. Die hohe Summe, die Aishas Familie fiir die Beerdigung auszu-
geben bereit war, wird von vielen Dorfbewohnern als Skandal empfun-
den. Gleichzeitig werden auch Erwartungen geweckt, da Aishas Tochter
mit einem Migranten verheiratet ist. Durch die Migration und die damit
einhergehende soziale Differenzierung sind die Kosten fir Hochzeiten,
Beerdigungen und andere soziale Ereignisse in den letzten zwei Jahr-
zehnten enorm gestiegen. Um die Ausgaben zu reduzieren, beschlof§ der
Dorfrat im Konsens mit der Dorfbevélkerung die Verkiirzung der Trau-
erfeierlichkeiten von ehemals sieben auf drei Tage; dhnliche Mafinahmen

14,02.2026, 07:16116,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamische Identitit im Nordsudan 239

wurden auch in bezug auf Hochzeiten ergriffen. Dennoch gibt es Gele-
genheiten genug, diese Mafinahmen zu umgehen. Unter Berufung auf die
soziale Verpflichtung, Giste angemessen zu bewirten, werden Trauerfei-
erlichkeiten z.B. ausgedehnt.

Soziale Beziehungen werden nicht nur mit den Lebenden ausgedriickt,
sondern auch die Bindungen zu den Toten werden betont. Die Rituale,
die den Tod in Wad Minia begleiten, interpretieren den Tod als eine gra-
duelle Abtrennung von der sozialen Welt der Lebenden. Die Beziehun-
gen zwischen den Lebenden und den Toten werden durch Gebete, Wei-
nen und Erinnerungszeremonien unterstrichen. Anders ausgedriickt:
»The living and the dead continue to have a lot to say to each other and
do for each other after death« (Bowen 1993: 262). Mit Ausrufen wie »ya
ummi« (oh, meine Mutter) oder »ya uchti« (meine Schwester) definieren
die trauernden Frauen die soziale Beziehung, in der sie zu der Verstorbe-
nen standen. Im Gegensatz dazu rufen die Manner in ihrer Trauer vor-
nehmlich Allah an und erinnern so an die Beziehung zwischen Gott und
den Menschen (El Aswad 1987: 237). Dabei erfahrt die Anrufung Allahs
gesellschaftliche Anerkennung, wihrend die Anrufung eines Menschen,
egal ob lebend oder tot, in einer Krisensituation als verwerflich angese-
hen wird."! Durch Besuche auf den Friedhofen, Schmiicken der Griber
an Festtagen, Bereitstellen von Wasserkriigen an den Gribern, »um die
Engel milde zu stimmenc, aber auch durch Besuche von Heiligengrabern
werden die Beziehungen, die die Lebenden zu den Toten unterhalten,
manifestiert.

Die oben erwihnten Aspekte der Trauer sind geschlechtsspezifisch
strukturiert und implizieren eine Hierarchie, bei der die Praktiken der
Frauen als weniger islamisch angesehen werden. Analytische Konzepte,
die Frauen als alleinige Vertreterinnen lokalen Wissens betrachten, wih-
rend die Minner Trager des formalisierten islamischen Wissens sind, sind
allerdings unzureichend. Nadia Abu-Zahra (1997) verweist auf das Netz
sozialer Beziehungen zwischen Vertretern islamischer Institutionen, Ge-
lehrten, Sufis und gliubigen Frauen und Miannern. Dadurch entsteht ein
kontinuierlicher Austausch von Wissen. So sind auch Frauen mit Prakti-
ken vertraut, die der islamischen Lehre entsprechen. Die rituelle Wa-
schung, das Sprechen der Totengebete und die islamische Lehre vom Tod
ist den Frauen im Dorf bekannt und wird in der Praxis verarbeitet.

In der Inszenierung von Aisha Kombos Beerdigung ist das dominante
Thema die Frage nach der angemessenen Form der Trauer. In der sozia-
len Interaktion, die sich verbal, gestisch und symbolisch ausdriickt, wird

14,02.2026, 07:16116,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

240 Rute KLEIN-HESSLING

die Dynamik, die die Zeremonien begleitet, deutlich. Alle Vorkommnis-
se, Ereignisse, Auflerungen und das Benehmen werden in der Frauenge-
meinschaft registriert und kommentiert. Wie benimmt sich wer? Wie
wird der Augenblick von Schmerz und Verlust in der Offentlichkeit dar-
gestellt? In welcher Kleidung treten die einzelnen Akteure auf? Zu wel-
chen Mitteln und Praktiken greifen sie?

Zwei Charaktere fallen besonders auf: Sakina, die Tochter, deren ex-
pressives Klagen auf Kritik stofit, und Magda, die sich als Spezialistin ei-
nes neuen Wissens erweist, das seine Wurzeln nicht im lokalen Umfeld
hat, sondern mit dem Anspruch antritt, eine textualisierte und universale
islamische Praxis zu vertreten. Beide reprisentieren sich als Agentinnen
eines bestimmten Diskurses und positionieren sich dadurch in der Dorf-
gemeinschaft.

Sakina ist 35 Jahre alt und mit ithrem Cousin viterlicherseits (wad
amm) verheiratet. Seit zehn Jahren lebt sie mit ihrem Mann und den zwei
Kindern in England. Thre Familie im Dorf hat sie in dieser Zeit nur ein-
mal besucht. Aufgrund der schweren Krankheit der Mutter kam sie jetzt
kurz vor ihrem Tod gemeinsam mit ihren Kindern zuriick. Thr Verhalten
auf der Beerdigung wird mit grofler Aufmerksamkeit verfolgt. Thre Art
des Trauerns kommentieren die Frauen im Dorf noch lange nach dem
aktuellen Ereignis. Sie prisentiert sich in ihrer Klage und der demonstra-
tiv zur Schau gestellten Vernachlissigung der dufleren Erscheinung als
Vertreterin einer lokalen Praxis. Gleichzeitig ist sie unter den vielen
Frauen eine der wenigen Migrantinnen, die durch ihre lange Abwesen-
heit langst nicht mehr im Alltag des Dorfes verwurzelt ist. Es kommt zu
einem scheinbaren Widerspruch, dafl die Migrantin soziale Praktiken im
Dorf neu belebt oder besser: in einem neu gesetzten Kontext konstruiert,
die in dieser Form lingst nicht mehr in Wad Minia ausgetibt werden. Im
Bewufitsein, daf} gerade die bika ein offentlich regulierter Diskurs ist,
weif} Sakina, dafl ithr Verhalten besonders aufmerksam beobachtet wird.
Wird sie demonstrieren, daff die kulturellen Muster im Dorf fiir sie keine
Bedeutung mehr haben, oder wird sie sich als »Tochter des Dorfes« (bitt
al balad) zu erkennen geben? Die bika bietet Sakina eine Ausdrucks-
form, lokale Identitit zu demonstrieren trotz ihres Status als Migrantin.
So kultiviert die Migrantin die Praxis der bika, die im Dorf selbst schon
seit Jahren in ihrer expressiven Form nicht mehr ausgetibt wird. Die so-
ziale Bedeutung des Ereignisses Tod wird allerdings zunehmend zurtick-
gedrangt und durch andere Interpretationen ersetzt, wie ich im folgenden
aufzeigen werde.

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamische Identitit im Nordsudan 241

»DIE TRAUER ENDET AM FRIEDHOF« — ALTERNATIVE KONZEPTE DER TRAUER

Die bika stellt eine Form dar, mit Trauer und Verlust umzugehen, vor
allem ist sie ein kollektiver Ausdruck von Trauer. Die Ereignisse nach
Aishas Tod zeigen aber auch die Spannungen, die dieses Ritual begleiten.
Zwar ist das Weinen eine kulturelle Kompetenz der Frauen, durch die
man sich der Zugehorigkeit zur Gemeinschaft und der Solidaritit versi-
chert. Aber es wird auch belachelt, abgewertet und als unislamische Tra-
dition (adat al-jahilin) klassifiziert. Damit wird ihm jede religiose Legi-
timitit entzogen. Diese Kritik ist nicht neu. Die »Tradition der Trinen«
(Jonker 1996: 132) lifit sich in vielen islamischen Texten verfolgen. Als
Sammler und bedeutsamer Kommentator der Hadithe (iiberlieferte Aus-
sagen des Propheten) faffit Al-Bukhari im »Buch der Beerdigungszere-
monien« (al-kitab al-jina’iz) zusammen, daff das Weinen der Frauen
zwar ungern gesehen wird (makrub), aber keine Sinde (haram) sei (zi-
tiert nach Abu-Zahra 1997: 511.).

Fiir die islamischen Modernisten aber bleibt das Weinen die Quintes-
senz eines irrefithrenden religiosen Rituals. Mit der Phrase »Die Trauer
endet am Friedhof« verdeutlichen sie ihre Ablehnung. Zu horen ist diese
Phrase mittlerweile auch bei der Bekanntgabe von Todesfillen im regio-
nalen Radiosender. Lassen Familien einen Todesfall mit diesem Zusatz
im Radio verkiinden, signalisieren sie, dafl die bika nicht erwiinscht ist.

In der neuen islamischen Lehre wird das Weinen als kufr (Unglauben)
bezeichnet. Sich auf den Koran beziehend, stellt ein Dorfbewohner fest:

Im Koran gibt es kein Weinen. Natirlich kannst du gehen und kondolie-
ren, aber die Menschen sollten keine sadaga (Almosen) machen, sie sollen
weder schlachten, noch sollen sie weinen. Den Toten niitzt das Weinen
nicht.

Der Tod wird von den islamischen Modernisten weniger als ein kollek-
tives Ereignis angesehen als vielmehr als eine auf das Individuum bezo-
gene Angelegenheit. In der Rhetorik der Modernisten wird die Idee der
Eigenverantwortlichkeit des Menschen betont. Fiir seine Taten ist dem-
nach jeder selbst verantwortlich und muf sie vor Gott am Tag des Jiing-
sten Gerichts rechtfertigen. Die Individualisierung des Todes hat auch
weitreichende Konsequenzen fiir die Hinterbliebenen und die Dorfge-
meinschaft. Die Anstrengungen der Lebenden, im Namen der Toten Gu-
tes zu tun, etwa durch die Almosen, die am dritten Tag des Begrabnisses
verteilt werden, sind fiir die Modernisten verfehlt. Mehr noch, sie kon-

14,02.2026, 07:16116,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

242 Rute KLEIN-HESSLING

terkarieren die Idee eines individuellen Bewertungssystems, durch wel-
ches sich das Individuum als gottgefillig auszeichnen kann. Auflerdem,
so argumentieren die islamischen Modernisten, driickt das Weinen nichts
anderes als einen Protest gegeniiber dem Willen Gottes aus. Diese theo-
logischen Uberlegungen wurden mir von einer Anhingerin der als be-
sonders rigide und puritanisch geltenden Ansar al-Sunna-Gemeinschaft'?
mit einem einfachen Beispiel erklart:

Stell dir vor, das Buch in deiner Hand gehort mir. Weinst du dann, wenn
ich es dir wegnehme? Natiirlich weinst du nicht, weil es nicht dir gehért.
Genauso ist es mit meinem Bruder. Stirbt er, weine ich dann? Nein, weil
er nicht mir gehort. Er ist Gottes Schopfung, und es ist in Gottes Macht,
mit thm zu tun, was er will.

Diese Interpretation zeigt eine verinderte Bedeutung des Todes in der
Gesellschaft. Das Weinen der Frauen als Ausdruck sozialer Beziehungen
wird als minderwertig und unreligids abgewertet. Als eine Folge dieser
Interpretation werden die Klagen und die damit einhergehenden Prozes-
se von Solidarisierung und Versicherung sozialer Bindungen ausgehohlt.
Dem steht die zentrale Bedeutung einer eschatologischen islamischen
Rhetorik gegeniiber. Die islamischen Modernisten ritualisieren Wiirde
und Zurtickhaltung. Sie betonen das Konzept von sabr, das als »Tugend
der Miafligung« tbersetzt werden kann. Dieses Konzept ist zentral fiir
den Umgang mit dem Tod. Es steht fir die Akzeptanz von Gottes Wil-
len und erinnert die Trauernden an religios motivierte Zuritickhaltung.
Obwohl dieses Konzept eher mit der Kultur der Manner assoziiert wird,"
zeigt die oben beschriebene Beerdigung, daff auch Frauen zunehmend
auf dieses Konzept zurlickgreifen. Das Konzept von sabr ist dabei auch
Teil zahlreicher Mafinahmen zur Selbstdisziplinierung, wie sie auch in
der Einstellung zur »islamisch korrekten« Kleidung, dem Lernen und der
Auseinandersetzung mit religiosen Quellen bei den islamischen Moder-
nistinnen zum Ausdruck kommen. Die Frauen, die auf dem Begribnis
von Aisha Kombo als Vertreterinnen eines alternativen islamischen Le-
bensstils auftraten, verweigerten sich der bika mit der Phrase »Die Trau-
er endet am Friedhof«. Alternativ demonstrierten sie eine gemifligte
Form der Trauer, die zeitlich limitiert war und in der die Zuwendung zu
den Schriftquellen betont wurde. Sie prisentierten sich als Vertreterinnen
eines neuen islamischen Lebensstils, der sich auch in speziellen Kleider-
codes manifestiert. Einige der Frauen werden als munagaba bezeichnet.
Der Ausdruck munagaba wird vom Wort nigab (Gesichtsschleier) abge-

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamische Identitit im Nordsudan 243

leitet. Eine munagaba trigt demnach in der Offentlichkeit sowohl higab
(hier: dunkler Umhang, der die Haare vollstindig bedeckt und bis zu den
Knocheln reicht) als auch nigab. Der Disput uiber die bika ist allerdings
nicht allein am Kleidercode und an der Angemessenheit der Verschleie-
rung festzumachen. Es sind vor allem Frauen, die aufgrund ihrer Bildung
Zugang zu den verschriftlichten religiosen Quellen haben, die sich gegen
die lokalen religiosen Praktiken wenden. Sie sind eingebunden in einen
Diskurs um die Trauer, der nicht nur auf Dorfebene vehement gefiihrt
wird. Im stadtischen Milieu begegneten mir viele Intellektuelle, die sich
als aufgeklirt und westlich orientiert bezeichneten und die bika strikt ab-
lehnten.'

Magda, die eingangs erwihnte Absolventin der islamischen Universitit,
ist eine der Frauen, die sich auf das Konzept von sabr beziehen. Sie re-
prasentiert sich als Expertin religiosen Wissens, das sie durch ihre virtuo-
se Rezitation des Korans, das Vorlesen und die Interpretation von Er-
bauungstexten wihrend der Trauerperiode unter Bewetis stellt.

Die von Magda benutzten Texte werden weltweit vertrieben. Im Zu-
sammenhang mit dem Vertrieb dieser Texte vollzieht sich tentativ ein
Prozefl kultureller Homogenisierung von vormals diversen sozialen In-
stitutionen. Dies hat auch Folgen fiir die bestehende geschlechtsspezifi-
sche Trauerarbeit. So war die Rezitation ehemals den Minnern vorbehal-
ten, wahrend sich die kulturelle Kompetenz der Frauen in der Klage wi-
derspiegelte. Durch die Ausiibung neuer islamischer Praktiken zeigt sich
die Tendenz einer Anniherung von miannlichem und weiblichem Wissen.
Somit wird auch die die bika begleitende Hierarchie teilweise aufgeho-
ben.

Die 25jihrige Magda erringt durch die Aneignung und Anwendung
dieses Wissens in der Frauengemeinschaft eine soziale Position, die un-
abhingig von ihrem Status als junge unverheiratete Frau ist. Ihre Orien-
tierung an einer modernen Interpretation des Islam bestimmt dariiber
hinaus viele Bereiche ihres Lebens. Sie wiahlte als Studiengang »Islami-
sche Wissenschaft« und beschreibt sich selbst als »beauftragt, den Men-
schen den wahren Islam zu bringen«. Mit Kommilitoninnen bereist sie
deshalb die Dorfer der Region und bietet Frauen Kurse zu Themen der
»islamischen Lebensfihrung« an. Auch bei der Wahl eines Ehemannes
spielt ihre religiose Orientierung eine wesentliche Rolle. Als ihre Familie
sie dringt, in die Ehe mit einem Verwandten einzuwilligen, verweigert
sie ihre Zustimmung und verlobt sich kurze Zeit spiater mit einem jungen
Mann aus der Stadt, dessen religiose Einstellung, wie Magda ausfiihrt,

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

244 Rute KLEIN-HESSLING

der ihren gleicht — ein Kriterium, das bei der Wahl eines angemessenen
Ehepartners von ihr hoher bewertet wird als verwandtschaftliche Bin-
dungen."” Magda vertritt somit einen Lebensstil, der ihr Autonomie und
Entscheidungsfreiheit sichert. Souverin kann sie ihn gegentiber der Kri-
tik weiblicher Verwandter verteidigen, da er in der Rhetorik eines hege-
monialen islamischen Diskurses gefiihrt wird.

Die islamischen Modernisten stellen der Interpretation vom Tod als
graduellem Ubergang eine grundlegend andere Auffassung entgegen.
Statt eines flieRenden Ubergangs gehen sie von einer strikten Trennung
von Tod und Leben aus. Die den Tod begleitenden Rituale sind deshalb
tberfliissig, die Trauerfeier stellt einen Akt gegen den gottlichen Plan
dar.'® Diese Purifizierung von Ritualen endet teilweise in einer radika-
len Ablehnung der Trauerzeremonie. Diese Radikalitit fithrt in Wad
Minia auch zu offenen Konflikten. In einem Fall verweigerte ein junger
Mann einer Gruppe von Frauen den Zutritt in sein Haus, als diese den
Tod seiner Mutter betrauern wollten. Eine lebhafte Diskussion entstand.
Der Mann bestand darauf, keine bika zuzulassen. Die Frauen vor der
Tir antworteten ihm, daf} seine Mutter seine religiose Orientierung nicht
geteilt habe und daf sie gekommen seien, um die Mutter zu beweinen
und nicht, um dem Sohn Trost zu spenden. Aufgebracht begannen die
Frauen schliefflich, den Mann mit Staub zu bewerfen. Als einige Tage
spater eine Gruppe von Frauen diese Situation diskutierte, kommentierte
eine junge Frau: »Frither warfen die Frauen wihrend der bika Staub auf
ithre Hiupter, jetzt werfen sie mit Staub nach den Minnern.«

Zwar lehnen die islamischen Modernisten die Trauerzeremonie ab, den
sozialen Verpflichtungen, die das Ereignis Tod nach sich ziehen, konnen
sie sich aber nur bedingt entziehen. Die Frauen beteiligen sich an der
Versorgung der Kondolenzbesucher oder zahlen am dritten Tag eine
kleine Summe zur Deckung der Kosten und sind so in nachbarschaftliche
Netzwerke eingebunden. Hier zeigt sich, dafl die Auseinandersetzung
um die angemessene Trauer, die mit Blick auf vergleichbare Studien als
globaler Diskurs bezeichnet werden kann, dem lokalen Milieu angepaf3t
wird. Dieser Diskurs wird in der Alltagswelt der Frauen reflektiert und
in den hier dargestellten religidsen und sozialen Praktiken als Alltagspo-
litiken verhandelt. Sowohl vorgegebene lokale Loyalitits- und Solidari-
titsmuster wie auch das Modell eines neuen modernen Islam, der mit
dem Anspruch universaler Giltigkeit antritt, sind dabei Elemente einer
lokalen Konstruktion von Identitit.

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamische Identitit im Nordsudan 245

ABSCHLIESSENDE BEMERKUNGEN

Rituale dienen dazu, eine symbolische Ordnung herzustellen oder zu
manifestieren. Die hier aufgezeigte Dynamik wihrend einer Trauerzere-
monie illustriert, daf§ Rituale nicht nur kulturell festgeschriebene Bedeu-
tungsmuster sind, sondern Ausdruck sozialer Interaktion. In der Inter-
aktion werden gleichzeitig auch die Konfliktfelder deutlich. Unterschied-
liche Interpretationen vom Tod sind Spiegelbild einer sich wandelnden
Gesellschaftsstruktur. Okonomische und soziale Transformationen, u.a.
als Folge von Migration und Zugang zu Bildungsinstitutionen, verindern
die Voraussetzungen fur das Ritual. Die lokale Dorfgemeinschaft ist
lingst in (trans-)nationale Netzwerke eingebunden und die dorfliche
Okonomie wird durch die Gelder der Migranten wesentlich mitgetragen.
Dadurch verliert ein wichtiges Moment des Rituals, nimlich soziale Be-
ziehungen herzustellen und sich der Solidaritit der Dorfgemeinschaft zu
versichern, an Bedeutung. Mit neuen Konzepten tiber die Trauer wird
auf diese Bedingungen reagiert. Dazu gehoren die Selbstdiziplinierung
und die Betonung individuellen religiosen Erlebens. Der Bezug auf einen
globalen islamischen Diskurs konkurriert mit lokalen religiosen Prakti-
ken. Soziale Institutionen wie die bika, aber auch der Besuch von Heili-
gengrabern, den die Frauen in Krisensituationen unternehmen, oder die
Pflege von Gribern werden abgewertet. Gleichzeitig entsteht aber auch
ein Angebot von neuen sozialen Riumen fiir eine exklusive Gruppe von
Frauen, die sich einer Praxis bedienen, welches Expertenwissen voraus-
setzt.

ANMERKUNGEN

1 Das Dorf und die Bewohner sind anonymisiert worden. Dieser Aufsatz ba-
siert auf den Ergebnissen einer einjihrigen Feldforschung in einem nubi-
schen Dorf im Sudan 1995/96 als Promotionsstipendiatin des von der Deut-
schen Forschungsgemeinschaft (DFG) und dem Land Nordrhein-Westfa-
len geforderten Graduiertenkollegs »Markt, Staat, Ethnizitit« des For-
schungsschwerpunktes Entwicklungssoziologie/Sozialanthropologie, Fakul-
tat fiir Soziologie der Universitit Bielefeld.

2 Ich beziehe mich hier auf den Begriff »islamische Moderne«. Wihrend Be-
griffe wie »Fundamentalismus« oder »Re-Islamisierung« zu politisiert oder
schlicht unzureichend sind, um sich dem Islamismus zu nahern, impliziert

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

246

RutH KLEIN-HESSLING

die islamische Moderne seine Verortung in der Gegenwart. Ein weiteres
wichtiges Motiv, das fiir diesen Begriff spricht, ist die emische Sichtweise der
sozialen Akteure, die sich als Verfechter einer Moderne verstehen, die mit
islamischen Interpretationen in Ubereinstimmung gebracht wird. Zuhur
(1993) und Werner (1997) sprechen in diesem Zusammenhang von »new Is-
lamic woman« bzw. »Neo-Muslima«. Herauszuheben ist, daf§ nicht die Ge-
gentiberstellung von Moderne und Tradition angesprochen ist, sondern die
Gleichzeitigkeit verschiedener Konzepte von Moderne, in diesem Fall die
Idee einer Moderne mit islamischem Konzept. Stauth (1996) analysiert die
verschiedenen Dimensionen des Islam als »Selbstbegriff der Moderne«.
Konzepte von muslimischen Theoretikern sind auf soziologischer und poli-
tischer Ebene schon frith entwickelt worden (z.B. vom pakistanischen Ge-
lehrten Fazlur Rahman). Im westlichen Diskurs wird diesen Denkern bisher
wenig Aufmerksamkeit geschenkt und die Debatte vorwiegend unter dem
Motto des »Fundamentalismus« gefiihrt (Stauth 1996).

Der bekannteste sudanesische Vertreter einer islamischen Moderne ist Has-
san al Turabi, islamischer Gelehrter und an der Pariser Sorbonne ausgebilde-
ter Jurist. Al Turabi ist die »graue Eminenz« im Staat und gilt als Vordenker
und eigentlicher Macher der Regierungspolitik.

Diese anfingliche Zuriickhaltung gegeniiber meiner Teilnahme bei Beerdi-
gungszeremonien war mir bereits von einem fritheren Forschungsaufenthalt
im Sudan bekannt. Abu-Lughod (1993) berichtet tiber dhnliche Erfahrungen
im Umgang mit Trauerzeremonien wihrend ihrer Feldforschung in Agyp-
ten.

Bei dem tob handelt es sich um einen vier bis sieben Meter langen Stoff,
der, locker um den Korper und Kopf geschlungen, tiber der Alltagskleidung
getragen wird.

Koran 27: 80.

Ein komparativer Blick auf verschiedene Studien belegt das konstruierende
Element von Emotionen. Im muslimischen Sumatra ist das Weinen auf Be-
erdigungen bei Frauen und Minnern geichtet (vgl. Bowen 1993; Geertz
1987). Im Iran dagegen wird die im shiitischen Glauben verankerte Trauer
um Ali seit der islamischen Revolution 1979 in politische Demonstrationen
umgewandelt. Auch shiitische Gruppen im Libanon funktionieren die Trau-
er in politische Fligelkimpfe um (vgl. den Beitrag von Peleikis in diesem
Band).

Im Sudan bekannt sind z.B. die »Lieder der Madchen«, die Themen wie
Verliebtheit, Trennung und Verlust behandeln. In ihrer Studie tiber die Aw-
lad >Ali-Beduinen in Agypten analysiert Abu-Lughod (1986) die Bedeutung
von Gedichten als Ausdruck von Emotionen, die in der Alltagssprache dem
Ehrenkodex widersprechen wiirden. In lyrische Form gebracht, fungieren
sie als verschleierte Botschaften und sind ein Medium, Ungerechtigkeiten
oder Unzufriedenheit auszudriicken.

14,02.2026, 07:16116, - Open A



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Islamische Identitit im Nordsudan 247

9 Ein Grundlagenwerk iiber die Bedeutung von Ubergangsritualen stellt van
Genneps »The Rites of Passage« (1960) dar. Uber die Bedeutung von Tod
siehe auch Bloch/Parry (1982) und Huntington/Metcalff (1979).

10 Im Fall des Todes des Ehemannes iiberreicht jede Frau der Witwe eine
Geldsumme, die als personliches Eigentum der Witwe angesehen wird. Die-
se Summe soll nicht fiir Beerdigungskosten verwendet werden, sondern gilt
als individuelle materielle Absicherung.

11 Als ich eines Tages einer Geburt beiwohnte, rief die werdende Mutter wih-
rend der Geburt nach ihrer Mutter. Sie wurde sofort von der Hebamme zu-
rechtgewiesen, die sie anwies, nicht ihre Mutter, sondern Allah um Hilfe zu
bitten.

12 Die Ansar al-Sunna berufen sich ausschlieflich auf Koran und Sunna und
lehnen alle spiteren Interpretationen des Koran ab.

13 Vgl. El Aswad (1987) und Abu-Zahra (1997).

14 Transformationen von Begribnispraktiken in urbanen Milieus beschreibt
Abu-Zahra (1997) am Beispiel Kairos.

15 Zur Praxis der Eheschliefung unter islamischen Modernisten vgl. auch
Nokel in diesem Band und Werner (1997: 205{f.).

16 Zum Vergleich siehe auch Douglas’ Studie (1981) iiber die verinderte Be-
deutung von Ritualen im Christentum. Douglas erldutert die schrittweise
Purifizierung von Ritualen bis hin zur Indivualisierung des religiosen Erle-
bens.

LITERATUR

Abu-Lughod, Lila (1986): Veiled Sentiments: Honor and Poetry in a Bedouin
Society. Berkely/CA: University of California Press.

Abu-Lughod, Lila (1993): »Islam and the Gendered Discourse of Death«. Inter-
national Journal of Middle East Studies 25, S. 187-205.

Abu-Zahra, Nadia (1997): The Pure and Powerful — Studies in Contemporary
Muslim Society. Reading: Ithaca Press.

Appadurai, Arjun (1990): »Topographies of the Self: Praise and Emotion in Hin-
du India«. In: Lutz, Catherine A./Abu-Lughod, Lila (Hg.), Language and the
Politics of Emotion. Cambridge: Cambridge University Press, S. 92-112.

El Aswad, Sayed (1987): »Death Rituals in Rural Egyptian Society: A Symbolic
Study«. Urban Anthropology and Studies of Cultural Systems and World
Economic Development 16/2, S. 205-241.

Beck, Kurt (1992-1993): »Hirtengesellschaften in den Savannengebieten des west-
lichen Sudan und islamische Identitit«. Wuquf 7/8, S. 483-506.

Bloch, Maurice/Parry, Jonathan (Hg.) (1982): Death and the Regeneration of
Life. Cambridge: Cambridge University Press.

14,02.2026, 07:16116,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

248 Rute KLEIN-HESSLING

Bowen, John R. (1993): Muslims through Discourse: Religion and Ritual in Gayo
Society. Princeton/N]J: Princeton University Press.

Douglas, Mary (1981): Ritual, Tabu und Korpersymbolik. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Geertz, Clifford (1987): Dichte Beschreibung. Beitrige zum Verstehen kulturel-
ler Systeme. Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Gennep, Arnold van (1960): The Rites of Passage. Chicago/IL: University of
Chicago Press.

Huntington, Richard/Metcalff, Peter (Hg.) (1979): Celebrations of Death. The
Anthropology of Mortuary Ritual. Cambridge: Cambridge University Press.

Jonker, Gerdien (1996): »Die Totenklage in der Migration. Interkonfessionelle
Bewertungen einer traditionsreichen Praxis«. In: Hopp, Gerhard/Jonker, Ge-
rdien (Hg.), In fremder Erde. Zur Geschichte und Gegenwart der islamischen
Bestattung in Deutschland. Berlin: Das Arabische Buch, S. 131-146.

Lachenmann, Gudrun (1992): »Frauen als gesellschaftliche Kraft im sozialen
Wandel in Afrika«. Peripherie 47/48, S. 74-93.

Lachenmann, Gudrun (1994): »Systeme des Nichtwissens — Alltagsverstand und
Expertenbewufltsein im Kulturvergleich«. In: Hitzler, Ronald/Honer, Anne/
Maeder, Christoph (Hg.), Expertenwissen — Die institutionalisierte Kompe-
tenz zur Konstruktion von Wirklichkeit. Opladen: Westdeutscher Verlag, S.
285-305.

Lutz, Catherine A./Abu-Lughod, Lila (1990): »Introduction: Emotion, Discour-
se, and the Politics of Everyday Life«. In: Lutz, Catherine A./Abu-Lughod,
Lila (Hg.), Language and the Politics of Emotion. Cambridge: Cambridge
University Press, S. 1-23.

Masquelier, Adeline (1996): »Identity, Alterity and Ambiguity in a Nigerien
Community: Competing Definitions of >true< Islam«. In: Werbner,
Richard/Ranger, Terence (Hg.), Postcolonial Identities in Africa. London: Zed
Books, S. 222-244.

Macleod, Arlene Elowe (1991): Accommodating Protest. Working Women, the
New Veiling, and Change in Cairo. New York/NY: Columbia University
Press.

Stauth, Georg (1996): »Islam als Selbstbegriff nichtwestlicher Modernitit«. In:
Buchholt, Helmut/Heidt, Erhard/Stauth, Georg (Hg.), Modernitit zwischen
Differenzierung und Globalisierung. Minster: Lit Verlag, S. 17-42.

Werner, Karin (1997): Between Westernization and the Veil: Contemporary Life-
styles of Women in Cairo. Bielefeld: transcript.

Zuhur, Sherifa (1992): Revealing Reveiling: Islamist Gender Ideology in Con-
temporary Egypt. New York/NY: University of New York Press.

14,02.2026, 07:16116,



https://doi.org/10.14361/9783839400425-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

