
606 Rezensionen

Kehl-Bodrogi’s “thick description” of “Islam the
Khorezmian way” helps destabilise the overly mono-
lithic and generalising accounts of Islam in Central
Asia, drawing our attention to the fact that we need
to pay more heed to the details of day-to-day rituals and
practices as well as of the negotiations of Muslimness in
our efforts to come to grips with the religious dynamics
in post-Soviet Central Asia. It is, however, also in this
area that Kehl-Bodrogi’s study is weakest. The rich
ethnographic detail is not placed in any particular the-
oretical framework, which would explain certain trends
or situations. She also falls short of achieving her aim of
deconstructing the orthodox/folk dichotomy in religious
beliefs and practices. I am not convinced that her “fre-
quent references to similar phenomena [“unorthodox”
Islamic practices] in other parts of the Islamic world,
what is labelled local in the literature is often equally
part of universal . . . Islamic traditions” (229). Replacing
“folk” with “local” and arguing that “local practices” are
in fact “global” only defers the problem.

Overall, however, this study makes for pleasant read-
ing – if one disregards the good number of typograph-
ical and bibliographical errors. It is a must-read for
anyone interested in religious (and nonreligious) issues
in Central Asia, but also for newcomers to the field, as it
provides useful historical and ethnographic background
information. Both its easily accessible writing style as
well as its introductory and descriptive character make
this book particularly suitable for undergraduate teach-
ing in Central Asian anthropology or religious study
courses. Julia Droeber

King, J. C. H., and Christian F. Feest (eds.): Three
Centuries of Woodlands Indian Art. A Collection of
Essays. Altenstadt: ZKF Publishers, 2007. 200 pp., illus.
ISBN 978-3-9811620-0-4. (European Review of Native
American Studies Monographs, 3) Price: € 25.00

Die Publikation basiert auf der Konferenz “Native
Art of the North American Woodlands”, die im Museum
of Mankind (25.–27. Februar 1999) in London stattfand.
Die Herausgeber Jonathan C. H. King (British Museum)
und Christian F. Feest (Völkerkundemuseum Wien),
beide ausgewiesene Museumskuratoren, ordneten die
insgesamt 18 Beiträge vier Themenschwerpunkten zu:
Frühe Sammlungen, Objekttypen, museale Präsentation
und moderne Kunst.

Den Auftakt zum Themenkomplex “Frühe Samm-
lungen” macht Dale Idiens, die auf Sammlungen von
Schotten aufmerksam macht, die ab Mitte des 18. Jhs.
im Einflussbereich der Hudson’s Bay Company und als
Soldaten im nordöstlichen Waldland vor Ort waren. So
ist das schottische Nationalmuseum im Besitz etwa von
Rindenbehältern, die bereits zwischen 1721 und 1746
gesammelt wurden, oder Kleidungsstücken, die zwi-
schen 1749 und 1775 zu datieren sind. In ihrem Beitrag
legt sie den Fokus auf eine bislang unveröffentlichte
Sammlung, die sich im Blair Castle, Perthshire, befindet.
Die dort aufbewahrten Quellen weisen darauf hin, dass
Perlenbänder, Trageband, Mokassin und Kopfschmuck

von George und/oder James Murray etwa um 1760 ge-
sammelt wurden.

Christian Feest zeigt anhand der frühen Waldland-
objekte in der Sammlung des schweizerischen Musée
d’Yverdon, dass selbst eine detektivische Analyse po-
tentieller Sammler und stilistischer Informationen viele
Fragen zur Datierung und Herkunft der Gegenstände
offen lassen kann. Jedoch gelingt es ihm mit seiner
differenzierten Betrachtung, Zusammenhänge aufzuzei-
gen, die den heterogenen Charakter der Sammlung nach-
vollziehbar machen. Auch Simon Jones fügt in seinem
Beitrag ebenfalls einzelne Puzzleteile zusammen, indem
er die Gegenstände vorstellt, die von Arent Schuyler
DePeyster, Kommandant des Königlichen Regiments
der britischen Armee (1774–1785), und des ebenfalls
im gleichen Regiment dienenden John Caldwell stam-
men. Indem er biographische Informationen, historische
Quellen sowie Portraits evaluiert, gelingt es ihm, die
komplexen diplomatischen Beziehungen im Gebiet der
Großen Seen während der amerikanischen Revolution
darzulegen, in deren Kontext die Objekte ihre eigene
Aussagekraft erhalten.

Mit dieser ereignisreichen Zeit befasst sich auch der
Exkurs Christian Feests über frühe Objekte, die sich in
deutschen Sammlungen befinden und von “hessischen”
Soldaten stammen, die während der Revolutionszeit im
Östlichen Waldland als Söldner dienten und Kontakt mit
der indigenen Bevölkerung hatten. Der Autor themati-
siert in seinem Beitrag das in der zweiten Hälfte des
18. Jhs. aufkommende Bestreben, Objekte zu klassifi-
zieren und in ihrem Kontext zu erfassen, anstatt sie nur
als Exotika in Kunst- und Wunderkammern zu präsentie-
ren. Doch zeigt sich, dass überlieferte Informationen zu
Gegenständen selten so konkret sind, dass sie eindeutig
Aufschluss über die Provenienz der Sammlungsobjekte
geben. Da der Zuordnung zu einzelnen indianischen
Ethnien historisch wenig Beachtung geschenkt wurde,
bleibt die schwierige Aufgabe bestehen, diese frühen
Objekte differenziert zu erforschen und dabei alle mögli-
chen Quellen zu berücksichtigen, um sie mit denjenigen
in Beziehung zu setzen, die eine exakte Zuordnung
belegen.

R. Scott Stephenson eröffnet den zweiten Themen-
komplex mit seinem Beitrag über Tragebänder, mit de-
nen sich Lasten transportieren ließen, die aber auch
zum Festbinden von Gefangenen taugten. Mit Bezug auf
historische Quellen zeigt der Autor, dass solche Bänder
nicht nur von den Irokesen, wie häufig angenommen,
verwendet wurden. Auch die verwendeten Materialien
zeigen Unterschiede auf, ebenso wie die Konstruktions-
weise. Ebenfalls nicht eindeutig ist die Definition und
Verwendung von Seilen, die europäische Augenzeugen
erwähnen. Sammlungsstücke belegen, dass Bänder und
Seile zudem so kombiniert wurden, dass sie zum Fi-
xieren von Gefangenen geeignet waren. Die Objekte
verweisen auf die Bedeutung der Gefangennahme von
Feinden, die für einen Krieger scheinbar ehrenhafter
war, als den Gegner zu töten.

Auch Scott Meachum befasst sich mit der Kultur der
Krieger und lenkt die Aufmerksamkeit auf Symbole, die

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-606 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-606


Rezensionen 607

Kriegskeulen zieren. Dabei unterscheidet er drei Katego-
rien: (1) bildliche Darstellung der Person mit Hinweisen
auf deren äußeres Erscheinungsbild wie Frisur, Kleidung
oder Tattoos, aber auch des persönlichen Schutzgeistes;
(2) Markierungen für die Anzahl von Kriegszügen mit
Hinweisen auf deren Erfolg; (3) Symbole, die eine weite
Verbreitung fanden und von vielen Waldland-Indianern
gelesen werden konnten. An einzelnen Beispielen zeigt
Meachum, wie sich die rätselhaften Zeichen entziffern
lassen und detaillierte Informationen über den Besitzer
einer solchen Keule offenbaren.

Jonathan C. H. King widmet sich ebenfalls der Ku-
gelkopfkeule als Objekttyp und konzentriert sich dabei
auf deren Wandel in Form und Funktion. Bereits Mitte
des 17. Jhs. hatte der Tomahawk soweit an Bedeutung
gewonnen, dass er die hölzerne Keule verdrängt hatte,
zumindest in der Betrachtung von Portraitkünstlern. In-
dem er sich mit dem im 19. Jh. erwachenden Interesse an
Kugelkopfkeulen befasst, gelingt es ihm, vielschichtige
Entwicklungen aufzuzeigen, die eine Neuinterpretation
dieser Objekte beeinflussen.

Am Beispiel des “Captain Coat”, eines symbol-
trächtigen Kleidungsstücks, das zunächst von Europäern
für Indianer produziert wurde, bereits Ende des 17. Jhs.
Eingang in die indigene Produktion fand und sich im
19. Jh. als Verkaufsware etablierte, thematisiert David
W. Penny kulturellen Wandel, den Europäer und India-
ner gleichermaßen gestalteten. Auch Cath Oberholtzer
zeigt die Anpassung der James Bay Cree, indem sie
sich mit der haubenförmigen Kopfbedeckung und deren
ästhetischer Gestaltung befasst. Dabei dokumentiert sie,
wie Kunst als Ausdruck kulturellen Überlebens gesehen
werden kann. Obwohl Stoff das bislang übliche Leder
ersetzte und in Europa bevorzugte Pflanzenmotive die
traditionellen Jagdsymbole verdrängten, lebte das kos-
mologische Weltbild der Cree als Grundmuster in der
Ästhetik der Stickereien fort. Vermutlich gelangten be-
stickte Hauben zudem in den Warenhandel oder wurden
von Interessierten gesammelt.

Dass bei der Recherche materieller Kultur oft mehr
Fragen aufgeworfen, denn Antworten geliefert werden,
zeigt auch der Beitrag von Laura Peers, die einen
Halsschmuck aus Bärenkrallen in den Mittelpunkt ih-
rer Betrachtung stellt. Diesen Gegenstand erhielt John
West, der als erster protestantischer Missionar im heu-
tigen Winnipeg tätig war, 1823 von einem Ojibwa ge-
schenkt. Es gelingt Peers an diesem Objekt die viel-
schichtigen Blickwinkel aufzuzeigen, die zur Interpreta-
tion des Sammlungskontextes nötig sind. Mit Blick auf
Peter Rindisbachers Gemälde, in denen ein derartiger
Halsschmuck zu sehen ist, fragt sie, inwieweit diese
Darstellungen gelebte oder konstruierte Wirklichkeit
abbilden.

Sylvia S. Kasprycki befasst sich mit Objekten aus
der Sammlung von Johann Georg Schwarz, der sich
während der 1820er Jahre im Gebiet der großen Seen
aufhielt. Ein Skizzenbuch führte die Autorin auf die
Spur des deutschen Missionars Friedrich Rese, der ein
passionierter Sammler indianischer Ethnographika war.
Über seine Verbindung zu Schwarz erscheint dessen

eindrucksvolle Sammlung von Menominee-Objekten in
neuem Licht. Auch Kasprycki betont die vielschichti-
gen historischen und kulturellen Interaktionen, die eine
eindeutige tribale Zuordnung erschweren und eine de-
taillierte Recherche unentbehrlich machen.

George Bankes, der sich mit der Waldland-Sammlung
des zur Universität von Manchester gehörenden Muse-
ums beschäftigt, zeigt wie vage die Identifikation ein-
zelner Objekte im Hinblick auf deren Datierung, tribale
Herkunft und Dekoration bleibt, falls verlässliche Be-
lege als Referenzrahmen fehlen. Auch die exakte Be-
stimmung einzelner floraler Motive ist nicht eindeutig
zu verifizieren. Sein Beitrag leitet bereits zum The-
menschwerpunkt “Sammlungen, Museen und Präsenta-
tion” über, den William C. Sturtevant mit seiner Dar-
stellung von Malereien des Tuscarora David Cusick
bereichert, die bereits 1828 veröffentlicht wurden. Hin-
sichtlich der inhaltlichen Themen und ästhetischen Dar-
stellung unterzieht er die Kunstwerke einer kritischen
Analyse, bei der er als Vergleich Stücke aus der Samm-
lung von Lewis H. Morgan heranzieht, die in den 1840er
und 1850er Jahren gesammelt wurden. Dabei zeigt sich,
dass sich Cusicks Gemälde durch Realismus und Detail-
treue auszeichnen und eine aussagekräftige Quelle zum
Verständnis materieller Kultur darstellen.

Mit einer Reihe heterogener Gegenstände aus dem
Besitz der Mohawk Tänzerin und Entertainerin Esther
Deer stellen Trudy Nicks und Ruth B. Phillips eine
Sammlung im Mohawk Kulturzentrum in Kahnawake
vor, die eng mit der Biographie von Prinzessin White
Deer, wie ihr Künstlername lautete, verbunden ist. Die
Objekte reflektieren sichtbar den Umgang mit Klischees,
die Esther Deer professionell für ihre Zwecke nutzte.
Exponate, die es in herkömmlichen Museen schwer
hätten, als repräsentativ gesammelt zu werden, sind für
die Mohawk eine Quelle des Stolzes auf diese im frühen
20. Jh. international agierende Künstlerin.

Die Bedeutung eines Museums als Identitätsfaktor
wird sehr deutlich in Jack Campisis Beitrag, der sich mit
dem Mashantucket Pequot Museum und Research Cen-
ter befasst. Dieses 1998 eröffnete Museum verfügte über
keine historisch gewachsene Sammlung, vielmehr doku-
mentiert es die Geschichte von Mashantucket als geo-
politisches Territorium, Heimat der Pequots, die um ihre
rechtliche Anerkennung als indianische Nation kämpfen
mussten und heute mit großem Erfolg ein profitables
Casino unterhalten, dessen Gewinne auch dem Museum
und Forschungszentrum zugute kommen. Die museale
Präsentation historischer Abläufe erfolgt vor allem mit-
tels wirklichkeitsnaher Dioramen. Mit der Gestaltung
von Ausstellungen zu den Kulturen des Waldlandes
befasst sich auch Shepard Krech III, indem er sieben
Ausstellungen unter die Lupe nimmt, die das Haffenref-
fer Museum of Anthropology in Bristol, Rhode Island,
zwischen 1986 und 1999 zeigte. Dabei reflektiert die
Präsentation sich wandelnde Perspektiven im Umgang
mit der indigenen Bevölkerung. Diese Wechselwirkung
wird hier besonders deutlich, da das Haffenreffer Mu-
seum eng mit der Brown University verbunden ist und
den aktuellen akademischen Diskurs rezipiert. Doris I.

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-606 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-606


608 Rezensionen

Stambrau lenkt die Aufmerksamkeit auf die moderne
Kunst des Waldlandes, die im internationalen Kunst-
markt bislang wenig Beachtung fand. Obgleich die von
ihr vorgestellten Künstlerinnen und Künstler ein breites
Spektrum von Kunstformen und Themen repräsentieren,
liegt ihnen daran, ihre Erfahrungen und Vorstellungen
bildhaft umzusetzen.

Als einzige indigene Autorin befasst sich auch Jolene
Rickard mit moderner Kunst der Irokesen und betont
ebenfalls, dass es Künstlerinnen und Künstlern ein
Anliegen ist, traditionelle Überlieferungen und Werte
in visuellen Symbolen sichtbar zu machen. Sie bezieht
sich dabei auf die Ausstellung “The Shadow of the
Eagle”, die sie 1994 im Castellani Art Museum, nahe
des Tuscarora Territoriums, kuratierte.

Da sich die Publikation auf die materielle Kultur des
nordamerikanischen Waldlandes konzentriert, stellt sie
ein Gebiet in den Mittelpunkt, das im Hinblick auf seine
Kunst bislang völlig zu Unrecht vernachlässigt wur-
de. Die facettenreichen Beiträge mit neuen Forschungs-
ergebnissen, zahlreichen Farbfotos von Objekten und
bibliographischen Informationen machen das Werk zu
einer Fundgrube für Museumsfreunde, Sammler und
Menschen, die daran interessiert sind, sich differenziert
mit indianischen Kulturen zu befassen.

Sonja Schierle

Kosack, Godula: MARAI – Als Tochter von Huva
das Stierfest der Mafa erleben. Film, 56 Minuten.
Eigenverlag, 2007. ISBN: 978-3-00-021522-3 [English
version 2008: MARAI – Experiencing the Mafa Bull
Festival as a Daughter of Huva. Film, 51 minutes.]

Die Mafa, früher auch unter der Bezeichnung Mata-
kam bekannt, sind die wichtigste und volkreichste Grup-
pe der in den Mandara-Bergen Nordkameruns lebenden
Ethnien. Godula Kosack hat als Ethnologin seit 1981 bei
den Mafa insgesamt mehrere Jahre gelebt und geforscht.
Als Ergebnis hat sie mittlerweile eine große Anzahl von
Schriftpublikationen veröffentlicht (z. B. Die Mafa im
Spiegel ihrer oralen Literatur. Köln 2001). Im Laufe der
Jahre hat sie durch ihre regelmäßigen Aufenthalte in ei-
nem Mafa-Dorf ein enges persönliches Verhältnis zu den
dortigen Menschen entwickelt, das ihr einen exzellenten
Zugang zur Kultur dieser Ethnie ermöglicht hat. Dazu
zählt auch die Teilnahme am wichtigsten und bekann-
testen Ritual der Mafa, dem Marai, dem so genannten
Stierfest, das alle drei Jahre von den Mafa-Dörfern in
einer festgelegten Reihenfolge gefeiert wird.

Nachdem G. Kosack bereits im Jahre 2000 mit einer
eigenen Videokamera Aufnahmen des Marai gemacht
und in der Folge den Dorfbewohnern dann auch gezeigt
hatte, hatte sie für das Stierfest im Jahre 2003 an-
gekündigt, wiederzukommen und erneut Filmaufnahmen
machen zu wollen. Das Ergebnis dieser Aufnahmen ist
nun im Film “MARAI” vorgelegt worden, der in einer
filmographisch unvollständigen Form im Eigenverlag
publiziert worden ist, und zwar sowohl in deutscher als
auch in (etwas kürzerer) englischer und französischer
Sprachfassung.

Gleich zu Beginn kontextualisiert der Film die Rol-
le der Autorin, die sich als “Tochter von Huva” be-
zeichnet, dem Dorf, dessen Stierfest ausführlich gezeigt
wird. Durch ihre Informantin Davna wird sie zu ihrem
Onkel Jengelea, der einen Stier opfern wird, und dem
96-jährigen Dorfältesten Fidai gebracht, die bereits auf
ihr Kommen gewartet haben (Kosack, Das Stierfest der
Mafa. Als “Tochter von Huva” bei den Mava in Nord-
kamerun. 2003. <www.journal-ethnologie.de/Deutsch/
Aktuelle_Themen_2003> [23.03.2009]). Der Film stellt
dann die wichtigsten Ritualakteure vor, die bi bai (Re-
präsentanten der Verwandtschaftsgruppen), die bi gola
(Gefolgsleute der bi bai mit zentralen Ritualfunktionen)
und die bi matsam (Maskenträger mit Narrenfunktion).

Das Stierfest wird sodann von Fidai ausgerufen, der
die anderen Dorfältesten auffordert, mit den Festvorbe-
reitungen zu beginnen. Dazu zählt die Zubereitung von
rituellem Hirsebier und, als erstem wesentlichen Ele-
ment des Rituals, das Aufwecken der rituellen Schlange,
die, durch eine lange Kordel repräsentiert, seit drei Jah-
ren in einem Tonkrug geruht hat. Sie soll die bi gola im
Verlauf des Rituals begleiten und vor bösen Geistwesen
und Hexen in Schutz nehmen. Dazu werden die bi gola
zudem mit einer schützenden Medizin eingerieben und
mit Amuletten versehen.

Am nächsten Tag wird der Stier nach einem Ziegen-
opfer aus der Hütte freigelassen, in der er seit über zwei
Jahren gemästet wurde. Sein Heraustreten ist von großer
Bedeutung, denn wenn er sich nicht rührt, gilt dies als
schlechtes Omen und das Ritual kann nicht fortgeführt
werden. Deshalb bemühen sich die Verantwortlichen,
den Stier mit beschwörenden Worten und Bespritzen
mit Wasser zum Herauskommen zu bewegen. Der Film
zeigt anhand von mehreren Beispielen in verschiedenen
Gehöften, wie viel Mühe das oft kostet. Wenn der Stier
endlich den Stall verlässt, wird er aus dem Gehöft getrie-
ben und draußen von den versammelten Dorfbewohnern
mit großem Lärm begrüßt. Die bi gola treiben den Stier
schließlich wieder zurück – allerdings muss der Stier
von einer bestimmten Seite aus zurückkehren, sonst
bringt dies Unglück und er muss noch einmal herausge-
bracht werden (vgl. Kosack 2003). Das Freilassen der
Opferstiere zieht sich im gesamten Dorf über drei Tage
hin, in denen die bi gola von Gehöft zu Gehöft ziehen.

Wenn schließlich alle Stiere freigelassen und wieder
eingefangen worden sind, wird die mythische Schlange
erneut zur Ruhe gelegt. Nach einer Reinigungszeremo-
nie für die bi gola folgt der Höhepunkt des Rituals,
das Töten aller Stiere durch die Nachbarn ihrer Besit-
zer noch vor dem Morgengrauen und das Verteilen der
geopferten Tiere nach festen Regeln. Der Schädelkno-
chen des Stieres wird abschließend an einem besonderen
rituellen Ort aufbewahrt.

Nachdem all dieser Ritualablauf in sehr detailreicher
deskriptiver Weise dargestellt ist, werden erst im ab-
schließenden Teil des Films (ab 51:50 Min.), der ein Jahr
später aufgenommen wurde, Erklärungen abgegeben,
warum die Mafa das Stierfest feiern. Dabei kommen
zum einen die Mafa selbst zu Wort und betonen ihre
Freude am seltenen Fleischgenuss, zum anderen gibt die

Anthropos 104.2009

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-606 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 05:32:42. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2009-2-606

