Utopie in der Postmoderne:
Krise und Kritik

Das ,,Phanomen Postmoderne®, als gesellschaftliche und kulturelle
Epoche —in einer Zeit des Ubergangs vom Fordismus zum deregu-
lierten neuen Liberalismus—, ldsst sich exemplarisch an der Archi-
tektur besprechen.9> Die Entwicklung der postmodernen Archi-
tektur vollzieht sich vor dem Hintergrund einer kritischen Revision
der Theorie und Praxis der Architektur der Moderne. Beispiels-
weise tritt der Architekt Robert Venturi in seiner Schrift Komple-
xitat und Widerspruch in der Architektur (1966) fiir eine Komple-
xitdtssteigerung, Widerspruchstoleranz und Mehrfachkodierung
des architektonischen Formenvokabular ein; der Architekt Charles
Jencks kritisiert in seinem Buch Die Sprache der postmodernen
Architektur (1972) den Verlust der Sprachlichkeit, Geschichtlich-
keit und Autonomie der modernen Architektur; und der Architekt
Peter Eisenman entwickelt mit der Gestaltung seiner Houses-Serie
(1968—75) eine neoavantgardistische Dekonstruktion des modernen
Formenvokabulars. Erwidhnenswert ist in diesem Zusammenhang
auch die im Jahr 1980 erstmals stattfindende Architekturbiennale
in Venedig mit dem Motto Die Gegenwart der Vergangenheit unter
der Leitung des Architekten Paolo Portoghesi. Passend dazu stellt
der Kulturtheoretiker Fredric Jameson einen Begriindungszusam-
menhang her zwischen der postmodernen Kultur, die von Pastiche
und Revivals, d. h. von der Nachahmung und Neukompilierung
historischer Versatzstiicke geprigt ist und gewissen politischen
Tendenzen im Spitkapitalismus.93

Der amerikanische Architekturhistoriker Reinhold Martin
schreibt in seinem Buch Utopia’s Ghost. Architecture and Post-
modernism, Again (2010), dass Utopie—als radikale Alternative
zum Status quo, d. h. jenseits der gegebenen Zeichen- und Macht-

- am14.02.2026, 22:32:21. - [ E—

115


https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Utopie in der Architektur

strukturen—in der Postmoderne ,,undenkbar* wurde. Wenn iiber-
haupt, kehrte die Utopie als ,,verdrangtes Thema®, im Rekurs auf
Marx und Engels als ,,Gespenst®, wieder.9 Die Rede vom Ende der
Utopie fingt also eine Stimmung jener Zeit ein, d.h. eine ,,Sinn-
krise* am Ende der Moderne als Zenit einer lingeren Entwicklung,
die zutreffender aber nur als eine voriibergehende Krise utopischen
Denkens verstanden werden sollte— vor allem wenn das Konzept
der Utopie als anthropologische Grundkonstante gedacht wird.%s

Ahnliches vollzieht sich in den historiographischen Diskursen
der Postmoderne. Die klassische Geschichtsschreibung, die Tradi-
tionen und Spuren folgt, wird dekonstruiert. Der mikrogeschicht-
liche Ansatz, der Ausschnitte und Grenzziehungen problemati-
siert, entwickelt sich. Die lineare Erzédhlweise der Moderne weicht
einer notwendig werdenden Offenheit gegeniiber dem Denken von
Diskontinuitdten, d. h. der forschende Blick wird der Schwellen,
Briiche, Einschnitte, Wechsel und Transformationen historischer
Begebenheiten und Zuordnungen gewahr.

Die Werke von Michel Foucault und Manfredo Tafuri sind
dazu weiterfithrend aufschlussreich. Foucault bezeichnet sein
historisch-philosophisches Vorgehen als ,,Genealogie, im Rekurs
auf Friedrich Nietzsche, ein Begriff, der fiir einen kritisch-gegen-
wartsbezogenen und nicht-linearen Zugang zur Geschichte steht.
Dabei geht es darum, die ,,Erscheinungsbedingungen einer Singu-
laritdt™ bzw. singuldrer Ereignisse in ihren ,,vielféltigen bestim-
menden Elementen ausfindig zu machen* und sie dabei ,,nicht als
deren Produkt sondern als deren Effekt erscheinen zu lassen. Also
eine Einsichtigmachung—die aber nicht in der Art einer Schlie-
Bung vorgeht.*%

Seine Genealogie kennt keine ,,Einheit der Geschichte*; denn
es gibt in der Geschichte nichts zu ,.erkennen®, nichts, was wir
bereits wissen. ,,Denn Wissen dient nicht dem Verstehen, sondern
dem Zerschneiden.“97 Daran kniipft Tafuri spiter an.

Foucault: Genealogie und Heterotopologie In seinem Buch
Archdologie des Wissens (1969) schreibt Foucault, dass die
Geschichte eines Begriffs—z. B. die Geschichte von der Raum-
Utopie zur Mikro-Utopie —nicht

,»die [Geschichte] seiner fortschreitenden Verfeinerung, seiner
stindig wachsenden Rationalitit, seines Abstraktionsanstiegs

- 8m 14.02.2026, 22:32:21, - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ist, sondern die [Geschichte] seiner verschiedenen Konstitu-
tions- und Giiltigkeitsfelder, die seiner aufeinander folgenden
Gebrauchsregeln, der vielfiltigen theoretischen Milieus, in
denen sich seine Herausarbeitung vollzogen und vollendet
hat.*98

Er bezieht sich dabei auf seinen Mentor, den Arzt und Wissen-
schaftshistoriker Georges Canguilhem, der eine Unterscheidung
,zwischen den mikroskopischen und den makroskopischen Abstu-
fungen der Wissenschaftsgeschichte* vornimmt. Auf diesen Abstu-
fungen verteilen sich Ereignisse und ihre Folgen nicht gleicher-
mallen. Riicklaufende Neucinteilungen lassen jeweils mehrere
Vergangenheiten, Verkettungsformen, Gewichtungshierarchien, De-
terminationsraster und Teleologien fiir ein und dieselbe Wissen-
schaft entsprechend den Verinderungen ihrer Gegenwart
erscheinen.

,» Infolgedessen ordnen sich die historischen Beschreibungen
notwendig nach der Aktualitit des Wissens, vervielfachen sie
sich mit seinen Transformationen und horen ihrerseits nicht
auf, mit sich selbst zu brechen [...].“9

Im Vorwort seiner frithen Schrift Die Ordnung der Dinge (1966)
nimmt Foucault—mit der Absicht vorrationale Ordnungssys-
teme (karikierend) zu illustrieren—bekanntlich auf den argen-
tinischen Schriftsteller und Bibliothekar Jorge Luis Borges und
dessen ,,chinesische Enzyklopddie* Bezug. Darin teilt Borges Tiere
in unterschiedliche Klassen folgender Art ein, z. B. ,,a) Tiere, die
dem Kaiser gehoren, b) einbalsamierte Tiere, c) gezéhmte, [...] k)
die mit einem ganz feinen Pinsel aus Kamelhaar gezeichnet sind, 1)
und so weiter, [...]“"° und bricht dabei mit vermeintlich gesetzten
kategorialen Zuordnungen.

Diese Art der Klassifizierung {iibertrigt Foucault ins Rdum-
liche; ganz dem postmodernistischen Pluralititspostulat entspre-
chend konzipiert er die Heterotopologie'®' als neue raumtheore-
tische Wissenschaft; eine postmoderne Raum-Utopie. Er sprengt
damit einerseits traditionelle dualistische Denkgewohnheiten des
Réaumlichen (6ffentlich/privat, innen/auf3en, kontrolliert/unkontrol-
liert) und andererseits traditionelle Denkgewohnheiten des Utopi-
schen (Nicht-Ort/guter Ort).'**

Foucault differenziert sechs Grundsdtze der Heterotopie,
des ,,anderen Ortes*: Heterotopien 1) bilden eine Konstante aller

- 8m 14.02.2026, 22:32:21, - [ E—

117


https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Utopie in der Architektur

menschlichen Gruppen, 2) variieren ihre Funktionsweise je nach
Kultur- und Zeitraum, 3) besitzen die Fihigkeit, mehrere reale
Riume, die eigentlich nicht miteinander vertréglich sind, an einem
einzigen Ort nebeneinander zu stellen, 4) funktionieren am besten,
wenn ein absoluter Bruch mit der traditionellen Zeit vollzogen
wird; sie sind nicht mehr auf die Ewigkeit, sondern vollkommen
auf das Jetztzeitliche ausgerichtet. Diese Heterotopien kdnnen mit
den fliichtigsten, vergédnglichsten, prekirsten Aspekten der Zeit
verbunden sein, z. B. in Gestalt des Festes. Grundsatz 5) lautet,
dass Heterotopien immer ein System der Offnung und Abschlie-
Bung voraussetzen, das sie isoliert und gleichzeitig Zugang ermog-
licht; und im letzten Grundsatz 6) heiflt es schlieBlich, dass Hete-
rotopien einen illusiondren Raum schaffen, der den ganzen realen
Raum als noch groBere Illusion entlarvt.'*3

Er fiihrt konkret den Friedhof, den Garten, das Museum
oder das Freudenhaus als ,,andere Orte* an, oder abgeschlossene
Enklaven, wie z. B. ein Gefingnis oder ein Schiff; wobei ihm das
Schiff als ,,Heterotopie par excellence* gilt; so konstatiert er am
Schluss des Textes, dass Gesellschaften ohne Schiff verloren sind,
weil ihnen die Traume versiegen. 4

Als weitere architektonische Beispiele kann man sich auch
z. B. die Pariser Passagen in Walter Benjamins Beschreibung oder
die Ubergangszonen in Fouriers Phalansteres im 19. Jahrhundert'®s
vorstellen; oder als ,,anders gearteter”, mehrfachkodierter stid-
tischer Kontext im 20. Jahrhundert z. B. das kulturell heterogen
geprigte Musrara-Viertel in Jerusalem; vorstellbar sind auch die
wtempordr autonomen Zonen“ (T.A.Z.), ein Konzept des Schrift-
stellers Hakim Bey (1991), z. B. der Ausnahmezustand eines Stra-
Benprotests oder Karnevals.

Foucaults heterotopische Grundsitze wurden bis heute archi-
tektonisch und literarisch so vielgestaltig ausgedeutet, dass das
Konzept der Heterotopie schnell an Schirfe verliert, versuchte man
sich einen Uberblick iiber die moglichen Erscheinungsformen des
anderen, mehrfachkodierten Ortes zu verschaffen.'*® Die Radika-
litat dieses Konzepts ldsst sich am besten verstehen, wenn man
Heterotopien als Orte der Spiegelung von Krisen- und Abwei-
chungsszenarien der realen Welt begreift, um Nahe an Foucaults
Beschreibung des ersten Grundsatzes zu bleiben.

- 8m 14.02.2026, 22:32:21, - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tafuri: Ideologiekritik und Mikroanalyse Tafuris historisches
Vorgehen lisst sich tiber Foucaults Heterotopie-Konzept, auf das er
konkret Bezug nimmt, verstehen:

,» Wiahrend Utopien trosten, weil sie Stidte 6ffnen ,mit weiten
Avenuen, wohl bepflanzte[n] Gérten®, beunruhigen Heteroto-
pien, unterminieren heimlich die Sprache, ,weil sie im voraus
die Syntax zerstoren, und nicht nur die, die die Sitze kons-
truiert, sondern die weniger manifeste, die die Worter und
Sachen (die einen vor und neben den anderen) zusammen-
halten 143t. 17

Tafuri bezieht sich in seinem historischen Vorgehen auch auf
Foucaults Genealogie, wobei es um die Uberwindung von Letzt-
begriindungen geht. Das Ziel der Geschichte sei demnach nicht in
einem hermeneutischen Prozess der Interpretation zu suchen, denn
auch die

,, bis ins Kleinste analysierten Teile [konnen] als neue Einheiten
[aufgeladen werden], die autonom und in sich selbst
bedeutsam sind.*'°8

Obwohl Tafuri in der marxistischen Tradition steht, liegt seine
Originalitét und Autonomie in der

,» Weigerung, ein ,Zentrum®, eine endgiiltige dialektische
Synthese wiederherzustellen; der Weg des Historikers fiihrt
nicht zur Gewissheit der Wahrheit, sondern zur Scheidung
zwischen Bezeichnung und Bezeichnetem, zu den vielfiltigen
Bedeutungen der Realitét. '

Tafuri versteht die Sprache der Theorie als Etrwas, das in sich
bereits eine ,,Vielfalt der Themen, des Wissens, der Institutionen®
umfasst. Geschichte miisse die Vielzahl der Sprachen und Themen
beriicksichtigen sowie die kontinuierlichen Grenzverschiebungen,
die die Position einzelner Protagonist*innen und Sachverhalte
stindig verdndern.''® Thm geht es erstmal nicht so sehr um die
Analyse spezifischer Einzelereignisse, sondern seine Radikalitiit
begriindet sich in der ,,skandalosen Einfiihrung des Widerspruchs
ins Herz der historischen Analyse.“''" Es geht ihm vielmehr um

,»die Produktion von ,Bedeutungen‘ durch ,den stindigen
Kampf zwischen der Analyse und ihren Objekten [...], um

- 8m 14.02.2026, 22:32:21, - [ E—

119


https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Utopie in der Architektur

eine analytische Konstruktion, die nie endgiiltig und immer
vorléufig ist; um ein Instrument der Dekonstruktion gesi-
cherter Realitédten‘.“""?

Tafuri versteht—anders als Foucault—den Akt der Dekonst-
ruktion aber nur als vorldufiges Werkzeug, das zwangslidufig eine
Form der ,,Rekonstruktion‘ erfordere. In der Geschichtsschreibung
miisse immer die Moglichkeit der Verdnderung enthalten sein.''3
Aus der Mehrdeutigkeit der gegebenen Realitidt heraus versucht
der Kritiker, so Tafuri, eine logische Struktur und Bedeutung, als
Vorbedingung zukiinftiger Handlungen, die auf eine neue Arbeits-
hypothese gerichtet sind, zu entwickeln. Zu den primiren Aufgaben
eines Kritikers gehore es die Fehler der Vergangenheit nachzuvoll-
ziehen und die Werte der Gegenwart zu verstehen. Es geht darum
exakt zu diagnostizieren, ohne zu moralisieren.''4

Sein ,.historisches Projekt™ ist ein ,,Projekt der Krise*; es geht
ihm um die ,,Uberwindung der traditionellen, im Positivismus
des 19. Jahrhunderts verwurzelten Beziehung zwischen einem
,Ursprung‘ und dem ,Ziel: einem Endpunkt, der alles erklart, was
eine bestimmte , Wahrheit‘ ausmacht.““!'5

Tafuri de/konstruiert die klassische Erzéhlung der Moderne in
Kapitalismus und Architektur (1973) als ideologiekritische Genea-
logie und re/konstruiert mithin die Utopie der Moderne als Ideo-
logie. Der rebellische Erneuerungsversuch der Architekturmoderne
sei letztlich auch nur seinen historischen Umstédnden unterlegen.
Das utopische Versprechen der Moderne wurde enttduscht; die
Utopie der Moderne kann als Ideologie, d. h. im Marx ‘schen Sinne
als falsches (kapitalistisches) Bewusstsein, entlarvt werden.''® Fiir
Tafuri steht die Krise der modernen Architektur exemplarisch fiir
die Krise der Ideologie der ,,neuen Welt*."'7

Es lasst sich leicht iiber die Architektur selbst sprechen; tiber
ihre Sprache, Technik, Institutionen und den historischen Kontext.
All diese Themen besitzen jeweils eine Eigenlogik. Aber konnen
all diese einzelnen Begriffe in eine kohérente Erzéhlung iibersetzt
werden?''® Was ist das Wesen der architektonischen Botschaft?
Gibt es so etwas wie eine Sprache der Architektur? Oder besteht
Architektur letztlich aus einer inkohédrenten Menge von ,Tech-
niken, die untereinander nicht kommunizieren konnen‘?'9

Mit dieser Aussage nimmt Tafuri Bezug auf Ginzburg, der
Forschung als einen Vorgang beschreibt, bei dem ,,nur einige Frag-
mente vorliegen, aus denen sich theoretisch mehr als eine Figur

- 8m 14.02.2026, 22:32:21, - [ E—


https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

fligen lasst. [...] Die Tatsache, dass alles zusammenpasst, ist daher
ein mehrdeutiges Zeichen: entweder liegt man vollig richtig oder
vollig falsch®.’° Hier befinden wir uns erneut im Herzstiick der
Kritik an der Mikroanalyse bzw. -geschichte und der dialektische
Kreis schlieft sich.

Im enttduschten Abwenden von der Deutung moderner Archi-
tektur, die sich immer mit etablierten Machtstrukturen verbiindet,
um verwirklicht werden zu konnen (Komplizenschaft), versteht
Tafuri Geschichte als das politische Projekt. In seinem Spatwerk
sondiert er schlieBlich krisenhaft-kritische Phasen (Einzelereig-
nisse) der Architekturgeschichte der Renaissance — oftmals als ein
,resignierter Riickzug ins Historische* dargestellt. Sein Riickgriff
auf spezifische Gegebenheiten der Architekturgeschichte ist aber
nicht mit einem Riickzug ins Historische gleichzusetzen, sondern
verdeutlicht die Relativitidt der Geschichtsschreibung— Mikroge-
schichte als Ausweg und hochpolitisches Projekt.

- 8m 14.02.2026, 22:32:21, - [ E—

121


https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

