
115

 

Utopie in der Postmoderne:  

Krise und Kritik

Das „Phänomen Postmoderne“, als gesellschaftliche und kulturelle 
Epoche — in einer Zeit des Übergangs vom Fordismus zum deregu-
lierten neuen Liberalismus —, lässt sich exemplarisch an der Archi-
tektur besprechen.92 Die Entwicklung der postmodernen Archi-
tektur vollzieht sich vor dem Hintergrund einer kritischen Revision 
der Theorie und Praxis der Architektur der Moderne. Beispiels-
weise tritt der Architekt Robert Venturi in seiner Schrift Komple-
xität und Widerspruch in der Architektur (1966) für eine Komple-
xitätssteigerung, Widerspruchstoleranz und Mehrfachkodierung 
des architektonischen Formenvokabular ein; der Architekt Charles 
Jencks kritisiert in seinem Buch Die Sprache der postmodernen 
Architektur (1972) den Verlust der Sprachlichkeit, Geschichtlich-
keit und Autonomie der modernen Architektur; und der Architekt 
Peter Eisenman entwickelt mit der Gestaltung seiner Houses-Serie 
(1968–75) eine neoavantgardistische Dekonstruktion des modernen 
Formenvokabulars. Erwähnenswert ist in diesem Zusammenhang 
auch die im Jahr 1980 erstmals stattfindende Architekturbiennale 
in Venedig mit dem Motto Die Gegenwart der Vergangenheit unter 
der Leitung des Architekten Paolo Portoghesi. Passend dazu stellt 
der Kulturtheoretiker Fredric Jameson einen Begründungszusam-
menhang her zwischen der postmodernen Kultur, die von Pastiche 
und Revivals, d.  h. von der Nachahmung und Neukompilierung 
historischer Versatzstücke geprägt ist und gewissen politischen 
Tendenzen im Spätkapitalismus.93

Der amerikanische Architekturhistoriker Reinhold Martin 
schreibt in seinem Buch Utopia’s Ghost. Architecture and Post-
modernism, Again (2010), dass Utopie — als radikale Alternative 
zum Status quo, d. h. jenseits der gegebenen Zeichen- und Macht-

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015 - am 14.02.2026, 22:32:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Utopie in der Architektur

strukturen — in der Postmoderne „undenkbar“ wurde. Wenn über-
haupt, kehrte die Utopie als „verdrängtes Thema“, im Rekurs auf 
Marx und Engels als „Gespenst“, wieder.94 Die Rede vom Ende der 
Utopie fängt also eine Stimmung jener Zeit ein, d. h. eine „Sinn-
krise“ am Ende der Moderne als Zenit einer längeren Entwicklung, 
die zutreffender aber nur als eine vorübergehende Krise utopischen 
Denkens verstanden werden sollte — vor allem wenn das Konzept 
der Utopie als anthropologische Grundkonstante gedacht wird.95

Ähnliches vollzieht sich in den historiographischen Diskursen 
der Postmoderne. Die klassische Geschichtsschreibung, die Tradi-
tionen und Spuren folgt, wird dekonstruiert. Der mikrogeschicht-
liche Ansatz, der Ausschnitte und Grenzziehungen problemati-
siert, entwickelt sich. Die lineare Erzählweise der Moderne weicht 
einer notwendig werdenden Offenheit gegenüber dem Denken von 
Diskontinuitäten, d.  h. der forschende Blick wird der Schwellen, 
Brüche, Einschnitte, Wechsel und Transformationen historischer 
Begebenheiten und Zuordnungen gewahr.

Die Werke von Michel Foucault und Manfredo Tafuri sind 
dazu weiterführend aufschlussreich. Foucault bezeichnet sein 
historisch-philosophisches Vorgehen als „Genealogie“, im Rekurs 
auf Friedrich Nietzsche, ein Begriff, der für einen kritisch-gegen-
wartsbezogenen und nicht-linearen Zugang zur Geschichte steht. 
Dabei geht es darum, die „Erscheinungsbedingungen einer Singu-
larität“ bzw. singulärer Ereignisse in ihren „vielfältigen bestim-
menden Elementen ausfindig zu machen“ und sie dabei „nicht als 
deren Produkt sondern als deren Effekt erscheinen zu lassen. Also 
eine Einsichtigmachung — die aber nicht in der Art einer Schlie-
ßung vorgeht.“96

Seine Genealogie kennt keine „Einheit der Geschichte“; denn 
es gibt in der Geschichte nichts zu „erkennen“, nichts, was wir 
bereits wissen. „Denn Wissen dient nicht dem Verstehen, sondern 
dem Zerschneiden.“97 Daran knüpft Tafuri später an.

Foucault: Genealogie und Heterotopologie In seinem Buch 
Archäologie des Wissens (1969) schreibt Foucault, dass die 
Geschichte eines Begriffs — z.  B. die Geschichte von der Raum-
Utopie zur Mikro-Utopie — nicht

„	die [Geschichte] seiner fortschreitenden Verfeinerung, seiner 
ständig wachsenden Rationalität, seines Abstraktionsanstiegs 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015 - am 14.02.2026, 22:32:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


117

ist, sondern die [Geschichte] seiner verschiedenen Konstitu-
tions- und Gültigkeitsfelder, die seiner aufeinander folgenden 
Gebrauchsregeln, der vielfältigen theoretischen Milieus, in 
denen sich seine Herausarbeitung vollzogen und vollendet 
hat.“98

Er bezieht sich dabei auf seinen Mentor, den Arzt und Wissen-
schaftshistoriker Georges Canguilhem, der eine Unterscheidung 
„zwischen den mikroskopischen und den makroskopischen Abstu-
fungen der Wissenschaftsgeschichte“ vornimmt. Auf diesen Abstu-
fungen verteilen sich Ereignisse und ihre Folgen nicht gleicher-
maßen. Rücklaufende Neueinteilungen lassen jeweils mehrere 
Vergangenheiten, Verkettungsformen, Gewichtungshierarchien, De- 
terminationsraster und Teleologien für ein und dieselbe Wissen-
schaft entsprechend den Veränderungen ihrer Gegenwart 
erscheinen.

„	Infolgedessen ordnen sich die historischen Beschreibungen 
notwendig nach der Aktualität des Wissens, vervielfachen sie 
sich mit seinen Transformationen und hören ihrerseits nicht 
auf, mit sich selbst zu brechen […].“99

Im Vorwort seiner frühen Schrift Die Ordnung der Dinge (1966) 
nimmt Foucault — mit der Absicht vorrationale Ordnungssys-
teme (karikierend) zu illustrieren — bekanntlich auf den argen-
tinischen Schriftsteller und Bibliothekar Jorge Luis Borges und 
dessen „chinesische Enzyklopädie“ Bezug. Darin teilt Borges Tiere 
in unterschiedliche Klassen folgender Art ein, z. B. „a) Tiere, die 
dem Kaiser gehören, b) einbalsamierte Tiere, c) gezähmte, […] k) 
die mit einem ganz feinen Pinsel aus Kamelhaar gezeichnet sind, l) 
und so weiter, […]“100 und bricht dabei mit vermeintlich gesetzten 
kategorialen Zuordnungen.

Diese Art der Klassifizierung überträgt Foucault ins Räum-
liche; ganz dem postmodernistischen Pluralitätspostulat entspre-
chend konzipiert er die Heterotopologie101 als neue raumtheore-
tische Wissenschaft; eine postmoderne Raum-Utopie. Er sprengt 
damit einerseits traditionelle dualistische Denkgewohnheiten des 
Räumlichen (öffentlich/privat, innen/außen, kontrolliert/unkontrol-
liert) und andererseits traditionelle Denkgewohnheiten des Utopi-
schen (Nicht-Ort/guter Ort).102

Foucault differenziert sechs Grundsätze der Heterotopie, 
des „anderen Ortes“: Heterotopien 1) bilden eine Konstante aller 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015 - am 14.02.2026, 22:32:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Utopie in der Architektur

menschlichen Gruppen, 2) variieren ihre Funktionsweise je nach 
Kultur- und Zeitraum, 3) besitzen die Fähigkeit, mehrere reale 
Räume, die eigentlich nicht miteinander verträglich sind, an einem 
einzigen Ort nebeneinander zu stellen, 4) funktionieren am besten, 
wenn ein absoluter Bruch mit der traditionellen Zeit vollzogen 
wird; sie sind nicht mehr auf die Ewigkeit, sondern vollkommen 
auf das Jetztzeitliche ausgerichtet. Diese Heterotopien können mit 
den flüchtigsten, vergänglichsten, prekärsten Aspekten der Zeit 
verbunden sein, z.  B. in Gestalt des Festes. Grundsatz 5) lautet, 
dass Heterotopien immer ein System der Öffnung und Abschlie-
ßung voraussetzen, das sie isoliert und gleichzeitig Zugang ermög-
licht; und im letzten Grundsatz 6) heißt es schließlich, dass Hete-
rotopien einen illusionären Raum schaffen, der den ganzen realen 
Raum als noch größere Illusion entlarvt.103

Er führt konkret den Friedhof, den Garten, das Museum 
oder das Freudenhaus als „andere Orte“ an, oder abgeschlossene 
Enklaven, wie z. B. ein Gefängnis oder ein Schiff; wobei ihm das 
Schiff als „Heterotopie par excellence“ gilt; so konstatiert er am 
Schluss des Textes, dass Gesellschaften ohne Schiff verloren sind, 
weil ihnen die Träume versiegen.104

Als weitere architektonische Beispiele kann man sich auch 
z. B. die Pariser Passagen in Walter Benjamins Beschreibung oder 
die Übergangszonen in Fouriers Phalanstères im 19. Jahrhundert105 
vorstellen; oder als „anders gearteter“, mehrfachkodierter städ-
tischer Kontext im 20. Jahrhundert z.  B. das kulturell heterogen 
geprägte Musrara-Viertel in Jerusalem; vorstellbar sind auch die 
„temporär autonomen Zonen“ (T.A.Z.), ein Konzept des Schrift-
stellers Hakim Bey (1991), z. B. der Ausnahmezustand eines Stra-
ßenprotests oder Karnevals.

Foucaults heterotopische Grundsätze wurden bis heute archi-
tektonisch und literarisch so vielgestaltig ausgedeutet, dass das 
Konzept der Heterotopie schnell an Schärfe verliert, versuchte man 
sich einen Überblick über die möglichen Erscheinungsformen des 
anderen, mehrfachkodierten Ortes zu verschaffen.106 Die Radika-
lität dieses Konzepts lässt sich am besten verstehen, wenn man 
Heterotopien als Orte der Spiegelung von Krisen- und Abwei-
chungsszenarien der realen Welt begreift, um Nahe an Foucaults 
Beschreibung des ersten Grundsatzes zu bleiben.

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015 - am 14.02.2026, 22:32:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


119

Tafuri: Ideologiekritik und Mikroanalyse Tafuris historisches 
Vorgehen lässt sich über Foucaults Heterotopie-Konzept, auf das er 
konkret Bezug nimmt, verstehen:

„	Während Utopien trösten, weil sie Städte öffnen ‚mit weiten 
Avenuen, wohl bepflanzte[n] Gärten‘, beunruhigen Heteroto-
pien, unterminieren heimlich die Sprache‚ ‚weil sie im voraus 
die Syntax zerstören, und nicht nur die, die die Sätze kons-
truiert, sondern die weniger manifeste, die die Wörter und 
Sachen (die einen vor und neben den anderen) zusammen-
halten läßt.‘“107

Tafuri bezieht sich in seinem historischen Vorgehen auch auf 
Foucaults Genealogie, wobei es um die Überwindung von Letzt-
begründungen geht. Das Ziel der Geschichte sei demnach nicht in 
einem hermeneutischen Prozess der Interpretation zu suchen, denn 
auch die 

„	bis ins Kleinste analysierten Teile [können] als neue Einheiten 
[aufgeladen werden], die autonom und in sich selbst 
bedeutsam sind.“108 

Obwohl Tafuri in der marxistischen Tradition steht, liegt seine 
Originalität und Autonomie in der

„	Weigerung, ein ‚Zentrum‘, eine endgültige dialektische 
Synthese wiederherzustellen; der Weg des Historikers führt 
nicht zur Gewissheit der Wahrheit, sondern zur Scheidung 
zwischen Bezeichnung und Bezeichnetem, zu den vielfältigen 
Bedeutungen der Realität.“109

Tafuri versteht die Sprache der Theorie als Etwas, das in sich 
bereits eine „Vielfalt der Themen, des Wissens, der Institutionen“ 
umfasst. Geschichte müsse die Vielzahl der Sprachen und Themen 
berücksichtigen sowie die kontinuierlichen Grenzverschiebungen, 
die die Position einzelner Protagonist*innen und Sachverhalte 
ständig verändern.110 Ihm geht es erstmal nicht so sehr um die 
Analyse spezifischer Einzelereignisse, sondern seine Radikalität 
begründet sich in der „skandalösen Einführung des Widerspruchs 
ins Herz der historischen Analyse.“111 Es geht ihm vielmehr um

„	die Produktion von ‚Bedeutungen‘ durch ‚den ständigen 
Kampf zwischen der Analyse und ihren Objekten […], um 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015 - am 14.02.2026, 22:32:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Utopie in der Architektur

eine analytische Konstruktion, die nie endgültig und immer 
vorläufig ist; um ein Instrument der Dekonstruktion gesi-
cherter Realitäten‘.“112

Tafuri versteht — anders als Foucault — den Akt der Dekonst-
ruktion aber nur als vorläufiges Werkzeug, das zwangsläufig eine 
Form der „Rekonstruktion“ erfordere. In der Geschichtsschreibung 
müsse immer die Möglichkeit der Veränderung enthalten sein.113 
Aus der Mehrdeutigkeit der gegebenen Realität heraus versucht 
der Kritiker, so Tafuri, eine logische Struktur und Bedeutung, als 
Vorbedingung zukünftiger Handlungen, die auf eine neue Arbeits-
hypothese gerichtet sind, zu entwickeln. Zu den primären Aufgaben 
eines Kritikers gehöre es die Fehler der Vergangenheit nachzuvoll-
ziehen und die Werte der Gegenwart zu verstehen. Es geht darum 
exakt zu diagnostizieren, ohne zu moralisieren.114

Sein „historisches Projekt“ ist ein „Projekt der Krise“; es geht 
ihm um die „Überwindung der traditionellen, im Positivismus 
des 19. Jahrhunderts verwurzelten Beziehung zwischen einem 
‚Ursprung‘ und dem ‚Ziel: einem Endpunkt, der alles erklärt, was 
eine bestimmte ‚Wahrheit‘ ausmacht.‘“115

Tafuri de/konstruiert die klassische Erzählung der Moderne in 
Kapitalismus und Architektur (1973) als ideologiekritische Genea-
logie und re/konstruiert mithin die Utopie der Moderne als Ideo-
logie. Der rebellische Erneuerungsversuch der Architekturmoderne 
sei letztlich auch nur seinen historischen Umständen unterlegen. 
Das utopische Versprechen der Moderne wurde enttäuscht; die 
Utopie der Moderne kann als Ideologie, d. h. im Marx‘schen Sinne 
als falsches (kapitalistisches) Bewusstsein, entlarvt werden.116 Für 
Tafuri steht die Krise der modernen Architektur exemplarisch für 
die Krise der Ideologie der „neuen Welt“.117

Es lässt sich leicht über die Architektur selbst sprechen; über 
ihre Sprache, Technik, Institutionen und den historischen Kontext. 
All diese Themen besitzen jeweils eine Eigenlogik. Aber können 
all diese einzelnen Begriffe in eine kohärente Erzählung übersetzt 
werden?118 Was ist das Wesen der architektonischen Botschaft? 
Gibt es so etwas wie eine Sprache der Architektur? Oder besteht 
Architektur letztlich aus einer inkohärenten Menge von ‚Tech-
niken, die untereinander nicht kommunizieren können‘?119

Mit dieser Aussage nimmt Tafuri Bezug auf Ginzburg, der 
Forschung als einen Vorgang beschreibt, bei dem „nur einige Frag-
mente vorliegen, aus denen sich theoretisch mehr als eine Figur 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015 - am 14.02.2026, 22:32:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


121

fügen lässt. […] Die Tatsache, dass alles zusammenpasst, ist daher 
ein mehrdeutiges Zeichen: entweder liegt man völlig richtig oder 
völlig falsch“.120 Hier befinden wir uns erneut im Herzstück der 
Kritik an der Mikroanalyse bzw. -geschichte und der dialektische 
Kreis schließt sich.

Im enttäuschten Abwenden von der Deutung moderner Archi-
tektur, die sich immer mit etablierten Machtstrukturen verbündet, 
um verwirklicht werden zu können (Komplizenschaft), versteht 
Tafuri Geschichte als das politische Projekt. In seinem Spätwerk 
sondiert er schließlich krisenhaft-kritische Phasen (Einzelereig-
nisse) der Architekturgeschichte der Renaissance — oftmals als ein 
„resignierter Rückzug ins Historische“ dargestellt. Sein Rückgriff 
auf spezifische Gegebenheiten der Architekturgeschichte ist aber 
nicht mit einem Rückzug ins Historische gleichzusetzen, sondern 
verdeutlicht die Relativität der Geschichtsschreibung — Mikroge-
schichte als Ausweg und hochpolitisches Projekt.

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015 - am 14.02.2026, 22:32:21. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839451977-015
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

