2. Teil

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

In den 1980er-Jahren war das bedeutendste Ereignis in den afrikanischen
Literaturen »larrivée des femmes a I'écriture«.! Senegalesische Schriftstellerin-
nen wie Aminata Sow Fall, Nafissatou Diallo und Mariama Ba betraten die
Bithne der frankophonen afrikanischen Literatur.? Mariama B4, »l'une des
pionnieres de la littérature sénégalaise«3, wurde 1929 in Dakar geboren und
starb dort an Krebs im Jahr 1981. Als Mariama erst vier Jahre alt ist, verliert sie
ihre Mutter und wird von ihrer Grofimutter miitterlicherseits, Coumba Diaw
Dior, groflgezogen, die eine Nachkommin der koniglichen Linie der »Kér
Matiangaye« ist und der senegalesischen Muslimbruderschaft der Tijaniyya
angehort. Die Grofimutter ist fest in der traditionellen Kultur verankert
und es ist ihrem Vater zu verdanken, einem aufgeschlossenen Politiker, dass
Mariama die franzdsische Schule besuchen darf> Sie erzielt hervorragende
schulische Leistungen und wird Lehrerin. Diesen Beruf iibt sie zwdlf Jahre
lang aus, bevor sie beginnt, in der Schulverwaltung zu arbeiten. Mariama Ba

1 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 36.

2 Vgl. ebd.

3 Vgl. Association francaise du féminisme: associationfrancaisedufeminisme.fr/2020/10/20/
une-si-longue-lettre-mariama-ba/ (05.06.2024).

4 Mame Coumba Ndiaye ist die dritte und letzte Tochter von Mariama B4 aus ihrer ersten Ehe
mit Bassirou Ndiaye. Fiir die Untersuchung des Narrationskonzepts jom ist interessant, wie
Mame Coumba Ndiaye die Genealogie ihrer Mutter darstellt, die in direkter Abstammungs-
linie zu einer ehemaligen senegalesischen Kénigsfamilie steht und zwar iiber die weibliche
Linie ihrer Mutter und Grofimutter. Ndiayes Hinweis auf eine aristokratische Abstammung
wird im Fazit, Kapitel 3.2.1, »Paratext zu Mariama Bds Werke, erneut aufgegriffen und
vertieft. Mame Coumba Ndiaye schreibt {iber die Grofimutter Yaye Coumba: »De cette
grand-mere disparue, Mariama Ba ne pouvait encore parler sans émotion: >Coumba Diaw
Dior ! Diop Mao ! Femme lionne. Générosité de cceur. Diom et N'Gor.< [...] [Elle] appartenait
a une lignée royale, 'une des plus grandes familles de >Kér Matiangaye« exaltée par les griots
attitrés de Ndande. Elle en avait allure fiere et solennelle, la noblesse de caractere, le sens
poussé de Thonneur qui préférait la mort au déshonneur.« [Fuinote zu Diom et N'Gor:
»d’apres la définition de Mariama B4, le mépris de tout ce qui nest pas qualité. Ngor : sens
aigu de la dignité«] Vgl. Mame Coumba Ndiaye, Mariama Bd ou les allés d’un destin, Dakar:
Les Nouvelles Editions Africaines, 2007, S. 19f.

5 Mariama Bés Vater, Amadou B4 (genannt Doudou Ba Gnélé), kimpfte im Ersten Weltkrieg
als ehemaliger senegalesischer Schiitze fiir Frankreich, war Minister fir Gesundheit und
Bevolkerung und Griinder der Zeitschrift Linformateur Dakarois. Vgl. Ndiaye, Mariama Ba
ou les allés d’un destin, 2007, S. 16f. und S. 228.

71

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

ist Mutter von neun Kindern und war insgesamt drei Mal verheiratet.® Auch
von ihrem dritten Ehemann, dem Abgeordneten und Minister Obéye Diop,
lasst sie sich scheiden und engagiert sich in verschiedenen Organisationen,
die sich fiir Bildung und Frauenrechte einsetzen. 1980 erhilt sie den Noma-
Preis’ fiir ihren Roman Une si longue lettre (dt. Ein so langer Brief). Kurz
vor der Verdffentlichung ihres zweiten Romans Un chant écarlate (dt. Der
scharlachrote Gesang) stirbt Mariama B4 im Jahr 1981.8

Trotz dieser extrem begrenzten Anzahl von Texten fand das Werk von
Mariama Ba ein enormes Echo. Vor allem ihr erster Roman erregte grofle
Aufmerksambkeit: »Just a few years after it was first published, in 1979, Maria-
ma B&’s novel Une si longue lettre (engl. So Long a Letter) existed in more
than half a dozen translations, including English, German, Japanese, and
Norwegian.«® Thematisch wagt es die Autorin vor allem in Une si longue
lettre, mehrere fiir die senegalesische Gesellschaft kontroverse Themen zu dis-
kutieren, namlich Polygamie, Bildung und die Rolle der Frau, den Zugang zu
Verhiitungsmitteln und die Konfrontation zwischen Tradition und Moderne.?

Im Fokus von Mariama Bas Roman steht die Kritik an den Lebensumstén-
den der Frauen im Senegal, was die enthusiastische Aufnahme durch die
westliche Welt Anfang der 1980er-Jahre erklart. Doch Ba thematisiert nur
teilweise die zentralen Streitpunkte des damaligen westlichen Feminismus,
der sich fiir das Wahlrecht der Frauen, die Verbesserung der Arbeitsbedingun-
gen fiir Frauen, das Recht auf Bildung fiir Frauen und Médchen und die
verdnderte Rolle der Frau in der Gesellschaft einsetzte. Diese Art des Femi-
nismus wurde prinzipiell von afrikanischen Frauen als eine Bewegung der
westlichen kapitalistischen Lander angesehen!'. Und so wies Mariama Ba stets

6 Von 1947 bis 1951 war sie mit Bassirou Ndiaye verheiratet, mit dem sie drei Tochter hat.
Nach der Scheidung heiratet sie 1952 den Arzt Ablaye Ndiaye, mit dem sie eine weitere
Tochter hat. Auch von ihm lésst sie sich scheiden und heiratet 1954 Obeye Diop, mit dem sie
tiber 20 Jahre lang liiert ist und mit dem sie drei weitere Tochter und einen (behinderten)
Sohn hat. Vgl. Ndiaye, Mariama Ba ou les allés d’un destin, 2007, S.19.

7 Der Noma Award for Publishing in Africa wurde von dem japanischen Verleger Shoichi
Noma gestiftet. Von 1980 bis 2009 wurde der Preis jahrlich fiir Biicher verliehen, die von
afrikanischen Verlegern herausgegeben wurden, und war mit 10.000 US-Dollar dotiert.
Mariama B4 war somit die erste, die den Noma-Preis erhielt, vgl.: www.afrikaroman.de/liter
aturpreise/afrikanische-literaturpreise/noma-award-for-publishing-in-africa/ (22.02.2020).

8 Vgl. Website Africulture: africultures.com/personnes/?no=4015 (21.11.2019).

9 Warner, »How Mariama B4 Became World Literature«, in: PMLA, 2016, S. 1239.

10 Vgl. Michele Chossat, Ernaux, Redonnet, Bd und Ben Jelloun. Le personnage féminin a laube
du XXIsiécle®™, New York: Lang, 2002, S. 2.

11 Vgl. Adele King, »The Personal and the Political in the Work of Mariama Ba, in: Studies in
20th Century Literature, 18,1994, S.177-188, S.178.

72

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.afrikaroman.de/literaturpreise/afrikanische-literaturpreise/noma-award-for-publishing-in-africa
https://www.afrikaroman.de/literaturpreise/afrikanische-literaturpreise/noma-award-for-publishing-in-africa
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.afrikaroman.de/literaturpreise/afrikanische-literaturpreise/noma-award-for-publishing-in-africa
https://www.afrikaroman.de/literaturpreise/afrikanische-literaturpreise/noma-award-for-publishing-in-africa

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

die Zuschreibung von sich, eine Feministin zu sein, ebenso wie viele andere
afrikanische Schriftstellerinnen: »Until recently, few African women writers
or intellectuals were willing to embrace feminism; even Mariama B4 denied
being a feminist.«!> Mariama Bas Werk behandelt nicht die Themen des
westlichen Feminismus, sondern die Spannungen, die das Leben der senegale-
sischen Gesellschaft im Allgemeinen und die der senegalesischen Frauen im
Besonderen pragen und die sich aus widerspriichlichen Konzepten ergeben,
wie beispielsweise auf der einen Seite der Bildung an modernen Schulen und
auf der anderen Seite dem Zwang, die Polygamie zu akzeptieren.®

Mariama Ba thematisiert die Unvereinbarkeit zwischen bestimmten Aspek-
ten der Moderne und der Tradition. Diese Problematik wird im Roman Une
si longue lettre aus einer weiblichen Perspektive und in Un chant écarlate
aus einer universelleren Perspektive verhandelt, die Manner und Frauen aus
unterschiedlichen Kulturen gleichermaflen umfasst. Vermutlich ist die unzu-
treffende Schlussfolgerung, dass Mariama Ba eine Feministin im westlichen
Sinn sei, auf die Tatsache zurickzufithren, dass mit den klassischen literatur-
wissenschaftlichen Methoden am Text gearbeitet wurde, ohne den besonde-
ren Gegebenheiten im Senegal einen angemessenen Raum zu bieten, was Aus-
druck einer eurozentristischen Perspektive ist. Wie schon in der Darlegung
des theoretischen Unterbaus dieser Arbeit thematisiert, bezeichnet Michele
Chossat dieses methodische Vorgehen als >Kolonisierung des Textes<:!4 »Selon
Miller et également Spivak, le lecteur et critique doit mettre de c6té ses
connaissances et ses préjugés, et surtout arréter d’appliquer sans limite les
théories occidentales aux études africaines.«!®

Mariama Ba schreibt engagierte Literatur und betont: »la beauté de I'ceu-
vre littéraire africaine est subordonnée au contenu politique«.!® Sie stellt die
politische Funktion des Textes tiber seinen dsthetischen Wert und bezeichnet
den afrikanischen Schriftsteller als »combattant de libération«, einen Befrei-
ungskdmpfer, der das Bewusstsein erwecke und die Menschen leite, vor allem
die der untersten sozialen Schichten: »éveilleur de conscience et de guide [...]
surtout des couches sociales les plus défavorisées«.!® Mariama Ba ist nicht

12 Ebd., S.178.

13 Vgl.ebd,, S.177.

14 Vgl. Chossat, Ernaux, Redonnet, Bd und Ben Jelloun, 2002, S. 2.

15 Vgl.ebd,, S.5.

16 B4, »La fonction politique des littératures africaines écrites«, in: Azodo, Emerging perspec-
tives on Mariama Bd, 2003, S. 405.

17 Ebd.

18 Vgl. ebd., S. 406.

73

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

die einzige, die jhrem Werk eine politische Funktion zuweist - Semujanga
stellt hinsichtlich frankophoner afrikanischer Romane im Allgemein fest: »Le
sujet romanesque devient a la fois I'évolution des sociétés africaines politi-
quement indépendantes et la recherche des formes littéraires propres a 'uni-
vers africain.«! Hinsichtlich der soziopolitischen Relevanz des literarischen
Textes werden im ndchsten Unterkapitel die Rezeption, der Inhalt und die
Ubersetzung des Romans Un chant écarlate niher betrachtet und iiber ein im
Text befindliches Wort der Bezug zum kulturellen Konzept jom hergestellt.
Diese literaturethnologische Vorgehensweise in der Perspektive der ethnocriti-
que bringt eine neue soziopolitische Aussage dieses literarischen Textes zum
Vorschein.

2.11 Die Funktionen von Gorgui in Un chant écarlate

Die Literaturwissenschaft konzentrierte sich bei Mariama Bas Werk vor allem
auf Une si longue lettre, wohingegen der Roman Un chant écarlate nicht die
gleiche Aufmerksamkeit erregte. Es wurde keine Wikipedia-Seite? fiir ihn
eingerichtet, er wurde nicht ins Wolof?! ibersetzt und im Gegensatz zu ihrem
ersten Roman wurde er nicht von einem franzésischen Verlag neu aufgelegt.??
Janos Riesz merkt zu diesen Tatsachen an: »Der Fall Mariama Bd’s [sic]
gleicht dem einiger anderer AutorInnen, die ihren Nachruhm im wesentlichen
[sic] einem einzigen Werk verdanken, auch wenn sie andere Werke verfasst
haben, die sehr viel weniger erinnert werden oder ganz in Vergessenheit
geraten sind.«?* Dieses mangelnde Interesse an Un chant écarlate ist nicht
zu rechtfertigen, zumal sein zentrales Thema, die Dekolonisierung durch
kulturelle Vermischung und die Auseinandersetzung mit den Gegenstimmen,
die fiir die Riickwendung hin zu authochthonen afrikanischen Werten pladie-
ren, ein relevantes Thema im Rahmen der Postkolonialismusdebatte war und

19 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 36.

20 Vgl.: frwikipedia.org/wiki/Une_si_longue_lettre (05.06.2024).

21 Mariama B4, Bataaxal bu gudde nii, ci tekkim Maam Yunus Jen, Aram Faal, Dakar: Les
Nouvelles Editions Africaines, 2007. Diese Wolof-Version ist als Horbuch auf Youtube zu
finden unter: www.youtube.com/watch?v=i0eoxiDd2e4&list=PLHG9hgcZCwsze4R]zGCkB
bWLntH4uy-wg (05.06.2024).

22 Vgl. Mariama B4, Une si longue lettre, Neuauflage, Paris: Le Serpent a plumes, Coll. »Mo-
tif« Nr. 137, 2001.

23 Janos Riesz, Siidlich der Sahara. Afrikanische Literatur in franzosischer Sprache, Tiibingen:
Stauffenburg Verlag, 2013, S. 62.

74

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.youtube.com/watch?v=i0eoxiDd2e4&list=PLHG9hgcZCwsze4RJzGCkBbWLntH4uy-wg
https://www.youtube.com/watch?v=i0eoxiDd2e4&list=PLHG9hgcZCwsze4RJzGCkBbWLntH4uy-wg
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=i0eoxiDd2e4&list=PLHG9hgcZCwsze4RJzGCkBbWLntH4uy-wg
https://www.youtube.com/watch?v=i0eoxiDd2e4&list=PLHG9hgcZCwsze4RJzGCkBbWLntH4uy-wg

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

nach wie vor ist.?* Das Ziel dieser Untersuchung in der Perspektive der ethno-
critique ist es daher, eine erneuerte wissenschaftliche Lektiire dieses Romans
auszulosen und seine Relevanz fiir den aktuellen Dekolonisierungsdiskurs
hervorzuheben.

Seit Uber 40 Jahren war Un chant écarlate nicht mehr auf dem Markt
erhiltlich gewesen, zumindest nicht in franzosischer Sprache.?> Das ist er-
staunlich, denn die deutsche Version, Der scharlachrote Gesang aus dem Jahr
1982, wird in allen Buchhandlungen in Deutschland angeboten. Es stellt sich
die Frage, womit dieses Ungleichgewicht zusammenhéngt und ob der Grund
nur in den 6konomischen Faktoren - Vermarktung und Nachfrage - zu
suchen ist oder er sich im Romantext selbst finden ldsst. In der Tat gibt es
auf der Textebene einige Elemente, die fiir letzteres sprechen. Beispielsweise
unterscheiden sich die jeweiligen Klappentexte grundlegend.

Der Klappentext der franzdsischen Ausgabe stellt die Autorin Mariama Ba
vor und bedauert ihren frithen Tod. Vom Verlag wurde als Vorwort ein Foto
von Mariama B4 und ein Gedenkwort eingefiigt, in dem auf den ersten, mit
dem Noma-Preis gewiirdigten Roman Une si longue lettre verwiesen wird. Im
Vordergrund steht in diesem Text die Trauer um die frith verstorbene Autorin.
Nur sehr oberfldchlich wird auf die Geschichte des Romans Un chant écarlate
eingegangen: »C’est sans doute I'histoire d'un amour, mais, au-dela, investigué
avec une sensibilité qui n’enleve rien a l'intelligence, un aspect de la tragédie
de 'aventure humaine [...]«.2¢

Die deutsche Ubersetzung des Romans hat einen zusitzlichen Umschlag
erhalten, mit einem sehr viel umfangreicheren Text, der nur wenige Informa-
tionen iiber das Leben und den frithen Tod der Autorin enthilt und nicht
als Gedenkwort angelegt ist. Der Umschlagtext thematisiert vor allem den
Inhalt des Romans. Die Schlagworte »Mischehe«, »Ehe-Dramax, das grofle
»Einfithlungsvermogen«?” der Autorin und diverse Pressestimmen dienen vor
allem der Werbewirksamkeit. Der Umschlagstext verweist auflerdem auf das

24 Die Debatte um Fragen fiir oder gegen die kulturelle Vermischung wurde anfénglich von
den postkolonialen Denkern der Négritude-Bewegung, wie Senghor und Césaire, aber auch
von Fanon, Memmi und Glissant gefithrt. Vgl. Gottsche, Dunker, Diirbeck, Handbuch
Postkolonialismus und Literatur, 2017.

25 Nach iiber 40 Jahren wurde am 05.02.2022, wahrend der Redaktion der vorliegenden Unter-
suchung, der Roman Un chant écarlate von Mariama Ba neu aufgelegt vom Verlagshaus
Les Prouesses in Forcalquier, Frankreich. Die Neuauflage konnte aber bei der vorliegenden
Untersuchung nicht berticksichtigt werden.

26 Vgl. Mariama Ba, Un chant écarlate, Dakar: Les Nouvelles Editions Africaines, 1981, Klap-
pentext und S. 3.

27 Vgl. Mariama B4, Der scharlachrote Gesang, Unterégi (CH-Zug): Europabuch AG, 1982.

75

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Nachwort, das dem Roman hinzugefiigt wurde und von der Ethnologin Ulla
Schild, Dozentin fiir afrikanische Literatur, redigiert wurde.

In Bezug auf den Bereich der Literaturethnologie ist bedeutsam, dass eine
Wissenschaftlerin — eine Ethnologin - damit beauftragt wurde, dem Roman
erginzende Informationen tiber die senegalesische Gesellschaft hinzuzufiigen
und dies mit der offensichtlichen Absicht, das fiktionale Werk inhaltlich
besser verstindlich zu machen. Doch um auch in die literarischen Tiefen
des Werks vorzudringen, fehlt augenscheinlich die literaturwissenschaftliche
Expertise, wie hier gezeigt werden kann. Die am Roman Un chant écarla-
te vorgenommene Untersuchungsmethode der ethnocritique fithrt somit un-
mittelbar vor Augen, welchen Mehrwert eine literaturethnologische Herange-
hensweise bietet.

Neben den textlichen Erganzungen (Umschlagtext und ethnologisches
Nachwort von Ulla Schild) wurde von der Ubersetzerin Irmgard Rathke auch
der Originaltext verdndert, was das Lesen und Verstehen des Textes weiter
deutlich vereinfacht. Die Ergdnzungen und Modifikationen verdndern das
Werk so umfassend und weit iiber eine reine Ubersetzung hinaus, dass das
Resultat ein quasi eigenstandiger neuer Roman ist. Dieser gewinnt zwar einer-
seits dadurch, dass seine Rezeption auf dem europidischen Markt erleichtert
wird, er verliert aber andererseits auch in Bezug auf seine Originalitit.

Die Verdnderungen im Text betreffen hauptsichlich eine der Schreibtech-
niken, die Mariama B4 - wie andere frankophone afrikanische Autorinnen
- anwendet, ndmlich die Einbettung von Wortern der Sprache Wolof, der
senegalesischen Lingua franca.2® Die Vermischung literarischer Techniken des
Romans westlicher Pragung mit den Genres der Erzéhlungen aus der miind-
lichen afrikanischen Tradition ist eines der emanzipatorischen Kennzeichen
der frankophonen Literaturen.?® Selbstverstandlich kann alleine das Einstreu-
en von Wolof-Wortern in den Text noch nicht als Beleg, sondern hochstens
als ein Element der miindlichen Tradition gelten; es verweist aber dennoch
auf eine Vermischung literarischer Techniken.

Fiir meine literaturethnologische Untersuchung besonders relevant ist in
Mariama Bas Roman das Wort Gorgui, das bislang von der Literaturkritik
und -wissenschaft unberiicksichtigt geblieben ist. Ich werde zeigen, dass
die semantischen Ebenen des Vornamens Gorgui literarische Funktionen

28 Anna M. Diagne, Sascha Kesseler, Christian Meyer, Communication Wolof et société
sénégalaise, Paris: L'Harmattan, 2011, S.15.

29 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 37.

76

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

beinhalten, die konstitutiv fiir die Kernaussage des Romans sind, ndmlich
die Befiirwortung einer zukunftsweisenden kulturellen Vermischung. Bisher
kamen literaturwissenschaftliche Untersuchungen des Romans einstimmig
zum Schluss, dass Mariama B4 gegen die kulturelle Vermischung gewesen
sei, was mit der literaturethnologischen Untersuchung mithilfe der Methode
der ethnocritique widerlegt werden kann. Auch wenn es stimmt, dass der
Tod Gorguis durch die Hand der eigenen Mutter ein tragisches Ende des
Romans darstellt, verkorpert diese Figur die Utopie einer vermischten und
damit vereinten Zivilisation, deren Verwirklichung daran scheitert, dass es
den Schliisselfiguren an Mut und Engagement fiir eine gemeinsame Zukunft
fehlt.

Der Roman Un chant écarlate ist ein engagierter Text, mit dem Mariama
Ba einen Appell an die Menschheit richtet, sich fiir die Verwirklichung der
Utopie einer kulturellen Durchmischung einzusetzen. Gorgui steht in direkter
Verbindung zum Wortfeld jom und lésst sich in das senegalesische Narrations-
konzept problemlos einfiigen. Im Folgenden lege ich zuerst die inhaltliche
histoire dar, gehe sodann auf den discours, die Erzéhltechniken des Romans
ein. Anschlieend werden die Begriffe Gorgui und jom, dignité und honneur
erlautert und in Bezug zum narrativen Diskurs und der auf8ertextuellen Wirk-
lichkeit gebracht, um ihre konstitutive Funktion fiir den Roman herauszuar-
beiten.

2.1.2 Die histoire und der discours von Un chant écarlate

Die erzdhlte Zeit des Romans Un chant écarlate lasst sich im historischen
Zeitraum des jungen Postkolonialismus ansiedeln, einige Jahre nach der 1960
stattgefundenen senegalesischen Unabhingigkeit, im Laufe des Jahres 1968.30
Die Orte, an denen die Handlung stattfindet, sind die zwei Hauptstadte Dakar
und Paris. Der dunkelhdutige’! Senegalese Ousmane und die hellhautige

30 Vgl. Mariama B4, Un chant écarlate, Dakar: Les Nouvelles Editions Africaines, 1981, S. 63.
Nachfolgende Zitate aus dem Roman werden im Folgenden direkt im Text als CE (Chant
Ecarlate) plus Seitenzahl angegeben.

31 Der Verweis auf die Hautfarbe wird auch im Roman thematisiert (iiber 52 Hinweise auf die
Hautfarbe), weshalb dieses Detail auch hier hervorgehoben wird. Ein Beispiel fiir die Rele-
vanz der Hautfarbe im Roman ist das Zitat, das auf das Kind Gorgui verweist: » Ni noir!
Ni clairlc Une violente vague de rancceur la submergea [la belle-mere] - Le >Gnouloule
Khessoule !« [weder schwarz noch weifl] n'a pas de place dans ce monde«. B4, Un chant
écarlate, 1981, S. 244.

77

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Franzosin Mireille besuchen dasselbe Gymnasium in Dakar und verlieben
sich ineinander. Mireilles Vater ist als Diplomat im Dienst des Ministeriums
in Dakar stationiert> und Ousmanes Vater ist ein Invalide aus dem Zweiten
Weltkrieg, an dem er als »tirailleur sénégalais«® teilgenommen hat. Gegen
den Willen ihrer Familien, die sich eine kulturelle Vermischung nicht vorstel-
len konnen, heiraten die beiden jungen Erwachsenen in Frankreich; zuerst in
der Moschee von Jussieu und spater auf dem Standesamt in Paris.

Nach der Hochzeit beschliefit das Paar, im Senegal zu leben. Dort versucht
Mireille, sich in die senegalesische Gesellschaft zu integrieren. Ihre Eltern
haben den Kontakt zu ihr abgebrochen, denn sie lehnen die Ehe ihrer Tochter
ab und verweigern jegliche Unterstiitzung. Doch auch vonseiten der senega-
lesischen Gesellschaft erfahrt das junge Paar starken Gegenwind, vor allem
von Ousmanes Mutter, Yaye Khady, fiir die eine weifle Schwiegertochter vollig
wertlos ist. Yaye Khady setzt alles daran, nicht nur Mireilles Integration in
ihre Familie zu untergraben, sondern auch Ousmane auf subtile Weise dazu
zu bringen, die Liebesbeziehung, die er mit der Senegalesin Ouleymatou
unterhalten hatte, wieder aufzunehmen.

Nach der Geburt ihres ersten Kindes sieht sich Mireille mit der Tatsache
konfrontiert, dass Ousmane auch mit Ouleymatou wieder eine Beziehung
begonnen und sogar ein Kind mit jhr hat. Im weiteren Verlauf der Geschichte
vernachldssigt Ousmane seine franzosische Frau zugunsten der Senegalesin.
Da Mireilles Verbindung zu ihrer Familie abgebrochen ist, fithlt sie sich
isoliert und muss feststellen, dass ihr Traum von einer gelungenen kulturellen
Vermischung zerbrochen ist. In einem Zustand der Verzweiflung vergiftet sie
ihr gemeinsames Kind und verletzt Ousmane mit einem Messer, bevor sie
schlieflich von der Polizei festgenommen wird.

Der narrative Diskurs des Romans ist so aufgebaut, dass ein heterodiegeti-
scher Erzdhler die Geschichte aus einer extradiegetischen Position erzihlt,
womit die Leserschaft Informationen {iber die psychischen Dispositionen und
intellektuellen Uberzeugungen aller Figuren erhilt, sowohl der franzésischen
als auch der senegalesischen. Eine variable Fokalisierung ermdglicht Einblicke
in die intimsten Uberlegungen hauptsichlich von Ousmanes Mutter (Yaye
Khady) und Mireilles Vater (Jean de la Vallée), aber auch von Ousmane und
Mireille.

32 »[..] diplomate des services de la Primature«. Vgl. ebd., S. 23.
33 Fufinote (6) zum Begriff »tirailleurs sénégalais«: »Soldats recrutés non seulement au Séné-
gal mais dans les diverses territoires de 'ex A.O.F.« Vgl. ebd., S.11.

78

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

Eine besondere, subjektive Perspektive entsteht durch den in den narrati-
ven Text eingeschobenen epistolaren Teil von neun Briefen, die die beiden
Liebenden wiéhrend einiger Jahre untereinander austauschen. Darunter fin-
den sich auch zwei Briefe, die sie an ihre Eltern schreiben, um sie uber
die geplante Hochzeit zu informieren.>* Der epistolare Teil hebt sich vom
Rest der Erzéhlung ab und der so entstehende abgegrenzte Raum der jungen
Liebenden spiegelt sowohl ihre Komplizenschaft als auch ihre Distanzierung
von den eigenen Eltern wider. Sowohl Ousmanes als auch Mireilles Eltern
erfahren von der Heirat nicht in einem personlichen Gespréach mit ihren Kin-
dern, sondern durch die Briefe, die sie von ihnen erhalten. Diese auffallende
Distanz zwischen den Generationen spiegelt in gewisser Weise die realhistori-
sche Begebenheit der Studierendenrevolten des Jahres 1968 wider, die von den
Visionen einer Loslosung von traditionellen Sitten und Gebrauchen und einer
Erneuerung der soziopolitischen Realititen motiviert waren.

Der Roman ist in franzdsischer Sprache gehalten mit vielzdhligen Wolof-
sprachigen Einsprengseln. Mariama B4 gehort der Volksgruppe der Peulh an
und ihre Muttersprache ist Pulaar,®> doch sie integriert keine Pulaar- sondern
Wolof-Wérter in ihren Roman. Der Grund dafiir ist - das gilt fiir andere sene-
galesische Autorinnen ebenfalls -, dass die meisten Senegalesen Wolof verste-
hen: »Wolof is the native language of about four [...]to four and a half million
people [..] in Senegal, where it is the most widely spoken language and the
main inter-ethnic lingua franca.«3¢ Die Autorin verwendet drei Techniken,
um die Wolof-Worter in den Text zu integrieren: Eine gewisse Anzahl von
Woértern werden ohne Erklirung oder Ubersetzung in den Flief3text eingefiigt
(z.B. Marabout, talibés [CE, 11] etc.), andere Worter werden im Text direkt
Ubersetzt, wie zum Beispiel: »Guedié Waye! La mer hein!« (CE, 74), doch
der Grofiteil der Wolof-Worter wird durch eingefiigte Fufinoten {ibersetzt und
teilweise erklirt (insgesamt 82 Fufinoten™).

Wie Moura betont, zdhlt die Inklusion von Wolof-Wortern in den litera-
rischen Text zu den Strategien afrikanischer Schriftsteller, um die durch
das franzosische Schulsystem erlernten Schreibtechniken abzulegen bzw. zu

34 Vgl. B4, Un chant écarlate, 1981, S. 54, 631t., 67, 76f., 98 (Brief von Ousmane an seinen Vater),
115 (Brief von Mireille an ihre Eltern).

35 Variationen: Fulbe, Fulh, Fulbe oder Fulani (die Sprache bzw.: Pulaar oder Fular), vgl. Ency-
clopeedia Universalis: www.universalis.fr/encyclopedie/peuls-fulbe-fulanis/ (02.12.2019).

36 Cheikh Anta Babou und Michele Loporcaro, »Noun classes and grammatical gender in
Wolof«, in: Journal of African Languages and Linguistics, 37, 1, 2016, S.1-57, S. 3.

37 Jean-Marc Moura zahlt nur 54, was nicht korrekt ist. Vgl. Moura, Littératures francophones
et théorie postcoloniale, 1999, S. 111.

79

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.universalis.fr/encyclopedie/peuls-fulbe-fulanis
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.universalis.fr/encyclopedie/peuls-fulbe-fulanis

2. Teil

erweitern. Diese erlernten Techniken sollten urspriinglich dazu dienen, die
grofSen Werke der franzosischen Literatur zu imitieren. Aber die reine Nach-
ahmung ermdglichte den frankophonen Autorinnen nicht, ihre mehrsprachi-
ge Realitdt abzubilden.3® Moura stellt weiterhin fest, dass der Schreibstil von
Mariama Ba erkldrend sei, so wie das fiir einen Essay oder ein Lehrwerk
gilt.* Dieser informierende Schreibstil umfasst ebenfalls Wolof-Worter, die
hier dazu dienten, der Leserschaft den senegalesischen Kontext und den Hin-
tergrund der Geschichte naherzubringen. Laut Moura dient die Verwendung
fremdsprachlicher Worter in einem franzdsischsprachigen Kontext dazu, den
bisher geltenden Exotismus abzulehnen: »Il ne s’agit plus de réduire une
culture a I'étrangeté décorative mais d’engager sur le chemin de ce qui la
constitue spécifiquement.«*0

Wie bereits erwahnt, integriert Mariama Ba eine grofie Anzahl von Wo-
lof-Woértern in ihren Roman und {iibersetzt bzw. erldutert viele davon in
insgesamt 82 Fufinoten. Bei der Suche nach inhaltlichen Unterschieden der
franzésischen und deutschen Ausgabe wurde deutlich, dass die deutsche
Ubersetzung des Romans, Der scharlachrote Gesang, nur 76 Fufinoten enthilt
- also sechs weniger als das franzdsische Original.

Anders als man vermuten konnte, erhilt die deutschsprachige Leserin je-
doch mehr Erklarungen als die franzdsischsprachige. Der Grund dafiir liegt
darin, dass die Ubersetzerin Irmgard Rathke viele der urspriinglichen Fufino-
ten entfernt und die im franzdsischen Original enthaltenen Wolof-Worter
direkt im Text tibersetzt hat. Ein Beispiel ist das Wort kharit*' (xarit)*?, das
durch das deutsche Wort >Freund«*3 ersetzt wurde, was die Fufinote tiberfliis-
sig macht. Die Ubersetzerin hat die auf diese Weise iiberfliissig gewordenen
Fufinoten nicht entfernt, sondern verwendet, um Wolof-Worter zu erkléren,
die im franzdsischen Original von der Autorin nicht {ibersetzt oder erldutert
worden waren. Beispiele sind die Worter Marabout und talibés (CE, 11), die in
der Originalversion nicht erklart werden, in der deutschen Ubersetzung aber
durch Fufinoten kommentiert werden:

Marabu: Moslem, der wegen seiner Weisheit und perfekten Kenntnis des Koran
respektiert und konsultiert wird und haufig Lehrer einer Koranschule ist. Oft aber

38 Vgl ebd., S.108.

39 Vgl.ebd, S. 111

40 Vgl. ebd., S.114.

41 Die Fufinote lautet hier: »(4) Moitié, ami«. B4, Un chant écarlate, 1981, S. 20.

42 Offizielle Orthografie des Wolof nach dem Centre de linguistique appliquée de Dakar
(CLAD).

43 B4, Der scharlachrote Gesang, 1982, S. 24.

80

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

auch im Sinne des »heiligen Mannes«, der wegen seiner magischen Krifte als Seher
und Heiler um Rat gefragt wird. (Anmerkung des Ubersetzters)**
Talibé: Koranschiiler.*

Irmgard Rathkes Verfahren hat zur Folge, dass die deutsche Ubersetzung von
Un chant écarlate 23 Erklarungen mehr enthdlt als das franzésische Original.
Neben diesen zusitzlichen Erlduterungen gibt das Nachwort der Ethnologin
Ulla Schild einen Uberblick {iber das Leben und das literarische Werk von
Mariama B4, die Polygamie im Senegal, die muslimische Religion, die Rollen
von Mann und Frau in der senegalesischen Gesellschaft, die verschiedenen
ethnischen Gruppen mit ihren geografischen Lebensraumen und Bréuchen,
die Bedeutung der Genealogie und des Kastensystems, die Rolle des Griots
in der senegalesischen Gesellschaft, die Geschichte der Islamisierung und
schliefflich die soziopolitischen Uberzeugungen von Mariama Ba.

Am Ende des Nachworts interpretiert die Ethnologin Ulla Schild den Ro-
man Der scharlachrote Gesang wie folgt:

Mit anderen Worten, eine gliickliche Ehe, die Verbindung zweier Kulturen zu einer
neuen Einheit wird erst dann méglich sein, wenn die beteiligten Kulturen in ihrer
Struktur zerstort sind. Mariama B4 ist weder Rassistin noch Traditionalistin. Sie
sieht ihre Gesellschaft durchaus kritisch und steht fiir Wandel ein, aber es muf3
ein Wandel sein, der aus der Gesellschaft selbst kommt und ihr nicht von auflen
aufgezwungen wird.*6

Diese Interpretation von Ulla Schild ist nicht das Ergebnis einer Textanaly-
se aus der Perspektive der ethnocritique, die u.a. Fremdsprachenkenntnisse
(Franzosisch, Wolof') voraussetzt. Es wird nicht einmal erkenntlich, ob Schild
fiir ihre Untersuchung das franzésische Original oder die deutsche Uber-
setzung verwendet hat. Scheinbar hat die Ethnologin weniger die literarische
Form und die sprachliche Ebene im Blick gehabt, als dass sie vorrangig den
Inhalt der Geschichte des Romans Der scharlachrote Gesang in direkten Bezug
zu ethnologischem Wissen gebracht hat. Abgesehen von dieser kritischen
Feststellung bietet der von ihr und der Ubersetzerin geleistete Beitrag zum
Roman einer deutschsprachigen Leserschaft zweifelsohne wesentlich tiefere
Einblicke in die senegalesische Gesellschaft und Mariama Bas soziopolitische
Uberzeugungen als die franzésische Originalversion.

Dies ldsst sich belegen mit der von Almut Seiler-Dietrich redigierten
Zusammenfassung des franzdsischsprachigen Romans: »Ihr [Mariama Bés]

44 Ebd.,S.13.
45 Ebd., S.14.
46 Ebd.,S.285.

81

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

zweites Buch Le chant écarlate widerlegt am Beispiel einer Ehe zwischen
einem Senegalesen und einer Franzosin Senghors These von der >Misch-
lingszivilisation<««.#” Seiler-Dietrichs Schlussfolgerung, dass Mariama Ba die
senghorsche Theorie widerlege, ist eine reduktionistische Behauptung, wie
ich durch die erneuerte Lektiire des Textes zeigen werde. Wie schon zuvor
bereits angefiihrt, sprach Mariama Ba sich fiir die kulturelle Vermischung
und gegenseitige Befruchtung aus und folgte dabei der Philosophie Senghors,
die Mabana wie folgt zusammenfasst: »Lhumanisme de Senghor consiste a
affirmer la complémentarité des cultures et des civilisations — en d’autres
termes, le métissage culturel.«*® Die Figur, die diese kulturelle Vermischung
im Roman verkorpert, ist Gorgui.

2.1.3 Gorguis Tod

Gorgui ist der Name des Sohnes von Ousmane und Mireille. Er taucht erst
gegen Ende des Romans* auf und einige Seiten spater schon wird ihm sein
Leben auf grausame Weise durch die Hand seiner eigenen Mutter genommen,
die ihn vergiftet. Der Kindsmord an Gorgui wird in der Literaturwissenschaft
ausfithrlich erwdhnt und als Synonym fiir das Scheitern der kulturellen Ver-
mischung interpretiert. Wie Seiler-Dietrich stellt auch Azodo am Ende ihrer
Analyse und Interpretation von Un Chant écarlate fest: »Killing of Gorgui, the
half-caste, is an acceptance that there will never be a meeting point between
two divergent cultures«.>® Azodo vergleicht die Figur Mireille mit Medea,
rdumt aber im selben Moment ein, dass der Vergleich von Bias Roman mit der
griechischen Mythologie inkohérent und teilweise widerspriichlich sei:

Mireille might have returned home to France, had there not existed this indelible
mark of her fruitless search for love in Africa, in the guise of her infant métisse of
a son, Gorgui. Medea also killed, in her case, her two-year old son and goes off to
try a new marital adventure. But, where would Mireille go? Myth is certainly not
the reality of postcolonial Africa. But, B4 criticizes patriarchal societies and their

47 Almut Seiler-Dietrich, Lemma: »Literaturen Afrikas, Die franzosischsprachige Literatur
Westafrikas«, in: Munzinger Online/KLfG — Kritisches Lexikon zur fremdsprachigen Gegen-
wartsliteratur: www.munzinger.de/document/18000009031 (heruntergeladen von der
Zentralbibliothek Ziirich am 28.08.2019).

48 Kahiudi Claver Mabana, »Léopold Sédar Senghor und die Zivilisation des Universellen, in:
Diogenes, 3, 235-236, 2011, S. 3-13, S. 5.

49 Der Name Gorgui wird zum ersten Mal im fiinften Kapitel auf Seite 187 erwdhnt. Der
Roman umfasst insgesamt 250 Seiten. Vgl. B4, Un chant écarlate, 1981.

50 Azodo, Emerging perspectives on Mariama Bd, 2003, S. 245.

82

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.munzinger.de/document/18000009031
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.munzinger.de/document/18000009031

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

arrogance. She mourns and laments the death of so many murdered children across
racial boundaries.™

Diese Interpretation des Romans scheint eher Azodos Erwartungen zu ent-
sprechen, als dass sie den Inhalt der Geschichte widerspiegelt. Ist es wahr,
dass Mireille ihren Sohn tétet, weil ihre Suche nach Liebe in Afrika erfolglos
geblieben ist? Ist es nicht vielmehr so, dass Mireille ihre Liebe in Afrika
gefunden hat, aber die senegalesische Gesellschaft, vor allem Ousmanes Mut-
ter Yaye Khady, sich dagegen sperrt, eine weifle bzw. europiische Frau als
Schwiegertochter zu akzeptieren? Der innere Dialog, den Yaye Khady nachts
mit sich selbst fithrt und der ihr den Schlaf raubt, verdeutlicht die Griinde
dafiir:

Assurément, affirme-t-elle, un des sommets de la vie d'une femme est dans le choix
d’une belle-fille [...] Une blanche n’enrichit pas une famille [...] A-t-on jamais vu une
blanche piler le mil, porter des bassines d’eau ? [...] Son mari reste sa propriété. (CE,
112)

Man erwartet von einer Schwiegertochter, dass sie bei den kdrperlich anstren-
genden Hausarbeiten hilft und dadurch die Schwiegermutter unterstiitzt und
letztendlich auch ersetzt: »Elle méritait une prompte releve. Beaucoup de
femmes de son dge, a cause de la présence de leur belle-fille, n’avaient plus que
le souci de se laisser vivre agréablement« (CE, 112f.).

Anders als von Azodo behauptet, kritisiert Mariama Ba in diesem Roman
weniger die patriarchalische Gesellschaft, als vielmehr die enorme Macht und
den groflen Einfluss, den Frauen auf die nachfolgende weibliche Generation
ausiiben. Gueye erlautert, dass die schddlichen Handlungen der Schwieger-
mutter Yaye Khady auf ihren Vorurteilen gegeniiber Mireille begriindet seien:

En plus de ses irruptions intempestives dans le foyer de Mireille, elle participe
activement au second mariage de son fils. Une toubab [Européen ou blanc en
francais du Sénégal] n’étant pas une vraie bru a ses yeux, Yaye Khady cherche une
autre bru capable de satisfaire ses exigences de belle-mére africaine.>

Yaye Khady setzt alle Hebel in Bewegung, um ihren Wunsch nach einer sene-
galesischen Schwiegertochter zu erfiillen, zum Nachteil von Mireille. Doch
Mireille ist nicht die einzige weibliche Figur im Werk von Mariama B4, die
durch den schidlichen Einfluss anderer Frauen an der eigenen Entwicklung
und Emanzipation gehindert wird, wie Gueye feststellt: »[...] ces personnages

51 Ebd.,,S. xxi.
52 Médoune Gueye, »La Question du féminisme chez Mariama Ba et Aminata Sow Fall«, in:
The French Review, 72, 2,1998, S. 308-319, S. 311.

83

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

agissent a 'encontre des intéréts et de 'emancipation d’autres femmes pour
des raisons strictement personnelles et égoistes.«>

Die Liebe zwischen Mireille und Ousmane kann den kulturellen Anforde-
rungen, die die senegalesische Gesellschaft an sie stellt, nicht gerecht werden.
Und damit verfolgt der von Mireille veritbte Mord an Gorgui nicht den
Zweck, sich aus Rache des Sohnes zu entledigen, wie das bei Medea der
Fall ist, mit der Azodo die Figur Mireille vergleicht. Vielmehr driickt die
grausame Tat Mireilles vollige Desillusionierung in Bezug auf ihr Engagement
aus, die franzosische und senegalesische Kultur zu vereinen. Sie sieht sich
konfrontiert mit zwei undurchldssigen und unvereinbaren Kulturen, die fiir
den gemeinsamen Sohn Gorgui nur einen Platz >dazwischenc« {ibrig haben:
»Their mulatto child, Gorgui, is an object of fun by the people, a child who
is neither white nor black, a Gnouloule Khessoule, [fiuulule xeesule]** as they
say in Wolof. He will have serious problems finding his identity in society«.>

Die senegalesische Gesellschaft verspottet das Kind, das weder schwarz
noch weifd ist, und Ousmanes Mutter fithlt sich um die Anerkennung betro-
gen, die ihr ein erstes Enkelkind einbringen miisste. King bringt die ablehnen-
de Haltung gegeniiber einer Weiflen und ihrem Kind, das heutzutage am
korrektesten als PoC> bezeichnet wird, in Verbindung mit der Négritude-Be-
wegung, die ihrer Meinung nach zu einem schwarzen Rassismus verkommen
war: »In Un Chant écarlate, the disintegration of an interracial marriage
is both a personal tragedy and a political tragedy, since it is caused by a
perversion of the ideals of Negritude into a black racism«.”

In diesem Zusammenhang von einem >schwarzen Rassismus«< zu sprechen,
wie das King hinsichtlich der Dissonanz der beiden Kulturen tut, erscheint
selbst als rassistisches Verfahren, und ich kann der Aussage von King in die-
sem Punkt nicht zustimmen. Mariama Ba behandelt in ihrem Werk den Ras-
sismus aus einer allgemeinen Perspektive, ohne ihn einer bestimmten race’®

53 Im Roman Une si longue lettre sind es die Frauenfiguren Tante Nabou und Dame Belle-
mere. Vgl. ebd.

54 Oftizielle Wolof-Orthografie laut dem Centre de linguistique appliqué de Dakar (CLAD).

55 Azodo, Emerging perspectives on Mariama Bd, 2003, S. 111.

56 Person of Color. »Der Begriff People of Color (im Singular Person of Color) ist eine Selbst-
bezeichnung von Menschen, die Rassismus erfahren.« Vgl.: diversity-arts-culture.berlin/wo-
erterbuch/poc-person-color (02.12.2019).

57 King, »The Personal and the Political in the Work of Mariama Bé«, in: Studies in 20th
Century Literature, 1994, S.177.

58 Der Begriff >Rasse« ist problematisch, und kann nicht synonym zum englischsprachigen
Ausdruck race verwendet werden. Ich bin mir der aktuellen Debatten um >Black Live
Matters< aus dem US-amerikanischen Kontext bewusst, der auch in Europa grofie Wellen

84

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

zuzuordnen. Denn auch die Haltung von Mireilles Familie ist rassistisch.
Herr und Frau de La Vallée verweigern ihrer Tochter jegliche Unterstiitzung,
weil sie ohne ihr Wissen einen Schwarzen geheiratet hat. Sie konnen auf die
Nachricht von der Hochzeit ihrer Tochter mit Ousmane nur auf eine einzige
Weise reagieren, ndmlich mit dem Abbruch jeglichen Kontakts:

Mais Jean de La Vallée était planté devant elle, inflexible dans son honneur atteint,
et sa dignité bafouée. Sa colere se manifestait dans des exclamations sonores : — La
traitresse ! La saleté !« qui signifiaient clairement a sa femme la rupture. Alors, elle
aussi, par habitude, - trente années ou elle navait eu aucune pensée propre, aucune
initiative, aucune révolte, trente années ou elle n’avait fait que marcher ou on la
poussait, trente années ou acquiescer et applaudir avaient été ses lots — alors, par
habitude plus que par conviction, elle répéta, les larmes aux yeux, des sanglots dans
la voix :

- La traitresse ! La saleté ! avant de tomber évanouie. (CE, 120)

In Mireilles Familie ist es der Vater, der die Macht hat, die kulturelle Vermi-
schung zu verhindern. Da die Ehe bereits geschlossen ist, sieht er keine ande-
re Moglichkeit, als die Familienbande zu 16sen und Mireille aus der Familie
auszuschlieen. Damit stellt er die Familienordnung wieder her und schlief3t
die Familie hermetisch gegen den Einfluss anderer Kulturen ab. Bei Ousmane
hingegen wird die Macht von seiner Mutter Yaye Khady ausgetibt.

Die Eltern von Ousmane und Mireille, stellvertretend fiir die vorangegan-
gene Generation, die von den Maximen der franzosischen Kolonialisierung
gepragt wurde — die Assimilierung des senegalesischen Volkes und keinesfalls
die Vermischung der Kulturen anstrebend® -, vereiteln mit ihrem zerstore-
rischen Einfluss eine gliickliche kulturelle Vereinigung des Ehepaars, das re-
prasentativ fiir die nachfolgende Generation steht. Mireille steht nicht mehr
unter dem Einfluss ihres Vaters, im Gegensatz zu Ousmane, dem es viel
schwerer fillt, seiner Familie den Riicken zu kehren, da das Ehepaar im
Senegal lebt. Zudem verfiigen Ousmane und Mireille weder iiber die Energie

geschlagen hat. In der vorliegenden Arbeit werde ich auf diesen Diskurs jedoch nicht niher
eingehen konnen, denn er ist nur am Rande Thema des postkolonialen Diskurses, der hier
im Mittelpunkt steht.

59 Avias beschreibt durchaus treffend die chronologische Entwicklung von den kolonialen
Bemithungen um Assimilierung bis zur heutigen >kulturellen Hybriditédt<: »L’assimilation
culturelle qui a longtemps été le mode d'intégration de la France, et qui semble faire
partie des représentations mentales et des objectifs personnels de nos auteurs et de leurs
personnages a I'époque considérée, a perdu de sa force idéologique et pratique aujourd’hui.
Au contraire, il semble bien que nous allions vers une hybridation culturelle ot chacun
est porteur d’'une identité pluriculturelle assumée.« André Avias, Francophonie : identités
multiples et complexes, Saint-Denis: Edilivre, 2020, S. 71.

85

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

noch die Mittel oder die Macht, um sich vom elterlichen Einfluss zu befreien,
der von den Prinzipien der franzdsischen Kolonialisierung gelenkt wird.

2.1.4 Wer ist Gorgui [goor gi®®]?

Gorgui ist ein entscheidendes Element fiir die Interpretation des Romans Un
chant écarlate, jedoch hat dieses Wolof-Wort bislang noch keine besondere
Aufmerksambkeit der Literaturwissenschaft auf sich gezogen; auch nicht von
Wissenschaftlerinnen, die iiber Wolof-Kenntnisse und kulturelles Wissen der
senegalesischen Gesellschaft verfiigen. Fiir die erneuerte Lektiire des Romans
Un chant écarlate aus der Perspektive der ethnocritique stelle ich das Wort
Gorgui ins Zentrum und nédhere mich seinen semantischen Ebenen und sei-
ner konstitutiven Funktion fiir den Roman aus mehreren Richtungen (u.a.
sprachwissenschaftlich, ethnologisch, literaturwissenschaftlich).

Gorgui ist der Name des gemeinsamen Kindes von Ousmane und Mireil-
le. Aus linguistischer Perspektive wird deutlich, dass Mariama B4 alle Wo-
lof-Worter im Roman mit franzosischer Rechtschreibung schreibt. Laut der
offiziellen Wolof-Orthografie, die schon seit den 1960er-Jahren® vom CLAD
(Centre de linguistique appliquée de Dakar) etabliert wurde, miisste Gorgui
korrekterweise gdor gi geschrieben werden. Moglicherweise hat aber Mariama
B4 das Wort Gorgui verwendet, um den Wolof-Begriff gor bi zu transkribie-
ren. Die Nichtbeachtung der Nominalklasse - die Verwendung von gi statt
bi - resultiert aus der Tatsache, dass das Schulsystem im Senegal einsprachig
franzosisch ist und senegalesische Sprachen wie Wolof, Pulaar usw. nicht in
der Schule unterrichtet werden. Daher ist die Anzahl der Senegalesinnen sehr
begrenzt, die ihre afrikanische(n) Muttersprache(n) grammatikalisch korrekt
schreiben kénnen.

Wie Babou und Loporcaro beschreiben, ist die am hédufigsten verwendete
Nominalklasse bi, auch wenn dies nicht immer die korrekte Wahl darstellt:

As to the singular, on the other hand, the bi class alone accounts for 64.09 % of
the 440 nouns in the corpus analysed by Irvine [..]. This imbalance suggests that

60 Oftizielle Wolof-Orthografie entwickelt durch das Centre de linguistique appliquée de Da-
kar (CLAD).

61 Das CLAD wurde 1964 gegriindet und durch das Dekret Nr. 66-070 vom 27. Januar 1966
institutionalisiert. Vgl. CLAD: https://clad.ucad.sn/fr/presentation (06.06.2024).

86

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://clad.ucad.sn/fr/presentation
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://clad.ucad.sn/fr/presentation

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

assignment to this class is the default for the singular form of nouns in today’s
Wolof, while assignment to the yi class is the default for plural word forms.®?

Babou und Loporcaro erwéhnen in ihrem Artikel iiber die Bildung von No-
minalklassen in der Sprache Wolof die beiden Worter gdor und gor. Thnen
zufolge bedeutet géor >Mann« und gor >Mann oder freie Person«: »gbor fi
»mens, gor fii >free men««® und »gdor gi >the man<; gor si, gor fii >the free
person/s-<«.* Im Worterbuch von Jean-Léopold Diouf finden sich bei den
Lemmata gdor g- und gor b-%° detailliertere Informationen:

gbéor g- [go:r] Homme. Ay gdor rekk ay ligéey fii il n'y a que les hommes qui

travaillent ici. Géor: fit Cest le courage qui fait 'homme. LOC. Moom kay gdor la il

est vraiment brave. LOC. Waaw-gdor bravo ! Ass. jigéen j-, Dér. gdor-gdorlu.®

gor b- [gor] 1. Homme libre. Ay gor lafiu fi jéle, def leen ay jaam ils ont pris d’ici des

gens libres dont ils ont fait des esclaves. 2. Honnéte homme. Ab gor nga ko séqual

tu as affaire a un honnéte homme. Gor 7ii bareetufiu les gens honnétes ne sont plus

nombreux. (Prov.) Gor, bu fiakkee, fattaliku bor quand 'homme honnéte est dans le
besoin, il se rappelle ses créances.®”

Es ldsst sich feststellen, dass géor g- und gor b- semantisch benachbart sind.
Beide Worter bedeuten sowohl >Mann« als auch >Mensch<. Dariiber hinaus
enthalten beide Worter ethische Zuschreibungen fiir Manner bzw. Menschen:
Mut, Tapferkeit, Ehrlichkeit. Das Wort gor b- beinhaltet zudem die Bedeutung
>Freiheit<. Es ist davon auszugehen, dass Frauen seltener mit géor g- und
gor b- bezeichnet werden und diese eher auf das ménnliche Geschlecht an-
spielen, denn das fiir beide Geschlechter giiltige Wort >Person< oder »Menschc«
ist auf Wolof nit k-.68

Die beiden Worter (gdor g- und gor b-) werden meines Wissens im Sprach-
gebrauch synonym verwendet. Das Lied Gorgui von Youssou N'Dour, dem
international bekannten senegalesischen Sanger, beginnt wie folgt: »Gdor gi
ne na: addina ken xamul ko, géor gi waxtaane [...] (dt. Der >weise« Mann sagt:

62 Babou und Loporcaro, »Noun classes and grammatical gender in Wolof«, in: Journal of
African Languages and Linguistics, 2016, S. 4.

63 Ebd.

64 Ebd, S.22.

65 Der Buchstabe entspricht einem der neun Klassifikatoren der Sprache Wolof und der Binde-
strich ist Platzhalter fiir die jeweilige Endung, die sich aus der rdumlichen und zeitlichen
Entfernung des Nomens zum Sprecher ergibt (z.B. b-: bi, ba, bale, boobu usw.). Vgl. Jean-
Léopold Diouf, Dictionnaire wolof-frangais et francais-wolof, Paris: Editions Karthala, 2003,
S.11ff.

66 Ebd., S.148.

67 Ebd., S.149.

68 Vgl ebd,, S.254.

87

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Niemand kann das Leben kennen, so erzihlt es der >weise« Mann)«®. Der
Inhalt des Liedes erzdhlt vom Mann, Gorgui, der davon abrit, die Meinung
von Menschen zu iibernehmen, die uber den Lebensstil anderer urteilen,
denn niemand konne die ideale Lebensweise kennen.

Das Wort géor gi wird hier aufgewertet, denn es spricht nicht irgendein
Mensch, sondern ein Weiser, der aufgrund seines Wissens in der Lage ist,
andere zu beraten. Auch im senegalesischen Alltag ist zu beobachten, dass
es durchaus iiblich ist, den Vater oder Grofivater der Familie mit gdor gi
zu benennen.”® Dieser Beiname driickt Respekt und Anerkennung fiir die
angesprochene Person aus und spiegelt sowohl die patriarchalische Hierarchie
als auch die Rangordnung der Altersklassen im Senegal wider. Die Semantik,
die lexikalische Bedeutung und der diskursive Gebrauch des Wortes Gorgui
rechtfertigen die Annahme, dass Mariama Ba diesen Namen bewusst und mit
Absicht in ihrem Roman verwendet hat.

Der Name Gorgui taucht zum ersten Mal gegen Ende des Romans auf
Seite 187 auf, als Ousmane iber die Zukunft seines neugeborenen Sohnes
nachdenkt:

Dans son monde a lui, si généreux et tolérant qu’il fiit, son fils ne trouverait de
laffection et un accueil souriant, que s'il acceptait sa condition de Négre’!. Mais
jeune, il devrait d’abord souffrir de I'inconscience des camarades qui, malgré son
prénom Gorgui¥ se moqueraient de ses cheveux et de son teint, huant : »Café au
lait ! Café au lait !« (CE, 187)

In der Fufinote wird der Name Gorgui wie folgt erlautert: »Lhomme - pré-
nom de l'aieul d’Ousmane« (CE, 187). Auch wenn Mariama B4 nur einen Teil
der Bedeutung der Worter goor gi oder gor bi erlautert, verweist dieser Name
auf die Begriffe sMensch< und >Vorfahre< und eréfinet eine Bedeutungsebene,
die weit iber die namentliche Bezeichnung hinausgeht und bei der Textanaly-
se nicht ignoriert werden kann. Da die deutsche Ubersetzerin des Romans
die Fufinote aus dem Text entfernt hat, um sie anderweitig zu verwenden,

69 Das Lied Gorgui ist Teil des Albums Wommat (The Guide), das 1994 veroffentlicht wurde
und fiir das Youssou N’Dour in den Niederlanden (1997) und in Frankreich (2001) die
Goldene Schallplatte erhielt. Vgl. Webseite Chartsurfer: www.chartsurfer.de/artist/youssou-n
-dour/biography-upgp.html (09.09.2023).

70 Diese Feststellung beruht auch auf meinen persénlichen Erfahrungen in senegalesischen
Familien wihrend meines langjéhrigen Aufenthalts.

71 Kursivierung hier im Text, um darauf aufmerksam zu machen, dass dieser diskriminierende
Begriff ausschliefilich im Rahmen und entsprechend den Konventionen der Zitierweise
verwendet wird. Im Kontext des hier angefithrten Zitats verweist der Begriff auf die philoso-
phische Négritude-Bewegung von Senghor.

88

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.chartsurfer.de/artist/youssou-n-dour/biography-upgp.html
https://www.chartsurfer.de/artist/youssou-n-dour/biography-upgp.html
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.chartsurfer.de/artist/youssou-n-dour/biography-upgp.html
https://www.chartsurfer.de/artist/youssou-n-dour/biography-upgp.html

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

bleibt fiir den deutschsprachigen Leser absolut unergriindbar, warum der
Satz, den Ousmane denkt, und der korrekt {ibersetzt wurde, ein Konzessivge-
bilde enthilt: »[...] trotz seines Vornamens Gorgui« (frz. »malgré son prénom
Gorgui«).”

Gorgui wird durch seinen Vornamen zum Reprasentanten der Generation,
die seinen Eltern vorangegangen ist, was durch die Fufinote im franzosisch-
sprachigen Original unterstrichen wird, denn er trigt den Vornamen von
Ousmanes Grofivater. Er reprisentiert als Frucht aus der Verbindung zwi-
schen Ousmane und Mireille aber ebenfalls die Generation, die seinen Eltern
nachfolgt. Die konstitutive Bedeutung des Namens Gorgui fiir den Roman
wird noch deutlicher, wenn man beriicksichtigt, dass Ousmanes anderer
Sohn, den seine senegalesische Frau Ouleymatou gebiert, von der Autorin
Mariama Ba keinen Vornamen erhélt. Larquier bemerkt zwar diesen Um-
stand, wie viele andere Literaturwissenschaftler auch, misst ihm aber keine
Bedeutung bei und nimmt an, dass das Hauptthema in Mariama Bas Un chant
écarlate die >Pathologie des Unterschieds« sei, die durch ein >Ersetzungsdeliri-
umc« ausgedriickt wird:

Séduite par la réussite matérielle d'Ousmane, Ouleymatou, »son premier amour,
parvient a le reconquérir et ce malgré la naissance de Gorgui, fils dOusmane et de
Mireille. Ousmane meéne alors une double vie en épousant Ouleymatou (substitut de
Mireille), avec laquelle il aura aussi un fils, dont on ignore le nom mais qui devient
clairement le substitut de Gorgui, délaissé par son pere.”?

Auch wenn die Feststellung durchaus berechtigt ist, dass die Figuren in Un
chant écarlate Unterschiede auf pathologische Weise aushandeln, erscheint die
Behauptung reduktionistisch, dass die Kernaussage des Romans die Substitu-
tion sei. Ousmanes zweiter Sohn ist zwar ein Substitut - ein Kind, das Gorgui
ersetzt, indem es die gleiche Rolle spielt —, er steht aber vor allem fiir einen
Neubeginn auf altbekannten Pfaden. Er ermdglicht es Ousmane, zu seinen
Wurzeln zuriickzukehren und den neuen Weg der kulturellen Vermischung
zu verlassen. Ousmane erfilllt damit die Erwartungen seiner Mutter Yaye
Khady. Allein die Taufzeremonie des neugeborenen Kindes verdeutlicht diese
Erwartungen. Fiir Yaye Khady ist nur eine Taufe nach >traditionellen< Regeln
akzeptabel und es reicht ihr nicht, das Kind nur nach den religiésen Vorgaben
zu taufen, was Ousmane bei der Taufe von Gorgui tut:

72 Vgl. Ba, Der scharlachrote Gesang, 1982, S. 206.
73 Jeanne-Sarah de Larquier, »Pour un humanisme du compromis dans »Un Chant écarlate« de
Mariama Ba«, in: The French Review, 77, 6, 2004, S.1092-1102, S. 1100.

89

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Ousmane avait exigé pour son enfant un baptéme sobre. Son appartement exigu
avait abrité la cérémonie du Toud @? [Fuﬁnote(z) Prénommer, baptiser], sans les
fastes habituelles [sic].

El Hadi Djibril Gueye était arrivé avec ses coreligionnaires. Il avait été la vedette
de la cérémonie, a la fois officiant et parrain. Yaye Khady avait tout de méme
emmitouflé le petit Gorgui dans son plus beau pagne.

Des hommes s’étaient succéde [sic] au chevet du bébé pour lui murmurer, en
obstruant son oreille droite avec leur auriculaire, son prénom. Ils avaient formulé
ensuite des voeux. Ils avaient récité des prieres pour une destinée brillante du bébé,
entre »son pere et sa mere«, dans la voie royale qui meéne a Dieu. Mireille regardait
faire.

Mais Yaye Khady était consternée. Elle avait révé de festins pour des cérémonies
familiales. (CE, 188)

Diese Taufzeremonie von Gorgui wird in wenigen Zeilen beschrieben. Im
Zentrum dieser Erzdhlung steht auf der einen Seite das Kind und auf der
anderen Seite die Religion. Fiinfmal wird das Baby erwéhnt (enfant, Gorgui,
zwei Mal bébé, son prénom) und neun Worter konnen der Isotopie s>Religion«
zugeordnet werden (baptéme, cérémonie du Toud, coreligionnaires, officiant,
parrain, priéres, destinée, voie royale, Dieu). Die religiosen Anforderungen an
die Taufe kénnen mit wenigen Mitteln leise und zuriickhaltend umgesetzt
werden. Diese religiose Zuriickhaltung und Bescheidenheit werden formal im
Text auch durch die wenigen Zeilen verkérpert, was der Vergleich mit der
Taufe von Ousmanes zweitem Kind eklatant zeigt. Azodo stellt klar heraus,
wie enttduscht Ousmanes Mutter Yaye Khady iiber die bescheidene Taufe von
Gorgui ist und welche Bedeutung eine Taufe allgemein fiir sie hat:

His [Gorgui’s] baptism is a far cry from the expected affair that an African nam-
ing ceremony would have been. Ousmane’s mother would not forgive her son,
Ousmane, and her white daughter-in-law for cheating her of the socialization with
her co-wives at the »proper« christening of her first grandchild the Senegalese (read
African) way.”*

Fir die Tauffeierlichkeit von Ousmanes zweitem Sohn erdffnet die Autorin
ein neues Kapitel und breitet die Erzdhlung auf sieben Seiten aus (vgl. CE,
196-203). Damit ist sie vierzehnmal so lang wie die Erzahlung von Gorguis
Taufe. Aber anders als man vermuten konnte, ist diese lingere Darstellung
nicht gleichbedeutend mit einer hoheren Bedeutsamkeit im Sinne von erstre-
benswerten Tugenden und weder das Baby noch die Religion stehen hier im
Mittelpunkt. Im Fokus stehen vielmehr auf der einen Seite Ousmanes Mutter
und auf der anderen Seite die Welt des Konsums.

74 Azodo, Emerging perspectives on Mariama Bd, 2003, S. 111.

90

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

Der Name Yaye Khady und die Personalpronomen, die auf diese Figur
verweisen, finden sich an 68 Stellen in diesem Textabschnitt. Die Isotopie
»Konsums, die von Bargeld bis zu verschiedensten Waren (nourriture, tissus,
bijoux usw.) reicht, scheint austauschbar zu sein mit der Isotopie >Ehre« (z.B.
générosité, geste de largesse, briller et admiration par rapport aux possibilités
financiéres). Und so bereichern sich die Festteilnehmerinnen durch gegensei-
tige Geschenke auch gleichzeitig mit >Ehre<. Insgesamt verweisen 199 Worter
auf diese beiden Isotopien. Diese Tauffeier verleiht Yaye Khady die Aura einer
»Lingueére« (dt. »>Konigin«) (vgl. CE, 198):

Elle rayonnait, Yaye Khady, malgré sa fatigue ! Elle avait eu enfin »son jour de gloire
parmi ses semblables !« Les témoins de la féte éclatante émietteront désormais les
médisances, étaleront ses possibilités financiéres et restaureront sa dignité... Une
joie revigorante s’infiltrait en elle et salutairement, éteignait les feux intérieurs de la
honte qui I'avaient »cuite« et »recuite« pendant de longs mois d’'insomnie. (CE, 202;
Hervorhebungen wie im Original).

Auch wenn an einigen wenigen Stellen betont wird, dass dieses Fest durch
geliehenes Geld (»des sommes empruntées«) (vgl. CE, 199) bezahlt wird,
die finanziellen Riicklagen dahinschmelzen werden (»économies >fondues<«)
(vgl. CE, 202) und manche Familien durch einen solchen Abend die Erspar-
nisse eines Lebens verlieren (»perdre en une soirée I'épargne d’'une vie«)
(vgl. CE, 201), ist diese Stimme zu leise, um den wilden Jubel (»clameur déli-
rante«) (vgl. CE, 201) und die Ekstase zu {ibertonen, die das Herumwirbeln
der Geldscheine (»le voltige des billets de banque«) (vgl. CE, 201) bei den
Taufteilnehmern auslost.

Im Gegensatz zur besonderen Bedeutung der finanziellen Mittel und der
damit verkniipften Ehre wird die religiose Zeremonie der Taufe als >gewdhn-
licher Trott< (»train-train des baptémes«) (vgl. CE, 196) beschrieben: »les
hommes envoyés vers le nourrisson pour le prénommer, les calebasses de
sanglé, les sachets de beignets [..]«. (vgl. CE, 196) Das Baby selbst bleibt
dabei unsichtbar und wird in der Erzahlung nur sechs Mal mit den Worten
Sdugling, Baby, Kind und neues Enkelkind erwahnt (nourrisson, bébé, enfant,
nouveau petit-fils).

Von entscheidender Bedeutung fiir die Interpretation des Romans ist je-
doch die Tatsache, dass der Name des Babys nirgends erscheint. Abgesehen
von der Tatsache, dass es sich um einen Sohn handelt, wird Ousmanes Kind
weder beschrieben noch ist es Teil irgendeiner Handlung. Dem Neugebore-
nen selbst kommt damit keine Bedeutung zu, sondern lediglich der Tauffeier,
die die Funktion der Erneuerung und Aufrechterhaltung von Sitten und Ge-
brauchen innehat. Das namens- und erscheinungslose Baby ist somit ein

91

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Nichts und konnte auch als Metapher fiir eine Zukunft des Nichts gelesen
werden, denn das gesellschaftliche Streben fokussiert nur den eigenen >Ehren-
tag« (»jour de gloire«) (vgl. CE, 202), ohne von irgendeiner Vision einer
zukiinftigen Entwicklung und Verdnderung motiviert zu sein.

Im ndchsten Abschnitt werde ich die Ergebnisse dieser Gegeniiberstellung
der beiden Tauffeierlichkeiten zusammenfassen und sie in Bezug setzen zu
dem in dieser Arbeit fokussierten Begriff jorn und seinem semantischen Feld.
Eine erste Systematisierung der Begrifflichkeiten im Roman Un chant écarlate
wird dieses Kapitel abschlieflen.

2.1.5 Gorgui in Bezug zu jom, dignité und honneur

Die Analyse mit Methoden der ethnocritique ermdglicht es, den verschiede-
nen semantischen Ebenen des Wortes Gorgui auf den Grund zu gehen und
damit nachzuweisen, dass das Ungleichgewicht in der literarischen Darstel-
lung der beiden S6hne Ousmanes in der Literaturwissenschaft zu fehlgeleite-
ten Schlussfolgerungen gefiihrt hat. Mariama Bés Erzdhltechnik in Bezug auf
die beiden Taufzeremonien kann als Tduschungsstrategie bezeichnet werden,
denn der extreme Unterschied zwischen den beiden Erzdhlungen in Bezug auf
Linge und Detailreichtum (gepaart mit positiven Konnotationen) verleitet zu
Fehlinterpretationen. Die 14 Mal lingere Erzahlung der Taufe von Ousmanes
zweitem Sohn suggeriert, dass nur dieses Baby wiirdig ist, die Abstammungs-
linie dieser senegalesischen Familie - und metonymisch der gesamten senega-
lesischen Gesellschaft — fortzufiihren. Die Schlussfolgerung liegt nahe, dass
die Autorin gegen die kulturelle Vermischung ist, wie mehrfach durch Zitate
der Sekundarliteratur in diesem Text belegt wird.

Der enorme Raum, den die Erzdhlung von der Taufe des zweiten Sohns
Ousmanes erhilt, stellt jedoch vornehmlich dar, wie sehr die Mutter bzw.
Grofimutter Yaye Khady der Eitelkeit verfallen ist, die ihrerseits durch die ge-
sellschaftlichen Erwartungen genidhrt ist, denn die Teilnehmer der Taufe be-
dienen diese iiberhebliche Selbstdarstellung. Yaye Khady kann metonymisch
fiir die Elterngeneration im Senegal gelesen werden und die Festtagsgiste re-
prasentieren den gesellschaftlichen Konsens. Hauptaussage des rauschenden
Fests und des Giitertauschs ist, dass materieller Wohlstand - mag er auch auf
geliechenem Geld (vgl. CE, 109) beruhen - in der senegalesischen Gesellschaft
stellvertretend fiir die Ehre des Einzelnen steht. Hier lasst sich der Bezug zum
Forschungsgegenstand der vorliegenden Studie herstellen, ndmlich zum kultu-
rellen Konzept jom. Die literarische Darstellung in Bas Roman - die Ehre,
die aus dem materiellen Wohlstand erwéchst — ldsst sich auf Senghors Erldute-

92

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

rungen des Konzepts jom beziehen. Damit entspriche der bei B4 genannte
materielle Reichtum der einen Facette von jom, namlich laf (lat. majestas),
und die Grof3ziigigkeit der Facette teranga (lat. honos bzw. frz. honorer). Die
Kritik an jom, die damit im Roman von Mariama Ba aufscheint, betrifft
diese Facetten der »traditionellen< Gebréuche, die auf der Verblendung durch
Auferlichkeiten beruht. BA imitiert literarisch diese Verblendung durch die
schiere Lange der Textpassage, die detailreiche Beschreibung aller zur Schau
gestellten Reichtiimer und die Reprasentation der Ekstase, die der Anblick der
Giiter und des Geldes bei den Teilnehmerinnen der Tauffeier auslost.

Die Erzahlung von Gorguis Taufe ist demgegeniiber wesentlich kiirzer. Die
bescheidene Zeremonie hilt sich an die von der Religion geforderten Regeln,
und Ousmane besteht ausdriicklich auf Schlichtheit ohne jedwede dariiber
hinausgehende Handlung (vgl. CE, 188). Dennoch bedeutet diese Bescheiden-
heit nicht, dass das Baby weniger wert ist. Wenn man die Schlichtheit als Zu-
riickhaltung definiert, dann lésst sich wiederum ein Bezug zur senghorschen
Darstellung des Konzepts jom herstellen. Hier gilt die Zuriickhaltung als eines
der Kernelemente von jom, ndmlich kersa (discrétion, pudeur, maitrise de
soi).”> Davon abgesehen steht dieses Neugeborene, im Gegensatz zum zweiten
Sohn Ousmanes, im Mittelpunkt der Tauferzdhlung. Ausschlaggebend ist hier
die detaillierte Beschreibung davon, wie dem Kind durch die religiosen Wiir-
dentrdger der Name Gorgui ins Ohr gefliistert wird, zusammen mit Gebeten
und Wiinschen fiir eine glinzende Zukunft zwischen seinem Vater und seiner
Mutter auf dem Konigsweg, der zu Gott fithrt (vgl. CE, 188).

Gorgui ist aber kein Vorname, sondern steht gleichermafien fiir Mensch,
menschliches Wesen, ehrlicher Mann, Weiser und Vorfahr. Das Wort be-
schreibt einen Menschen von besonderem Wert und diese positive Konnota-
tion kommt dem Kind Gorgui zu als Frucht der Verbindung eines Senegale-
sen und einer Franzésin. Gorgui kann metonymisch als Verkorperung der
senghorschen civilisation métisse’®, der Vermischung der Kulturen, interpre-
tiert werden. Und obgleich Gorgui von seiner eigenen Mutter, Mireille, getotet
wird, ist nach dieser Analyse die {ibliche Schlussfolgerung der Literaturwis-
senschaft nicht haltbar, dass Mariama B4 mit jhrem Roman die Unvereinbar-

75 Siehe hierzu die schematische Darstellung der senghorschen Facetten von jom in Kapitel
1.3.3 der vorliegenden Studie.

76 »C’est que nous [Aimé Césaire, Léon Damas, Alioune Diop und Léopold Sédar Senghor]
étions, déja, pour le métissage culturel, étant entendu qu'il fallait, d’abord, s’enraciner dans
les vertus de la Négritude pour mieux s’ouvrir, ensuite, aux apports fécondants des autres
civilisations, essentiellement de la civilisation francaise.« Senghor, Ce que je crois, 1988,
S.161.

93

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

keit verschiedener Kulturen vertreten hitte, indem sie das Kind Gorgui in
ihrem Roman t6ten lasst.””

Mariama Ba verwendet diesen Kindsmord vielmehr, um den vergeblichen
Kampf zu beschreiben gegen die Verschlossenheit und die langanhaltenden
schddlichen Einfliisse der Elterngeneration auf ein junges Paar. Die jungen
Eheleute konnen ohne die Unterstiitzung ihrer Familien keine gemeinsame
Zukunft aufbauen. Mariama B4 hitte in ihrem literarischen Werk aus Mireille
eine alleinerziehende Mutter wie viele andere machen kénnen, aber dieses
Kind hitte nicht Gorgui sein konnen, der Stellvertreter einer zukiinftigen
civilisation métisse. Aus dieser Perspektive kann Mariama Bas Darstellung als
Verweis darauf gedeutet werden, dass die kulturelle Vermischung (civilisation
métisse) nur dann gliicken kann, wenn auch die Vorgangergeneration der
verschiedenen Kulturen sich selbst infrage stellt und es wagt, neue Wege zu
beschreiten bzw. die junge nachfolgende Generation auf den neuen Wegen
unterstutzt.

Eine Generation allein ist nicht in der Lage, nachhaltig neue Wege hervor-
zubringen. Mireilles Verzweiflung, die sie zu der grausamen Tat treibt, ihr
gemeinsames Kind zu téten, ist die gleiche Verzweiflung, die auch Ousmane
empfindet: »Sur le palier, Mireille errait, échevelée, hagarde, coutelas toujours
en main. Sur le sol, Ousmane Gueye gisait. Sans le voir, Mireille le c6toyait
dans sa promenade désordonnée. Les blessures d’Ousmane, sourdait un chant
profond, écarlate d’espérances dispersées« (CE, 248). Dies ist die einzige Stelle
im Roman, in der die Worter un chant und écarlate aus dem Buchtitel vor-
kommen. Der tiefe, scharlachrot gefarbte Gesang, dessen Farbe die zerschla-
genen Hoffnungen reprisentiert, quillt aus den Wunden Ousmanes, die ihm
Mireille in ihrem Wahn zugefiigt hat.

Ein gefirbter Gesang, der aus einem verwundeten menschlichen Korper
fliefit, ist selbstverstindlich metaphorisch zu lesen. Der tiefe Gesang sugge-
riert eine tiefe Wahrheit, die als dem biologischen Korper inhédrentes Wissen
- so wie das Blut — durch ihn strémen muss, um ihn am Leben zu erhalten.
Die scharlachrote Farbe suggeriert einerseits die Farbe des Bluts der durch
Mireilles Messer zerschnittenen Haut, das fiir die Hoffnungen Ousmanes
steht. Andererseits symbolisiert diese Farbe in der literarischen Tradition
einen hoheren sozialen Stand und eine gewisse Wiirde, beispielsweise repra-
sentiert durch die entsprechend gefirbte Kleidung der Kleriker.”® Die von

77 Azodo, Emerging perspectives on Mariama Bd, 2003, S. 245.
78 Vgl. Lemma »écarlate«, in: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales: www.cnrtl.f
r/definition/écarlate (21.04.2022).

94

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.cnrtl.fr/definition/
https://www.cnrtl.fr/definition/
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cnrtl.fr/definition/
https://www.cnrtl.fr/definition/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

Mariama Ba verwendete Metapher verweist auf ehrenwerte Hoffnungen, die
gewaltsam und leidvoll zerstort werden. Deshalb kann der Schluss gezogen
werden, dass sich Ousmane und Mireille nicht in einer oppositionellen Po-
sition befinden, sondern beide gleichermafien die Verwirklichung einer ver-
mischten Gesellschaft anstreben und jhre Trdume an den undurchdringlichen
>traditionellen< Uberzeugungen der Gesellschaften zerbrechen.

Beide Elterngenerationen, die franzosische und die senegalesische, recht-
fertigen ihre riickwirtsgewandten Uberzeugungen mit der Notwendigkeit, die
eigene Ehre und Wiirde erhalten zu miissen. Die Eltern brechen den Kontakt
zu ihrer Tochter Mireille ab, da der Vater sich durch diese Mischehe in
seiner Ehre angegriffen fiithlt und seine Wiirde mit Fiiflen getreten sieht: »son
honneur atteint, et sa dignité bafouée« (CE, 120). Die Mutter von Ousmane,
Yaye Khady, fiirchtet ebenfalls um ihre Ehre und Wiirde und kann deshalb die
Ehe ihres Sohnes nicht akzeptieren:

Et elle Yaye Khady, pétrie de dignité, ngor et diom!, depuis sa prime jeunesse, elle qui
vivait en accord parfait avec sa conscience, servirait de pature du fait de son fils, a
toutes les langues exercées a la médisance. (CE, 105)

In der Fulnote 1 auf derselben Seite werden die beiden Begriffe ngor et diom
folgendermaflen iibersetzt: »Dignité et honneur« (CE, 105). Es ist die einzige
Stelle im Roman, an der das Wort jorn verwendet wird (hier »diom« geschrie-
ben) und zwar in direkter Néhe zum Wort ngor, das ein Derivat von gor b-
ist und demselben semantischen Feld wie Gorgui und gor b- zugerechnet
werden kann. Ngor bedeutet Ehrlichkeit, Aufrichtigkeit, Ehrenhaftigkeit (frz.
>honnéteté<).”” Ngor wird an einer weiteren Stelle im Roman genannt und
dort zusammen mit den Wortern kersa und soutoura [sutura] (vgl. CE, 143).
Hier wird ngor in der Fufinote {ibersetzt mit »dignité, honneur« (vgl. CE,
143). Kersa wird in der entsprechenden Fufinote mit Schamgefiihl, »pudeur,
Ubersetzt, und soutoura als eine »andere Form von Schamgefiihl«: »une autre
forme de pudeur qui ne livre que les beaux c6tés d’autrui et de soi« (vgl. CE,
143).

Auffallend ist, dass Mariama Ba die Worter ngor und jom als Synonyme
darstellt und ebenso die im Roman verwendeten Begriffe dignité und honneur.
Des Weiteren finden sich in ihrem Text einige der Wolof-Worter, die dem
Konzept von jom zugerechnet werden konnen. Sie lassen sich problemlos in

79 Vgl. Diouf, Dictionnaire wolof-frangais, 2003, S. 253.

95

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Bezug setzen zur Darstellung in den Texten von Léopold Sédar Senghor®
(kersa und aus demselben Wortfeld auch soutoura (pudeur), ngor (honnéteté)
und als Oberbegriff jom). Die Verbindung zwischen Mariama Bas Werk und
Senghors Philosophie wird hier ein weiteres Mal gesichert, wobei diese schon
durch zahlreiche intertextuelle Verweise begriindet ist. Neben der intertextuel-
len Funktion sind diese Worter bzw. das Wortfeld jom (mit kersa, soutoura
und ngor) kulturelle Indikatoren (embrayeurs culturels)?, die auf die auflertex-
tuelle Realitdt der senegalesischen Gesellschaft verweisen. Dies wird deutlich
an der Stelle, wo die Wiirde und Ehre des franzosischen Vaters von Mireil-
le thematisiert wird, wozu ausschliefSlich die Worter dignité und honneur
verwendet werden. Hingegen scheint fiir die Wiirde und Ehre der Mutter
Ousmanes das Wort dignité alleine nicht auszureichen, sondern muss erginzt
werden mit ngor und diom. Die Worter kersa, soutoura und ngor kommen
zum Einsatz, als Ousmane bei einem Streit mit Mireille iiber die Wiirde und
Ehre aller Senegalesen referiert, Qualititen, die ihnen das Uberleben wihrend
der Epoche des Sklavenhandels gesichert habe:

Comme le Négre82 sait donner, et se donner jusqu’a la limite extréme, méme si sa
générosité emporte la derniere goutte de son sang ou le dernier centime de son
budget ! Kersa, soutoura, ngor ! Des qualités qui ont permis la survie des esclaves,
dans la traversée pénible des mers furieuses, les pieds enchainés, sous les cravaches
humiliantes. Les mémes qualités ont conduit a la renaissance culturelle du continent
et aux retrouvailles de fréres séparés. Nos qualités ont aidé le redressement spectacu-
laire d’aujourd’hui.

Fuflnote (5) Kersa : pudeur. Soutoura: une autre forme de pudeur qui ne livre que
les beaux c6tés d’autrui et de soi. Ngor : dignité, honneur. (CE, 143; Hervorhebun-
gen wie im Original, aufSer das Wort Négre).

Die These, dass die Begrifte jom, kersa, soutoura und ngor kulturelle Indika-
toren seien, die auf die auflertextuelle senegalesische Gesellschaft verweisen,
kann mit einem rezenten Artikel aus der senegalesischen Tageszeitung Le
Soleil vom August 2021 belegt werden, der den Titel trdgt: »Sénégal. >Joms,

80 Siehe hierzu die schematische Darstellung der senghorschen Facetten von jom in Kapitel
1.3.3 der vorliegenden Studie.

81 Die embrayeurs culturels, kulturelle Indikatoren, werden ausfiihrlich in Kapitel 1.2.4, »Die
literaturethnologische Methode der ethnocritique«, erlautert.

82 Wie schon an anderer Stelle der vorliegenden Studie bemerkt, soll die Kursivierung hier
im Text darauf aufmerksam machen, dass dieser diskriminierende Begriff ausschliefSlich im
Rahmen und entsprechend der Konventionen der Zitierweise verwendet wird. Im Kontext
des hier angefiihrten Zitats verweist der Begriff auf die philosophische Négritude-Bewegung
von Senghor.

96

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

>kersa¢, >soutouras, >ngor< [..] — Des valeurs cardinales a I'épreuve de la
désuétude«.®?

In dem Artikel wird beschrieben, dass die traditionellen Werte der sene-
galesischen Gesellschaft, ndmlich Zuriickhaltung, Entschlossenheit, Aufopfe-
rung, Wiirde, Taktgefiihl und Personlichkeit, heutzutage verkehrt wiirden
durch einen Mangel an Disziplin, wodurch das >Boot der Werte« in ein ge-
fahrliches Schlingern gerate. Die senegalesischen Werte, die noch heute Giil-
tigkeit hétten, seien das Erbe der Vorfahren, die noch vor der Islamisierung
Westafrikas gelebt hatten: »Ces principes [...] ont une influence extrémement
importante sur nos comportements, nos maniéres de vivre, nos pratiques
quotidiennes«.34

Dieses Zitat verdeutlicht dreierlei: Erstens die besondere Bedeutung von
jom und seinem semantischen Feld innerhalb des Romans von Mariama Ba,
zweitens verweist er aus der fiktionalen Welt auf die auflertextuelle Wirklich-
keit und drittens belegt er eine Kontinuitét der senghorschen Philosophie von
den 1940er-Jahren bis heute. Interessanterweise wird in dem Zeitungsartikel
jedoch nicht expliziert, was die aufgefithrten Werte genau bedeuten bzw.
welche Eigenschaften sie erfordern. Diese Tatsache entspricht durchaus dem
Desiderat aller drei der hier untersuchten senegalesischen Autorinnen (Ba,
Diome, Bugul), namlich dass diese althergebrachten Werte neu interpretiert
werden miissen, um den Weg der Dekolonisierung wahrhaftig beschreiten zu
konnen, was auch Felwine Sarr fordert, wie schon an anderer Stelle in der
vorliegenden Studie erwéhnt.

2.1.5 Systematisierung der Begriffe jom, dignité, honneur

Die Begrift jom, dignité, honneur und ihre semantischen Felder im Roman Un
chant écarlate von Mariama Ba werden im Folgenden systematisiert, um die
ihnen jeweils inharente(n) Spezifitit(en) herauszuarbeiten. Es soll dabei die
These bestitigt werden, dass einerseits die Begriffe dignité und honneur im
Roman polysem eingesetzt werden und unter bestimmten Voraussetzungen
dazu dienen, das Konzept jom zu {ibersetzen, und dass andererseits das Kon-
zept jom in Bezug zu realgesellschaftlich geltenden Werten und Normen des
Senegals gebracht werden kann. Wann jom im Hintergrund der franzdsisch-

83 Maguette Gueye Diédhiou et al., »Sénégal: [Feuilles d’hivernage] >Joms, >kersac, »soutouras,

>»ngor< ... — Des valeurs cardinales a I'épreuve de la désuétudec, in: lesoleil - Allafrica,
16.08.2021: fr.allafrica.com/stories/202108170139.html (14.06.2022).
84 Vgl. ebd.

97

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

sprachigen Oberfldche aktiv bzw. inaktiv ist und wann die westlich gepragten
bzw. global giiltigen Konzepte von dignité und honneur zur Geltung kommen,
kann durch Verwendung raumtheoretischer Konzepte und Uberlegungen
deutlicher dargestellt werden.

Fir die literaturethnologische Untersuchung bietet sich Bachtins
raumtheoretisches Konzept des Chronotopos an, weil es die direkten Bezii-
ge der literarischen Darstellung auf realhistorische Begebenheiten aufdecken
kann. Bachtin definiert Chronotopos als »die literarische Aneignung der
realen historischen Zeit und des realen historischen Raums.«% In diesem
Sinne fungiert das Konzept als kulturtheoretische Kategorie, wobei es wei-
tere Verwendungsweisen von Bachtin zugeschrieben bekommt (als gattungs-
theoretische oder erzahltheoretische Kategorie, als gestalterische Funktion,
als Darstellung des literarischen Menschenbilds, das notwendigerweise vom
Raum-Zeit-Gefiige geformt wird und als produktions- und rezeptionsésthe-
tische Kategorie).8¢ Wie Frank und Mahlke ausfithren, gelinge es Bachtin
durch die Anwendung des Konzeptes Chronotopos auf literarische Werke
zu belegen, dass die Weltwahrnehmung immer kulturell bedingt sei und Er-
kenntnismoéglichkeiten zu jedem Zeitpunkt begrenzt sind. Dies schlage sich
in den literarischen Texten nieder und die »reale Wirklichkeit« werde durch
objektiv ablesbare Gegebenheiten kultureller Semantiken des Raumes und der
Zeit sichtbar.8”

Jeder Autor konkretisiert in seinen Texten, wenn auch auf jeweils spezifische Weise,
die ihm vorgegebenen Vorstellungen von Raum und Zeit, die solcherart das litera-
rische Menschenbild determinieren. Durch diese Vorstellungen ist der Rahmen vor-
gegeben, innerhalb dessen Erkenntnis und [...] literarische Reprisentation moglich
ist.8

Das Konzept des Chronotopos wurde von Rainer Warning zur Textanalyse
auf Romane von Autoren des Realismus angewendet. Balzac, Zola und Flau-
bert liefern typischerweise detailreiche Beschreibungen von Raumen, die als
Chronotopoi bzw. poetische Raum-Zeiten gelten und anhand derer die real-
historischen Zusammenhédnge am Ende des 19. Jahrhunderts in Frankreich
(vor allem in Paris) und die jeweils unterschiedlichen Wahrnehmungen und

85 Michail M. Bachtin, Chronotopos, tibers. Michael Dewey, Nachwort Michael C. Frank und
Kirsten Mahlke, Berlin: Suhrkamp 2008 [1975], S. 7.

86 Michael C. Frank, Kirsten Mahlke, »Nachwort«, in: Michail M. Bachtin, Chronotopos,
Berlin: Suhrkamp 2008 [1975], S. 201-230, S. 205.

87 Vgl. ebd,, S.210.

88 Ebd,, S.210f.

98

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

Zukunftsvisionen der Autoren in Bezug auf die beschleunigte moderne Welt
sichtbar werden, wie das Warning tiberzeugend darlegt.®®

Die Raume der Romanhandlung bei Mariama B4 werden nur sehr sparsam
bis @iberhaupt nicht naher beschrieben und das Konzept des Chronotopos
scheint auf den ersten Blick hier wenig ergiebig. Dennoch werden auch hier
Réaume kreiert, in denen jeweils eigene Regeln herrschen, die die Handlungen
der Romanfiguren motivieren. Zunichst sind da die beiden Raume Paris und
Dakar, wobei sich die beiden Hauptstédte einerseits in Opposition zueinander
befinden, denn Mireille wird auf Seite 48 des Romans von ihrem Vater nach
Paris verbannt, als in Dakar ihre Liebschaft mit Ousmane beginnt. Erst auf
Seite 121 von Un chant écarlate, nach der Eheschlieffung mit Ousmane, ver-
lasst Mireille Paris, um nach Dakar zuriickzukehren. Sie wird von Ousmane
aus der Verbannung zuriickgeholt. Trotz dieser Opposition gleichen sich die
beiden literarisch dargestellten Raume Paris und Dakar durch Bezugnahme
auf die realhistorischen Studierendenrevolten des Jahres 1968, die sich in Paris
abspielen und in Dakar ein Echo finden:

Et la ville de Dakar vécut, elle aussi, ses journées de Mai 1968. Les fumées denses
de la tourmente s’éleverent sinistrement au-dessus de 'université avant d’obscurcir
rapidement 'atmosphere. Une violence aveugle dressa, étroitement unis pour un
méme combat, syndicalistes et chémeurs, délinquants et désceuvrés, contre les
forces de l'ordre. (CE, 76)

Die beiden realhistorischen Chronotopoi Paris und Dakar sind geprigt von
der Studierendenrevolte, die zundchst die Lehrerschaft, dann die Arbeiterge-
werkschaften und letztlich die gesamte Bevolkerung mitgerissen haben.”
Die beiden Aufstinde fanden zeitgleich im Mai 1968 statt und weisen viele
Ahnlichkeiten auf. Léopold Sédar Senghor, der damalige Staatschef Senegals,
bezeichnete den senegalesischen Studierendenaufstand als reine Nachahmung
des franzgsischen Vorbilds, mit dem der franzésische Imperialismus weiterhin
aufrechterhalten werde.”! Die Ahnlichkeit zwischen franzosischer und senega-
lesischer Studierendenrevolte wurzelt nicht zuletzt auch in der (bildungs-)po-
litischen und administrativen Verwobenheit beider Staaten.

89 Rainer Warning, »Der Chronotopos Paris bei den >Realisten««, in: ders. (Hrsg.), Die Phan-
tasie der Realisten, Miinchen: Wilhelm Fink Verlag, 1999, S. 269-310, S. 279.

90 Vgl. Frangoise Blum, »Années 68 postcoloniales ? >Mai« de France et d’Afrique, in: French
Historical Studies, 41, 2, 2018, S.193-218, S. 205.

91 Zitat von Senghors Rede am 30. Mai 1968, die in der Zeitung Soleil am 31. Mai 1968
abgedruckt wurde. Vgl. Blum, »Années 68 postcoloniales ?«, 2018, S. 207.

99

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Les liens entre la France et ses anciennes colonies sont restés nombreux et divers :
institutionnels ou structurels avec les accords de coopération, mais aussi culturels
avec des systemes, langue d’éducation et enseignants, communs. Les livres qui
circulent sont les mémes dans les différents pays.®?

Im Roman sind sich die Chronotopoi Paris und Dakar jedoch nur dann
sehr dhnlich, wenn sich die Figurenhandlung bzw. deren Auflerungen auf
das Bildungswesen beziehen. Dieser Chronotopos wird hier als >Kolonialitét«
bezeichnet, um die koloniale Pragung herauszustellen. Der Chronotopos wird
markiert durch die Rdume Gymnasium (der Ort, an dem sich Ousmane
und Mireille kennenlernen), Universitit und Mireilles Familienwohnsitze in
Dakar und Paris. Der Chronotopos >Kolonialitét« steht in Bezug zur Koloni-
alzeit, denn es ist unmissverstandlich, dass hier das koloniale franzosische
Schulsystem beschrieben wird, das keine afrikanischen Sprachen erlaubte. In
diesem Chronotopos wird ausschliefSlich die Sprache Franzésisch verwendet
und die Worter dignité und honneur bezeichnen spezifische, westlich geprigte
Ideale.

Hier tritt vor allem Mireilles Vater als Prototyp des Kolonialbeamten in
den Vordergrund, dessen Wiirde und Ehre durch die Ehe seiner Tochter
mit einem Senegalesen bedroht wird. Seine rassistisch motivierte Haltung ist
unnachgiebig und der Bruch mit seiner Tochter schnell besiegelt: »Mais Jean
de La Vallée était planté devant elle, inflexible dans son honneur atteint, et sa
dignité bafouée« (CE, 120). Mireilles schreckliche Tat des Kindsmords wird
u.a. motiviert durch ihre Vorstellung von der unerbittlichen Haltung ihres
Vaters, der sein Enkelkind niemals akzeptieren konnte, da es einen Angriff
auf seine Wiirde darstellt: »Mon pére pourrait-il oublier I'affront infligé a sa
dignité?« (CE, 239). Im Chronotopos >Kolonialitat« beschreiben die Begriffe
dignité und honneur die rassistisch begriindete Bemiithung einer Art von
>Reinhaltung« des Stammbaums und der kulturell geprigten franzdsischen
Traditionen, die als stabil, dauerhaft und unveranderlich erscheinen. Mireille
weifs, dass es fiir sie keinen Weg zurilick mehr gibt, nachdem ihre Ehe mit
Ousmane gescheitert ist. Sie kann horen, wie ihr Vater sich boshaft iiber sie
lustig machen wiirde:

Elle entendait surtout la rage vengeresse de son pere... son pere réajustant plus que
de coutume ses bretelles... ragaillardi et réjoui de sa victoire, narguant impitoyable-
ment la douleur muette incarnée par son épouse !

»Ah ! Ah ! Ta fille ! Répudiée ! Comme un vulgaire objet.

Ah ' Ah ! voila ce qui arrive quand on piétine des traditions de dignité !

92 Ebd.,, S.196.

100

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

Ah ! Ah ! On dit son fils drélement cuit ! Le Negre a préféré une Négresse. Ah !
Ah !« (CE, 241)

Ein anderer Chronotopos, der hier als >Tradition< bezeichnet wird, ist das
Wohnviertel, in dem Ousmane geboren wurde und in dem er seine zweite
Frau Ouleymatou (wieder-)findet. Usine Niari Talli% ist ein real existierendes
Wohnviertel in Dakar wie auch Gibraltar, wo Ousmanes Eltern eine Woh-
nung finden, was als sozialer Aufstieg gewertet wird, wie aus dem inneren
Monolog von Mireille deutlich wird, die in Paris tiber die Entwicklungen in
Dakar nachdenkt: »Et a présent que tout se résolvait — les Gueye ayant enfin
emménagé dans cette H.L.M. de Gibraltar [..]«.* Gibraltar ist auch der erst
Wohnort von Mireille, als sie gemeinsam mit ihrem Ehemann von Paris nach
Dakar in das elterliche Haus umsiedeln. Ousmane stellt ihr bei der Ankunft
das Viertel als einen Ort mit Vergangenheit dar, die jedoch nichts mit der
Vorstellung von sozialem Aufstieg gemein hat:

Ousmane présenta son quartier: »Gibraltar construit par TOHLM, a hérité de 'em-
placement et du nom d’un quartier précédent, ol régnait, dit-on, dans le désordre
des baraques et des débits de vin de palme, dans les bagarres des prostituées et les
flammes d’incendies fréquents, un climat d’insécurité 1«*>

Wenn die Romanhandlung in diesen beiden Vierteln — Usine Niari Talli und
Gibraltar - stattfindet, ist niemals von Studierendenrevolten die Rede, von
denen die Stadt Dakar zu jener Zeit geprégt ist. Des Weiteren ist auffallend,
dass in diesen Textpassagen in den literarischen Text sehr viele Wolof-Worter
integriert werden. Auch das Konzept jom wird hier sowohl direkt als auch
indirekt thematisiert. In Gibraltar, in ihrem Bett, findet die Mutter Ousmanes
keinen Schlaf, weil sie ihre weifle Schwiegertochter nicht akzeptieren kann,
die sie um ihr jom bringen konnte, wie das hier erneut aufgefiihrte Zitat zeigt:

Yaye Khady se tournait et se retournait dans son lit [...] Et elle Yaye Khady, pétrie de
dignité, ngor et diom, depuis sa prime jeunesse, elle qui vivait en accord parfait avec
sa conscience, servirait de pature du fait de son fils, a toutes les langues exercées a la
médisance. (CE, 104f.)

93 Usine Niari Talli (dt. >Fabrik zwei Straf3enc) sind die ersten drei Worter des Romans. Die
Vermischung der Sprachen und das metaphorische Potenzial, das diesen drei Wortern
innewohnt, verweisen somit schon direkt am Anfang des Romans auf die kulturelle Vermi-
schung.

94 Die Abkiirzung H.L.M. (Habitation a Loyer Modéré) bedeutet sozialer Wohnungsbau.
H.L.M. in B4, Un chant écarlate, 1981, S. 82.

95 Die Abkiirzung OHLM (Office des Habitations a Loyer Modéré) bezeichnet die Institution,
die fiir den sozialen Wohnungsbau verantwortlich ist. OHLM in B4, Un chant écarlate, 1981,
S.122.

101

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Im Stadtviertel Usine Niari Talli, im Haus seiner Geburt und dort in seinem
Zimmer hélt Ousmane einen inneren Monolog, der seine Zerrissenheit zwi-
schen Mireille und Usine Niari Talli deutlich macht: »Renier Usine Niari
Talli ? [...] Huer l'orgueil de la naissance ? Mourir par amour et non pour
I'honneur ?« (CE, 57f.) In repetitiver Form stellt er sich vor die Entschei-
dung, sich mit der Hinwendung zu Mireille zugleich von seiner Herkunft
loszusagen. Das Stadtviertel Usine Niari Talli wird in diesem Textabschnitt
personifiziert und klammert sich mit seinem iiblen Geruch fest, iibt Macht
aus, indem es schimpfend und grollend die traditionellen Werte aufzwingt.

Dieses kulturelle Erbe leuchtet den einzig méglichen Weg, den es zu gehen
gilt: »Les mentalités se momifiaient dans le carcan du passé« (CE, 56). Aber
das Viertel hiillt auch zértlich miitterlich ein, pflegt und erzieht; Usine Niari
Talli stellt selbst eine Mutter dar, denn jede Frau, die dort wohnt, tibernimmt
die Mutterrolle fiir jedes Kind im Viertel. Das Stadtviertel ist zugleich toben-
der Larm und Religion (vgl. CE, 57). Bés Darstellung von Usine Niari Talli
lasst sich auf das kulturelle Konzept jom iibertragen und die von Senghor
aufgefithrten Facetten lassen sich leicht in das folgende Zitat einfiigen, wie die
Worter in den eckigen Klamern zeigen: »Généreux dans la pauvreté [teranga
>honorer<], pudiques dans I'épreuve [kersa >pudeur<], honnétes dans la misere
[tegin >bonnes manieres<], tolérants dans les conflits [mufi >patience<], tels
étaient les habitants de son quartier«.%

In Opposition zum Chronotopos >Kolonialitat< steht der Chronotopos
yTradition¢, der durch die Raume Usine Niari Talli und Gibraltar seinen li-
terarischen Ausdruck bei Mariama Ba findet. Die senegalesischen Traditionen
werden in diesen beiden Rdumen als stabil und in dieser Form seit grauer
Vorzeit geltend présentiert, wie die Gedankenwelt Ousmanes verdeutlicht:

[..] il avait de la dignité une haute conception, née de I'exaltation de ses aieux par
son pere. 11 était Gueye, »Lébou pur«, de ceux qui forgerent la célébrité du Cap-Vert,
de ceux qui dompterent la mer pour conquérir la richesse, de ceux qui frayerent avec
les rab et les tour @, (CE, 18; Fufinote (2) zu rab und tour: Créatures invisibles au
pouvoir néfaste ou bénéfique)

Der Chronotopos >Tradition« vereint in seiner rdumlichen Darstellung die
zeitliche Komponente der realhistorischen prikolonialen Epoche Senegals
und die antikoloniale Widerstindigkeit, die sich u.a. aus der Bewahrung
traditioneller Werte nahrt. Die Chronotopoi >Kolonialitit< und >Tradition«

96 Ba, Un chant écarlate, 1981, S.57. Senghors Erlduterungen in Bezug zu jom werden in
Kapitel 1.3.3. der vorliegenden Studie ausfithrlich thematisiert. Dort findet sich auch eine
schematische Darstellung der hier aufgefithrten Facetten von jorm.

102

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

stehen in Opposition zueinander und gleichen sich in ihrer hermetischen
Abgeschirmtheit und den starren Werten, die unhinterfragt von einer Gene-
ration an die nichste weitergereicht werden. Wenn die kritische Auseinander-
setzung mit den traditionellen Werten fehlt, sind sie leicht zu pervertieren
und so wird — um hier nur ein Beispiel anzufithren - aus Grof3ziigigkeit
finanzielle Ausbeutung;:

Généreuse, Yaye Khady fit exhiber, par ses amies, toutes les sommes dues en pareille
circonstance. Ousmane s’était plié a toutes les demandes de sa mere. »Un homme
digne doit honorer une femme qui s’est donnée a lui«. Et Ousmane, de retrait en
retrait, épuisait son chéquier. (CE, 193)

Im Verlauf des inneren Monologs Ousmanes, bei dem er iiber seine Zerris-
senheit zwischen der Bewahrung und Reproduktion traditioneller Lebensent-
wiirfe und der Offnung hin zu einem neuen, unbekannten Lebensweg nach-
denkt, verstummt letztlich die Stimme der Vernunft, wiahrend die Stimme der
Liebe lauter wird. Letztendlich entscheidet sich Ousmane, der Stimme der
Liebe zu folgen und zwei voneinander getrennte Leben und damit Identitaten
zu fuhren, einerseits das Leben als Sohn des miitterlichen Viertels Usine Niari
Talli und andererseits das Leben als Ehemann von Mireille:

Mais 'Amour insistait : »Il te suffira de cloisonner ta vie d’époux de Mireille et ta vie
[...] de fils de Niari Talli.«

Et ’Amour conseillait encore :

—Ne capitule pas avant de combattre. Le succes est possible. (CE, 60)

Die in Opposition zueinander platzierten Chronotopoi >Kolonialitdt< und
»Tradition« - auf der einen Seite Gymnasium, Universitit und Mireilles Fami-
lienwohnsitze und auf der anderen Seite die Viertel Usine Niari Talli und
Gibraltar - zeichnen sich durch eine unnachgiebige Starrheit aus, die keine
Vereinigung unterschiedlicher kultureller Normen und Konzepte duldet. Die-
se beiden in Opposition zueinander befindlichen Chronotopoi beinhalten
nicht die Hybriditdt, von der Bachtin spricht, wenn er von einer »hybriden
Konstruktion« spricht, bei der sich »zwei Redeweisen, zwei Stile, zwei Spra-
chen und zwei Horizonte von Sinn und Wertung vermischen«.”” Ebenso we-
nig erdffnet sich hier ein Dritter Raum im Sinne Homi Bhabhas, wo »Macht-
verhiltnisse und Identifikationsmechanismen aus ihrer starren Dialektik her-
ausgelost und in andere (Denk-)Formen iiberfithrt werden sollen.®® In den
beiden unvereinbar scheinenden Chronotopoi haben hingegen diejenigen

97 Bachtin, Die Asthetik des Wortes, 1979, S. 195.
98 Karen Struve, Zur Aktualitit von Homi K. Bhabha, Wiesbaden: Springer, 2013, S.172.

103

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

die Oberhand, die, wie Homi Bhabha beschreibt, nicht gewohnt sind, »mit
Ambivalenzen, Kontingenzen und unlésbaren Widerspriichen spielerisch um-
zugehen«.*® Der Wunsch nach Einfachheit, Transparenz und Kohérenz, fir
den einige bereit sind, bis zum bitteren Ende zu gehen, hat die zerstérerischen
Folgen'%0, dass Mireille von ihrer Familie ausgestoflen wird und Ousmane in
die Arme einer Frau getrieben wird, die von seiner Mutter fiir ihn bestimmt
wird, wodurch seine Ehe mit Mireille zerbricht.

In Mariama Béas Roman befindet sich jedoch ein Dritter Raum im Sinne
Bhabhas. In diesem Raum des Dazwischen, in dem »Aushandlungsbewegun-
gen und die Formulierung von bisher nicht Dagewesenem« moglich sind!®l,
wie Struve die Denkfigur des Dritten Raums von Bhabha definiert, lasst sich
das Zimmer von Ali verorten, das er und seine Freunde auf den Namen Keur
Ali (Alis Haus) getauft haben und das die senghorsche Civilisation de l'univer-
sel reprasentiert.l? In diesem Raum trifft sich die Gruppe Intellektueller, der
auch Ousmane und Mireille angehoren, um die Studierendenrevolten von
Paris und Dakar, die Lehren von Marx und Lenin wie auch die philosophi-
schen Fragen der Négritude-Bewegung und die senghorsche Philosophie des
enracinement et ouverture zu besprechen.

[...] Ousmane osa exprimer sa conviction : »Je suis pour le contenu de la Négritude.
Je suis pour I'Enracinement et I'Ouverture«. [..] »la Culture est Universelle. La
culture est un instrument de développement. Comment y accéder sans se connaitre
pour s’estimer, sans connaitre autrui pour 'estimer.« (CE, 72)

In Alis Zimmer wird grofitenteils auf Franzosisch gesprochen, doch es finden
auch einige Wolof-Worter Verwendung. Dariiber hinaus findet in diesem
Raum die Liebe zwischen Ousmane und Mireille ihren ersten kérperlichen
Ausdruck: »Dans cette chambre baptisée pompeusement >Keur Ali, les loisirs
étaient meublés par des discussions et I'audition de disques. >Keur Ali< offrait
aux amoureux une inviolable sécurité« (vgl. CE, 40f.). »Alis Haus« steht zwar
fir die Pariser und Dakarer Studierendenrevolten und befindet sich in Dakar,
wird aber von Mariama B4 in keinem realgeografischen Viertel angesiedelt.
Durch diese fehlende Verankerung erhilt der Raum einen hypothetischen
Charakter. Die Situation wére anders, wiirden die Diskussionen und intellek-
tuellen Auseinandersetzungen direkt in einem universitdren Raum stattfinden

99 Homi K. Bhabha, Die Verortung der Kultur, Deutsche Ubersetzung von Michael Schiff-
mann und Jiirgen Freudl, Tiibingen: Stauffenburg Verlag, 2011 [2000], S. XIII.
100 Vgl. ebd.
101 Vgl. Struve, Zur Aktualitit von Homi K. Bhabha, 2013, S. 97.
102 Vgl. Senghor, Ce que je crois, 1988.

104

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

oder unter den Jugendlichen innerhalb des Viertels Usine Niari Talli. Dort
stiinden sie in direktem Bezug zu den Chronotopoi >Kolonialitit< bzw. >Tradi-
tion< und wiirden eine Wechselwirkung erzeugen.

In dieselbe utopische Sphére fallt der epistolare Teil des Romans mit den
neun Briefen, die sich die Verliebten in den drei bis vier Jahren ihrer Tren-
nung - und knapp einem Drittel der Romanseiten - schreiben und in denen
sie neben ihrer Liebe zueinander auch die studentischen Revolten thematisie-
ren. Ein einziger Brief wird von Ousmanes Freund Ali verfasst, als Ousmane
bei einer Demonstration festgenommen wird und zwolf Tage im Geféngnis
absitzen muss (vgl. CE, 77):

A Mireille, bourrée d’inquiétude a cause du silence inaccoutumé de son ami, Ali
expliqua :

»Qusmane est prisonnier de I'Etat au camp Mangin aprés un affrontement sévére au
sein de la Cité. Chance ou malchance, les événements mont trouvé en ville pour raison
de famille.

Dans le secret de lexistence de la >Boite postale Yvette«, par amitié pour Ousmane, je
prends la liberté de vous informer.« (CE, 76; Hervorhebungen wie im Original)

Die briefliche Kommunikation eréfinet einen geheimen, isolierten Raum, den
- abgesehen von dieser einen Ausnahme - nur die beiden Liebenden, Ousma-
ne und Mireille betreten. Die kursivierte Schrift hebt die einzelnen Briefe klar
von dem sie umgebenden Text ab, womit die Isolierung noch deutlicher wird.
In den Briefen werden keine Wolof-Worter verwendet, sondern sie sind aus-
schlieflich in franzosischer Sprache verfasst. Obgleich die leeren Briefseiten
zumindest metaphorisch als Raume gelten konnen, sind auch sie keine Chro-
notopoi, denn es fehlt ihnen die zeitliche Dimension bzw. die realhistorische
Entsprechung. Sie sind nirgendwo verankert, weder realgeografisch noch in
der fiktiven Welt des Romans.

Das kulturelle Konzept jom wird nur in einem utopischen Raum des Ro-
mans Le chant écarlate verhandelt. Dies ist der utopische Raum des Keur
Ali, der zwar nicht als Chronotopos gilt, aber als Dritter Raum im Sinne
Homi Bhabhas bezeichnet werden kann, denn hier wird der Spiegel der
Représentation, der kulturelles Wissen gemeinhin als integrierten, offenen,
sich ausdehnenden Code zeigt, zerstort.!%

Eben jener Dritte Raum konstituiert, obwohl »in sich« nicht repréasentierbar, die

diskursiven Bedingungen der Auferungen, die dafiir sorgen, dass die Bedeutung
und die Symbole von Kultur nicht von allem Anfang an einheitlich und festgelegt

103 Vgl. Bhabha, Die Verortung der Kultur, 2011 [2000], S. 56.

105

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

sind und dass selbst ein und dieselben Zeichen neu belegt, tibersetzt, rehistorisiert
und gelesen werden konnen.14

Im Keur Ali werden die Begriffe dignité, honneur und jom in neue seman-
tische Zusammenhidnge gesetzt und kritisch hinterfragt. Hier wird bei der
Frage der Wiirde und Ehre nicht unterschieden in franzésische und senegale-
sische Traditionen bzw. schwache und starke Pigmentierung, sondern hier
geht es um global giiltige Konzepte. Die Polygamie wird hinterfragt und
Ousmanes Vernachldssigung seiner franzosischen Ehefrau zugunsten einer
senegalesischen Frau von Ali als ehrlos getadelt: »Il y a un code de 'honneur.
Je tiendrais les mémes propos s’il sagissait d’'une Alima ou d'une Oumou que
tu aurais trahis« (vgl. CE, 204).

Wenn Ali iitber Ousmanes Wiirde spricht, dann steht hier das Wort dignité
in keinem Zusammenhang mit den althergebrachten traditionellen Bedeutun-
gen von jom: »Alj, railleur : >Dans I'encens et le gongo, en comptant les perles
de ses reins ! Ne fais pas lidiot, je pense qu'on »>t’a mis quelque part<«. Ton
ceeur est rempli d’Ouleymatou au détriment de ta dignité. Il faut la déloger.<«
Auch das Verhalten von Ouleymatou wird in diesem Raum scharf kritisiert
und Rosalie, die Frau von Ali, verweist auf die universell geltende Wiirde
der Frauen, die daraus bestehe, sich solidarisch zueinander zu verhalten:
»Avant Ouleymatou, Mireille ! Ouleymatou [...] attend que tu sois marié pour
s'accrocher ! [...] Son attitude est indigne de la femme de ce siecle. Les femmes
doivent étre solidaires« (CE, 205).

Mithilfe von Bachtins Theorie des Chronotopos ldsst sich darlegen, auf
welche Weise im Roman Un chant écarlate von Mariama Bé die Machtverhilt-
nisse auf unterschiedliche Raume aufgeteilt sind. Je klarer ein Raum als Chro-
notopos markiert ist, desto grofSer ist seine Macht und sein Einfluss auf die
soziopolitischen Gegebenheiten. Diese Macht beruht auf seiner Verankerung
im realhistorischen Raum und seiner Historizitit. Gegen die beiden machti-
gen Chronotopoi »Kolonialitat< und »>Tradition< hat der Dritte Raum Keur Ali
kaum Chancen, um an den versteinerten Uberzeugungen zu riitteln. Doch in
diesem Raum wird realisiert, was als utopische Vorstellung hoffungsvoll in die
Zukunft blicken ldsst, denn dort werden die grundlegenden Antriebsfedern
der Figurenhandlungen diskutiert, die mit den Begriffen dignité, honneur und
jom bezeichnet werden und je nach Raum eine andere Bedeutung innehaben:
als rassistisch motivierte dignité und honneur der Kolonialmacht bzw. als
préakoloniales, subversives jom der Kolonisierten. Die Infragestellung beider

104 Ebd., S.57.

106

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.1 Mariama Ba und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

Konzepte, die letztendlich auch Erneuerung und Einigung ermdglichen wiir-
de, findet in diesem Dritten Raum Keur Ali statt, wo auch Gorgui zu verorten
ist, der — ebenfalls in seiner utopischen Dimension - zu jener Zeit noch in
keinem der Chronotopoi eine realistische Mdglichkeit hat, zu tiberleben.
Mariama Ba ist nicht gegen die kulturelle Vermischung, sondern sie macht
mit ihrem Roman deutlich, dass die Gesellschaften — sowohl die senegalesi-
sche als auch die franzésische - zur erzahlten Zeit dieses Dramas noch nicht
bereit sind, die kulturelle Vermischung zu verwirklichen. Im Jahr 1968 liegt
die senegalesische Unabhéngigkeit noch nicht weit zuriick, die Traumata der
Kolonialzeit sind noch lange nicht verarbeitet und die Entkolonialisierung
muss erst noch eingeleitet werden. Es handelt sich um Prozesse, die nicht nur
Zeit, sondern vor allem auch den Willen der jeweiligen Gesellschaften erfor-
dern. Selbst in der heutigen Zeit sind diese Prozesse noch nicht abgeschlossen
und hochaktuell, ebenso die Frage der >kulturellen Vermischungs, wie der
senegalesische Philosoph Felwine Sarr in einem seiner jiingeren Texte belegt:

Nous savons cependant qu’il n’existe pas de civilisation pure, qu'elles sont toutes
hybrides. Lhybridité des civilisations n’est pas dérivée, elle est originelle. Elle est au
début du processus d’élaboration et de compaction des éléments qui en font une
totalité. L'intelligence d’une civilisation réside dans sa capacité a faire la synthese des
mondes complémentaires qui s’offrent  elle et a les intégrer dans un telos.1%

Die erneuerte Lektiire des Romans von Mariama Ba aus der Perspektive der
ethnocritique zeigt deutlich, dass sich Un chant écarlate in die Kontinuitét der
senghorschen Philosophie einfiigt, der in seinem Text von 1964 schrieb, dass
die ideale Zivilisation nur eine Mischung sein kann:

La civilisation idéale serait comme ces corps quasi divins, surgis de la main et de
Pesprit d'un grand sculpteur, qui réunissent les beautés réconciliées de toutes les
races. Elle ne saurait étre que métisse [...].10¢

105 Sarr, Afrotopia, 2016, S. 149.
106 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 96.

107

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil
2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de I’Atlantique (2003)

Fatou Diome bezeichnet sich selbst als senegalesisch-franzdsische Schrift-
stellerin (»sénégalo-francaise«!%”). Geboren 1968 auf der Insel Niodior im
Saloum-Delta des Senegals, verstofit ihr Stiefvater sie als Baby und Fatou wird
von ihren Grofeltern miitterlicherseits aufgezogen. Trotz deren Verbot nimmt
das kleine Méadchen heimlich am Schulunterricht teil, bis sie vom Schulleiter
entdeckt wird, der die Grofimutter {iberzeugen kann, ihre Enkelin offiziell
an der Schule anzumelden. Fatou Diome erzielt hervorragende schulische
Leistungen, geht auf weiterfithrende Schulen in Mbour und beginnt an der
Universitat Dakar ihr Studium, das sie mit der Arbeit als Haushaltshilfe
finanziert. Sie heiratet in Dakar einen Franzosen und zieht mit ihm in den
1990er-Jahren nach Frankreich, wo Fatou Diome von seiner Familie abgelehnt
wird und das Paar sich schon bald scheiden ldsst. Daraufhin zieht sie im Jahr
1994 nach Strafburg und finanziert ihr Doktoratsstudium mit der Tatigkeit
als Putzfrau. Sie lehrte bisher an der Universitat Marc-Bloch in StrafSburg und
an der Padagogischen Hochschule in Karlsruhe!%8,

Fatou Diomes literarisches Werk erregte schon zu Beginn ihrer schriftstel-
lerischen Tatigkeit Aufmerksamkeit mit der Novellensammlung La Préférence
Nationale im Jahr 2001. Der Durchbruch auf die internationale literarische
Bithne gelingt ihr mit dem Roman Le Ventre de IAtlantique, der im Jahr 2003
erscheint und fiir den Fatou Diome mit dem Prix des Hémisphéres-Chantal
Lapicque und dem LiBeraturpreis in Frankfurt im Jahr 2005 ausgezeichnet
wird. Thr literarisches Werk zdhlt 13 Texte, darunter Romane, Essays und
Erzahlungen (bis zum Jahr 2022). Ein thematischer Schwerpunkt bei Fatou
Diome ist die Konstitution und Konstruktion von Identitdt(en), wobei dieser
Fokus stets eingebettet wird in realgesellschaftliche Aktualititen, wie beispiels-
weise den zu jener Zeit allgegenwirtigen dringenden Migrationswunsch der
senegalesischen Jugend, der im Roman Le ventre de IAtlantique diskutiert

107 Einige der hier aufgefithrten Informationen beruhen auf einem persénlichen Austausch
mit Fatou Diome vor, wihrend und nach dem o6ffentlichen Gespriach im Mirz 2019 an
der Universitat Ziirich. Als Verantwortliche fiir die Lesung und Vorstellung von Fatou
Diome hatte ich die besondere Gelegenheit, mit ihr iiber das Konzept jom zu sprechen.
Das Gesprach wurde aufgezeichnet und Teile davon flielen in die vorliegende Studie ein,
va. in Kapitel 3.2, in dem Paratexte und Gespréchssituationen analysiert werden. Fatou
Diome hat mir jedoch untersagt, das aufgezeichnete Gespréch in Ganze zu verdftentlichen,
was ich selbstverstindlich respektiere. Die Aufzeichnung des Gesprachs ist daher Teil des
Datenarchivs zur vorliegenden wissenschaftlichen Untersuchung.

108 Vgl. u.a. auch die Informationen auf der Internet-Seite Fembio. Frauen. Biographiefor-
schung: www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/fatou-diome/ (10.08.2022).

108

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/fatou-diome
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/fatou-diome

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

wird. Dieser Roman prophezeite in gewisser Weise die realhistorischen Mi-
grationsbewegungen aus Afrika nach Europa, die ab 2006 ansteigen bis zu
ihrem Hochststand im Jahr 2018 und die einhergehen mit der grausamen
Konsequenz unzihliger Ertrunkener im Mittelmeer.1%°

Fatou Diome ist eine sehr genaue Beobachterin, die die politischen Ent-
scheidungstrager und gesellschaftlichen Zusammenhénge - gleichermaflen
die afrikanischen wie die europdischen - einer kritischen Bewertung unter-
zieht und dabei kein Blatt vor den Mund nimmt. Ihre spritzige Klugheit und
ihre scharfe Zunge sind bei Talkshows in Frankreich sehr beliebt, spatestens
seit Fatou Diome im April 2015 als Gast in Frédéric Taddeis Show Ce soir
(ou jamais !) mit dem Titel >Accueillir toute la misére du monde...2< auf
sehr selbstbewusste Weise nachdriickliche und aufrithrende Worte sprach. Mit
Verweis auf das tdgliche Drama im Mittelmeer kommentierte sie im Hinblick
auf eine globalisierte Welt die européischen Bemithungen, die Einwanderung
zu verhindern, mit den Worten: »On sera riche ensemble ou on va se noyer
tous ensemble.« In der senegalesischen Presse wird ebenfalls regelméaflig iiber
Fatou Diome berichtet, allerdings hier deutlich weniger enthusiastisch als in
Frankreich. Eine Erklarung dafiir konnte sein, dass sie als »anders afrikanischx
wahrgenommen wird und mit ihren 6ffentlichen Auflerungen durch ihre
>»neue Interkulturalitdt« im Senegal weniger angreifbar scheint: »Lécrivaine
franco-sénégalaise [...] est conditionnée par sa nouvelle interculturalité. Elle
est toujours africaine certes, mais autrement ! Personne ne la blamera !«!10

Wie Mariama Bé schreibt auch Fatou Diome engagierte Literatur und
scheut keines der heiklen gesellschaftlichen oder politischen Themen sowohl
des afrikanischen als auch des européischen Kontextes. Obgleich sie schon
seit den 1990er-Jahren in Frankreich ansdssig ist und mittlerweile die franzo-
sische Staatsbiirgerschaft besitzt, ist die Behauptung zu kurz gegriffen, sie
gehore »zu der Generation der jungen mobilen afrikanischen Elite, fiir die
ihre Herkunft nur noch ein Teil ihrer Schriftstellerpersonlichkeit ist«.!! Abge-
sehen davon, dass Fatou Diome nicht ohne Weiteres zur afrikanischen Elite
gezdhlt werden kann, wenn man ihren Lebenslauf kennt, fokussiert sie in
ihren Texten vor allem die Verwobenheit der afrikanischen mit der westlichen

109 Vgl. Inernetseite des Europaischen Rats: www.consilium.europa.eu/de/policies/eu-migrati
on-policy/western-routes/ (12.08.2022).

110 Vgl. Leitartikler von SENEPLUS, Emmanuel Desfourneaux, »Et si nous décolonisions nos
esprits, nous aussi les Blancs !«, SENEPLUS, 01.09.2019: www.seneplus.com/opinions/et-si
-nous-decolonisions-nos-esprits-nous-aussi-les-blancs (19.08.2022).

111 Seiler-Dietrich, Lemma: »Literaturen Afrikas, Die franzosischsprachige Literatur Westafri-
kas«, in: Munzinger Online/KLfG.

109

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.consilium.europa.eu/de/policies/eu-migration-policy/western-routes
https://www.consilium.europa.eu/de/policies/eu-migration-policy/western-routes
https://www.seneplus.com/opinions/et-si-nous-decolonisions-nos-esprits-nous-aussi-les-blancs
https://www.seneplus.com/opinions/et-si-nous-decolonisions-nos-esprits-nous-aussi-les-blancs
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.consilium.europa.eu/de/policies/eu-migration-policy/western-routes
https://www.consilium.europa.eu/de/policies/eu-migration-policy/western-routes
https://www.seneplus.com/opinions/et-si-nous-decolonisions-nos-esprits-nous-aussi-les-blancs
https://www.seneplus.com/opinions/et-si-nous-decolonisions-nos-esprits-nous-aussi-les-blancs

2. Teil

Welt und die globalen Verflechtungen generell. Ein Beispiel aus neuerer Zeit
ist ihr Roman Les veilleurs de Sangomar (2019)12, der in der vorliegenden
Arbeit nicht ndher behandelt wird. Die Geschichte spielt sich in der Rahmung
des realhistorischen Ereignisses eines Schiffsungliicks ab, das am 26. Septem-
ber 2002 stattgefunden hat und bei dem das Schiff Joola auf seiner Route von
Dakar nach Ziguinchor im Atlantik versinkt und 2000 Menschen mit sich in
den Tod reifit.

Im Roman steht dabei im Vordergrund, dass dieses Schicksal alle Natio-
nalititen, Hautfarben, Geschlechter und gesellschaftlichen Schichten gleicher-
maflen trifft, denn auf dieser Uberfahrt sind sie alle an Bord desselben
Schiffes und niemand von den Mitreisenden oder der Besatzung ist in dieser
Situation privilegiert. Das Schiff steht hier metaphorisch fiir die Weltgemein-
schaft und ihre Interdependenzen, die vorteilhaft genutzt werden sollten, um
Katastrophen zu vermeiden, bei denen alle gleichermafien in den Abgrund
gestiirzt werden. Bei all diesen gegenseitigen Abhéngigkeiten und Verwoben-
heiten machen Fatou Diomes Texte immer deutlich, dass Assimilation keine
Lésung sein kann, sondern dass kulturelle Bildung immer die kritische Aus-
einandersetzung in mehrfacher Perspektive voraussetzt, einerseits den Blick
auf lokale Gegebenheiten bzw. kulturelle Werte und zum anderen auf das
Verstehen der globalen Zusammenhinge.

Diomes Werk ldsst sich in Kontinuitat bringen mit der senghorschen Philo-
sophie des enracinement et ouverture und der civilisation de 'universel. Fatou
Diome und Léopold Sédar Senghor gehoren beide der ethnischen Gruppe
der Seereer an, aus deren Sprache urspriinglich das Wort jom hervorgegan-
gen ist. Weder Diome noch Senghor rdumen in ihren Texten der Sprache
Seereer einen grofleren Platz ein, sondern sie verwenden in erster Linie die
Sprache Franzosisch und in zweiter Linie die Sprache Wolof. In Fatou Diomes
Werk finden sich einige intertextuelle Verweise auf Léopold Sédar Senghor,
wobei zu dieser Verbindungslinie zwischen Senghor und Diome auch Felwine
Sarr hinzugerechnet werden kann, der ebenfalls der ethnischen Gruppe der
Seereer angehort und wie Fatou Diome auf der Insel Niodior im Saloum-Del-
ta des Senegals geboren ist.”®

Die philosophischen Texte des im Jahr 1972 geborenen Okonomen Felwine
Sarr werfen einen dhnlich kritischen Blick auf die zeitgendssische senegalesi-

112 Fatou Diome, Les veilleurs de Sangomar, Paris: Editions Albin Michel, 2019.
113 Vgl. Webseite der S. Fischer Verlage: www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934
(31.05.2023).

110

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

sche Gesellschaft wie Fatou Diomes literarisches Werk!!. Bryson stellt als
Unterschied zwischen ihnen heraus, dass Sarr immer aus der Perspektive
globalisierter Beziehungen eines gleichberechtigten Afrikas schreibe, wihrend
Fatou Diome stets die Migrationsbewegungen zwischen Senegal und Frank-
reich fokussiere und auf republikanische Werte poche, denn diese sicherten
die Wiirde der Migranten:

Diome has focused on migration between Senegal and France, and reconfirmed
republican values that would offer dignity to migrants. This approach could be seen
to echo more traditional forms of literary social engagement from African writers
that ultimately function through hierarchical binaries."”>

Dieses Zitat ist auch deshalb interessant, weil der Autor hier von der Wirde
der Migranten schreibt, die Fatou Diome durch eine traditionellere Form
des literarischen sozialen Engagements einfordere. Es soll hier nicht weiter
darauf eingegangen werden, aus welcher Perspektive hier der Autor das The-
ma >Wiirde« bespricht, sondern der Bogen geschlossen werden, um zuriick
zum Fokus der vorliegenden Untersuchung zu kommen. So wird im néchsten
Unterkapitel der Roman Le ventre de IAtlantique auf die Frage hin untersucht,
auf welche Weise Fatou Diome das Narrationskonzept jom und die Begriffe
dignité und honneur thematisiert und kritisiert.

2.2.1 Die Eroberung von jom in Le ventre de I'Atlantique

Le ventre de IAtlantique thematisiert die Migration und die damit einherge-
hende Infragestellung von Identitit. Die Ich-Erzahlerin und Schriftstellerin
Salie ist nach Frankreich emigriert, wohin ihr Bruder Madické ihr gerne
folgen mochte. Er fordert von seiner Schwester die notwendige finanzielle
Unterstiitzung, um seine Auswanderung von der Insel Niodior im Senegal zu
realisieren. Die Basiserzahlung entwickelt sich um die Telefongespriche, die
Salie mit ihrem Bruder Madické fithren muss, um ihm aktuelle Fulballereig-
nisse quasi als Reporterin wiederzugeben, da ihr Bruder nur selten bei einem
Dorfmitglied die Fernsehiibertragungen selbst verfolgen kann.

114 Devin Bryson beschreibt die Ahnlichkeit mit Fatou Diomes Werk aus der Perspektive
der Schriften von Felwine Sarr. Vgl. Devin Bryson, »The Afrotopic Economies of Felwine
Sarr«, in: Journal of the African Literature Association, 16, 1, 2022, S.134-150.

115 Vgl. Bryson, »The Afrotopic Economies of Felwine Sarr«, in: Journal of the African Litera-
ture Association, 2022, Fufinote Nr. 5.

111

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Die zeitliche Rahmung der histoire bilden zwei realhistorische Begebenhei-
ten, ndmlich als Anfangspunkt die Fufiball-Europameisterschaft im Jahr 2000,
bei der Frankreich das Finale gegen Italien gewinnt, und als Endpunkt die
Fuf3ball-Weltmeisterschaft im Jahr 2002, bei der Senegal sich in der Vorrunde
gegen Frankreich behauptet, im Achtelfinale gegen Schweden gewinnt, das
Viertelfinale gegen die Tiirkei dann aber verliert und ausscheidet. Die Figur
Madické ist nicht nur grofSer Fufiballfan, sondern identifiziert sich mit dem
italienischen Fuflballstar Maldini und trdumt von einer Fuflballerkarriere in
Italien (iiber Frankreich), die ihn, so seine Uberzeugung, reich machen wir-
de: »On veut aller en France, et méme si on ne fait pas une grande carriere
dans le football, on fera comme ce monsieur qui était a Paris, on pourra
toujours trouver du travail et ramener une petite fortune.«!'

Das Vorbild fiir einen erfolgreichen Aufenthalt in Frankreich und die
triumphale Riickkehr nach Niodior ist die Figur des Homme de Barbeés. Thm
wollen es Madické und seine Altersgenossen gleichtun und nach Europa
migrieren. Die Ich-Erzdhlerin Salie nimmt diesen Wunsch ernst und unter-
nimmt eine intensive Reflexion iiber die europdischen und afrikanischen
Lebensrealititen. Dabei wird der Fokus deutlich auf den afrikanischen Konti-
nent gelegt, denn, so die Erzdhlerin: »Le tiers-monde ne peut voir les plaies
de I'Europe, les siennes l'aveuglent [...]« (VA, 44). Die Ich-Erzéhlerin Salie
wird zu dieser intensiven Reflexion gezwungen, da sie einerseits nicht {iber
die finanziellen Mittel verfiigt, um ihren Bruder nach Frankreich zu holen,
und sie andererseits durch ihre eigene Erfahrung gelernt hat, dass das Leben
in Europa nicht paradiesisch ist, wie die Jugend in Afrika félschlicherweise
verbissen glaubt.

Im Zentrum der Reflexion stehen u.a. die senegalesischen Traditionen!?,
die in Bezug zum Begrift jom gebracht werden konnen, wobei der Begriff
im Roman wahlweise mit dignité oder honneur tibersetzt wird. Aus dieser
Perspektive deckt der Roman auf, dass dem traditionellen Narrationskonzept

116 Fatou Diome, Le ventre de IAtlantique, Paris: Editions Anne Carriére, 2003, S.92. Im
Folgenden direkt im Text mit VA (Ventre de I'Atlantique) und Seitenzahl zitiert.

117 Zur Verwendung des Begriffs >Tradition« in der vorliegenden Studie weise ich an dieser
Stelle auf die Verdnderlichkeit - und die Erfindung — von Traditionen hin, die insbesonde-
re auf der politischen Ebene von besonderer Bedeutung sind und die bspw. Hobsbawm
ausfithrlich thematisiert. Vgl. Eric Hobsbawm, The Invention of Tradition, Cambridge:
Cambridge University Press, 2000. In der vorliegenden Untersuchung wird nicht auf diese
Veranderlichkeit eingegangen, sondern die dem Begriff »scheinbar« typische Unverinder-
lichkeit und Langlebigkeit fokussiert, die als Ausloser der vielfaltigen Konflikte in den hier
untersuchten Romanen gelten kénnen.

112

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

jom widerspriichliche Motivatoren inhirent sind, die die senegalesische Ju-
gend zu uniiberlegten Handlungen wie der Migration nach Europa verleiten.
Und somit entmythisiert der Roman Le ventre de IAtlantique das europdische
»Eldorado< und begibt sich auf die Suche nach Alternativen, die dem Emigra-
tionswunsch entgegengesetzt werden konnten."8 Letztendlich gelingt es der
Ich-Erzihlerin Salie, ihren Bruder Madické von seinen Auswanderungsplianen
abzubringen, und er baut stattdessen mit ihrer finanziellen Unterstiitzung im
Senegal einen kleinen Lebensmittelladen auf, der ihm ein >wiirdiges< Leben in
seinem Heimatdorf ermdglicht.

Der Roman Le ventre de IAtlantique weist autobiografische Elemente auf,
wie Fatou Diome beim Interview mit Loimeier bejaht:

Es gibt erfundene Figuren darin, es sind ja rund 20 an der Zahl. Alles, was die
Familie betrifft, ist authentisch, das ist wirklich autobiografisch. Alles, was die Grof3-
mutter betrifft, den Bruder, den Lehrer, das ist autobiografisch, auch das, was mein
Leben in Frankreich angeht. Alles Weitere habe ich erfunden [...].1"Y

Obgleich die Ich-Erzahlerin Salie demnach stellvertretend fiir die Autorin
Fatou Diome spricht, wird in der vorliegenden Studie stets die Unterschei-
dung aufrechterhalten zwischen der Ich-Erzdhlerin und der Autorin, um die
von ihr vorgenommene »zeichenhafte Modellierung der Wirklichkeit«!20 zu
erhalten, mit der sie ihre Wirklichkeit unabhangig von der historischen Reali-
tat darstellt. Es gibt jedoch einen direkten Bezug zu realhistorischen Begeben-
heiten, denn die Romanerzahlung ist wie erwéhnt zeitlich gerahmt durch die
Fuflball-Europameisterschaft 2000 und die Fufiball-Weltmeisterschaft 2002.
Des Weiteren werden Beziige zu realtopografischen Rdumen hergestellt, in
denen sich die Handlung abspielt - die senegalesische Insel Niodior und die
Hauptstadt Dakar oder Frankreich mit den Stidten Paris und StrafSburg und
auch der Atlantik. Diese erweisen sich als sehr fruchtbar fiir die literatureth-
nologische Textanalyse mithilfe raumtheoretischer Konzepte, denn sie decken
die Verweisfunktion des Texts auf realgesellschaftliche Umstinde und die Re-
levanz der Funktionen von jom fiir die realen soziopolitischen Gegebenheiten
jener Zeit auf.

118 »[...] un roman qui n’a pas seulement visé a démystifier >I'Eldorado< de I'Europe, mais
aussi a trouver une solution plus viable que 1"émigration pour résoudre les problemes
localisés.« Anna-Leena Toivanen, »Retour Au Local : >Celles qui attendent et l'engagement
diasporique de Fatou Diome«, in: Relief, 5, 1, 2011, S. 62-77, S. 74.

119 Manfred Loimeier, »Fatou Diomex, in: ders. (Hrsg.), Wortschdtze. Interviews mit afrikani-
schen Schriftstellerinnen und Schriftstellern, Berlin: Horlemann, 2012, S. 101.

120 Klinkert, Einfiithrung in die franzdsische Literaturwissenschaft, 2008, S.104.

113

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Wie schon in der Einleitung beschrieben, bildet der Roman Le ventre de
I‘Atlantique von Fatou Diome den Ausgangspunkt fiir die vorliegende Unter-
suchung. Das anfingliche Interesse wurde geweckt durch die bedeutsame
Korrelation zwischen der hohen Frequenz der Begriffe dignité und honneur
im Roman und dem Namen der Autorin (Diome/jom). Loimeier, der sich
jedoch auf die deutsche Ubersetzung (Der Bauch des Ozeans) beruft, macht
darauf aufmerksam, dass der Begriff der »Ehre<, mit dem die Ubersetzerin den
franzosischen Begriff dignité tibersetzt hat, in Diomes Text eine besondere
Bedeutung innehabe, »den mancher aus Unkenntnis der moralischen Grund-
lagen einer westafrikanischen Gesellschaft vielleicht tiberlesen wiirde«.!?! Er
stellt fest, dass die besondere Bedeutung des Begriffs Ehre, der auf Wolof
Jom bedeute, kein isoliertes Ideal sei, sondern die Kronung eines Systems
moralischer Werte.!22

Loimeier stellt jedoch keine Verbindung zwischen dem Wort jom und
dem Namen der Autorin Diome her, was sehr wahrscheinlich dem Umstand
geschuldet ist, dass hier zwei unterschiedliche Orthografien fiir denselben
Begriff verwendet werden.?> Die hohe Frequenz der Worter dignité (20 Vor-
kommen) und honneur (elf Vorkommen) zusammen mit dem impliziten Ver-
weis auf den Nachnamen der Autorin, wie ich im Folgenden zeigen werde,
und seine semantische Ebene (>senegalesisches Ehrgefiihl<*) rechtfertigen
die Grundannahme der vorliegenden Studie, dass der Roman Le ventre de
I‘Atlantique um die Funktion jom herum aufgebaut ist, obgleich das Wort jom
im Text selbst nie explizit genannt wird.

Jedoch bringt Fatou Diome ihren Namen implizit mit dem Begriff dignité
in Verbindung, was an zwei Textstellen des Romans deutlich wird. An einer
Textstelle spricht der Lehrer die Ich-Erzéhlerin Salie auf ihren Familiennamen
an — der im Roman nie genannt wird -, und rét ihr, sich nicht jedes Mal zu
priigeln, sobald sich jemand tiber diesen Nachnamen lustig macht. Er bedeute
dignité, und sie solle sich wiirdig zeigen und sich nicht mehr priigeln: »[...] tu

121 Vgl. Loimeier, Africando, 2010, S. 17.

122 Vgl.ebd,, S.16.

123 An dieser Stelle wiederhole ich, dass die beiden Worter jom: und Diome eine identische
Aussprache haben: [c_fzom]. Jom ist die Schreibweise nach der offiziellen Wolof-Orthografie
und Diome die Transliteration nach franzdsischer Orthografie.

124 Vgl. Senghor, Ce que je crois, 1988, S.13. Senghors Ubersetzung des Konzepts jom als
»senegalesisches Ehrgefiithl< wird mehrfach in der vorliegenden Studie aufgefiihrt, um die
Synonymitét zu unterstreichen zwischen den in den hier untersuchten Romanen verwen-
deten Begriffen dignité und honneur, die im européischen Kontext stark divergierende
Bedeutungsebenen beinhalten.

114

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

ne pourras pas te battre chaque fois qu'on se moquera de ton nom. D’ailleurs,
il est tres beau, il signifie dignité; alors sois digne et cesse de te battre« (VA,
78). Dieser Verweis auf den Nachnamen der Autorin, Diome, ist nur fiir eine
Leserschaft fassbar, die die Sprache Wolof beherrscht und fiir diese wird auch
die besondere Funktion des Begriffs dignité fiir den Roman deutlich.

Der zweite implizite Verweis auf den Namen der Autorin findet sich dort,
wo die Ich-Erzéhlerin erldutert, dass sie einen geldufigen Vornamen habe
und dass franzdsische Entwicklungshelfer, die im Senegal ansdssig sind, gerne
ihre senegalesischen Haushilterinnen so nennen: »[...] mon prénom, des plus
courants au Sénégal, est communément donné a l'ainée des familles musul-
manes. Il est en outre si facile a prononcer que les coopérants en affublent
volontiers leurs petites bonnes« (VA, 196). Besagter Vorname wird hier nicht
genannt, jedoch handelt es sich nicht um den Namen der Ich-Erzéhlerin
Salie, sondern um den gelaufigsten Vornamen im Senegal, mit dem auch
die Haushilterinnen iiblicherweise benannt werden, namlich Fatou.l?> Die
impliziten Verweise auf den Namen der Autorin verstarken fiir eine informier-
te Leserschaft einerseits den autobiografischen Charakter des Romans und
andererseits die Relevanz von dignité und jom fiir die Romanhandlung.

2.2.2 Chaque miette de vie doit servir pour conquérir la dignité !

Besonders auffallend in Bezug auf die hohe Relevanz des Worts dignité ist der
Satz »Chaque miette de vie doit servir pour conquérir la dignité !« (wortlich
iibersetzt: Jeder Kriimel Leben muss dazu dienen, die Wiirde zu erobern!),
der in repetitiver Verwendung insgesamt neun Mal im Roman vorkommt,
aufler in den letzten Kapiteln 10 bis 14, die insgesamt 147 Seiten umfassen
(knapp die Hilfte des Romans). Der Satz ist ein von der Autorin konstruierter
Satz, der im Roman zwar als ein aus dem senegalesischen Kontext ibersetztes
Sprichwort préasentiert wird, aber nicht in dem bedeutendsten Worterbuch,

125 Vgl. »Lemma: >fatou< (du prénom féminin Fatou) n.f. oral, vieilli, fam. Bonne. On les
appelle bonnes, domestiques, mbindane ou Fatou. Cette désignation, en réalité, est liée au
statut social de leur employeur. (Le Soleil 25/08/1992). La fatou ne s'occupe pas seulement
de T'entretien de la maison. Elle fait a manger et remplace souvent sa patronne. (Univer-
sitaire, 1994). SYN. bonniche, femme de maison, fille de maison, mbindane, ménagere.
COM. Fatou est I'un des prénoms féminins les plus répandus au Sénégal ; sa fréquence
chez les bonnes pourrait expliquer qu’il soit devenu un nom commun les désignant,
terme employé surtout chez les Européens.« Geneviéve N'Diaye-Correard, Les mots du
patrimoine: le Sénégal, Paris: Editions des Archives Contemporaines, 2006, S. 231.

115

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Wolof-Franzdsisch von Jean-Léopold Diouf, aufgefiihrt ist.126 Dort werden die
gingigsten senegalesischen Sprichworter gelistet und auch dieser Satz, der im
Roman als fiir die senegalesische Gesellschaft grundlegendste Verhaltensregel
dargestellt wird, miisste dort erscheinen.

Der Satz »Chaque miette de vie doit servir pour conquérir la dignité !«
bleibt stets unverdndert. Nur beim ersten Auftreten wird ihm der imperative
Teilsatz »N’oublie jamais« vorangestellt (vgl. VA, 30). Die starre Unverdnder-
lichkeit dieses Satzes ist ein Hinweis auf seine Funktion im Roman. Zumeist
bildet er den Abschluss eines Absatzes und nimmt somit eine konklusive
Position ein. In einigen wenigen Fillen stellt er selbst einen eigenstindigen
Absatz innerhalb des Kapitels dar, formal unverbunden mit dem vorhergehen-
den und dem nachfolgenden Absatz. Nicht allein durch seine Kiirze, die
sich von der relativ gleichmafigen Lange der Absitze abhebt, sondern auch
durch seine Kursivierung bricht er den Rhythmus und die Harmonie der
Textkomposition.

Betrachtet man die Syntax dieser geschlossenen, eigenstdndigen Einheit in-
nerhalb des Romans, die der Satz »Chaque miette de vie doit servir a conquérir
la dignité !« bildet, lasst sich feststellen, dass die Verbgruppe doit servir a im
Prasens gehalten ist. Dies gibt der Satzaussage erstens einen Gegenwartsbezug
und verweist zweitens auf eine Allgemeingiiltigkeit. Es liegt hier ein teleologi-
sches devoir vor, da der normative Redehintergrund aufzeigt, dass »der infini-
te Satz das Ziel ausdriicklich benennt, beziiglich dessen angesichts der jewei-
ligen Umstdnde das Bestehen einer [..] Notwendigkeit behauptet wird«.?”
Es handelt sich also um eine Vorschrift, eine zielgerichtete Verhaltensnorm,
was auch durch das den Satz schlieflende Ausrufezeichen unterstrichen wird.
Diese zielgerichtete Vorschrift erhdlt durch die verwendete Zeitform Présens
zwar einen Gegenwartsbezug und erscheint als in der Gegenwart giiltig,
sie bleibt jedoch in mehrfacher Hinsicht unkonkret. Das Agens, das etwas
erobern soll, wird nicht klar definiert; es ist das unbedeutende Agens, das
die Grofle eines Kriimels hat und der Eroberung dienen muss. Wer von
der Eroberung profitiert, wird aus dem Satz nicht ersichtlich, ebenso wenig
das, was sich durch die Eroberung verandert. Zentral steht das Verb devoir,
was dieser teleologischen Verhaltensnorm eine nicht nur erwartbare, sondern
unbedingte Erfiillungspflicht zuschreibt.

126 Vgl. Diouf, Dictionnaire wolof-francais, 2003.

127 Wolfgang J. Meyer, Modalitit und Modalverb: kompetenztheoretische Erkundungen zum
Problem der Bedeutungbeschreibung modaler Ausdriicke am Beispiel von »devoir« und
»pouvoir« im heutigen Franzdsisch, Stuttgart: Steiner, 1991, S. 104f.

116

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

Dass es sich bei dem Satz um eine Vorschrift handelt, zeigt sich auch bei
der Betrachtung der Erzahlstimme. So kommt der Satz zwar an manchen Stel-
len innerhalb der direkten Figurenrede vor, jedoch ist er durch Kursivschrift
hervorgehoben. Er scheint somit keine Aussage zu sein, die den Uberlegungen
der Figur entspringt, sondern als ein Satz, den diese Figur zitiert. Ein Beispiel
soll dies verdeutlichen. So spricht der Griot, der Lobredner, zu den jungen
Minnern des Dorfes, dass sie sich ein Beispiel an Wagane nehmen und das
Dorf verlassen sollten, um reich zuriickzukehren. Die letzten Worte, die der
Griot spricht, werden im Roman folgendermaflen dargestellt: »Partez cher-
cher du travail, éloignez-vous de ce masque de colon et n‘oubliez pas, mes
enfants, chaque miette de vie doit servir a conquérir la dignité !«1?® Der Satz
nimmt, wie in allen Figurenreden, in denen er auftritt, eine konklusive Posi-
tion ein. Es kann hier eine den Inhalt der Rede rechtfertigende Funktion
angenommen werden. Der Satz erscheint dabei als eine seit jeher giiltige
Verhaltensnorm; ein Leitspruch, der in der Vergangenheit Geltung hatte und
auch in der Gegenwart gilt. Doch wer ist der Urheber des zitierten Satzes?

Der Satz »Chaque miette de vie doit servir a conquérir la dignité !« scheint
in der Gedankenwelt der Figuren angesiedelt zu sein, wie ein Vergleich mit
einem anderen Satz zeigt. Madické fordert seine Schwester Salie bei ihrem
Telefongespréch auf, das Endspiel der Fufiball-Europameisterschaft im Fern-
sehen zu verfolgen, um ihm danach telefonisch dariiber zu berichten. Das
Telefongespréach endet mit den Worten Madickés: »[...] n’oublie pas de regar-
der la finale [...] le 2 juillet« (VA, 40). Zwei Seiten weiter wird der Satz
wiederholt und erscheint in kursivierter Form als erlebte Rede inmitten von
Gedanken, die die Ich-Erzédhlerin sich iiber ihren Bruder macht: »[...] S’il
pouvait courir le monde pour assister aux matchs de Maldini il le ferait,
j'en suis stire. Noublie pas de regarder la finale du 2 juillet. Et jattendais«
(VA, 43). Die verpflichtende Funktion dieser kursivierten, in erlebter Rede
dargestellten Sitze im Roman von Diome wird bei der weiteren Wiederholung
des Satzes des Bruders Madické noch deutlicher. Die Ich-Erzdhlerin denkt
gerade dariiber nach, dass die grofite Suche der Migranten diejenige ist nach
der Liebe und Anerkennung derer, die sie verlassen haben, und dass die
geringsten ihrer Launen zu Befehlen werden, als der Auftrag Madickés in
Kursivschrift auftaucht:

Mais, étant donné que notre plus grande quéte demeure 'amour et la reconnais-
sance de ceux que nous avons quittés, le moindre de leurs caprices devient un ordre.

128 Hervorhebungen wie im Original. Diome, Le ventre de [Atlantique, 2003, S. 124.

117

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Noublie pas de regarder la finale du 2 juillet. A partir de ce moment-la, je me suis
sentie investie d’'une mission sacrée. (VA, 45)

Dieses Beispiel verdeutlicht, dass die Gedanken der Ich-Erzahlerin durch die
Worte ihres Bruders Madické geformt werden. Der Auftrag entspringt nicht
ihrer eigenen Gedankenwelt, sondern er dringt sich ihr als fremder Gedanke
auf. Der Satz ist dabei ebenso starr und unveranderlich wie der Satz »Chaque
miette de vie doit servir a conquérir la dignité !«. Beide Sétze beeinflussen das
Handeln der Figuren, und das, wie der Fall von »Noublie pas de regarder la
finale« deutlich zeigt, auch gegen die der Figuren eigenen Handlungsabsich-
ten und -wiinsche.

Im Unterschied zu Madickés Auftrag kann der Satz » Chaque miette de vie
doit servir a conquérir la dignité !« keiner Figur und nicht einmal der Erzéhle-
rin explizit zugeschrieben werden. Er scheint vielmehr aus einer Metaebene
der Diegese bzw. aus ihr vorangegangenen Zeiten, aus der Zeit der Ahnen und
dem Ursprung der Traditionen zu stammen. Tang beschreibt diese Erzéhlebe-
ne bei jhrer Analyse eines Korpus afrikanischer Schriftstellerinnen, wobei sie
diese externe Stimme als ein charakteristisches Element bezeichnet:

Les dialogues dans les textes sont représentés comme des voix sur scéne, des voix
internes. Mais le discours romanesque fait aussi écho des voix externes qui ne sont
pas nécessairement les voix de 'auteur. C’est par exemple le cas de la rumeur [...] La
narratrice de L'intérieur de la nuit insiste sur cette rumeur qui transporte des voix
extérieures, des voix dont on ne peut pas identifier I'auteur:

»Mais la rumeur qui voyage dans le vent leur était parvenue«. Dans le registre des
voix anonymes qui font écho dans le roman figure la mémoire. Elle fait retentir les
voix de T'histoire, celles des croyances et des légendes.'”

Auch in Diomes Roman ist der repetitive Leitsatz einer der Handlungs-
welt des Romans externen Ebene zuzuordnen, da er keiner expliziten
Sprecherstimme zugeschrieben werden kann. Er wirkt jedoch auf die Hand-
lungswelt des Romans ein und zwar, ohne dass die Figuren wiederum einen
Einfluss auf diese Ebene austiben konnen; sie scheinen dieser externen Hand-
lungsmacht ausgeliefert.

»Chaque miette de vie doit servir a conquérir la dignité !« beinhaltet ei-
nerseits eine suggestive Funktion, die eine unverdnderliche, von den Ahnen
tiberlieferte Verhaltensnorm darstellt. Diese Verhaltensnorm enthélt scheinbar
konkrete Anforderungen, doch bei naherer Betrachtung zerfillt der Satz in
zum Teil paradoxe Elemente, deren jeweilige Bedeutungen vage bleiben. An-

129 Elodie Carine Tang, Le roman féminin francophone de la migration : émergence et identité,
Paris: L'Harmattan, 2015, S. 179.

118

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

dererseits erfiillt der Satz die Funktion des Movens, der aus einer externen
Ebene heraus handlungsmotivierend auf die Figuren wirkt. Diese Ambivalenz
zwischen der scheinbar eindeutigen, von den Ahnen {iberlieferten Verhaltens-
norm und ihren andererseits vielfaltigen Interpretationsmoglichkeiten gilt
dabei nicht nur fiir das Gesamtkonstrukt des Satzes, sondern auch fiir den
Satzteil dignité. So erfiillt der Begrift dignité in dem Satz eine suggestiv-refe-
renzielle Funktion, die auf eine feststehende Bedeutung verweist und zugleich
vielfach interpretierbar ist. Wie dem gesamten Satz kann auch dignité die
Funktion des Movens zugesprochen werden. Die Ambivalenz zwischen Ein-
deutigkeit auf der einen und Interpretationsmdglichkeiten auf der anderen
Seite lasst den zentralen Konflikt in Fatou Diomes Roman sichtbar werden.
Doch, wie zu Beginn schon erwidhnt, findet der Satz »Chaque miette de vie
doit servir a conquérir la dignité !« nur bis zur Mitte des Romans rekursive
Verwendung. Die Erzahlung kommt im spiteren Verlauf ohne ihn aus und
durchlduft somit eine emanzipatorische Entwicklung.

2.2.3 Immigration ohne Emigration

Als emanzipatorisch kann gelten, dass Madické letztendlich im Senegal bleibt
und beispielhaft vorlebt, dass die >Eroberung von jom« nicht unbedingt
Migration erfordert, sondern auch ohne Auswanderung méglich ist, voraus-
gesetzt, dass die Funktionen von jom hinterfragt und neu definiert werden.
Diomes Roman zeigt auf, dass im Spannungsfeld zwischen den Kontinen-
ten und den Identititen komplexe Reibungen und Widerspriiche entstehen.
Widerspriichlich ist dabei auch die Tatsache, dass die Ich-Erzahlerin selbst
nicht in den Senegal zuriickmigriert und so kritisieren manche Wissenschaft-
lerinnen die Ich-Erzdhlerin, wie beispielsweise Njoya, die in sarkastischem
Unterton von der aufgekldrten Intellektuellen Salie spricht, die die Afrikaner
von der Migration abhalten wolle:

Salie’s maneuvering is designed to project herself as an African intellectual
appealing to France’s conscience on behalf of the continent. However, the historical
background of migration reveals her self-perception as an enlightened individual
who can discourage Africans from migrating while appealing to France for compas-
sion towards Africans.!*°

130 Wandia Njoya, »Tragic Indigestion in Fatou Diome’s >Le Ventre de IAtlantique«, in: dies.,
In Search of El Dorado? Immigration, French Ideals, and the African Experience in Contem-
porary African Novels, Saarbriicken: VDM, 2008, S. 60.

119

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Den Widerspruch hebt Robert Nathan mit der Erkldrung auf, dass die Ich-Er-
zéhlerin Salie nur durch ihre eigene Emigration die finanzielle Unterstiitzung
fiir ihren Bruder Madické aufbringen und ihn letztlich von der Auswande-
rung abhalten kann: »So paradoxically, Salie’s answer to discouraging migra-
tion is via migration.«!3! Nathan interpretiert Diomes Roman als die politische
Aufforderung, 6konomische Losungen fiir den Migrationswunsch zu finden.
Insgesamt behandeln die wissenschaftlichen Fragestellungen zu Fatou Diomes
Roman vorrangig das Thema Migration: »Diome a su, en effet, inscrire
son écriture dans le contexte de la culture transnationale contemporaine et
du probléeme de I'immigration postcoloniale de la jeunesse africaine.«!3? Die
dazugehorigen Problemstellungen sind die durch den Aufenthalt in der Frem-
de ausgeldste Identitatssuche, deren Aushandlung in einer Art von Raum im
Dazwischen stattfindet, wie Mbiga in ihrem Werk Selbstfindungsprozesse im
interkulturellen Raum beschreibt.!33

Die meisten wissenschaftlichen Untersuchungen weisen eine deutlich euro-
zentrische Herangehensweise auf, denn ihr Fokus ist stets auf Europa gerich-
tet. Entweder dreht sich die Fragestellung um die Immigration nach Europa,
die Identitatssuche nach erfolgter Immigration oder die finanzielle Unterstiit-
zung der in Afrika Zuriickgelassenen durch die erfolgreich Immigrierten aus
Europa. Touré benennt zwar das transnationale Paradigma, bleibt aber vage
in Bezug auf die Spezifititen der Raume Afrika und Europa, die Fatou Diomes
Romanfiguren zugleich als positive, aber auch bedrohliche Raume erleben:
»Leurs itinéraires montrent que les deux espaces de 'Afrique et de I'Europe
sont pour eux a la fois des lieux de découverte et de réussite, mais aussi de
menace, d'inquiétude et de perte de repéres.«!3

Bisher sind wissenschaftliche Untersuchungsperspektiven weitaus seltener,
die den afrikanischen Kontinent fokussieren, um dort auf die Suche nach
den Migrationsgriinden zu gehen. Small thematisiert dieses Problem zwar
bei ihrer Analyse einiger Werke von Fatou Diome - u.a. Le ventre de IAt-

131 Robert Nathan, »Moorings and mythology: Le Ventre de IAtlantique and the immigrant
experience, in: Journal of African Cultural Studies, 24, 1, 2012, S.73-87, S. 78.

132 Paul N. Touré, »Jeunesse africaine et paradigme transnational dans >Le ventre de 'Atlan-
tique de Fatou Diome«, in: Journal of the African Literature Association, 7, 1, 2012, S.21-
124, S.107.

133 Sylvie Mbiga, »Zur Verschmelzung der Kulturen in >Le Ventre de 'Atlantique««, in: dies.,
Selbstfindungsprozesse im interkulturellen Roman. Eine Analyse zur Identitdtssuche im post-
kolonialen Afrika, Berlin: LIT, 2010, S.122-128.

134 Touré, »Jeunesse africaine et paradigme transnational, in: Journal of the African Litera-
ture Association, 2012, S. 121.

120

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

lantique - unter Bezugnahme auf den Text von Sayad, in dessen Vorwort
Bourdieu die eurozentrische Sicht Europas kritisiert. Bourdieu schreibt hier,
dass das Gastland sich nur insofern mit dem Problem der Einwanderung aus-
einandersetze, als die Finwanderer ihm Probleme bereiten. Die Griinde der
Auswanderung aus dem Ursprungsland und die Diversitat der urspriinglichen
Lebensumstinde und der Migrationswege werden dabei aus den Uberlegun-
gen ausgeklammert.!* Doch auch Small kommt @iber die eurozentrische Sicht
nicht hinaus, obgleich sie feststellt, dass es Diome gelinge, der Leserschaft
beide Sichtweisen auf das Thema Migration zu zeigen: Auf der einen Seite die
von Madické, der sich durch die Migration eine erfolgreiche internationale
Fufiballerkarriere erhofft, und auf der anderen Seite die von Salie, die fiir ihn
nur eine Zukunft als Immigrant sieht. Dabei stehe fiir Salie die diskriminie-
rende Perspektive des Gastlandes auf die Eingewanderten im Vordergrund.
Am meisten fiirchte Salie jedoch den Moment vor der Immigration, d.h. die
Reise selbst, da die Uberfahrt auf dem Mittelmeer fiir so viele mit dem Tod
endet.136

Es bleibt bei Smalls Analyse jedoch verborgen, welche Bedeutung eine er-
folgreiche internationale Fufiballerkarriere fiir die Gesellschaft des Herkunfts-
lands hat. Madické erscheint in dieser Untersuchungsperspektive als quasi
losgeldst vom gesellschaftlichen Umfeld, in dem seine Zukunftsvision entstan-
den ist. Er trdumt somit einen individuellen Lebenstraum. Und obwohl Small
sogar eine Facette von Senghors Darstellung von jorn, namlich teranga, nennt,
beschreibt sie, ohne niher auf die senegalesische Gesellschaft einzugehen, den
Begriff nur sehr oberflichlich als senegalesische Gastfreundschaft — »hospita-
lity or welcoming generosity«!*” — und merkt an, dass sich Europa ein Beispiel
daran nehmen konne: »France as a terre daccueil then seems a bad joke«.!3
Es wird hier deutlich, dass sich der Untersuchungsfokus wie magnetisch im-
mer wieder auf Europa ausrichtet, eine Tatsache, die Sayad folgendermafien
erklért: »[...] on ne connait que ce qu'on a intérét a connaitre, on ne comprend
que ce qu’on a besoin de comprendre, le besoin de savoir crée le savoir«.!*?

135 Vgl. Pierre Bourdieu, »Préface. Un analyseur de linconscient«, in: Abdelmalek Sayad
(Hrsg.), Limmigration, ou les paradoxes de laltérité, Briissel: De Boeck-Wesmael, 1991,
S.71t, S. 9.

136 Vgl. Audrey Small, »Sociétés d’accueil et de teranga. Emigration and immigration in three
textes by Fatou Diome, in: Francosphéres, 8, 1, 2019, S. 41-55, S. 51.

137 Vgl. Small, »Sociétés d’accueil et de teranga«, in: Francosphéres, 2019, S. 47.

138 Vgl. ebd., S. 48.

139 Abdelmalek Sayad, Limmigration, ou les paradoxes de laltérité, Briissel: De Boeck-Wes-
mael, 1991, S. 15f.

121

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Fatou Diome thematisiert in ihrem Roman Le ventre de IAtlantique die
Migrationsproblematik und sie tut dies mit iberwiegendem Bezug auf die
senegalesische Gesellschaft. Dennoch sind die literaturwissenschaftlichen Un-
tersuchungen zu Diomes Werk prinzipiell auf Europa fokussiert und, um
nochmals Sayad zu zitieren, sie amputieren dabei den Gegenstand um einen
Teil seiner selbst, ndmlich um die Bedeutungsebenen, die die Emigration
beinhaltet; auch die (noch) nicht vollzogene Auswanderung.!4® Diese Bedeu-
tungsebenen in ihrer Relevanz fiir den literarischen Text zu ergriinden, be-
deutet, die eigenen Grenzen zu iiberschreiten, was mit der Perspektive der
ethnocritique moglich ist. Sie lasst es zu, mithilfe von ethnologischem Wissen
den literaturwissenschaftlichen Horizont zu erweitern und in dem - im vor-
liegenden Fall - franzdsischsprachigen Text das ihm eigene Wolof-Substrat als
konstitutives Element zu begreifen.

In Bezug auf die Intertextualitit in Fatou Diomes Roman thematisiert
Touré zwar die zahlreichen intertextuellen Beziige zu afrikanischen Autoren,
ignoriert dabei aber Léopold Sédar Senghor, wie das folgende Zitat zeigt:

Lauteure sénégalaise se livre aussi a un remarquable travail d'intertextualité avec
d’autres romans africains transnationaux. Elle integre judicieusement dans son
imaginaire les livres et auteurs africains tels que Un Négre a Paris (1959) de Bernard
Dadié, Kocoumbo, I'Etudiant Noir (1960) de Aké Loba et Laventure ambigué (1961)
de Cheikh Hamidou Kane.!!

Hierzu ist anzumerken, dass die vielzéhligen intertextuellen Beziige im Ro-
man Le ventre de [Atlantique fiir eine vergleichende Analyse grofien Erkennt-
nisgewinn versprechen. Fiir die vorliegende Arbeit verfolge ich jedoch nur
die intertextuellen Verweise zu Mariama B3, die der Diome vorgehenden
Autorinnengeneration Senegals angehort, und zu Léopold Sédar Senghor.
Dass der Bezug zu Senghor besondere Relevanz im Rahmen des Romans hat,
zeigt auch das Interview von Diouf mit Fatou Diome. Auf die Frage, was
sie dazu motiviert habe, Schriftstellerin zu werden, antwortet Fatou Diome,
dass fiir sie die Schule der Notausgang der Afrikaner sei. Dabei skizziert sie

140 Vgl. ebd., S.15: »[...] parler de 'immigration, c’est parler [...] du point de vue des structures
présentes de la société et de leur fonctionnement; mais a condition quon ne prenne pas
délibérement le parti de mutiler cet object d’'une partie de lui-méme, la partie relative a
I’émigration.«

141 Touré, »Jeunesse africaine et paradigme transnational, in: Journal of the African Litera-
ture Association, 2012, S. 108.

122

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

ihre Schulbildung und nennt die Autorinnen Léopold Sédar Senghor, Aimé
Césaire, Marguerite Yourcenar und Victor Hugo.!4?

Der zentrale intertextuelle Bezug zu Senghor und die Fragestellung nach
den Funktionen von dignité oder honneur bzw. jom im Roman Le ventre de
IAtlantique wurden - so mein Rechercheergebnis - bisher noch in keiner
wissenschaftlichen Arbeit behandelt. Dabei kann die Intertextualitit mit den
Werken und dem Wirken Léopold Sédar Senghors als eine weitere Rahmung
des Romangeschehens interpretiert werden. Auf Seite 38 wird der Name erst-
mals genannt im Zuge einer Reflexion iiber die politischen Verhandlungen
der damaligen Présidenten Senghor und Chirac in Bezug auf die Frankopho-
nie: »En concoctant la francophonie, Senghor aurait di se rappeler que le
Frangais est plus riche que la plupart des francophones et négocier afin de
nous éviter ce racket sur la communication« (VA, 38). Vier Seiten vor dem
Schluss wird der Name dann letztmalig aufgefithrt im Erzdhlabschnitt, wo
Madické seiner Schwester Salie von seinem Wunsch erzéhlt, die senegalesi-
sche Nationalmannschaft im Fuflballstadion Léopold Sédar Senghor in Dakar
zu sehen (vgl. VA, 251). Die beiden gegenldufigen Bewegungen, die in die bei-
den Textstellen eingeschrieben sind - nach auflen hin in Richtung Frankreich
und nach innen hin in Richtung Senegal -, entsprechen den philosophischen
Uberzeugungen Senghors fiir Offnung und Verwurzelung (ouverture et enra-
cinement), lassen sich aber auch als weiterfithrende Uberlegungen fiir eine
Neuauslegung eigenkultureller Werte interpretieren, fiir die das Werk Fatou
Diomes in meinen Augen auch steht.

In den folgenden Unterkapiteln wird das kulturelle Konzept jom entspre-
chend den Erlduterungen Senghors direkt auf den Text Le ventre de [Atlanti-
que bezogen und manche der in den Digressionen entfalteten Erzahlungen
als Darstellung einzelner Facetten von jom interpretiert. Damit wird einerseits
die Bezugnahme plausibilisiert und andererseits die Kritik an dem traditio-
nellen Konzept sichtbar, die im Roman ausgedriickt wird. Die schematische
Darstellung der einzelnen Facetten von jom laut Senghor wird zur Leseer-
leichterung an dieser Stelle erneut eingefiigt.

142 Mbaye Diouf, »J’écris pour apprendre a vivre. Entretien avec Fatou Diome. Québec, 18
avril 2008«, in: Stichproben. Wiener Zeitschrift fiir kritische Afrikastudien, 17, 2009, S.137-
151, S. 140.

123

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Senghor 1964 / 1988 - jom

barke
laf HONESTAS |t 1964 1988 —
MAJESTAS | patience
orma bonnes maniéres,

politesse

tuyaboo cRATA \

PIETAS

angeeignet

teranga kersa

/ teranga honorer discrétion,

HONOS pudeur,
ke rsa maitrise de soi

PUDOR

tegin

URBANITAS

Abb.1

2.2.4 Der Homme de Barbés. Migration und die Frage nach wérsék und teranga

Der Homme de Barbés ist das Vorbild, dem die senegalesische Jugend der
Insel Niodior nacheifert, denn er hat aus der Perspektive der Dorfbewohner
einen perfekten Migrationszyklus vollzogen. Dank seiner Emigration nach
Paris konnte er nicht nur seine Investitionen auf der Insel Niodior finanzie-
ren, sondern auch jom erobern, denn sein Verhalten entspricht einigen der
von Senghor aufgezahlten Facetten. Zum einen respektiert der Homme de
Barbes seine Eltern — zumindest auf den ersten Blick — und entspricht somit
der Forderung nach tuyaboo (lat. pietas): »C’est la reconnaissance pieuse
que l'on doit plus particulierement a ses parents«.*3 Er heiratet die »petite
paysanne, die ihm seine Eltern vermitteln (vgl. VA, 31), und ganz im Sinne
des senegalesischen Sprichworts »Prendre soin de sa meére [...] est du domaine
de la touyabo«!** wird diese Ehefrau die korperlich anstrengenden Haushalts-
aufgaben {ibernehmen, denn die Mutter des Homme de Barbes ist zu alt dafiir
geworden.

Die Ich-Erzdhlerin deckt jedoch auf, dass der Homme de Barbés finanzielle
Vorteile aus dem von ihm erbrachten >Opfer«< zieht, da ihn eine Ehefrau
deutlich weniger kostet als eine Haushilterin, die er ansonsten hitte einstellen
miissen:

Il n’avait pas de temps a perdre, sa mere se faisait trop vieille, une jeune épouse a la
maison I'y aiderait ; surtout, Cest moins cher qu'une bonne. Il se consola du sacrifice

143 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 77.
144 Ebd.

124

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

consenti a ses parents, en se disant qu'il pourrait, par la suite, épouser une femme de
son choix, une fille raffinée, qui se magquille. (VA, 32)

Der deutlich kritische Unterton des Zitats unterstreicht, dass der Homme de
Barbés eine eher oberflachlich zu bezeichnende tuyaboo gegeniiber seinen
Eltern pflegt und dass er ebenfalls eine sehr oberfldchliche Vorstellung von
Ehefrauen hat, die fiir ihn vielmehr Objekte denn Subjekte sind. Seine erste
Ehefrau kann zwar den Wiinschen seiner Eltern entsprechen, doch plant
er schon zu Beginn, eine weitere Frau nach seinem eigenen Geschmack zu
ehelichen. Diese wird jedoch schon nach zwei Jahren durch eine dritte und
letztlich eine vierte Ehefrau >von ihrem Thron geschubst« (vgl. VA, 33).

Die Unterstiitzung der Eltern, die eigene Familiengriindung und der Haus-
bau des Homme de Barbés belegen einen perfekten Migrationszyklus, der da-
rin besteht, nach der Emigration in regelméfiigen Abstinden das Herkunfts-
land zu besuchen, in dem das in Frankreich verdiente Geld investiert wird.
Den Abschluss des Zyklus bildet die definitive Riickkehr des Migranten und
ein auf Dauer gestellter finanzieller Reichtum. Dieser entspricht - jedoch
auch hier nur bei oberflichlicher Betrachtung — der von Senghor aufgezihlten
Facette weérsék (lat. felicitas): »Cest aisance matérielle et le succés dans les
différents domaines de lactivité humaine«.> Senghor stellt wérsék als eine
von drei angeborenen Tugenden dar; die beiden anderen sind laf, Schonheit,
physische Starke (lat. majestas) und barke, eine reichhaltige, vortreffliche
Seele (lat. honestas).}46 Er beschreibt hier — im Jahr 1964 — eher den vererb-
ten Reichtum dank adliger Abstammungslinie als den hart erarbeiteten Wohl-
stand. Es ist daher wenig verwunderlich, dass sich anscheinend keiner der
Bewohner Niodiors dafiir interessiert, woher und unter welchen Umstanden
der Homme de Barbés seinen Wohlstand erworben hat. Nur die Ich-Erzdh-
lerin lésst durchscheinen, dass es mit dem traditionellen wérsék nur wenig
gemein hat, wenn sie darlegt: »Il avait été un négre a Paris et s'était mis, des
son retour, a entretenir les mirages qui 'auréolaient de prestige.«'4’

145 Ebd., S.76.

146 Vgl. ebd.

147 Hervorhebungen wie im Original. Un négre a Paris ist ein intertextueller Verweis auf den
gleichnamigen Roman von Bernard B. Dadié aus dem Jahr 1976. Gleich zu Beginn stellt
sich der Ich-Erzéhler vor, dass er einen Heiligenschein tragen wird in Afrika nach seiner
Riickkehr von der Reise in die Traumstadt Paris: »[...] je porterai une auréole, un parfum,
Pauréole et le parfum de Paris«. Bernard B. Dadié, Un négre a Paris, Paris: Présence
Africaine, 1976 [Manuskript eingereicht 1959]; Diome, Le ventre de [Atlantique, 2003, S. 88.

125

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Dieses Desinteresse gegeniiber der Herkunft des Wohlstands und den tat-
sachlichen Lebens- und Arbeitsumstinden der Migranten in Paris hat durch-
aus System, wie Sayad beschreibt:

La méconnaissance collective de la vérité objective de I'émigration qui est en-
tretenue par tout le groupe, les émigrés qui sélectionnent les informations qu’ils
rapportent quand ils séjournent au pays, les anciens émigrés qui »enchantent« les
souvenirs qu’ils ont gardés de la France, les candidats a I'émigration qui projettent
sur »la France« leurs aspirations les plus irréalistes sont la médiation nécessaire a
travers laquelle peut s’exercer la nécessité économique.!*®

Fatou Diome nennt ihre Figur Homme de Barbés und verweist mit dieser
Namengebung implizit auf eine grundlegende Missinterpretation, mit der
diese Tauschung - die Fata Morgana Paris - bzw. die unrealistischen Traume
einer gelungenen Migration gefiittert werden. Der zusammengesetzte Begriff
de Barbes beinhaltet je nach Perspektive zwei entgegengesetzte Konnotatio-
nen; eine aufwertend exotische, aus Sicht der senegalesischen Vorstellungs-
welt, und eine sozial abwertende, entsprechend der franzosischen Stereoty-
pisierung.*® Doch die Ich-Erzdhlerin bleibt bei vagen Andeutungen iiber
die wahren Umstande des Frankreichaufenthalts des Homme de Barbés und
rit mittels einer Apostrophe ihrer impliziten Leserschaft, fiir genauere Infor-
mationen den imagindren Radiosender Sonacotra anzuhéren: »Vous vous
demandez toujours comment il avait gagné son argent en France ? Ecoutez
Radio Sonacotra« (VA, 34). Beide Begriffe, Barbés und Sonacotra®?, beziehen

148 Abdelmalek Sayad, La double absence. Des illusions de Iémigré aux souffrances de 'immigré,
Préface de Pierre Bourdieu, Paris: Editions du Seuil, 1999, S. 51.

149 Vgl.: »[...] deconstruction of the term Barbes reveals a multiplicity of signifiers pertinent
to the bi-directionality of projections in Diome’s work organized around the simultaneous-
ly »exotic< (in the African imaginary) and >pejorative« (French stereotypes) site of Barbes.
« Thomas Dominic, »African Youth in the Global Economy: Fatou Diome’s Le ventre de
[Atlantique«, in: Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East, 26, 2, 2006,
S.243-259, S.249. [Anmerkung: Aus dem Zitat wird die Gegeniiberstellung von Afrika
und Frankreich bewusst nicht iibernommen, denn dieser durchaus iibliche aber fehlerhafte
Vergleich eines Kontinents mit einem Land soll an dieser Stelle nicht wiederholt werden.]

150 Die SONACOTRA (Société Nationale de Construction de Logements pour les Travail-
leurs) wurde 1956 gegriindet und war als vom Staat kontrolliertes Unternehmen in
Frankreich zustdndig fiir die Vergabe von preiswertem Wohnraum an Immigranten. Zu
Beginn wurde der Wohnraum vor allem an ménnliche Arbeiter vergeben, die aus dem
Maghreb stammten und in der Pariser Industrie beschiftigt waren. Spater wurden vor
allem senegalesische und malische Immigranten mit Wohnraum versorgt. Im Jahr 2007
wurde SONACOTRA umbenannt in ADOMA. Im Pariser Stadtviertel Barbes befinden
sich viele der von SONACOTRA/ADOMA verwalteten Wohnhauser. Vgl. Frédérique Gi-
raud, »Marc Bernardot, Loger les immigrés. La Sonacotra 1956-2006, Vulaines: Editions

126

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

sich explizit auf eine Lebens- und Arbeitssituation von Immigranten in Paris,
die aus der Perspektive der senegalesisch-afrikanischen Vorstellungswelt nicht
einfach zu ergriinden ist und sicher nicht dem Wunschbild entspricht, das
sich die Jugendlichen in Niodior von einer gelungenen Emigration machen.

Die Wohnungen der Sonacotra sind bekanntlich klein, ohne Komfort und
Gberteuert. Dariiber hinaus befinden sie sich im Stadtviertel Barbes, das -
zusammen mit anderen Stadtvierteln des 18°™¢ arrondissement - als petite
Afrique bezeichnet wird. Die den Bezeichnungen >Immigrant aus Afrika<
und >spezialisierter Arbeiter-Immigrant< (OS™! immigré)!>? und damit dem
Namen Barbés inharenten Konnotationen sind aus europiischer Perspektive
abwertend. Dem entgegengesetzt beinhaltet aus afrikanischer Perspektive die
Partikel de im Namen de Barbés die Konnotation einer adeligen Abstammung
und damit von >Ehre>?, was in Diomes Text damit belegt ist, dass der Hom-
me de Barbés in Niodior als »notable au village« gilt (VA, 53).

Aber der Schein triigt, was die Ich-Erzdhlerin damit aufdeckt, dass der
Wohlstand des Homme de Barbeés eine seltsame Unverfiigbarkeit aufweist,
die im Folgenden naher erldutert wird. Zunichst mochte ich den Wohlstand
des Homme de Barbeés in Bezug zu einer weiteren von Senghor genannten
Facette von jom bringen, ndmlich feranga, die Senghor 1964 folgendermaflen
definiert: »[...] la térdnga (honos). C’est le respect, la politesse, les shonneurss,
que lon rend a quelqu'un ou que l'on recoit (de feral : >respecter<)«!>4, und

du Croquant, 2008«, in: Lectures. Les comptes rendus, 2008: journals.openedition.org/lec-
tures/682 (07.09.2022).

151 OS ist die Abkiirzung fiir ouvrier spécialisé, wobei nicht der Arbeiter spezialisiert ist,
sondern die Maschine. Der OS ist ungelernt und seine kurze Ausbildung reduziert sich auf
einige wenige einfache Handgriffe, die er méglichst schnell und im Rhythmus der Maschi-
ne ausfithren muss. Vgl. Larousse: www.larousse.fr/dictionnaires/francais/ ouvrier/56994
(05.06.2023).

152 Siehe hierzu Sayad, der im Kapitel »L’immigré >OS a vie«« iiberzeugend darstellt, dass die
Bezeichnung OS immigré eine nicht zu iiberwindende Diskriminierung darstellt, die in
ihrer politischen Dimension immer wieder die soziale Klassenzugehdorigkeit (die unterste
Kategorie der Arbeiterschaft) und den nationalen Ursprung hervorhebt und reproduziert;
auch bei Erlangung der franzdsischen Staatsbiirgerschaft. Vgl. Sayad, La double absence,
1999, S. 243.

153 Vgl. hierzu: »[..] the title [de Barbes] itself becomes unambiguously an honor in the
African context, and the prestige accorded to I'homme de Barbeés as a result of this en-
hanced social status following his multiple returns to Niodior (he has the esteem of >un
notable au village« [village dignitary] [60]) resembles the >descent« of the sapeurs (sappers)
who themselves undergo the investiture as >parisiens< once they have completed a similar
circular trajectory.« Dominic, »African Youth in the Global Economy, in: Comparative
Studies of South Asia, Africa and the Middle East, 2006, S. 249.

154 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, 77.

127

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais

2. Teil

sehr dhnlich in seinem Werk von 1988: »[Le mot teranga est] la politesse
que lon rend a chaque personne selon son état, son rang et son mérite.«!>
Mit dem Begrift politesse wird jedoch nicht die Hoflichkeit im Sinne von
Begriiffungsformeln beschrieben, sondern eher im weitesten Sinne von Gast-
freundschaft, wie zuvor schon beschrieben.

Faye beschreibt teranga als sLacheln und Freundlichkeit<>¢, die die Grund-
lage fiir die erfolgreiche Tourismusbranche im Senegal seien, gibt aber ne-
ben dieser banal anmutenden Aussage noch preis, dass es sich um eine
philosophische Regel handle. Die typische, auf dem Kollektiv basierende
Gesellschaftsstruktur lasse laut Faye keine Unterscheidung zwischen Indivi-
duen und deren Zugehorigkeit zu Familienclans zu, sondern: »[...] les gens
se considéraient d’'une maniére ou d’une autre comme des parents et cest
sur cette base que fonctionnait la >Téranga«.«” Aus dieser wenig stringenten
Argumentation wird dennoch deutlich, dass eine — ungeachtet wie weitldufig
gefasste —Familienzugehorigkeit immer verbunden ist mit einer besonderen
Behandlung.

Die Ethnologin Gasparetti beschreibt auf der Grundlage ihrer Interviews
mit senegalesischen Migrantinnen in Italien sehr genau, dass sich hinter dem
Begriff teranga semantische Ebenen verbergen, die weit {iber die im europi-
ischen Kontext gebrauchliche Bedeutung von Gastfreundschaft hinausweisen
und die von Faye gemachten Andeutungen explizieren:

The Senegalese concept of teranga is perhaps the idea of reciprocity taken to its ex-
treme. Teranga is often translated as hospitality, but its implications stretch beyond
the European notion of that word. The principle of teranga is to open your doors
to any guest who may enter, to feed them, house them, and treat them as family for
as long as they choose to stay. The host expects no gift from his guests, no direct
contribution to the household expenses or workload.!>8

Der Wohlstand des Homme de Barbés miisste also im Sinne von teranga
seinen Gésten zugutekommen. Aber die Symbole, die seinen sozialen Aufstieg
kennzeichnen, sind alle auf seltsame Weise unverfiigbar. Sein importiertes
Ledersofa bleibt eingepackt, die Gefriertruhe und der Kiihlschrank sind mit
einem Schloss gesichert. Sogar seine dritte Ehefrau wird gelistet als eines

155 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14.

156 Mactar Faye, »La >Teranga< sénégalaise facteur de développement du tourisme urbaing, in:
Norois. Ville et tourisme, 178, 1998, S. 337-341, S. 337: www.persee.fr/doc/noroi_0029-182x_1
998_num_178_1_6875 (11.11.2019).

157 Ebd., S.339.

158 Fedora Gasparetti, »Relying on Teranga: Senegalese Migrants to Italy and Their Children
left Behind«, in: Autrepart, 57-58, 2011, S. 215-232, S. 221.

128

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.persee.fr/doc/noroi_0029-182x_1998_num_178_1_6875
https://www.persee.fr/doc/noroi_0029-182x_1998_num_178_1_6875
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.persee.fr/doc/noroi_0029-182x_1998_num_178_1_6875
https://www.persee.fr/doc/noroi_0029-182x_1998_num_178_1_6875

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

der Objekte, die seinen sozialen Aufstieg beweisen. Doch auch sie bleibt
unverfiigbar durch ihre Unsichtbarkeit hinter den drei anderen Ehefrauen des
Homme de Barbés (vgl. VA, 23).

Einzig der Fernsehapparat wird grofizligig und entsprechend der teranga
mit den Gésten geteilt: »Généreux, le propriétaire de I'unique télévision du
quartier I'installe dans sa cour ou tous les voisins affluent sans prévenir. La
demeure est ouverte a tous. Le sexe, 'age et le nombre de spectateurs varient
en fonction du programme« (VA, 15). Doch auch hier evoziert die Unver-
fiigbarkeit einen Widerspruch mit dem eigentlichen sozialen Wert teranga,
denn die Gaste diirfen nur den Hof betreten, aber nicht das Haus, und die
Speisen werden ihnen nur aus dem Fernsehgerdt présentiert aber nicht aus
der Kiihltruhe:

A la télé, plus rien que de la publicité. Coca-Cola, sans géne, vient gonfler son
chiffre d’affaires jusque dans ces contrées.. ou I'eau potable reste un luxe. [...]
Ensuite, c’est au tour de Miko d’aiguiser leur appétit. Un énorme céne de glace, aux
couleurs chatoyantes, remplit 'écran, puis un enfant bien potelé apparait, léchant
gouliiment une glace démesurée. Des ronronnements d’envie remplacent les insan-

AAA

ités de tantot : »Hum ! Him ! Hi4dmmm ! C’est bon ! Hum !« font-ils de concert.
(VA, 18f)

Entgegen der von Nathan und Diop vorgebrachten Kritik an Fatou Diome,
sie lasse die neokolonialen Abhingigkeiten unkommentiert, macht die Auf-
listung von unverfiigbaren Objekten durchaus diese strukturelle Rahmung
deutlich.®®

Paradoxerweise verkdrpert der Homme de Barbes einerseits die unbegrenz-
ten (6konomischen) Moglichkeiten und die Macht - zumindest aus der afri-
kanischen Perspektive. In Wirklichkeit — und aus europédischer Perspektive —
ist er nur ein Instrument fortgesetzter Unterdriickung im grofien Spiel des
globalen Kapitalismus. Der Mythos, der die Migrationsbewegungen immer
wieder aufs Neue motiviert, dient aus dieser Sicht nur den kapitalistischen

159 Vgl. hierzu: »On peut sans doute deplorer, avec Robert Nathan, que Diome soit si diserte
sur les impostures de ce >negre a Paris«< tout en faisant 'impasse sur >the structural frame-
work of neocolonial dependency« et les leviers économiques de I'hégémonie francaise en
Afrique francophone.« El Hadji Moustapha Diop, »Qui est donc >I'homme de Barbes< ?
Le probleme du >negre< de I'écriture migrante dans Le ventre de [Atlantique de Fatou
Diomex, in: Présence Africaine, 92, 2019, S.98-120, S.115. Das angefiihrte Zitat verweist
auf Nathan, »Moorings and mythology: Le Ventre de [Atlantique«, in: Journal of African
Cultural Studies, 2012, S. 80.

129

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Interessen der europdischen Mirkte, die die Wirtschaft kontrollieren und
Afrika weiterhin marginalisieren.'6®

Die zweite Perspektive einer emischen Blickrichtung aus der von Diome
beschriebenen senegalesischen Gesellschaft heraus, verweist auf die paradoxa-
le Zuschreibung von teranga bzw. jom durch eine Fiille von Objekten, die
jedoch genauso unverfiigbar bleiben, wie sie auf eine unverfiigbare Realitat
verweisen. Durch diese Unverfiigbarkeit wird die Téduschung hervorgehoben,
die die Menschen selbst immer wieder erneuern, indem sie unterschiedlichste
Mythen und Wunschvorstellungen auf die Oberfliche unverfiigbarer Objekte
projizieren. Darunterliegende Wahrheiten werden dabei bewusst ignoriert.
Der Anblick von Mico-Eis im Fernsehen, der der Zuschauerschaft genussvolle
Laute entlockt, ist einer der sarkastisch explizierten Verweise auf die Not-
wendigkeit, diese oberflichlichen Vorstellungen zu hinterfragen, wozu auch
gehort, die traditionellen Zuschreibungen von jom gesellschaftlich unter die
Lupe zu nehmen und zu aktualisieren.

Ein weiterer Traum, der durch das Fernsehgerat gefiittert wird, ist der des
europdischen Fuf3ballprofis. Einerseits werden die Fufiballhelden mimetisch
durch senegalesische Jugendliche verkorpert - so ist beispielsweise Madické
die Inkarnation von Maldini auf dem Dorf-Fufballplatz!®! -, andererseits
wird der Fufballprofi in Europa, der im Fernsehgerit zu bewundern ist,
zum Lockmittel, der die Jugendlichen in die Fangnetze der Wirtschaftsmacht
Fuflball treibt.!%? Sie folgen allzu leicht dem »chant des sirénes« (VA, 93),
wie Fatou Diome mit der Romanfigur Moussa verdeutlicht, der eine andere
Migrationsgeschichte durchlduft als der Homme de Barbeés.

Moussa begibt sich zuerst in die Hande des franzdsischen Fufiball-Talentja-
gers »Jean-Charles Sauveur« (VA, 96), der nur eines der vielen Ridchen der
komplexen realhistorischen Fufiballindustrie représentiert. Vor allem die afri-
kanischen Fuf3ballspieler befeuern als Arbeitskrifte die Integration Afrikas in

160 Vgl. Dominic, »African Youth in the Global Economy, in: Comparative Studies of South
Asia, Africa and the Middle East, 2006, S. 250.

161 Vgl.: »[les copains de Madické], pour le taquiner, lui assignerent le surnom de Maldini.
Loin de s’en offusquer, il s’en trouva honnoré et organisa toute sa vie autour de sa nouvelle
identité.« Diome, Le ventre de [Atlantique, 2003, S. 53.

162 »Zieht man nur die fiinf umsatzstarksten européischen Ligen heran (die englische Premier
League, die spanische Primera Division, die deutsche Bundesliga, die italienische Serie A
sowie die franzosische Ligue I), so belauft sich die Zahl afrikanischer Spieler in der Saison
2007/8 auf insgesamt 160, wobei die Halfte von ihnen in Frankreich spielt. Dort liegt ihr
Anteil an der Gesamtzahl der Fuflball-Profis bei knapp iiber 20 Prozent, in den anderen
vier Ligen jeweils unter 10 Prozent, zum Teil sehr deutlich (CIES 2008).« Gerald Hodl,
»Afrika in der globalen Fufiballokonomiex, in: Peripherie, 117, 2010, S. 9-21, S. 10.

130

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

die globale Fuflballokonomie (andere Weltregionen werden als Absatzmérke
integriert, z.B. Nordamerika, Ostasien, und wieder andere fiir die Produktion
von Sportgeriten und Merchandising-Artikeln, z.B. Siid-, Stidost- und Ostasi-
en).'®3 Die Fufiballindustrie wird hdufig analog zur kolonialen Ausbeutung
Afrikas gelesen, wobei »innerhalb der Wertschopfungskette, die ein afrikani-
scher Spieler [analog zu anderen Rohstoffen] durchléuft, nur ein geringer Teil
der lukrierten Einnahmen ins Herkunftsland fliefft«!4, womit die Romanfigur
Moussa aus europdischer Perspektive, genau wie der Homme de Barbeés, ein
weiteres Element der neokolonialen kapitalistischen Prozesse européischer
Markte ist. Aus afrozentrischer Perspektive stimmt die Einschéitzung von Hédl
meiner Einschdtzung nach nur bis zu dem Punkt, wie sich die Traume der
senegalesischen Spieler um Erfolg und Reichtum drehen:

Der Blick auf den europiischen Fufiball folgt oft den einheimischen Spielern, die
den Sprung in einen der grofien Klubs geschaftt haben - diese Spieler werden damit
zu Projektionsflachen, auf die die eigenen Sehnsiichte {ibertragen werden: nach
Erfolg, nach Reichtum, nach einem Leben in Europa.165

Die in der vorliegenden Arbeit angewendete Lesart des Romans Le Ventre de
IAtlantique in der Perspektive der ethnocritique zeigt deutlich, dass die letzte
Etappe eines gelungenen Migrationszyklus nicht ein >Leben in Europac< ist,
sondern die Riickkehr nach Senegal und der auf Dauer gestellte Wohlstand,
der durch die Befolgung des sozialen Regelwerks mit den Facetten wérsék und
teranga die Zuschreibung von jom sichert.

Und an dieser letzten Etappe scheitert die Romanfigur Moussa. Sein un-
ermildliches Training in franzdsischen Fufiballclubs ist nicht von Erfolg ge-
kront, sein Talentjager Jean-Michel Sauveur fordert von ihm die Riickzahlung
seines in ihn investierten Geldes, das Moussa ohne Aufenthaltsstatus und
Arbeitserlaubnis versucht, mit ausbeuterischer Arbeit auf einem Schiff zu ver-
dienen, bis er von der Polizei aufgegriffen, festgenommen und schlieflich aus
Frankreich ausgewiesen wird.!%¢ Seine Ankunft im Senegal und der dramati-

163 Vgl. Hodl, »Afrika in der globalen Fufiballokonomie, in: Peripherie, 2010, S. 12.

164 Ebd.

165 Ebd., S.18.

166 Vergleiche hierzu in Diome, Le ventre de [Atlantique, 2003: »[Sauveur parle avec Moussa]
Tu me dois environ cent mille balles. Il faudra que tu bosses pour ¢ca. Comme tu le sais,
ta carte de séjour est périmée [...] J’ai un pote qui a un bateau, on ira le voir, je te ferai
engager la-bas.« (S.102), und »Soixante-douze heures plus tard, un avion le vomit sur
le tarmac de l'aéroport de Dakar. Ainsi était-il rentré, laissant dans sa cellule ses réves
d’embourgeoisement, enrichi seulement d’une force de meditation, d'un amour fou pour
les araignées et d’'une image de la France jamais vue sur les cartes postales.« (S.109)

131

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

sche Verlauf seines weiteren Lebens wird in Unterkapitel 2.2.7 zum Roman
Le Ventre de IAtlantique behandelt, wo die letzte Moglichkeit zur Eroberung
von jom ausfithrlicher thematisiert wird: der Selbstmord. Zunéchst werde ich
im folgenden Unterkapitel einige weibliche Romanfiguren und ihre Beziehung
zur Eroberung von jom in den Fokus nehmen.

2.2.5 Die schone Sankéle — Frauen im Konflikt mit kersa und mui

Moglicherweise ist es aufgrund eines eurozentristischen Blickwinkels, sicher
aber bedingt durch meine weibliche Perspektive, dass ich an dieser Stelle die
beiden Facetten von jom, namlich kersa (frz. discrétion, pudeur) und mufi (frz.
patience), mit Frauenfiguren des Romans in Verbindung bringe. In Europa
ist es tblich, diese beiden Charaktereigenschaften, die hier kurz gefasst als
»Zuriickhaltung< und >Geduld« iibersetzt werden, dem weiblichen Geschlecht
zuzuschreiben.'” Dennoch gestatte ich mir die Freiheit, diese Richtung weiter
zu verfolgen und mache durch diese einleitende Anmerkung transparent, dass
meine subjektiven Priagungen {iber den Inhalt dieses Unterkapitels mitent-
schieden haben. Ausgel6st wurde meine subjektive Betroffenheit als Frau und
Mutter durch die von Diome literarisch dargestellte Geburtsszene: »Sankele,
en sueur, gémissait dignement. Il lui était interdit de crier sa douleur, puis-
quelle était tenue responsable de la plus grande des peines : le déshonneur
familial« (VA, 132).

Léopold Sédar Senghor nimmt in seinem Werk explizit keine Zuschrei-
bung, weder zu einem Geschlecht noch zu einer Altersgruppe, vor. So erldu-
tert er 1988: »La kersa, que l'on traduit, souvent, par »discrétion< ou »pudeurs,
est, essentiellement, la >maitrise de soi<. C’est ce qui caractérise aussi bien
le jeune homme ou la jeune fille modeéles que la grande dame, le noble ou
le sage.«!%8 In seinem Werk aus dem Jahr 1964 (wie zuvor bereits erldutert) be-

167 Der Begriff Weiblichkeit in der européischen Tradition ist stark gepragt von »Geschlechts-
Charakterentwiirfen«, d.h. mit psychischen und anthropologischen Zuschreibungen zu
den Geschlechtern im 18. Jahrhundert, wobei Vorstellungen vom Weiblichen einerseits
mit Schweigen [hier interpretiert mit Zuriickhaltung und Geduld] und andererseits mit
der Ausblendung der Stimme der Frauen in Beziehung gesetzt wurden. Vgl. Antje Langer
et al., Weiblichkeit — Ansdtze zur Theoretisierung, Berlin: Verlag Barbara Budrich, 2018,
S.15. In der vorliegenden Arbeit wird die europiische Perspektive auf Weiblichkeit nicht
weiterverfolgt, sondern der Fokus auf die afrikanische und insbesondere die senegalesische
Perspektive gerichtet, die bei der Textanalyse von Fatou Diomes Roman Le ventre de
[Atlantique erkennbar wird.

168 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14.

132

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

schreibt er diese Facette von jom auf andere Weise und bringt sie in direkten
Bezug zu teranga: »la kérsa (pudor). C’est un mot synonyme [a teranga], avec
une nuance de pudeur, de reserve«.!® Die zweite Facette von jom, die unter
Bezugnahme auf Senghor direkt auf den Roman Le ventre de IAtlantique
bezogen wird, ist mufi, das in seinem Text aus dem Jahr 1964 nicht aufgefiihrt
ist, sondern nur im Text aus dem Jahr 1988 von Léopold Sédar Senghor
behandelt wird:

Quant au mufi, Cest cette »patience« qui est, plus quon ne le croit, une ver-
tu africaine. Clest celle que l'on préte habituellement a notre classe laborieuse
d’hommes libres : aux paysans, pasteurs et pécheurs. Il reste qu'elle était enseignée,
qu'elle lest encore & notre jeunesse, mais surtout a notre jeunesse studieuse.'”?

Eine weibliche Romanfigur, auf die kersa und musi, beides Facetten von
jom, bezogen werden, ist Sankele, die keinen geldufigen senegalesischen Vor-
namen trigt - zumindest nach meinem derzeitigen Kenntnisstand. Die Ahn-
lichkeit mit dem Wolof-Wort sanqal [sanqal] (dt. Kérnchen aus zerstoflenem
Getreide)'”! kann einer Leserschaft mit fortgeschrittenen Wolof-Kenntnissen
suggerieren, dass hier eine Romanfigur auftritt, die zu wenig Macht hat, um
den Geschichtsverlauf zu beeinflussen. Die Bedeutung >Getreidekdrnchen<
wiederum kann in Bezug zu miette (Kriimel) gesetzt und damit in direkte
Verbindung zum repetitiven Satz » Chaque miette de vie doit servir a conquérir
la dignité« gebracht werden. Der Name Sankele suggeriert in dieser Lesart,
dass die Figur Sankele einer Person oder Gruppe dazu dient, dignité bzw. jom
zu erobern, die dann besagter Person oder Gruppe zugutekommt. Ohne diese
Suggestionen erhidlt die Leserschaft zunichst den Eindruck, dass Sankele
selbstbestimmt iiber ihr Leben, ihren Korper und ihre Liebe entscheidet.

Ihre Eltern hatten sie dem Homme de Barbés versprochen, von dem sie
sich eine Zukunft in 6konomischer Sicherheit erhoffen (vgl. VA, 127), doch
Sankele widersetzt sich mit lauter Stimme:

- Non, papa ! Non, je ne veux pas de ce monstre, trop vieux, trop laid. [...] Furieuse,
Sankele exécuta la célebre danse-tempéte que les cocotiers de Niodior imitent en-
core : tout en pleurant, elle balancait violemment son corps de gauche a droite,
d’avant en arriere. Mais ni ses larmes ni son refus de salimenter pendant plusieurs
jours ne firent vaciller la volonté de son pere. (VA, 128)

169 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 77.
170 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14f.
171 Vgl. Diouf, Dictionnaire wolof-frangais, 2003, S. 303.

133

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Da ihr Widerstand ungehdrt verhallt, nimmt Sankele mit jhren jugendlichen
17 Jahren den Kampf gegen die Traditionen auf und schenkt ihre >Ehres,
wie sie ihre Jungfraulichkeit nennt, dem Mann, den sie liebt, ndmlich dem
Lehrer Ndétare: »Elle avait décidé de faire de Ndétare son premier homme.
Cet honneur, elle ne pouvait loffrir qu'a celui qu'elle aimait« (VA, 130). Sie
schenkt dem Lehrer ihre >Ehre< und verweigert gleichzeitig ihre Jungfraulich-
keit nicht nur dem >Zuchthengst<, den man fiir sie ausgesucht hat (vgl. VA,
130), sondern der gesamten Gesellschaft, indem sie gegen die herrschenden
Regeln verstolt. Doch was (das kleine Getreidekérnchen) Sankele als Ehre
bezeichnet, wird in der Dorfgemeinschaft als Schande wahrgenommen und
so warnt die Mutter ihre Tochter: »[...] ne nous couvre pas de honte dans ce
village ! Tout le monde parle de toi. Si tu fais des bétises avant ton mariage,
nous sommes perdues. Ton pére ne me le pardonnera jamais, et toi, il te tuera,
C'est la charia« (VA, 130).

Der Widerstand Sankeles ist der einer einzelnen Person, wohingegen die
Mutter im Namen eines Dorfes und metonymisch fiir die Gesellschaft insge-
samt spricht. Und obgleich spiirbar wird, dass die Erzahlstimme fiir eine
Selbstbestimmtheit iiber den weiblichen Korper pladiert, kann sie gegen den
gesellschaftlichen Konsens nichts ausrichten. Die Mutter Sankeles hatte ihrer
Tochter mit dem Tod durch die Hand des Vaters gedroht. Aber als Sankele
sich tatsachlich vom Lehrer Ndétare schwingern ldsst, iibersteigt die Reaktion
des Vaters jegliche Vorstellungskraft der Mutter und geschockt verliert sie
fiir den Rest ihres Lebens ihre Stimme: »Depuis ce jour-la, sa femme s’était
réfugiée dans la forteresse du silence, laissant a ses larmes le soin de dire la
profondeur de leur source« (VA, 134).

Der Vater durchbricht mit vaterlicher Macht”? die Tabuzone der Geburts-
statte, zu der traditionellerweise ausschliefSlich Frauen Zutritt haben (vgl. VA,
132), steckt das ménnliche Neugeborene in eine Tiite, die er - beschwert mit
einem Stein - im Atlantik versenkt (vgl. VA, 134). Zu dieser Gewalttat fiihlt er

172 Viterliche Macht im Sinne von puissance paternelle kommt innerhalb der Ehe laut sene-
galesischem Familienrecht (Kapitel 1, § 277) dem Vater zu. Der Mutter kann nur unter
besonderen Umsténden die viterliche Macht zugesprochen werden. Vgl. Code de la famille
sénégalais, »Chapitre premier, La puissance paternelle, Paragraphe premier — Lattribution
de la puissance paternelle, Article 277 Enfants légitimes.« 1972, von UNICEF zur Ver-
fugung gestellt, 2017: data.unicef.org/wp-content/uploads/2017/12/extraits_code_de_la_fa-
milles_senegal.pdf (20.09.2022). Der § 277 wurde im Jahr 2020 von Aktivisten durch eine
Petition mit mehr als 5.000 Unterschriften als »diskriminierende Verletzung der Frauen-
rechte« angeprangert und eine Revision des Gesetzes gefordert. Vgl. Ndéye Khady Lo,
»Pourquoi des activistes veulent réviser le code de la famille au Sénégal«, in: BBC-News,
15.09.2020: www.bbc.com/afrique/region-54056140 (20.09.2022).

134

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.bbc.com/afrique/region-54056140
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bbc.com/afrique/region-54056140

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

sich gezwungen, um die Familienehre zu retten, sein jom, das droht verloren
zu gehen aufgrund des Fehlverhaltens seiner Ehefrau. Sie macht er fiir das
widerspenstige Verhalten der Tochter verantwortlich, wie aus den Worten des
Vaters deutlich wird, die er an seine Frau richtet: »Tu lui as toujours évité
les corrections qu'elle méritait ! Et voila ce que nous vaut ton manque de
rigueur ! Cette trainée est bien la fille de sa mere !« (VA, 131).

Da die Tochter sich weigert, den Eltern dazu zu dienen, jom zu erobern,
wendet der Vater die Schande eines auflerehelich geborenen Kindes in seinem
Haus durch den Mord an seinem unehelich gezeugten neugeborenen Enkel
ab. Die Erzéhlerin fiigt hinzu, dass nun der im Atlantik lebende mythische
Delfin Sédar und seine Gefahrtin Soutoura ihre Familie vergrofiert hitten,
denn sie verwandelten die ertrankten Babys zu Delfinen und adoptierten sie
(vgl. VA, 134). Die Tat von Sankeles Vater scheint somit kein Einzelfall zu sein
in der im Roman dargestellten Gesellschaft. Das Paradox, durch schandliches
Verhalten die Schande abzuwehren, zeigt den enormen sozialen Druck, unter
dem der Vater stehen muss.

Andererseits steht bei dieser Darstellung — und moglicherweise adressiert
an eine implizite européische Leserschaft — die véterliche Macht im Zentrum,
d.h. das Patriarchat, gegen das sich die Frauen nicht wehren kénnen. Wenn je-
doch diese Zuriickhaltung als Schamgefiihl bzw. Selbstbeherrschung im Sinne
der von Senghor beschriebenen Bedeutungsebene der kersa, und diese beson-
dere Art der Geduld als herausragende afrikanische Tugend, namlich mus,
interpretiert werden, die beide Facetten von jom sind, dann wird sichtbar,
dass die Handlungen der Frauenfiguren nicht alleine das Machtsystem des
senegalesischen Patriarchats adressieren. Da die gebdrende Frau >wiirdevoll
und nicht beispielsweise >unterdriickt< stohnt"”3, konnte hier durchaus mehr
dahinterstecken, als das Befolgen des patriarchalen Befehls des Vaters, der in
die Geburtsstitte eindringt und dort Ruhe einfordert. Es ist nicht abwegig
davon auszugehen, dass es darum geht, jom zu erhalten, welches hier die
biologische Weiblichkeit und ihre Abstammungslinie adressiert, denn Sankele
ist, wie im Text unterstrichen wird, »une authentique guelwaar [gellwaar],
une fille de la noblesse« (VA, 136).

Wie Cheikh Anta Diop betont, sind im kollektiven afrikanischen Bewusst-
sein die Konigreiche noch sehr lebendig: »Quoi qu’il en soit, les idées
aristocratiques, méme apres la destruction de la noblesse en tant que classe,
survivent dans toutes les consciences; le prolétaire est souvent un aristocrate

173 Hier nochmals zur Wiederholung: »Sankele, en sueur, gémissait dignement« (VA, 132).

135

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

qui s’ignore.«'” Die Gellwaar stammten wahrscheinlich, so Abdoulaye-Ba-
ra Diop, von einer Mandinka'7>-Aristokratie ab, die iiber die Seereer des
Sine-Saloum herrschten. Vergleichbar mit den Gellwaar sind die Dynastien
Garmi des senegalesischen Wolof-Staates Kajoor (bzw. Cayor), die Diop ge-
nauer beschrieben hat:

Les garmi: C’est la noblesse des différents royaumes. Elle est constituée de familles
royales matrilinéaires, appelées précisément garmi, dont les membres peuvent accé-
der au trone a condition d’appartenir au patrilignage du premier souverain du pays.

Seul le Jolof [eines der senegalesischen Konigreiche] semble faire exception a cette

régle en ne reconnaissant pas de matrilignage garmi.”’s

Avec la détention du pouvoir politique, les garmi obtiennent des titres et des apana-
ges importants dont les lingeer, princesses qui ne peuvent accéder au trone, sauf au
Waalo [Region im Norden Senegals], bénéficient largement.”””

Wenn nun davon ausgegangen wird, dass jom fiir unsere Frauenfiguren ver-
bunden ist mit der matrilinearen kéniglichen Abstammungslinie, dann wer-
den kersa und mu#i, Zuriickhaltung und Geduld, zu aristokratischen Tugen-
den, die nicht in der Unterwerfung unter die Macht der Ménner, sondern in
der Aufrechterhaltung von Verhaltenskodizes Ausdruck finden. Die grausame
Tat des viterlichen Morders fithrt dazu, dass Sankeles Mutter ihre Stimme auf
immer verliert. Nurmehr ihre Trinen driicken die Tiefe des Ursprungs ihrer
Trauer aus, wie bereits zuvor angefiihrt (vgl. VA, 134). Der Ursprung ihrer
Trauer konnte in dieser Perspektive dann nicht mehr nur die Trauer um den
Verlust des Vertrauens in die patriarchale und islamische Familienordnung
sein, sondern vielmehr auf die priislamische Zeit der senegalesischen Konig-
reiche verweisen, wo nicht die Scharia und das Patriarchat das Regelwerk fiir
die Eroberung von jom vorgaben, sondern Frauen einen besonderen Status in
der Gesellschaft besafSen.

Cheikh Anta Diop stellt ausfiihrlich dar, welche Auswirkungen die Matrili-
nearitdt auf die Rechte der Frauen hatte, angefangen von der Mitgift, die der
zukiinftige Ehemann beizubringen hatte und nicht die zukiinftige Ehefrau,
tiber die Tatsache, dass der Ehemann keinerlei Rechte {iber seine Ehefrau und

174 Cheikh Anta Diop, Civilisation ou barbarie. Anthropologie sans complaisance, Paris:
Présence Africaine, 1981, S.190.

175 Laut mindlicher Tradition hatten urspriinglich die Mandinka (auch Soose genannt) noch
vor den ethnischen Volksgruppen der Wolof und der Seereer das Gebiet zwischen dem
unteren Tal des Flusses Senegal im Norden und dem heutigen Gambia im Siiden besiedelt.
Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S.163.

176 Ebd., S.117.

177 Ebd.

136

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

Kinder hatte, bis hin zum Recht auf Scheidung der Frau, um hier nur wenige
Punkte zu nennen.”® Auch der Mythos erzihlt vom besonderen Status der
Frau in der senegalesischen Dynastie, als dessen Ursprung sie gilt:

Un mythe peu connu, que nous tenons d’un représentant des Gééj'’”°, voudrait que
toutes les femmes qui ont donné naissance aux différentes dynasties garmi soient
descendues des filles d’'un grand roi manding 1égendaire (Buur Melefi, roi de Meleri)

du nom de Dan Siis. C’est ainsi que la femme ancétre des Gé¢j, qui ont pourtant

usurpé le trone, serait issue d’'une fille de ce roi du nom de Bambi Sawaali ]'aaji.180

Fatou Diome gehort der ethnischen Gruppe der Seereer an und verwendet
den Seereer-Begriff gellwaar (im Text mit der franzosischen Orthografie als
guelwaar) vier Mal in jhrem Text, wo er zwei Frauen und zwei Manner als
solche bezeichnet. Der Bruder von Salie verhilt sich wie ein gellwaar, der als
>Prinz< in dem Selbstverstidndnis erzogen wird, den Frauen iiberlegen zu sein
(vgl. VA, 41). Der Fufiballspieler Moussa erkundet Marseille wie ein adliger
gellwaar in tberheblicher Manier, bevor er von der Polizei aufgegriffen wird
(vgl. VA, 105). Die Grofimutter Salies wird als gellwaar-Kriegerin bezeichnet,
die der Ich-Erzéhlerin einen Weg in der Dunkelheit der Traditionen bahn-
te (vgl. VA, 76). Und zuletzt Sankele, die eine »authentische« gellwaar< ist.
An diesen vier Textstellen wird deutlich, dass die weiblichen Figuren als
echte gellwaar dargestellt werden, die aufgrund von biologischer Vererbung
diese Eigenschaft verkorpern, wohingegen die mannlichen Figuren sich selbst
unrechtmifligerweise nur als gellwaar fithlen. Es erscheint deshalb gerecht-
fertigt, anzunehmen, dass die im Roman genannten weiblichen gellwaar in
direktem Bezug zu den garmi der Epoche der senegalesischen Dynastien zu
lesen sind.

Der Bezug zu den senegalesischen weiblichen gellwaar ist aber gleichzei-
tig auch eine scharfe Kritik an der Haltung der Frauenfiguren, denn die
Autorin zeigt mit dieser tragischen Digression der Geschichte Sankeles, wie
zerstorerisch kersa und mufi sein konnen, wenn diese einst erstrebenswerten
Tugenden unhinterfragt angewendet werden, d.h. ohne sie an aktuell geltende
Lebensumstinde anzupassen. Was einst als Vortrefflichkeiten der Aristokra-
tinnen galt, kommt heute der Unterdriickung durch patriarchale Strukturen
zugute. Die Zuriickhaltung und die auflergewéhnliche Geduld haben zum

178 Diop, Civilisation ou barbarie, 1981, S. 143.

179 Gé¢j ist die senegalesische Dynastie (»16. bis 19. Jhd.«, vgl. Diop, La société Wolof, 1981,
S.167), bei deren Machtiibernahme die systematische Heiratsstrategie innerhalb der matri-
linearen Abstammungslinie gingige Praxis wird. Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 174.

180 Ebd., S.156.

137

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Resultat, dass die Frauen auf ewig schweigen und erdulden miissen, was das
patriarchale System hervorbringt, das die Zukunft der weiblichen Selbst- und
Mitbestimmung verunmdglicht (hier durch das ermordete Baby versinnbild-
licht). Aber auch das patriarchale System verdient es nicht, sich mit jom zu
schmiicken, denn die Unterdriickung der Frau und die Bereitschaft fiir den
Erhalt von jom sogar zu morden fithrt dazu, dass nur noch ein duflerer
Anschein von jom bewahrt wird, dessen oberflichlicher Glanz ein marodes
Inneres bzw. Wurzelwerk verbirgt, das jegliches Bemiithen um ein senghor-
sches enracinement verunmoglicht.

In dieser Digression, in der anhand der Geschichte der Figur Sankele
die Heiratsregeln der senegalesischen Gesellschaft dargestellt werden, wird
in wiederholender Manier hervorgehoben, dass die Frau als einzelnes Glied
(oder Kriimel) in der Gesellschaft vor allem der Eroberung von jom dient
und sich dafiir der gesellschaftlichen Ordnung unterwerfen muss. Sie ist kein
eigenmaichtiges Individuum und jede Initiative, die ihre eigenwillige Selbstver-
wirklichung zum Ziel hat, wird aufs Strengste von der Gruppe, der sie ange-
hort, bestraft. Die Schande wurde von der Familie abgewehrt, doch Sankele
kann dort nicht mehr weiterleben und fliichtet mit einem Fischerboot {iber
den Atlantik, dem Grab ihres neugeborenen Sohns, um nie mehr wieder zu-
riickzukehren. Die besondere Funktion, die dem Atlantik sowohl als Ausweg
als auch fiir die >Eroberung von jom< zukommt, wird im letzten Unterkapitel
2.2.7 nidher beleuchtet. Zunichst wird eine weitere Figur naher betrachtet,
namlich der Mann, dem Sankele aus Liebe ihre >Ehre« geschenkt hatte, der
Lehrer Ndétare, der metonymisch die (schulische) Bildung reprasentiert.

2.2.6 Der Lehrer Ndétare, die Bildung und das Konzept tegin

Der Lehrer Ndétare ist eine Figur, die sich gleichzeitig inmitten als auch am
auflersten Rand der im Roman dargestellten Gesellschaft der Insel Niodior
befindet. Einerseits spielt er eine wegweisende Rolle im Leben fast aller
Romanfiguren und andererseits wird er gesellschaftlich gedchtet: »Il avait
remarqué que certains habitants de I'lle disposaient a peine d'un QI de cru-
stacé, mais, méprisé, c’était lui, l'intellectuel, qui avait fini par se trouver une
similitude avec ces déchets que I'Atlantique refuse d’avaler et qui bordent le
village« (VA, 77). Um die vielschichtige soziale Stellung des Lehrers Ndétare
mit der literaturethnologischen Methode der ethnocritique zu analysieren,
wird auch hier eine mdglichst emische Blickrichtung eingenommen, d.h. aus
der senegalesischen Gesellschaft heraus. Hierfiir wird eine der von Senghor

138

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

genannten Tugenden, tegin — eine Facette von jom - in Bezug zur Romanfigur
des Lehrers Ndétare gebracht.

Senghor erldutert tegin in seinem Werk von 1964 folgendermaflen: »[...]
le téguin (urbanitas). Clest la distinction dans les maniéres et les paroles,
distinction que donnent I'éducation et I'observance de la tradition«'®!, und
ahnlich im Werk von 1988: »Le teguin, qui est a rapprocher du verbe teg,
»posers, >placers, >tenir¢, >conduires, C’est la maniere de se tenir et conduire.
Ce sont les bonnes maniéres. Je songe particulierement a la politesse que 'on
rend a chaque personne selon son état, son rang et son mérite.«!82 Der letzte
Satz dient Senghor als Ubergang zu einer anderen Facette, nimlich teranga:
»Cette politesse est désignée par le mot feranga [...]«!33 und wurde schon
zuvor beim Homme de Barbeés angefiihrt.

Die besondere Bedeutung, die >kultiviertes« Benehmen und eine >gewéhlte«
Sprechweise haben, ldsst sich in Verbindung bringen mit dem Bildungs- und
Erziehungsauftrag des Lehrers Ndétare und auch zu der Frage, inwieweit der
Funktion des Lehrers jomn zugeschrieben werden kann. Das >gute Benehmens,
also tegin, beinhaltet zudem laut Senghor die >Bewahrung der Traditionenx.
Welcherart Traditionen Senghor hier im Blick hat, muss naher betrachtet wer-
den, um den Bildungs- und Erziehungsauftrag des Lehrers Ndétare verstehen
zu konnen. Der Frage nach der Tradition wird anhand der Texte von Seng-
hor und Abdoulaye-Bara Diop nachgegangen, die beide die urspriinglichen
Gesellschaftsstrukturen der senegalesischen Gesellschaft darstellen, aus denen
diese >Tradition< hervorgegangen ist.

Obwohl Senghor eher die ethnische Gruppe der Seereer thematisiert und
Diop die der Wolof, wird davon ausgegangen, dass prinzipiell weniger Unter-
schiede zwischen diesen beiden Volksgruppen bestehen als innerhalb jeder
einzelnen von ihnen: »En réalité les frontieres humaines entre les Wolof et
leurs voisins mandingues ou Séréres étaient bien laches et il y avait plutot
interpénétration que séparation nette des peuples.«!3* Die Ahnlichkeiten, auf
die Bezug genommen wird, betreffen die hierarchische Gesellschaftsstruktur
der Stinde. Zudem kommt in beiden Volksgruppen der aristokratischen Frau
eine besondere gesellschaftliche Position zu, die auch mit Macht verbunden

181 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.

182 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14.

183 Ebd.

184 Sékéné Mody Cissoko, »Civilisation wolofo-sérére«, in: Présence Africaine, 2, 62, 1967,
S.121-145, S. 124.

139

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

ist.> Der Bereich der Religion bleibt in diesem Unterkapitel grofitenteils
ausgeblendet, obwohl es auch hier zwischen den beiden ethnischen Gruppen
einerseits grole Ahnlichkeiten gibt, denn beide Volksgruppen waren laut der
Berichte aus dem 15. Jahrhundert in der vorislamischen und vorchristlichen
Zeit Animisten. Aber es gibt auch hier innerhalb der Volksgruppen grofle
Unterschiede.!86

Ziel der detailreichen Erlduterungen ist, ein tieferes Verstindnis der Zu-
sammenhdnge von Bildung, tegin und der Funktion des Lehrers Ndétare zu
ermdglichen. Dadurch wird manifester, warum der Lehrer einen sprechenden
Namen tragt und im Roman >den Anderen< darstellt, wie Njoya erklart:
»Ndétare, as Diome indicated to me, means >l'autre< in Serere [sic]«.!8”
Ndétare stammt urspriinglich nicht aus dem Dorf Niodior, sondern wurde
von der Schulverwaltung dorthin versetzt (vgl. VA, 65).

Doch diese Tatsache scheint nicht der Hauptgrund zu sein fiir seinen Sta-
tus als >Anderer< bzw. Fremder, denn er vergleicht sich mit seiner Schiilerin,
der Ich-Erzéhlerin Salie, die, anders als er selbst, gebiirtig aus Niodior ist:
»Comme moi, tu resteras toujours une étrangere dans ce village, et tu ne
pourras pas te battre chaque fois qu'on se moquera de ton nom. D’ailleurs,
il est tres beau, il signifie dignité ; alors sois digne et cesse de te battre« (VA,
78). Die Fremdheit liegt somit in einem anderen Faktor begriindet als dem
geografischen Ort der Geburt. Es scheint vielmehr die familidre Abstammung
zu sein, die anhand des Nachnamens nachvollziehbar ist und aufgrund derer

185 Vgl. ebd., S.140.

186 Vgl. Cissoko, »Civilisation wolofo-sérére«, in: Présence Africaine, 1967, S.121-145: Die
Unterschiede innerhalb der ethnischen Volksgruppen der Seereer und der Wolof sind
beispielsweise, dass es laut Cissoko im 15. Jahrhundert mehrere Seereer-Gruppen gab;
auf der einen Seite die »freien Seereer« im Siiden (von Cap Vert bis zum Saloum-Fluss)
(Cissoko, S.130) und auf der anderen Seite die beiden Kénigreiche der Seerer des »Sine«
(Cissoko, S.131). Die »freien Seereer« kannten weder hierarchische Ordnung noch zentrale
Machtorgane, wobei die Sine-Seereer strukturell wie die Wolof-Konigreiche aufgebaut
waren. In Bezug auf die Religion gibt es innerhalb der ethnischen Volksgruppe der Wolof
den Unterschied zwischen Kénigreichen, die eine Teilung in islamische Oberschicht und
animistische Unterschicht kannten (z.B. im Konigreich Cayor (Cissoko, S.143)) und génz-
liche animistischen Konigreichen (z.B. im Walo) (Cissoko, S. 126), die sich lange Zeit gegen
die Islamisierung wehren konnten, jedoch nicht so erfolgreich waren wie die Seereer: »[...]
des Séreéres qui sont demeurés jusqu'a nos jours le peuple le plus réfractaire a lislam«.
(Cissoko, S.142). Aber auch der Islam der Wolof sei laut Cissoko eine Art von religiosem
Synkretismus mit islamischer Domination und dies gelte bis heute [bzw. dem Jahr 1967, an
dem der Artikel von Cissoko veroffentlicht wurde].

187 Njoya, In Search of El Dorado?, 2008, S. 90.

140

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

dem Individuum ein definierter Platz in der Gesellschaft zugewiesen wird
bzw. Personen als Fremde identifiziert werden.

Der Lehrer Ndétare konnte auf der Insel Niodior aufgrund eines noch
formal lebendigen Mechanismus der sozialen Ordnung ausgegrenzt werden,
namlich dem der senegalesischen Stindeordnung!®®, die sich laut Diop mit
den Monarchien ab dem 14. Jahrhundert entwickelte und eine soziale Stratifi-
zierung der fiinf hierarchisch angeordneten Stinde (ordres) beinhaltete:!8

1. garmi = la noblesse [der Adel; Kénige und Koniginnen]
2. jaami-buur = les esclaves de la couronne [Sklaven der Konige und Koni-
ginnen]
3. jambur = les notables [Personen von Rang]
4. baadoolo = les gens du peuple [einfache Biirger ohne Anrecht auf Machtpo-
sitionen]
5. jaami-baadoolo = les esclaves des gens du peuples [Sklaven der einfa-
chen Biirger]'*°

Das kulturelle Konzept jom ist urspriinglich in diesem System der fiinf Stdnde
angesiedelt und wird auch in einer Fufinote im Werk von Abdoulaye-Bara
Diop genannt, der das Gesellschaftssystem der Wolof beschreibt. Die Fufinote
in Diops Text zeigt, dass dieses Konzept der Seereer von den Wolof iibernom-
men wurde; wie an anderer Stelle schon angemerkt. Jom wird in dem Zitat
von Diop verneint und in adjektivierter Form verwendet, also jombu (unwiir-
dig): >Eine schone Frau ist keinem Bett (bzw. Mann) unwiirdig<. Wie Diop
hervorhebt, war die Hypergamie, bei der die Ehefrau aus einer niedrigeren
sozialen Schicht als die des Ehemanns stammt, innerhalb der Stinde durchaus
iblich:

L'aphorisme wolof, qui nous a souvent été cité lors de nos enquétes pour justifier
I'hypergamie; »Jongama benn lal jorbu ko (une belle femme n’est indigne d’aucun

188 »Les ordres nexistent plus, ni comme systéme ni comme substance [...] ils survivent
dans des comportements formels. Les Wolof qui se déclarent issus de I'ordre royal conser-
vent une attitude de fierté et preferent se marier dans les familles [...] d’origines sociale
supérieure.« Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 209.

189 Vor diesem Stindesystem der Monarchien gab es das Kastensystem im Senegal, wobei laut
Diop beide Systeme koexistieren. Vgl. ebd., S. 36: »Nous distinguons, dans la société wolof,
deux systems superposés [...] celui des castes et celui des ordres. Le premier certainement
plus ancien, antérieur a la formation de 'état.«

190 Die eingeriickten Stinde der Sklaven sollen an dieser Stelle verdeutlichen, dass Sklaven
nicht zwangsldufig auf der untersten Hierarchieebene angesiedelt waren, sondern unter
Umstdnden weit mehr Macht hatten als manche Personen von Rang. Vgl. Diop, La société
Wolof, 1981, S. 115f.

141

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

homme - littéralement d’aucun lit), trouve une application limitée dans le systeme
des castes, ce qui n'est pas le cas dans celui des ordres traditionnels (politiques).
[Hervorhebung, um das Wort jom sichtbar zu machen]™!

Der Lehrer Ndétare kann in diesem Stdndesystem weder den garmi (dem
Adel) noch den jambur (Personen von Rang) zugerechnet werden, da er
von der Gesellschaft abgelehnt wird (siehe vorhergehendes Zitat). Er konnte
am ehesten den baadoolo (einfachen Biirgern) zugeschrieben werden, was
aber seiner zentralen Rolle in der Gesellschaft widerspricht, denn der Lehrer
ist nicht nur eine der wichtigsten Bezugspersonen der Ich-Erzédhlerin Salie,
sondern er tritt mit allen anderen Figuren in Beziehung. Die Grofimutter von
Salie behandelt ihn wie einen Sohn (vgl. VA, 76), den Eltern des Homme
de Barbeés liest er dessen Briefe aus Frankreich vor (vgl. VA, 30), er ist die Ver-
trauensperson von Moussa, der ihm alle Details seines Frankreichaufenthalts
erzahlt (vgl. VA, 95), er ist als einziger Dorflehrer in Kontakt zu allen Kindern
und dartiber hinaus ist er der Fufiballtrainer der Jugendlichen (vgl. VA, 62).
Der Lehrer Ndétare hat ein umfangreiches Wissen der Literatur, Geschich-
te und Philosophie, d.h. der europiisch geprigten Schulficher des franzgsi-
schen Schulsystems. Aber er kennt sich auch mit den Lebensgewohnheiten
und Traditionen des Senegals aus, erkennt den Wunsch der Jugendlichen
jom zu erobern und warnt sie vor den Geschichten des Homme de Barbés:
»Méfiez-vous, petits, [...] n’écoutez pas les sornettes que vous raconte cet
hurluberlu. La France, ce n’est pas le paradis« (VA, 114). Die besondere Stel-
lung dieser Figur innerhalb der Gesellschaft wird auch dadurch sichtbar, dass
der Lehrer Ndétare immer in direkter Rede zu Wort kommt, unabhéngig da-
von, auf welcher Erzahlebene er auftritt. Er hat uneingeschrénktes Rederecht,
das er auf moralisierende und aufkldrerische Weise einsetzt: »Essayez de ne
pas reproduire les erreurs de vos peéres et vous verrez que, méme sans aller a
Iétranger, vous aurez plus de chances qu'eux de vous en sortir ici« (VA, 179).
Und dennoch, trotz dieser zentralen Funktion des Lehrers fiir die Dorfge-
meinschaft, ist es ihm nicht erlaubt, seine einzige Liebe, die schone Sankele!®?,
zu heiraten, denn er hat nicht den geeigneten Stammbaum: »Mais il avait fini
par comprendre qu’ici 'arbre a palabres est un parlement, et 'arbre généalogi-
que, une carte d’identité« (VA, 76). Die bestehenden Gesellschaftsstrukturen
sind durch traditionelle Vorgaben so fest verankert, »[c]ette société insulaire,

191 Ebd., S.27.

192 »C’était sa seule histoire d'amour a Niodior, une de ces histoires qui, de temps en temps,
vous rendent les yeux rouges [...] depuis, il était resté célibataire et ses draps se froissaient
autant que ceux d’un abbé.« Diome, Le ventre de Atlantique, 2003, S. 79.

142

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de [Atlantique (2003)

méme lorsqu’elle se laisse approcher, reste une structure monolithique impé-
nétrable qui ne digere jamais les corps étrangers« (VA, 77), dass sogar die ra-
dikale Losung, durch eine auflereheliche Schwangerschaft das Dorfméadchen
Sankele jhrer Familie zu entreiflen (vgl. VA, 130), nur scheitern kann.

Mit Bezugnahme auf die senegalesischen Gesellschaftsstrukturen der Stin-
deordnung - mit ihren Mechanismen der Ausgrenzung und Achtung - wird
die Kritik horbar, die die Erzéhlstimme an der im Roman dargestellten Ge-
sellschaft iibt.®> Der Lehrer ist eine Schlisselfigur fiir alle anderen Roman-
figuren und gibt sein umfangreiches Wissen, das Descartes, Montesquieu,
Victor Hugo, Moliere, Balzac, Marx, Dostojewski, Hemingway, Léopold Sédar
Senghor, Aimé Césaire, Simone de Beauvoir, Marguerite Yourcenar, Mariama
Ba (vgl. VA, 65) und andere umfasst, an die Schiilerschaft weiter. Die Position
des Lehrers am Rand der Gesellschaft erscheint daher nicht gerechtfertigt,
denn er erfiillt besser als die meisten Romanfiguren die Anforderungen an
die Tugend tegin im Sinne von >kultiviertem« Benehmen und >gewahlter<
Sprechweise (zumindest in franzdsischer Sprache). Der Lehrer Ndétare miiss-
te eigentlich den garmi zugerechnet werden, was auch dem Stellenwert ent-
spriche, den die Ich-Erzahlerin ihm dankbar zuweist: »Je lui dois I'école. Je
lui dois I'instruction« (VA, 66) und »[...] il m’a tout donné : la lettre, le chiffre,
la clé du monde. [...] je lui dois tous mes petits pas de french cancan vers la
lumiére« (VA, 66).

Die Kritik an den althergebrachten gesellschaftlichen Strukturen, die dem
Lehrer den sozialen Rang eines garmi versagen, wird durch die Darstellung
einiger echter garmi deutlich, die jedoch nicht die Tugenden von tegin bzw.
jom verkorpern, sondern fiir die Zukunft der Insel Niodior schadlich sind.
Sie stacheln die Jugend zur Emigration an, so beispielsweise der Homme de
Barbes und der alte Fischer, auf den spéter noch naher eingegangen wird. Die
Konsequenz aus der Abwanderung der Jugend ist ein demografischer Wandel,
durch den auf der Insel eine Uberzahl an ehemaligen Bauern und Fischern
verbleibt, die zu alt fiir die Arbeit geworden sind. Waren sie einst die ehren-
haften Erndhrer der Gesellschaft, so erhoffen sie sich heute die finanzielle

193 Die Bezugnahme auf zwei traditionelle senegalesische Sozialordnungssysteme (Kastensys-
tem und Standeordnung) blendet aus, dass neben diesen beiden Systemen auch die ver-
schiedenen religiosen Systeme (Islam, Christentum, Animismus) und die von den ehemali-
gen Kolonisatoren eingefithrte Gesellschaftsordnung koexistieren. In jedem dieser Systeme
verschiebt sich die Bedeutung von jom und kann auf jeweils andere Weise erobert werden
bzw. bleibt fiir Einzelne unverfiigbar. Eine eingehende Untersuchung dieser hier ausgeblen-
deten Systeme und den Bezug zu jom erscheint durchaus lohnenswert fiir weiterfithrende
Studien.

143

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Unterstiitzung durch die in Niodior verbliebenen Emigranten-Ehefrauen, die
ihrerseits (teilweise vergeblich) auf Uberweisungen aus dem Ausland warten:

Lile regorge de vieillards qui ne peuvent plus ni aller a la péche ni cultiver leurs
champs - autrefois nourriciers, aujourd’hui abandonnés a la forét — et de femmes
d’émigrés encerclées par une marmaille qui consomme a crédit sur la foi d’'un
hypothétique mandat. (VA, 35f.)

Die traditionelle Gesellschaftsordnung, die politisch nicht mehr aktiv, aber
dennoch wirksam ist, wird durch den Text von Fatou Diome in mehrfacher
Hinsicht infrage gestellt. Was einst von Senghor als eine Facette von jom
beschrieben wurde, wirft die Frage auf, ob allein die Form des >kultiviertenc
Benehmens und der >gewdhlten« Sprechweise fiir tegin ausreicht, oder ob
dem Inhalt eine besondere Bedeutung zukommen sollte. Die kritische Dar-
stellung von Fatou Diome macht in der hier eingenommenen Perspektive
der ethnocritique deutlich, dass es unabdingbar ist, diese >Traditionen< zu
durchleuchten. Es geht nicht mehr nur um die >Bewahrung der Traditionens,
wie das Senghor fiir ein gelungenes tegin beschreibt, sondern darum, diese
Traditionen zu kennen, zu benennen, zu hinterfragen und anzupassen an die
aktuellen Lebensbedingungen. Die Bildung, die gleichermaflen in diesen An-
passungsprozess eingebunden ist, bietet den Menschen das nétige Instrumen-
tarium, um die schidlichen Fallen der Tradition aufzudecken, die Diskussion
zu ermoglichen und Neuanpassungen vorzunehmen. Tegin als Facette von
jom beinhaltet auch die Kunst der Worte, denn es geht darum, sich >gewahlt«
und >informiert< auszudriicken.

In Fatou Diomes Roman wird diese Sprechkunst bzw. tegin auf neue Wei-
se durch den Lehrer Ndétare bzw. die Bildung weitergefithrt. Und letztend-
lich transportiert der literarische Text selbst dieses modernisierte tegin; er
informiert, kritisiert und ladt die Leserschaft zur Auseinandersetzung mit
relevanten Gesellschaftsthemen ein, wobei die Art und Weise, in der die
Kritik literarisch dargestellt ist, im Sinne von jom und tegin immer darauf
bedacht ist, keine der Figuren fiir ihre Handlungen blof8zustellen. Dies hitte
beispielsweise beim Lehrer Ndétare geschehen konnen, der eine gravierende
Schwachstelle aufweist, die seinen Anspruch auf jom infrage stellt. Seine einzi-
ge Liebe Sankele muss aus dem Dorf Niodior und damit aus der Gesellschaft
insgesamt fliichten, nachdem ihr uneheliches Kind, das sie mit - ihrem selbst-
gewidhlten Geliebten — Ndétare gezeugt hat, von ihrem Vater umgebracht
wurde. Ndétare verhilft ihr zur Flucht und lédsst sie alleine an Bord eines
Fischerboots tiber den Atlantik in eine ungewisse Zukunft fahren. Warum
begleitet er seine einzige Liebe nicht? Der Roman gibt auf diese Frage keine
Antwort und es lieSe sich hier nur spekulieren.

144

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

Sankele verschwindet {iber den Atlantik aus der Geschichte des Romans
und taucht nicht wieder auf. Der Atlantik verschluckt nicht nur Sankele,
sondern ihm kommt im gesamten Roman eine besondere Rolle zu, was schon
durch den franzosischen Titel deutlich wird: Le ventre de [Atlantique. Er ist
nicht nur der Raum, iiber den der Lehrer seine einzige Liebe verliert und
nicht nur das Grab seines einzigen Sohnes, sondern er hat fiir die rdumliche
Gesamtkonstellation des Romans eine ausschlaggebende Funktion. Wie ich
im néchsten Unterkapitel zeigen werde, ist der Atlantik zugleich Nahrungs-
quelle und Fluchtraum; er bietet vielféltige Moglichkeiten, jorn zu erobern.

2.2.7 Jom, der Atlantik und der Selbstmord

Der Lehrer Ndétare ist Teil der gesellschaftlichen Peripherie der Insel
Niodior, die sich in rdumlicher Perspektive auch als Grenze zum Atlantik defi-
nieren ldsst. Die Peripherie als Grenzbereich und die Grenze selbst verweisen
sowohl im literaturwissenschaftlichen als auch ethnologischen Kontext auf
eine Vielzahl von theoretischen Uberlegungen. Im vorliegenden Unterkapitel
wird nur eine Theorie naher betrachtet, ndmlich die von Lotmann zur Semio-
sphire. Diese raumtheoretische Uberlegung wird in Bezug gebracht zu den im
Roman Le ventre de IAtlantique dargestellten geografischen Rdumen der Insel
Niodior, dem Atlantik und Europa. Mit dieser Vorgehensweise kann sichtbar
gemacht werden, woher die Macht des kulturellen Konzepts jom stammt und
warum sogar der Selbstmord sich als eine Form der Eroberung von jom
verstehen will.

Senghor erldutert in seinem Text von 1964, dass die Pflichten, die ein
Individuum dem Néchsten gegeniiber hat, untergeordnet seien unter die, die
das Individuum sich selbst gegeniiber habe:!**

Mais la personne peut étre offensée et, parfois, le Destin nous empéche toute riposte
efficace. Nous n’avons alors quune solution : abandonner notre souffle vital pour
sauver notre vie personnelle, notre dme. Le suicide est lexigence derniére de la sus-
ceptibilité, fille de 'Honneur. [...] Lislamisme réprouve le geste et interdit aux suicidés
Pentrée des cimetieres. Rien n’y fait. Cela prouve, une fois de plus, quantérieur a
l'islamisation et plus profonde qu’elle, est le dyom négro-africain. [Hervorhebung
wie im Original]'®®

194 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 77.
195 Ebd.,S.77f.

145

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Auch im Text aus dem Jahr 1988 beschreibt Senghor, dass die Pflicht des
Einzelnen darin bestiinde, die Integritdt des individuellen jom zu erhalten
und setzt den Selbstmord hier ebenfalls an erster Stelle, ohne ihn einer der
Facetten von jom zuzuschreiben:

Le jom est si important pour I'intégrité morale de la personne que, lorsque celui-ci
est atteint, si peu que ce soit, il n'est qu'un moyen de le recouvrer : le suicide.
Ainsi sacrifie-t-on volontiers sa vie physique, animale, pour sauver, avec son ame, sa
dignité ’homme 1%

Das Thema Selbstmord wird im Roman von Fatou Diome explizit behandelt
durch die tragische Geschichte der Romanfigur Moussa, dessen Migrationszy-
klus nicht erfolgreich vollendet wurde wie der des Homme de Barbes, sondern
der daran scheitert, dass er nach seinem Versuch Fufiballprofi in Europa zu
werden, ruhmlos und ohne den erwarteten Reichtum nur sein nacktes Leben
zuriick auf die Insel Niodior bringt (VA, 109). Eine Zeitlang lebt Moussa als
Ausgestofiener an der Seite des Lehrers Ndétare (VA, 110), bis er einen letzten
Versuch unternimmt, jom zu erobern und Selbstmord im Atlantik veriibt.

In der Sekundérliteratur wird der Selbstmord, den die Autorin der Roman-
figur Moussa auferlegt, ausschliefilich als die Verzweiflungstat einer Einzelper-
son bewertet, obwohl eine Textstelle darauf hinweist, dass der Freitod immer
auch Teil der Eroberung von jom zu sein scheint: »Pour I'encourager ou
mieux le pousser au suicide, la voix fatiguée mais ineffagable de son pere lui
revenait en écho : Noublie jamais, chaque miette de vie doit servir a conquérir
la dignité !« (VA, 30) Bationo interpretiert den Suizid Moussas als ein weite-
res Scheitern des jungen Mannes, denn weder die »schénen Lebenspldne der
Eltern« wiirden vom ausgewanderten Moussa erfillt noch die Fuflballkarriere
in Frankreich gelingen; womit generell die Zukunft des Fuflballs in Afrika in-
frage gestellt wiirde.!"”” Ruzza interpretiert Moussas Selbstmord als tragisches
Nachwort einer Geschichte voller Illusionen, Enttauschungen und Schuldzu-
schreibungen, die sich immer wieder in den Leben der jungen Auswanderer
wiederholten, dieser »enfants de la misére qui viennent se briser les ailes
contre la vitrine européenne«.1

196 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 13.

197 Jean-Claude Bationo, »Zur Darstellung des Fufiballs in der schwarzafrikanischen Litera-
tur«, in: Robert Dion et al., Interkulturelle Kommunikation in der frankophonen Welt. Lite-
ratur, Medien, Kulturtransfer. Festschrift zum 60. Geburtstag von Hans-Jiirgen Liisebrink, St.
Ingbert: Rohrig Universititsverlag, 2012, S. 171-187, S. 182.

198 Sara Ruzza, Une Odysée moderne : Lexpérience de la migration a travers lceuvre
de Fatou Diome, Dissertation Universitit Padova, 2019, S.93: thesis.unipd.it/handle/
20.500.12608/22601 (09.02.2021).

146

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

Mithilfe der Methode der ethnocritique und der moglichst emischen Blick-
richtung wird aber deutlich, dass der Selbstmord fiir die Romanfigur Moussa
mehr représentiert als die Konsequenz seiner personlichen iibergrofien Ver-
zweiflung. Sein Suizid hat nicht nur fiir ihn als Individuum, sondern auch fiir
ein Kollektiv die Funktion der (Riick-)Eroberung von jom. Dass die literari-
sche Darstellung in Bezug zu realgesellschaftlichen Begebenheiten steht, kann
an dieser Stelle durch eine Umfrage von Germaine Le Goff'”® belegt werden,
die sie 1938 auf der Insel Gorée (Senegal) durchgefiihrt hat zu den vielzéhli-
gen Selbstmorden in Franzosisch-Westafrika (frz. A.O.E-Afrique occidentale
frangaise), der damaligen Foderation der westafrikanischen Kolonien. Sie
beschreibt - in einer heutzutage nicht mehr akzeptierbaren paternalistischen
Art und Weise -, dass die 76 Selbstmorde, die zwischen 1930 und 1935 in der
Region der AOF (Senegal, Sudan, Dahome, Guinea, Niger, Elfenbeinkiiste,
Obervolta) veriibt wurden, und von denen die Schiilerinnen auf Gorée zu
berichten wussten, vor allem Mainner betraf, 57 an der Zahl.2%0 Einer der
Hauptgriinde fiir die Suizide sei laut Studie die Armut, die jedoch fiir keine
der Frauen Anlass war, sich das Leben zu nehmen, wie Le Goff verwundert
feststellt:

Sans doute '’homme, vraiment chef de famille en Afrique, se sent-il seul responsable
du dénuement des siens et en est-il honteux, car la pauvreté est considérée par tous

199 Germaine Le Goff lehrte seit ihrem 20. Lebensjahr in mehreren westafrikanischen Lén-
dern und wurde 1938 von der Kolonialregierung beauftragt, die erste Ausbildungsstitte
fiir Lehrerinnen zu erdffnen, die auch Afrikanerinnen aufnahm (»Ecole normale d’in-
stitutrices ouverte aux Africaines«). Sie war iiberzeugte Kdmpferin fiir die Rechte der
afrikanischen Frauen auf Bildung, wobei ihre Uberzeugungen dem damaligen franzési-
schen »Zivilisationsauftrag« nicht widersprachen, sondern ihn nur auf die Frauen aus-
dehnte. (Vgl. »Frangois-Xavier Freland, LAfricaine blanche, 1891-1986, Germaine Le Goff,
Paris: Autrement, 2004«, in: senegaldates: senegaldates.com/personnages/germaine-le-goft
[02.11.2022].) Die in der vorliegenden Studie untersuchte Autorin Mariama Ba war wie
Annette Mbaye d’Erneville Schiilerin von Germaine Le Goff und erinnert sich in jhrem
Roman Une si longue lettre an ihre Lehrerin: »Nous sortir de I'enlisement des traditions,
superstitions et meeurs ; nous faire apprécier de multiples civilisations sans reniement de
la nétre ; élever notre vision du monde, cultiver notre personnalité, renforcer nos qualités,
mater nos défauts ; faire fructifier en nous les valeurs de la morale universelle ; voila la
tache que s’était assignée 'admirable directrice.« (Vgl. Pascale Barthélémy, »La formation
des institutrices africaines en A.O.F.: pour une lecture historique du roman de Mariama
Ba, Une si longue lettre«, in: Clio. Histoire, femmes et sociétés, 6, 1997, Abschn. 10: jour-
nals.openedition.org/clio/381%lang=en [17.07.2023]); Zitat von Mariama Ba, Une si longue
lettre, Dakar: Nouvelles éditions africaines, 1979, S. 27.

200 Germaine Le Goff, »Les Noirs se suicident-ils en A. O. F. ?«, in: Bulletin du Comité détudes
historiques et scientifiques de IAfrique occidentale frangaise, 1938, S.131: gallica.bnf.fr/ark:/
12148/bpt6k9736209m (06.06.2024).

147

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

comme une tare; c’est donc pour échapper a '’humiliation d’étre pauvre que 'on se
suicide et non pas parce qu'on souffre d’étre privé de nourriture et de vétements [...]
a la perte de ’honneur, les Noirs sont plus sensibles qu'aux privations.?"!

Le Goff beklagt den ihrer Meinung nach >iibertriebenen Stolz< und vermisst
bei den begangenen Freitoden Beweggriinde wie den >Schrei der Liebe< oder
den Beweis >wahrer Zuneigung«: »Tous se suicident pour échapper a une
humiliation, a ce qu’ils appellent le déshonneur comme cet instituteur du
Dahomey, qui instituteur jusqu’au bout, calligraphie a la minute supréme: >je
préfere la mort a la honte«<«.202

Ausziige aus dem von Le Goff vorgelegten Bericht iiber die in Franzgsisch-
Westafrika begangenen Selbstmorde werden auch von Senghor fiir seine Dar-
stellung von jom verwendet, wobei er hervorhebt, dass die Européer diese
spezifischen Griinde fiir den Suizid nicht verstehen konnten:

Le suicide est I'exigence derniére de la Susceptibilité et de Thonneur (le dyom u
Sérere). Les causes prochaines du suicide peuvent d’ailleurs paraitre mesquines a
I'Européen, qui use d’'une tout autre échelle de valeurs : »[...] Une femme entre au
lazaret de Thies avec ses enfants. Les agents de 'Hygiéne I'obligent a se dévétir
entierement ; elle en éprouve une telle honte (surtout de s'étre montrée nue a ses
enfants) qu’elle court se jeter dans un puits«.2%?

Senghor fithrt in seinem Text auch den Umstand auf, dass die Religionen
Selbstmord nicht tolerieren, wie schon an anderer Stelle der vorliegenden
Studie zitiert, und interpretiert dies als Beweis dafiir, dass das Konzept jom
dlter sei als die muslimische und christliche Religion im Senegal. Le Goff
berichtet in ihrer Untersuchung ebenfalls iiber den Umgang der Religionen
mit dem Selbstmord. Demnach verurteilten Muslime den Selbstmord aufs
Schirfste und die Leichen der auf diese Weise gestorbenen Personen konnten
nicht auf Friedhofen begraben werden, sondern wurden oft in der Savanne
den Aasgeiern und Hyé4nen tiberlassen.?* Und dennoch trafen Selbstmorde
durchaus auf Anerkennung, so Le Goff, falls der Freitod als gerechtfertigt galt:

Ils sapitoient sils jugent que le suicidé avait des raisons valables d’abandonner le
royaume des hommes pour celui des Ombres et de fagon générale ils jugent ces

201 Ebd., S.132.

202 Vgl. ebd., S.137.

203 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76, und Le Gof, »Les Noirs se suicident-ils
en A. O. F. %, in: Bulletin du Comité détudes historiques et scientifiques de IAfrique
occidentale frangaise, 1938, S.133.

204 Vgl. Le Goff, »Les Noirs se suicident-ils en A. O. F. ?«, in: Bulletin du Comité détudes
historiques et scientifiques de IAfrique occidentale francaise, 1938, S.138.

148

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de IAtlantique (2003)

raisons valables lorsqu’il s’agit vraiment d’honneur... méme, et voila oli nous ne les
suivons plus, s’ils ont été spoliés par le suicidé.?0

Moussas Selbstmord kann demnach als eine Handlung im Sinne der Erobe-
rung von jom gelten. Doch die literarische Darstellung lasst den Atlantik
als eine handelnde Instanz erscheinen, die eine klar ablehnende Haltung zu
dieser Art der (Riick-)Eroberung von jom einnimmt und den toten Korper
zurlick an Land katapultiert, da er unverdaulich sei, wie die Erzéhlstimme
interpretiert: »Non loin du village, juste a I'endroit ou I'ile trempe sa langue
dans la mer, les pécheurs avaient pris dans leurs filets le corps inerte de
Moussa. Méme 'Atlantique ne peut digérer tout ce que la terre vomit« (VA,
113f.). Die Worte des Predigers lassen hingegen vermuten, dass die Dorfge-
meinschaft den Selbstmord Moussas zur Eroberung von jorm anerkennt: »A la
mosquée, on avait fini de prier. Le précheur ponctua son prone par ces mots :
Chaque miette de vie doit servir a conquérir la dignité !« (VA, 114).

Der geografische Ort >Atlantik< steht somit in Opposition zum geografi-
schen Ort »>Insel«. Kann die Peripherie der Insel, an die der Atlantik angrenzt,
im Sinne von Lotman identifiziert werden als ein Grenzbereich der Semio-
sphire, der eine Ubersetzungsfunktion2¢ innehat? Aus der Lotman’schen
Perspektive gibt es eine zentrale und eine periphere Sphére der Kultur, wobei
»die kodifizierende und sanktionierende Macht im Zentrum«?%” der Insel
beim hierarchisch obersten Stand der garmi angesiedelt wire. In der »Peri-
pherie, essentiell ein Ort der geringeren Macht bzw. der Machtlosigkeit«2%3,
wiére der hierarchisch unterste Stand der jaami-baadoolo angesiedelt. Der
Lehrer als Ausgeschlossener der Gesellschaft miisste ebenfalls der Peripherie
zugerechnet werden. Lotman beschreibt, dass es die Kommunikationsprozes-
se und Dialoge zwischen Zentrum und Peripherie sind, die dafiir sorgen, dass
die Semiosphaire flexibel bleibt, wobei zwar die kulturellen Rahmenbedingun-
gen sich dndern kénnen, die Kultur als solche jedoch nicht zerstort wird.20

205 Vgl. ebd.

206 »Der Begriff der Grenze ist ambivalent: Einerseits trennt sie, andererseits verbindet sie.
Eine Grenze grenzt immer an etwas und gehort folglich zu beiden benachbarten Kultu-
ren, zu beiden aneinandergrenzenden Semiosphidren. Die Grenze ist immer zwei- oder
mehrsprachig. Sie ist ein Ubersetzungsmechanismus.« Jurij M. Lotman, Die Innenwelt des
Denkens: eine semiotische Theorie der Kultur, Berlin: Suhrkamp, 2010, S. 182.

207 Cornelia Ruhe, »Semiosphire und Sujet«, in: Jérg Diinne et al. (Hrsg.), Handbuch Litera-
tur & Raum, Berlin/Miinchen/Boston: De Gruyter, 2015, S.170-177, S.171.

208 Ebd.

209 Ebd, S.172.

149

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Genau diese Flexibilitat scheint es aber in der von Fatou Diome literarisch
dargestellten Gesellschaft nicht zu geben. Der Text ist im Lotman’schen Sinn
als sujetlos zu definieren, denn die Uberschreitung der Grenze zwischen
Insel und Atlantik fithrt nicht zu einer »Stérung der althergebrachten Ord-
nung«?'® und einem Dialog zwischen der Semiosphire mit ihrer Auflenwelt.
Beispielsweise {iberschreitet Sankele diese Grenze, doch sie verschwindet da-
mit nicht nur von der Insel, sondern auch aus der Diegese des Romans. Thr
neugeborenes Baby wird — wie viele andere — im Atlantik ertrankt und lebt in
der mythischen Delfin-Familie weiter. Doch auch hier ist keine Storung der
Semiosphire festzustellen, denn die Gesellschaft der Insel hat von der Geburt
und dem Tod nichts erfahren und somit war das Baby fiir die Inselbewohner
inexistent.

In Bezug zum Narrationskonzept jom entspricht der literarische Text von
Diome einem Text, der den fiir Lotman typischen sujetlosen und damit
mythologischen Charakter hat. Zyklisch werden traditionelle Konventionen
immer wieder in anderen Worten wiederholt, das Zentrum der Kultur ist
statisch und verschliefit sich Neuem.?!! Der Lehrer Ndétare wird in dieser
>Selbstbeschreibung« der Semiosphére durch den Stand der garmi, d.h. vom
Zentrum ausgeschlossen und verkdrpert die Ubersetzungsfunktion der Peri-
pherie. Doch er versucht vergeblich, den Dialog des Zentrums der Semio-
sphire mit der Aulenwelt zu beleben: »Madické et ses camarades écoutaient
instituteur marteler inlassablement les mémes mots, sans vraiment s« (VA,
114). Die Stimmen von Angehérigen des Standes der garmi, wie der Homme
de Barbés und der alte Fischer, werden von der Jugend wahrgenommen. Doch
diese treiben sie im Namen der Eroberung von jom dazu an, nach Europa
auszuwandern.

Der alte Fischer ist der Vater von Sankele. Der Atlantik hat fiir diese
Romanfigur eine multiple Funktion - und metonymisch fiir die gesamte
Inselgesellschaft von Fischern -, denn im Atlantik findet er seine Nahrung
und je erfolgreicher er bei dieser Arbeit ist, desto mehr Reichtum und jom
erobert er. Ein Beispiel dafiir ist El-Hadji Wagane Yaltigué, der zwar nicht
mehr auf der Insel Niodior lebt, aber als Arbeitgeber mit vielen motorisierten

210 »Die Aufzeichnung von einmaligen und zufélligen Ereignissen, Verbrechen, Katastrophen
- alles dessen, was als Stérung der althergebrachten Ordnung gedacht wurde - bildet den
historischen Kern des sujetorientierten Erzahlens.« Lotman, Die Innenwelt des Denkens,
2010, S. 206.

211 Vgl. Susi K. Frank, Cornelia Ruhe, Alexander Schmitz, »Nachwort. Jurij Lotmans Semiotik
der Ubersetzung«, in: Jurij M. Lotman, Die Innenwelt des Denkens: eine semiotische Theo-
rie der Kultur, Berlin: Suhrkamp, 2010, S. 381-416, S. 398.

150

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de [Atlantique (2003)

Fischerbooten quasi als Person von Stand (frz. notable) gilt (vgl. VA, 120).
Moussa hatte bei ihm gearbeitet, wie viele andere, von denen einige bei der
Arbeit auf dem Meer ihr Leben verloren (vgl. VA, 121):

Plusieurs fois déja, ses équipes de péche avaient perdu 'un des leurs, sans qu’il ne
se crit obligé de participer aux obseques. On peut dire que la mort de certains de
ses employés I'avait moins affecté que la perte d’'un filet. Apres tout, des hommes
pauvres, préts a fouiller le ventre de I'océan Atlantique pour trouver leur pitance, il y
en aurait jusqua la fin des temps, et ils s’en présentaient en masse, tous les jours, au
port de péche. (VA, 121)

Der Tod spielt hinsichtlich des Atlantiks immer eine Rolle, ob dieser nun die
Funktion als Erndhrer einnimmt oder als gefrifliges Ungeheuer, an dessen
Zahnfleisch die Inselbewohner wie Essensreste kleben: »Accrochés a la gen-
cive de I'Atlantique, tels des résidus de repas, ils attendent, résignés, que la
prochaine vague les emporte ou leur laisse la vie sauve«. (VA, 12f.)

Die Grenze dhnelt somit einem schmalen Grat und ist kein Grenzbereich,
in dem sich verhandeln ldsst, was von auflen ins Zentrum der Semiosphére
durchdringen kann. Und wer von der Insel die Grenze zum Atlantik {iber-
schreitet, den erwartet der Tod. Der alte Fischer, der sein Fischerboot von
Wagane Yaltigué erhalten hat (vgl. VA, 124), verliert an der Grenze zum
Atlantik nicht nur seine einzige Tochter Sankele, die ihr jom selbstbestimmt
erobern wollte, und seinen Enkelsohn, den er eigenhdndig im Meer ertrankt
hat, um sein eigenes jom zu retten.

Dariiber hinaus verliert der alte Fischer seinen unehelich gezeugten Sohn,
den er nie als solchen anerkannt hatte und der iiber die Grenze und den
Atlantik in Europa sein Gliick macht: »Les reporters, fascinés par son jeu
et son allure de play-boy, vociféraient son nom durant les matchs. Riche et
célebre, il était considéré au pays comme un héros. Lenfant de la honte était
maintenant récu chez le chef de IEtat.« (AV, 57) Der Sohn kehrt nie mehr
nach Niodior zuriick und da die Autorin dieser Figur keinen Namen gibt,
erhélt diese Geschichte die Allgemeingiiltigkeit eines moglichen Lebenswegs
junger senegalesischer Fufiballspieler. Sie iibertreten die Grenze der Insel und
verschwinden aus der Wahrnehmungswelt von Niodior. Frankreich wird zum
mythischen Eldorado:

Mais pour tous ici, la France, I'Eldorado, représentait aussi la plus lointaine destina-
tion de toutes les escapades et figurait une sorte de lieu mythique de la perdition,
le refuge des Pitia-méme-Bopame [picc a moom boppam, (der Vogel, der sich selbst
gehort)], les oiseaux libres, envolés de toutes les parts. (VA, 136)

Auch die Ich-Erzéhlerin gehort zu den intradiegetischen Figuren des Romans,

die die Grenze zum Atlantik iiberquert haben und in die mythische Welt

151

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

eingetreten sind. Salie definiert diese Grenziiberschreitung als >geografischen
Selbstmords, den Ruzza so interpretiert, dass die Ich-Erzéhlerin nun weder
zur einen noch zur anderen Seite des Mittelmeeres gehdre und ein hybrides
Wesen wiirde.?? Die Methode der ethnocritique und die moglichst emische
Perspektive machen jedoch deutlich, dass die Ich-Erzédhlerin einen tatsiachli-
chen Selbstmord beschreibt, der darin besteht, dass sie durch die Uberschrei-
tung der Grenze zwischen der Insel Niodior und dem Atlantik fiir die dor-
tige Gesellschaft nicht mehr existiert. Ob sie durch diesen Selbstmord jom
(rick-)erobern kann, ist jedoch fraglich.

Der Vorname der Ich-Erzahlerin, Salie, dhnelt zwar einem senegalesischen
Vornamen, namlich der Abkiirzung von Salimata, Sali, doch wird dieser ohne
finales >e< geschrieben. Durch diese Endung wird der Name Salie zur Nomi-
nalisierung des gebeugten Verbs salir (verschmutzen) in seiner weiblichen
Partizipalform. Als sprechender Name macht er wiederum deutlich, warum
das unehelich geborene Midchen Salie die Grenze zum Atlantik iiberschreiten
muss, denn sie ist einzig aufgrund ihrer Herkunft schon verschmutzt bzw.
ausgenommen von der gesellschaftlichen Zuschreibung von jom:

Lexil, c’est mon suicide géographique. L'ailleurs n’attire car, vierge de mon histoire,
il ne me juge pas sur la base des erreurs du destin, mais en fonction de ce que
j'ai choisi d’étre; il est pour moi gage de liberté, d’auto-détermination. Partir, cest
avoir tous les courages pour aller accoucher de soi-méme, naitre de soi étant la plus
légitime des naissances. Tant pis pour les séparations douloureuses et les kilometres
de blues, I'écriture m’offre un sourire maternel complice, car, libre, j’écris pour dire
et faire tout ce que ma mere n’a pas osé dire et faire. (VA, 226)

Ein zentraler Kritikpunkt von Fatou Diome in Le ventre de IAtlantique be-
trifft somit das kulturelle Konzept jom, das seit einem frithzeitlichen Sozial-
ordnungssystem existiert und extrem persistent und widerstandsfahig ist. Es
wurde trotz aller gesellschaftlicher Transformationen - den internen (wie
die Etablierung von Konigreichen ab dem 14. Jahrhundert) und den von
auflen aufgezwungenen (wie die Kolonialzeit und die Jahrhunderte des Skla-
venhandels) - unverdndert reproduziert. Was jahrhundertelang als Zeichen
von Resistenz und Subversivitit gegolten haben mag, ist, so kann die Kritik
von Fatou Diome interpretiert werden, seit der Unabhéngigkeit Senegals und
mit der Globalisierung nicht mehr in dieser Form haltbar.

Fatou Diome macht in der hier vorgestellten Perspektive auf den Roman Le
Ventre de IAtlantique deutlich, dass die fiir die senegalesische Identitit wert-

212 Ruzza, Une Odysée moderne, 2019, S. 88.

152

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

vollen traditionellen Konzepte hinterfragt, diskutiert und erneuert werden
miussen, um die senghorschen Pramissen des enracinement (Verwurzelung
in den eigenen Traditionen) und der ouverture (Offnung nach aufien) erfolg-
reich umzusetzen. Ansonsten droht durch die Abwanderung der Jugend der
kulturelle Tod durch das gefriflige Monster Atlantik, in dessen Bauch die
senegalesische kulturelle Zukunft verschwinden wird wie eine Alge: »Partir,
vivre libre et mourir, comme une algue de IAtlantique« (VA, 255).

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Mariétou Mbaye Biléoma?® (geb. 1947), bekannt geworden unter ihrem
Pseudonym Ken Bugul, gehort der ersten Generation senegalesischer Schrift-
stellerinnen an, zusammen mit Mariama B4 (geb. 1929), Aminata Sow Fall
(geb. 1941) und Nafissatou Niang Diallo (geb. 1941), die Ende der 1970er-,
Anfang der 1980er-Jahre die Bithne der franzdsischsprachigen Literaturszene
betreten. Im Dictionnaire des écrivains francophones classiques werden Maria-
ma B4 und Aminata Sow Fall neben Léopold Sédar Senghor, Aimé Césaire,
Léon Damas, Birago Diop, Frantz Fanon und Tahar Ben Jelloun u.a. aufge-
fihrt.24 Ken Bugul wird in diesem Lexikon nicht genannt, obwohl sie als eine
der wichtigsten literarischen Stimmen Afrikas gilt, sie im Jahr 1999 mit dem
Grand Prix littéraire de IAfrique noire fiir ihren Roman Riwan ou le chemin
de sable ausgezeichnet? und ihr im Jahr 2012 der Titel Officier dans I'Ordre
frangais des Arts et des Lettres verliehen wurde.?!¢

Mariétou Mbaye Biléoma kam in einem kleinen Dorf in der senegalesi-
schen Region Ndoucoumane als letztes Kind einer polygamen Familie zur

213 Mariétou Mbaye ist ihr Madchenname, Mbaye der Familienname ihres Vaters. Vgl. Ada
Uzoamaka Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul. From Alternative Choices to Oppo-
sitional Practices, Trenton: Africa World Press, 2009, S. 9. Biléoma ist der Nachname ihres
letzten Ehemanns, einem Arzt aus Benin. Vgl. Augustine H. Asaah, »Primacy, polemic, and
paradox in Ken Bugul's The abandoned baobab«, in: Legon Journal of the Humanities, 31.1,
2020, S.36-62, S. 36.

214 Vgl. Christiane Chaulet-Achour, Dictionnaire des écrivains francophones classiques. Afrique
subsaharienne, Caraibe, Maghreb, Machrek, Océan Indien, Paris: Honoré Champion Edi-
teur, 2010.

215 Vgl. Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul, 2009, S. 4f.

216 Vgl. République Frangaise, Vie publique, Artikel: »Déclaration de M. Laurent Fabius, min-
istre des affaires étrangeres, en hommage a trois intellectuels sénégalais, a Dakar le 27
juillet 2012, S. 6f.: www.vie-publique.fr/discours/185636-declaration-de-m-laurent-fabius
-ministre-des-affaires-etrangeres-en-h (20.01.2023).

153

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.vie-publique.fr/discours/185636-declaration-de-m-laurent-fabius-ministre-des-affaires-etrangeres-en-h
https://www.vie-publique.fr/discours/185636-declaration-de-m-laurent-fabius-ministre-des-affaires-etrangeres-en-h
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vie-publique.fr/discours/185636-declaration-de-m-laurent-fabius-ministre-des-affaires-etrangeres-en-h
https://www.vie-publique.fr/discours/185636-declaration-de-m-laurent-fabius-ministre-des-affaires-etrangeres-en-h

2. Teil

Welt. Thre Mutter war die vierte Ehefrau ihres Vaters, der ein Marabout?” und
bei Mariétous Geburt schon 85 Jahre alt war. Als Mariétou funf Jahre alt ist,
verldsst die Mutter die Familie, was das kleine Madchen nachhaltig traumati-
siert, denn die schmerzhafte Szene des Abschieds taucht im autobiografischen
Werk von Ken Bugul immer wieder auf. Mariétou besucht als einzige Tochter
der Grofifamilie die kolonial verwaltete franzdsische Schule und Universitit,
wird fiir ihre hervorragenden Leistungen ausgezeichnet und erhalt ein Stipen-
dium, um ihr Studium in Belgien fortzufiihren.

Im Jahr 1973 kehrt Ken Bugul ohne Studienabschluss von Belgien zuriick
nach Dakar, da sie in Europa iiber die Kiinstlerszene in Drogensucht und
Prostitution abgerutscht ist. Doch sie emigriert kurze Zeit spiter ein weiteres
Mal nach Europa, um eine Ausbildung in Paris zu machen, die sie erfolgreich
abschlief3t. Aus Paris kehrt sie, nach einer gescheiterten und vor allem gewalt-
tatigen Beziehung zu einem verheirateten Franzosen, nach Dakar zuriick, wo
sie Uiber zwei Jahre lang als Obdachlose lebt.?!® Danach kehrt Mariétou Mbaye
in ihr Heimatdorf zuriick, wo sie die 28. Ehefrau eines iiber 80-jahrigen
Marabouts wird. Nach seinem Tod heiratet sie einen Beniner Gynakologen,
von dem sie den Nachnamen Biléoma annimmt.?"”

Ken Buguls Erstlingsroman Le Baobab fou (1982)?%0 ist der erste einer
Trilogie, die die beiden weiteren Werke Cendres et Braises (1994)?*! und Riwan
ou le Chemin de Sable (1999)?*2 umfasst. Insgesamt stammen elf Texte aus der
Feder von Ken Bugul; ihr aktuell letzter Roman Le Trio Bleu wurde im Jahr

217 Ein Marabout im Senegal ist ein islamischer Lehrer und wird héufig als Heiliger an-
gesehen. Hervorzuheben ist die durch die Kolonialverwaltung herbeigefithrte Ungleich-
heit zwischen Stadt- und Landbevdlkerung, die, wie Azodo beschreibt, quasi zu einer
Unvereinbarkeit zwischen westlich ausgebildeter Elite und religios geschulten Marabouts
fithrte: »The disparity in status between the citizen in the town and the subject in
the countryside gave rise respectively to the western-educated elite and the marabout.
While the intellectuals involved themselves in Senegalese and international politics, the
marabouts organized peaceful spread of Islam im Senegal through the proliferation of
brotherhoods, which became a new form of ground roots political organization. Prominent
marabouts are persons like Amadou Bamba, Malick Sy and Seydou Nourou Tall, who
discouraged their followers from embracing the French schools with western influences,
but rather to attend Koranic schools«. Ada Uzoamaka Azodo, Emerging Perspectives On
Mariama Ba. Postcolonialism, Feminism, and Postmodernism, Trenton: Africa World Press,
2003, S. 434.

218 Lemma: >Ken Bugul«. Vgl. Almut Seiler-Dietrich, FemBio. Frauen. Biographieforschung:
www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/ken-bugul/ (25.01.2023).

219 Vgl. Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul, 2009, S.9

220 Ken Bugul, Le Baobab fou, Dakar: Les Nouvelles Editions africaines, 1982.

221 Ken Bugul, Cendres et Braises, Paris: UHarmattan, 1994.

222 Ken Bugul, Riwan ou le Chemin de Sable, Paris: Présence Africaine, 1999.

154

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/ken-bugul
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/ken-bugul

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

2022223 publiziert. Thr erster Roman Le Baobab fou wurde im Jahr 1982 als
einer der ersten literarischen Texte aus der Feder afrikanischer Autorinnen
vom Verlag Les Nouvelles Editions africaines in Dakar verdffentlicht und 1991
als erste senegalesische Autobiografie ins Englische libersetzt unter dem Titel
The Abandoned Baobab.2?* Die deutsche Ubersetzung Die Nacht des Baobab
wurde erst 2016 veroffentlicht.?2> Diese verspitete Ubersetzung konnte damit
zusammenhingen, dass die franzdsische Version des Romans Le Baobab fou
20 Jahre lang nicht verlegt wurde, wie Azodo hervorhebt.226

Auch die Literaturkritik hat einige Zeit gebraucht, um Ken Buguls Werk
Anerkennung zu schenken, das vor allem mit Le Baobab fou im Senegal
einen Skandal ausloste. Schonungslos thematisiert der autobiografische Text
Tabuthemen wie Sexualitit, Drogenkonsum, Prostitution und gibt Einblicke
in die innere Zerrissenheit der Ich-Erzihlerin. Der Verleger Nouvelles Editions
Africaines aus Dakar witterte das Aufsehen und riet Mariétou Mbaye, ihren
Roman zu ihrem Schutz unter einem Pseudonym zu veréffentlichen.??” Sie
entschied sich daraufhin fiir den Kiinstlernamen Ken Bugul, der auf Wolof
bedeutet >niemand will, liebt, mag«.2?8 Im Senegal ist diese negativ konnotier-
te Bezeichnung eine Schutzformel, mit der bése Geister davon abgehalten
werden sollen, Neugeborene sterben zu lassen. Ken steht in diesem Fall fiir
den bosen Geist und bugul dafiir, dass das Geisterwesen das Kind nicht mag
und kein Interesse daran hat, es zu sich zu holen, wodurch das Neugeborene
iberleben kann??: »Ce qui apparait a priori comme un nom difficile a porter
pour un Européen est en réalité un nom qui protege«.?’® Ken Bugul ist

223 Ken Bugul, Le Trio Bleu, Paris: Présence Africaine, 2022.

224 Ken Bugul, The Abandoned Baobab: The autobiography of a Senegalese woman, New York:
Lawrence Hill Books, 1991.

225 Ken Bugul, Die Nacht des Baobab. Eine Afrikanerin in Europa. Autobiographischer Bericht,
2016.

226 Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul, S. 29.

227 Vgl.ebd., S. 1.

228 Es ist ein Zwei-Wort-Satz, der syntaktisch unvollstindig ist, da das Objekt fehlt. Ken
= kenn (offizielle Wolof-Orthografie): dt. niemand, keiner; und bugul = bégg (offizielle
Wolof-Orthografie) mit Flexionssuffix -ul zur verneinten Verbform: dt. wollen, lieben,
wiinschen; béggul; der gesamte Ausdruck in offizieller Wolof-Orthografie: kenn béggul. Vgl.
Diouf, Dictionnaire wolof-frangais, 2003.

229 Diese Erlduterung habe ich im Januar 2023 von Pape Samba Sow erhalten, dem internatio-
nal anerkannten Geschichtenerzahler mit dem Kiinstlernamen Zoumba, Schriftsteller und
Universititsdozent an der Universitdt Gaston Berger in Saint-Louis im Senegal.

230 Frédérique Donovan, La lettre, le thédtral et les femmes dans la fiction daujourd’hui. Ken
Bugul, Marie Ndiaye et Pascale Roze. Paris: LHarmattan, 2013, S. 33.

155

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

nur eine von vielen weiteren Schutzformeln, die im Senegal diese Funktion
ausiiben.?*!

Ken Buguls literarische Texte thematisieren ein buntes Spektrum an teil-
weise paradoxen Positionierungen. Das macht es schwer, ihr Werk eindeutig
zuzuordnen und ihre Texte widerspruchsfrei zu interpretieren. Ich gehe davon
aus, dass genau dies auch der literarische Kunstgrift Ken Buguls ist. Einerseits
entzieht sie sich als Autorin der eindeutigen Kategorisierung und andererseits
macht sie die vielféltigen und auch widerspriichlichen Spannungsfelder deut-
lich, in denen sich das Leben einer senegalesischen, dunkelhdutigen Frau
abspielt.

2.3.1 Der Forschungsstand zu Ken Bugul und zum Roman Le Baobab fou

Ken Bugul thematisiert nicht nur die Bereiche des >kollektiven Seins, der
singuldren Erfahrung, der Traume und Projektionen<?*?, die laut Felwine Sarr
im Roman afrikanischer Autorinnen eingeschrieben sind, sondern dariiber
hinaus frauenspezifische Themen: »Les défis existentiels des femmes devant
s’émanciper d’'un ordre patriarcal et des séductions de 'Occident«.??* Somit
steht das als polyphon und in sich widerspriichlich bezeichnete Werk Ken
Buguls einerseits fiir die Emanzipierung von einer partriarchalen Ordnung
und andererseits, wie Martins feststellt, fiir einen riickwiartsgewandten Kon-
servatismus, denn die Autorin scheint sich in ihrem Roman Riwan ou le
Chemin de Sable sogar fiir die Polygamie auszusprechen: »[..] the author
seems to support not only polygyny, but also a patriarchal tradition that mixes
local cultures with Islamic religion and involves arranged and forced marriage
of adolescents.«?3*

231 Wie Pape Samba Sow in seinem Roman Les anges blessés erlautert, versucht man im Sene-
gal, wenn Frauen mehrfach Siuglinge verloren haben, den schadlichen Zauber (yaradal)
von ihnen abzuwehren, indem der nichste Neugeborene einen Schutznamen erhilt: »[...]
lastuce est de donner immédiatement au nouveau-né un prénom repoussant du genre
>Kenbougoul< [Ken Bugul bzw. kenn béggul: dt. >niemand mag<], Yagg yoon [dt. >braucht
lange fiir den Weg<], Mbalit [dt. >Unrat<]. Le genie, dépité, se retire et le tour est joué.« Vgl.
Pape Samba Sow, Les anges blesses, Dakar: Fama Editions, 2009, S. 20.

232 Vgl. Sarr, Afrotopia, 2016, S. 134.

233 Vgl. ebd.

234 Catarina Martins, » Polyphonic Disconcert around Polygyny<. Riwan ou le Chemin de
Sable by Ken Bugul (Senegal) and Niketche. A Story of Polygamy by Paulina Chiziane
(Mozambique)«, in: Cahier d’Etudes africaines, LV, 4, 220, 2015, S. 787-810, S. 798.

156

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Doch Martin macht auch deutlich, dass die Erzahlstimmen in Ken Buguls
Werk trotz der autobiografischen Néghe durchaus eine von der Autorin ab-
weichende Uberzeugung vertreten kénnen.?* Dies entspricht der literaturwis-
senschaftlichen Praxis, bei der die Ansichten und Uberzeugungen der Erzihl-
stimme nicht mit der der Autorin zu verwechseln sind, sondern beide als
voneinander unabhingige Instanzen betrachtet werden miissen. Eine gewis-
se Komplizenschaft der Autorin mit ihren Protagonistinnen ist dabei nicht
von der Hand zu weisen, wie Malonga passend beschreibt: »Ken Bugul est
marquée par une complicité de destin avec son personnage: elle I'habite, le
scrute, le fagonne de l'intérieur par une littérarité de I'introspection, voire de la
confession«.?*

Das Werk Ken Buguls wird von Wissenschaft und Literaturkritik grund-
satzlich der postkolonialen Literatur zugerechnet.?” Wie auch andere post-
koloniale Schriftsteller-Migranten schreibt Ken Bugul von ihren im Exil
gemachten Erfahrungen und wie andere auch, besinnt sie sich zu einem
gewissen Moment auf ihre Ursprungskultur, was laut Mbembe die Hauptaus-
sage von Ken Buguls Werk darstellt: »La culture source renait, il se produit
une récupération de soi dans l'exil, une échappée de la zone grise, celle qui
consiste a nm'étre ni de culture noire, ni vraiment de culture blanche, pour
devenir les deux a la fois«.23® Dieser identitdren Hybriditat entspricht laut
Ndiaye auch Ken Buguls Schreibstil, der mit jedem nachfolgenden Werk seine
poetische Form weiterentwickele:

[...] rappelant le langage mi-parlé, mi-chanté des récits épiques traditionnels, forme
qui sert en méme temps comme indice au lecteur que le »je« de la narration n’est
pas celui de 'Autobiographie »intégrale«, malgré les multiples recoupements entre
les romans et le vécu de I'écrivaine.?*?

Fiir einige Literaturwissenschaftlerinnen, wie Malonga, steht jedoch nicht die
Hybriditat im Werk Ken Buguls im Vordergrund, sondern der in ihren Texten
thematisierte kreisformige Migrationsverlauf - Emigration und Riickkehr in

235 Vgl. Martins, »Polyphonic Disconcert around Polygyny, in: Cahier d’Etudes africaines,
2015, S. 798.

236 Alpha Noél Malonga, »Migritude, amour et identité. Lexemple de Calixthe Beyala et Ken
Buguls, in: Cahiers d’Etudes Africaines, 46, 181, 2006, S. 169-178, S. 170.

237 Vgl. Moura, Littératures francophones et théorie postcoloniale, 1999, S. 160.

238 Vgl. Benaouda Lebdai, »Les écrivains migrants : constructeurs d’'une globalisation équili-
brée Afrique/Europe, in: Ecrire IAfrique-Monde. Les Ateliers de la pensée, sous la direction
de Achille Mbembe et Felwine Sarr, Dakar: Jimsaan, 2017, S. 79-95, S. 85.

239 Christiane Ndiaye und Josias Semujanga, »L’Afrique subsaharienne, in: Ndiaye, Introduc-
tion aux littératures francophones, 2004, S. 63-139, Abschn. 53.

157

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

den Senegal -, der fiir diese Wissenschaftler einen Initiationsweg représen-
tiert, durch den und auf dem die Protagonistin den Wert ihrer kulturellen
Verwurzelung zu schitzen lernt.240

Auch im autobiografischen Roman Le Baobab fou wird die Migration
thematisiert, wobei hier fiir die meisten Wissenschaftlerinnen, wie z.B.
d’Almeida, de Larquier, Diop, Asaah und Martins, die vergeblichen Assimi-
lationsversuche der Ich-Erzéhlerin im Zentrum stehen, die, anfanglich durch
die koloniale Schulbildung motiviert und dann durch den Europaaufenthalt
intensiviert, zuerst zu Entfremdung und letztendlich zum Identitétsverlust
fithren.?*! Der Ausloser fiir die leidvolle Suche nach Identitit und Zugehorig-
keit wird in der franzdsischen Kolonialzeit gesehen, wobei die Protagonistin
des Romans, so Walker, metonymisch fiir alle Afrikanerinnen zu sehen ist:
»According to Ken, the French school turned everything >upside down, [sic]<
shook up everything, and hurled Africans into a perpetual state of alienati-
on«.242

In dieser Interpretationslogik ist das Ziel des literarischen Textes von Ken
Bugul, die Identitétskrise des postkolonialen Afrikas in kausalen Zusammen-
hang mit der Kolonialzeit zu bringen, wie das auch Man hervorhebt.?** Diese
Perspektive auf den Roman Le Baobab fou wird in der Sekundérliteratur im-
mer wieder durch das folgende Zitat belegt: »Pour justifier I'indéfinissable, le
choc de la colonisation, comme si tous les grands maux du monde, que '’hom-
me noir avait subis, avaient créé une nouvelle dimension dans mes rapports
avec les gens que je connaissais« (BF, 135), aus dem, wie beispielsweise bei
Azodo, vor allem der Begriff >le choc de la colonisation< angefithrt wird:
»The erosion of intimate ties and relationships, presented as a consequence
of the >choc de la colonisation« [...] culminates in an atmosphere of incom-
municability within her familiy.«?4* Einige Wissenschaftler, wie Gehrmann

240 Vgl. Malonga, »Migritude, amour et identité«, in: Cahiers d’Etudes Africaines, 2006, S.173.

241 »[..]scholars such as d’Almeida (1994), de Larquier (2009, Mahou (2012), Silva (2017),
and Diop (2020) have focused on the protagonist’s alienation and identity crises [...]J«.
Asaah, »Primacy, polemic, and paradox in Ken Bugul’s The abandoned baobab«, in: Legon
Journal of the Humanities, 2020, S. 37. Siehe auch Martins, »Polyphonic Disconcert around
Polygyny«, in: Cahiers d’Etudes africaines, 2015, S. 798 u.a.

242 Vgl. Keith L. Walker, Countermodernism and Francophone Literary Culture. The Game of
Klipknot, Durham: Duke University Press, 1999, S.176.

243 Vgl. Michel Man, La folie, le mal de IAfrique postcoloniale dans le Baobab fou et la folie
et la mort de Ken Bugul, Columbia: University of Missouri, 2007, S.13: core.ac.uk/reader/
62761597 (27.01.2023).

244 Hierzu als eines von vielen Beispielen: Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul, 2009,
S.37.

158

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

und Watson, sehen die Quelle des inneren Leids der Protagonistin jedoch
nicht im kolonialen Einfluss, sondern in einem Erlebnis aus der Kindheit
der Ich-Erzahlerin, die im Alter von funf Jahren von ihrer Mutter verlassen
wurde, was sie nachhaltig traumatisierte.?4>

In Bezug auf den titelgebenden Baobab des Romans ldsst sich feststellen,
dass bisher nur wenige Wissenschaftlerinnen bei ihren literaturwissenschaft-
lichen Untersuchungen den Fokus auf den Affenbrotbaum (frz. Baobab) ge-
richtet haben. Diese Untersuchungsrichtung werde ich einschlagen, um die
Funktionen dieses Elements fiir den Roman Le Baobab fou aufzudecken. Die
meisten Wissenschaftler, wie Asaah, die den Schwerpunkt auf den Baobab
legen, analysieren ihn in den meisten Fillen ausschliefilich im Kontext des
literarischen Textes und interpretieren ihn als Alter Ego der Ich-Erzahlerin46,
die bei ihrem Aufenthalt in Europa stets ein wenig >verriickter< wird: »[...] les
milliers de larmes contenues dans mon ame [...] qui m’entrainaient dans une
espece de folie sans espoir« (BF, 113). In dieser Interpretationslogik wird das
Adjektiv im Titel >der verriickte Baobab« erklart.

Auch Hitchcott sieht im Baobab den »polysemic signifier of Ken Bugul’s
autonomous self«?¥’. Die mystische Episode, bei der das Kleinkind sich
unter dem Baobab die Amber-Perle ins Ohr driickt, interpretiert Hitchcott
als Symbol fiir die vernachlidssigte Kindheit und den Verlust der Mutter.
Laut Hitchcotts Interpretation wird der Baobab verriickt durch die parallel
ablaufenden Prozesse der Assimiliation und gleichzeitigen Entfremdung der
Ich-Erzdhlerin.?#® Der letztendliche Tod des Baobabs lésst sich jedoch mit
dieser Interpretationslogik nur schwer in Einklang bringen.

Fiir einige Wissenschaftlerinnen, wie beispielsweise Asaah, symbolisiert der
Baobab durch seine Langlebigkeit und Regenerationsfahigkeit einen Schutz-
schild fur die Ich-Erzahlerin gegen die koloniale Hegemonie?*®, da der Baum
seinen Ursprung in der chthonischen Sphare habe, also der unterirdischen

245 Vgl. Susanne Gehrmann, »Ken Bugul: Le baobab fou, in: Kindlers Literatur Lexi-
kon (KLL), Heidelberg: Springer-Verlag, S.1: doi.org/10.1007/978-3-476-05728-0_9159-1
(21.11.2022); oder Julia Watson, »Exile in the Promised Land. Self-Decolonization and
Bodily Re-Membering in Ken Bugul’s The Abandones Baobab, in: Gisela Brinker-Gabler,
Writing New Identities. Gender, Nation, and Immigration in Contemporary Europe, Lon-
don: University of Minnesota Press, 1997, S.143-167, S. 143 u.a.

246 Vgl. Asaah, »Primacy, polemic, and paradox in Ken Bugul’s The abandoned baobab, in:
Legon Journal of the Humanities, 2020, S. 37.

247 Nicki Hitchcott, Women Writers in Francophone Africa, Oxford: Berg, 2000, S. 64.

248 Vgl. ebd.

249 Vgl. Asaah, »Primacy, polemic, and paradox in Ken Bugul’'s The abandoned baobab«, in:
Legon Journal of the Humanities, 2020, S. 44.

159

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Welt des Todes, und damit unantastbar sei.?>® Die Tatsache, dass der Baobab
letztendlich stirbt, interpretiert Gehrmann als Metapher fiir eine schwierige
Riickkehr der Ich-Erzdhlerin.?! Bei dieser Interpretation widersprechen sich
Unsterblichkeit und Sterblichkeit, Schutz und Schutzlosigkeit.

Lee-Ferrand entwickelt ihre Argumentationslinie um die Begriffe Verwur-
zelung und Entwurzelung, die sie ebenfalls in direkten Bezug zum Baobab
bringt. Der Baum symbolisiert hier einerseits die Verwurzelung, die Starke
und Standhaftigkeit der Gemeinschaft. Dariiber hinaus gilt er als Symbol des
Wissens, denn er ist der Zeitzeuge der afrikanischen Geschichte,?? worauf
im Roman Le Baobab fou mehrfach hingewiesen wird, auch in Bezug auf die
Kolonialzeit: »Les baobabs étaient les témoins de I'entrée de I'école francaise.
Témoins silencieux qui eurent a raconter plus tard« (BF, 139). Auf der anderen
Seite symbolisiert der Baobab in der Argumentationslinie von Lee-Ferrand
die Entwurzelung, d.h. die Loslosung aus der verwurzelten Gemeinschaft. Die
Entwurzelung wird durch die Ich-Erzdhlerin und ihre Leidensgeschichte in
Europa reprisentiert.>3 Diese Interpretation basiert von vornherein auf dem
Paradoxon eines zugleich verwurzelten und entwurzelten Baobabs.

Rangira geht einen zaghaften Schritt in die Richtung der Methode der
ethnocritique und setzt den Baobab in Bezug zur auflertextuellen Realitét, um
ihm die mythischen Krifte zuzusprechen, die er beispielsweise in der Kultur
der Dogon innehat: »Le baobab représente le dieu créateur Amma, résumant
en sa personne tous les dons quil a faits aux hommes«.?>* Sie setzt diese
mythische Funktion des Baobabs in Bezug zur mythischen Vorgeschichte
Kens, und schlieit daraus, dass Ken Bugul in ihrem Roman das strukturelle
Schema des Gartens Eden reproduziere und die von den Kindern Fodé und
Codou geerntete Baobab-Frucht die Erbstinde darstelle.?%

Rangira bezieht sodann den Diebstahl des Zuckers, den Streit zwischen
den Geschwistern, den wiitend ausgespuckten Baobab-Kern, der vom Wasser
aus dem Krug der Mutter befeuchtet wird — und als symbolischer Inzest
gedeutet werden kann - auf die Weissagung eines >Verriickten<, der beim

250 Vgl. ebd., S. 571.

251 Vgl. Gehrmann, »Ken Bugul: Le baobab fou«, in: Kindlers Literatur Lexikon (KLL),
link.springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-476-05728-0_9159-1 (06.06.2024).

252 Vgl. Déborah Lee-Ferrand, »Enracinement et déracinement gustatifs dans Le Baobab fou«,
in: Nouvelles Etudes Francophones, 32, 2, 2017, S.170-183, S.176.

253 Vgl. ebd,, S.171.

254 Vgl. Béatrice Gallimore Rangira, »Pour une lecture mythique du Baobab fou de Ken
Bugul, in: Présence Africaine, 161/162, 2000, S. 240-252, S. 242.

255 Vgl. ebd., S. 244.

160

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Baobab lebt:2¢ »Ce baobab est lié a un événement qui va bouleverser une
génération entiere« (BF, 26). Letztlich reprasentiert der Tod des Baobabs
fiir Rangira den symbolischen Untergang Afrikas beim Kontakt mit dem Wes-
ten.?”” Insgesamt erscheint diese Interpretation plausibel, aber die Zusammen-
hénge zwischen der mythischen Bedeutung des Baobabs bei den Dogon, dem
Paradies, der Erbsiinde, dem Inzest, dem Verriickten und dem letztendlichen
Untergang Afrikas gehen nicht klar aus dem literarischen Text Le Baobab fou
hervor.

Die Erbsiinde mit der Verbannung aus dem Paradies steht auch im Zen-
trum der leider nur partiell Giberzeugenden Interpretation Thompsons, die
darauf hinweist, dass der Baobab tot erscheinen mége, aber seine Wurzeln
noch sehr lebendig seien. Fiir sie ruft der literarische Text Ken Buguls dazu
auf, die Wurzeln des Lebensbaums zu finden und wiederzubeleben, um so-
dann ein Gleichgewicht aus Modernitidt und Tradition herzustellen.?>® Die
mystischen Krifte, die den Baobab umgeben, sieht Thompson auch in dem
im Roman beschriebenen Licht, das die Hiitten, den Sand, die Tiere und
Menschen in gelbe Farbe taucht.?> Walker geht noch weiter und verbindet
die goldgelbe Farbe des Lichts mit der Amber-Perle, die zusammen mit dem
Baobab-Kern Symbole fiir die Fruchtbarkeitsgottin Persephone seien, die fiir
einen kontinuierlichen Lebenszyklus und die Wiederauferstehung steht.?° Er
untermauert seine Interpretation mit der Annahme, dass die Baobab-Frucht
oder ihr Fruchtfleisch gelb sei. In Walkers Vorstellung sei die Baobab-Frucht
eine >seltene< Frucht und ihr Fruchtfleisch sei >saftig<.26! Watson stellt dar,
dass aus der Baobab-Frucht ein Getrdnk hergestellt wiirde, indem man sie
»mit Milch vermische«.262

Insgesamt erscheinen die zuvor genannten Assoziationen, die teilweise auf
Nichtwissen beruhen, auf den ersten Blick plausibel, ergeben aber eine in
sich wenig kohérente Aussage. Der hier angefiihrte kurze und unvollstindige
Uberblick der Forschungsliteratur zeigt deutlich die Widerspriichlichkeit im

256 Vgl. ebd.

257 Vgl. Rangira, »Pour une lecture mythique du Baobab fou de Ken Bugul, in: Présence
Africaine, 2000, S. 251.

258 Vgl. Chantal P. Thompson, »The Myth of the Garden of Eden and the Symbolism of the
Baobab Tree in West African Literature«, in: Kamal Salhi (Hrsg.), Francophone Post-Colo-
nial Cultures, Maryland: Lexington Books, 2003, S. 90-101, S. 99.

259 Vgl. ebd., S.92

260 Vgl. Walker, Countermodernism and Francophone Literary Culture, 1999, S. 180.

261 Vgl. ebd.

262 Vgl. Watson, »Exile in the Promised Land, in: Gisela Brinker-Gabler, Writing New Identi-
ties, 1997, S.153.

161

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Werk Ken Buguls, die teilweise den als klassisch zu bezeichnenden literatur-
wissenschaftlichen Untersuchungsmethoden geschuldet ist und deren Bemii-
hung, den Text in die europdische Literaturtradition zu zwéngen, wie das
Miller folgendermaflen beschreibt:

Westerners have tried to produce global descriptions that will make Africans fit into
the Western categories of »religion«, »psychology«, and »literature«. Titles such as
[..] Oedipe noir and The Black Decameron, reveal an impulse to assimilate and
westernize in the process of explaining and making known. No one would call La
Chanson de Roland The White Sunjata.?%®

Mit der literaturethnologischen Methode der ethnocritique, die den Fokus
ihrer Untersuchung auf den Baobab ausrichtet, kénnen sich einige der hier
angefithrten paradoxen Interpretationen auflosen. Es kann damit belegt wer-
den, dass umfassende textexterne und kulturspezifische Informationen unab-
dingbar fiir eine textnahe Analyse und Interpretation sind. Bevor der Text
in der Perspektive der ethnocritique betrachtet wird, gibt das folgende Un-
terkapitel zunichst einen Uberblick iiber die Handlung und den Diskurs
des Romans Le Baobab fou, wobei schon hier die Funktionen des Baobabs
hervorgehoben werden, da er auch im weiteren Verlauf im Zentrum der
Untersuchung stehen wird.

2.3.2 Die Romanhandlung und der Diskurs

Der Roman Le Baobab fou ist in zwei ungleiche Teile gegliedert, die mythi-
sche Vorgeschichte von Ken (Pré-histoire de Ken, ca. 30 Seiten) und die
autobiografische Geschichte der Ich-Erzéhlerin Ken (Histoire de Ken, ca. 190
Seiten), die beide in der Vergangenheitsform geschrieben sind. Der erste Teil
hat keine realhistorische Rahmung und scheint als mythische Erzdhlung in
einer vorzeitlichen Dimension angesiedelt zu sein. Die zeitliche Rahmung
des zweiten Teils bewegt sich — ohne prézise Datumsangaben - zwischen der
Unabhingigkeit Senegals im Jahr 1960264, den studentischen Aufstinden des
Jahres 1968 in Europa (vgl. KB, 125) und der allgemeinen Umbruchstimmung
im Europa der 1960er-Jahre, die gekennzeichet war von Friedensbewegungen,
der sexuellen Revolution und einer innovativen Kunstszene.

263 Christopher L. Miller, Theories of Africans. Francophone Literature and Anthropology in
Africa, Chicago: The University of Chicago Press, 1990, S.11.

264 Vgl. Ken Bugul, Le Baobab fou, Paris: Présence Africaine Editions, 2009, S.176. Nachfol-
gende Zitate aus dem Roman Le Baobab fou werden im Flieltext eingefiigt mit dem Kiirzel
BF und der Seitenzahl.

162

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Die erzdhlte Zeit weist zwei abrupte Briiche auf und springt zuerst von
Kens Vorgeschichte, die ihre fritheste Kindheit erzdhlt, direkt in ihr junges
Erwachsenenalter, mit dem die Geschichte Kens beginnt. Ab diesem Moment
folgt die Erzdhlung einem chronologischen Verlauf bis kurz vor Ende des
Romans, wo in einer lingeren Digression chronologisch die Zeitspanne zwi-
schen frithester Kindheit und jungem Erwachsenenalter dargestellt und damit
die Erzahlung vervollstindigt wird. Nach dieser Binnenerzéhlung springt die
Narration auf die priméare Erzdhlung zuriick, die kurz darauf endet. Auf der
sprachlichen Ebene lésst sich feststellen, dass nur wenige Wolof-Worter im
Text verwendet werden und sie zumeist durch eine Fufinote iibersetzt oder er-
klart werden.?%® Viele dieser Worter sind Namen von typisch senegalesischen
Heilkrautern und Badumen, was die besondere Rolle unterstreicht, die der
Flora im Roman Le Baobab fou zukommt.

Der Baobab (dt. Affenbrotbaum) ist zentrales Element und symbolische
Rahmung des Romans Le Baobab fou: »Le theme dominant, désigné par
le titre du livre, se manifeste par le mot »baobab«. Ce terme, apparem-
ment monosémique, acquiert, par connotation et association, une étonnante
polysémie«.26¢ Der Baobab liefert nicht nur den Titel, sondern pragt sowohl
den ersten Teil der Vorgeschichte als auch den zweiten Teil der Geschichte
Kens und ist quasi mit der gesamten Erzéhlung verwachsen. So nimmt die
Vorgeschichte Kens nicht nur im senegalesischen Dorf Gouye (Wolof: guy,
frz. Baobab, dt. Affenbrotbaum?®”) (vgl. BF, 13), sondern auch dem >Land der
Baobab-Bdume« (vgl. BF, 28) ihren Anfang.

Eine extradiegetisch-heterodiegetische Erzahlstimme berichtet von dem
Dorf in der Region Ndoucoumane, wo ein Geschwisterpaar, der Junge Fodé
und das Madchen Codou, aufwichst. Es sind die beiden einzigen Vornamen,
die in diesem ca. 30 Seiten langen ersten Teil genannt werden. Alle anderen
Figuren tragen unpersonliche Bezeichnungen wie la meére, le pére etc. Die
Mutter der Kinder beschwert sich {iber deren Faulheit, denn sie helfen ihr
nicht bei der Hausarbeit, sondern spielen in der Umgebung. Fodé erntet eine

265 Es gibt nur wenige Stellen im Text, wo Wolof-Begriffe als Namen bezeichnet werden, wie
beispielsweise der Begrift » Gor Djigen« (BF, 87) (gdor jigéen in offizieller Wolof-Orthogra-
fie), der ein zusammengesetztes Wort ist (dt. >Mann-Frau<) und >homosexueller Mannx
bedeutet.

266 Madeleine Borgomano, Voix et visages de femmes dans les livres écrits par des femmes en
Afrique francophone, Abidjan: CEDA, 1989, S. 57.

267 Der Text verrit jedoch nicht, dass Gouye bzw. guy auf Wolof Baobab bedeutet, weder
durch direkte Ubersetzung im FliefStext, noch durch eine Fufinote. Dies erschlief$t sich nur
denjenigen Personen aus der Leserschaft, die tiber Wolof-Kenntnisse verfiigen.

163

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Baobab-Frucht und die Geschwister wollen einen Saft daraus machen, wozu
sie Zucker benétigen (vgl. BF, 11). Codou bekommt von Fodé den Auftrag,
die Mutter darum zu bitten, die ihr aber keinen gibt und sie zwingt, bei der
Hausarbeit zu helfen. Fodé stielt den Zucker in der Nacht (vgl. BF, 15).

Am darauffolgenden Morgen verraten die Ameisen den Diebstahl, denn
Fodé hat den Deckel des Zuckerbehiltnisses nicht verschlossen, und Fodé
wird auch sofort vom Vater und der Mutter verdéchtigt (vgl. B, 15). Fodé
bereitet den Saft aus der Baobab-Frucht zu, teilt ihn aber nicht mit seiner
Schwester Codou, sondern sie geraten in Streit miteinander und Fodé spuckt
wiitend einen Baobab-Kern aus, mit dem er im Mund gespielt hatte (vgl. BF,
18). Eines Tages wird die Mutter an genau dieser Stelle, inmitten des Dorfes,
von einem fremden Reiter (vgl. »I’homme nerveux«; BF, 20, 23) erschreckt,
sodass ihr Tonkrug mit Wasser von ihrem Kopf herunterféllt und zerbricht.
Das auslaufende Wasser befeuchtet den Baobab-Kern, ldsst ihn keimen und
austreiben (vgl. BF, 20).

Der Baobab wichst erstaunlich schnell heran, Fodé wird zum respektablen
Mann, der bei der Feldarbeit hilft und Codou arbeitet fleiflig im Haushalt
mit. Es herrscht ein paradiesisches Miteinander im Dorf Gouye, bis zu dem
Tag, an dem Codou beim Kochen unachtsam ist und ein Feuer ausbricht,
das zuerst ihre Hiitte und dann das ganze Dorf in Schutt und Asche setzt
(vgl. BF, 22). Die Dorfbewohner siedeln um und bauen ihre Hiitten in einiger
Entfernung neu auf; brig bleiben nur der Baobab, der Friedhof und ein
>Verriickters, der sich selbst als unsterblich bezeichnet (vgl. BE, 23). Er warnt
vor dem zu schnell gewachsenen Baobab, der mit einem kommenden Ereignis
verbunden sei, der den Umbruch einer gesamten Generation zur Folge habe
(vgl. BF, 26). In dem Jahr der Feuersbrunst kommt der fremde Reiter zuriick,
um mit seiner Frau und seinen drei Kindern in direkter Ndhe zu dem noch
jungen Baobab zu siedeln (vgl. BF, 23). Bei ihrer Ankunft verliert die Frau
unter diesem Baobab eine Amber-Perle, die sich Jahre spater ein Kleinkind
ins Ohr stopft, was einen gellenden Schmerzensschrei zur Folge hat, der
die Harmonie endgiiltig zerstort: »Un cri pergant. Un cri qui venait briser
I’harmonie, sous ce baobab dénudé, dans ce village desert« (BE, 31).

Hiermit endet die Vorgeschichte Kens und in einem kurzen Zwischenteil
von drei Seiten wiederholt eine nunmehr intradiegetisch-autodiegetische Er-
zahlstimme die Szene mit dem Baobab, unter dem sich das Kleinkind die
Amber-Perle ins Ohr steckt und mit dem Schrei die Harmonie zerstort. Es
wird deutlich, dass das Kleinkind die Ich-Erzdhlerin Ken Bugul selbst ist,
womit nicht nur Geburtsort und Heimat der Ich-Erzdhlerin, sondern auch
dieses frithkindliche Trauma in direkte Verbindung zum Baobab gebracht

164

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

wird. In dem kurzen Zwischenteil, der die Vorgeschichte mit der Geschichte
von Ken verbindet, finden sich zahlreiche Ausrufe- und Fragezeichen: »Oh
Dieu, ce village, ou je suis née !« (BF, 35), »Quoi ?« (BF, 36), »Ah ! ce village
ou je suis née [...]« (BF, 37). Dieser Romanteil erhélt damit die Qualitat einer
Apostrophe, wobei nicht klar erkennbar ist, an wen sich die Erzihlstimme
wendet. Diese Ausrufe stellen einen intensiven Moment des Erinnerns dar,
das sowohl nostalgische als auch traumatische Qualititen aufweist, und wo
der Baobab eine zentrale Rolle spielt: »Le baobab et le soleil. Le soleil et le
baobab. L'imagination et la conscience [...]« (BF, 36f.).

Auf diesen knappen Ubergang folgt eine Ellipse, und die erzihlte Zeit
springt direkt vom frithesten Kleinkindalter der Ich-Erzahlerin zu ihrem
jungen Erwachsenenleben. Die Geschichte Kens beginnt somit ab dem Zeit-
punkt, an dem sie sich selbst dem Senegal per Flugzeug >entreifSt< (»sar-
racher«, BF, 42). Ab dem Moment des Aufbruchs nach Europa folgt die
Erzahlung einem chronologischen Ablauf, der immer wieder durch kurze
Analepsen unterbrochen wird, in denen hédufig der Baobab eine Rolle spielt.

Die Ich-Erzéhlerin will in Belgien ihr Studium fortfithren und sich auf die
Suche nach ihren gallischen Vorfahren machen. Doch ihre Enttduschung ist
grof3, als sie bemerkt, dass die Belgier sie nicht als ihre Verwandte anerkennen
(vgl. BF, 61). Der Belgier Louis verliebt sich in sie und ist bereit, sie zu
heiraten. Als sie von ihm schwanger wird, treibt sie das Kind jedoch ab (vgl.
BE, 76). Durch ihre Freundin Léonora lernt sie Jean Wermer kennen, die ein-
zige Romanfigur, die einen Vor- und Familiennamen erhilt (vgl. BF, 83). Er
fithrt sie ins Kiinstlermilieu ein, und Jean Wermer drangt die Ich-Erzéhlerin
dazu, mit ihm eine offene Beziehung zu fiihren mit wechselnden hetero- und
homosexuellen Partnern (vgl. BF, 87).

Sie kommt durch das Kiinstlermilieu mit Drogen in Beriihrung (vgl. BF,
92) und mit der Prostitution. Obwohl sie und Jean Wermer sich trennen,
bleibt er immer eine wichtige Bezugsperson (vgl. BF, 103). Auch Léonora
und Laure sehen sich als Freundinnen der Ich-Erzdhlerin Ken Bugul, die
jedoch eine Freundschaft vortauscht (vgl. BE, 89), denn sie fiihlt sich wie eine
Spielfigur, die in die mondédne Welt nur deshalb aufgenommen wird, damit
diese sich einer uneingestandenen Schuld entledigen kann (vgl. BF, 89). Die
Einsamkeit der Ich-Erzédhlerin wird nur zeitweise durch die Bekannschaft mit
Souleymane gelindert, der zeitweise bei ihr wohnt (BF, 113). Spater wendet er
sich jedoch von ihr ab, um mit anderen Senegalesinnen zu sympathisieren,
denn Ken Bugul kann ihm nicht das Afrika bieten, das sich mit Europa
arrangiert, sondern nur ein Afrika, das leidet und verstort versucht, sich von
seinem Leid zu befreien (vgl. BF, 131). Nachdem sie vom Tod ihres Vaters

165

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

erfahrt, reist die Ich-Erzéhlerin erstmals wieder in den Senegal, um ihm die
letzte Ehre zu erweisen, drei Monate nach seiner Beerdigung (vgl. BF, 115).
Kurz darauf kehrt sie wieder nach Belgien zuriick, wo sie >weiter dem Weg ins
Chaos folgt« (vgl. BF, 116).

Vor allem in den besonders schwierigen Momenten in Europa, wenn die
Ich-Erzdhlerin stets ein Stiickchen tiefer in ihre Lebenskrise abdriftet, wie
beispielsweise bei der Abtreibung ihres Kindes (vg. BF, 72), bei Erlebnissen
als Prostituierte (vgl. BF, 106) und beim Horrortrip auf LSD (vgl. BF, 139),
dréngt sich die Erinnerung an den Baobab auf. Es scheint, als wiirden diese
schwierigen und von Scham geprigten Momente die Erzahlerin direkt unter
den Baobab katapultieren und ihr frithkindliches Trauma erneuern: »Tout
revint. Le baobab. Le soleil. La natte du Soudan. Le cri per¢ant. La perle
d’ambre [...]« (BF, 72); »J’avais envie de courir jusqu’au village, de rester sous
le baobab et de pleurer la jusqu'a I'évanouissement de tout ce qui pourrait me
rappeler la vision de cet homme aux chairs ballantes [...]« (BF, 106). Doch
auch in den guten Momenten, die sie in Europa erlebt, kommt der Baobab
zur Sprache. Beispielsweise als sich eine ausgesprochen freundliche Frau um
die administrativen Angelegenheiten von Kens Stipendium kiimmert. Die
Ich-Erzéhlerin fiihlt sich in diesem Moment wie befreit von der Erinnerung
an ihre Baobabs: »Et je me surpris a ne pas regretter tellement le soleil, le ciel
bleu et la chaleur et les baobabs [...]« (BE, 57).

Als sie einige Zeit spiter am absoluten Tiefpunkt angelangt ist und als
drogenabhéngige Edelprostituierte nackt auf dem Bett eines Luxushotels liegt,
nur in den Nerzmantel gehiillt, den ihr Freier ihr geschenkt hat, erinnert sie
das weiche Fell an eine miitterliche Liebkosung, was eine Flut von Gedanken
auslost (vgl. BF, 155). In der dadurch ausgelosten Digression berichtet die
Ich-Erzdhlerin von ihrer Kindheit ab dem Moment ihres Schuleintritts. Und
auch in diesen Erzdhlabschnitt ist der Baobab eingewebt; beispielsweise bildet
er den Startpunkt des kleinen Pfads, der iiber die riesigen Baobab-Wurzeln
hinweg zur Schule fiihrt (vgl. BF, 139). Als Ken einige Zeit bei ihrem abwei-
senden Bruder in der senegalesischen Hauptstadt Dakar lebt, um dort die
weiterfilhrende Schule zu besuchen, sehnt sie sich nach ihrem Baobab im
Dorf, denn sie fiihlt sich umgeben von Einsamkeit und Kilte (vgl. BE, 172).

Das Gefiihl der Einsamkeit der Ich-Erzahlerin wird mehrfach hervorgeho-
ben; zum einen dadurch, dass die Mutter sie im Alter von fiinf Jahren verlasst,
zum anderen durch die Tatsache, dass sie als einziges Méadchen ihrer Grofifa-
milie die Schule besucht. Fiir den Besuch der weiterfithrenden Schulen ist
sie gezwungen, bei Bekannten und Verwandten in groferen Stadten unterzu-
kommen. Die vielen Ortswechsel machen den Erzdhlabschnitt ihrer Kindheit

166

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

und Jugend unruhig und uniibersichtlich und das aus diesen zahlreichen
Umziigen resultierende Gefiihl der Fremdheit verstarkt die Einsamkeit der
Ich-Erzdhlerin. Die Digression der Kinder- und Jugendjahre wird bis zum
Moment des Aufbruchs nach Belgien weitergefithrt und schlief$t die Liicke
zum Anfang des zweiten Teils des Romans, der Geschichte Kens.

Auf diese Analepse folgt eine weitere Episode als Edelprostituierte, die in
einem Desaster endet; einem bis zur Bewusstlosigkeit betrunkenem Freier
und seinem kliffenden schwarzen Hund. Ken schleift den bewusstlosen Mann
nachts durch das Treppenhaus hinunter auf die Strafle, wo sie ihn auf dem
Biirgersteig liegen ldsst, den bellenden kleinen Hund an seiner Seite. Danach
steigt sie die Stufen zu ihrer Wohnung hinauf, iiberzeugt davon, den Mann
umgebracht zu haben (vgl. BF, 220). Sie weint vor Verzweiflung und in diesem
Moment drangt sich auch hier der Gedanke an den Baobab auf: »Un cri
percant qui venait briser 'harmonie, sous le baobab dénudé, dans le village
désert.« (Hervorhebung wie im Original, BF, 220). Das ist der Endpunkt ihres
Aufenthalts in Belgien und die Ich-Erzédhlerin tritt enttduscht die Riickkehr in
den Senegal an zu ihrem Baobab, der in der Zwischenzeit verriickt geworden
und gestorben ist (vgl. BF, 222).

Enttauschte Hoffnungen und Hoffungslosigkeit bezogen auf die Frage der
Identitdt und Zugehorigkeit stehen im Mittelpunkt der Geschichte des Ro-
mans Le Baobab fou. Die Hoffnung auf eine erneuerte Identitdt und Zugeho-
rigkeit steht in gewisser Weise in Opposition zum Baobab, der sinnbildlich
fiir Verwurzelung, Unbeweglichkeit und Reproduktion des Immergleichen
gelesen werden kann. So wird beispielsweise die Studentenrevolte in Dakar
im Mai 1968, die ein Echo der Pariser Unruhen war, im Roman von Ken
Bugul nicht erwdhnt und auch die Unabhingigkeit Senegals wird als ent-
tduschende Niederlage dargestellt, da sie keine Rettung und eigenstindige
Identitdt mit sich brachte, sondern mit ihr nurmehr die Abhéngigkeit Sene-
gals offiziell anerkannt wurde (vgl. KB, 176). Der Roman stellt somit eine
Opposition her zwischen den Neuerungen in Europa und den unverander-
ten soziopolitischen Begebenheiten im Senegal. Das Echo der europiischen
Umbruchstimmung hallt im Le Baobab fou nur in der enttduschten Stimme
der senegalesischen Protagonistin nach, die ihre Suche nach einer neuen
Identitdt letztendlich aufgeben muss, da die erhofften Verdnderungen nicht
eingetroffen sind.

167

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

2.3.3 Der Baobab als embrayeur culturel

Der hier gewahlte Untersuchungsfokus wird auf den Baobab gelegt, der als
Metapher fiir die kulturelle Verwurzelung der Protagonistin zu lesen ist und
in der Sekundérliteratur nur sehr am Rande thematisiert wird. Es soll die
Hypothese bestitigt werden, dass in dieser kulturellen Verwurzelung der Ur-
sprung des Leids der Protagonistin liegt. Ihre inneren Qualen sind demnach
nicht entstanden durch die kolonial geprigte Schulzeit oder die in Europa
gemachten Erfahrungen, von denen der Roman bezeugt, sondern weit friiher.
Dies ist auch im Text belegt und zwar in demselben Zitat, das in der Sekun-
darliteratur stets als Argument verwendet wird, um den Ausloser allen Leids
mit dem >choc de la colonisation< zu begriinden. Denn bei niherer Betrach-
tung des Zitats im Roman Le Baobab fou und seinem unmittelbaren Kontext
wird deutlich, dass dieser Schock der Kolonisierung nicht unbedingt in einem
direkten kausalen Zusammenhang mit den schmerzhaften Erfahrungen der
Protagonistin steht, sondern auch als Vorwand, Entschuldigung und Schuldi-
ger fiir ihre >Fehltritte< dient:

Toujours le méme mouvement quand je commettais une »bétise«. Les conseils. Les
sermons. La remise en question d'un drame inexistant, seulement créé de toutes
pieces et j’y avais cru et j'étais tombée dans le piége presque volontairement. Pour
justifier I'indéfinissable, le choc de la colonisation, comme si tous les grands maux
du monde, que 'homme noir avait subis, avaient créé une nouvelle dimension dans
mes rapports avec les gens que je connaissais.

C’était le prétexte, 'excuse, le coupable.

Et cela m’arrangeait. Le désespoir de vivre menait a tout. (BF, 135)

Gerade die zwei abschlieflenden kurzen Sitze, die je einen affirmativen Absatz
bilden, lassen sich als eine bekennende Aussage lesen. Die Ich-Erzahlerin
rdumt ein, dass der >choc de la colonisation« nicht die Wurzel ihres Ungliicks
darstellt. Die Kolonisierung hat zwar durchaus sehr viel Leid ausgeldst, was
im Roman Le Baobab fou deutlich herausgestellt wird, doch sie scheint nicht
der Ursprung allen Ubels zu sein. Das wird auch formal im Text hervorgeho-
ben durch den Zeitsprung zwischen der Vorgeschichte und der Geschichte
Kens. Die fritheste Kindheit wird hier direkt verkniipft mit dem jungen Er-
wachsenenalter der Ich-Erzéhlerin, als ob in ihrer Vorgeschichte der wahre
Grund fiir jhre Emigration nach Europa und ihre Suche nach neuen Ahnen
lage. Um die Quelle des Leids zu ergriinden, das der literarische Text zum
Ausdruck bringt, muss die frithkindliche kulturelle Pragung der Protagonistin
naher betrachtet werden. Sodann kann nicht nur dem tiefsitzenden Leid,
sondern auch der Gesellschaftskritik, die dem Werk von Ken Bugul einge-
schrieben sind, auf den Grund gegangen werden.

168

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Um den Ursprung des Leids zu ergriinden, definiere ich den im Roman
allgegenwirtigen Baobab als einen embrayeur culturel?’® und untersuche seine
Verweisfunktion. Der kulturelle Indikator Baobab verweist aus dem literari-
schen Text heraus auf die auflertextuelle Wirklichkeit der senegalesischen
Gesellschaft mit ihren spezifischen kulturellen Praktiken und Konzepten den
Baobab betreffend. Die realen soziokulturellen Begebenheiten werden in Be-
zug zum literarischen Text gebracht und gestatten einen mdglichst emischen
Blick aus der Perspektive der Ich-Erzahlerin heraus. Es wird anhand der
auflertextuellen Informationen deutlich, dass sie die Grundlage dafiir bieten,
um widersprichliche und teilweise sehr textferne Interpretationen zu vermei-
den, von denen zuvor bereits einige beispielhaft aufgefithrt wurden.

Wie bereits erwéhnt, ist das Gesamtwerk Ken Buguls von Paradoxien ge-
pragt, die teilweise als ihr dsthetischer Anspruch gewertet werden konnen.
Die vorliegende Studie zielt deshalb nicht darauf ab, simtliche Widerspriiche
zu beseitigen, sondern iiber den direkten Bezug zur auflertextuellen Wirklich-
keit eine neue Perspektive auf den Text zu ermdglichen. Dariiber hinaus
macht dieser moglichst emische Blick aus der Perspektive der Ich-Erzéhlerin
deutlich, dass auch Ken Buguls Werk einen direkten Bezug zum kulturellen
Konzept jom beinhaltet.

Die kulturspezifischen Informationen zum Baobab beinhalten seine spezi-
fischen Eigenschaften und realgesellschaftlichen Funktionen, die wiederum
auf seine metaphorischen Funktionen im Roman iibertragen werden kénnen
und die iiber die in der Literaturwissenschaft geldufige Baum-Metapher hin-
ausgehen. Die folgenden Worte von Cheikh Anta Diop unterstreichen diese
Hypothese in zweierlei Weise. Zum einen wird hervorgehoben, dass die fest
verankerten Konzepte einer afrikanischen Gesellschaft eine besondere Unter-
suchungsperspektive erfordern, und zum anderen, dass dem Baobab in der
senegalesischen Gesellschaft eine spezielle Bedeutung zukommt: »le baobab
n'est pas I'équivalent du chéne. La conscience linguistique et esthétique eu-
ropéenne (et étrangere en général) n’a pas encore assimilé ces termes [propres
au terroir africain] qui ne représentent que des sons«.2%

Der Baobab ist zwar in der europdischen Literaturgeschichte nicht vollig
unbekannt, hat aber nicht dieselbe metaphorische Aussagekraft wie in Euro-
pa heimische Baume; beispielsweise die Eiche oder die Linde fiir Deutsch-
land. Der Baobab ist ein typisch afrikanischer Baum, der im Kanon der

268 Der embrayeur culturel, den ich auf Deutsch >kultureller Indikator< nenne, wird in Kapitel
1.2.4, »Die literaturethnologische Methode der ethnocritique« ausfithrlich erlautert.
269 Diop, Civilisation ou barbarie, 1981, S. 285.

169

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

europdischen Literaturgeschichte u.a. durch das literarische Werk von Saint-
Exupéry, Le Petit Prince, zu Bekanntheit gelangte.?’0 Der Baobab im Le Petit
Prince wird als gefdhrlich dargestellt, da seine schiere Gréfe den Planeten des
kleinen Prinzen bedroht.?”! Diese negative Konnotation des Baobabs steht in
Opposition zur Forschungsliteratur zum Roman Le Baobab fou, die einstim-
mig diesen Baum positiv konnotiert. Ich werde diesen Hinweis spater erneut
aufgreifen.

In Bezug auf die textexterne Realitdt kann zunéchst in botanischer Hinsicht
festgestellt werden, dass der Baobab nicht sehr geeignet ist als Palaverbaum,
wie manche Forschungsliteratur zum Roman Le Baobab fou behauptet: »[...]
the baobab is a memorable landmark in the sun-seared Sahel [..] Village
elders sit in the shade of its enormous gnarled trunk to converse«.?’? Im
Roman wird der Baobab auch an keiner Stelle in dieser Funktion dargestellt,
sondern es ist die Rede vom dobali, der als zentraler Ort dient und unter
dem gekocht, gegessen, gespielt, geschlafen, geredet und geschwiegen wird
(vgl. BE, 37, 97). Der dobali hat den botanischen Namen Ficus thonningii
Blume (Wolof: dibale, Seereer: dubalé), ist in vielen senegalesischen Dorfern
vorzufinden und als arbre de palabres sehr geeignet, da er ein hervorragender
Schattenspender ist, dank seines niedrigen Stamms und seiner ausladenden
Krone mit immergriinem Blatterwerk.?”3

Dahingegen ist der Baobab (botanischer Name Adansonia digitata L., Wo-
lof: guy, Seereer: bak) mit seinem michtigen Stamm (bis zu sechs Meter

270 Antoine de Saint-Exupéry war einer der legenddren Piloten der Luftpost Aéropostale,
die ab 1927 mit einmotorigen Flugzeugen die Route Toulouse-Saint-Louis (Senegal)
flogen. Saint-Exupéry hatte den Baobab sicher im Senegal gesehen und machte ihn
mit seinen Zeichnungen im Buch Le Petit Prince in Europa ab 1946 bekannt. Es ist
davon auszugehen, dass auch Ken Bugul das Werk kannte, denn Le Petit Prince war
Pflichtlektiire in den franzésischen Kolonialschulen. Vgl. Frederic Praud, »SENEGAL,
Au CM2, en 1951, jai lu Le Petit Prince et jai dit: >Plus tard, je serai pilote comme
Saint-Exupéry.« Mr Racabab Sall«, in: Ecrivain public biographe - paroles d’hommes et
de femmes: parolesdhommesetdefemmes.fr/senegal-au-cm2-en-1951-j-ai-lu-le-petit-prince-
et-j-ai-dit-plus-tard-je-serai (07.06.2024).

271 Der Planet droht zu zerbersten, wenn zu viele Baobabs dort heranwachsen. Die Erde des
kleinen Planeten war jedoch iibersit von Baobab-Samen, »des graines terribles [...] les
graines de baobabs«, und eine der Hauptaufgaben des Petit Prince war es, tiglich die
jungen Triebe des Baobabs aus der Erde zu reiflen: »Il faut s’asteindre régulierement a
arracher les baobabs [...]«. Vgl. Antoine de Saint-Exupéry, Le Petit Prince, Paris: Editions
Gallimard, 1946, S. 23f.

272 Watson, »Exile in the Promised Landc, in: Gisela Brinker-Gabler, Writing New Identities,
1997, S.153.

273 Vgl. Hans-Jiirgen von Maydell, Arbres et arbustes du Sahel. Leurs caractéristiques et leurs
utilisations. Weikersheim: Margraf, 1992, S. 258f.

170

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Durchmesser), seiner hohen Krone (bis 30 Meter Hohe) mit dicken, nach
oben wachsenden Asten und seinen extrem kleinen Blittern weit weniger
geeignet, um unter ihm tagsiiber Schatten und Kiihle zu finden. Dariiber
hinaus ist er nicht immergriin, sondern verliert seine Blatter, sobald er Friich-
te trigt.”* Im Roman kommt dieses Bild des >kahlen< Baobab »le baobab
dénudé« mehrfach vor (vgl. BE, 31, 36, 37) und dort werden auch seine
okonomischen Funktionen fiir die senegalesische Gesellschaft dargestellt (vgl.
BE, 28). Er gilt als einer der niitzlichsten Baume Senegals, weshalb er traditio-
nellerweise sowohl geschiitzt als auch verehrt wird. Der Baobab kann bis zu
6000 Jahre alt werden und Maydell spricht von ungefahr 30 verschiedenen
Verwendungszwecken. So sind die nahrhaften Blatter und Friichte essbar
und sie haben zudem medizinische Eigenschaften. Die Baumrinde ldsst sich
abschilen und als Seile und Schniire vielfaltig verwenden, z.B. um Korbe und
Matten zu flechten, um hier nur einige Verwendungsformen zu nennen.?”

In Bezug zum Roman Le Baobab fou muss hervorgehoben werden, dass
das Holz des Baobabs nicht verwendet werden kann, da es zu viel Wasser
enthalt, was auch seine hohe Widerstandsfahigkeit gegen Feuer und Trocken-
heit erklart.” Diese Feuerresistenz wird auch im ersten Teil des Romans Le
Baobab fou in der Vorgeschichte von Ken beschrieben, wo alle Hiitten des
Dorfes einer Feuersbrunst zum Opfer fallen, nicht aber der Baobab. Der Text
suggeriert an dieser Stelle, dass der Baobab iiber magische Krifte verfiige,
denn »le feu avait pris le départ devant lui et les vents lui tournaient le dos«
(BF, 23).

Der Baobab speichert das Wasser in seinem Stamm und den Asten, jedoch
nicht in seinen ellipsenformigen, circa 20 Zentimeter langen Friichten. Perfekt
isoliert durch eine samtige, griinbraune, hélzerne und sehr harte Schale, be-
inhaltet das weife Fruchtfleisch mit den unzéhligen Samen kaum Feuchtigkeit
und ist staubtrocken. Dies erklart auch, warum in Kens Vorgeschichte die
Geschwisterkinder Fodé und Codou Wasser benétigen, um aus dem Frucht-
fleisch einen Saft zuzubereiten. Der Geschmack der Baobab-Frucht ist sehr
sauer, was wiederum erkldrt, warum die Kinder den Saft mit Zucker versiifSen
wollen.?”” Walkers und Watsons Annahmen, dass die Frucht saftig sei, wie

274 Vgl. ebd., S. 134-138.

275 Vgl. von Maydell, Arbres et arbustes du Sahel, 1992, S. 137f.

276 Vgl. ebd., S.137.

277 Die Ich-Erzéhlerin spricht von ndiambdme, um zu erldutern, was die Kinder mit dem
Wasser und dem Zucker machen wollen. Die Fufinote zum Wolof-Wort erklart, dass die
Frucht im Wasser geknetet wird (vgl. BF, 11). Njambaan I- ist die Substantivierung vom

171

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

bereits zuvor angefiihrt, treffen somit nicht zu und geben auch nicht wieder,
was im Text von Ken Bugul dargestellt wird, sondern sind einer - sicher auch
kulturell bedingten — Imagination entsprungen.

Auch die Vermutung, dass die Baobab-Frucht gelb sei, und daher von
einigen Wissenschaftlerinnen als gottlich konnotiertes (Gold-)Gelb — mit Ver-
weisfunktion auf das Paradies — beschrieben wird, muss revidiert werden.
Zum einen ist die Baobab-Frucht nicht gelb, sondern die duferste samtartige
Schicht ist griinbraun und das innen liegende Fruchtfleisch weiff. Zum an-
deren steht die Farbe Gelb im Roman Le Baobab fou fiir die Trockenzeit,
wihrend der gelbliche Sand vom Wind aufgewirbelt wird und die Atmosphire
und alles in ihr befindliche gelb farbt (vgl. BE, 18): »[..] ou il ny avait que
le soleil, les sables jaunes, les baobabs, ol les apres-midi ressemblaient a une
arene de corrida [...]« (BF, 179). Diese Jahreszeit hat wenig paradiesische Ei-
genschaften und ist eher eine Zeit des Uberlebenskampfes, in der mit extrem
wenig Wasser ausgekommen werden muss. Es ist genau dieser Zeitpunkt, als
die Mutter vom >nervosen«< Reiter aus dem Norden erschreckt wird und ihr
Wasserkrug zu Boden fillt, zerbirst und das wertvolle Wasser in den Boden
sickert. In dieser Diirrezeit, in der viele Pflanzen und Lebewesen sterben,
keimt der Baobab-Samen wie durch ein Wunder (vgl. BF, 20) und entgegen
dem Jahresrhythmus. Auch dieses Detail soll spater nochmals aufgegriffen
werden.

Der Baobab mit seiner extremen Resistenz gegen Hitze und Trockenheit,
seinen vielféltigen Verwendungsmdglichkeiten und Heilkréften, und nicht
zuletzt seiner auflergewShnlichen Langlebigkeit nimmt einen zentralen Platz
in der senegalesischen Gesellschaft ein, was sich auch im politischen Kontext
widerspiegelt. So gilt der Baobab — zusammen mit dem Léwen - als Emblem
des Senegals und ist auf dem zweiteiligen Siegel der Republik abgebildet.?”®
In einem wissenschaftlichen Artikel aus dem Jahr 2000 wird Altprésident
Abdou Diouf als Baobab bezeichnet, den Abdoulaye Wade entwurzelt habe,
da er ihn durch die gewonnene Wahl im Présidentschaftsamt abloste.?”® Die
politische Bildkraft des Baobabs fiir die senegalesische Gesellschaft entspringt

Verb jamb, das bedeutet >in Wasser aufweichen«. Vgl. Diouf, Dictionnaire wolof-frangais,
2003, S. 256f.

278 Der Baobab und der Léwe sind seit der Unabhéngigkeit Senegals, mit Dekret vom 10. Ok-
tober 1960, Emblem und auf dem Siegel der Republik abgebildet. Vgl. »Le sceau et les
symboles de la République du Sénégal«, in: Présidence du Sénégal: www.presidence.sn/pre
sidence/le-sceau (06.02.2023).

279 Vgl. Momar Coumba Diop et al., »Le baobab a été déraciné. Lalternance au Sénégal, in:
Politique africaine, 2,78, S.157-179.

172

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.presidence.sn/presidence/le-sceau
https://www.presidence.sn/presidence/le-sceau
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.presidence.sn/presidence/le-sceau
https://www.presidence.sn/presidence/le-sceau

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

neben seinen 6konomischen und medizinischen auch seinen mythischen und
mystischen Funktionen.

Baobabs wurden haufig als zentrale Treffpunkte genutzt, um dort Zeremo-
nien und Festivititen abzuhalten.?8? Bei diesen Baobabs traten Geschichtener-
zéhler auf, es wurde musiziert und getanzt.?8! Viele Baobabs gelten bis heute
als heilige und mystische Orte, wie der Baobab sacré de Fadial, zu dem
regelmaflig Einheimische wie auch Touristen pilgern. Ein relevantes Detail
ist, dass dieser Baobab von Fadial — wie viele andere ebenfalls - als letzte
Ruhestitte fir die Griots diente, die senegalesischen Geschichtenerzahler.?8?
Diese besondere Funktion des Baobabs, als Grab der Griots, muss auch in
Bezug gesetzt werden zum Roman Le Baobab fou, denn auch Azodo bemerkt:

Given its special attributes, namely longevity, endurance and inversion, this sacred
African tree [baobab] embodies the multiple tensions and contradictions associated
with subaltern subjects, primarily women belonging to colonized societies. In doing
so, it also represents the tomb of the griotte, the sacred female oracle, with whom
Ken Bugul utlimately reunites in her return.?8?

Dieses Zitat unterstreicht die wesentliche Bedeutung des Baobabs fiir den
Roman von Ken Bugul, wobei die Rolle als Grab der Griotte nur angedeutet
wird. Es erscheint lohnenswert, diesen eigentiimlichen Brauch genauer zu be-
trachten, um im Sinne der literaturethnologischen Methode der ethnocritique
eine weitere Perspektive auf den Roman Le Baobab fou zu erdffnen. Hierzu
wird im nédchsten Schritt diese besondere Verwendung der Baobabs in den
Gesamtkontext der historischen Gesellschaftsstrukturen Senegals gestellt.

2.3.4 Die Griots und ihre besondere Beziehung zum Baobab

Das umfassende Werk von Abdoulaye-Bara Diop, La société Wolof. Tradition
et changement. Les systémes d’inégalité et de domination, weist schon im Titel

280 Aus meiner personlichen und langjahrigen Erfahrung als Reiseleiterin im Norden Senegals
weif§ ich, dass sich diese besonderen Baobabs in der landlichen Region stets auflerhalb der
Dorfer befinden. Sie werden damit zu einem dorfexternen Treffpunkt fiir alle umliegenden
Dorfer bzw. deren Bewohnerschaft.

281 Vgl. »Le Baobab«, in: Senegal Online: S. 8: www.senegal-online.com/flore-du-senegal/le-ba
obab/ (08.02.2023).

282 Vgl. Ndeye Fatou Diéry Diagne, »Baobab sacré de Fadial - I'ancien cimetiere des griots
résiste au temps«, in: AllAfrica.com, Gale General OneFile, 2020: link.gale.com/apps/doc/
A635395900/ITOF?u=Freiburg&sid=ebsco&xid=fclfbae9 (21.11.2022).

283 Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul, 2009, S. 48.

173

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.senegal-online.com/flore-du-senegal/le-baobab
https://www.senegal-online.com/flore-du-senegal/le-baobab
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.senegal-online.com/flore-du-senegal/le-baobab
https://www.senegal-online.com/flore-du-senegal/le-baobab

2. Teil

darauf hin, dass es in Teilen der senegalesischen Gesellschaft eine hierarchi-
sche Sozialordnung gibt, die mit Ungleichheit und Dominanz einhergeht. Ken
Buguls autobiografischer Roman spielt im damaligen Konigreich Saloum, der
Region Ndoucoumane, in der vornehmlich Seereer angesiedelt waren. Die
beiden ethnischen Gruppen Wolof und Seereer sind durchaus miteinander
vergleichbar, wie schon an anderer Stelle dieser Arbeit angemerkt.?84 Beide
Volksgruppen besafien eine hierarchische Gesellschaftsstruktur und, wie u.a.
schon in Kapitel 2.2.6, »Der Lehrer Ndétare, die Bildung und das Konzept
tegin« erwahnt, zwei sich iiberlappende Sozialordnungssysteme.?8> Diese Sys-
teme waren laut Abdoulaye-Bara Diop die Standeordnung (systéme dordres),
die sich mit den Konigreichen ab dem 14. Jahrhundert entwickelten und das
weit éltere Kastensystem (systéme de castes), das lange vor den Konigreichen
existierte.

Diese beiden hierarchischen Ordnungssysteme werden in der gesellschaft-
lichen Wahrnehmung miteinander vermischt und so auch bei Senghors Dar-
stellung des Kastensystems, anhand dessen er das kulturelle Konzept jom
erlautert. Er definiert fiir die Seereer fiinf Kasten, die hierarchisch angeordnet
seien — an erster Stelle der Konig, an zweiter die Gellwars oder Noblen
(ehemalige Malinke-Eroberer), an dritter Stelle die Freien (bzw. die Bauern),
an vierter Stelle die Handwerker und an fiinfter Stelle die »Sklaven«.28 Er
vermischt hier die Staindeordnung, zu der Kénig, Noble und »>Sklaven« zihlen,
mit dem Kastensystem, zu dem >Freie< und Handwerker gehoren und das im
Folgenden niher veranschaulicht wird.

Die soziale Stratifizierung des Kastensystems scheint auf den ersten Blick
nur eine Aufteilung in Berufsfelder zu sein. Doch die einzelnen Kasten be-
inhalten ein weiteres Regelwerk, das beispielsweise die Endogamie, die Verer-
bung der Kastenzugehdrigkeit, die hierarchische Anordnung und die daraus
resultierende Verachtung und Ausgrenzung einzelner Kasten umfasste.8” Die-
ses sehr alte soziale Ordnungssystem gilt zwar als archaisch, ist aber nach wie

284 Ich wiederhole an dieser Stelle das Zitat: »En réalité les frontieres humaines entre les
Wolof et leurs voisins mandingues ou Séreres étaient bien laches et il y avait plutot
interpénétration que séparation nette des peuples.« Cissoko, »Civilisation wolofo-sérére«,
in: Présence Africaine, 1967, S.124.

285 Vgl. (hier handelt es sich ebenfalls um eine Wiederholung): »Nous distinguons, dans la
société wolof, deux systems superposés [...] celui des castes et celui des ordres. Le premier
certainement plus ancien, antérieur 2 la formation de I'Etat.« Diop, La société Wolof, 1981,
S.36.

286 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 47.

287 Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 36.

174

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

vor lebendig - so Diop im Jahr 1981 -, und halt sich mit einer bemerkenswer-
ten Beharrlichkeit, ordnet Gruppen, bestimmt den Status, die Funktionen und
Verhaltensweisen der Menschen.?8® Laut Diop war die senegalesische Gesell-
schaft in vier Kasten eingeteilt, wobei er darauf hinweist, dass die hierarchisch
hochste Kaste der géér falschlicherweise als die der »>Freien< oder »Adligen«
bezeichnet wird. Es handelte sich hier aber um >Nicht-Handwerkers, die keine
handwerkliche Betitigung ausiiben durften, sondern deren Arbeitsbereiche in
der Landwirtschaft, der Viehzucht oder dem Fischfang angesiedelt waren:

1. Les géér constituent la caste supérieure, qu’il ne convient d’appeler ni noble
ni libre, comme on le fait souvent. Ce sont des non-artisans ; leur spécialisation
professionnelle est, peut-on dire, négative : I'artisanat leur étant interdit. Ils peuvent
exercer toute autre activité : agriculture, élevage, péche, etc.

Obgleich er von vier Kasten spricht, beinhaltet Diops Unterteilung im
Grunde genommen nur zwei Kategorien (géér und fieesio) und somit die
hierarchisch hoher gestellten Landwirte, Viehziichter und Fischer (géér) auf
der einen Seite und die in der Hierarchie unten angesiedelten Handwerker
und Lobredner, Sanger, Tanzer etc. (fieefio) auf der anderen Seite. Die Hand-
werkerkaste 7ieefio ist in weitere Unterkasten aufgeteilt, je nachdem, womit
das Geld verdient wird: entweder mit den Handen oder mit dem Mund (der
Sprache, dem Gesang).

Die Kaste der Handwerker ist wiederum in Unterkasten aufgeteilt. Diese
Struktur des senegalesischen Kastensystems wird im Folgenden detailliert in
Form einer Liste aufgefithrt, um einen Gesamtiiberblick tiber die Sozialord-
nung der praaristokratischen und prikolonialen senegalesischen Gesellschaft
zu geben:

1. géér =la caste supérieure [ Landwirte, Viehziichter, Fischer etc.]

2. fieefio = le groupe inférieur divisé en castes et sous-castes

2.1 jéf-lekk = les artisans (la parole signifie : ceux qui vivent d’'un métier)
2.la tégg=les forgerons [Schmiede]

2.1.b uude =les cordonniers [Lederverarbeiter]
2.1.c seen = [auch lawbe] les transformateurs de bois [Holzverarbeiter]
2.1.d rabb = les tisserands [Weber und Farber]

2.2 sab-lekk = les griots/géwél (la parole signifie : ceux qui vivent de leurs
chants »artisans de la parole«) : les sous-groupes — aujourd’hui confon-
dus - se distinguaient par la forme de leurs chants ou la nature de
leurs instruments de musique (jusijuiikat, tamakat, lambéén, bufta) ou

288 Vgl.ebd., S.27.

175

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

simplement par leur comportement : plus ou moins grande liberté dans
les gestes bouffons et les paroles osées (toole, kura-kura) [Griots, Musiker,
Sanger, Lobredner]?%°

2.3 fioole = caste marginale, ni artisans ni chanteurs-musiciens, on les rap-
proche des sab-lekk a cause de leur liberté et de leur exces de parole
(waxkat). Ce sont des courtisans, des serviteurs, des bouffons [Hoéflinge,
Bedienstete, Narren].2%0

Die Griots stehen hierarchisch am unteren Ende der sozialen Rangordnung,
obwohl ihre gesellschaftlichen Funktionen extrem relevant waren. Wie aus
den Texten iiber sie erkennbar wird, wurden sie u.a. aufgrund ihres enor-
men Wissens iliber die Geschichte, die Genealogien und ihrer elementaren
Bedeutung fiir jede Art von Zeremonie und Festivitit zugleich geachtet und
gedchtet.

Sprechen, Musik, Tanz und Unterhaltung galten nicht als Arbeit, sondern
als Schmarotzen. Da sie weder als Landwirte, Viehziichter, Fischer (géér) noch
als Handwerker (jéf-lekk) ihren Lebensunterhalt verdienten, sondern alle die-
se Kasten fiir den Unterhalt der Griots aufkommen mussten, wurden sie
gesellschaftlich herabgesetzt und der Aberglaube iiberdauerte die Zeiten, dass
die Leichen der Griots giftig fiir Boden und Gewisser seien.?’! Sie wurden
aufgrund dieser Vorbehalte nach ihrem Tod weder auf dem Friedhof noch in
Gewassern bestattet, sondern ihre Leichen wurden in hohlen Stammen von

289 In der Geschichte Senegals hatten die Griots dariiber hinaus eine &uflerst wichtige
Funktion als Abgesandte und Vertrauenspersonen von Anfithrern und Kénigen. Sie wohn-
ten in eigenen Dérfern, die als Bildungszentren fungierten und wo die nachfolgenden Ge-
nerationen unterrichtet wurden, die Landesgeschichte auswendig zu rezitieren. Bei kriege-
rischen Handlungen war die Funktion der Griots, die eigenen Kampfer durch Lobgesange
und das Rezitieren historischer Ereignisse anzufeuern. Gleichzeitig galten sie als heilig und
durften weder verletzt noch misshandelt oder getotet werden. Ihre Unantastbarkeit ermog-
lichte eine weitere Funktion, ndmlich zwischen den kriegfiihrenden Parteien zu vermitteln.
(Vgl. Samba Diop, The oral history and literature of the Wolof people of Waalo, northern
Senegal. The Master of the Word (Griot) in the Wolof Tradition, New York/Ontario/Wales:
The Edwin Mellen Press, 1995, 243f.) Die gedchteten sab-lekk und 7ioole sind somit nicht
von der Gesellschaft ausgeschlossen und deshalb unsichtbar, sondern allgegenwirtig und
iiben mithilfe ihre Wortkunst Macht aus: »Leur rdle est important, méme si leur statut est
inférieur, dans une civilisation de loralité et une société de rang ou le prestige est fondé
sur la générosité.« (Diop, La société Wolof, 1981, S. 88) Die sab-lekk und 7ioole sind zwar
abhingig von den géér, die sie fiir ihre Dienste bezahlen, aber sie haben auch die Macht,
diese Bezahlung zu erzwingen. Thre Macht besteht u.a. darin, dem Einzelnen Prestige bzw.
jom zuzusprechen.

290 Vgl. ebd., S.34.

291 Vgl. ebd,, S. 40.

176

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Baobabs abgelegt.??2 Diop zitiert aus einem Bericht iiber die Griot-Graber in
Baobabs aus der Mitte des 19. Jahrhunderts:

A. Raffenel rapporte, au milieu du XIX® siecle, une coutume, qui a persisté jusqu'a
une époque récente, refusant aux griots lenterrement, leur sépulture devant étre les
troncs creux des baobabs (appelés encore de nos jours guy géwél : baobabs a griots).
Cette répulsion a leur égard s’étendait aux castes artisanales (tisserands, savetiers,
forgerons) comme nous le révéle A. d¢’Almada - a la fin du XVI¢ siecle [...].

Aucune de ces informations sur les relations intercastes dans le passé lointain
et proche ne peut surprendre, quand on connait la société wolof, méme si ces
comportements se sont atténués et si les formes d’intouchabilité ont pratiquement
disparu bien que les croyances qui leur sont relatives persistent.

Nos enquétes nous ont montré qu’il existe encore des villages restés traditionnels —
peu nombreux - ol les fieefo, et particulierement les griots, ne peuvent résider ni
méme passer la nuit. Jusqu'a ces derniéres années, des villages refusaient I'enterre-
ment des griots et, dans un certain nombre, ils ont encore leur cimetiere propre. 293

Mit diesem Zitat wird zum einen die traditionelle Verbindung zwischen dem
Baobab und den Griots deutlich, aber auch die in der senegalesischen Ge-
sellschaft nach wie vor iibliche Marginalisierung bestimmter Personengrup-
pen. Von dieser Art Ausgrenzung wird noch im Dezember 2021 von der
Mediengruppe AllAfrica Global Media berichtet, als im Dorf Pout Dagné der
Dorfchef verbot, dass eine Griotte auf dem Dorfiriedhof beerdigt wurde.?%
Auch G. Mollien berichtete schon Anfang des 19. Jahrhunderts iiber eine
gesellschaftlich so tief verankerte Verachtung gegeniiber der Kaste der Griots
und derjenigen der Handwerker, dass nicht einmal die Sklaven bei diesen
Kasten nach Ehepartnerinnen suchten: »G. Mollien confirme [...] ce mépris
profond a I'égard des griots et des artisans, chez qui méme les esclaves ne

292 »Dans le Cayor et dans le pays de Dakar, aux environs de Gorée, on place, apres leur
mort, les griots dans des baobabs creusés. Ils y sont debout et couverts de leurs plus
beaux vétements ... Labat, d’accord en ceci avec Jobson, explique cet usage, qui n’est point
suivi dans la haute Sénégambie, par le mépris public attaché a cette classe d’individus. Ce
mépris contenu pendant leur vie par le besoin qu’on a de leurs bouffonneries, et de leur
musique, se manifeste apres leur mort par un refus de sépulture.« Anne Raffenel, Voyage
dans lintérieur de IAfrique, Paris: A. Bertrand, 1846, S.19, zitiert in Diop, La société Wolof,
1981, Fufinote S. 39.

293 Ebd., S.38f.

294 Sadikh Niass, der Generalsekretdr der Rencontre africaine pour la défense des droits de
I’Homme, spricht laut diesem Artikel von einer inakzeptablen Diskriminierung und von
Praktiken, die einer anderen Epoche angehérten. Vgl.: »Tollé apres le refus d’enterrer une
griotte dans le cimetiere d’un village«, allAfrica.com, 29.12.2021: link.gale.com/apps/doc/
A688193606/AONE?u=freiburg&sid=ebsco&xid=ca5eacbe (15.03.2023).

177

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

voudraient pas prendre épouses«.?®> Hier ist erneut die Vermischung der
beiden sozialen Ordnungssysteme sichtbar, denn mit dem Begriff >Sklavenc«
wird der Bezug auf die Stindeordnung hergestellt, die Begriffe >Griots< und
>Handwerker« beziehen sich jedoch auf das Kastensystem.

Neben den beiden genannten Stratifizierungssystemen koexistieren auch
die religiosen Sozialsysteme, die ebenfalls Mechanismen der Ausgrenzung
beinhalten. Der Islam spielt eine grofie Rolle im Senegal, wo die Islamisierung
schon um das 11. Jahrhundert begann.?®® Diop schreibt in Bezug auf die
Persistenz des Kastensystems trotz Islamisierung:2%7

1l est permis d’affirmer [...] que I'Islam n’a pas réalisé dans la société de castes la ré-
volution qu’on était en droit d’attendre de lui [...] Les grands marabouts (majoritaire
de la caste géér) ne se sont pas mobilisés pour faire prévaloir le principe égalitaire ;
ils avaient méme intérét au maintien du systeme des castes...ils créaient un systéme
d’ordres avec une hiérarchie qui [..] se reproduit en instituant, a son tour, une
hérédité des fonctions religieuses.>”

Zusammenfassend ldsst sich sagen, dass das senegalesische Kastensystem in
einer préislamischen, praaristokratischen und prikolonialen Epoche enstan-
den ist, eine erstaunliche Persistenz aufweist und mit anderen sozialen Stra-
tifizierungssystemen koexistiert. Im hierarchisch organisierten Kastensystem
sind die Griots (sab-lekk und fieefio) am unteren Ende angesiedelt. In ihrer
Rolle als Rezitatoren der Genealogie, Geschichtenerzéhler, Musiker und Nar-
ren wurden und werden sie zugleich verehrt, gefiirchtet und gedchtet. Es
gab lange den Brauch, die Griots in hohlen Baobab-Stimmen zu beerdigen.
Der Baobab kann somit in direkten Zusammenhang mit dem senegalesischen
Kastensystem gebracht werden.

295 Dieses Zitat von Diop bezieht sich auf den Bericht von Gaspard Théodore Mollien, Voyage
dans lintérieur de IAfrique, aux sources du Sénégal et de la Gambie, fait en 1818, par ord-
re du gouvernement frangais, Paris: Veuve Courcier, 1820, S.101: gallica.bnf.fr/ark:/12148/
bpt6k75667j/1188.item (07.06.2024). Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 39.

296 Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 215.

297 Der grofle Themenbereich Religionen im Senegal wird in die vorliegende Arbeit nicht
integriert, sondern nur am Rande angeschnitten. Es wire sicher sehr fruchtbar, Ken
Buguls Roman Le Baobab fou aus der Perspektive der islamisch geprigten Brauche zu
untersuchen. Ich bin mir dariiber bewusst, dass in meiner Untersuchung einige Fragen
unbeantwortet bleiben miissen, da die Religion vor allem fiir den literarischen Text von
Ken Bugul, aber auch die Texte von Mariama B4 und Fatou Diome eine relevante Rolle
spielt.

298 Diop, La société Wolof, 1981, S. 98.

178

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

2.3.5 Die Fesseln des Baobabs

Diese extratextuellen Informationen verdndern die Perspektive auf den
Baobab im Roman Le Baobab fou. Aufgrund seiner zentralen Stellung in
der senegalesischen Gesellschaft steht er im literarischen Text metonymisch
fiir den Senegal, der mit dem literarischen Text verwachsen ist und Einfluss
nimmt auf dessen Form und Inhalt. Der Baobab ist auf spezifische klimatische
Bedingungen angewiesen und kann nur in bestimmten geografischen Regio-
nen vorkommen. Seine metonymische und metaphorische Verweisfunktion
im literarischen Text von Ken Bugul deutet auf spezifisch senegalesisch-afri-
kanische gesellschaftliche Regelwerke. Der Baobab kann deshalb nicht gleich-
bedeutend mit der in der kanonisierten Literatur iiblichen Baum-Metapher
gelesen werden. Ein besonderer Unterschied ist die nicht durchweg positive
Konnotation des Baobabs, sondern seine negativen Bedeutungsebenen. Wenn
beispielsweise seine extreme Langlebigkeit in Bezug zur Tradition des Kasten-
systems gebracht wird - als Grab der Griots - dann kann diese Persistenz
auch als bedngstigend und sogar bedrohlich wahrgenommen werden, denn
sie verweist auf gesellschaftliche Ausgrenzungs- und Diskriminierungsmecha-
nismen.

Schon im ersten Teil des Romans, in Kens Vorgeschichte, ist der Baobab
nicht nur positiv konnotiert, als er seine Resistenz gegen die Feuersbrunst
beweist, denn die Dorfgemeinschaft verldsst seine Néhe und siedelt woanders
an. Es bleiben nur der Friedhof und der Baobab an Ort und Stelle zurick;
und der >Verriicktes, der laut seiner eigenen Aussage unsterblich ist (vgl. BF,
23). Der Baobab reprisentiert metaphorisch die Traditionen, die mit dieser
literarischen Darstellung einerseits positive Eigenschaften aufweisen, namlich
Resistenz und Dauerhaftigkeit. Dieselben Eigenschaften konnen aber auch
negativ interpretiert werden als Unbeweglichkeit und Unverdnderlichkeit, was
dadurch verstirkt wird, dass der Baobab ndher am Reich der Toten bzw. der
Ahnen- und Geisterwelt ist (der Friedhof und der unsterbliche Verriickte)
als an den Lebenden, die nach dem Feuer aus seiner direkten Umgebung
weggezogen sind.

Die Ich-Erzahlerin Ken hat zum Baobab ebenfalls eine polyvalente Bezie-
hung. Einerseits ist der Baobab das immerwiahrende Element, das seit ihrer
Vorgeschichte fiir Kontinuitit und Verankerung in den Traditionen steht,
andererseits erlebt sie ihr erstes Kindheitstrauma genau unter dem Baobab,
wo sie sich die Perle ins Ohr stopft. Der Baobab bietet ihr keine Sicherheit,
aber er lenkt sie ab: »Et personne pour me consoler. Les baobabs me jouaient
des spectacles [...]« (BF, 158) und »[l]a brousse offerte la-bas, a linfini [...]

179

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

infini de baobabs toujours en spectacle« (BF, 172). Die Verbindungslinien
von Baobab zu Friedhof und Baobab zu Schauspiel kénnen aufgrund der
extratextuellen Informationen auch als Hinweise auf die Griots interpretiert
werden. Moglicherweise sind die Griots auch der Hauptgrund dafiir, dass
»unter dem Baobab die Wirklichkeit zum Traum wird« (vgl. BF, 23).

Hierzu kann nur spekuliert werden, denn das senegalesische Kastensystem
und die Griots werden zusammenhanglos und quasi unmerklich in Ken
Buguls Romantext platziert. Das Kastensystem wird nur an einer Stelle im
Roman erwéhnt: Einige Zeit nachdem der Fremde aus dem Norden sich mit
seiner Ehefrau und den drei Kindern in der Néhe des Baobabs niedergelassen
hat, heiratet er eine weitere Frau: »Lhomme lavait remarquée et c’était cela
le plus important: ils n'étaient ni I'un ni 'autre castés. Elle devint la deuxiéme
épouse en offrant sa jeunesse, sa beauté et sa virginité« (BF, 29). Obwohl dies
die einzige Stelle ist, an der das Kastensystem explizit erwdhnt wird, macht
das Zitat deutlich, dass hier auf ein Regelwerk Bezug genommen wird, das
im realgesellschaftlichen Senegal eine besondere Relevanz und Giiltigkeit fiir
EheschliefSungen hatte bzw. hat. Dies ldsst sich aus der Tatsache ableiten,
dass die Erzahlstimme es bei dieser Randbemerkung beldsst. Das Regelwerk
miisste ndher erldutert werden, wenn es sich um eine kiinstlerische Schépfung
handeln wiirde, die gestaltend auf die Handlung des Romans einwirkt.

Ebenfalls als Randbemerkung und an nur einer Stelle im Roman kommt
der Begriff griot vor, und zwar als die Ich-Erzdhlerin von ihrer Tante erzahlt,
die in jhrer Jugend traditionelle Feste organisierte, bei denn die Griots fester
Bestandteil waren: »[...] les beeufs et les moutons se faisaient égorger, le lait
coulait, les griots chantaient et la tante jouissait« (BF, 163). An einer weiteren
Textstelle wird zwar nur implizit auf das Kastensystem und die Griots, aber
zugleich auch auf die familidre Abstammung der Ich-Erzahlerin verwiesen:

Quand dans la nuit un tam-tam lointain faisait frémir I'ancétre qui somnolait sous le
baobab, j’avais du mal a contenir I'élan de mes entrailles alors que I'école francaise
me submergeait. Ah, que javais envie de me rouler dans le sable des nuits tiedes et
de recevoir les étoiles dans le creux du ventre au fond de moi-méme ! (BF, 1971.)

Das hier gezeichnete Bild ist nicht ohne Weiteres dechiffrierbar. Werden
jedoch die auf8ertextuellen Informationen in die Analyse einbezogen, wird of-
fensichtlich, dass der Ahne, der unter dem Baobab dost, den Griot in seinem
Grab reprasentiert, der durch die Trommelmusik (der Griots) erzittert. Das
Zitat suggeriert, dass die Ich-Erzédhlerin einen Vorfahren hat, der Griot war,
was die Interpretation nahelegt, dass sie selbst dieser Kaste angehort.

Die Verbundenheit mit dem Ahnen im Baobab wird hier als in den Kérper
eingeschrieben und korperlich wahrnehmbar dargestellt. Der in der Aufien-

180

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

welt hoérbare Trommelrhythmus versetzt unweigerlich die Eingeweide der Ich-
Erzdhlerin in Schwingungen, die wiederum den Korper zum Tanzen zwingen.
Die Ich-Erzdhlerin widersteht dem dominanten korperlichen Impuls, um
nicht in den ihr bekannten ekstatischen Zustand zu fallen, bei dem sie sich
wolliistig und ausgelassen im Sand wilzen wiirde. Diese »Korpertechnike,
wie Mauss »das Zusammenspiel von Korper und moralischen oder intellektu-
ellen Systemen« nennt, muss an dieser Stelle als »eine traditionelle, wirksame
Handlung« interpretiert werden.?%®

Es geht weniger darum, dass die Ich-Erzéhlerin als Individuum Lust ver-
spurt, auf den Trommelrhythmus zu tanzen, als dass ihr quasi genetisch durch
ihre Ahnen eine vorgeschriebene Performance in den eigenen Korper einge-
schrieben ist. Als wirksame Handlung kann die Tanzperformance der Griots
bei den traditionellen néchtlichen Feierlichkeiten gelten. Die literarische Be-
schreibung in diesem Zitat kreiert dabei eine klare Opposition zwischen den
Ahnen, die sich mit der naturgegebenen Umgebung (dem Sand und den Ster-
nen in der Nacht) verbinden, und der franzdsischen Schule. Die franzdsische
Schule nimmt jedoch nur von auflen auf den Koérper Einfluss, indem sie
diesen >liberschwemmitc.

Mit der Gegeniiberstellung von Eingeweiden und iiberschwemmtem Kor-
per wird deutlich, wie irreversibel die senegalesischen Traditionen in den
Korper der Ich-Erzdhlerin eingeschrieben bzw. durch ihn verkérpert sind.
Dieses Bild ldsst sich auch aus einer anderen Perspektive betrachten: Genau
so, wie der Baobab den Griot festhilt, fesselt er auch dessen Nachfahrin Ken
Bugul an sich. Das kénnte die >Bessessenheit« Ken Buguls in Bezug auf den
Baobab®® erldutern, denn, so Diop: »Les griots sont enfermés dans leur caste,
inférieure a celles des autres fieefio«.3!

Einen besonderen Hinweis auf eine Verbindung der Ich-Erzéhlerin bzw.
der Autorin zur Kaste der Griots findet sich im zweiten Teil der Trilogie, nim-
lich dem Roman Cendres et braises, der dem Erstlingsroman Le Baobab fou
nachfolgt. Das Zitat scheint auch hier ein willkiirlich eingestreutes Element
zu sein, das keine erkennbare Relevanz fiir die Romanhandlung hat, sondern

299 Marcel Mauss, »Die Techniken des Korpers«, vorgetragen vor der Société de Psychologie
am 17.05.1934, in: Journal de Psychologie Normale et Pahtologique, 23, 3-4,1935, S. 271-293,
S.205f.

300 Asaah sieht Kens Bessessenheit in Bezug auf den Baobab darin, dass sie in ihrem autobio-
grafischen Roman Le Baobab fou ihr Geburtsdorf Gouye (frz. baobab) nennt, obwohl
es Malem-Hodar heif3t. Vgl. Asaah, »Primacy, polemic, and paradox in Ken Bugul’s The
abandoned baobab«, in: Legon Journal of the Humanities, 2020, S. 43.

301 Diop, La société Wolof, 1981, S. 59.

181

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

als Informationstrager fungiert. Es belegt zum einen die Ausgrenzungsmecha-
nismen in der senegalesischen Gesellschaft, die bei der Nennung von Famili-
ennamen aktiv werden, und zum anderen enthilt es einen impliziten Verweis:
»Ton nom ? Mbaye, ce nest pas un nom, cela n’existe pas ; Mbaye ? Comment
pouvait-on avoir un tel nom ? C’est gourmand, ¢a ne fait que manger ; je me
demande comment celle qui est ta mere peut te nourrir ; quelqu'un qui a nom
[sic] Mbaye n’est jamais rassasié«.302

Meyer stellt zu Status und Familiennamen fest: »Status related categories
such as age, gender, and caste, which are recognizable by the appearance
and [...] the last name, make criteria for the estimation of the social status of
the interlocutor available«.3%3 Implizit bleibt bei diesem Zitat, dass sich der
>Name, der keiner ist und den es nicht gibt¢, auf die Kaste der Griots und
fioole beziehen ldsst, denn mit Hilfe der textexternen Informationen lasst sich
ableiten, was in der senegalesischen Gesellschaft damit gemeint sein kann,
wenn jemand nur isst, aber nicht arbeitet. Es kann als Verweis gelten auf die
gedchteten Griots und fioole, die nichts dafiir >tun« (jéf), um zu >essenc (lekk),
sondern die nur >reden«< (sab), um zu >essen< (lekk). Der Familienname, der
diese Zugehorigkeit zur Kaste der Griots und fioole belegt, ist Mbaye.3¢ Er
verweist wiederum auf den biirgerlichen Namen von Ken Bugul, nimlich
Mariétou Mbaye.

Es bedarf einer sehr genauen Analyse des Textes und vieler aufertextueller
Informationen, um im Roman Le Baobab fou einen Zusammenhang zwischen
dem allgegenwirtigen Baobab und der méglichen Herkunft der Ich-Erzihle-
rin und Autorin Ken Bugul bzw. Mariétou Mbaye herzustellen. Diese Verbin-
dungslinie ist implizit in den Text eingeschrieben, wird aber nur sehr zaghaft
expliziert und entspricht der Feststellung von Tang: »[...] les non-dits quon
retrouve en quantité abondante dans les romans de Ken Bugul sont un mode
de prise de position«.3®> Auch Ndiaye stellt fest, dass die Erzdhlstimme nur

302 Dieses Zitat gehort zum Kontext der sogenannten kalante, einer interethnischen Vettern-
schaft, die anhand des Familiennamens erkennbar ist und bei der sich die jeweiligen
Namenstrager gegenseitig necken diirfen. Griots werden im Roman Cendres et braises
nicht genannt. Vgl. hierzu auch Diouf, Dictionnaire wolof-frangais, 2003. S. 180; Ken Bugul,
Cendres et braises, Paris: Editions 'Harmattan, 1994, S. 18.

303 Christian Meyer, Culture, Practice, and the Body. Conversational Organization and
Embodied Culture in Northwestern Senegal, Stuttgart: J.B. Metzler, 2018, S. 10.

304 Eine kurze Internetrecherche mit den Begriffen >Mbaye< und >Griot< ergab iiber 600.000
Treffer mit Beispielen wie: »Badou Mbaye stammt aus einer der bekanntesten Griot-Fami-
lien«. Es erscheint demnach legitim, den Familiennamen von Mariétou Mbaye mit der
Kaste der Griots in Verbindung zu bringen.

305 Tang, Le roman féminin francophone de la migration, 2015, S. 35.

182

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

unzuldngliche Informationen {iber ihre Herkunft gibt, obgleich der Roman
Le Baobab fou als Autobiografie gelesen werden will: »La description des
lieux, »un tout petit village situé dans une région du Sénégal quon appelle
le Ndoucoumane, [sic]< ne fournit pas d'information précise sur les origines
exactes de cette narratrice qui propose de revenir sur son histoire«.306

Tangs Interpretation des (Ver-)Schweigens erscheint vor dem Hintergrund
der vielfiltigen extratextuellen Informationen jedoch als nicht zutreffend:
»Ces silences invitent le lecteur a ne pas considérer le discours de Ken Bugul
comme une parole d’évangile«.3” Nicht die Scheu, dass dem eigenen Wort
die Aura des Heilsversprechens verliehen wird, steht hier im Vordergrund,
sondern vielmehr die Opposition zwischen Nichtsprechen und Zuviel-Spre-
chen, beispielsweise iiber zahlreiche Tabuthemen, die die Ich-Erzdhlerin
hemmungslos darlegt und die den Skandal um den Roman Le Baobab fou
begriinden. Dieses Spannungsfeld zwischen (Ver-)Schweigen und mafilosem
Sprechen wird im nichsten Schritt naher betrachtet, um darauthin eine Ver-
bindungslinie zum kulturellen Konzept jom herzustellen, das auch in diesem
Roman zwischen die franzdsischsprachigen Zeilen eingewebt ist.

2.3.6 Sprechen, Schweigen und jom

Die im Roman Le Baobab fou implizierte Zugehorigkeit der Ich-Erzahlerin
zur Kaste der Griots bzw. fioole konnte begriinden, warum die Erzahlstim-
me keine Scheu zeigt, Tabuthemen anzusprechen: »Yet the griot’s privilege,
acknowledged by society, is that of an abusive freedom of speech.«3%® Das
Sprechen als ureigenes Instrument wird zur schriftlichen Erzahlung und die
erzdhlerische Kunstfertigkeit besteht darin, die Zuhorer- bzw. Leserschaft in
ihren Bann zu ziehen.3%

306 Amadou Falilou Ndiaye, Moussa Sagna, »Le Baobab fou, Riwan ou le chemin de sable et De
lautre c6té du regard : Les Autobiographies feministes de Ken Bugul«, in: Nouvelles Etudes
Francophones, 32,1, 2017, S. 57-69, S. 58.

307 Tang, Le roman féminin francophone de la migration, 2015, S. 35.

308 Miller, Theories of Africans, 1990, S. 87.

309 Die theoretische Problematisierung des Verhaltnisses zwischen Miindlichkeit und Schrift-
lichkeit wird an dieser Stelle nicht ausgefiihrt, obgleich durchaus bewusst ist, dass auch im
Werk von Ken Bugul die von Klinkert genannte »interkulturelle Hybridisierung, die tra-
ditionelle, mit der Miindlichkeit verbundene Elemente in die Erzahlung einbindet«, nach-
weisbar ist. (Vgl. Thomas Klinkert (Hrsg.), Migration et identité, Freiburg i.Br.: Rombach
Verlag, 2014, S.136.) Ebenso kann im Text von Ken Bugul eine Uberlagerung von Miind-
lichkeit und Schriftlichkeit nachgewiesen werden, die vor allem durch die Anisochronie

183

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

These géwel have, and always had, the ability to evoke in their audience strong
emotions such as pride and compassion ideally countered by the audience with
material gifts as a witness of their generosity and emotionalizability.>'°

Die Griots rezitierten traditionellerweise die Landesgeschichte, Mirchen,
Mythen und Genealogien, wobei die 7ioole, von Diop iibersetzt als Narren,
mehr Freiheiten hatten: »[...] ils faisaient preuve de liberté de parole, d’inso-
lence méme, capables de dire des >vérités< osées, rudes.«3!! Schon Raffenel
beschreibt in seinem Reisebericht 1843 die Freiheit der Griots, jedwedes,
auch unangenehmes Thema anzusprechen und die Verpflichtung der Zuho-
rerschaft — auch der Chefs - darauf weder gekrdnkt noch wiitend zu reagie-
ren: »Les Griots ont le droit de tout dire dans le feu de leurs improvisations,
et il est malséant de se facher de leurs paroles, fussent-elles désobligeantes, ce
qui arrive fort souvent, méme a I'égard de leurs chefs«.32 In dieser Perspektive
erscheint es verstandlicher, warum Ken Bugul als eine der ersten Schriftstelle-
rinnen Afrikas es wagt, tabuisierte Themen wie (Homo-)Sexualitat, Drogen-
konsum und Prostitution detailreich auszufithren und dies nicht etwa aus
der Ferne einer extradiegetischen-heterodiegetischen Erzahlstimme, sondern
in Form des Erfahrungsberichts einer intradiegetischen-autodiegetischen Ich-
Erzéhlerin.

Die Tatsache, dass sie als Frau die Stimme erhebt, und damit als weiblicher
fioole bzw. Griot auftritt, verweist auf die Beziehung zwischen Rede und
Weiblichkeit, wozu sich bei Miller®3 einige interessante Hinweise finden.

bemerkbar wird, die dem Text einen besonderen (Sprech-)Rhythmus verleiht, aber nicht
so eindeutig nachzuweisen ist wie im Decameron. (Vgl. hierzu Thomas Klinkert, Mufe
und Erzihlen: ein poetologischer Zusammenhang, Tiibingen: Mohr Siebeck, 2016, S.11.)
Es erscheint durchaus fruchtbar, weiterfithrende Untersuchungen vorzunehmen von Ken
Buguls Werk in Bezug zu den Machtverhéltnissen, die durch die Schriftlichkeit ausgeiibt
werden - wie das in der Ethnologie schon seit den 1960er-Jahren diskutiert wird. (Vgl.
hierzu Peter Probst, »Die Macht der Schrift«, in: Anthropos, 87, 1992, S.167-182.) Die
Miindlichkeit kann ebenfalls Macht ausiiben, wie Schiittpelz hevorhebt in Bezug auf die
reale Konfrontation, aber auch Verflechtung zwischen groflen Schriftkulturen und kleinen
Randbevolkerungen [die einer anderen Sprachgruppe anghoren]. (Vgl. Erhard Schiittpelz,
»Drei Schritte zur Weltliteratur«, in: Schamma Schahadat, Annette Weinberger (Hrsg.),
Weltliteratur in der longue durée, Leiden: Wilhelm Fink Verlag, 2021, S. 5.)

310 Christian Meyer, Culture, Practice, and the Body. Conversational Organization and Embod-
ied Culture in Northwestern Senegal, Stuttgart: ].B. Metzler, 2018, S. 9.

311 Diop, La société Wolof, 1981, S. 62.

312 Anne Raffenel, Voyage dans [Afrique occidentale ... exécuté en 1843 et 1844, par une commis-
sion composée de mm. Huard-Bessiniéres, Janin, Raffenel, Peyre-Ferry et Pottin-Patterson,
red. par Anne Raffenel, Paris: Editeur Arthus Bertrand, 1846, S.16.

313 Christopher Miller stellt eine dhnliche Untersuchung wie die hier vorliegende an und be-
ruft sich auf ethnologische Kenntnisse, um frankophone Texte in einer neuen Perspektive

184

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Miller beruft sich auf den Ethnologen Sory Camara, der Untersuchungen
zu den Mande-Griots gemacht hat, von denen er selbst abstammt. Die Man-
de-Griots und Wolof-Griots sind benachbart, eng verwandt und miteinander
vergleichbar.3* Camara legt dar, dass auf der einen Seite die Mande-Religion
Minnersache sei® und auf der anderen Seite die Griots neutral in Bezug auf
ihre sexuelle Identitit seien: »|...] griots are >neutal in regard to secual identity,
both socially and culturally<«.316

In Layes Epos Le Maitre de la parole wird jedoch die Rede per se (nicht nur
die der Griots) als weiblich dargestellt: »speech is female«.3” Mit dieser Dar-
stellung erhilt die religiose Ansprache eine médnnliche Konnotation und die
Griot-Rede eine weibliche. Es wird eine Unterscheidung geschaffen zwischen
einer religiosen und damit leiseren, beherrschten bzw. schweigenden Elite
(Fihrungsebene) und einer hierarchisch niederen Stufe der Griots, deren Re-
de laut und unbeherrscht ist. Zugleich wird die hierarchische Unterscheidung
zwischen Minnern und Frauen betont und nicht nur die weiblichen Griots,
sondern die weibliche Rede, d.h. Frauen per se abgewertet.

Doch diese Abwertung der Frauen und der weiblichen Rede findet sich
nur in den méinnlichen Darstellungen von Camara und Laye. In den Fufino-
ten stellt Miller einige Zitate zur Verfiigung, aus denen deutlich wird, dass
der weiblichen Rede eine besondere Macht zugesprochen wird, die nicht
zu unterschitzen sei. Vor den Frauen und insbesondere den Griottes sollte
man sich firchten3®, denn sie seien provokant und gewalttitig®® und damit
>gefahrlich fiir die Manner«32° Raffenel beschreibt, dass sie gefahrlichen Di-

zu lesen, was er als »good reading« bezeichnet: »A fair Western reading of African litera-
tures demands engagement with, and even dependence on, anthropology. The demonstra-
tion of this point begins from the premise that good reading does not result from ignorance
and that Westerners simply do not know enough about Africa.« Vgl. Miller, Theories of
Africans. Francophone Literature and Anthropology in Africa, 1990, S. 4.

314 Vgl. ebd., S.252.

315 Vgl. Miller, Theories of Africans. Francophone Literature and Anthropology in Africa, 1990,
S.262.

316 Ebd., S.263.

317 Miller bezieht sich auf das Werk von Camara Laye, Le Maitre de la parole, 1978, Paris:
Plon. Vgl. Miller, Theories of Africans. Francophone Literature and Anthropology in Africa,
1990, S. 252.

318 Vgl. Fufinote 44, Zitat von Mamby Sidibé, »Les gens de caste ou nyamakala au Soudan
frangais«, in: Notes africaines, 81,1959, S. 13-17. Vgl. ebd., S. 263.

319 Vgl. Fuinote 44, Zitat von Aoua Kéita, Femme dAfrique, Paris: Présence Africaine, 1975,
S.87. Vgl. ebd., S.263.

320 Vgl. Fuflinote 43, Miller, Theories of Africans. Francophone Literature and Anthropology
in Africa, 1990, S.263. Miller bezieht sich hier auf das Zitat von Bulman: »[..] women

185

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

monen ahnelten, die sich tiber ihn hermachen wollten.3?! Es erscheint mir
gerechtfertigt, an dieser Stelle die besondere Macht hervorzuheben, die dem
starken, lauten und fordernden Sprechen einer weiblichen Griot bzw. 7ioole
in dieser Darstellung inhdrent ist, denn diese kulturelle Zuschreibung kénnte
auch Ken Bugul erméchtigt haben, diverse Tabuthemen ungeschminkt auf
den Tisch zu bringen.

Aber es wird der Leserschaft nicht leicht gemacht, dem »malaise identi-
taire«3?? der Ich-Erzéhlerin auf den Grund zu gehen, dem identitdren Unbe-
hagen, das sich auch im literarischen Schreibstil der Autorin niederschlégt.
Die Gewalt, die sie in Form von Worten ausubt, wird dadurch sichtbar, dass
die Ich-Erzdhlerin schonungslos ihre leidvollen Erfahrungen darlegt und ihre
eigenen Gewalterfahrungen in gewaltvolle Worte tibersetzt, was den Skandal
um den Roman Le Baobab fou begriindet. In der europiisch-franzésischen
Perspektive auf den literarischen Text wird lautstark und wortgewaltig das
neokoloniale Verhalten Europas angeklagt, das Afrika widerstandslos imitiert
und dem es somit ausgeliefert erscheint (vgl. BE, 177).

Die Freiziigigkeit und Gewalt der Worte spiegeln sich metaphorisch in den
Nacktfotos der Ich-Erzdhlerin wider: »]” avais aussi des photos de moi, des
nus que Jean Wermer m’avait faits« (BF, 102). Sie hat die Fotos ihres unbeklei-
deten Korpers und ihrer nackten Haut gut sichtbar fiir alle Besucherinnen
in ihrem Wohnraum aufgehédngt: »Avec le pouvoir inné de la féminité, mes
photos nues aux murs, la désinvolture de mes attitudes [..]« (BF, 106). Die
Nacktheit ist jedoch metaphorisch doppeldeutig und steht sowohl fiir eine
freiziigige, ziigellose Rede als auch fiir das (Ver-)Schweigen, das den Roman
Le Baobab fou ebenfalls auszeichnet: »[..] mes photos nues accrochées aux
murs muettes comme les sous-verre [sic] qui les contenaient, et moi-méme,

are thought not to be able to keep secrets, to be led astray by their desires, and to be
basically untrustworthy. Men are warned to be on their guard against women [...] women
are thought of by the Malinke to be dangerous to men.« Vgl. Stephen Bulman, »The Buffa-
lo-Woman Tale«, in: Discourse and its Disguises, Birmingham University African Studies
Series, 1, 1989, S. 171-188, S. 185.

321 Vgl. Fuinote 44, Zitat von Anne Raffenel, Nouveau voyage dans le pays des négres, Paris:
Imprimerie et Librairie Centrales des Chemins de Fer de Napoléon Chaix & Cie., 1856, 1,
S.46. Vgl. Miller, Theories of Africans. Francophone Literature and Anthropology in Africa,
1990, S. 263.

322 Elodie Tang sieht — wie die Forschungsliteratur zu Ken Bugul insgesamt — den Grund
fir dieses identitire Unbehagen in einer Frustration der Autorin, zu den Armen und
Schwarzen zu geh6ren, was in ihr schon als Kind durch die koloniale Gesellschaft ausgelost
worden sei: »Ken Bugul a ressenti un complexe dans son enfance, parce que la société
coloniale a créé en elle un sentiment de frustration, d’appartenir a la classe des pauvres et

"étre Noire.« Vgl. Tang, Le roman féminin francophone de la migration, 2015, S. 6.

186

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

allongée sur ce lit, jetant des regards de démente devant ce spectacle dont
jétais le seul spectateur« (Bf, 113).

Der Kontrast von Nacktheit und Stummbheit verweist darauf, dass die Dar-
stellung der Ich-Erzahlerin nur oberflachlich freiziigig ist. Die Metapher der
stummen Fotos suggeriert, dass die Person nur scheinbar nackt ist, das Essen-
zielle aber unter der bloflen Haut verborgen bleibt. Sie spielt nur die Frei-
und Offenlegung ihrer Selbst, bleibt aber selbst eine entriickte Zuschauerin
dieses Spektakels. Die lauten und plausibel klingenden Worte tibertonen das
Schweigen, das den tatsachlichen Ursprung des Leids begriindet.

Die nackte Haut steht dabei in direktem Zusammenhang mit der dunklen
Hautfarbe, die sozusagen als Wahrnehmungsgrenze im européischen Kontext
gelten kann. An der nackten schwarzen Haut kleben sdmtliche Vorstellungen,
die sich die europdische Welt von der Ich-Erzahlerin und den Schwarzen3??
allgemein macht. Die schwarze Haut als Projektionsfliche wird mehrfach im
Text thematisiert: »Oui, c’était toujours la méme chose. Palper ce corps, cette
peau, cette couleur. J’avais envie de hurler« (BF, 153).324 Hinter die Kulisse der
schwarzen Haut wagt niemand zu blicken, weder in Europa noch im Senegal,
und die Ich-Erzéhlerin gibt die versteckte Wahrheit auch nur zu Teilen preis.

Dass es unter der Oberfliche eine verborgene Wahrheit gibt, wird am
augenscheinlichsten bei der Benennung der Romanfiguren, die mit unpersén-
lichen Begriffen versehen werden: la mére, le peére, le frére, la tante etc. Die
einzige Figur, die Vor- und Familiennamen erhalt, ist Jean Wermer, ihr belgi-
scher Freund, bei dem die Ich-Erzdhlerin eine Zeit lang wohnt. Von den sene-
galesischen Figuren erhalten nur die beiden Kinder der Vorgeschichte, Fodé
und Codou, einen Vornamen. Das ist nicht nur fiir einen autobiografischen
Bericht ungewdhnlich, sondern widerspricht der Rolle der Griotte bzw. ficole,
deren Aufgabe seit jeher darin bestand, die Geschichte und Genealogie zu
rezitieren. Ebenfalls untypisch ist, dass aus der Ich-Perspektive erzdhlt wird,

323 Das Wort >Schwarz« wird an dieser Stelle im Sinne der aktuell geltenden Selbstbeschrei-
bung von Menschen afrikanischer und afrodiasporischer Herkunft verwendet, wobei der
Diskurs rund um die Entwicklung der Fremd- und Selbstzuschreibungen hier nicht wei-
ter ausgefithrt wird. Weitere Informationen und Bibliografien zu diesem Thema finden
sich u.a. auf der Webseite von Diversity Arts Culture: diversity-arts-culture.berlin/woerter-
buch/schwarz (07.06.2024).

324 Auch die weifle Haut dient als Projektionsflache, und zwar fiir die Ich-Erzdhlerin, die
davon zu gleichen Maflen angezogen (vgl. BF, 63) und abgestolen (vgl. BF, 71) wird: »De
plus, la femme blanche restait le fantasme refoulé du colonisé agressé par ses attitudes
provocatrices« (BF, 78).

187

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

denn iiblicherweise sprechen Griots von anderen Personen und im Sinne der
Auftraggeber.

Und letztlich muss ein weiterer Unterschied betont werden, namlich die
Tatsache, dass die Griots in afrikanischen Sprachen rezitieren — beispielswei-
se auf Wolof -, die Ich-Erzdhlerin sich jedoch auf Franzésisch ausdriickt
und nur wenige Wolof-Worter im Text zu finden sind. Nicht nur die ande-
ren Romanfiguren sind unpersonlich, sondern auch das Ich des autobiografi-
schen Romans bleibt geheimnisvoll, denn ihre tatsachliche Herkunft wird ver-
schwiegen. Wie zuvor schon angemerkt, bleibt es bei einer vagen Angabe zum
Geburtsort der Ich-Erzdhlerin und nur lose eingestreute Bemerkungen lassen
sich als Hinweise zu ihrer familidaren Herkunft deuten. Der autobiografische
Roman verschweigt historische Daten und Namen, sowohl von Personen als
auch von Orten.

Es bleibt der Leserschaft ebenfalls komplett verschlossen, was sich hinter
der perle dambre verbirgt, die sich die Ich-Erzédhlerin als Kleinkind unter
dem Baobab ins Ohr gesteckt hat, was einen gellenden Schrei zur Folge
hatte, der die Harmonie des Ortes zerstorte (BF, 31, 36, 37, 72, 77, 97, 116,
124, 195). Die sich durch den gesamten Roman ziehende, repetitive und stets
unverdnderte Darstellung der Amber-Perle muss als eine traumatische Erfah-
rung gewertet werden, die, wie auch der Baobab, eine unveranderte Wirkung
auf die Ich-Erzéhlerin hat. Da die Amber-Perle nie aus dem Ohr entfernt
wird, muss sie symbolisch gelesen werden als ein schmerzhaftes Eindringen
eines Fremdkorpers in den Korper eines zweijahrigen Madchens, der damit
dauerhaft verandert wurde.

Die Amber-Perle steht fiir traditionellen Frauenschmuck und kénnte dem-
nach mit einer traditionellen Handlung zu tun haben, die an Madchen vorge-
nommen wird. In direkter Verbindung zur perle dambre (BF, 72), ist die nicht
weiter erlauterte natte de Soudan, die die Mutter im Hof ausbreitet (BF, 70)
und an die sich die Ich-Erzéhlerin bei ihrer anstehenden Abtreibung erinnert.
Eine Verbindungslinie zu den traditionellen Beschneidungen von Médchen
im Sudan und der literarischen Darstellung als traumatische Erfahrung mit
der Amber-Perle soll hier nur als eine gewagte Hypothese vorgestellt, aber
nicht weiterverfolgt werden. Die Ich-Erzdhlerin gibt der Leserschaft keine
weiteren Informationen zu diesen Elementen im Roman, die jedoch maf3geb-
lich auf die Handlungen und das Befinden der Protagonistin einwirken.

Ihr (Ver-)Schweigen reproduziert in gewisser Weise das allgegenwirtige
Schweigen, dem die intradiegetische Ich-Erzédhlerin selbst ausgesetzt ist.
Ebenso traumatisch wie die Amber-Perle im Ohr ist fiir die Ich-Erzéhlerin die
Gewalt, die sie durch dieses Schweigen erfdhrt. Alle fiir sie wichtigen Fragen

188

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

bleiben unbeantwortet: »Ah ! mere pourquoi partais-tu ? Pourquoi devais-tu
t'en aller ? Pourquoi me laissais-tu ?« (BF, 96) Und sogar als das funfjahrige
Midchen fragt, ob sie weggehe — denn sie sieht, dass die Mutter die Abreise
vorbereitet —, verneint die Mutter (vgl. BF, 97), denn »[l]a mére et moi ne
nous parlions jamais« (BF, 157). Die Frage verbleibt somit in ihrer repetitiven
Form durch den gesamten Roman hindurch unbeantwortet: »Pourquoi la
mere était-elle partie ?« (BF, 178)

In demselben Jahr als die Mutter sie verlasst, im Alter von funf Jahren, wird
zudem der Vater blind. Er kann die Ich-Erzihlerin nun nicht einmal mehr
sehen und mit ihr sprechen tut er prinzipiell nicht (vgl. BF, 42). Auch die
anderen Familienangehorigen richten kein Wort an sie: »La grand-mere [...]
non plus ne me parlait pas, elle me regardait avec mépris« (BF, 158), auch
nicht der Bruder (vgl. BF, 170) und die Schwester (vgl. BF, 197). »Il y avait une
atmosphere qui suggérait un événement. Je n’en étais pas informée. Pourquoi
étais-je tenue a I'écart ?« (BF, 180) Zur Preisverleihung in der Schule, bei
der sie alle wichtigen Preise gewinnt, wird sie von keiner Person aus dem
Familienkreis begleitet (vgl. BE, 167).

Es ist durchaus moglich, dass dieser Ausschluss aus der Familie darin
begriindet ist, dass die Ich-Erzéhlerin nicht von ihrem Vater abstammt. Fiir
diese Hypothese findet sich allerdings nur ein sehr kurzer, fiir die Roman-
handlung unbedeutender Hinweis. Die Erzdhlerin fragt ihren Vater: »Mon
nez est épaté, comment cela se fait-il ?« lui disais-je. Il riait bruyamment«
(BF, 43). Die Ich-Erzdhlerin scheint demnach anders auszusehen als andere
Familienmitglieder und das laute Lachen des Vaters als Antwort auf ihre Frage
ist mehrdeutig interpretierbar.

Die unbeantworteten Fragen und das allgegenwirtige Schweigen losen
schon in der Kindheit der Ich-Erzdhlerin eine identitdre Infragestellung aus,
die sich wie ein roter Faden durch den gesamten Roman zieht: »Mais qui
étais-je ?« (BF, 81): »Je mavais pas de souvenir. Je me fabriquais des souvenirs
et ils étaient intenses« (BF, 195). Der Wunsch nach einer Familienzugehdrig-
keit fithrt dazu, dass die Ich-Erzéhlerin in der kolonialen franzésischen Schu-
le einen Ersatz zu finden glaubt und sich auf die Suche nach ihren gallischen
Vorfahren begibt: »Tout était lumiere. Enfin 'Europe [...] le pays des Blancs, le
pays des Gaulois [...] le pays de mes »ancétres<« (BF, 46).

Das Schweigen, das fatale Folgen ausldsen kann, ist jedoch nicht nur auf
die Ich-Erzihlerin bezogen, sondern die diegetische Welt wird als eine Welt
des Nichtredens dargestellt: »Ici, les humains ne parlaient pas. Il n’y avait
que le soleil qui parlait« (BF, 24). Sogar der Palaverbaum, dessen primére
Funktion darin besteht, dass Menschen sich unter ihm versammeln, um mit-

189

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

einander zu sprechen, wird im Roman zu einem Hort des inneren Monologs:
»[...] Fimmense dobali qui abritait leurs monologues intérieurs« (BF, 97) und
der zuriickgehaltenen Worte:

[..] le grand dobali, I'arbre immense et imposant [...] ot les deux femmes du pere
s'engueulaient en silence, se réconciliaient, ou chacune en voulait secrétement a
lautre d’étre la, ou on les trouvait parfois endormies, enveloppées par cette atmos-
phere de silence que seule la paix créait ? Tout était silencieux. Il n’y avait que le
soleil et le baobab [...]. (BF, 37)

Die zuriickgehaltene Rede verweist auf eine der Facetten von jom, wie von
Senghor dargestellt, namlich kersa®?, das sowohl respektvolle Hoflichkeit und
Taktgefiihl beinhaltet, als auch Zuriickhaltung, Unauffilligkeit und Selbstbe-
herrschung. Der Bezug zu jom wird im Roman Le Baobab fou nur indirekt
hergestellt bei der Beschreibung von Kens Tante, die lange unverheiratet
alleine leben konnte, was gesellschaftlich uniiblich war, und dies nur aus
dem Grunde, weil sie die Erbin und Nachkommin ihrer Grofimutter war.
Diese stammte aus dem Norden Senegals, dem Waalo, und der Besitz der
GrofSmutter ersparte ihrer Erbin die {ible Nachrede: »Mais I'influence de la
grand-mere qui était venue de son Walo [...] tout ce qu’elle possédait, respect,
honneur, richesse, lui avait épargné d’entendre tout ce qu'on disait d’elle« (BF,
163).

Das senegalesische Stindesystem, das die monarchische Hierarchie struk-
turierte, enthielt sowohl patrilineare als auch matrilineare Abstammungslini-
en, aber nur im Waalo konnten auch Frauen mit koniglicher Abstammungs-
linie, die sogenannten lingeer (Prinzessinnen), die Thronfolge antreten.3?
Die drei >Besitztiimer< respect, honneur und richesse der Grofimutter aus
dem Waalo verweisen auf das senegalesische Standesystem und das kulturelle
Konzept jom.3?” Die Ich-Erzihlerin scheint jedoch nur sehr entfernt mit einer
aristokratischen Abstammungslinie verbunden zu sein, denn die erwéhnte

325 »1° la téranga (honos). Clest le respect, la politesse, les >honneurss, que I'on rend a
quelqu'un ou que l'on recoit (de teral : >respecter<) ; 2° la kérsa (pudor). C’est un mot
synonyme, avec une nuance de pudeur, de reserve.« (Senghor, Négritude et humanisme,
1964, S.76) »La kersa, que l'on traduit, souvent, par >discrétion< ou >pudeurs, est, essen-
tiellement, la >maitrise de soi<. C’est ce qui caractérise aussi bien le jeune homme ou la
jeune fille modeles que la grande dame, le noble ou le sage.« (Senghor, Ce que je crois, 1988,
S.14f.) Weitere Informationen zu kersa und jom finden sich in der vorliegenden Arbeit in
Kapitel 1.3, »Das senegalesische kulturelle Konzept jorm«.

326 Diop, La société Wolof, 1981, S.117.

327 Weitere Informationen zu jom finden sich in der vorliegenden Arbeit in Kapitel 1.3, »Das
senegalesische kulturelle Konzept jom«.

190

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

>Tante« scheint keine direkte Schwester der Mutter zu sein, d.h. von denselben
Eltern abzustammen. Eine dhnlich ferne Verwandtschaft findet sich auch bei
dem Médchen, das an demselben Tag wie die Ich-Erzahlerin zur Welt kommt,
und die sie deshalb >Zwillingsschwester< nennt: »[...] la personne qui était née
le méme jour que moi, a une vingtaine de kilometres de mon village. [...] Nos
deux peres étaient parents et elle était ma sceur jumelle« (BF, 202).

Auch bei der >Zwillingsschwester« ldsst sich unterschwellig eine Zugehorig-
keit zum Stand der Koénige bzw. Noblen erahnen — dem das Konzept jom ur-
spriinglich entstammt3?® —, wenn die Ich-Erzahlerin weiter darlegt: »Elle avait
grandi dans son village presque sans baobabs [..]« (BF, 202). Einmal mehr
wird hier der Baobab zu einem Verweis auf die Kaste der Griots, denn ein
Dorf fast ohne Baobabs lasst vermuten, dass das traditionelle Kastensystem
auf die >Zwillingsschwester< kaum Einfluss nimmt. Sie kann sich frei entfalten
in einem Umfeld, das Postkartenmotiven gleicht, mit jhren flinken Fiiflen wie
eine Antilope auf dem weichen warmen Sand laufen, und sich im Mondschein
baden mit den anderen Dorfmiadchen etc. (vgl. BF, 202). Es gibt auch keine
franzgsische Schule, die sie in Versuchung bringt (vgl. BF, 202). Und so geht
sie als gliickliche Jungfrau in die Ehe, denn »ce sens de 'honneur [..] les
préservait [les filles] et leur donnait envie de vivre purement« (BF, 203).

Die >Zwillingsschwester« hat Zugang zu diesem >senegalesischen Ehrge-
fuhl¢, wie Senghor das Konzept jom ins Franzosische uibersetzt3?%, und wichst
mit einer vollig anderen Ausgangslage auf als die Ich-Erzédhlerin. Fiir Letztere
ist das traditionelle Konzept jom unerreichbar, denn die Traditionen bzw. der
Baobab halten sie im Kastensystem gefangen, aus dem es kein Entrinnen gibt.
Nur das franzosische Schulsystem scheint ihr die Moglichkeit zu bieten, sich
von Grund auf zu erneuern, inklusive des Austauschs der senegalesischen
Ahnen durch gallische Vorfahren. Doch so verlockend sich das franzdsische
Schul- und Gesellschaftssystem auch gibt, es erweist sich letztendlich als
Utopie und die Erneuerung der Identitit als unmdglich: »L'identification était

328 Fatou Diome erlduterte bei unserem offentlichen Gesprach an der Universitit Ziirich im
Mirz 2019 (Zitate des aufgezeichneten Gespréchs werden in Kapitel 3.2.3 der vorliegenden
Arbeit besprochen), dass der Begriff jom aus der Sprache der Seereer in andere senega-
lesische Sprachen {ibernommen wurde und dass sich dieses Konzept urspriinglich auf
die aristokratischen gellwaar bezog, der hierarchisch strukturierten Stindeordnung. Wie
schon erldutert, haben sich im Laufe der Zeit die Sozialordnungssysteme iiberlagert und
auch Léopold Sédar Senghor legt seiner Erlauterung des kulturellen Konzepts jom eine
Mischung aus Stindeordnung und Kastensystem zugrunde. Vgl. Diop, La société Wolof,
1981, S. 36.

329 Vgl. in der vorliegenden Arbeit Kapitel 1.3.3, »Senghors Definition von jom«.

191

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

difficile. Je consommais deux réalités d'une facon contradictoire. Parce quau
fond de moi, la nostalgie du lien me hantait. Déchirée !« (BF, 174).

Dennoch hat das Schulsystem in der Ich-Erzdhlerin das Bediirfnis und
die Moglichkeit geschaffen, tiber ihr tiefstes Inneres zu sprechen, was zu
der Gegeniiberstellung und sogar Verkehrung von Schweigen und Sprechen
fithrt. Das Schweigen, im Sinne des traditionellen Konzepts jom als vornehme
Zuriickhaltung, wird zum gewaltsamen Verschweigen, und das Sprechen, im
Sinne der gewandten, schmeichelnden Sprachfertigkeit der Griots, zur grausa-
men Anklage. Vordergriindig scheint sich die Anklage gegen die europiisch-
franzsischen Gesellschaften und ihre (neo-)koloniale Hegemonie zu richten,
doch hintergriindig lésst sich die zweite Stofirichtung erkennen, die gegen
die afrikanisch-senegalesische Gesellschaft gewendet ist, in der das kritische
Hinterfragen von traditionellen Konzepten und Sozialordnungssystemen un-
moglich ist.

Die Baobabs, respekteinflofiende, imposante Bewahrer der Traditionen,
begegnen dem Einzug der Schule ins Dorf mit Erstarren und Sprachlosigkeit
(frz. médusé), womit sie auch hier ambivalent konnotiert werden durch eine
als positiv zu bewertende Persistenz der Traditionen und eine als negativ zu
interpretierende Inflexibilitdt neuen Systemen gegeniiber. Die >tausend Welten
und tausend Uberzeugungen« kénnen sich nur hinter dem Baobab verstecken,
sie treten aber nicht in Austausch mit der neuen Welt und den Uberzeugun-
gen, die mit der kolonialen Invasion Einzug halten: »Lécole francaise qui
allait bouleverser mille mondes et mille croyances qui se cachaient derriere les
baobabs médusés en prenant des formes humaines« (BF, 140).

In dieser Perspektive wird die Erzéhlstimme metaphorisch nicht durch den
riesigen, tief verwurzelten — aber schweigenden - Baobab reprisentiert, son-
dern vielmehr durch den einsamen Obstbaum, der, unter Baobabs begraben,
es dennoch wagt, allein gegen diese traditionelle Ubermacht anzutreten: »Au
village la-bas, devant la concession familiale enfouie dans les baobabs, il y
avait un arbre fruitier, trés grand [...] Il affrontait, seul, les baobabs, la savane,
les vents, le soleil, le festival des nuits du Ndoucoumane. Cette solitude-la
n’était pas comparable« (BF, 195).

Die Ich-Erzahlerin wagt es einerseits, mit lauter Stimme Tabuthemen
anzusprechen und sowohl die Leserschaften mit européisch-franzosischem
als auch afrikanisch-senegalesischem Weltbild zu schockieren. Andererseits
sind die Infragestellung der senegalesischen Traditionen und der Aufruf, die
starren, schweigenden Strukturen aufzubrechen, nur als leise Stimmen wahr-
nehmbar. Die Gesellschaftskritik scheint nur an diejenigen gerichtet, die den
im Text versteckten Code entziffern konnen und wollen, wie anhand eines

192

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Zitats deutlich wird, bei dem die erste internationale Ausstellung >schwarzer«
Kunst, ler Festival Mondial des Arts Négres in Dakar, im Jahr 1966 kritisch
thematisiert wird:

L’homme noir avait besoin de se mettre sous l'arbre a palabre aux aurores en
effervescence, de vider son cceur pendant les nuits mystérieuses et avec le soufile des
ancétres, de retrouver la dimension de I'égarement. Mais 'homme noir du Festival
était Thomme sans rancune de la féte. Le Festival qui devait manifester I'essence de
I’homme noir aboutit a la déculpabilisation du colonialisme. (BF, 183)

2.37 Die hoffnungslose Unerreichbarkeit von jom

Ken Buguls Werk adressiert zwei fundamental unterschiedliche, implizite
Leserschaften mit je einer anderen Perspektive des Weltzugangs, der den
grundlegenden Gegebenheiten unserer Wahrnehmungen folgt, wie das Iser
ausdrickt.®® Die im Roman Le Baobab fou dargestellten traumatischen
Erlebnisse der Ich-Erzdhlerin beziehen sich fiir die Leserschaft aus einem
afrikanisch-senegalesischen Kontext auf andere >Gegebenheiten der Wahr-
nehmung« bzw. kulturell bedingte Perspektiven als fiir die Leserschaft aus
einem europidisch-franzosischen Kulturkreis.

Die Sekundirliteratur zu Ken Buguls Werk nimmt durchweg eine europa-
isch-franzésische Perspektive ein und zwar unabhingig davon, aus welchem
Kulturkreis die Wissenschaftler stammen; fiir sie stehen im Zentrum des
Romans Le Baobab fou die Auswirkungen des >choc de la colonisation< auf
die kolonisierten Volker. In dieser literaturwissenschaftlich als klassisch zu be-
zeichnenden Perspektive stehen diejenigen Elemente des Romans im Vorder-
grund, die einen direkten Bezug zu Europa herstellen, namlich die (post-)ko-
lonialen und neokolonialen Diskriminierungsmechanismen und Abhingig-
keiten, die der Text aufdeckt und anklagt. Die Hoffungslosigkeit im Grundton
des Romans betriftt soziale Ausgrenzungsmechanismen, die durch den Text
mehr oder weniger explizit aufgedeckt werden. Explizit wird der Rassismus
im europiischen Kontext angeklagt, der vordergriindig teilweise sogar als
ein besonderes und damit positiv konnotiertes Interesse an den Schwarzen
erscheint:

Partout jétais la seule Noire, certes pas I'ambassadrice du peuple noir, mais a défaut
de Pygmées ou de Masai a moitié nus, celle qui délirait avec eux, Blancs, dans
une peau noire. Jétais celle a qui chacun voulait laisser sa carte de visite ; avec

330 Vgl. Iser, Der Akt des Lesens. 1994 [1976], S. 66.

193

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

qui chacun voulait parler. J’étais le happening de tout ce monde des arts et des
mondanités. (BF, 122)

Hintergriindig reicht dieses als rassistisch zu bezeichnende Interesse jedoch
nicht weiter als bis zur Hautoberfliche der dunkelhdutigen Personen. Der
Ausgrenzungsmechanismus verdringt sie trotz aller Assimilierungsversuche
in die gesellschaftliche Peripherie. Diese Kritik an den europiaischen Gesell-
schaftsstrukturen liegt gut erkennbar auf der Oberfldche des franzésischspra-
chigen Texts.

In dieser Perspektive entstehen jedoch nicht auflésbare Widerspriiche, da
der fiir den Roman allgegenwirtige Baobab, der korrekterweise als Metapher
und Metonymie fiir die Traditionen zu interpretieren ist, in der Forschungsli-
teratur zu Ken Buguls Roman durchweg positiv konnotiert wird. Der Baobab
wird somit unhinterfragt zur klassischen Baum-Metapher, die Tradition im
Sinne von Sicherheit und Stabilitat bedeutet, aber auch Erkenntnis, Familien-
verbiinde und vieles mehr symbolisiert, je nachdem, in welchem Kontext die
Metapher verwendet wird. Ausgehend von dieser Grundannahme entsteht
das Paradox dadurch, dass sich die Ich-Erzdhlerin nach ihrem gescheiterten
Aufenthalt in Europa auf ihre Traditionen - auf den Baobab - zuriickbesinnt,
dieser aber letzten Endes verriickt wird und stirbt. Dieses Ende widerspricht
dem Auftrag des Bildungsromans bzw. des Initiationswegs, zu dessen Genre
der Roman Le Baobab fou in der Sekundarliteratur gezahlt wird.

Mit der literaturethnologischen Methode der ethnocritique, bei der der
Baobab durch seine Omniprasenz im Roman zum embrayeur culturel dekla-
riert wird und vielféltige auflertextuelle Informationen in die Textanalyse
einflieflen, wird deutlich, dass dieser besondere Baum andere Bedeutungs-
ebenen aufruft als die klassische Baum-Metapher. Er verweist zwar durch
seine im Boden verankerten Wurzeln und seine Langlebigkeit ebenfalls auf
die Traditionen, die jedoch einen Ausgrenzungsmechanismus in sich bergen,
in dem die Ich-Erzahlerin gefangen ist. Es erscheint hoffnungslos, sich aus
der Umklammerung der Traditionen zu l6sen, sich von den Fesseln des
Kastensystems zu befreien und von der Gesellschaft Anerkennung und jom
zugesprochen zu bekommen.

Und so présentiert sich die Erzéhlstimme gegeniiber der impliziten Leser-
schaft des Senegals in der Rolle der 7ioole, da sie hinsichtlich der senegalesi-
schen Gesellschaft nichts zu verlieren hat, sondern der ihr zugewiesenen Rolle
und dem sozialen Platz entspricht, der von jeher an der duflersten Peripherie
der senegalesischen Gesellschaft angesiedelt ist. Und genau an dieser Stelle
ist auch die Gesellschaftskritik angesiedelt, die Ken Buguls Roman beinhaltet.
Die gewagte und harte Wahrheit besteht in dieser Lesart darin, dass ein

194

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

tatsiachlicher Lebensweg nachgezeichnet wird, der exemplarisch ist fiir den
vieler Senegalesen, die gefangen sind in persistenten Traditionen und den
einzigen Ausweg in der (kolonialen) franzosischen Schule sehen. Thre Assimi-
lationsversuche beginnen im Senegal und werden in Europa weitergefiihrt,
ohne jemals den erhofften Erfolg zu verzeichnen.

Der Erfolg bemisst sich dabei nicht nur nach der europiischen Perspektive,
d.h. inwieweit sie sich in Europa integrieren konnen, sondern vor allem
nach der senegalesischen Perspektive, namlich nach dem, was sie bei ihrer
Riickkehr aus Europa in den Senegal mitbringen:

Je savais que je ne serai pas la bienvenue dans mon pays. Et C’est exactement ce qui
sest passé [...] Les gens voulaient savoir ce que j’avais ramené de I'Europe. A partir
du moment ou ils se sont rendus [sic] compte que je W’avais rien ramené ils m’ont
rejetée [...] Je me suis retrouvée ainsi dans la rue.3!

Eine erfolgreiche Riickkehr wird, falls diese die Erwartungen der senegalesi-
schen Gesellschaft erfiillt, mit Anerkennung bzw. jom honoriert, andernfalls
droht der gesellschaftliche Ausschluss, wie schon bei Fatou Diome ausfiihrlich
dargelegt.3*

Der Text Le Baobab fou kritisiert jedoch nur mit leiser Stimme - hinter
der vordergriindigen Anklage gegen die (neo-)koloniale Hegemonie - die se-
negalesische Gesellschaft mit ihren persistenten traditionellen Ausgrenzungs-
mechanismen, wie dem Kastensystem, der Staindeordnung und den religiésen
Stratifizierungssystemen. Diese leise Kritik entspricht in mancher Hinsicht
einer Facette von jom, namlich kersa, der respektvollen Zuriickhaltung, denn
die reale Familie der autobiografischen Ich-Erzdhlerin bleibt ebenso unbe-
kannt wie die realgeografischen Orte. Die Ich-Erzéhlerin stellt vor allem sich
selbst in den Vordergrund, zumindest bei den Abschnitten, die im Senegal
spielen, und stellt ihre eigene innere Zerrissenheit und das tiefe Leid dar, das
ihre innere Welt beherrscht. Mit dieser Erzdhlweise schiitzt sie respektvoll
die realen Personen ihrer Familie und ihren Bekanntenkreis. Sie ermdglicht
der Leserschaft aber auch, die generalisierenden Aspekte des Romans zu
tiberlesen.

331 Aus dem Interview, das Michel Man mit Ken Bugul im Jahr 2006 gefithrt hat. Michel
Man, La folie, le mal de IAfrique postcoloniale dans le Baobab fou et la folie et la mort
de Ken Bugul, Columbia: University of Missouri, 2007, S.191: core.ac.uk/reader/62761597
(heruntergeladen am 27.01.2023).

332 Das Beispiel einer erfolgreichen Riickkehr ist der Homme de Barbés (siehe Kapitel 2.2.4,
»DerHomme de Barbés. Migration und die Frage nach wérsék und teranga«) und eine
Beispielgeschichte fiir die gescheiterte Heimkehr ist die von Moussa, dem Fuf3ballspieler
(siehe Kapitel 2.2.7, »Jom, der Atlantik und der Selbstmord«).

195

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Mit dem Namen >Ken Bugul< (dt. niemand liebt, will, mag) bezeichnet
sich einerseits die Ich-Erzdhlerin, die niemand will, da ihr Platz von jeher an
der gesellschaftlichen Peripherie ist. Andererseits kann die Bezeichnung ken
bugul auch auf die Hoffnungslosigkeit der Autorin hinweisen, die sich dessen
bewusst ist, dass niemand ihre Gesellschaftskritik horen will. Es gibt keinen
offentlichen Diskurs iiber die Ausgrenzungsmechanismen im Senegal, die den
traditionellen Sozialordnungssystemen inhidrent sind. Und insbesondere fiir
eine Frau war es — vor allem zu den Zeiten der ersten Schriftstellerinnen Afri-
kas — besonders schwierig, ihre Stimme zu erheben, wenn sie sich nicht den
Vorwurf gefallen lassen wollte, sie unterstiitze den kulturellen Imperalismus:

Cependant, pour I'écrivaine africaine ou le critique de la littérature féminine, le
choix est ambigu. Ceux ou celles qui choisissent de donner priorité aux droits de
la femme en dénongant les méfaits de certaines pratiques culturelles acceptées et
défendues par la société traditionnelle africaine sont souvent obligés d’affronter le
regard mécontent du critique africain. Certaines écrivaines comme Calixthe Beyala,
qui dénoncent les méfaits de la polygamie, du contrdle de la virginité, de I'excision,
du mariage forcé, sont accusées de promouvoir 'impérialisme culturel.’3

Die Ich-Erzéhlerin erhebt zwar ihre Stimme, ist aber zugleich Gefangene der
eigenen Gesellschaft mit ihrer immerwéhrenden Reproduktion der unhinter-
fragten Traditionen, was durch den riesigen, raumgreifenden, imposanten,
starren, unbeweglichen, uralten Baobab reprasentiert wird. Er hatte zwar
urspriinglich eine klare Sprache, doch vor dem franzosischen Schulsystem
ist er verstummt und erstarrt. Die senegalesischen Traditionen bestehen, wie
zuvor bereits ausgefithrt, aus mehreren sich iberlagernden und koexistieren-
den Sozialordnungssystemen, iiber die jedoch kein &ffentlicher Diskurs zu
existieren scheint, der erlaubt, diese Systeme kritisch zu hinterfragen und zu
erneuern. Ken Bugul zeigt mit der Metapher des Baobabs die Uberlebensstra-
tegie der Traditionen, die sich in erstarrter Form durch die Jahrhunderte und
diverse Epochen von Invasoren (Religionen, Kolonialismus, Sklavenhandel
etc.) erhalten haben.

Nicht die Hybriditdt der Identitat steht im Mittelpunkt des Romans Le
Baobab fou, nicht die »kulturelle Grenz-Arbeit«33*, wie Bhaba die Begegnung
im Dritten Raum nennt, wo ein Ubersetzungsmechanismus stattfindet, der
eine Verdnderung ermdglicht, bei der weder das eine noch das andere, son-
dern etwas Drittes die Begriffe und Territorien von beiden infrage stellt.33

333 Rangira, »Ecriture féministe ? écriture féminine ?«, in: Etudes francaises, 2001, S. 97.
334 Bhabha, Die Verortung der Kultur, 2011 [2000], S. 10.
335 Ebd, S.42.

196

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Dieser Dritte Raum, so Bhabha, erméglicht durch seine Bedingungen, dass
die »Bedeutung und die Symbole von Kultur nicht von allem Anfang an
einheitlich und festgelegt sind und dass selbst ein und dieselben Zeichen neu
belegt, tibersetzt, rehistorisiert und gelesen werden kdnnen«.33

Der Roman Le Baobab fou zeigt nicht die Aushandlung und Hybridisie-
rung unterschiedlicher Kulturen, sondern die zerstorerische Wirkung einer
erstarrten Kultur. Der erstarrte und stumme Baobab hilt die Ich-Erzahlerin
gefangen, sodass sie sich trotz ihrer Emigration nicht entfalten kann. Sie hat
in der Begegnung mit européischen Kulturen keine lebendigen Argumente,
mit der sie in Aushandlungen zwischen der eigenen und der fremden Kultur
treten konnte. Vielmehr wird sie immer wieder unter den méchtigen Baobab
katapultiert, der sich ihr stets auf dieselbe Art und Weise aufdréngt, ohne je
Erkldrungen zu bieten oder gar eine Diskussion zuzulassen.

Diese autoritire Umklammerung fiithrt dazu, dass die Ich-Erzihlerin sich
selbst nicht erklaren kann und eine Integration in Europa nicht gelingt. Der
Zugang zu Europa wird ihr deshalb nicht nur von den Diskriminierungs-
mechanismen der europdischen Gesellschaft erschwert, sondern auch durch
diese Unféhigkeit, ihre eigene verwurzelte Herkunft zu erzahlen und zu ver-
handeln. Europas Lockruf verstummt nach dem erfolglosen Aufenhalt der
Ich-Erzdhlerin und ihrer ruhmlosen Riickkehr in den Senegal. Doch dort ist
auch der Baobab endgiiltig verstummt und verkorpert erneut erstarrte und
damit nicht lebensfiahige Traditionen, wie das Lotman fiir die Sprache in
seiner Theorie zur Semiosphire darlegt.

Was Lotman fiir das Zentrum der Semiosphiare beschreibt, kann auf die
Metapher des Baobabs, der die Traditionen verkorpert, {ibertragen werden.
Der Baobab stiinde demnach im Zentrum des kulturellen Raums und auf
der Ebene der Selbstbeschreibung, die straft organisiert ist und ihren dyna-
mischen Charakter, ihren Vorrat an Unbestimmtheit verloren hat und starr
und entwicklungsunfihig geworden ist.3¥ Es fehlt aber die Peripherie, wo ein
Aushandlungsmechanismus stattfindet zwischen dem Aufien und dem Innen
der Semiosphére. Den Abschluss der Peripherie bildet die Grenze, die ein Ort
ist, »an dem eine Semiosphére dariiber zu reflektieren genétigt ist, was sie
selbst ausmacht«?*3, was nicht undhnlich dem Ansatz von Bhabha zum Third

336 Ebd., S.57.

337 Vgl. Lotman, Die Innenwelt des Denkens, 2010, S. 178.

338 Vgl. Frank, Ruhe, Schmitz, »Jurij Lotmans Semiotik der Ubersetzung«, in: Jurij M. Lot-
man, Die Innenwelt des Denkens, 2010, S. 401.

197

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Space ist.>* In fehlender Reflexion und Aushandlung ihrer selbst erstarrt und
stirbt die Tradition letztendlich und es verwundert in dieser Perspektive nicht,
dass die Ich-Erzéhlerin schliefSlich vor dem toten Baobab steht.

Die stumme Grabesrede steht sinnbildlich fir den Nullpunkt, an dem die
Ich-Erzdhlerin angekommen ist. Sie ist eines dieser >zerquetschten Wesens,
denen der Roman Le Baobab fou gewidmet ist: »Les étres écrasés se remémo-
rent ...« (BF, 7). Das offene Ende des Romans konnte zugleich einen Anfang
markieren, wobei dieser nicht thematisiert wird. Ubrig bleibt ein europaischer
Lockruf, der ebenso verstummt ist wie der Ruf der senegalesischen Traditio-
nen. Es bleiben keine Worte iibrig, um deren Tod zu beklagen oder ihnen
ein Andenken zu schaffen. Und so lautet der letzte Satz des Romans: »Sans
parole, je pronongais I'oraison funebre de ce baobab témoin et complice du
départ de la mere, le premier matin d’'une aube sans crépuscule. Longtemps, je
restai la devant ce tronc mort, sans pensée« (BF, 222).

339 Vgl ebd.,, S. 402.

198

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«
2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

Marie NDiaye340 thematisiert erstmals im Jahr 2009 mit ihrem Roman Trois
femmes puissantes’! eine Auseinandersetzung mit Afrika, was die Begriin-
dung dafiir ist, dass dieser literarische Text auch im Rahmen der vorliegenden
Arbeit untersucht wird. Der Roman dient jedoch vorrangig als Gegenbeispiel
zu den anderen hier untersuchten literarischen Texten, denn mithilfe von
NDiayes Werk soll die Hypothese bestitigt werden, dass die im Roman Trois
femmes puissantes befindlichen embrayeurs culturels®*? stets auf europaisch-
franzésische kulturelle Konventionen verweisen und nur sehr indirekt auf
afrikanisch-senegalesische. Dies ist deshalb von besonderem Interesse, weil
einige der Romanfiguren Senegalesinnen sind und eine von ihnen, Khady
Demba, nie den Senegal verlassen und keinerlei Kontakt mit Europa hat.
Dennoch wird bei der literaturethnologischen Untersuchung deutlich, dass
die Weltvorstellung dieser Figur und die Symbolsysteme, auf die sie Bezug
nimmt, nur indirekt auf die senegalesische Gesellschaft verweisen. In dieselbe
Richtung deutet die Tatsache, dass NDiaye indirekt und offensichtlich unbe-
absichtigt in ihrem Text einen Bezug zum kulturellen Konzept jom herstellt,
dem >senegalesischen Ehrgefiihlc, wie Senghor den Begriff iibersetzt.>4* Die
kulturellen Indikatoren (embrayeurs culturels), die ich hier u.a. untersuche,
entsprechen denen in den anderen hier untersuchten Texten, d.h. Namen (vgl.
Mariama Ba, Kapitel 2.1), der Begrift dignité (vgl. Fatou Diome, Kapitel 2.2)
und Biaume (vgl. Ken Bugul, Kapitel 2.3).

Durch diese Vorgehensweise wird eine Vergleichbarkeit zwischen den Tex-
ten hergestellt und die Verweisfunktion der kulturellen Indikatoren herausge-
stellt. Es soll damit die Funktionsfahigkeit der literaturethnologischen Metho-
de der ethnocritique unterstrichen werden, mittels derer die kulturellen Kon-
ventionen sichtbar werden, die dem literarischen Schreiben grundsitzlich als
Hintergrundfolie dienen. Es wird in diesem speziellen Fall offensichtlich, dass

340 Marie NDiaye hat selbst diese Orthografie — zwei Majuskeln am Anfang - fiir ihren Namen
gewdhlt. Thre Mutter schreibt den Familiennamen mit einem Apostroph zwischen den
beiden Majuskeln, also N’Diaye, und ihr Bruder Pap (Minister fiir Bildung und Jugend in
Frankreich) verwendet die auch im Senegal tibliche Orthografie mit nur einer Majuskel am
Anfang: Ndiaye.

341 Marie NDiaye, Trois femmes puissantes, Paris: Gallimard, 2009.

342 Ausfithrliche Erlduterungen zu dem Konzept des embrayeur culturel, von mir tibersetzt als
>kultureller Indikator¢, finden sich in Kapitel 1.2.4, »Die literaturethnologische Methode
der ethnocritique«, der vorliegenden Arbeit.

343 Ausfithrliche Erlduterungen zum kulturellen Konzept jom finden sich in der vorliegenden
Arbeit in Kapitel 1.3, »Das senegalesische kulturelle Konzept jom«.

199

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Marie NDiaye durchweg auf der Grundlage einer europiisch-franzdsischen
kulturellen Pragung schreibt und ihr Werk gleichzeitig ein tiefgriindiges Leid
offenbart, das moglicherweise in einem mangelnden Zugang zur afrikanisch-
senegalesischen Kultur begriindet ist. Um diese Annahme zu bestétigen, wer-
de ich zunéchst das Leben und Werk Marie NDiayes skizzieren und darauthin
den Roman Trois femmes puissantes mithilfe der literaturethnologischen Me-
thode der ethnocritique untersuchen.

Marie NDiaye, geboren in Pithiviers (Frankreich) am 4. Juni 1967, begann
schon im Alter von zwolf Jahren zu schreiben und publizierte ihren ersten
Roman Quant au riche avenir im Jahr 1985. Thre schriftstellerische Leistung,
deren >einzigartige Kunstfertigkeit« vielfach gelobt wird, wie Fillon schreibt,
umfasst Prosa und Theaterstiicke, von denen einige sogar in die Comédie-
Frangaise3** aufgenommen wurden: »[...] le premier écrivain francais a entrer
de son vivant au répertoire de la Comédie-Francaise avec Papa doit man-
ger«3%> Marie NDiayes Werk wurde mehrfach ausgezeichnet, zuletzt mit dem
Staatspreis fiir Européische Literatur 2023346 fiir ihr Gesamtwerk und u.a. im
Jahr 2001 mit dem prix Femina fiir ihren Roman Rosie Carpe und im Jahr
2009 mit dem prix Goncourt fir Trois femmes puissantes.>¥

Erst mit diesem Roman, also 24 Jahre nach ihrem schriftstellerischen De-
biit, wird die Debatte um die >Afrikanitét< von Marie NDiaye horbar. Sie hat
einen senegalesischen Vater, der sie jedoch verldsst, als sie ein Jahr alt ist.
Um sich der viterlichen Kultur anzundhern, macht sich Marie NDiaye erst
im Alter von 20 Jahren3*® auf den Weg in den Senegal. Wie sie selbst stets
betont, ist ihr die afrikanisch-senegalesische Kultur vollkommen fremd, denn

344 Die Comédie-Frangaise ist eine der renommiertesten Kulturinstitutionen Frankreichs
(auch Maison de Moliére, Thédtre-Frangais oder kurz le Frangais genannt). Sie wurde
1680 gegriindet und halt sich seit 1799 im Palais-Royal in Paris auf. Vgl. Webseite der
Comédie-Frangaise: www.comedie-francaise.fr/fr/moliere (24.08.2023).

345 Vgl. Alexandre Fillon, »Les généalogies de Marie NDiaye, in: Express, 02.03.2013: www.lex
press.fr/culture/livre/les-genealogies-de-marie-ndiaye_1221965.html (05.05.2023).

346 Vgl. Information auf der Webseite des Osterreichischen Bundesministeriums Kunst, Kultur,
éffentlicher Dienst und Sport: www.bmkoes.gv.at/kunst-und-kultur/Neuigkeiten/ndiaye-st
aatspreis-europaeische-literatur-2023.html (07.06.2024).

347 Vgl. Fillon, »Les généalogies de Marie NDiaye, in: Express, 02.03.2013.

348 »J'y [en Afrique] ai fait un premier voyage relativement tard, vers I'age de 20 ans, a la fin
des années 80 donc, et un second il y a trois ans avec la cinéaste Claire Denis avec qui je
collaborais a un scénario. Cest trés peu. De ce fait, ma relation a 'Afrique est un peu révée,
abstraite, au sens ou I'Afrique, dans ma téte, est plus un songe qu'une réalité.« Nathalie
Crom, »Marie Ndiaye: >Je ne veux plus que la magie soit une ficelle«, in: Télérama,
21.08.2009: www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-magie-soit-une-fic
elle-litteraire,46107.php (06.04.2023).

200

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.comedie-francaise.fr/fr/moliere
https://www.lexpress.fr/culture/livre/les-genealogies-de-marie-ndiaye_1221965.html
https://www.lexpress.fr/culture/livre/les-genealogies-de-marie-ndiaye_1221965.html
https://www.bmkoes.gv.at/kunst-und-kultur/Neuigkeiten/ndiaye-staatspreis-europaeische-literatur-2023.html
https://www.bmkoes.gv.at/kunst-und-kultur/Neuigkeiten/ndiaye-staatspreis-europaeische-literatur-2023.html
https://www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-magie-soit-une-ficelle-litteraire,46107.php
https://www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-magie-soit-une-ficelle-litteraire,46107.php
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.comedie-francaise.fr/fr/moliere
https://www.lexpress.fr/culture/livre/les-genealogies-de-marie-ndiaye_1221965.html
https://www.lexpress.fr/culture/livre/les-genealogies-de-marie-ndiaye_1221965.html
https://www.bmkoes.gv.at/kunst-und-kultur/Neuigkeiten/ndiaye-staatspreis-europaeische-literatur-2023.html
https://www.bmkoes.gv.at/kunst-und-kultur/Neuigkeiten/ndiaye-staatspreis-europaeische-literatur-2023.html
https://www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-magie-soit-une-ficelle-litteraire,46107.php
https://www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-magie-soit-une-ficelle-litteraire,46107.php

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

sie ist in einem europdisch-franzosischen Umfeld aufgewachsen, wie sie 2021
in einem Interview mit Maurin erldutert:

In my childhood I only knew my mother’s people, my aunts and uncles, my cousins,
her teaching colleagues, and in the 1970s and 1980s all those people were white and
French, that’s just how it was. So, I never had any contact with Africa. My father
abandoned us: my mother, my brother, and me. He never asked after us, and we had
no idea where he was, or if he was even alive. That’s why there was no place for
Africa in my life.3%

Doch die Literaturkritik - und vermutlich nicht nur sie - beruft sich auf
NDiayes dufleren Aspekt, den dunkleren Hautteint und Details ihrer Physio-
gnomie, um ihr Werk und Leben stets in Bezug zu Afrika zu bringen. Zu
Beginn ihres literarischen Schaffens wurde NDiaye in der Literaturwissen-
schaft und Literaturkritik eher leise und implizit in Verbindung zum afrikani-
schen Kontinent gebracht, was beispielsweise an der wiederholten Betonung
der >hervorragenden Franzosischkenntnisse« der Autorin deutlich wird, wie
Moudileno feststellt:

[...] une insistance un peu énervante de la critique sur »I'excellent frangais de Marie
NDiaye«. Au final, javais fini par entendre, dans ce portrait récurrent d’'une auteure
exeptionnellement »talentueuse«, des relents de fierté paternaliste pour la petite
métisse qui [...] écrivait le frangais mieux que »nos« poetes.3>

Mit dem Erscheinen des Romans Trois femmes puissantes, der auch den
Senegal thematisiert, wird laut Link-Heer plotzlich die >Afrikanitdt« NDiayes
im offentlichen Diskurs explizit und damit riickwirkend ihr gesamtes Werk in
Bezug zu Afrika gebracht:

La critique a [..] voulu saluer une sorte de retour au pays natal puisque Trois
femmes puissantes joue, en partie, en Afrique, au Sénégal. D’ol la tentative de lire
toute I'ceuvre de Marie NDiaye dans une perspective autobiographique comme si la
disparition du pere sénégalais qui abandonne sa femme frangaise et ses enfants Pap
et Marie avait eu la force d’engendrer une écriture puissante.®!

349 Aurélie Maurin, »Interview with Marie Ndiaye«, in: The White Review, Mirz 202l:
www.thewhitereview.org/feature/interview-with-marie-ndiaye/ (06.04.2023).

350 Moudileno bezieht sich hier auf ihren Artikel »L'Excellent Francais de Marie NDiaye« aus
dem Werk von Andrew Asibong und Shirley Jordan, Marie NDiaye: L'Etrangeté a Ieuvre,
2009, S.25-38, Lydie Moudileno, »Marie NDiaye: entre visibilité et réserve«, in: Daniel
Bengsch und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. Leeuvre de Marie NDiaye,
Amsterdam/New York: Rodopi BV., 2013, S. 160.

351 Ursula Link-Heer, »Noms et toponymes dans I'ceuvre de Marie Ndiaye«, in: Daniel
Bengsch und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. Leeuvre de Marie NDiaye,
Amsterdam/New York: Rodopi BV., 2013, S. 233-242, S. 242.

201

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.thewhitereview.org/feature/interview-with-marie-ndiaye
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.thewhitereview.org/feature/interview-with-marie-ndiaye

2. Teil

Es wundert deshalb nicht, dass Marie NDiayes Werk hdufig zu den literatur-
wissenschaftlichen Bereichen der Frankophonie gezahlt wird bzw. zu den
Francopolyphonies®?, die die polylinguistischen Realititen in Landern beto-
nen, die der Frankophonie zugerechnet werden, u.a. einige afrikanische. Thr
Werk wird aber auch im hybriden Bereich der French and Francophone Stu-
dies®>3 (bspw. Contemporary French and Francophones Women’s Writing und
Artikel in der Zeitschrift Contemporary French and Francophone Studies) un-
tersucht und dem Themenbereich der postkolonialen Literatur zugeordnet.3>
Der Begriff >Frankophonie« ist dabei nur selten im inkludierenden Sinn zu
verstehen, d.h. fiir alle Literatur(en), die in franzdsischer Sprache geschrieben
sind, sondern diese Literaturkategorie beinhaltet einen Diskriminierungs-
und Ausgrenzungsmechanismus, wie in der vorliegenden Untersuchung in
Kapitel 1.2.5, »Die frankophonen Literaturen, ausfithrlich dargelegt.

Marie NDiaye reagiert auf diese ihr von auflen aufgebiirdete Afrikanitat,
die sich nur auf ihr physisches Erscheinungsbild beschréankt, in aufrichtiger
Weise, wobei ihr das nicht von allen Seiten abgenommen wird. Als im Jahr
2009 die Los Angeles Times titelte, dass >die erste schwarze Frau< den renom-
mierten Prix Goncourt erhalten habe, »Author Marie NDiaye is the first black
woman to win the Prix Goncourt«>*, erkliart Marie NDiaye: »[I have] never
thought of it in those terms: >black woman< and >Goncourt. I find it impossi-
ble to see things that way [...] I don’t represent anything or anyone. I have met
many French people raised in Africa who are more African than I am.«3%¢

352 Hier ist vor allem das Werk zu nennen, aus dem in der vorliegenden Untersuchung vielfach
zitiert wird und das in der Reihe Francopolyphonies erschienen ist: Daniel Bengsch und
Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. Leeuvre de Marie NDiaye, Amsterdam/New
York: Rodopi BV., 2013.

353 Vgl. Shirley Jordan (Professorin fiir franzdsische Literaturwissenschaft), deren wissen-
schaftlicher Schwerpunkt auf »20th and 2Ist Century French and Francophone literature
and visual culture« liegt und dort u.a. das Werk von Marie NDiaye fokussiert. Vgl. Profil-
seite auf der Webseite der Newcastle University: www.ncl.ac.uk/sml/our-people/profile/shi
rleyjordan.html (06.04.2023).

354 Als Beispiel dient der Text von Anna-Leena Toivanen, »Not at Home in the World: Abject
Mobilities in Marie NDiaye’s Trois femmes puissantes and No Violet Bulawayo’s We Need
New Names«, in: Postcolonial Text , 10, 1, 2015, S. 1-18.

355 Carolyn Kellogg, »Author Marie Ndiaye is the first black woman to win the Prix
Goncourts, in: Los Angeles Times, 02.11.2009: www.latimes.com/archives/blogs/jacket
-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-go
ncourt (06.04.2023).

356 Alison Flood, »Black woman wins Prix Goncourt for the first time, in: The Guardian,
02.11.2009: www.theguardian.com/books/2009/nov/02/black-woman-prix-goncourt
(08.04.2023).

202

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.ncl.ac.uk/sml/our-people/profile/shirleyjordan.html
https://www.ncl.ac.uk/sml/our-people/profile/shirleyjordan.html
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.theguardian.com/books/2009/nov/02/black-woman-prix-goncourt
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ncl.ac.uk/sml/our-people/profile/shirleyjordan.html
https://www.ncl.ac.uk/sml/our-people/profile/shirleyjordan.html
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.theguardian.com/books/2009/nov/02/black-woman-prix-goncourt

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

Anstatt sich als Afrika-Kennerin auszugeben - was ihr allein aufgrund
ihrer dufleren Erscheinung ein Leichtes wire -, gibt sie zu, nur wenig
Uber diesen Kontinent zu wissen und deshalb nicht als Reprasentantin fiir
Schwarzafrikanerinnen gelten zu konnen. Schon im Jahr 1992, als Reaktion
auf die von Jean-Marie Volet publizierte Anthologie Francophone Women Wri-
ters from Sub-Saharan Africa®’, in die er auch Marie NDiaye aufgenommen
hatte, wehrte sie sich in einem Brief an Volet gegen die Zuordnung ihrer
literarischen Texte in die Kategorie der Frankophonie und insbesondere zu
den afrikanischen Literatur(en):

Je me permets d’attirer votre attention sur un point qui me semble important :
nayant jamais vécu en Afrique et pratiquement pas connu mon peére (je suis
métisse), je ne puis étre considérée comme une romanciere francophone, c’est-a-
dire une étrangere de langue frangaise, aucune culture africaine ne m'a été trans-
mise. Je la connais, un peu, comme peuvent la connaitre des personnes intéressées
par toutes les formes de culture. Il me semblait important de le préciser, ne sachant
si vous étudiez des romanciéres aussi superficiellement africaines que je le suis.**8

Marie NDiayes abwehrende Haltung gegeniiber der Zuordnung ihrer Per-
son und ihres Werks zu den >Schwarzen, den >Frankophonen< und den
>Afrikanerinnen< wird von Moudileno - und nicht nur von ihr - kritisch
kommentiert als »une carriere littéraire [celle de Marie NDiaye] toute entiere
construite dans la mise sous rature de la race et de I'origine africaine«.> Die
Vermischung bzw. Verwechslung der Begrifte >schwarz< und >Afrika< verwei-
sen hier auf die sehr unterschiedlichen Wahrnehmungen und politischen Im-
plikationen, die diesen Ausdriicken in den USA und in Europa zugeschrieben
werden.3® Aus der Perspektive der Afroamerikanerin Moudileno erscheint
die Kritik an NDiaye gerechtfertigt, denn Moudileno fokussiert das politische

357 Beverley Ormerod, Jean-Marie Volet, »Francophone Women-Writers from Sub-Saharan
Africa: An Annotated Bibliography«, in: ALA Bulletin, 1992, 15-22.

358 Brief von Marie NDiaye an Jean-Marie Volet am 02.01.1992: aflit.arts.uwa.edu.au/LettreN-
diayeM.html (08.04.2023).

359 Moudileno, »Marie NDiaye: entre visibilité et réserve, in: Bengsch und Ruhe, Une femme
puissante, 2013, S. 168.

360 In den USA, so Amaize, besteht eine »soziale Distanzierung« zwischen Afroamerikane-
rinnen und dem afrikanischen Kontinent. Viele Afroamerikaner verstehen sich selbst
nicht mehr als afrikanischstimmig, da sie keinerlei bzw. eine durch die Geschichte des
Sklavenhandels sehr traumatisierte Beziehung zu Afrika haben. Die Afroamerikanerinnen
haben eine schwarzamerikanische Kultur geformt, die sich von ihren afrikanischen Wur-
zeln gelost hat. Vgl. Ohimai Amaize, »The >Social Distance< between Africa and African-
Americansc, in: JSTOR Daily, 14.07.2021: daily.jstor.org/the-social-distance-between-africa-
and-african-americans/ (09.04.2023).

203

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Thema der race (nicht zu verwechseln mit dem deutschen Wort Rasse3¢') und
die in den letzten Jahren stark gewordene Black Lives Matter-Bewegung, die
Gewalt gegen Schwarze und People of Color (PoC3¢?) anprangert. In dasselbe
Raster passt auch die Kritik des englischen Wissenschaftlers Asibong, der in
Marie NDiayes Werk das Thema der race vermisst und ihr unterstellt, ihre
Zugehorigkeit absichtlich zu verleugnen 363

Der Blickwinkel Moudilenos und Asibongs verfalscht jedoch die durchaus
ehrliche Selbstdefinition NDiayes, sich als eine franzosische Schriftstellerin zu
verstehen, die nur >oberflachlich als afrikanisch« erscheint, wie sie im zuvor
schon zitierten Brief an Volet angemerkt hatte. Fiir NDiaye steht die ihr zuge-
schriebene Afrikanitdt im Vordergrund und damit die kulturelle Verankerung
in einer afrikanischen Gesellschaft wie beispielsweise dem Senegal - und
nicht die Tatsache, dass sie durch ihre genetische Disposition, d.h. ihre Haut-
farbe, auch den PoC zugerechnet werden kann. Moudilenos Kommentar zum
Titelbild des Magazine Littéraire im September 2010 richtet streng iber Marie
NDiaye, wenn sie schreibt: »Le plus frappant est le fait que sa photographie
[celle de Marie NDiaye] apparaisse en couverture, a part égale avec les visages
de Madame de Lafayette et de Francoise Sagan«3¢4, und dann behauptet, dass
Marie NDiaye sicher nie akzeptiert hitte, auf einem Titelbild einer Zeitschrift
gemeinsam mit afrikanischen Schriftstellerinnen wie Mariama Ba zu erschei-
nen.*%

Moudileno unterstellt mit dieser Aussage Marie NDiaye eine rassistische
Motivation, sich mit weilen prominenten Schriftstellerinnen auf Augenhéhe
prasentieren zu wollen, aber nicht mit ebenfalls prominenten schwarzen Au-
torinnen. Moudileno interpretiert die Tatsache, dass NDiaye sich mit weiflen
Schriftstellerinnen umgibt, zum einen als Versuch der eigenen Aufwertung

361 Das deutsche Wort >Rasse« ist problematisch und kann nicht synonym zum englischspra-
chigen Ausdruck race verwendet werden. Ich bin mir der aktuellen Debatten um Black
Lives Matter aus dem US-amerikanischen Kontext bewusst, der auch in Europa grofle
Wellen geschlagen hat. In der vorliegenden Arbeit werde ich jedoch auf diesen Diskurs
nicht niher eingehen und nur am Rande zusammen mit den Themen Postkolonialismus
und Dekolonisierung streifen, die hier besprochen werden.

362 PoC: Person of Color. Vgl. »Der Begrift People of Color (im Singular Person of Color)
ist eine Selbstbezeichnung von Menschen, die Rassismus erfahren.«: diversity-arts-cul-
ture.berlin/woerterbuch/poc-person-color (06.06.2023).

363 Vgl. Andrew Asibong, Marie NDiaye. Blankness and Recognition, Liverpool: Liverpool
University Press, 2013, S. 4.

364 Moudileno, »Marie NDiaye: entre visibilité et réserve, in: Bengsch und Ruhe, Une femme
puissante, 2013, S. 169.

365 Vgl. ebd., S.171.

204

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

und gleichzeitig als Abwendung von der eigenen race, zu der sich Marie
NDiaye in den Augen Moudilenos nicht bekennen méchte. Zudem unterstellt
sie NDiaye, so kann Moudilenos Kritik verstanden werden, dass sie eine mog-
liche Abwertung ihrer Person und ihres Werks befiirchtet, wenn sie sich mit
schwarzen Autorinnen zeigen wiirde. Es verwundert nicht, dass Moudileno
aus ihrer Perspektive heraus nicht verstehen kann, warum Marie NDiaye sich
trotzdem wiederholt in ihrem Werk mit Fragen der race und Afrika auseinan-
dersetzt, denn ihre Figuren sind oft schwarz, stammen von den Antillen oder
aus Afrika.366

Es ist unzweifelhaft, dass Marie NDiaye als eine franzdsische Schriftstelle-
rin gelten muss ohne jedwede Einschrinkung oder Spezifizierung. Und es
ist ebenso unzweifelhaft, dass sie sich immer zum Thema Afrika positionie-
ren muss — und das nicht nur aufgrund der von auflen auf sie projizierten
Afrikanitét, sondern auch aus ihr selbst heraus. Ihre personliche Auseinander-
setzung mit Afrika und dem Senegal, dem Herkunftsland ihres Erzeugers,
der jedoch nie ein Vater fiir sie war, ist sicher problematisch und Anteile
ihrer »écriture puissantes, wie im Zitat von Link-Heer zuvor gezeigt, konnten
durchaus diesem belastenden Erbe geschuldet sein. Dieser innere Konflikt
konnte seinen Niederschlag in ihrem schriftstellerischen Werk finden, in dem
wiederkehrend die Topoi der >umbherirrenden Heldin<¢’, der >Fremdheit<3¢8
und der >Schwellec® thematisiert werden. Auf diese Themenbereiche wird
im Folgenden noch niher eingegangen. Zunichst wird im folgenden Unterka-
pitel der Inhalt des Romans Trois femmes puissantes zusammengefasst, bevor
daraufhin einige kulturelle Indikatoren des Werks mit der Methode der ethno-
critique untersucht werden.

366 Vgl. ebd.

367 Vgl. Shirley Jordan, »La puissance de Khady Demba, in: Daniel Bengsch und Cornelia
Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. Leeuvre de Marie NDiaye, Amsterdam/New York:
Rodopi BV, 2013, S. 263-283, S. 263.

368 Vgl. Jordan, »La puissance de Khady Dembac, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissan-
te, 2013, S. 267.

369 Vgl. Ursula Hennigfeld, »Humain, trop humain, rien d’humain: le théitre de Marie
NDiaye, in: Daniel Bengsch und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. Leeuvre de
Marie NDiaye, Amsterdam/New York: Rodopi BV., 2013, S.177-199, S.177.

205

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

2.4.1 Histoire und discours des Romans Trois femmes puissantes (2009)

Marie NDiayes Roman Trois femmes puissantes ist fiir die vorliegende Arbeit
von besonderer Bedeutung, da hier drei Frauen bemiiht sind, ihre dignité
zu bewahren, wie der Klappentext zusammenfasst: »Elles sappellent Norah,
Fanta, Khady Demba. Chacune se bat pour préserver sa dignité contre les
humiliations que la vie lui inflige avec une obstination méthodique et incom-
préhensible«*°. Im Vordergrund des Romans steht somit dignité, wobei der
Begriff in NDiayes Werk keine Konnotationen von jom beinhaltet bzw. nur
indirekt darauf anspielt, wie ich im Folgenden zeigen werde.

Der Roman Trois femmes puissantes besteht aus drei voneinander unab-
héngigen Erzahlungen, die nur minimal miteinander verbundenen sind. Ge-
meinsam ist allen drei Erzahlungen, dass sie einen Bezug zum Senegal aufwei-
sen, wobei hervorzuheben ist, dass an keiner Stelle das Land Senegal genannt
wird, die Worter Afrique und die Hauptstadt Senegals, Dakar, jeweils nur drei
Mal vorkommen. Dies ist insofern von Relevanz, als die Sekundarliteratur
stets hervorhebt, dass Marie NDiaye mit diesem Roman eine Riickkehr zu
ihren afrikanischen Wurzeln wagt. Marie NDiaye selbst antwortet im Inter-
view auf die Frage von Crom, ob Afrika der eigentliche Ausldser fiir den
Roman sei: »Pas du tout. Comme la présence des oiseaux partout dans le
livre, la présence de 'Afrique était pour moi juste un motif musical qui lierait
les trois parties.«3”!

Diese Aussage NDiayes ist ein starkes Indiz dafiir, dass der Roman Trois
femmes puissantes auf europaisch-franzosische kulturelle Konventionen ver-
weist und nicht auf afrikanisch-senegalesische. Es werden dementsprechend
auch an keiner Textstelle afrikanische Sprachen wie beispielsweise Wolof ex-
plizit genannt, sondern nur an wenigen Stellen erldutert, dass die Sprache
Franzosisch fiir manche der Romanfiguren eine Fremdsprache ist, wie hier
fiir die Figur Khady Demba: »[...] sachant bien qu’il s’agissait d’'une langue, le
francais, qu’elle était en mesure de parler un peu et d’entendre mais incapable
de la reconnaitre dans ce débit pressé, coléreux [...]«.37?

Alle drei Teile des Romans Trois femmes puissantes werden von einer
extradiegetisch-heterodiegetischen Erzdhlstimme dargestellt, die jeweils aus
der Perspektive einer internen Fokalisierung erzihlt. Diese Restriktion des

370 Marie NDiaye, Trois femmes puissantes, Paris: Gallimard, 2009.

371 Crom, »Marie NDiaye, in: Télérama, 21.08.2009.

372 Marie NDiaye, Trois femmes puissantes, Paris: Gallimard, 2009, S. 268. Nachfolgende Zitate
aus dem Roman Trois femmes puissantes werden im Fliefitext eingefiigt mit dem Kiirzel
TFP und der Seitenzahl.

206

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

Blickfelds ist stets auf die Hauptfigur der jeweiligen Erzdhlung ausgerichtet
und er6finet einen tiefen Einblick in deren innere, subjektive Wahrnehmungs-
welt, die wiederum ihr dufleres Weltbild pragt bzw. dieses formt. Die anderen
Romanfiguren werden dementsprechend ausschlieSlich durch diese subjekti-
ve Wahrnehmungsbrille der Protagonistin bzw. des Protagonisten beschrie-
ben, wodurch die Erzahlstimme sich maximal von der Diegese, der erzahlten
Welt, distanziert. Die Gedankenwelt der jeweiligen Hauptfigur oszilliert zwi-
schen unmittelbar Erlebtem (der priméren Erzahlung), Erinnerungen und
fantastischen Vorstellungen (den sekundéren Erzahlungen), die als Digressio-
nen in den Text eingewebt sind. Diese unterschiedlichen Wahrnehmungen
dréngen sich der jeweiligen Hauptfigur auf und verweben, iiberkreuzen und
durchmischen sich miteinander, sodass es fiir die Leserschaft zeitweise zur
Herausforderung wird, sich in der erzahlten Zeit zu orientieren.

Den Bewusstseinsstrom, in dem Vergangenheit, Illusion und Gegenwart
stellenweise nicht voneinander zu trennen sind, beschreibt Jordan als cha-
rakteristisch fiir NDiayes Werk: »Lunivers ndiayien se caractérise depuis
le début par une cohabitation du réalisme et du fantastique [...]«.3”3 Phasen-
weise iiberlagern die Erinnerungen und phantasmatische Gedankenwelt die
primére Erzdhlung dergestalt, dass sogar die Hauptfigur den Kontakt zu ihr
verliert. Es entgleitet ihr die Kontrolle {iber ihre Korperfunktionen und sie
uriniert bei Tisch (vgl. TFP, 86 [Norah]), sie kann dem Dialog mit anderen
Figuren nicht mehr folgen (vgl. TFP, 160 [Rudy]) und sie fiihlt sich isoliert
innerhalb von Menschengruppen (vgl. TFP, 278 [Khady]). Diese Darstellung
der psychischen und intimen Erlebenswelt, dieser Bewusstseinsstrom einer
Figur, wird in jeder der drei Erzahlungen durch einen wenige Zeilen langen
Kontrapunkt abgeschlossen, bei dem die interne Fokalisierung auf eine ande-
re Figur gelegt und aus deren Perspektive ein Kommentar zum Erzdhlten
abgegeben wird.

Marie NDiayes Roman Trois femmes puissantes beinhaltet keinen realhisto-
rischen Bezug, in dessen Zeitrahmen sich die drei Erzdhlungen abspielen,
und nur die zweite Erzahlung wird durch einen zeitlich definierten Rahmen
begrenzt, ndmlich dem Arbeitstag im Leben der Figur Rudy Descas. Die erste
und die dritte Erzdhlung haben weder einen bestimmten Anfangszeitpunkt
noch eine klar definierte Dauer und auch keinen zeitlich determinierten
Endpunkt. Neben den undefinierten Zeitrahmen bleiben auch die Orte der

373 Jordan, »La puissance de Khady Dembac, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissante,
2013, S. 273.

207

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Romanhandlung vage bis verschleiert, und, wie bereits angemerkt, wird der
Senegal an keiner Stelle genannt.

In der ersten Erzahlung des Romans Trois fermmes puissantes reist die
Protagonistin Norah, eine der drei >starken Frauens, zu ihrem Vater, der sie
zuvor eindringlich um ihren Besuch gebeten bzw. diesen von ihr eingefordert
hatte (vgl. TFP, 12). Wie sie vor Ort iiberraschenderweise erfahrt, soll sie als
Rechstanwiltin die Verteidigung ihres inhaftierten Bruders Sony iibernehmen
(vgl. TFP, 44 und 75). Uber eine lange Strecke hinweg bleibt der Leserschaft
der Ort der Handlung vorenthalten und eine realgeografische Verortung wird
nur durch die Namen des Gefingnisses »Reubeuss« (TFP, 44), der Stadtvier-
tel »Point E« (TFP, 73), »Grand-Yoff« (TFP, 77) und des Orts »Dara Salam«
(TFP, 57) ermdglicht. Reubeuss, Point E und Grand-Yoff befinden sich in
Dakar, Dara Salam ist ein kleiner Ort im Norden des Landes am Ufer des
Senegalflusses. Dort befindet sich laut der ersten Erzahlung ein Feriendorf,
durch das ihr Vater einst zu grofiem Reichtum gelangte, von dem bei Norahs
Besuch jedoch nichts mehr tibrig ist (vgl. TFP, 75).

Obwohl der Vater immer noch furchteinfl6flend und verstérend auf Norah
wirkt, denn er erscheint ihr nach wie vor zugleich méachtig, undurchsichtig
und schweigsam, erkennt sie dennoch seinen langsamen Verfall (vgl. TFP,
30). Die sich standig wiederholende Metapher des Flamboyant-Baums, dessen
verwelkte Blitten am Korper des Vaters haften (vgl. TFP, 37) und in dessen
Geist der Vater nachts zu schlafen scheint (vgl. TFP, 24), verstirken seine
mystische Aura. Norahs Furcht vor dem Vater beruht auf der Tatsache, dass
er ihre Mutter, ihre Schwester und sie in Frankreich verlassen hatte und ihren
jingeren Bruder Sony (in den Senegal) entfiihrte, als dieser finf Jahre alt
war (vgl. TFP, 46). Der Vater hatte die Familie entzweit und trotz seines
Reichtums die Mutter nie finanziell unterstiitzt. Norahs Mutter prostituierte
sich sogar zeitweise, um ihre Tochter und sich tiber Wasser zu halten. Auch
verbot der Vater seinem Sohn jeglichen Kontakt zu seiner Mutter (vgl. TFP,
48-51).

Als Norah ihren Bruder Sony im Geféngnis besucht, erfahrt sie von ihm,
dass er mit der neuen Ehefrau seines Vaters, die genauso alt war wie Sony,
ein Liebesverhdltnis unterhalten hatte, aus dem Zwillingstochter entstanden
sind. Seine Stiefmutter wurde umgebracht und Sony hat die Schuld auf sich
genommen, obwohl in Wahrheit der Vater die junge Frau aus Eifersucht
ermordet hat (vgl. TFP, 82f.). Norah schaftt es im Verlauf der Erzahlung, ihre
Angste gegeniiber ihrem Vater zu iiberwinden und nicht nur energisch Sonys
Verteidigung im Strafprozess zu planen (und damit den Vater als Morder
zu entlarven), sondern auch Vertrauen in ihren aktuellen Lebenspartner zu

208

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

finden und die miitterliche Zuneigung zu ihrer Tochter neu zu definieren
(vgl. TFP, 93). Die krisenhafte Episode bei ihrem Vater wird zu einer Chance,
ihre traumatische Kindheit, die gepragt war durch das Fehlen ihres Vaters, zu
kldren und hinter sich zu lassen.

Ebenfalls von einer Krisenerfahrung handelt die zweite Erzahlung, in der
Rudy Descas, auf dem hier die interne Fokalisierung liegt, sich morgens auf
den Weg zur Arbeit macht und im Verlauf von diversen Autofahrten und
an verschiedenen Orten — wie dem schattenlosen heifSen Parkplatz vor der
Firma, der Telefonzelle neben dem Parkplatz, in den Biirordumen, bei einer
Kundin, im Haus eines Kiinstlers, vor der Schule seines Sohnes und schlief3-
lich im Haus seiner Mutter - iiber seine Beziehung zu seiner Ehefrau Fanta
nachdenkt. Sie waren am Morgen im Streit auseinandergegangen, bei dem
Rudy seiner Frau Fanta wiitend an den Kopf geworfen hatte, dass sie dorthin
zuriickkehren solle, wo sie hergekommen sei (aus dem Senegal) (vgl. TFP,
106). Sein Nachdenken ist von Selbstvorwiirfen geprégt und von der Angst,
Fanta konne ihn verlassen (vgl. TFP, 110). Die unterschiedlichen kiirzeren
Autofahrten und Ortswechsel in der ihn extern umgebenden Welt spiegeln
seine internen Reflexionen und Erinnerungsrdume wider, die gepragt sind
von seiner inneren Zerrissenheit. Diese Zerrissenheit ist begriindet durch die
Schuldgefiihle, die Rudy gegeniiber seiner Ehefrau empfindet. Er hatte sie in
Dakar geheiratet und, zusammen mit dem gemeinsamen Sohn Djibril, nach
Frankreich mitgebracht, nachdem er von der Schule in Dakar suspendiert
worden war, an der das Ehepaar gemeinsam gearbeitet hatte (vgl. TFP, 218).

Die gliicklichen Lebensumstinde der Familie in Dakar waren jih zerstort
worden in dem Moment, als sich einer seiner Schiiler an den 25 Jahre zuvor
veriibten Mord von Rudys Vater an dessen Geschiftspartner erinnert, Rudy
darauf anspricht und dieser handgreiflich wird, was die Suspendierung mit
sich fithrt (vgl. TFP, 217). Das Verbrechen des Vaters an Salif, mit dem
zusammen er ein Feriendorf in Dara Salam geleitet hatte, fithrt nach seiner
strafrechtlichen Verurteilung dazu, dass sich Rudys Vater im Gefingnis Reu-
beuss das Leben nimmt (vgl. TFP, 241). Die vom Vater veriibte Tat hat Rudy
nachhaltig traumatisiert und er erinnert sich vage daran, sogar damals beim
Mord an Salif anwesend gewesen zu sein: »Ce qu’il [Rudy] n’arrivait encore
pas a discerner, c’était s’il avait assisté a la scéne entre son pere et Salif ou si
maman la lui avait racontée si précisément qu’il avait cru ensuite avoir tout
vu« (TFP, 208).

Rudys Mutter, die an Engel glaubt und ihr Enkelkind Djibril ablehnt, weil
er nicht ihrer Vorstellung von blonden, blaudugigen Engeln entspricht (vgl.
TFP, 235), hat eine enorme Wirkkraft auf Rudy, von der er sich im Laufe

209

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

der Erzdhlung zu l6sen lernt. Das fantastische Element eines Greifvogels (vgl.
TFP, 183, 219, 220, 224-227, 236), den Rudy bei seinen Fahrten und beim
Aufenthalt im Auto wahrnimmt und den er als Verkorperung seiner Ehefrau
Fanta versteht, beeinflusst seinen inneren Monolog und seine externen Hand-
lungen. Durch den Greifvogel befreit sich Rudy von seinen Schuldgefiihlen,
die er sowohl in Bezug auf das Verbrechen seines Vaters hat als auch gegen-
tiber seiner Ehefrau Fanta, denn er leidet unter der Vorstellung, dass er in
ihr falsche Hoffnungen in Bezug auf Frankreich geweckt hatte, sie um ihre
berufliche Karriere gebracht und in einem nichtssagenden Ort und Haus im
landlichen Frankreich festhélt ohne Aussicht auf sozialen Aufstieg (vgl. TFP,
105). Der Greifvogel (die Verkorperung seiner Ehefrau Fanta, der zweiten
»starken Frau« des Romans) bringt Rudy aulerdem dazu, sich vom toxischen
Einfluss seiner Mutter zu befreien und die Liebe zu seinem Sohn zu entde-
cken. Der erzdhlte Zeitrahmen endet in den Abendstunden, als Rudy und sein
Sohn gemeinsam im Auto nach Hause fahren mit dem Ziel der gliicklichen
Zusammenfiithrung ihrer Kleinfamilie (vgl. TFP, 244).

Die letzte Erzahlung des Romans beinhaltet den tragischen Werdegang der
dritten >starken Frau¢, Khady Demba. Sie wird von ihrer Schwiegerfamilie
verstofien, nachdem ihr Ehemann gestorben ist und sie keine Kinder von ihm
auf die Welt gebracht hat (vgl. TFP, 247). Im Auftrag der Schwiegermutter
wird Khady von einem Schleuser auf die Reise nach Europa gebracht, um
dort zu ihrer Kusine Fanta nach Frankreich zu gehen, Arbeit zu suchen
und Geld an die Schwiegerfamilie zu schicken (vgl. TFP, 259). Die interne
Fokalisierung auf Khady zeigt, dass sie die Gesamtzusammenhénge nicht
nachvollziehen kann und sie keine Vorstellung davon hat, wohin ihre miihe-
volle Reise sie bringen kénnte (vgl. TFP, 267). Ganz klar bewusst war ihr stets
nur gewesen, dass nach dem Tod ihres Ehemanns die Schwiegerfamilie sie
nicht bei sich behalten wiirde, denn als kinderlose Witwe besitzt sie keinen
Wert und keine Stimme. Das Einzige, was ihr bleibt, ist ihr Name: Khady
Demba, den sie unabldssig wiederholt, um daraus Mut zu schépfen (vgl. TFP,
309).

Khadys >Abstieg in die Holle beim Kampf ums Uberleben<”* beginnt mit
der Busfahrt zu den Ufern des Atlantiks, wo sie sich gemeinsam mit einer
Menschengruppe nach einer mehrtigigen Wartezeit in ein Boot einschiffen
soll, im letzten Moment jedoch flieht und sich dabei an der Wade verletzt (vgl.
TFP, 281ff.). Wie Strandgut wird sie vom Miillsammler Lamine aufgegabelt

374 Vgl. Marion Geiger, »Trois femmes puissantes by Marie Ndiaye«, in: The French Review,
84,2,2010, S. 425f., S. 426: www.jstor.org/stable/25758459 (24.03.2023).

210

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.jstor.org/stable/25758459
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jstor.org/stable/25758459

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

(vgl. TFP, 285) und gemeinsam mit ihm macht sie sich auf die Reise durch die
Wiiste, um im Nirgendwo zu landen (vgl. TFP, 294f1.). Dort muss sie sich pro-
stituieren, um zu iiberleben (vgl. TFP, 303). Lamine raubt eines Tages Khadys
hart erarbeitetes Geld und erreicht tatsachlich Europa (vgl. TFP, 307). Khady
bleibt mit ihrer nicht heilenden Wunde am Bein und ihrem geschédndeten
Korper zuriick und fiigt sich erneut in ihr Schicksal als Prostituierte (vgl. TFP,
309).

Als sie abermals eine gewisse Summe Geld angespart hat, macht auch sie
sich - trotz Krankheit und Schwiche - auf den Weg, um Europa zu erreichen,
das ihr jedoch durch den Grenzzaun Melillas, der Exklave Spaniens, fiir
immer verwehrt bleibt, denn sie stiirzt bei einem Pushback der spanischen
Grenzpolizei vom Zaun und stirbt (vgl. TFP, 315f.). Das fantastische Element
in dieser Erzdhlung ist auch hier ein Vogel, den Khady Demba bei ihrem
Todessturz sieht und in den sie sich verwandelt, um in den Himmel aufzu-
steigen (vgl. TFP, 316). Der Kontrapunkt richtet die interne Fokalisierung
auf Lamine, der inzwischen in Europa arbeitet und bei jeder Gehaltszahlung
schuldbewusst an Khady denkt, die er mit dem Vogel vergleicht, den er am
Himmel fliegen sieht (vgl. TFP, 317).

Vogel und Baume beinhalten im Roman Trois femmes puissantes besondere
Bedeutungsebenen und das gilt ebenfalls fiir Namen (von Personen und Or-
ten) und abstrakte Begriffe wie dignité, Schuld und Schweigen. Diese Begrifte
werde ich im Folgenden als kulturelle Indikatoren (embrayeurs culturels) de-
finieren, um zu verdeutlichen, inwieweit die européisch-franzésischen und/
oder afrikanisch-senegalesischen Symbolsysteme eine konstitutive Funktion
fiir den literarischen Text von Marie NDiaye innehaben. Die kulturellen
Indikatoren haben einerseits innerhalb des literarischen Texts besondere
Verweisfunktionen - beispielsweise durch ihre metaphorische Funktion -,
deuten aber zugleich auf den auflertextuellen Bereich mit seinen kulturellen
Symbolsystemen. Diese auflertextuellen Informationen werden sodann wiede-
rum auf den literarischen Text bezogen und erdéffnen neue Perspektiven und
Interpretationsmdoglichkeiten.?”

375 »Einerseits liefern Symbolsysteme eine Weltinterpretation, andererseits sind sie der Hinter-
grund fiir Motivation und Evaluation des Akteurs.« Karsten Kumoll, »From the Native’s
Point of View«? Kulturelle Globalisierung nach Clifford Geertz und Pierre Bourdieu, Biele-
feld: transcript Verlag, 2005, S. 26.

211

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

2.4.2 Baume und Vogel als embrayeurs culturels

Gleich zu Beginn der ersten Erzahlung des Romans Trois femmes puissan-
tes kommt der Flamboyant-Baum zur Sprache, von dem - so scheint es
der Hauptfigur Norah - der Vater heruntergehiipft ist, um direkt auf der
Tirschwelle seines Hauses zu landen, wo er seine Tochter Norah empfingt
(vgl. TFP, 11). Wie Schafthauser feststellt, reprasentiert der weitraumige Flam-
boyant die imposante Figur des Vaters, der den gesamten Raum einnimmt
und sogar mit dem Flamboyant zu verschmelzen scheint: »[..] il semble
littéralement fusionner avec cet arbre, puisqu’il parait absorber la senteur des
fleurs épuisées et pourrissantes, qui devient sa propre odeur«.’”® Wie zuvor
bereits erwdhnt, ist stets die interne Fokalisierung zu beriicksichtigen und
diese scheinbare Verschmelzung des Vaters mit dem Flamboyant ist weniger
als objektive Metapher denn als Norahs subjektiver Eindruck zu verstehen.
Asibong geht ndher auf das Unbehagen Norahs ein, das mit dem >Vater im
Baumc« assoziiert ist und, so seine Interpretation, ihre >gestérte Vater-Kind-Be-
ziehung« reprisentiert, die er als zugleich schambehaftet und unaussprechlich
bezeichnet.3””

Immoune interpretiert den Flamboyant-Baum in Marie NDiayes erster
Erzahlung als Metapher fiir die Abstammungslinie und versteht ihn als den
(afrikanischen) Clan, dem ihr Vater — und somit auch sie - angehort: »[...]
elle [Norah] compose avec un pere, mi-homme mi-oiseau, perché en haut
d’un flamboyant, qu’elle doit considérer comme le symbole du clan par qui se
transmet lamour fraternel et filial«.3”® In Immounes Lesart des Romans wird

376 Agnes Schafthauser, »Le >pere toxique« et la >fille remeéde« dans le premier récit de Trois
femmes puissantes de Marie NDiaye, in: The French Review, 90, 4, 2017, S. 90.

377 Asibong geht dabei so weit, eine Verbindung vom Flamboyant, den er in seinem Text nur
als »Baum« bezeichnet, zur griechischen Mythologie und dem Myrrhe-Baum herzustellen,
in den sich Myrrha nach dem Inzest mit ihrem Vater verwandelt. Meiner Ansicht nach gibt
es aber keine Hinweise im Roman Trois femmes puissantes, die eine inzestudse Beziehung
zwischen Norah und ihrem Vater belegen. Vgl. Asibong, Marie NDiaye. Blankness and
Recognition, 2013, S. 105f.

378 Youcef Immoune, »Mobilité et éthique de la dignité dans Trois femmes puissantes de Marie
Ndiaye«, in: Multilinguales, 14, 2020, S.8: journals.openedition.org/multilinguales/5915
(28.03.2023). Immoune unterstreicht in seiner Textanalyse und -interpretation die vom
Vater reprisentierte afrikanische patriarchale Sozialordnung und die damit einhergehen-
de Misogynie, die ihn dazu gezwungen habe, seine franzosische Frau und seine »fast
weiflen« Tochter zu verlassen. Vater und Tochter stiinden in Opposition zueinander, so
Immoune, und représentierten das Spannungsverhiltnis zwischen Europa und Afrika.
Trotz einiger sehr eingéngigen Gedankenginge folgt Inmounes Interpretation des Romans
einem theoretischen Ansatz, laut dem Europa die Rationalitit (vgl. »culte de la rationalité

212

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

nicht darauf eingegangen, dass alle Ereignisse durch die subjektive Wahrneh-
mung, d.h. durch die interne Fokalisierung der Hauptfigur gefiltert werden
und von der Erzdhlstimme nur sehr selten objektive Beschreibungen und
Erklarungen gegeben werden.

Die Leserschaft wird somit direkt mit den Wahrnehmungen der Hauptfi-
guren konfrontiert und es bleibt im Roman vollig offen und rétselhaft, ob
der Vater tatsachlich >halb Mann halb Vogel« ist und im Flamboyant schlaft
oder ob das Norahs Fantasiewelt entspringt. Da die Gedankenwelt Norahs
an keiner Stelle dieser ersten Erzdhlung den afrikanischen Clan thematisiert,
bleibt Immounes Interpretation ohne entsprechende Textbelege. Dahingegen
stellt Ippolito richtigerweise fest, dass die blithenden Baume in NDiayes Text
metaphorische Bedeutungen beinhalten: »un flamboyant aux fleurs pourries
[...] une glycine détruite, castrée [...] si belle qu'elle rappelle a Rudy quelque
chose de sa félicité, >les fleurs du frangipanier de Dara Salam««.>”°

Dem Flamboyant kommt somit eine besondere Funktion im Roman zu,
weshalb er im Folgenden als kultureller Indikator (embrayeur culturel) ge-
deutet wird und seine auflertextuellen Bedeutungsebenen in Bezug zum
literarischen Text gesetzt werden. Diese Bedeutungsebenen umfassen seine
botanischen und geobotanischen Besonderheiten, die sprachlich-semantische
Dimension und die kulturelle Symbolik, die wiederum in Bezug gesetzt wer-
den zu Europa/Frankreich und Afrika/Senegal. Anhand dieser Vorgehenswei-
se wird deutlich, auf welches kulturelle Symbolsystem der Flamboyant im Text
von Marie NDiaye verweist.

Der Flamboyant ist ein bliitentragender Baum, der urspriinglich aus Mada-
gaskar stammt und in den Tropen kultiviert wird.*®° In Europa kann der
Baum nur in den Sommermonaten im Freien gehalten werden und gilt dort
als exotisch. Im Senegal gehort der Flamboyant nicht zu den heimischen

[occidentale]«, S.7) und Afrika die Seele (vgl. »empire de I'ame, chez les Africains, S. 8)
reprasentiere. Diesen philosophischen Ansatz - der sich ebenfalls in den senghorschen
Schriften findet - kann ich im Roman Trois femmes puissantes nicht nachvollziehen.

379 Die Seitenzahlen wurden aus der hier verwendeten Ausgabe des Romans Trois femmes
puissantes hinzugefiigt. Christophe Ippolito, »Trois contes, Trois femmes puissantes : le
puzzle et 'oiseau migrateurs, in: Daniel Bengsch und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme
puissante. Leeuvre de Marie NDiaye, Amsterdam/New York: Rodopi BV.,, 2013, S.305-318,
S.310.

380 Vgl. »Delonix regia« [lat. fiir frz. flamboyant bzw. dt. Flammenbaum], in: Flora of China:
www.efloras.org/florataxon.aspx?flora_id=2&taxon_id=200012087 (13.04.2023).

213

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.efloras.org/florataxon.aspx?flora_id=2&taxon_id=200012087
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.efloras.org/florataxon.aspx?flora_id=2&taxon_id=200012087

2. Teil

Baumarten — wie beispielsweise der Baobab3®! —, er ist weder als Palaverbaum
noch in anderer kultureller Funktion bekannt, aber er wird vielerorts als
Schattenspender kultiviert, dessen Friichte nicht essbar sind. Sein Holz kann
weiterverarbeitet werden, andere Verwendungsmoglichkeiten sind nicht be-
kannt. Aus (geo-)botanischer Perspektive scheint der Flamboyant somit fiir
den Roman Trois femmes puissantes ausschliefSlich als dekoratives Element zu
dienen, mit dem auf einen Ort der Handlung verwiesen wird, der auflerhalb
von Europa in einer tropischen Region liegt, aber mit dem kein Bezug zum
senegalesischen kulturellen Symbolsystem hergestellt wird, wie das beispiels-
weise bei der Verwendung des Baobabs der Fall gewesen wire.3%2

Aus lexikalischer Perspektive ist flamboyant sowohl ein Substantiv - die
franzosische Ubersetzung des botanischen Namens delonix regia (dt. Flam-
menbaum) - als auch das Gerundium des franzosischen Verbs flamboyer.
Das Verb besitzt ambivalente Konnotationen: »flamboyer: 1. Jeter une flamme
brillante et intermittente: Un feu flamboyait dans la cheminée« und »2. Briller
d’un grand éclat: Des yeux qui flamboient de colere«.>3 Es wird deutlich, dass
der Begrift flamboyant aus semantischer Sicht ein Spannungsfeld eréfinet, das
dem Symbol Feuer bzw. Flamme inhdrent ist: »Symbol der gottlichen Macht
(Fluch und Segen), der Rebellion (Ungehorsam und Leid), der Reinheit und
Lauterung, der Zerstorung, der Vernunft und Kreativitit, des Lebens und der
Leidenschaften«.38

Der polyseme Begriff erlaubt somit mehrere Interpretationsmdglichkeiten,
némlich die Bewunderung fiir den Vater und die Sehnsucht nach Geborgen-
heit (im Schein des warmenden Feuers und im Schutz der ausladenden Kro-
ne), zugleich aber auch die Furcht vor seiner Magie (als Vogel im Flamboyant)
und die Angst vor seiner zerstorerischen Macht (die die Familie entzweit hat),
aber auch das Vertrauen in den Lauf der Natur, wo Feuer stets die Chance

381 Invon Maydells Werk, Arbres et arbustes du Sahel, wird der Flamboyant (lat. delonix regia)
nicht aufgefiihrt, aber der Boabab (lat. adansonia digitata). Vgl. von Maydell, Arbres et
arbustes du Sahel, 1992, S.134-138.

382 Das kulturelle Symbolsystem, auf den der Baobab verweist, wird in der vorliegenden Un-
tersuchung in Kapitel 2.3.3, »Der Baobab als embrayeur culturel«, ausfithrlich dargestellt.

383 Vgl. Lemma >flamboyer, in: Dictionnaire Larousse: www.larousse.fr/dictionnaires/francais
/flamboyer/33995 (06.06.2023).

384 Vgl. »Lemma: >Feuer/Flamme«, in: Gunter Butzer und Joachim Jacob (Hrsg.), Metzler Le-
xikon literarischer Symbole, Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler, 2012, S. 119ff. Das Metzler Lexi-
kon literarischer Symbole beinhaltet eine »Auswahl der wichtigsten und d.h. verbreitetsten
Symbole der deutschen und européischen Literaturgeschichte [...]«. Vgl. Butzer und Jacob,
Metzler Lexikon literarischer Symbole, 2012, S. V.

214

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/flamboyer/33995
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/flamboyer/33995
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/flamboyer/33995
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/flamboyer/33995

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

auf Neubeginn und zugleich den Tod bedeutet, was mit den verwelkenden
Flamboyant-Bliiten, die am Korper des Vaters haften, versinnbildlicht wird.

Der Flamboyant im Roman Trois femmes puissantes verweist demnach
nicht auf das senegalesische Symbolsystem, sondern ausschliefilich auf die
semantischen Konnotationen des Begriffs flamboyant und seiner Verbform
flamboyer und damit auf das europiische Symbolsytem. Durch seine vielfal-
tigen und teilweise paradoxen Konnotationen wird der Flamboyant-Baum
zur Metapher fiir den Vater, der aufgrund der widerspriichlichen Signale, die
er aussendet, eine duflerst verstérende Wirkung auf die Protagonistin Norah
ausiibt. Die Widerspriiche lassen sich nicht auflésen und der Vater bleibt eine
paradoxe Gestalt, die vorrangig furchteinfléfiend und destabilisierend auf die
Hauptfigur wirkt.

Eine Verweisfunktion sowohl auf das europdische als auch auf das senega-
lesische Symbolsystem besitzen die Vogel, die in allen drei Erzahlungen des
Romans vorkommen und laut Zimmermann eine Konstante in NDiayes Werk
darstellen: »[le] motif des oiseaux qui traverse tout le roman et renvoie a
une constante de 'ceuvre de Marie NDiaye«.*> In der ersten Erzihlung wird
nicht klar, in welche Vogelart sich - in Norahs Wahrnehmung - der Vater
verwandelt, um auf einem Ast des Flamboyants zu iibernachten. Schafthauser
sieht in dieser Erzahlung die Metamorphose des Vaters in einen krichzenden
Raben, den nichts Menschliches mehr erreichen kann und der zu einem Gott
wird: »II se trouve donc au-dessus du monde humain, inatteignable comme
Dieu le pere, comme un Dieu vengeur«.386

In dieser ersten Erzéhlung ist aber keine Rede von einem Rabenvogel,
und anhand eines Zitates kann belegt werden, dass die Protagonistin weniger
einen dngstlichen und ehrfiirchtigen als vielmehr einen mitleidigen Blick auf
den alternden Vater wirft, der — einst sehr auf sein Aufleres bedacht, »qui
avait pris si grand soin de la pureté de son apparence« (TFP, 20) - nunmehr
ein dicker alter Vogel mit ungeschicktem Flug geworden war: »Pauvre de
lui, qui aurait pensé qu’il deviendrait un vieil oiseau épais, a la volée malha-
bile et aux fortes émanations?« (TFP, 20). Diese Vogelmetapher der ersten
Erzahlung bleibt insgesamt vage und dient intratextuell als Stilfigur ohne
Verweisfunktion auf extratextuelle Symbolsysteme. Sie kann deshalb nicht als
embrayeur culturel gedeutet werden.

385 Margarete Zimmermann, »Le jeu des intertextualités dans Trois femmes puissantes«, in:
Daniel Bengsch und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. Leeuvre de Marie NDi-
aye, Amsterdam/New York: Rodopi BV., 2013, S. 285-304, S. 291.

386 Vgl. Schafthauser, »Le >pere toxique« et la >fille remede«, in: The French Review, 2017, S. 91.

215

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

In der zweiten Erzéhlung taucht im Umfeld der Hauptfigur Rudy, durch
dessen interne Fokalisierung die Geschehnisse gefiltert werden, ein Bussard
auf, der im Auftrag seiner Ehefrau Fanta handelt: »Et ne pouvait-elle [Fanta]
de la position supréme ou elle se tenait et capable de lancer vers lui les
attaques d’un oiseau acquis a sa cause, ne pouvait-elle le comprendre?« (TFP,
220). Dieser Vogel wird in der Sekundérliteratur wenig thematisiert, und nur
Asibong stellt dazu fest, dass es sich um einen »meaningful buzzard-angel«
handelt, der Rudy hilft, sich aus dem gruseligen, ironischerweise mit Engeln
geschmiickten Raum der Mutter zu befreien und eine neue Art von Familie,
namlich eine franko-senegalesische, zu begriinden.3” Der Bussard wird zwar
nicht im Metzlers Lexikon literarischer Symbole aufgefiihrt, wohl aber der Fal-
ke, der zur gemeinsamen Ordnung der Greifvigel gehort, weshalb an dieser
Stelle einige Merkmale dieses Symbols genannt werden: »Symbol des Mutes
und der Kraft, des Stolzes und des Freiheitsdrangs«.38

In der Erzahlung wird der Bussard in Bezug zu Afrika gesetzt, denn er ist
das Alter Ego von Rudys senegalesischer Ehefrau Fanta; zumindest in seiner
Wahrnehmung. Im Senegal heimisch ist der buse a queue rousse (auch buse
dAfrique, lat. buteo auguralis®®®), der dem européischen Mausebussard dhnelt
und wie in NDiayes Erzahlung einen hellen Bauch und braun gefiederte
Fliigel hat: »[Rudy] remarqua le ventre clair, les vastes ailes brunes d'une
buse volant bas, face a lui« (TFP, 183). Die Symbolkraft des Greifvogels ist im
Senegal dhnlich wie in der europdisch geprégten Literaturtradition.

Wiirde es sich um einen Adler handeln, dann wire die Verbindung zum
senegalesischen Symbolsystem eindeutiger, denn, so Sow im Gesprich, der
Adler (Wolof: jaxaay j-) symbolisiert im Senegal nicht nur Freiheit und
Gliick, sondern repriasentiert zudem die senegalesische Frau. In der senegale-
sischen Tradition wird der Adler mit dem weiblichen Vornamen Coumba ver-
sehen: Coumba jaxaay.3*° Die extratextuelle Verweisfunktion des Greifvogels

387 Vgl. Asibong, Marie NDiaye. Blankness and Recognition, 2013, S.108.

388 »Lemma: >Falke«, in: Butzer und Jacob, Metzler Lexikon literarischer Symbole, Stuttgart,
2012, S. 113.

389 Vgl. William Serle und Gérard J. Morel, Les oiseaux de I'Ouest africain, Lausanne: Delach-
aux et Niestlé, 1993, S. 43.

390 Pape Samba Sow, Kiinstlername Zoumba, wurde im Jahr 2022 von der UNESCO als
bester internationaler Geschichtenerzihler ausgezeichnet. Vgl. Babacar Sy Seye, »Pape
Samba Sow >Zoumba« (écrivain, musicien, humoriste ...). >Mon art est total«, in: Enquéte,
Nr. 3504, 25. und 26.03.2023. Zoumba hat mir in Bezug auf die Symbolkraft von diversen
Elementen in senegalesischen Marchen und Erzéhlungen personlich Auskunft gegeben.
Manche liegen als Sprachaufnahmen im Belegarchiv fiir die vorliegende Dissertation vor
und kénnen auf Anfrage eingesehen werden.

216

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

in der zweiten Erzdhlung des Romans Trois femmes puissantes kann daher
sowohl auf das europdische als auch auf das senegalesische Symbolsystem
hindeuten, wobei der Bezug auf die europdische Literaturtradition eindeutiger
erscheint.

Die zweite >starke Frau«< Fanta, die in dieser Erzdhlung zwar nie zu Wort
kommt, erhélt durch ihr Alter Ego die Charaktereigenschaften einer mutigen,
starken, stolzen und freiheitsliebenden Frau, die fiir ihre Familie kimpft und
sich fiir Rudy entschieden hat und gegen dessen Vorgesetzten Manille, der ihr
moglicherweise ein besseres Leben hitte bieten konnen: »Rudy était stir d’une
chose, c’est que, si Fanta avait cessé de lattendre, lui, son mari, elle n’attendait
pas davantage ce Manille qui, pour certaines raisons que Rudy ignorait, I'avait
décue« (TFP, 162).

In der dritten Erzdhlung kommen wiederholt Rabenvégel vor, die sich ins
Blickfeld der Hauptfigur Khady Demba dréngen und Einfluss nehmen sowohl
auf ihre Vorahnungen hinsichtlich ihrer Zukunft als auch auf ihre Einschit-
zung von Figuren, mit denen sie interagiert. Jordan sieht eine Verbindung
zu Hitchocks Horrorfilm The Birds (dt. Die Vogel), doch in NDiayes Roman
besteht die Angst der Beobachterin Khady Demba weniger darin, von den
Vogeln angegriffen zu werden, die fiir eine aufSer Kontrolle geratene Natur
stehen bzw. fiir die Konfrontation zwischen Tier und Mensch.*!

Khady fiirchtet vielmehr die Kréhe als verkorperten Menschen und hat
Angst, sich durch Ansteckung selbst in einen Rabenvogel zu verwandeln
(vgl. TFP, 272). Sie bangt vor Menschen, die Rabenvigeln dhneln, wie dem
Schlepper, dem sie folgen muss und der stets umgeben ist von Rabenvogeln,
die metaphorisch das innere Wesen des geheimnisvollen Mannes offenbaren.
Gleichzeitig nimmt sie die Rabenvdgel aber auch als die Briider des Mannes
wahr und befiirchtet, von ihm an deren fernen dunklen Wohnort verschleppt
zu werden (vgl. TFP, 271), namlich in die Krdhenhoéhle: »[...] la peur d’avoir
été emmenée dans I'antre aux corbeaux« (TFP, 273).

391 Im Film The Birds (dt. Die Vigel) aus dem Jahr 1963 greifen agressive Schwirme von
Mowen, Sperlingen und Krahen die Menschen an. Die Vogel im Roman Trois femmes
puissantes stehen in keiner direkten Interaktion mit den Figuren der Erzahlungen, sondern
dienen dazu, menschliche Charaktereigenschaften zu versinnbildlichen und die Verwand-
lung von Rabenvégeln in Menschen (vgl. TFP, 270) und von Menschen in Vogel (vgl. TFP,
20) darzustellen. Die Vogel in NDiayes Werk auf Hitchcocks Horrorfilm zu beziehen, bietet
m.E. keinen nennenswerten Erkenntnisgewinn, aufler den, dass die Krihen, wie Jordan
bemerkt, zugleich beunruhigend und unerklarlich wirken. Vgl. Jordan, »La puissance de
Khady Demba, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissante, 2013, S. 273.

217

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Der Mann hat die Augen (vgl. TFP, 276) und die krichzende Stimme
eines Rabenvogels (vgl. TFP, 277) und scheint fiir Khady eine verwandelte
Kriahe zu sein, die alle Eigenschaften des literarischen Symbols beinhaltet:
»[...] berger ou gedlier, protecteur ou secret artisan de maléfices« (TFP, 269).
So ist der Rabenvogel hier, wie auch im Metzlers Lexikon: »Symbol der
Weisheit und Fiirsorge, aber auch des Todes, des Bosen, der Siinde und
des Damonischen«.*? Die Besonderheit dieser Krihe in NDiayes Roman
ist, dass sie eine schwarz-weifSe Farbe hat und im Franzdsischen corbeau-pie
(*Krahen-Elster<, dt. Schildrabe, lat. corvus albus) genannt wird. Sie ist den
europdischen Rabenvdgeln dhnlich, kommt aber in Europa nicht vor, sondern
ihr Habitat befindet sich in semiariden Gebieten, wie der Sahelzone.?*?

Der afrikanisch-senegalesische Schildrabe im Roman Trois femmes puis-
santes verweist als embrayeur culturel ausschliefilich auf die europiische Lite-
raturtradition. Diese Feststellung kann damit belegt werden, dass sich die
Hauptfigur Khady Demba nicht daran erinnern kann, was dieser Rabenvogel
in der afrikanisch-senegalesischen Tradition symbolisiert: »[...] elle ne se
souvenait de rien concernant les corbeaux et c’était ce qui leffrayait« (TFP,
271). Der Romanfigur Khady zu unterstellen, dass sie vergessen hat, welches
die symbolische Bedeutung eines weitverbreiteten und bekannten Tieres ist,
das sich in direkter Nahe zum Menschen aufhilt, konnte auch bedeuten, dass
die Autorin selbst nicht weif3, was der Schildrabe in Afrika bzw. Senegal sym-
bolisiert. Laut Sows Informationen wiahrend eines personlichen Gespréchs
versinnbildlicht der Schildrabe im Senegal einerseits Schlauheit bzw. Geris-
senheit und andererseits gilt er als Verkiinder des Todes und Unheils durch
seine Verwandtheit mit den Aasfressern, wie beispielsweise den Geiern. Ganz
wie die Krahe bzw. der Rabenvogel im europiisch-franzdsischen Kontext, ist
der Schildrabe im afrikanisch-senegalesischen Symbolsystem ebenfalls ambi-
valent konnotiert.3%*

392 »Lemma: >Rabe«, in: Butzer und Jacob, Metzler Lexikon literarischer Symbole, 2012,
S.334.

393 Vgl. Serle und Morel, Les oiseaux de I'Ouest africain, 1993, S.160 und S. 178.

394 Pape Samba Sow, Kiinstlername Zoumba, wurde im Jahr 2022 von der UNESCO als
bester internationaler Geschichtenerzéhler ausgezeichnet. Vgl. Sy Seye, »Pape Samba
Sow »Zoumba, in: Enquéte, 25. und 26.03.2023. Wie an anderer Stelle schon erwahnt,
hat mir Zoumba in Bezug auf die Symbolkraft von diversen Elementen in senegalesischen
Mirchen und Erzdhlungen personlich Auskunft gegeben. Manche liegen als Sprachaufnah-
men im Belegarchiv fiir die vorliegende Disseration vor und kénnen auf Anfrage eingese-
hen werden.

218

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

Es lasst sich damit feststellen, dass Baume und Vogel im Roman Trois
femmes puissantes in der literaturethnologischen Perspektive der ethnocritique
als embrayeurs culturels definiert werden konnen, wodurch ihre aulertextu-
elle Verweisfunktion hin zu kulturellen Symbolsystemen deutlich wird. In
Marie NDiayes Roman wird zwar Afrika thematisiert — eine der Hauptfiguren
hat eine franzdsische Mutter und einen senegalesischen Vater (Norah), eine
hat lange in Afrika gelebt und dort eine Frau geheiratet (Rudy) und eine
weitere ist Senegalesin (Khady Demba) -, doch die Symbolsysteme, auf die
durch die Baume und Vogel als embrayeurs culturels verwiesen wird, sind
durchweg in den europiischen Kulturen verankert.

Und auch ihre exotische Konnotation als fremde Arten von Bdumen und
Vogeln, die in Europa nicht vorkommen, verweist auf das européische Sym-
bolsytem, denn aus diesem wird die Assoziation der Fremdheit generiert, die
diesen embrayeurs culturels inhdrent ist. Thre kulturelle Symbolkraft in der
afrikanisch-senegalesischen Gesellschaft wird nicht beleuchtet, da dieses kul-
turelle Symbolsystem unbekannt erscheint. Diese Verweisfunktion aus dem
Text heraus auf das europdisch-franzosische Symbolsystem gilt im Roman
Trois femmes puissantes auch fiir abstrakte Konzepte wie dignité, das in enger
Verbindung zu Namen und Namenlosigkeit steht, wie ich im Folgenden zei-
gen werde.

2.4.3 Namen und ihre Verweisfunktion auf dignité

Der Untersuchungsfokus liegt im Folgenden auf den Namen bzw. der Namen-
losigkeit von Figuren und Orten und bietet somit eine Vergleichbarkeit mit
der literaturethnologischen Untersuchung des Romans Un chant écarlate von
Mariama B4 aus Kapitel 2.1. Bei Ba konnte mit dem methodischen Vorgehen
der ethnocritique gezeigt werden, dass der Name bzw. das Wolof-Wort Gorgui
einen direkten Bezug zu jom beinhaltet und dass in den meisten Fallen der im
Roman verwendete Begriff dignité eine Ubersetzung dieses senegalesischen
narrativen und kulturellen Konzepts jom ist.

Bei NDiaye verweisen die konkreten Textelemente der Bdume und Vogel
im Roman Trois femmes puissantes als kulturelle Indikatoren (embrayeurs
culturels) ausschlieSlich auf das europiisch-franzgsische Symbolsystem und
nicht auf das afrikanisch-senegalesische, dies gilt ebenfalls fiir die abstrakten
Elemente. Marie NDiaye iibersetzt nicht aus einem Symbolsystem in ein
anderes, wie das u.a. Mariama B& tut. NDiayes Perspektive — und damit

219

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

einhergehend die der Erzdhlstimme - kann als die eines >outsiders< in Bezug
auf die afrikanisch-senegalesische Kultur bezeichnet werden.>%>

Der Roman mag zwar als >polykulturell< erscheinen, wie Domokos litera-
rische Texte bezeichnet, in denen sich Prozesse plurikultureller Durchdrin-
gung, Interaktion und Verflechtung manifestieren3*, denn eine franzosisch-
senegalesische und eine senegalesische Hauptfigur erzdhlen aus Afrika he-
raus; Khady Demba kennt sogar ausschliefSlich die afrikanisch-senegalesische
Kultur und verldsst nie den afrikanischen Kontinent. Figuren wie Khady
Demba scheinen somit insider in Bezug auf die senegalesische Gesellschaft
und Kultur zu sein. Laut Domokos sind in polykulturellen Narrativen unter-
schiedliche Erzéhlertypen identifizierbar: 1. outsider, 2. insider, 3. transitory
und 4. neutral,*®” die mit verschiedenen Arten von Machtpraktiken verbun-
den sind: a. hegemonic, b. emancipatory und c. balanced.3%8

Im Roman Trois femmes puissantes entsteht aufgrund der internen Fokali-
sierung eine Restriktion fiir die Erzéhlstimme, womit diese weder als outsider
noch als insider, sondern als neutral identifiziert und am ehesten der Macht-
praktik balanced zugerechnet werden kann. Die Erzahlstimme gibt nur das
wieder, was das Sichtfeld der Hauptfigur preisgibt. Die Figur Khady, die als
insider der senegalesischen Kultur identifiziert werden konnte, verrét jedoch

395 Es bietet sich an, die Statuszuschreibungen outsider und insider im Rahmen der Analyse
von NDiayes Werk zu verwenden, um aufzudecken, wie fluide und oberflichlich diese
Zuschreibungen sind und wie spontan, zumeist nur anhand des dufleren Erscheinungsbil-
des, sie vergeben werden. Dennoch spielen diese Zuschreibungen eine wichtige Rolle bei
der Kategorisierung von Menschen, bspw. derjenigen, mit der Marie NDiaye als insider
der Gruppe der PoC oder der Afrikanerinnen definiert wird. Die Statuszuschreibung
outsider und sein Gegenstiick insider stammen aus der ethnologischen qualitativen Re-
cherchemethode, wo die ethnische Zugehorigkeit (z.B. gemeinsame Staatsbiirgerschaft,
Sprache, Religion, Geschlecht, kulturelle Identitit u.d.) dariiber entscheidet, welcher Status
einem Forscher zugeschrieben wird. Jeder Status hat Vor- und Nachteile, so bspw. fiir den
outsider eine distanziertere Position und einen erschwerten Zugang zu den erforschten
Gruppen, aber damit einhergehend auch eine objektivere Sicht im Vergleich zum insider,
der leichter Zugang zu den untersuchten Personen findet, aber durch diese subjektive
Sicht zur Parteinahme tendieren kénnte. Vgl. Christof Van Mol et al., »Conducting Quali-
tative Research: Dancing a Tango between Insider — and Outsiderness«, in: Lejla Voloder,
Liudmila Kirpitchenko (Hrsg.), Insider Research on Migration and Mobility, Surrey: Ash-
gate, 2014, S. 69ff. Diese ethnologischen Begriffe outsider und insider wurden von Domo-
kos iibertragen in die literaturwissenschaftliche Narratologie. Vgl. Johanna Domokos, »To-
wards a Polycultural Narratology: Some Suggestions for Further Analysis«, in: Alexandra
Strohmaier (Hrsg.), Kultur — Wissen — Narration. Perspektiven transdisziplinirer Erzéhlfor-
schung fiir die Kulturwissenschaften, Bielefeld: transcript, 2013, S. 307-319.

396 Vgl. ebd., S. 310.

397 Vgl. ebd., S. 313.

398 Vgl. ebd.,, S. 314.

220

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

nur wenig iiber die sie umgebende Gesellschaft. Die interne Fokalisierung
beleuchtet vor allem ihre subjektive Weltwahrnehmung, die geprégt ist von
psychischem Konflikt, innerer Zerrissenheit und dem Gefiihl der Einsamkeit.

Diese innere Auseinandersetzung beinhaltet ein  Gefithl des
Abgetrenntseins von der Auflenwelt, womit die insider-Figur Khady in ihrer
eigenen senegalesischen Gesellschaft als outsider erscheint. Die literarische
Technik, mit der diese Figur zur Aufienseiterin wird, besteht darin, sie als los-
gelost von ihren Familienbanden zu zeichnen und so wird sie zu einer Person,
die verzweifelt darum bemiiht ist, sich von dem schmerzhaften Mangel an
Familienzugehorigkeit zu emanzipieren. Thre Eltern haben sie als Kleinkind
verlassen und sind spurlos verschwunden, ihre Grofimutter, die sie aufgezo-
gen hat, ist schon lange tot (vgl. TFP, 251), und die Familie ihres Ehemanns,
mit dem sie nur drei Jahre verheiratet war, schikanierte sie nach dessen Tod,
da die Ehe kinderlos geblieben war.

Khady Dembas Uberlebensstrategie besteht darin, sich mental von der Ge-
sellschaft zu entfremden: »Sans cesser de travailler elle glissait dans un état de
stupeur mental qui I'empéchait de comprendre ce qui se disait autour d’elle«
(TFP, 253). Die Abgetrenntheit der Romanfigur von der eigenen Gesellschaft
kann auch als literarische Strategie der Autorin interpretiert werden, die somit
nur wenige Kenntnisse iiber realgesellschaftliche afrikanisch-senegalesische
Zusammenhinge benétigt, da die betreffende Romanfigur von diesen nichts
(mehr) zu wissen scheint.

Eine dhnliche Feststellung, ndmlich dass die Autorin die dargestellte afrika-
nisch-senegalesische Welt losgelost von den ihr inhdrenten Symbolsystemen
zeichnet, lasst sich auch in Bezug zur Benennung bzw. Anonymitit von Figu-
ren und Orten der Handlung machen. Vollig anonym bleibt beispielsweise
das Land, in dem einige der Romanhandlungen stattfinden. Durch die Nicht-
nennung wird es zu einem unbekannten Land und die Leserschaft muss
sich selbst bemiihen, zusatzliche textexterne Informationen einzuholen, um
anhand der Namen des Dakarer Gefingnisses und einiger Stadtviertel heraus-
zufinden, dass es sich um den Senegal handelt. Mit dieser literarischen Strate-
gie der Verschleierung wird unterstrichen, dass die Erzdhlstimme sich als von
dieser Kultur abgetrennt positioniert und keine Informationen {iber das Land
geben will (oder kann). Dasselbe gilt nicht nur fiir das Land Senegal, sondern
auch fiir einige der Figuren, die eine ebenso zentrale Rolle spielen wie der Ort
der Handlung.

Der Vater von Norah erhilt beispielsweise keinen Namen und bleibt wéh-
rend der gesamten Erzdhlung eine unergriindbare Personlichkeit, obgleich er
die wichtigste Nebenfigur und eine der Hauptfiguren in Norahs Leben ist:

221

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Brisée d’émotion, elle voulut 'appeler.

Mais par quel mot ?

Elle ne s’était jamais servie avec aisance de »papa« et ne pouvait simaginer criant
son prénom, quelle connaissait a peine. (TFP, 41)

Das Gleiche gilt fiir viele weitere Figuren, die namenlos bleiben und nur
unpersonliche Bezeichnungen erhalten, wie la mére, 'homme, la fille, le fils
du pécheur, les jumelles etc. Die namenlosen Figuren weisen eine deutliche
Distanz zu den Protagonisten auf, wobei sich die Entfernung vor allem darin
ausdriickt, dass sie den Hauptfiguren als unbekannt und undurchdringlich
erscheinen, wie beispielsweise I’homme, der Schlepper, der Khady auf ihren
Weg nach Europa bringt und ihr zwar korperlich nahe ist, aber dennoch
ein Unbekannter bleibt. Die Anonymitét dieser namenlosen Figuren schafft
zudem eine Allgemeingiltigkeit und so kann beispielsweise >der Mannc stell-
vertretend gesehen werden fiir viele Ménner, die bei illegalen Migrationsbe-
wegungen als Schlepper fungieren.

In extremer Opposition zur Namenlosigkeit stehen Figuren, die nicht nur
einen Rufnamen, sondern daruber hinaus einen Familiennamen erhalten,
wie das bei Khady Demba der Fall ist. Die 26-fache Wiederholung beider
Namensteile innerhalb des Romans verweist auf die besondere Relevanz die-
ses Namens. So ist er u.a. ein Verbindungsglied zwischen der ersten und
der dritten Erzéhlung, denn Khady Demba ist die Haushilterin und das
Kinderméddchen im Haus von Norahs Vater. Schon bei der ersten Nennung
des Namens wird hervorgehoben, dass er mehr ist als nur eine personliche
Bezeichnung:

Et quand elle lui eut demandé son nom et que la jeune fille, apres un temps
de silence (comme, songea Norah, pour enchésser sa réponse dans une monture
d’importance), eut déclaré : Khady Demba, la tranquille fierté de sa voix ferme, de
son regard direct étonna Norah [...]. (TFP, 23)

Jordan interpretiert diesen besonderen Stolz bei der Nennung des Eigenna-
mens als eine Riickbesinnung auf sich selbst und die personliche Einzigartig-
keit.3® Dieser Bezug auf die individuelle Wertigkeit verweist auf den abstrak-
ten Begrift dignité, der in diesem Zusammenhang auf die Menschenwiirde
abzielt, wie sie ab Ende des 18. Jahrhunderts durch Immanuel Kant als >Zweck
an sich selbst« definiert wurde.*®® Heutzutage bestehen grofle semantische

399 Vgl. Jordan, »La puissance de Khady Dembac, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissan-
te, 2013, S. 273.
400 Vgl. »Lemma >Wiirde«, in: Ritter, Historisches Worterbuch der Philosophie, S. 1088ft.

222

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

Unterschiede zwischen den Begriffen >Wiirde«, dignité, dignity u.a.*%, auf die
hier nicht néher eingegangen wird. Es soll an dieser Stelle lediglich auf den
einst gemeinsamen Ursprung des lateinischen Begriffs dignitas und dessen
Weiterentwicklung zum Konzept der Menschenwiirde in der europiischen
Tradition hingewiesen werden, das sich vom senegalesischen Konzept jom
sehr unterscheidet.#02

Jordan stellt den Bezug zum europiisch gepréigten Begrift der Menschen-
wiirde*%® fiir diese dritte Erzahlung im Roman Trois femmes puissantes her,
in der der Name Khady Demba vielfach wiederholt wird und Ahnlichkeit
mit einem Refrain bzw. Vogelgesang hat, mit dem der eigene (Uber-)Lebens-
raum markiert wird: »[...] tout comme l'oiseau qui marque son territoire en
chantant«.%4 Des Weiteren stellt Jordan fest, dass mit der Wiederholung des
Namens die Anonymitét tausender Frauen aufgehoben wiirde, die sich auf
den Weg der Migration machen, ohne je eine Spur zu hinterlassen.*%> Jordans
Interpretationen verweisen deutlich auf das europdische Symbolsystem, in
dem ein Name in erster Linie das einzelne Individuum bezeichnet und die re-
petitive Nennung vorrangig eine Selbstvergewisserung und Selbstbehauptung
darstellt - und so wird es auch in NDiayes literarischem Text abgebildet:

Oui, moi, Khady Demba, toujours heureuse de prononcer muettement son nom et
de le sentir si bien accordé avec I'image qu'elle avait, précise et satisfaisante, de sa
propre figure ainsi qu'avec son cceur de Khady, ce qui se nichait en elle et auquel nul
navait accés en dehors d’elle-méme (TFP, 280).

Obgleich Asibong die »noble >puissance<« von Khady Demba als fade und
diirftige Darstellung mit wenig Uberzeugungskraft bezeichnet*%6, besteht
doch die erstaunliche und unermiidliche Kraft der Figur darin, sich trotz aller

401 Zu den Bedeutungsverschiebungen der Wiirde-Begriffe in den verschiedenen europaischen
Sprachen bietet der Text von Baumann weitergehende Informationen. Christine Baumann,
Peter Kunzmann (Hrsg.), Wiirde - dignté — godnos¢ - dignity. Die Menschenwiirde im
internationalen Vergleich, Miinchen: Herbert Utz Verlag, 2010.

402 Fiir ausfiihrliche Erlauterungen hierzu siehe in der vorliegenden Untersuchung das Kapitel
1.3, »Das senegalesische kulturelle Konzept jom«.

403 Jordan verwendet in ihrem Artikel zwar nicht den Begriff dignité, aber der Bezug zur
Menschenwiirde ist in ihrer Darstellung dennoch offensichtlich: »Articuler ou penser son
nom fournit un moment sacré de retour a elle [a Khady Demba], un rappel quelle est
unique [...] la distribution de son nom dans le texte nous rappelle que son for intérieur reste
intouché.« Jordan, »La puissance de Khady Dembac, in: Bengsch und Ruhe, Une femme
puissante, 2013, S. 273.

404 Vgl. ebd.

405 Vgl. ebd.

406 Vgl. Asibong, Marie NDiaye. Blankness and Recognition, 2013, S.102.

223

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Widrigkeiten immer wieder selbst zu vergewissern, dass sie als Mensch noch
existiert. Diese Selbstvergewisserung des eigenen Werts wird in der dritten
Erzéhlung durch die repetitive Nennung des vollen Namens umso lauter, je
tiefer Khady Demba in den menschlichen Abgrund sinkt. Thr Selbstverstdnd-
nis fiir die eigene (Menschen-)Wiirde ist starker als die Schande und Scham,
die sie durch ihre Situation als Prostituierte und ihren geschédndeten Korper
erfahrt:

Je suis moi, Khady Demba, alors que, les muscles des cuisses endoloris, la vulve
gonflée et douloureuse et le vagin brilant, irrité, elle se reléverait maintes fois par
jour de l'espece de matelas, morceau de mousse grisatre et puant qui serait pour de
si longs mois son lieu de travail. (TFP, 296f.)

Der Bezug des Begriffs dignité zum européisch-franzésischen Symbolsystem,
in dem das Konzept der Menschenwiirde entstanden ist, erscheint in die-
ser dritten Erzéhlung offensichtlich, obgleich die Hauptfigur Khady Demba
in das afrikanisch-senegalesische kulturelle Symbolsystem eingebunden sein
misste.

Es gibt zwar im Roman Trois femmes puissantes keinerlei Hinweis da-
rauf, dass die Autorin sich auf das afrikanisch-senegalesische Symbolsystem
bezieht, doch es erscheint moglich, dass sie in den Text eigene Beobachtun-
gen des senegalesischen Alltagsgeschehens integriert hat. So kann durchaus
angenommen werden, dass der besondere Stolz, den die Hauptfigur Norah
wahrnimmt, als die Haushalterin ihren Namen - Khady Demba - sagt, auf
Beobachtungen fufit, die die Autorin als outsider in der senegalesischen Ge-
sellschaft angestellt hat. Es ist im gesellschaftlichen Alltag leicht beobachtbar,
dass Menschen selbstbewusst ihren Namen nennen und dass der Familien-
namen besonders bei der Begriiflung mehrfach wiederholt wird: »Dans la
culture wolof il est d’'usage de répéter plusieurs fois le nom de son interlo-
cuteur lors des salutations«.*”” Der Grund dafiir ist, dass der Name in der
senegalesischen Gesellschaft eine extrem wichtige Rolle spielt, da mit dieser
personlichen Bezeichnung das einzelne Individuum in seinen familidren Zu-
sammenhang gesetzt wird und dadurch der gesellschaftliche Status dieser
Person offenbar wird.408

Die Autorin hat méglicherweise mit dem Namen Khady Demba nichts
anderes beabsichtigt, als ihn senegalesisch oder exotisch und vor allem nicht-

407 Jean-Léopold Diouf, Marina Yaguello (Hrsg.), Japprends le wolof, Paris: Karthala, 1991,
S.20.

408 Zur Relevanz des Familiennamens in der senegalesischen Gesellschaft und ihrer Diaspora
finden sich nahere Informationen in Kapitel 2.3.4.

224

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

franzosisch zu konnotieren. Es ist jedoch nicht abwegig anzunehmen, dass
diese stolze Nennung des Namens — Khady Demba - auf eine aristokratische
Abstammung hinweisen soll.#%° Der Name konnte im senegalesischen Kontext
auf eine Konigin des Waalo verweisen, und zwar auf die Konigin Lingeer
Ndoye Demba, die in die senegalesische Geschichte eingegangen ist und Ende
des 14., Anfang des 15. Jahrhunderts lebte. Sie gilt als Begriinderin der Dynas-
tie der Seereer, die in der maternellen Abstammungslinie der Familie Diouss
aus dem Waalo - einer Region im Norden des Senegals — ihren Ursprung
hat.#10

Nimmt man an, dass sowohl die repetitive Nennung ihres Namens als auch
die stolze Haltung der Haushélterin Khady Demba auf eine aristokratische
Abstammung verweisen, dann ergibt sich indirekt auch ein Bezug zum sene-
galesischen narrativen und kulturellen Konzept jom. Dieses Konzept ist aus
der senegalesischen Stindeordnung entstanden und mit dem weitaus alteren
Kastensystem verwoben, wie in Kapitel 1.3, »Das senegalesische kulturelle
Konzept jom, ausfithrlich dargestellt. Der Bezug zu jom ist insofern als indi-
rekt zu bezeichnen, als ich davon ausgehe, dass er unbeabsichtigt in NDiayes
Roman nachzuweisen ist.

Es ist zwar durch Beobachtung des Alltagsgeschehens im Senegal erfahrbar,
dass Namen mit besonderem Stolz genannt und mehrfach wiederholt werden,
doch es ist ohne zusitzliche Informationen nicht ersichtlich, dass mit jeder
Wiederholung des Familiennamens einer Person zugleich ihren Eltern, ihren
Grofleltern und der gesamten Ahnenreihe, von der der Name abstammt,
Respekt bekundet wird.*! Dieser Hinweis auf den gesellschaftlichen Status des
Familiennamens verweist auch auf das kulturelle Konzept jom. Die hiufige
Wiederholung des vollen Namens Khady Dembas konnte daher als impliziter
und von der Autorin unbeabsichtigter Hinweis auf diese Bedeutungsebene in
der senegalesischen Gesellschaft interpretiert werden. In dieser Perspektive
wiirde Khady Demba durch die repetitive Nennung ihres Namens ihre kénig-

409 Auch Jordan stellt bei der Hauptfigur ein »fast aristokratisches Bewusstsein« fest, dessen
Ursprung Jordan jedoch unverstindlich erscheint: »C'est pour rappeler avec force la valeur
humaine de ces individus que NDiaye attribue a son héroine une conscience presque
aristocratique de la valeur de son nom«. Vgl. Jordan, »La puissance de Khady Dembac, in:
Bengsch und Ruhe, Une femme puissante, 2013, S. 273.

410 Vgl. hierzu das Youtube-Video, in dem auf Englisch die Geschichte dieser Kénigin bzw.
kéniglichen Prinzessin Lingeer Ndoye Demba erzahlt wird: www.youtube.com/watch?v=y
5ZeMq56hXM (26.04.2023).

411 Diese erkldrende Information zum vorangegangenen Zitat entstammt meiner personlichen
langjahrigen Erfahrung mit der Sprache Wolof und den unzéhligen Begegnungen und
damit einhergehenden Begriiflungsritualen mit Senegalesinnen.

225

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://www.youtube.com/watch?v=y5ZeMq56hXM
https://www.youtube.com/watch?v=y5ZeMq56hXM
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=y5ZeMq56hXM
https://www.youtube.com/watch?v=y5ZeMq56hXM

2. Teil

liche Abstammungslinie beschworen, aus deren familidr vererbter Machtstel-
lung sie ihre puissance, ihre Uberlebenskraft zieht. Diese Hypothese kann
durch den literarischen Text von Marie NDiaye nur sehr indirekt belegt
werden, da der Roman keine expliziten Hinweise auf das kulturelle Konzept
jom bietet.

Dies gilt auch fiir das Gegenteil von dignité, namlich honte, die Schande
bzw. Scham, die explizit thematisiert wird bei der einzigen Nebenfigur in der
dritten Erzdhlung, die einen Namen erhilt und der Hauptfigur Khady Demba
am nichsten kommt, Lamine. Er kann die Schande kaum ertragen, die Khady
durch die Prostitution erfahrt: »[Lamine] avait eu honte devant elle, honte de
savoir et quelle ne siit pas et honte de la chose elle-méme« (TFP, 301), und
an anderer Stelle: »Lamine avait honte d’elle et pour elle tout autant qu’il avait
honte de lui« (TFP, 306). Die Schande und Scham, von der hier gesprochen
wird, kann nicht in Bezug gesetzt werden zum senegalesischen kulturellen
Konzept jom, bei dem nur der Selbstmord einen letzten Ausweg bdte, um das
»senegalesische Ehrgefiihl< wiederherzustellen.*2

Doch Lamine zieht diese Moglichkeit des Selbstmords nicht in Betracht.
Er leidet unter dem europaisch-franzosisch gepragten Konzept der Schuld,
da er Khady in eine Situation gebracht hat, die er selbst hitte vorhersehen
konnen. Rabaté stellt fest, dass die Schuld in NDiayes Werk ein wiederkehren-
der Topos sei mit der Besonderheit der subjektiven Verinnerlichung einer
externen Ursache. Anders als im realistischen Roman des 19. Jahrhunderts
wiirden bei NDiaye die Hauptfiguren stets die Schuld interiorisieren, die
durch andere - der Familie oder Gemeinschaft, in der die Protagonisten leben
- verursacht wurde: »La thématique de la faute inexpiable se renouvelle ainsi
de roman en roman, de la culpabilité ahurissante de Fanny au sentiment
croissant de faute de Nadia. Rudy Descas est dans Trois femmes puissantes
un nouvel exemple remarquable de cette capacité autodestructrice.«*® Das
Thema der Schuld erfordert deshalb eine besondere Beachtung und wird
im folgenden Unterkapitel in Bezug gesetzt zum Schweigen im Roman Trois
femmes puissantes. Dadurch wird wiederum eine Vergleichbarkeit mit den
Untersuchungen der Romane von Fatou Diome und Ken Bugul hergestellt,

412 Austithrliche Erlduterungen zum kulturellen Konzept jom finden sich in der vorliegenden
Arbeit in Kapitel 1.3., »Das senegalesische kulturelle Konzept jom«.

413 Dominique Rabaté, »Marie NDiaye et I'Art des dérapages contrdlés«, in: Daniel Bengsch
und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. Leeuvre de Marie NDiaye, Amster-
dam/New York: Rodopi BV., 2013, S. 71-82, S. 74.

226

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

bei denen das Schweigen auf eine Facette von jom, namlich kersa, bezogen
werden kann 44

2.4.4 Die Schuld und das Schweigen

Die Schuld ist eines der wichtigsten handlungsmotivierenden Elemente im
Roman Trois femmes puissantes, wobei die psychischen Konflikte und die
innere Zerrissenheit der drei Hauptfiguren Norah, Rudy und Khady ihren Ur-
sprung in Taten und Umstianden haben, fiir die sie nichts kénnen. Dennoch
haben sie diese externe Schuld internalisiert, wie mit dem Zitat von Rabaté
belegt, und da es unméglich ist, eine fremdverursachte Schuld wiedergutzu-
machen, wirkt sie als selbstzerstorerische Kraft auf die Hauptfiguren.*>

Norahs Schuldgefiihl wurzelt darin, dass ihr Vater sie, ihre Schwester und
ihre Mutter verlassen und ihren Bruder Sony entfithrt hat. Rudy fiihlt sich
schuldig fiir den von seinem Vater veriibten Mord an seinem Geschiftspart-
ner und Khadys Selbstanklage fufSt darin, dass sie ihrem Ehemann kein Kind
schenken und dadurch ihren sozialen Platz weder in der Schwiegerfamilie
noch in der Gesellschaft insgesamt sichern konnte. Die selbstzerstorerische
Kraft dieser internalisierten fremden Schuld bewirkt bei allen drei Hauptfigu-
ren die Abkapselung von der sie umgebenden Gesellschaft und den Riickzug
in die eigene innere Welt. Auffillig ist bei allen drei Hauptfiguren, dass die ex-
tern durch Dritte verursachte und von ihnen verinnerlichte Schuld einhergeht
mit Schweigen.

So spricht Norah mit ihrem Vater nicht iiber seine Schuld, die darin be-
steht, dass er mit seinem Verschwinden seine Kinder und deren Mutter nach-
haltig traumatisiert hat. Diese bestindige psychische Belastung der Hauptfigur
Norah wird dadurch verstdrkt, dass sich der Vater auch iiber seine neue
Eheschlieflung und die daraus hervorgegangenen Zwillinge ausschweigt: »|...]
Norah lui avait voulu avant d’oublier et I'information et I'amertume suscitée
par ce silence, et les deux la traversérent en méme temps de nouveau et sa voix
en fut un peu acerbe alors qu'elle ne voulait qu'étre consolante. — Ou sont tes
enfants, dis-moi 2« (TFP, 25).

Auch die zweite Erzdhlung beinhaltet ein belastendes Schweigen, denn
es wird nicht {iber die genauen Begebenheiten des Verbrechens gesprochen,

414 Siehe hierzu die Kapitel 2.2.5, »Die schone Sankele - Frauen im Konflikt mit kersa und
mufi«, und 2.3.6, »Sprechen, Schweigen und jom«.

415 Vgl. Rabaté, »Marie NDiaye et l'Art des dérapages contr6lés, in: Bengsch und Ruhe, Une
femme puissante, 2013, S. 74.

227

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

das Rudys Vater, Abel Descas, veriibt hat. Die Schuld fiir die Mordtat hat
Rudy internalisiert. Seine Gewissensnot wird durch seine Mutter verstarkt,
die sich selbst keinerlei Schuld fiir ihr Handeln zuschreibt — zumindest aus
der Perspektive der internen Fokalisierung Rudys - und das Verbrechen des
Vaters sogar rechtfertigt. Rudys Mutter war zum Zeitpunkt des Mords die
Buchhalterin des Feriendorfs ihres Ehemanns, Abel Descas. Sie hatte ihn
dariiber informiert, dass er von Salif betrogen wurde und damit ihr eigenes
Vorurteil gegeniiber Afrikanern bestitigt. Sie hatte nie verstanden, dass Rudys
Vater seinem Geschiftspartner Salif vertraut hatte und in ihrer direkten Re-
de - die nichtsdestotrotz durch die interne Fokalisierung Rudys vernehmbar
wird - diskriminiert die Mutter mit ihrem kolonialen, rassistischen Weltbild
alle Menschen des afrikanischen Lands (»la-bas«), die sie samtlich als nicht
vertrauenswiirdig bezeichnet:

Moi, je n’ai jamais compris comment il avait pu accorder une telle confiance a ce
type, il faut se méfier de tout le monde la-bas, les gens ne pensent qu’a te tondre la
laine sur le dos. L'amitié, ca n’existe pas la-bas. Ils peuvent croire en Dieu mais les
anges, ils les méprisent, ils en rigolent. Quand tu es reparti essayer de faire ta vie
la-bas, j’étais slire que ¢a ne marcherait pas, et tu vois ¢a n"a pas marché, j'en étais
siire.

- Si ¢a n'a pas marché, dit Rudy, ce n’est pas a cause du pays mais de mon pere.
(TFP, 243)

Rudys Gegenworte, mit denen er berechtigterweise seinem Vater die Schuld
dafiir gibt, dass Rudy nicht langer mit seiner Familie in Dakar leben konnte,
verhallen ungehdrt. Die hier entstandene Opposition zwischen Schweigen
und Nicht-Horen-(Wollen) wird ergénzt durch schadigendes Sprechen. Der
Mutter kommt damit ein nicht unerheblicher Anteil der Schuld zu, die Rudy
internalisiert hat, denn mit ihrem Sprechen hatte sie den Vater gegen seinen
Geschiftspartner aufgestachelt. Dariiber hinaus bringt sie mit ihrer schadi-
genden Rede auch aktiv die Paarbeziehung ihres Sohnes Rudy in Gefahr, als
sie ihn tiber die Liebesaffire aufklart, die Fanta (Rudys Ehefrau) mit Manille
(Rudys Chef) hatte. Rudy wirft sich selbst vor, in jenem Schockmoment seine
Mutter nicht mit einem Schlag auf den Kopf zum Schweigen gebracht zu
haben. Hitte sie geschwiegen, dann hitte er die Moglichkeit bekommen, sie
tiber die Ehre eines Mannes zu befragen: »Que sais-tu de ’honneur, hein, et
mon peére, qu'en savait-il?« (TFP, 139).

Das schiadigende Sprechen der Mutter und das gleichzeitige Schweigen
tiber relevante Themen, wie die Straftat des Vaters, verstiarken Rudys Schuld
und stellen seine >Ehre« tiefgreifend infrage. Die Bedeutungsebenen des Be-
griffs honneur stehen dabei in keinerlei Verbindung zum Begriff jom, sondern

228

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

beziehen sich ausschliefillich auf das europidisch-franzdsische Symbolsystem,
das zwei dhnliche Traditionslinien (Ansehen und Achtung) vereinbart: »[...]
im Zusammenleben gegeniiber einem andern durch Wort und Tat bekundetes
Ansehen oder Achtung.«*® Rudy hat das unehrenhafte Verhalten seiner Eltern
verinnerlicht, fiihlt sich selbst schuldig und seiner Ehre beraubt.

Aber Rudy selbst greift auf die Strategie des Schweigens zuriick und redet
mit seiner Ehefrau Fanta weder {iber den von seinem Vater veriibten Mord
noch iiber die traumatisierenden Auswirkungen, die das Verbrechen auf ihn
hatte. Zugleich kritisiert er in seinem inneren Monolog das Schweigen seiner
Ehefrau Fanta, denn es verstirke seiner Ansicht nach ihre Paarprobleme
(vgl. TFP, 118). Das Schweigen, das in dieser literarischen Darstellung auf
das europdisch-franzosische Symbolsystem verweist, er6finet dennoch eine
Bezugslinie zum afrikanisch-senegalesischen Symbolsystem, denn Rudy kann
die Schweigsamkeit Fantas nicht ergriinden und vermutet, dass dahinter et-
was fiir ihn Unverstindliches stecken konnte: »Il était convaincu que, rouée
de coups, la figure écrasée sur le dur carrelage, elle elit encore gardé le silence
[...]« (TFP, 118).

Ahnlich, wie zuvor im Bezug auf den Namen ausgefiihrt, d.h. die stolz an-
mutende und repetitive Nennung des Familiennamens, ist auch das Schwei-
gen in der senegalesischen Gesellschaft leicht im Alltagsleben zu beobachten
und auch in der senegalesischen Literatur ein haufig erwdhnter Topos.*”
Dennoch sind die dahinterliegenden soziokulturellen Konzepte (wie bspw.
jom) nicht offensichtlich. Fantas Schweigen und ihr Ausharren in einer Ehe,
die fiir sie mit vielen personlichen Einschrankungen und Krankungen ver-
bunden ist, konnte somit indirekt auf eine Facette des senegalesischen kultu-
rellen Konzepts jom verweisen, namlich kersa, bei dem es in erster Linie
um die Selbstbeherrschung geht, wie in Kapitel 1.3 ausgefithrt.#'® Die in der
dritten Erzdhlung dargestellte Sprachlosigkeit Khadys konnte laut Jordan als
Angststarre interpretiert werden, derzufolge Khady mit niemandem iiber ihre
Befiirchtung sprechen kann, aufgrund der Kinderlosigkeit und des Todes

416 »Lemma >Ehre«, in: Ritter, Historisches Worterbuch der Philosophie, 1972, S. 319.

417 Um nur einige wenige Beispiele zu nennen, kénnen an dieser Stelle die in der vorliegenden
Arbeit untersuchten Romane herangezogen werden: B4, Un chant écarlate, 1981: »[Ous-
mane dit:] - Le jour ou je te parlerai des miens, le jour ou je te ferait entrer dans le
jardin secret de mes origines [...] Le silence d’Ousmane ajoutait du mystére a son amour.
« (8.31); »Yaye Khady se tut. Des cet instant, elle ne comptait plus que sur elle-méme [...].
«(S.124) Ken Bugul, Le baobab fou, 1982: »Ici, les humains ne parlaient pas.« (S. 24)

418 »La kersa, que l'on traduit, souvent, par »discretion< ou >pudeurs, est, essentiellement, la
>maitrise de soi<«. Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14f.

229

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

ihres Ehemanns aus der Gesellschaft ausgeschlossen zu werden, und daher im
Schweigen erstarrt:

En proie a la souffrance sourde d’'un double deuil, celui de son mari et celui de
Penfant qu'elle n’a pas pu concevoir, Khady Demba ferme son corps, ayant recours
pendant son séjour chez sa belle-famille a [sic] I'immobilité, I'inertie et le silence
aphasique, autant de symptdmes du traumatisme profond qu’elle a subi.*?

Das Schweigen Khadys kénnte aber ebenso gut mit dem afrikanisch-senega-
lesischen Symbolsystem in Verbindung gebracht und als kersa oder muii
(beides Facetten von jom) interpretiert werden, wo eine aristokratische Ab-
stammung — worauf der Familienname Demba verweisen konnte, wie bereits
ausgefithrt — dazu verpflichtet, selbstbeherrscht schweigen zu konnen (ker-
sa) und geduldig auch schwierigste Lebensumstinde auszuhalten (mufi).#20
Doch, wie schon beim Familiennamen Demba und seinem Bezug auf eine
mogliche aristokratische Abstammungslinie Khadys hervorgehoben, ist auch
das Schweigen nur sehr indirekt auf das kulturelle Konzept jom zu beziehen
und es finden sich hierzu keine expliziten Hinweise im Roman Trois femmes
puissantes.

Khadys Schweigen konnte aber auch als stumme Antwort auf das Schwei-
gen gelten, das sie selbst umgibt. Die Schwiegerfamilie spricht nicht mit
Khady iiber ihre Plane mit der jungen Frau, sondern sie muss es aus dem sie
umgebenden Schweigen erahnen:

[...] que le jour viendrait ou on lui ordonnerait de s'en aller, elle I'avait su ou
compris ou ressenti (cest-a-dire que la compréhension silencieuse et les sentiments
jamais dévoilés avaient fondé peu a peu savoir et certitude) des les premiers mois de
son installation dans la famille de son mari, aprés la mort de celui-ci. (TFP, 247)

Die bedngstigende Vorahnung, eines Tages aus der Familie weggehen zu miis-
sen, wird durch das Schweigen der Gemeinschaft um sie herum verstarkt
und die Tatsache, dass die Familie von Khady erwartet, dass sie stumm
die Entscheidung der Schwiegerfamilie akzeptiert, zementiert ihren sozialen
Ausschluss, auch wenn er fiir sie den Tod bedeuten kann:

Quand ses beaux-parents [...] annonceérent & Khady quelle allait partir, ils n’atten-
daient d’elle aucune réponse puisque ce n’était pas une question qu’ils lui posaient
mais un ordre qu’ils lui donnaient, et bien que I'inquiétude vint de nouveau troubler
son apathie, Khady ne parla pas, ne demanda rien, croyant peut-étre se garder ainsi

419 Jordan, »La puissance de Khady Dembac, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissante,
2013, S. 270.

420 »Quant au mufi, Cest cette >patience« qui est, plus quon ne le croit, une vertu africaine.«
Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14f.

230

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

du risque que les intentions qu'on avait a son propos ne se précisent, que son départ
ne devint réel, comme si, se dirait-elle plus tard, les parents de son mari avaient
eu le moindre besoin que ses mots répondent aux leurs pour les confirmer dans
le bien-fondé ou la réalité de ce qu’ils disaient. De cela, ils n"avaient aucunement
besoin. Khady savait qu’elle n’existait pas pour eux. (TFP, 256)

Khady fliichtet sich in ein Schweigen, das im literarischen Text von NDiaye
keine expliziten Verweise auf jomn und das afrikanisch-senegalesische Symbol-
system beinhaltet, sondern auf das europdisch-franzosische verweist. In die-
sem Symbolsystem gilt Schweigen u.a. als Verlust der Stimme und damit der
Selbstwirksamkeit und Erméchtigung.?! Und so fiirchtet sich Khady Demba
vor einer sprachlosen Zukunft, die gleichbedeutend mit dem Tod erscheint:
»Si elle oubliait comment se forment les mots et la facon dont on les sort de
soi, sur quel avenir, méme pénible, pourrait-elle compter?« (TFP, 255).

Das Schweigen im Roman Trois femmes puissantes verweist als kultureller
Indikator (embrayeur culturel) auf das européisch-franzgsische Symbolsystem
und nur sehr indirekt auf das afrikanisch-senegalesische. Die Sprachlosigkeit
ist eng verbunden mit der Schuld, die einerseits als nicht wiedergutzumachen
erscheint und andererseits zwar nicht von den drei Hauptfiguren verursacht,
aber doch von ihnen internalisiert wurde und selbstzerstorerisch wirkt. Die
wahren Schuldigen der drei Erzahlungen gehoren alle der Vorgangergenera-
tion der jeweiligen Hauptfiguren an — Norahs Vater, Rudys Eltern, Khadys
Schwiegereltern -, und es liegt nahe, die schuldige Vorgingergeneration als
Metapher fiir reale soziohistorische Begebenheiten zu interpretieren.

Da in der ersten Erzdhlung Norahs Vater ohne Namen bleibt, bietet sich
eine unpersonliche Verallgemeinerung an und er konnte als Repréisentant
fiir afrikanische Médnner gelten, die mit europdischen Frauen eine Beziehung
eingehen. Immoune greift Norahs Erklarung fiir die Abwendung ihres Vaters
von der Familie auf, die geprégt ist durch ihre interne Fokalisierung. Der

421 Die Stimme im Sinne von Kommunikation gilt in dieser Sichtweise als »process of
democratization and empowerment« (vgl. Oscar Hemer et al. (Hrsg.), Voice & Matter.
Communication, Development And The Cultural Return, Goteborg: Nordicom, 2016, S.15)
und weniger als die von Spivak zur Diskussion gestellte Bewusstwerdung der eigenen
Stimme »With what consciousness can the subaltern speak?« (Gayatri Chakravorty Spi-
vak, »Can the Subaltern Speak?«, in: Patrick Williams et al. (Hrsg.), Colonial Discourse
and Post-colonial Theory, New York: Columbia University Press, 1993, S.66-111, S. 80).
Ebensowenig werden die kulturell bedingten »Systeme des Schweigens« hier thematisiert,
wie bspw. Schweigen aus Respekt oder Schweigen aus Furcht. Vgl. Kristin Kastner, »Schrei-
ben iiber Schweigen«, in: Markus Verne et al. (Hrsg.), Kérper Technik Wissen. Kreativitit
und Aneignungsprozesse in Afrika. In den Spuren Kurt Becks, Berlin: LIT verlag Dr. W.
Hopf, S.153-163, S.153.

231

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Erzahlstimme zufolge nimmt der Vater seinen Aufenthalt in Europa als Schei-
tern wahr, denn er hatte mit »fast weifSen< und damit wohlgeratenen Tochtern
gerechnet, doch sie seien zu >typisch afrikanisch« geraten:

[...] le défaut rédhibitoire d’étre trop typées, c’est-a-dire de lui ressembler davantage
qua leur mere, témoingant ainsi faicheusement de I'inanité de son mariage avec une
Frangqaise — car, cette histoire, quaurait-elle pu lui apporter de bon sinon des enfants
presque blancs et des fils de bonne facture ? (TFP, 26)

Immoune stellt dazu fest, dass Migration fiir diese afrikanischen Manner aus-
schlieflich damit gerechtfertigt werden konne, durch die Heirat mit einer wei-
Ben Franzosin bzw. Europderin beruflichen Wohlstand, soziale Integration in
die Gruppe der Weifien und Anerkennung zu erlangen: »[...] et de cette dyna-
mique il engendre, ultime fruit, une descendance aux couleurs et aux contours
de cette mixité heureuse.«*?? Der Text von NDiaye und die Interpretation
von Immoune nehmen beide insofern eine eurozentristische Sichtweise ein,
als der afrikanische Mann vollig losgelst von seiner Herkunftsgesellschaft
erscheint, deren Existenz mit dem Moment seiner Immigration nach Europa
zu erl6schen scheint.

Eine afrozentristische Sicht macht dahingegen deutlich, dass die
Integration der afrikanischen Manner in die europdische Gesellschaft Teil des
Postkolonismus-Diskurses ist und in der anti- und postkolonialen Literatur
als Assimilation, Entfremdung und Identitatsverlust kritisiert wurde.*?* Ein
Zitat aus dem in der vorliegenden Studie untersuchten Roman Un chant
écarlate von Mariama B4 soll das belegen. Die Gruppe Intellektueller um die
Hauptfigur Ousmane, der die Franzosin Mireille gegen den Widerstand ihrer
Eltern und seiner eigenen Mutter geheiratet hat, diskutiert die Vor- und Nach-
teile von >gemischten Paaren<: »Le regne des couples mixtes doit étre révolu.
Ce genre de mariage se défendait dans le systeme colonial ou les Négrest**
intéressés tiraient promotion et profit de leur union avec une Blanche.«*?* Die
Gruppe Intellektueller ist sich einig, dass eine Besinnung auf die afrikanische

422 Immoune, »Mobilité et éthique de la dignité dans Trois femmes puissantes de Marie Ndi-
aye«, in: Multilinguales, 2020, S. 3.

423 Austithrliche Erlauterungen und einige der wichtigsten Denkerinnen zur Postkolonialen
Theorie finden sich in Gottsche, Dunker, Diirbeck, Handbuch Postkolonialismus und
Literatur, 2017.

424 Kursivierung hier im Text, wie schon an anderer Stelle, um darauf aufmerksam zu machen,
dass dieser diskriminierende Begriff ausschliefSlich im Rahmen und entsprechend der
Konventionen der Zitierweise verwendet wird. Im Kontext des hier angefiihrten Zitats
verweist der Begriff auf die philosophische Négritude-Bewegung von Senghor.

425 B4, Un chant écarlate, 1981, S. 59.

232

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

Kultur unabdingbar ist, wenn die europdische Hegemonie des Kolonialismus
beendet werden soll: »A I'époque coloniale, par égoisme, paresse, faiblesse,
ou opportunisme, nous avions choisi cette voie. Mais toi [Ousmane]! Avec la
renaissance de notre pays et la percée de la femme noire ! Toi, ¢’était 'espoir
des Négresses.«*426

Die Abwendung von Europa und Hinwendung zu Afrika entsprechend
der Dekolonisierungsbewegung konnte ebenfalls der Grund fiir Norahs Vater
gewesen sein, seiner franzosischen Familie den Riicken zu kehren, um sich
in Afrika niederzulassen und dort eine neue afrikanische Familie zu griinden.
Die Angst vor einer >beschamenden Assimilation, die einhergehen wiirde
mit der Machtiibergabe an die europdische Ehefrau und dem Verlust der
Heimat, konnte ebenfalls ein Beweggrund fiir sein Handeln gewesen sein.
Moglicherweise hatte er seinen Aufenthalt in Europa weniger als Niederlage
wahrgenommen, als seine Abkehr von Europa und Hinwendung zu Afrika
als personlichen Erfolg. Ich mochte hier ein ldngeres Zitat aus Mariama Bas
Roman Un chant écarlate anfithren, um die mdglichen Befiirchtungen von
Norahs Vater zu belegen:

Ousmane écoutait et regardait. Certains, par égoisme, paresse, faiblesse ou
opportunisme, selon leurs termes, s'étaient laissés assimiler honteusement. Au-
cune résistance. Leurs femmes s'érigeaient en ordonnatrices implacables et les
avaient »vidés«. Elles implantaient, dans leur foyer, les mentalités, coutumes et
moeurs de leur pays, enterrant les traditions culturelles de leur conjoint. Chomme
était »blanchi« en profondeur, impitoyablement détaché de ses origines. [...] Leurs
enfants éduqués »en petits blancs« se prénommaient Raoul, Arthur, Mélanie, Isaure.
Monsieur faisait le marché, la cuisine, la vaisselle. Monsieur poussait le landau de
bébé. Mais surtout, Monsieur élevait une barriére infranchissable entre son foyer et
ses parents. Tout le monde parlait pointu, ignorant la langue du pays. Les enfants de
ces couples-1a, devenus grands, seraient les plus durs et les plus méprisants racistes.
Ce métissage appauvrit 'Afrique et I'exploite. 42

Die afrozentrische Perspektive ist nicht expliziter Teil in NDiayes Roman
Trois femmes puissantes, doch sie konnte implizit in ihn eingewebt sein.
Die von Asibong angefiithrte blankness, d.h. die offensichtlichen Leerstellen
des literarischen Texts, die auch durch das vielfache Schweigen deutlich
werden, konnte auf die fehlende afrozentrische Perspektive verweisen, denn
es ist der Erzdhlstimme - und damit der Autorin - nicht mdglich, diese
einzunehmen. In dieser Argumentationslogik steht hinter den Leerstellen im

426 Ebd., S.184.
427 B4, Un chant écarlate, 1981, S. 184f.

233

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

literarischen Text nicht etwa, wie Asibong behauptet, dass die Autorin Marie
NDiaye ihre Zugehorigkeit zu Schwarzen oder Afrikanerinnen vorsetzlich
und demonstrativ ablehnt und dies in Form von Schweigen zum Ausdruck
bringt. Es wird vielmehr plausibel, dass NDiaye unwillentlich und zwangslau-
fig keinen Zugang zu afrikanisch gepragtem kulturellem Wissen bzw. zur afro-
zentrischen Perspektive erhalten hat, was wiederum dem Fehlen des Vaters
geschuldet ist.

Das Auftiillen der Leerstellen durch eine afrozentrische Perspektive lasst
sich auch an der Schuld von Abel Descas weiterfithren, die Rudy von seinem
Vater iibernommen hat und die seinen psychischen Konflikt begriindet. Abel
Descas’ brutaler Mord an seinem afrikanischen Geschiftspartner Salif konnte
metaphorisch fiir die Kolonialverbrechen vorangegangener Generationen ste-
hen.#28 Die Tat von Abel Descas und die daraus resultierenden Schuldgefiihle
seines Sohnes Rudy werfen metaphorisch gesehen die allgemeingiiltige Frage
auf, wie die nachfolgenden europiischen Generationen mit der nicht wieder-
gutzumachenden Schuld des Kolonialismus umgehen konnen, die weiterhin
belastend wirkt.

Mit der Kolonialzeit und dem Sklavenhandel ist auch der Rassismus ent-
standen, mit dem die nachfolgenden Generationen umgehen miissen, wie die
literarische Darstellung von Rudys Mutter zeigt, die ihren Enkelsohn ablehnt,
da er nicht engelsgleiche blaue Augen und blonde Haare hat. Das problema-
tische Erbe der Kolonialzeit wird im Roman Trois femmes puissantes eben-
falls durch eine eurozentrische Perspektive betrachtet, die sich vorrangig mit
der Schuld der einstigen Tater und den Schuldgefiihlen der nachfolgenden
Generationen auseinandersetzt und deren Problemen, sich von der Schuld
zu befreien und das Machtgefille zwischen globalem Norden und globalem
Stiden auszugleichen.

Aber auch die afrozentrische Perspektive auf die Kolonialzeit hebt die
persistenten Abhangigkeiten und neokolonialen Machtgefille hervor, wie das
in dem hier untersuchten Roman von Ken Bugul, Le Baobab fou, dargestellt
wird. Dort beschreibt die Ich-Erzahlerin, dass alle weiflen Europder der
Kiinstlerszene unbedingt schwarze Freunde zum Vorzeigen suchten, um sich
damit von den Schuldgefiihlen der Kolonialzeit zu befreien: »[...] eux aussi
revendiquaient leur part de la diaspora et d’éxotisme, leur part de disculpabi-

428 Der nach der Mordtat veriibte Selbstmord von Rudys Vater im Gefangnis Reubeuss passt
jedoch nicht zur kolonialen Logik. Diese sah weder vor, dass die Tater strafrechtlich
verfolgt wurden, noch deren Selbstbestrafung, um ihre koloniale Schuld zu sithnen.

234

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

lité.«*2? Die Ich-Erzahlerin thematisiert das erste internationale Kunstfestival
der »schwarzen<*3® Kiinste, das Festival mondial des arts »négres«*3!, das 1966
in Dakar stattgefunden hatte, und kritisiert, dass es nur dazu gedient habe,
sich von der Schuld des Kolonialismus zu befreien, anstatt das >Wesen des
Schwarzen auszudriicken<#32:

La contribution du Noir néocolonial ne fut que spectactles pour marchands de
compromis.

Le déchet que le colon avait fait du Noir en 'arrachant a ses réves trouvait consécra-
tion dans cette manifestation mondiale. Le Festival fut le symposium de 'homme
noir néocolonial entretenu. La meére Afrique subit I'assaut de la coopération qui
ne faisait qu'enliser le Noir de plus en plus dans les bouleversements psychiques
insondables.**

Der Unterschied zwischen eurozentrischer und afrozentrischer Perspektive
besteht darin, dass erstere die eigene europidische Schuld im Zusammenhang
mit dem Kolonialismus problematisiert und zweitere den europdischen Staa-
ten mit jhren neokolonialen Entwicklungen die Schuld zuschreibt und sich
aber gleichzeitig mit der eigenen afrikanischen Selbstfindung bzw. -behaup-
tung auseinandersetzen muss: »L’homme noir avait besoin de se mettre sous
larbre a palabre aux aurores en effervescence, de vider son cceur pendant les
nuits mystérieuses et avec le souffle des ancétres, de retrouver la dimension de
I'égarement«. 434

Die afrozentrische Perspektive auf den Kolonialismus findet keine explizite
Entsprechung im Text von Marie NDiaye. Und dies gilt auch fiir die dritte
unschuldig Schuldige, Khady Demba, die fiir Tausende junger Menschen
steht, die von ihren afrikanischen Familien nach Europa ausgesendet werden,
um mit dem dort erarbeiteten Geld ihre Familien in Afrika finanziell zu
unterstiitzen: »Quand tu seras la-bas, chez Fanta, tu nous enverras de I'argent.

429 Vgl. Ken Bugul, Le Baobab fou, 1982, S.125.

430 »Le ler Festival Mondial des Arts negres est un événement unique en son genre qui,
pendant une vingtaine de jours, a fait de Dakar, la capitale de la Négritude, le lieu priv-
ilégié pour la défense et Iillustration des valeurs de civilisation du monde noir.« Saliou
Mbaye, »Cinquantenaire du 1°" Festival Mondial des Arts Negres«, in: Présence Africaine,
2015, 1, 191, S. 279-282.

431 Hervorhebung auch an dieser Stelle, um darauf aufmerksam zu machen, dass dieser diskri-
minierende Begriff ausschliefflich im Rahmen und entsprechend der Konventionen der
Zitierweise verwendet wird. Im Kontext des hier angefiithrten Zitats verweist der Begriff auf
die philosophische Négritude-Bewegung von Senghor.

432 Vgl. Ken Bugul, Le Baobab fou, 1982, S.183.

433 Ebd.

434 Ebd.

235

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Fanta, elle doit étre riche maintenant, elle est professeur« (TFP, 259) und
»Tu ne dois pas revenir ici, marmonna-t-elle [la belle-mere] pres de loreille
de Khady. Tu dois nous envoyer de I'argent dés que tu seras la-bas. Si tu n’y
arrives pas, tu ne dois pas revenir« (TFP, 261).

Die Gesamtzusammenhiénge ihres Aufbruchs nach Europa versteht Khady
nicht; auch ihr fehlt die afrozentrische Perspektive. Bei der néchtlichen Szene
am Strand, als die Migrantengruppe in das Boot steigt, kommen Khady einige
sehr vage und zusammenhanglose Informationsfetzen in den Sinn, die ihr
entfernt bekannt zu sein scheinen und mdéglicherweise das Ziel ihrer Reise
erkliren konnten, wenn sie mehr dariiber wiisste: »[...] il lui semblait qu’elle
avait su sans y préter attention, sans y attacher d’importance, a certaine
période de son existence la signification d’une telle réunion d’éléments (nuit,
lampes temblantes, sable froid, visages anxieux)« (TFP, 281).

Dieses Nichtwissen kann — wie das bereits zuvor angefiihrte Vergessen
der symbolischen Bedeutung des Schildrabens - als literarische Strategie von
Marie NDiaye gewertet werden, die ihre Leerstellen nicht auffiillen kann.
Thre senegalesische Hauptfigur erlebt jhre Migrationsbewegung nicht aus der
afrozentrischen Perspektive, wie das Figuren in Fatou Diomes Roman Le
ventre de [Atlantique tun. Der Lehrer Ndétare versucht verzweifelt, die Jugend
von ihren Plinen abzubringen, nach Europa zu emigrieren: »Méfiez-vous,
petits, concluait-il, allez regarder la télévision chez l'autre parvenu, mais de
grace, n'écoutez pas les sornettes que vous raconte cet hurluberlu. La France,
ce n'est pas le paradis. Ne vous laissez pas prendre dans les filets de I'émigra-
tion«.** Aber Moussa unternimmt die Reise dennoch, denn: »Trop de gens
comptaient sur lui pour manger, il ne pouvait se contenter des rendements
hypothétiques de la péche«.**® Es wird in dieser afrozentrischen Perspektive
eine Entschlossenheit sichtbar, durch Auswanderung eine Verbesserung der
Lebensumstidnde zu erreichen, die vorrangig die der Familienangehdrigen
und nachrangig die eigenen betreffen.

Die kulturellen Indikatoren bzw. embrayeurs culturels der Schuld und des
Schweigens verweisen in Marie NDiayes Roman somit, wie auch die Namen
und Pflanzen, durchweg auf das européisch-franzésische Symbolsystem. Stellt
man einen hypothetischen Bezug zum afrikanisch-senegalesischen Symbol-
system her, denn manche der Romanfiguren sind in diesen eingebettet durch
ihre kulturelle Pragung und die Orte der Handlung, dann wird sichtbar,
dass die in der Sekundairliteratur hédufig genannten >Leerstellen< im Werk

435 Diome, Le ventre de [Atlantique, 2003, S. 114.
436 Ebd., S.96.

236

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

von Marie NDiaye der Unkenntnis iiber die afrikanisch-senegalesische Kul-
tur geschuldet sein konnten. Diese Unkenntnis ist fiir die Autorin Marie
NDiaye umso problematischer, als die franzosische Gesellschaft sie stets
dieser (ihr nur oberflichlich bekannten) afrikanisch-senegalesischen Kultur
zuordnet. Dieser fehlende Zugang zu afrikanisch-senegalesischen Symbolsys-
temen driickt sich in ihrem Roman Trois femmes puissantes auch in Gestalt
von uniiberwindbaren Schwellen aus, wie ich im néchsten Unterkapitel zeigen
werde.

2.4.5 Die Fremdheit Afrikas und kultureller Konzepte wie jom

Hennigfeld stellt in Bezug auf Marie NDiayes Werk fest, dass in ihren Thea-
terstiicken die Schwelle eine besondere Funktion innehat, denn sehr viele
Theaterszenen spielen sich auf Haus- oder Zimmerschwellen ab. Anhand
der Schwelle entscheidet sich, so Hennigfeld, wer den Ort besetzt, wer sich
drinnen und wer sich drauflen befindet, wer die Schwelle iibertreten darf
und wer anderen den Weg versperrt. Es geht um Fragen der Fremdheit, des
Ausschlusses und der Integration.*¥ Jordan betont, dass die Schwelle im Werk
von Marie NDiaye der entscheidende Ort (le locus fondamental) sei, in all
seiner anthropologischen und politischen Komplexitat.*3

Auch im Roman Trois femmes puissantes spielt die Schwelle eine besondere
Rolle, was alleine durch die Tatsache belegt werden kann, dass der literarische
Text von zwei Schwellen gerahmt wird. Der erste Satz des Romans themati-
siert die Schwelle des Hauses, auf der Norahs Vater wie eine Lichtgestalt
erscheint: »Et celui qui l'accueillit ou qui parut comme fortuitement sur le
seuil de sa grande maison de béton, dans une intensité de lumiere soudain si
forte [...]« (TFP, 11). Im letzten Satz wird als Schwelle der Grenzzaun genannt,
iiber den der Vogel hinwegfliegt, in den sich Khady Demba zu verwandeln
scheint, als sie beim Pushback von der Leiter zuriick auf den afrikanischen
Kontinent in den Tod stiirzt (Vgl. TFP, 316).

Beide Schwellen sind in mehrfacher Hinsicht relevant fiir den Roman. Sie
trennen und verbinden topografische Raume und gleichzeitig stehen sie meta-
phorisch fiir Kulturgrenzen. Am Anfang des Romans, auf der Hausschwelle
von Norahs Vater, stehen sich die europdisch gepragte Tochter und ihr afrika-

437 Vgl. Hennigfeld, »Humain, trop humain, rien d’humain: le théatre de Marie NDiaye, in:
Bengsch und Ruhe, Une femme puissante, 2013, S.177.

438 Vgl. Jordan, »La puissance de Khady Dembax, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissan-
te, 2013, S. 264.

237

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

nisch geprégter Vater gegeniiber, und am Ende des Romans versucht Khady
Demba aus dem afrikanischen Kontinent auszubrechen, um in den europi-
ischen Kulturraum einzudringen. Auf beiden Schwellen findet zudem eine
Metamorphose statt: Bei der einen taucht der Vater als Lichtgestalt auf und
aus der Perspektive der internen Fokalisierung der Hauptfigur Norah scheint
es, als ob er sich kurz zuvor von einem Vogel im Flamboyant-Baum in einen
Menschen auf der Hausschwelle verwandelt habe. Khady Demba nimmt bei
ihrem Sturz von der Schwelle, den der Grenzzaun symbolisiert, einen Vogel
wabhr, in den sie sich zu verwandeln scheint.

Die Schwellen bei Marie NDiaye sind zwar als liminale Rdume zu ver-
stehen, jedoch ist das Besondere an ihnen, dass auf ihnen kein Austausch
stattfindet und sie als uniiberwindbar erscheinen. Eine Schwelle ist als limi-
naler Raum im Sinne von Turner zu verstehen, der den Begriff Liminalitdt
in den 1960er-Jahren weiterentwickelt hat**®, den van Gennep erstmals fiir
eine der Phasen innerhalb von Ubergangsriten >primitiver« Gesellschaften
verwendet hatte.#40 Seither wurde dieses Konzept vielfach diskutiert und
weiterentwickelt.*! Die Schwelle als liminaler Raum gilt als ein Ubergangs-
raum, der drei Dimensionen, eine zeitliche (vorher und nachher), eine raum-
liche (hier und dort) und eine systematische (das eine und das andere) hat,
die durch diese Schwelle voneinander getrennt werden.

Auf der Schwelle, in diesem »ausgedehnten Dazwischen«, wie Achilles sie
u.a. bezeichnet, werden Positionen und Relationen stets neu ausgehandelt*42,
und dort finden die Ubersetzungsmechanismen statt, wie sie Homi Bhabha
fir den Third Space beschreibt.*43> Waldenfels betont, dass es quasi unmdglich

439 Vgl. Victor Turner, The Ritual Process. Structure and Anti-Structure, London: Routledge &
Kegan Paul, 1969.

440 Ebd., S.94: »Van Gennep has shown that all rites of passage or »transitions< are marked
by three phases: separation, margin (or limen, signifying >threshold« in Latin), and aggre-
gation.« Turner beruft sich hier auf die Studie von Van Gennep, Les Rites de Passages,
aus dem Jahr 1909. Vgl. Jochen Achilles et al., »Liminalitit und Heterotopie. Grundstruk-
turierungen amerikanischer Erzahlliteratur«, in: Jochen Achilles et al. (Hrsg.), Liminale
Anthropologien. Zwischenzeiten, Schwellenphdnomene, Zwischenrdume in Literatur und
Philosophie, Wiirzburg: Verlag Konigshausen & Neumann, 2012, S. 145.

441 Achilles, Liminale Anthropologien, 2012, S. 7.

442 Ebd.
443 »Das Denken >an der Grenze« dufiert sich in theoretischen Figurationen, wie dem Begriff
des »dritten Raumes« (third space), der bei Bhabha [...] eine epistemologische Kategorie

darstellt. [...] Bhabha metaphorisiert den erkenntnistheoretischen Zugriff als >Raums, als
>hybriden Raums, als >Schwellenraum zwischen den Identititsbestimmungens, als Raum,
der das Dazwischen auslotet. Zum hybriden >Denkraum« Bhabhas gehoren zahlreiche
Phidnomene, die auf die eine oder andere Weise mit der Herausbildung >transitorischer

238

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

ist, das Phdnomen der Schwelle zu untersuchen, ohne zugleich das Fremde
einzubeziehen.*4* Fremdheit liegt laut Waldenfels nicht darin, dass »etwas von
anderem verschieden ist, sondern darin, dass etwas fiir mich oder fiir uns
in die Ferne riickt und dadurch abwesend oder unzuginglich wird«.4*> Die
Fremdheit ist somit nicht eine Opposition zu dem Selben, sondern sie steht in
einer variablen Relation zum Eigenen, zum Selbst.#4¢ Diese Fremdheit beziehe
ich im Folgenden auf die bereits genannten Leerstellen in NDiayes Roman
Trois femmes puissantes, um zu zeigen, dass die blankness in ihrem Werk,
wie Asibong dieses spiirbare Fehlen nennt, auf etwas ganzlich Unbekanntes
verweist, mit dem keine Aushandlung stattfinden kann und die Schwellen
deshalb uniiberwindbar bleiben.

Bei Norahs Ankunft erscheint zu ihrer Begriifiung ihr Vater plétzlich und
unvorhersehbar auf der Hausschwelle wie ein Lichtwesen bzw. ein Vogel, der
kurz zuvor wieder menschliche Gestalt angenommen hat. Durch die interne
Fokalisierung auf Norah scheint es ihr, als ob ihr Vater in Gestalt eines Vogels
auf dem Flamboyant-Baum lebt, der so dicht am Haus steht, dass er wie der
Bewacher dieses Ubergangsbereichs der Schwelle erscheint (vgl. TEP, 11). Der
liminale Raum der Schwelle bzw. das Konzept des transgressiven Grenzrau-
mes beinhaltet, so Borgards, neben der Aushandlung der In- und Exklusion
und der Limitrophie auch Grenzbewohner wie Monster, Tiermenschen etc.,
die diese Grauzone bevolkern konnen: »Alle diese Figurationen der Grenze
stehen in Spannung zum Raum des kulturell und sozial Normalen.«*47

Identitdten< zusammenhéngen. Der Raum, den er als >Verhandlung and der Grenze« fasst,
der liminale Raum, wird zugleich zur Grenzerfahrung, zur Grenzexploration und zum
Grenzereignis.« Anna Babka et al. (Hrsg.), Homi K. Bhabhas Kulturtheorie. Kritik. Anwen-
dung. Reflexion, Wien, Berlin: Turia + Kant, 2012, S. 14.

444 Vgl. Bernhard Waldenfels, »Fremdheitsschwellen«, in: Jochen Achilles et al. (Hrsg.), Li-
minale Anthropologien. Zwischenzeiten, Schwellenphdnomene, Zwischenrdume in Literatur
und Philosophie, Wiirzburg: Verlag Konigshausen & Neumann, 2012, S.15-27, S. 15.

445 Vgl. ebd,, S.16.

446 »Das Fremde (xenon) steht nicht dem Selben gegeniiber, sondern dem Selbst (autos, ipse)
und dem Eigenen. [...] Das Selbst ist kein Bezugsglied einer vorgefundenen Zweiheit oder
Vielheit, sondern Bezugspunkt einer Selbstunterscheidung. [...] Die altérité beziehungswei-
se die otherness [...] ist nicht mit Andersheit im Sinne der Verschiedenheit zu verwechseln.
[..] Die Differenz zwischen dem Eigenen und dem Fremden, um die es uns hier geht,
entstammt einem Prozess der Ein- und Ausgrenzung, der sich nicht zwischen zwei Termen
abspielt, die sich mehr oder weniger scharft voneinander abheben, sondern zwischen zwei
Topoi, zwei Bereichen also unter Einschluss von Zwischenzonen.« Waldenfels, »Fremd-
heitsschwellen«, in: Achilles, Liminale Anthropologien, 2012, S.16.

447 Roland Borgards, »Liminale Anthropologien. Skizze eines Forschungsfeldes«, in: Jochen
Achilles et al. (Hrsg.), Liminale Anthropologien. Zwischenzeiten, Schwellenphdnomene, Zwi-

239

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Der Ubergangsraum, die Schwelle zum Innenraum des Hauses von Norahs
Vater, wirkt auf Norah anormal, d.h. verunsichernd und beédngstigend, was ty-
pische Merkmale dieses Grenzbereichs der Schwelle sind. Um den Ubergang
zu erleichtern und ihn deutend und regulierend zu begleiten, gibt es die rites
de passage, die fiir groflere Schwellen, wie Geburt, Tod oder Reifung abgehal-
ten werden.**8 Das Uberschreiten kleinerer Schwellen, die laut Waldenfels
den menschlichen Alltag begleiten, wie beispielsweise Hemmschwellen oder
Wechsel von Tag und Nacht, werden in der Regel ebenfalls durch Rituale ab-
gemildert; alltigliche »Zuganglichkeitsrituale« sind beispielsweise der Gruf3
und der Abschied.*¥

Das Zuginglichkeitsritual iiber die Hausschwelle von Norahs Vater, d.h.
die BegriifSung seiner Tochter, wird vom Vater nicht vollzogen, was als erstes
Indiz dafiir gewertet werden kann, dass die Schwelle — und dies immer durch
die interne Fokalisierung auf Norah - uniiberwindbar bleibt. Als der Vater
Norah erblickt, steht er starr auf der Hausschwelle, ohne seine Position zu ver-
dndern, d.h. seine Hinde halt er unverandert tiber seinen Bauch gefaltet und
seinen Kopf leicht geneigt (vgl. TFP, 11). Korpersprachlich wirkt er somit eher
wie ein Wichter denn wie ein Vater, der seine Tochter empfangen mochte:
»Immobile il la regardait savancer [..]« (TFP, 12). Auch sprachlich kénnen
die sehr ungewohnlichen Begriifungsworte »Tiens, C’est toi [...]« (TFP, 12)
nicht als Zugénglichkeitsritual gewertet werden. Es ist eher ein Abwehr- und
Verriegelungsritual und so ist die von Norah ausgehende Umarmung auch nur
eine kurze Andeutung ohne tatsachlichen Kérperkontakt, die eine korperliche
Abwehrreaktion, namlich den Verschluss der Hautoberfliche, beim Vater aus-
16st: »Elle I'étreignit brievement, sans le presser contre elle, se rappelant qu’il
détestait le contact physique a la fagon presque imperceptible dont la chair
flasque des bras de son pere se rétractait sous ses doigts« (TFP, 12).

Die viterliche Begriiflung seiner Tochter Norah ist nicht als Zugénglich-
keitsritual zu bewerten, denn, so Waldenfels: »Gruf8 und Abschied haben nur
einen Sinn, wenn iiber eine Schwelle hinweg Abwesenheit in die Anwesenheit
eindringt. Soziale Schwellenphdnomene schlieflen eine totale Vereinzelung

schenrdume in Literatur und Philosophie, Wiirzburg: Verlag Konigshausen & Neumann,
2012, S.9-13, S. 11

448 »Van Gennep himself defined rites de passage as >rites which accompany every change of
place, state, social position and age« [...] Van Gennep has shown that all rites of passage or
>transition< are marked by three phases: separation, margin (or limen, signifying >thresh-
old« in Latin), and aggregation.« Turner, The Ritual Process, 1969, S. 94.

449 Vgl. Waldenfels, »Fremdheitsschwellen«, in: Achilles, Liminale Anthropologien, 2012, S. 24.

240

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

ebenso aus wie eine totale Verschmelzung«.#® Auf der Hausschwelle von
Norahs Vater findet aber keine Aushandlung von verschiedenen Zustinden
(Abwesenheit und Anwesenheit) statt, sondern es treten sich zwei Individu-
en gegeniiber, von denen eines die Schwelle {iberwinden méchte und dazu
die Unterstiitzung des anderen sucht, dieser andere aber keinen Zugang
ermoglicht. Das Haus kann Norah zwar betreten, aber die Personlichkeit
ihres Vaters, deren Grenzbereich bzw. Schwelle durch die Hautoberfldche
symbolisiert wird und die den Grad seiner Aufgeschlossenheit oder besser sei-
ner hermetischen Verschlossenheit seiner Tochter gegeniiber offenbart, wird
ihr unzugénglich bleiben.

Das Haus wirkt in Norahs Perspektive marchenhaft: dunkel und uniiber-
sichtlich, zugleich riesig und arrogant (vgl. TFP, 11), aber auch unfertig (vgl.
TFP, 13) und leer. Es herrscht eine diistere Stille (vgl. TFP, 17), es ist 6de
und trostlos (vgl. TFP, 24). Norah entdeckt einen ihr bisher unbekannten
neu gebauten Hausflur, an den etliche kleine Zimmer gereiht sind, die Zellen
dhneln. Der Gang erscheint Norah unverhiltnisméiflig lang, er windet sich
(schlangendhnlich), wird immer dunkler und stickiger (vgl. TFP, 26), je weiter
sie in ihm vordringt. Der lange diistere Hausflur (vgl. TFP, 30) mit den
Zellen (vgl. TFP, 35), die an einen Gefingniskomplex erinnern, scheint in
(Un-)Tiefen zu fithren - »les profondeurs du couloir« (vgl. TFP, 35). Die
Nacht im Haus ist sehr dunkel und »parfaitement silencieuse derriére la vitre
de la petite fenéte carrée«. Kein Laut ist horbar, weder von innerhalb noch
von auflerhalb des Hauses (vgl. TFP, 38); es ist ein Totenhaus, von dem Norah
am liebsten schnell fliechen wiirde (vgl. TFP, 41): »[...] tout ce qui venait de
cette maison n’était que ravage et déshonneur« (TFP, 73).

Doch Norah stellt sich ihrer Angst und kann schliefSlich das Geheimnis um
die ermordete Ehefrau des Vaters liiften, nachdem Sony ihr seine Version des
Tatgeschehens geschildert hat. Das Haus erscheint ihr schlagartig heller, doch
seine Fremdheit bleibt erhalten:

Elle était la, seule dans 'intense clarté d'une maison étrangere, assise sur une chaise
dure et fraiche de métal poli, et son corps tout entier était au repos et son esprit était
au repos pareillement.

Elle comprenait ce qui s’était passé dans la maison de son peére, elle comprenait les
uns et les autres comme si elle s’était assise simultanément sur le ventre de chacun
d’eux. (TFP, 88f.)

450 Vgl. ebd.

241

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

Die Klarheit, die Norah gewinnt, ist die objektive Sicht einer Rechtsanwiltin
und betriftt ausschlieflich den Hergang des Verbrechens, das ihr Vater an
seiner zweiten Ehefrau veriibt hat, und das Unrecht, das er Sony angetan
hat, der fiir den Mord unschuldig im Geféngnis sitzt. Norah schwort sich,
Sony aus den Fingen des Vaters zu befreien: »Elle veillerait sur Sony, elle le
raménerait a la maison« (TFP, 93). Sie hat sich durch ihren Aufenthalt in dem
mairchenhaften, bedngstigenden Haus von der furchteinfloflenden, monstro-
sen Macht ihres Vaters befreit. Aber sie hat kein Wissen {iber den Vater
erlangen kénnen, denn sie konnte die Schwelle zu ihm nicht iiberwinden und
ihm ndherkommen. Auch am Ende ihres Aufenthalts in dieser Heterotopie,
als die das Haus des Vaters bezeichnet werden kann, ist ihr Vater eine fiir sie
unergriindbare Person.

Die Hausschwelle von Norahs Vater als liminaler Raum, der geprégt ist
durch eine Vorldufigkeit, die darauf hinstrebt, einen Zustand in einem zeitlich
ablaufenden Prozess abzuschliefen, ist fiir Norah nur insofern ein Liminalsta-
dium, im Sinne von Achilles, als dort eine Reflexions- und Innovationsphase
stattfindet.>! Die Schwelle wird jedoch nicht in Richtung des Fremden {iiber-
treten, denn Norah erhilt keinen Einblick in die Wahrnehmungswelt ihres
Vaters. Thr Verstindnis beruht nur auf ihren eigenen Beobachtungen und
den Erlduterungen ihres Bruders. Der Vater selbst bleibt stumm und Norahs
Nichtwissen iiber die afrikanische Kultur weiterhin erhalten.

Das Haus des Vaters, das sowohl seine innere Wahrnehmungswelt repra-
sentiert als auch metonymisch fiir die afrikanische Kultur steht, ist fiir Norah
eine Heterotopie im Sinne Foucaults, d.h. ein Sonderraum und damit zu
unterscheiden vom liminalen Ubergangsraum der Schwelle, die als voriiber-
gehender Ausnahmezustand charakterisiert wird. Die Heterotopie ist ein blei-
bender Raum, der sich von der ihn umgebenden >Normalitit< unterscheidet;
es herrschen dort andere gesellschaftliche Regeln und ihr volles Funktionie-
ren wird dann erreicht, »wenn die Menschen mit ihrer herkdmmlichen Zeit
brechen«.#>? Das triftt zwar auf Norah zu, die aus Europa angereist ist und
im Haus ihres Vaters einen ginzlich anderen Alltagsrhythmus als den ihr Gibli-
chen annimmt. Der Bruch, der fiir sie damit einhergeht, betrifft nicht nur ihre
>herkommliche Zeit<, sondern auch das ihr vertraute kulturelle Umfeld. Doch
damit die Heterotopie als solche wirken kann, bedarf es eines Regelwerks,
wie beispielsweise das der Friedhéfe, das Foucault ndher beschrieben hat. Das

451 Vgl. Achilles, Liminale Anthropologien, 2012, S. 146.
452 Michel Foucault, »Andere Raume, in: Karlheinz Barck et al. (Hrsg.), Aisthesis. Wahrneh-
mung heute oder Perspektiven einer anderen Asthetik, Leipzig: Reclam, 1992, S. 34-46, S. 43.

242

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

Regelwerk beinhaltet den Ort des stadtischen Friedhofs (im Herzen der Stadt
oder auflerhalb), die Hierarchie der méglichen Gréber, den Glauben, der dem
Umgang mit den sterblichen Uberresten zugrunde liegt und die Angst vor
dem Tod begriinden kann usw.4>3

Das fremde, unheimliche Haus des Vaters verheimlicht Norah aber sein
Regelwerk. Sie kann nur auf ihre Beobachtungen zuriickgreifen ohne Erldu-
terungen zu erhalten, die ihr manche der seltsamen Verhaltensweisen des
Vaters erkldren konnten, wie beispielsweise das opulente Abendessen, bei dem
Norah sich iiber ihren Vater wundert, der gierig die Nahrung verschlingt, mit
dem Gesicht knapp tiber dem Teller: »Norah faillit lui demander s’il avait
jetné [..] d’avoir fait concentrer sur ce diner, pour I'épater, les provisions
des trois jours précédents« (vgl. TFP, 23). Sie vermutet — sie weify es aber
nicht -, dass er von einem kindlichen Futterneid angetrieben wird und des-
halb iiberwachen muss, dass der Bedienstete Norah keine grofiere Portion
zukommen ldsst als ihm (vgl. TFP, 23). Ritselhaft erscheint ihr aber, dass er
immer weiter isst, »se gavant sans joie« (TFP, 24), und letztendlich sogar in
Tranen ausbricht, weil er die Nachspeise nicht mehr hinunterschlucken kann
(vgl. ebd.).

Das geheimnisvolle Haus des Vaters bleibt fiir Norah unergriindlich, ob-
gleich sie einen Reifeprozess durchlaufen hat und ihre Angst ihm gegeniiber
soweit ablegen konnte, dass sie nicht mehr geldhmt, sondern sogar dazu in
der Lage ist, ihren Bruder Sony aus dem Gefdngnis zu befreien und ihren
Vater juristisch zu belangen. Die afrikanische Kultur bleibt ihr aber weiterhin
fremd und, hier mochte ich Waldenfels folgen, diese Uniiberschreitbarkeit der
Schwelle fiihrt zu einer stindigen »Beunruhigung durch Fremdes, das sich
zwar den Maf3stiben der Erfahrung entzieht, aber deshalb nicht nichts ist«.4>
Waldenfels nennt diesen Zustand liminale Fremdheit.

Ich verstehe liminale Fremdheit in Bezug auf NDiayes Roman Trois femmes
puissantes in dem Sinne, als dass sich die Hauptfiguren der drei Erzahlungen
auf einer Schwelle befinden, in einem liminalen Ubergangsraum, der durch
eine unauflosbare Fremdheit geprigt ist. Die Aushandlung und der Versuch
der Neupositionierungen finden in der psychischen Innenwelt der Figuren
statt und zwar zwischen dem >scheinbar< Bekannten und dem Unbekannten,
das trotz aller Bemithungen nicht ergriindet werden kann. Das Fremde ent-
zieht sich den >Maf3stiben der Erfahrungs, doch es dringt in die Erfahrungs-
welt der Hauptfiguren ein, die versuchen, das Fremde zu ergriinden, indem

453 Vgl. Foucault, »Andere Rdumex, in: Karlheinz Barck, Aisthesis, 1992, S. 41f.
454 Vgl. Waldenfels, »Fremdheitsschwellen«, in: Achilles, Liminale Anthropologien, 2012, S. 27.

243

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2. Teil

sie es stindig mit den gemachten Erfahrungen abgleichen wollen. Dieser
Abgleich findet seinen Ausdruck in der unkontrollierbaren Vermischung von
Vergangenheit und Gegenwart und das Resultat dieser liminalen Fremdheit
sind eine dauerhafte Beunruhigung und Infragestellung und die schon mehr-
fach genannten Leerstellen, die Asibong als blankness bezeichnet und die er
falschlicherweise als die Abwendung NDiayes von ihrer race interpretiert.

Doch es geht vielmehr darum, dass trotz aller Bemiithungen die afrika-
nisch-senegalesischen Konzepte nicht ergriindet werden konnen. So ldsst
sich beispielsweise fiir Norah das Verhalten des Vaters nicht allein durch
Beobachtung erkldren. Es bedarf Erlduterungen fiir das opulente Mahl, das
riesige Haus, den seltsamen Umgang mit den Zwillingstdchtern, mit denen
der Vater nicht spricht, genau so wie er auch nie mit Norah gesprochen hat.
Erlauterungen erfordern auch die im Gegensatz zu seiner Schweigsamkeit
stehende Sprachgewandtheit, sein exquisiter Kleidungsstil, seine elegante Er-
scheinungsform und noch viele Details mehr. All diese Elemente kénnten
- von der Autorin NDiaye unbeabsichtigt und deshalb auf sehr indirektem
Wege - auf das kulturelle Konzept von jom bezogen werden, wie Léopold
Sédar Senghor es in seinen Texten dargestellt hat.

Das opulente Mahl und die vielen Réume im Haus konnten auf die Facette
teranga verweisen; diese besondere Form der Gastfreundschaft und der Grof3-
ziigigkeit, die wiederum mit wérsék einhergeht, dem Wohlstand. Das Verber-
gen von Gefiihlsregungen und Zirtlichkeiten bzw. Hinwendung zu seinen
kleinen T6chtern konnte auf die Facette kersa, die Zuriickhaltung, verweisen.
Sprachgewandtheit und elegante Erscheinungsform sind Teile der Facetten
laf, namlich der Schonheit, und tegin, der Gewandtheit in Benehmen und
Sprache, um hier nur einige der Details aufzufithren. Das kulturelle Konzept
jom durchdringt alle Lebensbereiche in der senegalesischen Gesellschaft, wie
aus der Perspektive der ethnocritique anhand der Texte von Mariama B3,
Fatou Diome und Ken Bugul belegt werden kann, wobei die Autorinnen die
mangelnde Auseinandersetzung mit diesem traditionellen Konzept kritisieren.
Das Leid ihrer Figuren ruft zur dringenden Erneuerung kultureller und narra-
tiver Konzepte wie jom auf.

Im Fall von Marie NDiaye wird deutlich, dass diese mangelnde Ausein-
andersetzung mit traditionellen Konzepten auch die Nachkommenschaft be-
triftt, die in Europa sozialisiert ist, von der aber ein Elternteil aus dem Senegal
stammt. Fiir diese riickt die Problematisierung traditioneller senegalesischer
Konzepte in unerreichbare Ferne, da sie keinerlei Zugang dazu erhalten.
Ubrig bleibt eine seltsame Fremdheit, >die aber nicht nichts is¢, sondern
im Fall der literarischen Auseinandersetzung ein besonderes Leid in der

244

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit »afrikanischer Oberflache«

Weltwahrnehmung der Figuren offenbart, die keine Moglichkeit haben, diese
Fremdheit zu erkunden.

Und so steht Afrika aus einer eurozentrischen Perspektive in NDiayes
Roman Trois femmes puissantes einerseits symbolhaft fiir eine fabelhafte und
exotische Welt des Bosen, des Guten, des Naturhaften, des Geheimnisvollen
und des Unbewussten.*>> Andererseits offenbart sich in jhrem Werk, so auch
Asibong, eine komplexe emotionale Weltwahrnehmung, die eine Fremdheit
beinhaltet, die durch Leerstellen (blankness) charakterisiert ist, welche nicht
gefiillt werden konnen:

Complex emotional stories such as Rudy’s and Norah’s cannot adequately be
summed up by marketing machines, television interviews, or in soundbites
about >strength« or puissance: this is psychic life - and relationality - beyond
the deadness of the idée regue. It is a pity that their fragile, nuanced strangeness
was largely drowned out by the commercialized platitudes which accompanied
the Khady-dominated entrance of Trois femmes puissantes into the world. [...] the
challenge for almost all of NDiaye’s theatrical characters — and indeed for NDiaye’s
theatre itself — will be to effect cathartic returns of the blankly buried past with a
revolutionary force capable of refusing the machinations of capitalism, spectacular-
ization and exoticizing enslavement.*¢

455 »Lemma: >Afrikac<, in: Butzer und Jacob, Metzler Lexikon literarischer Symbole, 2012, S. 10.
456 Asibong, Marie NDiaye. Blankness and Recognition, 2013, S.108.

245

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2028, 05:59:08.



https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)
	2.1.1 Die Funktionen von Gorgui in Un chant écarlate
	2.1.2 Die histoire und der discours von Un chant écarlate
	2.1.3 Gorguis Tod
	2.1.4 Wer ist Gorgui [góor gi]?
	2.1.5 Gorgui in Bezug zu jom, dignité und honneur
	2.1.5 Systematisierung der Begriffe jom, dignité, honneur

	2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)
	2.2.1 Die Eroberung von jom in Le ventre de l’Atlantique
	2.2.2 Chaque miette de vie doit servir pour conquérir la dignité !
	2.2.3 Immigration ohne Emigration
	2.2.4 Der Homme de Barbès. Migration und die Frage nach wërsëk und teranga
	2.2.5 Die schöne Sankèle – Frauen im Konflikt mit kersa und muñ
	2.2.6 Der Lehrer Ndétare, die Bildung und das Konzept tegin
	2.2.7 Jom, der Atlantik und der Selbstmord

	2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)
	2.3.1 Der Forschungsstand zu Ken Bugul und zum Roman Le Baobab fou
	2.3.2 Die Romanhandlung und der Diskurs
	2.3.3 Der Baobab als embrayeur culturel
	2.3.4 Die Griots und ihre besondere Beziehung zum Baobab
	2.3.5 Die Fesseln des Baobabs
	2.3.6 Sprechen, Schweigen und jom
	2.3.7 Die hoffnungslose Unerreichbarkeit von jom

	2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹
	2.4.1 Histoire und discours des Romans Trois femmes puissantes (2009)
	2.4.2 Bäume und Vögel als embrayeurs culturels
	2.4.3 Namen und ihre Verweisfunktion auf dignité
	2.4.4 Die Schuld und das Schweigen
	2.4.5 Die Fremdheit Afrikas und kultureller Konzepte wie jom


