
2. Teil

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

In den 1980er-Jahren war das bedeutendste Ereignis in den afrikanischen
Literaturen »l’arrivée des femmes à l’écriture«.1 Senegalesische Schriftstellerin‐
nen wie Aminata Sow Fall, Nafissatou Diallo und Mariama Bâ betraten die
Bühne der frankophonen afrikanischen Literatur.2 Mariama Bâ, »l’une des
pionnières de la littérature sénégalaise«3, wurde 1929 in Dakar geboren und
starb dort an Krebs im Jahr 1981. Als Mariama erst vier Jahre alt ist, verliert sie
ihre Mutter und wird von ihrer Großmutter mütterlicherseits, Coumba Diaw
Dior, großgezogen, die eine Nachkommin der königlichen Linie der »Kër
Matiangaye« ist und der senegalesischen Muslimbruderschaft der Tijaniyya
angehört.4 Die Großmutter ist fest in der traditionellen Kultur verankert
und es ist ihrem Vater zu verdanken, einem aufgeschlossenen Politiker, dass
Mariama die französische Schule besuchen darf.5 Sie erzielt hervorragende
schulische Leistungen und wird Lehrerin. Diesen Beruf übt sie zwölf Jahre
lang aus, bevor sie beginnt, in der Schulverwaltung zu arbeiten. Mariama Bâ

1 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 36.

2 Vgl. ebd.
3 Vgl. Association française du féminisme: associationfrancaisedufeminisme.fr/2020/10/20/

une-si-longue-lettre-mariama-ba/ (05.06.2024).
4 Mame Coumba Ndiaye ist die dritte und letzte Tochter von Mariama Bâ aus ihrer ersten Ehe

mit Bassirou Ndiaye. Für die Untersuchung des Narrationskonzepts jom ist interessant, wie
Mame Coumba Ndiaye die Genealogie ihrer Mutter darstellt, die in direkter Abstammungs‐
linie zu einer ehemaligen senegalesischen Königsfamilie steht und zwar über die weibliche
Linie ihrer Mutter und Großmutter. Ndiayes Hinweis auf eine aristokratische Abstammung
wird im Fazit, Kapitel 3.2.1, »Paratext zu Mariama Bâs Werk«, erneut aufgegriffen und
vertieft. Mame Coumba Ndiaye schreibt über die Großmutter Yaye Coumba: »De cette
grand-mère disparue, Mariama Bâ ne pouvait encore parler sans émotion: ›Coumba Diaw
Dior ! Diop Mao ! Femme lionne. Générosité de cœur. Diom et N’Gor.‹ [...] [Elle] appartenait
à une lignée royale, l’une des plus grandes familles de ›Kër Matiangaye‹ exaltée par les griots
attitrés de Ndande. Elle en avait l’allure fière et solennelle, la noblesse de caractère, le sens
poussé de l’honneur qui préférait la mort au déshonneur.« [Fußnote zu Diom et N’Gor:
»d’après la définition de Mariama Bâ, le mépris de tout ce qui n’est pas qualité. Ngor : sens
aigu de la dignité«] Vgl. Mame Coumba Ndiaye, Mariama Bâ ou les allés d’un destin, Dakar:
Les Nouvelles Éditions Africaines, 2007, S. 19f.

5 Mariama Bâs Vater, Amadou Bâ (genannt Doudou Bâ Gnélé), kämpfte im Ersten Weltkrieg
als ehemaliger senegalesischer Schütze für Frankreich, war Minister für Gesundheit und
Bevölkerung und Gründer der Zeitschrift L’informateur Dakarois. Vgl. Ndiaye, Mariama Bâ
ou les allés d’un destin, 2007, S. 16f. und S. 228.

71

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist Mutter von neun Kindern und war insgesamt drei Mal verheiratet.6 Auch
von ihrem dritten Ehemann, dem Abgeordneten und Minister Obèye Diop,
lässt sie sich scheiden und engagiert sich in verschiedenen Organisationen,
die sich für Bildung und Frauenrechte einsetzen. 1980 erhält sie den Noma-
Preis7 für ihren Roman Une si longue lettre (dt. Ein so langer Brief). Kurz
vor der Veröffentlichung ihres zweiten Romans Un chant écarlate (dt. Der
scharlachrote Gesang) stirbt Mariama Bâ im Jahr 1981.8

Trotz dieser extrem begrenzten Anzahl von Texten fand das Werk von
Mariama Bâ ein enormes Echo. Vor allem ihr erster Roman erregte große
Aufmerksamkeit: »Just a few years after it was first published, in 1979, Maria‐
ma Bâ’s novel Une si longue lettre (engl. So Long a Letter) existed in more
than half a dozen translations, including English, German, Japanese, and
Norwegian.«9 Thematisch wagt es die Autorin vor allem in Une si longue
lettre, mehrere für die senegalesische Gesellschaft kontroverse Themen zu dis‐
kutieren, nämlich Polygamie, Bildung und die Rolle der Frau, den Zugang zu
Verhütungsmitteln und die Konfrontation zwischen Tradition und Moderne.10

Im Fokus von Mariama Bâs Roman steht die Kritik an den Lebensumstän‐
den der Frauen im Senegal, was die enthusiastische Aufnahme durch die
westliche Welt Anfang der 1980er-Jahre erklärt. Doch Bâ thematisiert nur
teilweise die zentralen Streitpunkte des damaligen westlichen Feminismus,
der sich für das Wahlrecht der Frauen, die Verbesserung der Arbeitsbedingun‐
gen für Frauen, das Recht auf Bildung für Frauen und Mädchen und die
veränderte Rolle der Frau in der Gesellschaft einsetzte. Diese Art des Femi‐
nismus wurde prinzipiell von afrikanischen Frauen als eine Bewegung der
westlichen kapitalistischen Länder angesehen11. Und so wies Mariama Bâ stets

6 Von 1947 bis 1951 war sie mit Bassirou Ndiaye verheiratet, mit dem sie drei Töchter hat.
Nach der Scheidung heiratet sie 1952 den Arzt Ablaye Ndiaye, mit dem sie eine weitere
Tochter hat. Auch von ihm lässt sie sich scheiden und heiratet 1954 Obèye Diop, mit dem sie
über 20 Jahre lang liiert ist und mit dem sie drei weitere Töchter und einen (behinderten)
Sohn hat. Vgl. Ndiaye, Mariama Bâ ou les allés d’un destin, 2007, S. 19.

7 Der Noma Award for Publishing in Africa wurde von dem japanischen Verleger Shoichi
Noma gestiftet. Von 1980 bis 2009 wurde der Preis jährlich für Bücher verliehen, die von
afrikanischen Verlegern herausgegeben wurden, und war mit 10.000 US-Dollar dotiert.
Mariama Bâ war somit die erste, die den Noma-Preis erhielt, vgl.: www.afrikaroman.de/liter
aturpreise/afrikanische-literaturpreise/noma-award-for-publishing-in-africa/ (22.02.2020).

8 Vgl. Website Africulture: africultures.com/personnes/?no=4015 (21.11.2019).
9 Warner, »How Mariama Bâ Became World Literature«, in: PMLA, 2016, S. 1239.

10 Vgl. Michèle Chossat, Ernaux, Redonnet, Bâ und Ben Jelloun. Le personnage féminin à l’aube
du XXIsiècleème, New York: Lang, 2002, S. 2.

11 Vgl. Adele King, »The Personal and the Political in the Work of Mariama Bâ«, in: Studies in
20th Century Literature, 18, 1994, S. 177–188, S. 178.

2. Teil 

72

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.afrikaroman.de/literaturpreise/afrikanische-literaturpreise/noma-award-for-publishing-in-africa
https://www.afrikaroman.de/literaturpreise/afrikanische-literaturpreise/noma-award-for-publishing-in-africa
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.afrikaroman.de/literaturpreise/afrikanische-literaturpreise/noma-award-for-publishing-in-africa
https://www.afrikaroman.de/literaturpreise/afrikanische-literaturpreise/noma-award-for-publishing-in-africa


die Zuschreibung von sich, eine Feministin zu sein, ebenso wie viele andere
afrikanische Schriftstellerinnen: »Until recently, few African women writers
or intellectuals were willing to embrace feminism; even Mariama Bâ denied
being a feminist.«12 Mariama Bâs Werk behandelt nicht die Themen des
westlichen Feminismus, sondern die Spannungen, die das Leben der senegale‐
sischen Gesellschaft im Allgemeinen und die der senegalesischen Frauen im
Besonderen prägen und die sich aus widersprüchlichen Konzepten ergeben,
wie beispielsweise auf der einen Seite der Bildung an modernen Schulen und
auf der anderen Seite dem Zwang, die Polygamie zu akzeptieren.13

Mariama Bâ thematisiert die Unvereinbarkeit zwischen bestimmten Aspek‐
ten der Moderne und der Tradition. Diese Problematik wird im Roman Une
si longue lettre aus einer weiblichen Perspektive und in Un chant écarlate
aus einer universelleren Perspektive verhandelt, die Männer und Frauen aus
unterschiedlichen Kulturen gleichermaßen umfasst. Vermutlich ist die unzu‐
treffende Schlussfolgerung, dass Mariama Bâ eine Feministin im westlichen
Sinn sei, auf die Tatsache zurückzuführen, dass mit den klassischen literatur‐
wissenschaftlichen Methoden am Text gearbeitet wurde, ohne den besonde‐
ren Gegebenheiten im Senegal einen angemessenen Raum zu bieten, was Aus‐
druck einer eurozentristischen Perspektive ist. Wie schon in der Darlegung
des theoretischen Unterbaus dieser Arbeit thematisiert, bezeichnet Michèle
Chossat dieses methodische Vorgehen als ›Kolonisierung des Textes‹:14 »Selon
Miller et également Spivak, le lecteur et critique doit mettre de côté ses
connaissances et ses préjugés, et surtout arrêter d’appliquer sans limite les
théories occidentales aux études africaines.«15

Mariama Bâ schreibt engagierte Literatur und betont: »la beauté de l’œu‐
vre littéraire africaine est subordonnée au contenu politique«.16 Sie stellt die
politische Funktion des Textes über seinen ästhetischen Wert und bezeichnet
den afrikanischen Schriftsteller als »combattant de libération«17, einen Befrei‐
ungskämpfer, der das Bewusstsein erwecke und die Menschen leite, vor allem
die der untersten sozialen Schichten: »éveilleur de conscience et de guide [...]
surtout des couches sociales les plus défavorisées«.18 Mariama Bâ ist nicht

12 Ebd., S. 178.
13 Vgl. ebd., S. 177.
14 Vgl. Chossat, Ernaux, Redonnet, Bâ und Ben Jelloun, 2002, S. 2.
15 Vgl. ebd., S. 5.
16 Bâ, »La fonction politique des littératures africaines écrites«, in: Azodo, Emerging perspec‐

tives on Mariama Bâ, 2003, S. 405.
17 Ebd.
18 Vgl. ebd., S. 406.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

73

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die einzige, die ihrem Werk eine politische Funktion zuweist – Semujanga
stellt hinsichtlich frankophoner afrikanischer Romane im Allgemein fest: »Le
sujet romanesque devient à la fois l’évolution des sociétés africaines politi‐
quement indépendantes et la recherche des formes littéraires propres à l’uni‐
vers africain.«19 Hinsichtlich der soziopolitischen Relevanz des literarischen
Textes werden im nächsten Unterkapitel die Rezeption, der Inhalt und die
Übersetzung des Romans Un chant écarlate näher betrachtet und über ein im
Text befindliches Wort der Bezug zum kulturellen Konzept jom hergestellt.
Diese literaturethnologische Vorgehensweise in der Perspektive der ethnocriti‐
que bringt eine neue soziopolitische Aussage dieses literarischen Textes zum
Vorschein.

2.1.1 Die Funktionen von Gorgui in Un chant écarlate

Die Literaturwissenschaft konzentrierte sich bei Mariama Bâs Werk vor allem
auf Une si longue lettre, wohingegen der Roman Un chant écarlate nicht die
gleiche Aufmerksamkeit erregte. Es wurde keine Wikipedia-Seite20 für ihn
eingerichtet, er wurde nicht ins Wolof21 übersetzt und im Gegensatz zu ihrem
ersten Roman wurde er nicht von einem französischen Verlag neu aufgelegt.22

János Riesz merkt zu diesen Tatsachen an: »Der Fall Mariama Bâ’s [sic]
gleicht dem einiger anderer AutorInnen, die ihren Nachruhm im wesentlichen
[sic] einem einzigen Werk verdanken, auch wenn sie andere Werke verfasst
haben, die sehr viel weniger erinnert werden oder ganz in Vergessenheit
geraten sind.«23 Dieses mangelnde Interesse an Un chant écarlate ist nicht
zu rechtfertigen, zumal sein zentrales Thema, die Dekolonisierung durch
kulturelle Vermischung und die Auseinandersetzung mit den Gegenstimmen,
die für die Rückwendung hin zu authochthonen afrikanischen Werten plädie‐
ren, ein relevantes Thema im Rahmen der Postkolonialismusdebatte war und

19 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 36.

20 Vgl.: fr.wikipedia.org/wiki/Une_si_longue_lettre (05.06.2024).
21 Mariama Bâ, Bataaxal bu gudde nii, ci tekkim Maam Yunus Jeŋ, Aram Faal, Dakar: Les

Nouvelles Éditions Africaines, 2007. Diese Wolof-Version ist als Hörbuch auf Youtube zu
finden unter: www.youtube.com/watch?v=i0eoxiDd2e4&list=PLHG9hgcZCwsze4RJzGCkB
bWLntH4uy-wg (05.06.2024).

22 Vgl. Mariama Bâ, Une si longue lettre, Neuauflage, Paris: Le Serpent à plumes, Coll. »Mo‐
tif« Nr. 137, 2001.

23 János Riesz, Südlich der Sahara. Afrikanische Literatur in französischer Sprache, Tübingen:
Stauffenburg Verlag, 2013, S. 62.

2. Teil 

74

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=i0eoxiDd2e4&list=PLHG9hgcZCwsze4RJzGCkBbWLntH4uy-wg
https://www.youtube.com/watch?v=i0eoxiDd2e4&list=PLHG9hgcZCwsze4RJzGCkBbWLntH4uy-wg
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=i0eoxiDd2e4&list=PLHG9hgcZCwsze4RJzGCkBbWLntH4uy-wg
https://www.youtube.com/watch?v=i0eoxiDd2e4&list=PLHG9hgcZCwsze4RJzGCkBbWLntH4uy-wg


nach wie vor ist.24 Das Ziel dieser Untersuchung in der Perspektive der ethno‐
critique ist es daher, eine erneuerte wissenschaftliche Lektüre dieses Romans
auszulösen und seine Relevanz für den aktuellen Dekolonisierungsdiskurs
hervorzuheben.

Seit über 40 Jahren war Un chant écarlate nicht mehr auf dem Markt
erhältlich gewesen, zumindest nicht in französischer Sprache.25 Das ist er‐
staunlich, denn die deutsche Version, Der scharlachrote Gesang aus dem Jahr
1982, wird in allen Buchhandlungen in Deutschland angeboten. Es stellt sich
die Frage, womit dieses Ungleichgewicht zusammenhängt und ob der Grund
nur in den ökonomischen Faktoren – Vermarktung und Nachfrage – zu
suchen ist oder er sich im Romantext selbst finden lässt. In der Tat gibt es
auf der Textebene einige Elemente, die für letzteres sprechen. Beispielsweise
unterscheiden sich die jeweiligen Klappentexte grundlegend.

Der Klappentext der französischen Ausgabe stellt die Autorin Mariama Bâ
vor und bedauert ihren frühen Tod. Vom Verlag wurde als Vorwort ein Foto
von Mariama Bâ und ein Gedenkwort eingefügt, in dem auf den ersten, mit
dem Noma-Preis gewürdigten Roman Une si longue lettre verwiesen wird. Im
Vordergrund steht in diesem Text die Trauer um die früh verstorbene Autorin.
Nur sehr oberflächlich wird auf die Geschichte des Romans Un chant écarlate
eingegangen: »C’est sans doute l’histoire d’un amour, mais, au-delà, investigué
avec une sensibilité qui n’enlève rien à l’intelligence, un aspect de la tragédie
de l’aventure humaine [...]«.26

Die deutsche Übersetzung des Romans hat einen zusätzlichen Umschlag
erhalten, mit einem sehr viel umfangreicheren Text, der nur wenige Informa‐
tionen über das Leben und den frühen Tod der Autorin enthält und nicht
als Gedenkwort angelegt ist. Der Umschlagtext thematisiert vor allem den
Inhalt des Romans. Die Schlagworte »Mischehe«, »Ehe-Drama«, das große
»Einfühlungsvermögen«27 der Autorin und diverse Pressestimmen dienen vor
allem der Werbewirksamkeit. Der Umschlagstext verweist außerdem auf das

24 Die Debatte um Fragen für oder gegen die kulturelle Vermischung wurde anfänglich von
den postkolonialen Denkern der Négritude-Bewegung, wie Senghor und Césaire, aber auch
von Fanon, Memmi und Glissant geführt. Vgl. Göttsche, Dunker, Dürbeck, Handbuch
Postkolonialismus und Literatur, 2017.

25 Nach über 40 Jahren wurde am 05.02.2022, während der Redaktion der vorliegenden Unter‐
suchung, der Roman Un chant écarlate von Mariama Bâ neu aufgelegt vom Verlagshaus
Les Prouesses in Forcalquier, Frankreich. Die Neuauflage konnte aber bei der vorliegenden
Untersuchung nicht berücksichtigt werden.

26 Vgl. Mariama Bâ, Un chant écarlate, Dakar: Les Nouvelles Éditions Africaines, 1981, Klap‐
pentext und S. 3.

27 Vgl. Mariama Bâ, Der scharlachrote Gesang, Unterägi (CH-Zug): Europabuch AG, 1982.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

75

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nachwort, das dem Roman hinzugefügt wurde und von der Ethnologin Ulla
Schild, Dozentin für afrikanische Literatur, redigiert wurde.

In Bezug auf den Bereich der Literaturethnologie ist bedeutsam, dass eine
Wissenschaftlerin – eine Ethnologin – damit beauftragt wurde, dem Roman
ergänzende Informationen über die senegalesische Gesellschaft hinzuzufügen
und dies mit der offensichtlichen Absicht, das fiktionale Werk inhaltlich
besser verständlich zu machen. Doch um auch in die literarischen Tiefen
des Werks vorzudringen, fehlt augenscheinlich die literaturwissenschaftliche
Expertise, wie hier gezeigt werden kann. Die am Roman Un chant écarla‐
te vorgenommene Untersuchungsmethode der ethnocritique führt somit un‐
mittelbar vor Augen, welchen Mehrwert eine literaturethnologische Herange‐
hensweise bietet.

Neben den textlichen Ergänzungen (Umschlagtext und ethnologisches
Nachwort von Ulla Schild) wurde von der Übersetzerin Irmgard Rathke auch
der Originaltext verändert, was das Lesen und Verstehen des Textes weiter
deutlich vereinfacht. Die Ergänzungen und Modifikationen verändern das
Werk so umfassend und weit über eine reine Übersetzung hinaus, dass das
Resultat ein quasi eigenständiger neuer Roman ist. Dieser gewinnt zwar einer‐
seits dadurch, dass seine Rezeption auf dem europäischen Markt erleichtert
wird, er verliert aber andererseits auch in Bezug auf seine Originalität.

Die Veränderungen im Text betreffen hauptsächlich eine der Schreibtech‐
niken, die Mariama Bâ – wie andere frankophone afrikanische Autorinnen
– anwendet, nämlich die Einbettung von Wörtern der Sprache Wolof, der
senegalesischen Lingua franca.28 Die Vermischung literarischer Techniken des
Romans westlicher Prägung mit den Genres der Erzählungen aus der münd‐
lichen afrikanischen Tradition ist eines der emanzipatorischen Kennzeichen
der frankophonen Literaturen.29 Selbstverständlich kann alleine das Einstreu‐
en von Wolof-Wörtern in den Text noch nicht als Beleg, sondern höchstens
als ein Element der mündlichen Tradition gelten; es verweist aber dennoch
auf eine Vermischung literarischer Techniken.

Für meine literaturethnologische Untersuchung besonders relevant ist in
Mariama Bâs Roman das Wort Gorgui, das bislang von der Literaturkritik
und -wissenschaft unberücksichtigt geblieben ist. Ich werde zeigen, dass
die semantischen Ebenen des Vornamens Gorgui literarische Funktionen

28 Anna M. Diagne, Sascha Kesseler, Christian Meyer, Communication Wolof et société
sénégalaise, Paris: L’Harmattan, 2011, S. 15.

29 Vgl. Semujanga, »Qu’est-ce que la francophonie?«, in: Ndiaye, Introduction aux littératures
francophones, 2004, Abschn. 37.

2. Teil 

76

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beinhalten, die konstitutiv für die Kernaussage des Romans sind, nämlich
die Befürwortung einer zukunftsweisenden kulturellen Vermischung. Bisher
kamen literaturwissenschaftliche Untersuchungen des Romans einstimmig
zum Schluss, dass Mariama Bâ gegen die kulturelle Vermischung gewesen
sei, was mit der literaturethnologischen Untersuchung mithilfe der Methode
der ethnocritique widerlegt werden kann. Auch wenn es stimmt, dass der
Tod Gorguis durch die Hand der eigenen Mutter ein tragisches Ende des
Romans darstellt, verkörpert diese Figur die Utopie einer vermischten und
damit vereinten Zivilisation, deren Verwirklichung daran scheitert, dass es
den Schlüsselfiguren an Mut und Engagement für eine gemeinsame Zukunft
fehlt.

Der Roman Un chant écarlate ist ein engagierter Text, mit dem Mariama
Bâ einen Appell an die Menschheit richtet, sich für die Verwirklichung der
Utopie einer kulturellen Durchmischung einzusetzen. Gorgui steht in direkter
Verbindung zum Wortfeld jom und lässt sich in das senegalesische Narrations‐
konzept problemlos einfügen. Im Folgenden lege ich zuerst die inhaltliche
histoire dar, gehe sodann auf den discours, die Erzähltechniken des Romans
ein. Anschließend werden die Begriffe Gorgui und jom, dignité und honneur
erläutert und in Bezug zum narrativen Diskurs und der außertextuellen Wirk‐
lichkeit gebracht, um ihre konstitutive Funktion für den Roman herauszuar‐
beiten.

2.1.2 Die histoire und der discours von Un chant écarlate

Die erzählte Zeit des Romans Un chant écarlate lässt sich im historischen
Zeitraum des jungen Postkolonialismus ansiedeln, einige Jahre nach der 1960
stattgefundenen senegalesischen Unabhängigkeit, im Laufe des Jahres 1968.30

Die Orte, an denen die Handlung stattfindet, sind die zwei Hauptstädte Dakar
und Paris. Der dunkelhäutige31 Senegalese Ousmane und die hellhäutige

30 Vgl. Mariama Bâ, Un chant écarlate, Dakar: Les Nouvelles Éditions Africaines, 1981, S. 63.
Nachfolgende Zitate aus dem Roman werden im Folgenden direkt im Text als CE (Chant
Ecarlate) plus Seitenzahl angegeben.

31 Der Verweis auf die Hautfarbe wird auch im Roman thematisiert (über 52 Hinweise auf die
Hautfarbe), weshalb dieses Detail auch hier hervorgehoben wird. Ein Beispiel für die Rele‐
vanz der Hautfarbe im Roman ist das Zitat, das auf das Kind Gorgui verweist: »›Ni noir!
Ni clair!‹ Une violente vague de rancœur la submergea [la belle-mère] – Le ›Gnouloule
Khessoule !‹ [weder schwarz noch weiß] n’a pas de place dans ce monde«. Bâ, Un chant
écarlate, 1981, S. 244.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

77

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Französin Mireille besuchen dasselbe Gymnasium in Dakar und verlieben
sich ineinander. Mireilles Vater ist als Diplomat im Dienst des Ministeriums
in Dakar stationiert32 und Ousmanes Vater ist ein Invalide aus dem Zweiten
Weltkrieg, an dem er als »tirailleur sénégalais«33 teilgenommen hat. Gegen
den Willen ihrer Familien, die sich eine kulturelle Vermischung nicht vorstel‐
len können, heiraten die beiden jungen Erwachsenen in Frankreich; zuerst in
der Moschee von Jussieu und später auf dem Standesamt in Paris.

Nach der Hochzeit beschließt das Paar, im Senegal zu leben. Dort versucht
Mireille, sich in die senegalesische Gesellschaft zu integrieren. Ihre Eltern
haben den Kontakt zu ihr abgebrochen, denn sie lehnen die Ehe ihrer Tochter
ab und verweigern jegliche Unterstützung. Doch auch vonseiten der senega‐
lesischen Gesellschaft erfährt das junge Paar starken Gegenwind, vor allem
von Ousmanes Mutter, Yaye Khady, für die eine weiße Schwiegertochter völlig
wertlos ist. Yaye Khady setzt alles daran, nicht nur Mireilles Integration in
ihre Familie zu untergraben, sondern auch Ousmane auf subtile Weise dazu
zu bringen, die Liebesbeziehung, die er mit der Senegalesin Ouleymatou
unterhalten hatte, wieder aufzunehmen.

Nach der Geburt ihres ersten Kindes sieht sich Mireille mit der Tatsache
konfrontiert, dass Ousmane auch mit Ouleymatou wieder eine Beziehung
begonnen und sogar ein Kind mit ihr hat. Im weiteren Verlauf der Geschichte
vernachlässigt Ousmane seine französische Frau zugunsten der Senegalesin.
Da Mireilles Verbindung zu ihrer Familie abgebrochen ist, fühlt sie sich
isoliert und muss feststellen, dass ihr Traum von einer gelungenen kulturellen
Vermischung zerbrochen ist. In einem Zustand der Verzweiflung vergiftet sie
ihr gemeinsames Kind und verletzt Ousmane mit einem Messer, bevor sie
schließlich von der Polizei festgenommen wird.

Der narrative Diskurs des Romans ist so aufgebaut, dass ein heterodiegeti‐
scher Erzähler die Geschichte aus einer extradiegetischen Position erzählt,
womit die Leserschaft Informationen über die psychischen Dispositionen und
intellektuellen Überzeugungen aller Figuren erhält, sowohl der französischen
als auch der senegalesischen. Eine variable Fokalisierung ermöglicht Einblicke
in die intimsten Überlegungen hauptsächlich von Ousmanes Mutter (Yaye
Khady) und Mireilles Vater (Jean de la Vallée), aber auch von Ousmane und
Mireille.

32 »[...] diplomate des services de la Primature«. Vgl. ebd., S. 23.
33 Fußnote (6) zum Begriff »tirailleurs sénégalais«: »Soldats recrutés non seulement au Séné‐

gal mais dans les diverses territoires de l’ex A.O.F.« Vgl. ebd., S. 11.

2. Teil 

78

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Eine besondere, subjektive Perspektive entsteht durch den in den narrati‐
ven Text eingeschobenen epistolaren Teil von neun Briefen, die die beiden
Liebenden während einiger Jahre untereinander austauschen. Darunter fin‐
den sich auch zwei Briefe, die sie an ihre Eltern schreiben, um sie über
die geplante Hochzeit zu informieren.34 Der epistolare Teil hebt sich vom
Rest der Erzählung ab und der so entstehende abgegrenzte Raum der jungen
Liebenden spiegelt sowohl ihre Komplizenschaft als auch ihre Distanzierung
von den eigenen Eltern wider. Sowohl Ousmanes als auch Mireilles Eltern
erfahren von der Heirat nicht in einem persönlichen Gespräch mit ihren Kin‐
dern, sondern durch die Briefe, die sie von ihnen erhalten. Diese auffallende
Distanz zwischen den Generationen spiegelt in gewisser Weise die realhistori‐
sche Begebenheit der Studierendenrevolten des Jahres 1968 wider, die von den
Visionen einer Loslösung von traditionellen Sitten und Gebräuchen und einer
Erneuerung der soziopolitischen Realitäten motiviert waren.

Der Roman ist in französischer Sprache gehalten mit vielzähligen Wolof-
sprachigen Einsprengseln. Mariama Bâ gehört der Volksgruppe der Peulh an
und ihre Muttersprache ist Pulaar,35 doch sie integriert keine Pulaar- sondern
Wolof-Wörter in ihren Roman. Der Grund dafür ist – das gilt für andere sene‐
galesische Autorinnen ebenfalls –, dass die meisten Senegalesen Wolof verste‐
hen: »Wolof is the native language of about four [...]to four and a half million
people [...] in Senegal, where it is the most widely spoken language and the
main inter-ethnic lingua franca.«36 Die Autorin verwendet drei Techniken,
um die Wolof-Wörter in den Text zu integrieren: Eine gewisse Anzahl von
Wörtern werden ohne Erklärung oder Übersetzung in den Fließtext eingefügt
(z.B. Marabout, talibés [CE, 11] etc.), andere Wörter werden im Text direkt
übersetzt, wie zum Beispiel: »Guedié Waye! La mer hein!« (CE, 74), doch
der Großteil der Wolof-Wörter wird durch eingefügte Fußnoten übersetzt und
teilweise erklärt (insgesamt 82 Fußnoten37).

Wie Moura betont, zählt die Inklusion von Wolof-Wörtern in den litera‐
rischen Text zu den Strategien afrikanischer Schriftsteller, um die durch
das französische Schulsystem erlernten Schreibtechniken abzulegen bzw. zu

34 Vgl. Bâ, Un chant écarlate, 1981, S. 54, 63ff., 67, 76f., 98 (Brief von Ousmane an seinen Vater),
115 (Brief von Mireille an ihre Eltern).

35 Variationen: Fulbe, Fulh, Fulbe oder Fulani (die Sprache bzw.: Pulaar oder Fular), vgl. Ency‐
clopædia Universalis: www.universalis.fr/encyclopedie/peuls-fulbe-fulanis/ (02.12.2019).

36 Cheikh Anta Babou und Michele Loporcaro, »Noun classes and grammatical gender in
Wolof«, in: Journal of African Languages and Linguistics, 37, 1, 2016, S. 1–57, S. 3.

37 Jean-Marc Moura zählt nur 54, was nicht korrekt ist. Vgl. Moura, Littératures francophones
et théorie postcoloniale, 1999, S. 111.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

79

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.universalis.fr/encyclopedie/peuls-fulbe-fulanis
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.universalis.fr/encyclopedie/peuls-fulbe-fulanis


erweitern. Diese erlernten Techniken sollten ursprünglich dazu dienen, die
großen Werke der französischen Literatur zu imitieren. Aber die reine Nach‐
ahmung ermöglichte den frankophonen Autorinnen nicht, ihre mehrsprachi‐
ge Realität abzubilden.38 Moura stellt weiterhin fest, dass der Schreibstil von
Mariama Bâ erklärend sei, so wie das für einen Essay oder ein Lehrwerk
gilt.39 Dieser informierende Schreibstil umfasst ebenfalls Wolof-Wörter, die
hier dazu dienten, der Leserschaft den senegalesischen Kontext und den Hin‐
tergrund der Geschichte näherzubringen. Laut Moura dient die Verwendung
fremdsprachlicher Wörter in einem französischsprachigen Kontext dazu, den
bisher geltenden Exotismus abzulehnen: »Il ne s’agit plus de réduire une
culture à l’étrangeté décorative mais d’engager sur le chemin de ce qui la
constitue spécifiquement.«40

Wie bereits erwähnt, integriert Mariama Bâ eine große Anzahl von Wo‐
lof-Wörtern in ihren Roman und übersetzt bzw. erläutert viele davon in
insgesamt 82 Fußnoten. Bei der Suche nach inhaltlichen Unterschieden der
französischen und deutschen Ausgabe wurde deutlich, dass die deutsche
Übersetzung des Romans, Der scharlachrote Gesang, nur 76 Fußnoten enthält
– also sechs weniger als das französische Original.

Anders als man vermuten könnte, erhält die deutschsprachige Leserin je‐
doch mehr Erklärungen als die französischsprachige. Der Grund dafür liegt
darin, dass die Übersetzerin Irmgard Rathke viele der ursprünglichen Fußno‐
ten entfernt und die im französischen Original enthaltenen Wolof-Wörter
direkt im Text übersetzt hat. Ein Beispiel ist das Wort kharit41 (xarit)42, das
durch das deutsche Wort ›Freund‹43 ersetzt wurde, was die Fußnote überflüs‐
sig macht. Die Übersetzerin hat die auf diese Weise überflüssig gewordenen
Fußnoten nicht entfernt, sondern verwendet, um Wolof-Wörter zu erklären,
die im französischen Original von der Autorin nicht übersetzt oder erläutert
worden waren. Beispiele sind die Wörter Marabout und talibés (CE, 11), die in
der Originalversion nicht erklärt werden, in der deutschen Übersetzung aber
durch Fußnoten kommentiert werden:

Marabu: Moslem, der wegen seiner Weisheit und perfekten Kenntnis des Koran
respektiert und konsultiert wird und häufig Lehrer einer Koranschule ist. Oft aber

38 Vgl. ebd., S. 108.
39 Vgl. ebd., S. 111.
40 Vgl. ebd., S. 114.
41 Die Fußnote lautet hier: »(4) Moitié, ami«. Bâ, Un chant écarlate, 1981, S. 20.
42 Offizielle Orthografie des Wolof nach dem Centre de linguistique appliquée de Dakar

(CLAD).
43 Bâ, Der scharlachrote Gesang, 1982, S. 24.

2. Teil 

80

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch im Sinne des »heiligen Mannes«, der wegen seiner magischen Kräfte als Seher
und Heiler um Rat gefragt wird. (Anmerkung des Übersetzters)44

Talibé: Koranschüler.45

Irmgard Rathkes Verfahren hat zur Folge, dass die deutsche Übersetzung von
Un chant écarlate 23 Erklärungen mehr enthält als das französische Original.
Neben diesen zusätzlichen Erläuterungen gibt das Nachwort der Ethnologin
Ulla Schild einen Überblick über das Leben und das literarische Werk von
Mariama Bâ, die Polygamie im Senegal, die muslimische Religion, die Rollen
von Mann und Frau in der senegalesischen Gesellschaft, die verschiedenen
ethnischen Gruppen mit ihren geografischen Lebensräumen und Bräuchen,
die Bedeutung der Genealogie und des Kastensystems, die Rolle des Griots
in der senegalesischen Gesellschaft, die Geschichte der Islamisierung und
schließlich die soziopolitischen Überzeugungen von Mariama Bâ.

Am Ende des Nachworts interpretiert die Ethnologin Ulla Schild den Ro‐
man Der scharlachrote Gesang wie folgt:

Mit anderen Worten, eine glückliche Ehe, die Verbindung zweier Kulturen zu einer
neuen Einheit wird erst dann möglich sein, wenn die beteiligten Kulturen in ihrer
Struktur zerstört sind. Mariama Bâ ist weder Rassistin noch Traditionalistin. Sie
sieht ihre Gesellschaft durchaus kritisch und steht für Wandel ein, aber es muß
ein Wandel sein, der aus der Gesellschaft selbst kommt und ihr nicht von außen
aufgezwungen wird.46

Diese Interpretation von Ulla Schild ist nicht das Ergebnis einer Textanaly‐
se aus der Perspektive der ethnocritique, die u.a. Fremdsprachenkenntnisse
(Französisch, Wolof ) voraussetzt. Es wird nicht einmal erkenntlich, ob Schild
für ihre Untersuchung das französische Original oder die deutsche Über‐
setzung verwendet hat. Scheinbar hat die Ethnologin weniger die literarische
Form und die sprachliche Ebene im Blick gehabt, als dass sie vorrangig den
Inhalt der Geschichte des Romans Der scharlachrote Gesang in direkten Bezug
zu ethnologischem Wissen gebracht hat. Abgesehen von dieser kritischen
Feststellung bietet der von ihr und der Übersetzerin geleistete Beitrag zum
Roman einer deutschsprachigen Leserschaft zweifelsohne wesentlich tiefere
Einblicke in die senegalesische Gesellschaft und Mariama Bâs soziopolitische
Überzeugungen als die französische Originalversion.

Dies lässt sich belegen mit der von Almut Seiler-Dietrich redigierten
Zusammenfassung des französischsprachigen Romans: »Ihr [Mariama Bâs]

44 Ebd., S. 13.
45 Ebd., S. 14.
46 Ebd., S. 285.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

81

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zweites Buch Le chant écarlate widerlegt am Beispiel einer Ehe zwischen
einem Senegalesen und einer Französin Senghors These von der ›Misch‐
lingszivilisation‹«.47 Seiler-Dietrichs Schlussfolgerung, dass Mariama Bâ die
senghorsche Theorie widerlege, ist eine reduktionistische Behauptung, wie
ich durch die erneuerte Lektüre des Textes zeigen werde. Wie schon zuvor
bereits angeführt, sprach Mariama Bâ sich für die kulturelle Vermischung
und gegenseitige Befruchtung aus und folgte dabei der Philosophie Senghors,
die Mabana wie folgt zusammenfasst: »L’humanisme de Senghor consiste à
affirmer la complémentarité des cultures et des civilisations – en d’autres
termes, le métissage culturel.«48 Die Figur, die diese kulturelle Vermischung
im Roman verkörpert, ist Gorgui.

2.1.3 Gorguis Tod

Gorgui ist der Name des Sohnes von Ousmane und Mireille. Er taucht erst
gegen Ende des Romans49 auf und einige Seiten später schon wird ihm sein
Leben auf grausame Weise durch die Hand seiner eigenen Mutter genommen,
die ihn vergiftet. Der Kindsmord an Gorgui wird in der Literaturwissenschaft
ausführlich erwähnt und als Synonym für das Scheitern der kulturellen Ver‐
mischung interpretiert. Wie Seiler-Dietrich stellt auch Azodo am Ende ihrer
Analyse und Interpretation von Un Chant écarlate fest: »Killing of Gorgui, the
half-caste, is an acceptance that there will never be a meeting point between
two divergent cultures«.50 Azodo vergleicht die Figur Mireille mit Medea,
räumt aber im selben Moment ein, dass der Vergleich von Bâs Roman mit der
griechischen Mythologie inkohärent und teilweise widersprüchlich sei:

Mireille might have returned home to France, had there not existed this indelible
mark of her fruitless search for love in Africa, in the guise of her infant métisse of
a son, Gorgui. Medea also killed, in her case, her two-year old son and goes off to
try a new marital adventure. But, where would Mireille go? Myth is certainly not
the reality of postcolonial Africa. But, Bâ criticizes patriarchal societies and their

47 Almut Seiler-Dietrich, Lemma: »Literaturen Afrikas, Die französischsprachige Literatur
Westafrikas«, in: Munzinger Online/KLfG – Kritisches Lexikon zur fremdsprachigen Gegen‐
wartsliteratur: www.munzinger.de/document/18000009031 (heruntergeladen von der
Zentralbibliothek Zürich am 28.08.2019).

48 Kahiudi Claver Mabana, »Léopold Sédar Senghor und die Zivilisation des Universellen«, in:
Diogenes, 3, 235–236, 2011, S. 3–13, S. 5.

49 Der Name Gorgui wird zum ersten Mal im fünften Kapitel auf Seite 187 erwähnt. Der
Roman umfasst insgesamt 250 Seiten. Vgl. Bâ, Un chant écarlate, 1981.

50 Azodo, Emerging perspectives on Mariama Bâ, 2003, S. 245.

2. Teil 

82

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.munzinger.de/document/18000009031
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.munzinger.de/document/18000009031


arrogance. She mourns and laments the death of so many murdered children across
racial boundaries.51

Diese Interpretation des Romans scheint eher Azodos Erwartungen zu ent‐
sprechen, als dass sie den Inhalt der Geschichte widerspiegelt. Ist es wahr,
dass Mireille ihren Sohn tötet, weil ihre Suche nach Liebe in Afrika erfolglos
geblieben ist? Ist es nicht vielmehr so, dass Mireille ihre Liebe in Afrika
gefunden hat, aber die senegalesische Gesellschaft, vor allem Ousmanes Mut‐
ter Yaye Khady, sich dagegen sperrt, eine weiße bzw. europäische Frau als
Schwiegertochter zu akzeptieren? Der innere Dialog, den Yaye Khady nachts
mit sich selbst führt und der ihr den Schlaf raubt, verdeutlicht die Gründe
dafür:

Assurément, affirme-t-elle, un des sommets de la vie d’une femme est dans le choix
d’une belle-fille [...] Une blanche n’enrichit pas une famille [...] A-t-on jamais vu une
blanche piler le mil, porter des bassines d’eau ? [...] Son mari reste sa propriété. (CE,
112)

Man erwartet von einer Schwiegertochter, dass sie bei den körperlich anstren‐
genden Hausarbeiten hilft und dadurch die Schwiegermutter unterstützt und
letztendlich auch ersetzt: »Elle méritait une prompte relève. Beaucoup de
femmes de son âge, à cause de la présence de leur belle-fille, n’avaient plus que
le souci de se laisser vivre agréablement« (CE, 112f.).

Anders als von Azodo behauptet, kritisiert Mariama Bâ in diesem Roman
weniger die patriarchalische Gesellschaft, als vielmehr die enorme Macht und
den großen Einfluss, den Frauen auf die nachfolgende weibliche Generation
ausüben. Gueye erläutert, dass die schädlichen Handlungen der Schwieger‐
mutter Yaye Khady auf ihren Vorurteilen gegenüber Mireille begründet seien:

En plus de ses irruptions intempestives dans le foyer de Mireille, elle participe
activement au second mariage de son fils. Une toubab [Européen ou blanc en
français du Sénégal] n’étant pas une vraie bru à ses yeux, Yaye Khady cherche une
autre bru capable de satisfaire ses exigences de belle-mère africaine.52

Yaye Khady setzt alle Hebel in Bewegung, um ihren Wunsch nach einer sene‐
galesischen Schwiegertochter zu erfüllen, zum Nachteil von Mireille. Doch
Mireille ist nicht die einzige weibliche Figur im Werk von Mariama Bâ, die
durch den schädlichen Einfluss anderer Frauen an der eigenen Entwicklung
und Emanzipation gehindert wird, wie Guèye feststellt: »[...] ces personnages

51 Ebd., S. xxi.
52 Médoune Guèye, »La Question du féminisme chez Mariama Bâ et Aminata Sow Fall«, in:

The French Review, 72, 2, 1998, S. 308–319, S. 311.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

83

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


agissent à l’encontre des intérêts et de l’emancipation d’autres femmes pour
des raisons strictement personnelles et égoïstes.«53

Die Liebe zwischen Mireille und Ousmane kann den kulturellen Anforde‐
rungen, die die senegalesische Gesellschaft an sie stellt, nicht gerecht werden.
Und damit verfolgt der von Mireille verübte Mord an Gorgui nicht den
Zweck, sich aus Rache des Sohnes zu entledigen, wie das bei Medea der
Fall ist, mit der Azodo die Figur Mireille vergleicht. Vielmehr drückt die
grausame Tat Mireilles völlige Desillusionierung in Bezug auf ihr Engagement
aus, die französische und senegalesische Kultur zu vereinen. Sie sieht sich
konfrontiert mit zwei undurchlässigen und unvereinbaren Kulturen, die für
den gemeinsamen Sohn Gorgui nur einen Platz ›dazwischen‹ übrig haben:
»Their mulatto child, Gorgui, is an object of fun by the people, a child who
is neither white nor black, a Gnouloule Khessoule, [ñuulule xeesule]54 as they
say in Wolof. He will have serious problems finding his identity in society«.55

Die senegalesische Gesellschaft verspottet das Kind, das weder schwarz
noch weiß ist, und Ousmanes Mutter fühlt sich um die Anerkennung betro‐
gen, die ihr ein erstes Enkelkind einbringen müsste. King bringt die ablehnen‐
de Haltung gegenüber einer Weißen und ihrem Kind, das heutzutage am
korrektesten als PoC56 bezeichnet wird, in Verbindung mit der Négritude-Be‐
wegung, die ihrer Meinung nach zu einem schwarzen Rassismus verkommen
war: »In Un Chant écarlate, the disintegration of an interracial marriage
is both a personal tragedy and a political tragedy, since it is caused by a
perversion of the ideals of Negritude into a black racism«.57

In diesem Zusammenhang von einem ›schwarzen Rassismus‹ zu sprechen,
wie das King hinsichtlich der Dissonanz der beiden Kulturen tut, erscheint
selbst als rassistisches Verfahren, und ich kann der Aussage von King in die‐
sem Punkt nicht zustimmen. Mariama Bâ behandelt in ihrem Werk den Ras‐
sismus aus einer allgemeinen Perspektive, ohne ihn einer bestimmten race58

53 Im Roman Une si longue lettre sind es die Frauenfiguren Tante Nabou und Dame Belle-
mère. Vgl. ebd.

54 Offizielle Wolof-Orthografie laut dem Centre de linguistique appliqué de Dakar (CLAD).
55 Azodo, Emerging perspectives on Mariama Bâ, 2003, S. 111.
56 Person of Color. »Der Begriff People of Color (im Singular Person of Color) ist eine Selbst‐

bezeichnung von Menschen, die Rassismus erfahren.« Vgl.: diversity-arts-culture.berlin/wo‐
erterbuch/poc-person-color (02.12.2019).

57 King, »The Personal and the Political in the Work of Mariama Bâ«, in: Studies in 20th
Century Literature, 1994, S. 177.

58 Der Begriff ›Rasse‹ ist problematisch, und kann nicht synonym zum englischsprachigen
Ausdruck race verwendet werden. Ich bin mir der aktuellen Debatten um ›Black Live
Matters‹ aus dem US-amerikanischen Kontext bewusst, der auch in Europa große Wellen

2. Teil 

84

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zuzuordnen. Denn auch die Haltung von Mireilles Familie ist rassistisch.
Herr und Frau de La Vallée verweigern ihrer Tochter jegliche Unterstützung,
weil sie ohne ihr Wissen einen Schwarzen geheiratet hat. Sie können auf die
Nachricht von der Hochzeit ihrer Tochter mit Ousmane nur auf eine einzige
Weise reagieren, nämlich mit dem Abbruch jeglichen Kontakts:

Mais Jean de La Vallée était planté devant elle, inflexible dans son honneur atteint,
et sa dignité bafouée. Sa colère se manifestait dans des exclamations sonores : – La
traîtresse ! La saleté !« qui signifiaient clairement à sa femme la rupture. Alors, elle
aussi, par habitude, – trente années où elle n’avait eu aucune pensée propre, aucune
initiative, aucune révolte, trente années où elle n’avait fait que marcher où on la
poussait, trente années où acquiescer et applaudir avaient été ses lots – alors, par
habitude plus que par conviction, elle répéta, les larmes aux yeux, des sanglots dans
la voix :
– La traîtresse ! La saleté ! avant de tomber évanouie. (CE, 120)

In Mireilles Familie ist es der Vater, der die Macht hat, die kulturelle Vermi‐
schung zu verhindern. Da die Ehe bereits geschlossen ist, sieht er keine ande‐
re Möglichkeit, als die Familienbande zu lösen und Mireille aus der Familie
auszuschließen. Damit stellt er die Familienordnung wieder her und schließt
die Familie hermetisch gegen den Einfluss anderer Kulturen ab. Bei Ousmane
hingegen wird die Macht von seiner Mutter Yaye Khady ausgeübt.

Die Eltern von Ousmane und Mireille, stellvertretend für die vorangegan‐
gene Generation, die von den Maximen der französischen Kolonialisierung
geprägt wurde – die Assimilierung des senegalesischen Volkes und keinesfalls
die Vermischung der Kulturen anstrebend59 –, vereiteln mit ihrem zerstöre‐
rischen Einfluss eine glückliche kulturelle Vereinigung des Ehepaars, das re‐
präsentativ für die nachfolgende Generation steht. Mireille steht nicht mehr
unter dem Einfluss ihres Vaters, im Gegensatz zu Ousmane, dem es viel
schwerer fällt, seiner Familie den Rücken zu kehren, da das Ehepaar im
Senegal lebt. Zudem verfügen Ousmane und Mireille weder über die Energie

geschlagen hat. In der vorliegenden Arbeit werde ich auf diesen Diskurs jedoch nicht näher
eingehen können, denn er ist nur am Rande Thema des postkolonialen Diskurses, der hier
im Mittelpunkt steht.

59 Avias beschreibt durchaus treffend die chronologische Entwicklung von den kolonialen
Bemühungen um Assimilierung bis zur heutigen ›kulturellen Hybridität‹: »L’assimilation
culturelle qui a longtemps été le mode d’intégration de la France, et qui semble faire
partie des représentations mentales et des objectifs personnels de nos auteurs et de leurs
personnages à l’époque considérée, a perdu de sa force idéologique et pratique aujourd’hui.
Au contraire, il semble bien que nous allions vers une hybridation culturelle où chacun
est porteur d’une identité pluriculturelle assumée.« André Avias, Francophonie : identités
multiples et complexes, Saint-Denis: Edilivre, 2020, S. 71.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

85

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


noch die Mittel oder die Macht, um sich vom elterlichen Einfluss zu befreien,
der von den Prinzipien der französischen Kolonialisierung gelenkt wird.

2.1.4 Wer ist Gorgui [góor gi60]?

Gorgui ist ein entscheidendes Element für die Interpretation des Romans Un
chant écarlate, jedoch hat dieses Wolof-Wort bislang noch keine besondere
Aufmerksamkeit der Literaturwissenschaft auf sich gezogen; auch nicht von
Wissenschaftlerinnen, die über Wolof-Kenntnisse und kulturelles Wissen der
senegalesischen Gesellschaft verfügen. Für die erneuerte Lektüre des Romans
Un chant écarlate aus der Perspektive der ethnocritique stelle ich das Wort
Gorgui ins Zentrum und nähere mich seinen semantischen Ebenen und sei‐
ner konstitutiven Funktion für den Roman aus mehreren Richtungen (u.a.
sprachwissenschaftlich, ethnologisch, literaturwissenschaftlich).

Gorgui ist der Name des gemeinsamen Kindes von Ousmane und Mireil‐
le. Aus linguistischer Perspektive wird deutlich, dass Mariama Bâ alle Wo‐
lof-Wörter im Roman mit französischer Rechtschreibung schreibt. Laut der
offiziellen Wolof-Orthografie, die schon seit den 1960er-Jahren61 vom CLAD
(Centre de linguistique appliquée de Dakar) etabliert wurde, müsste Gorgui
korrekterweise góor gi geschrieben werden. Möglicherweise hat aber Mariama
Bâ das Wort Gorgui verwendet, um den Wolof-Begriff gor bi zu transkribie‐
ren. Die Nichtbeachtung der Nominalklasse – die Verwendung von gi statt
bi – resultiert aus der Tatsache, dass das Schulsystem im Senegal einsprachig
französisch ist und senegalesische Sprachen wie Wolof, Pulaar usw. nicht in
der Schule unterrichtet werden. Daher ist die Anzahl der Senegalesinnen sehr
begrenzt, die ihre afrikanische(n) Muttersprache(n) grammatikalisch korrekt
schreiben können.

Wie Babou und Loporcaro beschreiben, ist die am häufigsten verwendete
Nominalklasse bi, auch wenn dies nicht immer die korrekte Wahl darstellt:

As to the singular, on the other hand, the bi class alone accounts for 64.09 % of
the 440 nouns in the corpus analysed by Irvine [...]. This imbalance suggests that

60 Offizielle Wolof-Orthografie entwickelt durch das Centre de linguistique appliquée de Da‐
kar (CLAD).

61 Das CLAD wurde 1964 gegründet und durch das Dekret Nr. 66-070 vom 27. Januar 1966
institutionalisiert. Vgl. CLAD: https://clad.ucad.sn/fr/presentation (06.06.2024).

2. Teil 

86

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://clad.ucad.sn/fr/presentation
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://clad.ucad.sn/fr/presentation


assignment to this class is the default for the singular form of nouns in today’s
Wolof, while assignment to the yi class is the default for plural word forms.62

Babou und Loporcaro erwähnen in ihrem Artikel über die Bildung von No‐
minalklassen in der Sprache Wolof die beiden Wörter góor und gor. Ihnen
zufolge bedeutet góor ›Mann‹ und gor ›Mann oder freie Person‹: »góor ñi
›men‹, gor ñi ›free men‹«63 und »góor gi ›the man‹; gor si, gor ñi ›the free
person/s‑‹«.64 Im Wörterbuch von Jean-Léopold Diouf finden sich bei den
Lemmata góor g- und gor b-65 detailliertere Informationen:

góor g- [go:r] Homme. Ay góor rekk ay ligéey fii il n’y a que les hommes qui
travaillent ici. Góor: fit c’est le courage qui fait l’homme. LOC. Moom kay góor la il
est vraiment brave. LOC. Waaw-góor bravo ! Ass. jigéen j-, Dér. góor-góorlu.66

gor b- [gɔr] 1. Homme libre. Ay gor lañu fi jéle, def leen ay jaam ils ont pris d’ici des
gens libres dont ils ont fait des esclaves. 2. Honnête homme. Ab gor nga ko séqual
tu as affaire à un honnête homme. Gor ñi bareetuñu les gens honnêtes ne sont plus
nombreux. (Prov.) Gor, bu ñàkkee, fàttaliku bor quand l’homme honnête est dans le
besoin, il se rappelle ses créances.67

Es lässt sich feststellen, dass góor g- und gor b- semantisch benachbart sind.
Beide Wörter bedeuten sowohl ›Mann‹ als auch ›Mensch‹. Darüber hinaus
enthalten beide Wörter ethische Zuschreibungen für Männer bzw. Menschen:
Mut, Tapferkeit, Ehrlichkeit. Das Wort gor b- beinhaltet zudem die Bedeutung
›Freiheit‹. Es ist davon auszugehen, dass Frauen seltener mit góor g- und
gor b- bezeichnet werden und diese eher auf das männliche Geschlecht an‐
spielen, denn das für beide Geschlechter gültige Wort ›Person‹ oder ›Mensch‹
ist auf Wolof nit k-.68

Die beiden Wörter (góor g- und gor b-) werden meines Wissens im Sprach‐
gebrauch synonym verwendet. Das Lied Gorgui von Youssou N’Dour, dem
international bekannten senegalesischen Sänger, beginnt wie folgt: »Góor gi
ne na: addina ken xamul ko, góor gi waxtaane [...] (dt. Der ›weise‹ Mann sagt:

62 Babou und Loporcaro, »Noun classes and grammatical gender in Wolof«, in: Journal of
African Languages and Linguistics, 2016, S. 4.

63 Ebd.
64 Ebd., S. 22.
65 Der Buchstabe entspricht einem der neun Klassifikatoren der Sprache Wolof und der Binde‐

strich ist Platzhalter für die jeweilige Endung, die sich aus der räumlichen und zeitlichen
Entfernung des Nomens zum Sprecher ergibt (z.B. b-: bi, ba, bale, boobu usw.). Vgl. Jean-
Léopold Diouf, Dictionnaire wolof-français et français-wolof, Paris: Éditions Karthala, 2003,
S. 11ff.

66 Ebd., S. 148.
67 Ebd., S. 149.
68 Vgl. ebd., S. 254.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

87

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Niemand kann das Leben kennen, so erzählt es der ›weise‹ Mann)«69. Der
Inhalt des Liedes erzählt vom Mann, Gorgui, der davon abrät, die Meinung
von Menschen zu übernehmen, die über den Lebensstil anderer urteilen,
denn niemand könne die ideale Lebensweise kennen.

Das Wort góor gi wird hier aufgewertet, denn es spricht nicht irgendein
Mensch, sondern ein Weiser, der aufgrund seines Wissens in der Lage ist,
andere zu beraten. Auch im senegalesischen Alltag ist zu beobachten, dass
es durchaus üblich ist, den Vater oder Großvater der Familie mit góor gi
zu benennen.70 Dieser Beiname drückt Respekt und Anerkennung für die
angesprochene Person aus und spiegelt sowohl die patriarchalische Hierarchie
als auch die Rangordnung der Altersklassen im Senegal wider. Die Semantik,
die lexikalische Bedeutung und der diskursive Gebrauch des Wortes Gorgui
rechtfertigen die Annahme, dass Mariama Bâ diesen Namen bewusst und mit
Absicht in ihrem Roman verwendet hat.

Der Name Gorgui taucht zum ersten Mal gegen Ende des Romans auf
Seite 187 auf, als Ousmane über die Zukunft seines neugeborenen Sohnes
nachdenkt:

Dans son monde à lui, si généreux et tolérant qu’il fût, son fils ne trouverait de
l’affection et un accueil souriant, que s’il acceptait sa condition de Nègre71. Mais
jeune, il devrait d’abord souffrir de l’inconscience des camarades qui, malgré son
prénom Gorgui(1) se moqueraient de ses cheveux et de son teint, huant : »Café au
lait ! Café au lait !« (CE, 187)

In der Fußnote wird der Name Gorgui wie folgt erläutert: »L’homme – pré‐
nom de l’aïeul d’Ousmane« (CE, 187). Auch wenn Mariama Bâ nur einen Teil
der Bedeutung der Wörter góor gi oder gor bi erläutert, verweist dieser Name
auf die Begriffe ›Mensch‹ und ›Vorfahre‹ und eröffnet eine Bedeutungsebene,
die weit über die namentliche Bezeichnung hinausgeht und bei der Textanaly‐
se nicht ignoriert werden kann. Da die deutsche Übersetzerin des Romans
die Fußnote aus dem Text entfernt hat, um sie anderweitig zu verwenden,

69 Das Lied Gorgui ist Teil des Albums Wommat (The Guide), das 1994 veröffentlicht wurde
und für das Youssou N’Dour in den Niederlanden (1997) und in Frankreich (2001) die
Goldene Schallplatte erhielt. Vgl. Webseite Chartsurfer: www.chartsurfer.de/artist/youssou-n
-dour/biography-upgp.html (09.09.2023).

70 Diese Feststellung beruht auch auf meinen persönlichen Erfahrungen in senegalesischen
Familien während meines langjährigen Aufenthalts.

71 Kursivierung hier im Text, um darauf aufmerksam zu machen, dass dieser diskriminierende
Begriff ausschließlich im Rahmen und entsprechend den Konventionen der Zitierweise
verwendet wird. Im Kontext des hier angeführten Zitats verweist der Begriff auf die philoso‐
phische Négritude-Bewegung von Senghor.

2. Teil 

88

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.chartsurfer.de/artist/youssou-n-dour/biography-upgp.html
https://www.chartsurfer.de/artist/youssou-n-dour/biography-upgp.html
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.chartsurfer.de/artist/youssou-n-dour/biography-upgp.html
https://www.chartsurfer.de/artist/youssou-n-dour/biography-upgp.html


bleibt für den deutschsprachigen Leser absolut unergründbar, warum der
Satz, den Ousmane denkt, und der korrekt übersetzt wurde, ein Konzessivge‐
bilde enthält: »[...] trotz seines Vornamens Gorgui« (frz. »malgré son prénom
Gorgui«).72

Gorgui wird durch seinen Vornamen zum Repräsentanten der Generation,
die seinen Eltern vorangegangen ist, was durch die Fußnote im französisch‐
sprachigen Original unterstrichen wird, denn er trägt den Vornamen von
Ousmanes Großvater. Er repräsentiert als Frucht aus der Verbindung zwi‐
schen Ousmane und Mireille aber ebenfalls die Generation, die seinen Eltern
nachfolgt. Die konstitutive Bedeutung des Namens Gorgui für den Roman
wird noch deutlicher, wenn man berücksichtigt, dass Ousmanes anderer
Sohn, den seine senegalesische Frau Ouleymatou gebiert, von der Autorin
Mariama Bâ keinen Vornamen erhält. Larquier bemerkt zwar diesen Um‐
stand, wie viele andere Literaturwissenschaftler auch, misst ihm aber keine
Bedeutung bei und nimmt an, dass das Hauptthema in Mariama Bâs Un chant
écarlate die ›Pathologie des Unterschieds‹ sei, die durch ein ›Ersetzungsdeliri‐
um‹ ausgedrückt wird:

Séduite par la réussite matérielle d’Ousmane, Ouleymatou, »son premier amour«,
parvient à le reconquérir et ce malgré la naissance de Gorgui, fils d’Ousmane et de
Mireille. Ousmane mène alors une double vie en épousant Ouleymatou (substitut de
Mireille), avec laquelle il aura aussi un fils, dont on ignore le nom mais qui devient
clairement le substitut de Gorgui, délaissé par son père.73

Auch wenn die Feststellung durchaus berechtigt ist, dass die Figuren in Un
chant écarlate Unterschiede auf pathologische Weise aushandeln, erscheint die
Behauptung reduktionistisch, dass die Kernaussage des Romans die Substitu‐
tion sei. Ousmanes zweiter Sohn ist zwar ein Substitut – ein Kind, das Gorgui
ersetzt, indem es die gleiche Rolle spielt –, er steht aber vor allem für einen
Neubeginn auf altbekannten Pfaden. Er ermöglicht es Ousmane, zu seinen
Wurzeln zurückzukehren und den neuen Weg der kulturellen Vermischung
zu verlassen. Ousmane erfüllt damit die Erwartungen seiner Mutter Yaye
Khady. Allein die Taufzeremonie des neugeborenen Kindes verdeutlicht diese
Erwartungen. Für Yaye Khady ist nur eine Taufe nach ›traditionellen‹ Regeln
akzeptabel und es reicht ihr nicht, das Kind nur nach den religiösen Vorgaben
zu taufen, was Ousmane bei der Taufe von Gorgui tut:

72 Vgl. Bâ, Der scharlachrote Gesang, 1982, S. 206.
73 Jeanne-Sarah de Larquier, »Pour un humanisme du compromis dans ›Un Chant écarlate‹ de

Mariama Bâ«, in: The French Review, 77, 6, 2004, S. 1092–1102, S. 1100.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

89

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ousmane avait exigé pour son enfant un baptême sobre. Son appartement exigu
avait abrité la cérémonie du Toud (2) [Fußnote(2) Prénommer, baptiser], sans les
fastes habituelles [sic].
El Hadi Djibril Guèye était arrivé avec ses coreligionnaires. Il avait été la vedette
de la cérémonie, à la fois officiant et parrain. Yaye Khady avait tout de même
emmitouflé le petit Gorgui dans son plus beau pagne.
Des hommes s’étaient succéde [sic] au chevet du bébé pour lui murmurer, en
obstruant son oreille droite avec leur auriculaire, son prénom. Ils avaient formulé
ensuite des vœux. Ils avaient récité des prières pour une destinée brillante du bébé,
entre »son père et sa mère«, dans la voie royale qui mène à Dieu. Mireille regardait
faire.
Mais Yaye Khady était consternée. Elle avait rêvé de festins pour des cérémonies
familiales. (CE, 188)

Diese Taufzeremonie von Gorgui wird in wenigen Zeilen beschrieben. Im
Zentrum dieser Erzählung steht auf der einen Seite das Kind und auf der
anderen Seite die Religion. Fünfmal wird das Baby erwähnt (enfant, Gorgui,
zwei Mal bébé, son prénom) und neun Wörter können der Isotopie ›Religion‹
zugeordnet werden (baptême, cérémonie du Toud, coreligionnaires, officiant,
parrain, prières, destinée, voie royale, Dieu). Die religiösen Anforderungen an
die Taufe können mit wenigen Mitteln leise und zurückhaltend umgesetzt
werden. Diese religiöse Zurückhaltung und Bescheidenheit werden formal im
Text auch durch die wenigen Zeilen verkörpert, was der Vergleich mit der
Taufe von Ousmanes zweitem Kind eklatant zeigt. Azodo stellt klar heraus,
wie enttäuscht Ousmanes Mutter Yaye Khady über die bescheidene Taufe von
Gorgui ist und welche Bedeutung eine Taufe allgemein für sie hat:

His [Gorgui’s] baptism is a far cry from the expected affair that an African nam‐
ing ceremony would have been. Ousmane’s mother would not forgive her son,
Ousmane, and her white daughter-in-law for cheating her of the socialization with
her co-wives at the »proper« christening of her first grandchild the Senegalese (read
African) way.74

Für die Tauffeierlichkeit von Ousmanes zweitem Sohn eröffnet die Autorin
ein neues Kapitel und breitet die Erzählung auf sieben Seiten aus (vgl. CE,
196–203). Damit ist sie vierzehnmal so lang wie die Erzählung von Gorguis
Taufe. Aber anders als man vermuten könnte, ist diese längere Darstellung
nicht gleichbedeutend mit einer höheren Bedeutsamkeit im Sinne von erstre‐
benswerten Tugenden und weder das Baby noch die Religion stehen hier im
Mittelpunkt. Im Fokus stehen vielmehr auf der einen Seite Ousmanes Mutter
und auf der anderen Seite die Welt des Konsums.

74 Azodo, Emerging perspectives on Mariama Bâ, 2003, S. 111.

2. Teil 

90

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Name Yaye Khady und die Personalpronomen, die auf diese Figur
verweisen, finden sich an 68 Stellen in diesem Textabschnitt. Die Isotopie
›Konsum‹, die von Bargeld bis zu verschiedensten Waren (nourriture, tissus,
bijoux usw.) reicht, scheint austauschbar zu sein mit der Isotopie ›Ehre‹ (z.B.
générosité, geste de largesse, briller et admiration par rapport aux possibilités
financières). Und so bereichern sich die Festteilnehmerinnen durch gegensei‐
tige Geschenke auch gleichzeitig mit ›Ehre‹. Insgesamt verweisen 199 Wörter
auf diese beiden Isotopien. Diese Tauffeier verleiht Yaye Khady die Aura einer
»Linguère« (dt. ›Königin‹) (vgl. CE, 198):

Elle rayonnait, Yaye Khady, malgré sa fatigue ! Elle avait eu enfin »son jour de gloire
parmi ses semblables !« Les témoins de la fête éclatante émietteront désormais les
médisances, étaleront ses possibilités financières et restaureront sa dignité... Une
joie revigorante s’infiltrait en elle et salutairement, éteignait les feux intérieurs de la
honte qui l’avaient »cuite« et »recuite« pendant de longs mois d’insomnie. (CE, 202;
Hervorhebungen wie im Original).

Auch wenn an einigen wenigen Stellen betont wird, dass dieses Fest durch
geliehenes Geld (»des sommes empruntées«) (vgl. CE, 199) bezahlt wird,
die finanziellen Rücklagen dahinschmelzen werden (»économies ›fondues‹«)
(vgl. CE, 202) und manche Familien durch einen solchen Abend die Erspar‐
nisse eines Lebens verlieren (»perdre en une soirée l’épargne d’une vie«)
(vgl. CE, 201), ist diese Stimme zu leise, um den wilden Jubel (»clameur déli‐
rante«) (vgl. CE, 201) und die Ekstase zu übertönen, die das Herumwirbeln
der Geldscheine (»le voltige des billets de banque«) (vgl. CE, 201) bei den
Taufteilnehmern auslöst.

Im Gegensatz zur besonderen Bedeutung der finanziellen Mittel und der
damit verknüpften Ehre wird die religiöse Zeremonie der Taufe als ›gewöhn‐
licher Trott‹ (»train-train des baptêmes«) (vgl. CE, 196) beschrieben: »les
hommes envoyés vers le nourrisson pour le prénommer, les calebasses de
sanglé, les sachets de beignets [...]«. (vgl. CE, 196) Das Baby selbst bleibt
dabei unsichtbar und wird in der Erzählung nur sechs Mal mit den Worten
Säugling, Baby, Kind und neues Enkelkind erwähnt (nourrisson, bébé, enfant,
nouveau petit-fils).

Von entscheidender Bedeutung für die Interpretation des Romans ist je‐
doch die Tatsache, dass der Name des Babys nirgends erscheint. Abgesehen
von der Tatsache, dass es sich um einen Sohn handelt, wird Ousmanes Kind
weder beschrieben noch ist es Teil irgendeiner Handlung. Dem Neugebore‐
nen selbst kommt damit keine Bedeutung zu, sondern lediglich der Tauffeier,
die die Funktion der Erneuerung und Aufrechterhaltung von Sitten und Ge‐
bräuchen innehat. Das namens- und erscheinungslose Baby ist somit ein

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

91

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nichts und könnte auch als Metapher für eine Zukunft des Nichts gelesen
werden, denn das gesellschaftliche Streben fokussiert nur den eigenen ›Ehren‐
tag‹ (»jour de gloire«) (vgl. CE, 202), ohne von irgendeiner Vision einer
zukünftigen Entwicklung und Veränderung motiviert zu sein.

Im nächsten Abschnitt werde ich die Ergebnisse dieser Gegenüberstellung
der beiden Tauffeierlichkeiten zusammenfassen und sie in Bezug setzen zu
dem in dieser Arbeit fokussierten Begriff jom und seinem semantischen Feld.
Eine erste Systematisierung der Begrifflichkeiten im Roman Un chant écarlate
wird dieses Kapitel abschließen.

2.1.5 Gorgui in Bezug zu jom, dignité und honneur

Die Analyse mit Methoden der ethnocritique ermöglicht es, den verschiede‐
nen semantischen Ebenen des Wortes Gorgui auf den Grund zu gehen und
damit nachzuweisen, dass das Ungleichgewicht in der literarischen Darstel‐
lung der beiden Söhne Ousmanes in der Literaturwissenschaft zu fehlgeleite‐
ten Schlussfolgerungen geführt hat. Mariama Bâs Erzähltechnik in Bezug auf
die beiden Taufzeremonien kann als Täuschungsstrategie bezeichnet werden,
denn der extreme Unterschied zwischen den beiden Erzählungen in Bezug auf
Länge und Detailreichtum (gepaart mit positiven Konnotationen) verleitet zu
Fehlinterpretationen. Die 14 Mal längere Erzählung der Taufe von Ousmanes
zweitem Sohn suggeriert, dass nur dieses Baby würdig ist, die Abstammungs‐
linie dieser senegalesischen Familie – und metonymisch der gesamten senega‐
lesischen Gesellschaft – fortzuführen. Die Schlussfolgerung liegt nahe, dass
die Autorin gegen die kulturelle Vermischung ist, wie mehrfach durch Zitate
der Sekundärliteratur in diesem Text belegt wird.

Der enorme Raum, den die Erzählung von der Taufe des zweiten Sohns
Ousmanes erhält, stellt jedoch vornehmlich dar, wie sehr die Mutter bzw.
Großmutter Yaye Khady der Eitelkeit verfallen ist, die ihrerseits durch die ge‐
sellschaftlichen Erwartungen genährt ist, denn die Teilnehmer der Taufe be‐
dienen diese überhebliche Selbstdarstellung. Yaye Khady kann metonymisch
für die Elterngeneration im Senegal gelesen werden und die Festtagsgäste re‐
präsentieren den gesellschaftlichen Konsens. Hauptaussage des rauschenden
Fests und des Gütertauschs ist, dass materieller Wohlstand – mag er auch auf
geliehenem Geld (vgl. CE, 109) beruhen – in der senegalesischen Gesellschaft
stellvertretend für die Ehre des Einzelnen steht. Hier lässt sich der Bezug zum
Forschungsgegenstand der vorliegenden Studie herstellen, nämlich zum kultu‐
rellen Konzept jom. Die literarische Darstellung in Bâs Roman – die Ehre,
die aus dem materiellen Wohlstand erwächst – lässt sich auf Senghors Erläute‐

2. Teil 

92

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


rungen des Konzepts jom beziehen. Damit entspräche der bei Bâ genannte
materielle Reichtum der einen Facette von jom, nämlich laf (lat. majestas),
und die Großzügigkeit der Facette teranga (lat. honos bzw. frz. honorer). Die
Kritik an jom, die damit im Roman von Mariama Bâ aufscheint, betrifft
diese Facetten der ›traditionellen‹ Gebräuche, die auf der Verblendung durch
Äußerlichkeiten beruht. Bâ imitiert literarisch diese Verblendung durch die
schiere Länge der Textpassage, die detailreiche Beschreibung aller zur Schau
gestellten Reichtümer und die Repräsentation der Ekstase, die der Anblick der
Güter und des Geldes bei den Teilnehmerinnen der Tauffeier auslöst.

Die Erzählung von Gorguis Taufe ist demgegenüber wesentlich kürzer. Die
bescheidene Zeremonie hält sich an die von der Religion geforderten Regeln,
und Ousmane besteht ausdrücklich auf Schlichtheit ohne jedwede darüber
hinausgehende Handlung (vgl. CE, 188). Dennoch bedeutet diese Bescheiden‐
heit nicht, dass das Baby weniger wert ist. Wenn man die Schlichtheit als Zu‐
rückhaltung definiert, dann lässt sich wiederum ein Bezug zur senghorschen
Darstellung des Konzepts jom herstellen. Hier gilt die Zurückhaltung als eines
der Kernelemente von jom, nämlich kersa (discrétion, pudeur, maîtrise de
soi).75 Davon abgesehen steht dieses Neugeborene, im Gegensatz zum zweiten
Sohn Ousmanes, im Mittelpunkt der Tauferzählung. Ausschlaggebend ist hier
die detaillierte Beschreibung davon, wie dem Kind durch die religiösen Wür‐
denträger der Name Gorgui ins Ohr geflüstert wird, zusammen mit Gebeten
und Wünschen für eine glänzende Zukunft zwischen seinem Vater und seiner
Mutter auf dem Königsweg, der zu Gott führt (vgl. CE, 188).

Gorgui ist aber kein Vorname, sondern steht gleichermaßen für Mensch,
menschliches Wesen, ehrlicher Mann, Weiser und Vorfahr. Das Wort be‐
schreibt einen Menschen von besonderem Wert und diese positive Konnota‐
tion kommt dem Kind Gorgui zu als Frucht der Verbindung eines Senegale‐
sen und einer Französin. Gorgui kann metonymisch als Verkörperung der
senghorschen civilisation métisse76, der Vermischung der Kulturen, interpre‐
tiert werden. Und obgleich Gorgui von seiner eigenen Mutter, Mireille, getötet
wird, ist nach dieser Analyse die übliche Schlussfolgerung der Literaturwis‐
senschaft nicht haltbar, dass Mariama Bâ mit ihrem Roman die Unvereinbar‐

75 Siehe hierzu die schematische Darstellung der senghorschen Facetten von jom in Kapitel
1.3.3 der vorliegenden Studie.

76 »C’est que nous [Aimé Césaire, Léon Damas, Alioune Diop und Léopold Sédar Senghor]
étions, déjà, pour le métissage culturel, étant entendu qu’il fallait, d’abord, s’enraciner dans
les vertus de la Négritude pour mieux s’ouvrir, ensuite, aux apports fécondants des autres
civilisations, essentiellement de la civilisation française.« Senghor, Ce que je crois, 1988,
S. 161.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

93

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


keit verschiedener Kulturen vertreten hätte, indem sie das Kind Gorgui in
ihrem Roman töten lässt.77

Mariama Bâ verwendet diesen Kindsmord vielmehr, um den vergeblichen
Kampf zu beschreiben gegen die Verschlossenheit und die langanhaltenden
schädlichen Einflüsse der Elterngeneration auf ein junges Paar. Die jungen
Eheleute können ohne die Unterstützung ihrer Familien keine gemeinsame
Zukunft aufbauen. Mariama Bâ hätte in ihrem literarischen Werk aus Mireille
eine alleinerziehende Mutter wie viele andere machen können, aber dieses
Kind hätte nicht Gorgui sein können, der Stellvertreter einer zukünftigen
civilisation métisse. Aus dieser Perspektive kann Mariama Bâs Darstellung als
Verweis darauf gedeutet werden, dass die kulturelle Vermischung (civilisation
métisse) nur dann glücken kann, wenn auch die Vorgängergeneration der
verschiedenen Kulturen sich selbst infrage stellt und es wagt, neue Wege zu
beschreiten bzw. die junge nachfolgende Generation auf den neuen Wegen
unterstützt.

Eine Generation allein ist nicht in der Lage, nachhaltig neue Wege hervor‐
zubringen. Mireilles Verzweiflung, die sie zu der grausamen Tat treibt, ihr
gemeinsames Kind zu töten, ist die gleiche Verzweiflung, die auch Ousmane
empfindet: »Sur le palier, Mireille errait, échevelée, hagarde, coutelas toujours
en main. Sur le sol, Ousmane Guèye gisait. Sans le voir, Mireille le côtoyait
dans sa promenade désordonnée. Les blessures d’Ousmane, sourdait un chant
profond, écarlate d’espérances dispersées« (CE, 248). Dies ist die einzige Stelle
im Roman, in der die Wörter un chant und écarlate aus dem Buchtitel vor‐
kommen. Der tiefe, scharlachrot gefärbte Gesang, dessen Farbe die zerschla‐
genen Hoffnungen repräsentiert, quillt aus den Wunden Ousmanes, die ihm
Mireille in ihrem Wahn zugefügt hat.

Ein gefärbter Gesang, der aus einem verwundeten menschlichen Körper
fließt, ist selbstverständlich metaphorisch zu lesen. Der tiefe Gesang sugge‐
riert eine tiefe Wahrheit, die als dem biologischen Körper inhärentes Wissen
– so wie das Blut – durch ihn strömen muss, um ihn am Leben zu erhalten.
Die scharlachrote Farbe suggeriert einerseits die Farbe des Bluts der durch
Mireilles Messer zerschnittenen Haut, das für die Hoffnungen Ousmanes
steht. Andererseits symbolisiert diese Farbe in der literarischen Tradition
einen höheren sozialen Stand und eine gewisse Würde, beispielsweise reprä‐
sentiert durch die entsprechend gefärbte Kleidung der Kleriker.78 Die von

77 Azodo, Emerging perspectives on Mariama Bâ, 2003, S. 245.
78 Vgl. Lemma »écarlate«, in: Centre National de Ressources Textuelles et Lexicales: www.cnrtl.f

r/definition/écarlate (21.04.2022).

2. Teil 

94

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.cnrtl.fr/definition/
https://www.cnrtl.fr/definition/
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.cnrtl.fr/definition/
https://www.cnrtl.fr/definition/


Mariama Bâ verwendete Metapher verweist auf ehrenwerte Hoffnungen, die
gewaltsam und leidvoll zerstört werden. Deshalb kann der Schluss gezogen
werden, dass sich Ousmane und Mireille nicht in einer oppositionellen Po‐
sition befinden, sondern beide gleichermaßen die Verwirklichung einer ver‐
mischten Gesellschaft anstreben und ihre Träume an den undurchdringlichen
›traditionellen‹ Überzeugungen der Gesellschaften zerbrechen.

Beide Elterngenerationen, die französische und die senegalesische, recht‐
fertigen ihre rückwärtsgewandten Überzeugungen mit der Notwendigkeit, die
eigene Ehre und Würde erhalten zu müssen. Die Eltern brechen den Kontakt
zu ihrer Tochter Mireille ab, da der Vater sich durch diese Mischehe in
seiner Ehre angegriffen fühlt und seine Würde mit Füßen getreten sieht: »son
honneur atteint, et sa dignité bafouée« (CE, 120). Die Mutter von Ousmane,
Yaye Khady, fürchtet ebenfalls um ihre Ehre und Würde und kann deshalb die
Ehe ihres Sohnes nicht akzeptieren:

Et elle Yaye Khady, pétrie de dignité, ngor et diom1, depuis sa prime jeunesse, elle qui
vivait en accord parfait avec sa conscience, servirait de pâture du fait de son fils, à
toutes les langues exercées à la médisance. (CE, 105)

In der Fußnote 1 auf derselben Seite werden die beiden Begriffe ngor et diom
folgendermaßen übersetzt: »Dignité et honneur« (CE, 105). Es ist die einzige
Stelle im Roman, an der das Wort jom verwendet wird (hier »diom« geschrie‐
ben) und zwar in direkter Nähe zum Wort ngor, das ein Derivat von gor b-
ist und demselben semantischen Feld wie Gorgui und gor b- zugerechnet
werden kann. Ngor bedeutet Ehrlichkeit, Aufrichtigkeit, Ehrenhaftigkeit (frz.
›honnêteté‹).79 Ngor wird an einer weiteren Stelle im Roman genannt und
dort zusammen mit den Wörtern kersa und soutoura [sutura] (vgl. CE, 143).
Hier wird ngor in der Fußnote übersetzt mit »dignité, honneur« (vgl. CE,
143). Kersa wird in der entsprechenden Fußnote mit Schamgefühl, »pudeur«,
übersetzt, und soutoura als eine »andere Form von Schamgefühl«: »une autre
forme de pudeur qui ne livre que les beaux côtés d’autrui et de soi« (vgl. CE,
143).

Auffallend ist, dass Mariama Bâ die Wörter ngor und jom als Synonyme
darstellt und ebenso die im Roman verwendeten Begriffe dignité und honneur.
Des Weiteren finden sich in ihrem Text einige der Wolof-Wörter, die dem
Konzept von jom zugerechnet werden können. Sie lassen sich problemlos in

79 Vgl. Diouf, Dictionnaire wolof-français, 2003, S. 253.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

95

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bezug setzen zur Darstellung in den Texten von Léopold Sédar Senghor80

(kersa und aus demselben Wortfeld auch soutoura (pudeur), ngor (honnêteté)
und als Oberbegriff jom). Die Verbindung zwischen Mariama Bâs Werk und
Senghors Philosophie wird hier ein weiteres Mal gesichert, wobei diese schon
durch zahlreiche intertextuelle Verweise begründet ist. Neben der intertextuel‐
len Funktion sind diese Wörter bzw. das Wortfeld jom (mit kersa, soutoura
und ngor) kulturelle Indikatoren (embrayeurs culturels)81, die auf die außertex‐
tuelle Realität der senegalesischen Gesellschaft verweisen. Dies wird deutlich
an der Stelle, wo die Würde und Ehre des französischen Vaters von Mireil‐
le thematisiert wird, wozu ausschließlich die Wörter dignité und honneur
verwendet werden. Hingegen scheint für die Würde und Ehre der Mutter
Ousmanes das Wort dignité alleine nicht auszureichen, sondern muss ergänzt
werden mit ngor und diom. Die Wörter kersa, soutoura und ngor kommen
zum Einsatz, als Ousmane bei einem Streit mit Mireille über die Würde und
Ehre aller Senegalesen referiert, Qualitäten, die ihnen das Überleben während
der Epoche des Sklavenhandels gesichert habe:

Comme le Nègre82 sait donner, et se donner jusqu’à la limite extrême, même si sa
générosité emporte la dernière goutte de son sang ou le dernier centime de son
budget ! Kersa, soutoura, ngor (5)! Des qualités qui ont permis la survie des esclaves,
dans la traversée pénible des mers furieuses, les pieds enchaînés, sous les cravaches
humiliantes. Les mêmes qualités ont conduit à la renaissance culturelle du continent
et aux retrouvailles de frères séparés. Nos qualités ont aidé le redressement spectacu‐
laire d’aujourd’hui.
Fußnote (5) Kersa : pudeur. Soutoura: une autre forme de pudeur qui ne livre que
les beaux côtés d’autrui et de soi. Ngor : dignité, honneur. (CE, 143; Hervorhebun‐
gen wie im Original, außer das Wort Nègre).

Die These, dass die Begriffe jom, kersa, soutoura und ngor kulturelle Indika‐
toren seien, die auf die außertextuelle senegalesische Gesellschaft verweisen,
kann mit einem rezenten Artikel aus der senegalesischen Tageszeitung Le
Soleil vom August 2021 belegt werden, der den Titel trägt: »Sénégal. ›Jom‹,

80 Siehe hierzu die schematische Darstellung der senghorschen Facetten von jom in Kapitel
1.3.3 der vorliegenden Studie.

81 Die embrayeurs culturels, kulturelle Indikatoren, werden ausführlich in Kapitel 1.2.4, »Die
literaturethnologische Methode der ethnocritique«, erläutert.

82 Wie schon an anderer Stelle der vorliegenden Studie bemerkt, soll die Kursivierung hier
im Text darauf aufmerksam machen, dass dieser diskriminierende Begriff ausschließlich im
Rahmen und entsprechend der Konventionen der Zitierweise verwendet wird. Im Kontext
des hier angeführten Zitats verweist der Begriff auf die philosophische Négritude-Bewegung
von Senghor.

2. Teil 

96

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›kersa‹, ›soutoura‹, ›ngor‹ [...] – Des valeurs cardinales à l’épreuve de la
désuétude«.83

In dem Artikel wird beschrieben, dass die traditionellen Werte der sene‐
galesischen Gesellschaft, nämlich Zurückhaltung, Entschlossenheit, Aufopfe‐
rung, Würde, Taktgefühl und Persönlichkeit, heutzutage verkehrt würden
durch einen Mangel an Disziplin, wodurch das ›Boot der Werte‹ in ein ge‐
fährliches Schlingern gerate. Die senegalesischen Werte, die noch heute Gül‐
tigkeit hätten, seien das Erbe der Vorfahren, die noch vor der Islamisierung
Westafrikas gelebt hatten: »Ces principes [...] ont une influence extrêmement
importante sur nos comportements, nos manières de vivre, nos pratiques
quotidiennes«.84

Dieses Zitat verdeutlicht dreierlei: Erstens die besondere Bedeutung von
jom und seinem semantischen Feld innerhalb des Romans von Mariama Bâ,
zweitens verweist er aus der fiktionalen Welt auf die außertextuelle Wirklich‐
keit und drittens belegt er eine Kontinuität der senghorschen Philosophie von
den 1940er-Jahren bis heute. Interessanterweise wird in dem Zeitungsartikel
jedoch nicht expliziert, was die aufgeführten Werte genau bedeuten bzw.
welche Eigenschaften sie erfordern. Diese Tatsache entspricht durchaus dem
Desiderat aller drei der hier untersuchten senegalesischen Autorinnen (Bâ,
Diome, Bugul), nämlich dass diese althergebrachten Werte neu interpretiert
werden müssen, um den Weg der Dekolonisierung wahrhaftig beschreiten zu
können, was auch Felwine Sarr fordert, wie schon an anderer Stelle in der
vorliegenden Studie erwähnt.

2.1.5 Systematisierung der Begriffe jom, dignité, honneur

Die Begriff jom, dignité, honneur und ihre semantischen Felder im Roman Un
chant écarlate von Mariama Bâ werden im Folgenden systematisiert, um die
ihnen jeweils inhärente(n) Spezifität(en) herauszuarbeiten. Es soll dabei die
These bestätigt werden, dass einerseits die Begriffe dignité und honneur im
Roman polysem eingesetzt werden und unter bestimmten Voraussetzungen
dazu dienen, das Konzept jom zu übersetzen, und dass andererseits das Kon‐
zept jom in Bezug zu realgesellschaftlich geltenden Werten und Normen des
Senegals gebracht werden kann. Wann jom im Hintergrund der französisch‐

83 Maguette Guèye Diédhiou et al., »Sénégal: [Feuilles d’hivernage] ›Jom‹, ›kersa‹, ›soutoura‹,
›ngor‹ ... – Des valeurs cardinales à l’épreuve de la désuétude«, in: lesoleil – Allafrica,
16.08.2021: fr.allafrica.com/stories/202108170139.html (14.06.2022).

84 Vgl. ebd.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

97

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sprachigen Oberfläche aktiv bzw. inaktiv ist und wann die westlich geprägten
bzw. global gültigen Konzepte von dignité und honneur zur Geltung kommen,
kann durch Verwendung raumtheoretischer Konzepte und Überlegungen
deutlicher dargestellt werden.

Für die literaturethnologische Untersuchung bietet sich Bachtins
raumtheoretisches Konzept des Chronotopos an, weil es die direkten Bezü‐
ge der literarischen Darstellung auf realhistorische Begebenheiten aufdecken
kann. Bachtin definiert Chronotopos als »die literarische Aneignung der
realen historischen Zeit und des realen historischen Raums.«85 In diesem
Sinne fungiert das Konzept als kulturtheoretische Kategorie, wobei es wei‐
tere Verwendungsweisen von Bachtin zugeschrieben bekommt (als gattungs‐
theoretische oder erzähltheoretische Kategorie, als gestalterische Funktion,
als Darstellung des literarischen Menschenbilds, das notwendigerweise vom
Raum-Zeit-Gefüge geformt wird und als produktions- und rezeptionsästhe‐
tische Kategorie).86 Wie Frank und Mahlke ausführen, gelinge es Bachtin
durch die Anwendung des Konzeptes Chronotopos auf literarische Werke
zu belegen, dass die Weltwahrnehmung immer kulturell bedingt sei und Er‐
kenntnismöglichkeiten zu jedem Zeitpunkt begrenzt sind. Dies schlage sich
in den literarischen Texten nieder und die »reale Wirklichkeit« werde durch
objektiv ablesbare Gegebenheiten kultureller Semantiken des Raumes und der
Zeit sichtbar.87

Jeder Autor konkretisiert in seinen Texten, wenn auch auf jeweils spezifische Weise,
die ihm vorgegebenen Vorstellungen von Raum und Zeit, die solcherart das litera‐
rische Menschenbild determinieren. Durch diese Vorstellungen ist der Rahmen vor‐
gegeben, innerhalb dessen Erkenntnis und [...] literarische Repräsentation möglich
ist.88

Das Konzept des Chronotopos wurde von Rainer Warning zur Textanalyse
auf Romane von Autoren des Realismus angewendet. Balzac, Zola und Flau‐
bert liefern typischerweise detailreiche Beschreibungen von Räumen, die als
Chronotopoi bzw. poetische Raum-Zeiten gelten und anhand derer die real‐
historischen Zusammenhänge am Ende des 19. Jahrhunderts in Frankreich
(vor allem in Paris) und die jeweils unterschiedlichen Wahrnehmungen und

85 Michail M. Bachtin, Chronotopos, übers. Michael Dewey, Nachwort Michael C. Frank und
Kirsten Mahlke, Berlin: Suhrkamp 2008 [1975], S. 7.

86 Michael C. Frank, Kirsten Mahlke, »Nachwort«, in: Michail M. Bachtin, Chronotopos,
Berlin: Suhrkamp 2008 [1975], S. 201–230, S. 205.

87 Vgl. ebd., S. 210.
88 Ebd., S. 210f.

2. Teil 

98

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zukunftsvisionen der Autoren in Bezug auf die beschleunigte moderne Welt
sichtbar werden, wie das Warning überzeugend darlegt.89

Die Räume der Romanhandlung bei Mariama Bâ werden nur sehr sparsam
bis überhaupt nicht näher beschrieben und das Konzept des Chronotopos
scheint auf den ersten Blick hier wenig ergiebig. Dennoch werden auch hier
Räume kreiert, in denen jeweils eigene Regeln herrschen, die die Handlungen
der Romanfiguren motivieren. Zunächst sind da die beiden Räume Paris und
Dakar, wobei sich die beiden Hauptstädte einerseits in Opposition zueinander
befinden, denn Mireille wird auf Seite 48 des Romans von ihrem Vater nach
Paris verbannt, als in Dakar ihre Liebschaft mit Ousmane beginnt. Erst auf
Seite 121 von Un chant écarlate, nach der Eheschließung mit Ousmane, ver‐
lässt Mireille Paris, um nach Dakar zurückzukehren. Sie wird von Ousmane
aus der Verbannung zurückgeholt. Trotz dieser Opposition gleichen sich die
beiden literarisch dargestellten Räume Paris und Dakar durch Bezugnahme
auf die realhistorischen Studierendenrevolten des Jahres 1968, die sich in Paris
abspielen und in Dakar ein Echo finden:

Et la ville de Dakar vécut, elle aussi, ses journées de Mai 1968. Les fumées denses
de la tourmente s’élevèrent sinistrement au-dessus de l’université avant d’obscurcir
rapidement l’atmosphère. Une violence aveugle dressa, étroitement unis pour un
même combat, syndicalistes et chômeurs, délinquants et désœuvrés, contre les
forces de l’ordre. (CE, 76)

Die beiden realhistorischen Chronotopoi Paris und Dakar sind geprägt von
der Studierendenrevolte, die zunächst die Lehrerschaft, dann die Arbeiterge‐
werkschaften und letztlich die gesamte Bevölkerung mitgerissen haben.90

Die beiden Aufstände fanden zeitgleich im Mai 1968 statt und weisen viele
Ähnlichkeiten auf. Léopold Sédar Senghor, der damalige Staatschef Senegals,
bezeichnete den senegalesischen Studierendenaufstand als reine Nachahmung
des französischen Vorbilds, mit dem der französische Imperialismus weiterhin
aufrechterhalten werde.91 Die Ähnlichkeit zwischen französischer und senega‐
lesischer Studierendenrevolte wurzelt nicht zuletzt auch in der (bildungs‑)po‐
litischen und administrativen Verwobenheit beider Staaten.

89 Rainer Warning, »Der Chronotopos Paris bei den ›Realisten‹«, in: ders. (Hrsg.), Die Phan‐
tasie der Realisten, München: Wilhelm Fink Verlag, 1999, S. 269–310, S. 279.

90 Vgl. Françoise Blum, »Années 68 postcoloniales ? ›Mai‹ de France et d’Afrique«, in: French
Historical Studies, 41, 2, 2018, S. 193–218, S. 205.

91 Zitat von Senghors Rede am 30. Mai 1968, die in der Zeitung Soleil am 31. Mai 1968
abgedruckt wurde. Vgl. Blum, »Années 68 postcoloniales ?«, 2018, S. 207.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

99

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Les liens entre la France et ses anciennes colonies sont restés nombreux et divers :
institutionnels ou structurels avec les accords de coopération, mais aussi culturels
avec des systèmes, langue d’éducation et enseignants, communs. Les livres qui
circulent sont les mêmes dans les différents pays.92

Im Roman sind sich die Chronotopoi Paris und Dakar jedoch nur dann
sehr ähnlich, wenn sich die Figurenhandlung bzw. deren Äußerungen auf
das Bildungswesen beziehen. Dieser Chronotopos wird hier als ›Kolonialität‹
bezeichnet, um die koloniale Prägung herauszustellen. Der Chronotopos wird
markiert durch die Räume Gymnasium (der Ort, an dem sich Ousmane
und Mireille kennenlernen), Universität und Mireilles Familienwohnsitze in
Dakar und Paris. Der Chronotopos ›Kolonialität‹ steht in Bezug zur Koloni‐
alzeit, denn es ist unmissverständlich, dass hier das koloniale französische
Schulsystem beschrieben wird, das keine afrikanischen Sprachen erlaubte. In
diesem Chronotopos wird ausschließlich die Sprache Französisch verwendet
und die Wörter dignité und honneur bezeichnen spezifische, westlich geprägte
Ideale.

Hier tritt vor allem Mireilles Vater als Prototyp des Kolonialbeamten in
den Vordergrund, dessen Würde und Ehre durch die Ehe seiner Tochter
mit einem Senegalesen bedroht wird. Seine rassistisch motivierte Haltung ist
unnachgiebig und der Bruch mit seiner Tochter schnell besiegelt: »Mais Jean
de La Vallée était planté devant elle, inflexible dans son honneur atteint, et sa
dignité bafouée« (CE, 120). Mireilles schreckliche Tat des Kindsmords wird
u.a. motiviert durch ihre Vorstellung von der unerbittlichen Haltung ihres
Vaters, der sein Enkelkind niemals akzeptieren könnte, da es einen Angriff
auf seine Würde darstellt: »Mon père pourrait-il oublier l’affront infligé à sa
dignité?« (CE, 239). Im Chronotopos ›Kolonialität‹ beschreiben die Begriffe
dignité und honneur die rassistisch begründete Bemühung einer Art von
›Reinhaltung‹ des Stammbaums und der kulturell geprägten französischen
Traditionen, die als stabil, dauerhaft und unveränderlich erscheinen. Mireille
weiß, dass es für sie keinen Weg zurück mehr gibt, nachdem ihre Ehe mit
Ousmane gescheitert ist. Sie kann hören, wie ihr Vater sich boshaft über sie
lustig machen würde:

Elle entendait surtout la rage vengeresse de son père... son père réajustant plus que
de coutume ses bretelles... ragaillardi et réjoui de sa victoire, narguant impitoyable‐
ment la douleur muette incarnée par son épouse !
»Ah ! Ah ! Ta fille ! Répudiée ! Comme un vulgaire objet.
Ah ! Ah ! voilà ce qui arrive quand on piétine des traditions de dignité !

92 Ebd., S. 196.

2. Teil 

100

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Ah ! Ah ! On dit son fils drôlement cuit ! Le Nègre a préféré une Négresse. Ah !
Ah !« (CE, 241)

Ein anderer Chronotopos, der hier als ›Tradition‹ bezeichnet wird, ist das
Wohnviertel, in dem Ousmane geboren wurde und in dem er seine zweite
Frau Ouleymatou (wieder‑)findet. Usine Niari Talli93 ist ein real existierendes
Wohnviertel in Dakar wie auch Gibraltar, wo Ousmanes Eltern eine Woh‐
nung finden, was als sozialer Aufstieg gewertet wird, wie aus dem inneren
Monolog von Mireille deutlich wird, die in Paris über die Entwicklungen in
Dakar nachdenkt: »Et à présent que tout se résolvait – les Guèye ayant enfin
emménagé dans cette H.L.M. de Gibraltar [...]«.94 Gibraltar ist auch der erst
Wohnort von Mireille, als sie gemeinsam mit ihrem Ehemann von Paris nach
Dakar in das elterliche Haus umsiedeln. Ousmane stellt ihr bei der Ankunft
das Viertel als einen Ort mit Vergangenheit dar, die jedoch nichts mit der
Vorstellung von sozialem Aufstieg gemein hat:

Ousmane présenta son quartier: »Gibraltar construit par l’OHLM, a hérité de l’em‐
placement et du nom d’un quartier précédent, où régnait, dit-on, dans le désordre
des baraques et des débits de vin de palme, dans les bagarres des prostituées et les
flammes d’incendies fréquents, un climat d’insécurité !«95

Wenn die Romanhandlung in diesen beiden Vierteln – Usine Niari Talli und
Gibraltar – stattfindet, ist niemals von Studierendenrevolten die Rede, von
denen die Stadt Dakar zu jener Zeit geprägt ist. Des Weiteren ist auffallend,
dass in diesen Textpassagen in den literarischen Text sehr viele Wolof-Wörter
integriert werden. Auch das Konzept jom wird hier sowohl direkt als auch
indirekt thematisiert. In Gibraltar, in ihrem Bett, findet die Mutter Ousmanes
keinen Schlaf, weil sie ihre weiße Schwiegertochter nicht akzeptieren kann,
die sie um ihr jom bringen könnte, wie das hier erneut aufgeführte Zitat zeigt:

Yaye Khady se tournait et se retournait dans son lit [...] Et elle Yaye Khady, pétrie de
dignité, ngor et diom, depuis sa prime jeunesse, elle qui vivait en accord parfait avec
sa conscience, servirait de pâture du fait de son fils, à toutes les langues exercées à la
médisance. (CE, 104f.)

93 Usine Niari Talli (dt. ›Fabrik zwei Straßen‹) sind die ersten drei Wörter des Romans. Die
Vermischung der Sprachen und das metaphorische Potenzial, das diesen drei Wörtern
innewohnt, verweisen somit schon direkt am Anfang des Romans auf die kulturelle Vermi‐
schung.

94 Die Abkürzung H.L.M. (Habitation à Loyer Modéré) bedeutet sozialer Wohnungsbau.
H.L.M. in Bâ, Un chant écarlate, 1981, S. 82.

95 Die Abkürzung OHLM (Office des Habitations à Loyer Modéré) bezeichnet die Institution,
die für den sozialen Wohnungsbau verantwortlich ist. OHLM in Bâ, Un chant écarlate, 1981,
S. 122.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

101

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Stadtviertel Usine Niari Talli, im Haus seiner Geburt und dort in seinem
Zimmer hält Ousmane einen inneren Monolog, der seine Zerrissenheit zwi‐
schen Mireille und Usine Niari Talli deutlich macht: »Renier Usine Niari
Talli ? [...] Huer l’orgueil de la naissance ? Mourir par amour et non pour
l’honneur ?« (CE, 57f.) In repetitiver Form stellt er sich vor die Entschei‐
dung, sich mit der Hinwendung zu Mireille zugleich von seiner Herkunft
loszusagen. Das Stadtviertel Usine Niari Talli wird in diesem Textabschnitt
personifiziert und klammert sich mit seinem üblen Geruch fest, übt Macht
aus, indem es schimpfend und grollend die traditionellen Werte aufzwingt.

Dieses kulturelle Erbe leuchtet den einzig möglichen Weg, den es zu gehen
gilt: »Les mentalités se momifiaient dans le carcan du passé« (CE, 56). Aber
das Viertel hüllt auch zärtlich mütterlich ein, pflegt und erzieht; Usine Niari
Talli stellt selbst eine Mutter dar, denn jede Frau, die dort wohnt, übernimmt
die Mutterrolle für jedes Kind im Viertel. Das Stadtviertel ist zugleich toben‐
der Lärm und Religion (vgl. CE, 57). Bâs Darstellung von Usine Niari Talli
lässt sich auf das kulturelle Konzept jom übertragen und die von Senghor
aufgeführten Facetten lassen sich leicht in das folgende Zitat einfügen, wie die
Wörter in den eckigen Klamern zeigen: »Généreux dans la pauvreté [teranga
›honorer‹], pudiques dans l’épreuve [kersa ›pudeur‹], honnêtes dans la misère
[tegin ›bonnes manières‹], tolérants dans les conflits [muñ ›patience‹], tels
étaient les habitants de son quartier«.96

In Opposition zum Chronotopos ›Kolonialität‹ steht der Chronotopos
›Tradition‹, der durch die Räume Usine Niari Talli und Gibraltar seinen li‐
terarischen Ausdruck bei Mariama Bâ findet. Die senegalesischen Traditionen
werden in diesen beiden Räumen als stabil und in dieser Form seit grauer
Vorzeit geltend präsentiert, wie die Gedankenwelt Ousmanes verdeutlicht:

[...] il avait de la dignité une haute conception, née de l’exaltation de ses aïeux par
son père. Il était Guèye, »Lébou pur«, de ceux qui forgèrent la célébrité du Cap-Vert,
de ceux qui domptèrent la mer pour conquérir la richesse, de ceux qui frayèrent avec
les rab et les tour (2). (CE, 18; Fußnote (2) zu rab und tour: Créatures invisibles au
pouvoir néfaste ou bénéfique)

Der Chronotopos ›Tradition‹ vereint in seiner räumlichen Darstellung die
zeitliche Komponente der realhistorischen präkolonialen Epoche Senegals
und die antikoloniale Widerständigkeit, die sich u.a. aus der Bewahrung
traditioneller Werte nährt. Die Chronotopoi ›Kolonialität‹ und ›Tradition‹

96 Bâ, Un chant écarlate, 1981, S. 57. Senghors Erläuterungen in Bezug zu jom werden in
Kapitel 1.3.3. der vorliegenden Studie ausführlich thematisiert. Dort findet sich auch eine
schematische Darstellung der hier aufgeführten Facetten von jom.

2. Teil 

102

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stehen in Opposition zueinander und gleichen sich in ihrer hermetischen
Abgeschirmtheit und den starren Werten, die unhinterfragt von einer Gene‐
ration an die nächste weitergereicht werden. Wenn die kritische Auseinander‐
setzung mit den traditionellen Werten fehlt, sind sie leicht zu pervertieren
und so wird – um hier nur ein Beispiel anzuführen – aus Großzügigkeit
finanzielle Ausbeutung:

Généreuse, Yaye Khady fit exhiber, par ses amies, toutes les sommes dues en pareille
circonstance. Ousmane s’était plié à toutes les demandes de sa mère. »Un homme
digne doit honorer une femme qui s’est donnée à lui«. Et Ousmane, de retrait en
retrait, épuisait son chéquier. (CE, 193)

Im Verlauf des inneren Monologs Ousmanes, bei dem er über seine Zerris‐
senheit zwischen der Bewahrung und Reproduktion traditioneller Lebensent‐
würfe und der Öffnung hin zu einem neuen, unbekannten Lebensweg nach‐
denkt, verstummt letztlich die Stimme der Vernunft, während die Stimme der
Liebe lauter wird. Letztendlich entscheidet sich Ousmane, der Stimme der
Liebe zu folgen und zwei voneinander getrennte Leben und damit Identitäten
zu führen, einerseits das Leben als Sohn des mütterlichen Viertels Usine Niari
Talli und andererseits das Leben als Ehemann von Mireille:

Mais l’Amour insistait : »Il te suffira de cloisonner ta vie d’époux de Mireille et ta vie
[...] de fils de Niari Talli.«
Et l’Amour conseillait encore :
–Ne capitule pas avant de combattre. Le succès est possible. (CE, 60)

Die in Opposition zueinander platzierten Chronotopoi ›Kolonialität‹ und
›Tradition‹ – auf der einen Seite Gymnasium, Universität und Mireilles Fami‐
lienwohnsitze und auf der anderen Seite die Viertel Usine Niari Talli und
Gibraltar – zeichnen sich durch eine unnachgiebige Starrheit aus, die keine
Vereinigung unterschiedlicher kultureller Normen und Konzepte duldet. Die‐
se beiden in Opposition zueinander befindlichen Chronotopoi beinhalten
nicht die Hybridität, von der Bachtin spricht, wenn er von einer »hybriden
Konstruktion« spricht, bei der sich »zwei Redeweisen, zwei Stile, zwei Spra‐
chen und zwei Horizonte von Sinn und Wertung vermischen«.97 Ebenso we‐
nig eröffnet sich hier ein Dritter Raum im Sinne Homi Bhabhas, wo »Macht‐
verhältnisse und Identifikationsmechanismen aus ihrer starren Dialektik her‐
ausgelöst und in andere (Denk-)Formen überführt werden sollen.98 In den
beiden unvereinbar scheinenden Chronotopoi haben hingegen diejenigen

97 Bachtin, Die Ästhetik des Wortes, 1979, S. 195.
98 Karen Struve, Zur Aktualität von Homi K. Bhabha, Wiesbaden: Springer, 2013, S. 172.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

103

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Oberhand, die, wie Homi Bhabha beschreibt, nicht gewohnt sind, »mit
Ambivalenzen, Kontingenzen und unlösbaren Widersprüchen spielerisch um‐
zugehen«.99 Der Wunsch nach Einfachheit, Transparenz und Kohärenz, für
den einige bereit sind, bis zum bitteren Ende zu gehen, hat die zerstörerischen
Folgen100, dass Mireille von ihrer Familie ausgestoßen wird und Ousmane in
die Arme einer Frau getrieben wird, die von seiner Mutter für ihn bestimmt
wird, wodurch seine Ehe mit Mireille zerbricht.

In Mariama Bâs Roman befindet sich jedoch ein Dritter Raum im Sinne
Bhabhas. In diesem Raum des Dazwischen, in dem »Aushandlungsbewegun‐
gen und die Formulierung von bisher nicht Dagewesenem« möglich sind101,
wie Struve die Denkfigur des Dritten Raums von Bhabha definiert, lässt sich
das Zimmer von Ali verorten, das er und seine Freunde auf den Namen Keur
Ali (Alis Haus) getauft haben und das die senghorsche Civilisation de l’univer‐
sel repräsentiert.102 In diesem Raum trifft sich die Gruppe Intellektueller, der
auch Ousmane und Mireille angehören, um die Studierendenrevolten von
Paris und Dakar, die Lehren von Marx und Lenin wie auch die philosophi‐
schen Fragen der Négritude-Bewegung und die senghorsche Philosophie des
enracinement et ouverture zu besprechen.

[...] Ousmane osa exprimer sa conviction : »Je suis pour le contenu de la Négritude.
Je suis pour l’Enracinement et l’Ouverture«. [...] »la Culture est Universelle. La
culture est un instrument de développement. Comment y accéder sans se connaître
pour s’estimer, sans connaître autrui pour l’estimer.« (CE, 72)

In Alis Zimmer wird größtenteils auf Französisch gesprochen, doch es finden
auch einige Wolof-Wörter Verwendung. Darüber hinaus findet in diesem
Raum die Liebe zwischen Ousmane und Mireille ihren ersten körperlichen
Ausdruck: »Dans cette chambre baptisée pompeusement ›Keur Ali‹, les loisirs
étaient meublés par des discussions et l’audition de disques. ›Keur Ali‹ offrait
aux amoureux une inviolable sécurité« (vgl. CE, 40f.). ›Alis Haus‹ steht zwar
für die Pariser und Dakarer Studierendenrevolten und befindet sich in Dakar,
wird aber von Mariama Bâ in keinem realgeografischen Viertel angesiedelt.
Durch diese fehlende Verankerung erhält der Raum einen hypothetischen
Charakter. Die Situation wäre anders, würden die Diskussionen und intellek‐
tuellen Auseinandersetzungen direkt in einem universitären Raum stattfinden

99 Homi K. Bhabha, Die Verortung der Kultur, Deutsche Übersetzung von Michael Schiff‐
mann und Jürgen Freudl, Tübingen: Stauffenburg Verlag, 2011 [2000], S. XIII.

100 Vgl. ebd.
101 Vgl. Struve, Zur Aktualität von Homi K. Bhabha, 2013, S. 97.
102 Vgl. Senghor, Ce que je crois, 1988.

2. Teil 

104

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder unter den Jugendlichen innerhalb des Viertels Usine Niari Talli. Dort
stünden sie in direktem Bezug zu den Chronotopoi ›Kolonialität‹ bzw. ›Tradi‐
tion‹ und würden eine Wechselwirkung erzeugen.

In dieselbe utopische Sphäre fällt der epistolare Teil des Romans mit den
neun Briefen, die sich die Verliebten in den drei bis vier Jahren ihrer Tren‐
nung – und knapp einem Drittel der Romanseiten – schreiben und in denen
sie neben ihrer Liebe zueinander auch die studentischen Revolten thematisie‐
ren. Ein einziger Brief wird von Ousmanes Freund Ali verfasst, als Ousmane
bei einer Demonstration festgenommen wird und zwölf Tage im Gefängnis
absitzen muss (vgl. CE, 77):

A Mireille, bourrée d’inquiétude à cause du silence inaccoutumé de son ami, Ali
expliqua :
»Ousmane est prisonnier de l’État au camp Mangin après un affrontement sévère au
sein de la Cité. Chance ou malchance, les événements m’ont trouvé en ville pour raison
de famille.
Dans le secret de l’existence de la ›Boite postale Yvette‹, par amitié pour Ousmane, je
prends la liberté de vous informer.« (CE, 76; Hervorhebungen wie im Original)

Die briefliche Kommunikation eröffnet einen geheimen, isolierten Raum, den
– abgesehen von dieser einen Ausnahme – nur die beiden Liebenden, Ousma‐
ne und Mireille betreten. Die kursivierte Schrift hebt die einzelnen Briefe klar
von dem sie umgebenden Text ab, womit die Isolierung noch deutlicher wird.
In den Briefen werden keine Wolof-Wörter verwendet, sondern sie sind aus‐
schließlich in französischer Sprache verfasst. Obgleich die leeren Briefseiten
zumindest metaphorisch als Räume gelten können, sind auch sie keine Chro‐
notopoi, denn es fehlt ihnen die zeitliche Dimension bzw. die realhistorische
Entsprechung. Sie sind nirgendwo verankert, weder realgeografisch noch in
der fiktiven Welt des Romans.

Das kulturelle Konzept jom wird nur in einem utopischen Raum des Ro‐
mans Le chant écarlate verhandelt. Dies ist der utopische Raum des Keur
Ali, der zwar nicht als Chronotopos gilt, aber als Dritter Raum im Sinne
Homi Bhabhas bezeichnet werden kann, denn hier wird der Spiegel der
Repräsentation, der kulturelles Wissen gemeinhin als integrierten, offenen,
sich ausdehnenden Code zeigt, zerstört.103

Eben jener Dritte Raum konstituiert, obwohl »in sich« nicht repräsentierbar, die
diskursiven Bedingungen der Äußerungen, die dafür sorgen, dass die Bedeutung
und die Symbole von Kultur nicht von allem Anfang an einheitlich und festgelegt

103 Vgl. Bhabha, Die Verortung der Kultur, 2011 [2000], S. 56.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

105

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sind und dass selbst ein und dieselben Zeichen neu belegt, übersetzt, rehistorisiert
und gelesen werden können.104

Im Keur Ali werden die Begriffe dignité, honneur und jom in neue seman‐
tische Zusammenhänge gesetzt und kritisch hinterfragt. Hier wird bei der
Frage der Würde und Ehre nicht unterschieden in französische und senegale‐
sische Traditionen bzw. schwache und starke Pigmentierung, sondern hier
geht es um global gültige Konzepte. Die Polygamie wird hinterfragt und
Ousmanes Vernachlässigung seiner französischen Ehefrau zugunsten einer
senegalesischen Frau von Ali als ehrlos getadelt: »Il y a un code de l’honneur.
Je tiendrais les mêmes propos s’il s’agissait d’une Alima ou d’une Oumou que
tu aurais trahis« (vgl. CE, 204).

Wenn Ali über Ousmanes Würde spricht, dann steht hier das Wort dignité
in keinem Zusammenhang mit den althergebrachten traditionellen Bedeutun‐
gen von jom: »Ali, railleur : ›Dans l’encens et le gongo, en comptant les perles
de ses reins ! Ne fais pas l’idiot, je pense qu’on ›t’a mis quelque part‹. Ton
cœur est rempli d’Ouleymatou au détriment de ta dignité. Il faut la déloger.‹«
Auch das Verhalten von Ouleymatou wird in diesem Raum scharf kritisiert
und Rosalie, die Frau von Ali, verweist auf die universell geltende Würde
der Frauen, die daraus bestehe, sich solidarisch zueinander zu verhalten:
»Avant Ouleymatou, Mireille ! Ouleymatou [...] attend que tu sois marié pour
s’accrocher ! [...] Son attitude est indigne de la femme de ce siècle. Les femmes
doivent être solidaires« (CE, 205).

Mithilfe von Bachtins Theorie des Chronotopos lässt sich darlegen, auf
welche Weise im Roman Un chant écarlate von Mariama Bâ die Machtverhält‐
nisse auf unterschiedliche Räume aufgeteilt sind. Je klarer ein Raum als Chro‐
notopos markiert ist, desto größer ist seine Macht und sein Einfluss auf die
soziopolitischen Gegebenheiten. Diese Macht beruht auf seiner Verankerung
im realhistorischen Raum und seiner Historizität. Gegen die beiden mächti‐
gen Chronotopoi ›Kolonialität‹ und ›Tradition‹ hat der Dritte Raum Keur Ali
kaum Chancen, um an den versteinerten Überzeugungen zu rütteln. Doch in
diesem Raum wird realisiert, was als utopische Vorstellung hoffungsvoll in die
Zukunft blicken lässt, denn dort werden die grundlegenden Antriebsfedern
der Figurenhandlungen diskutiert, die mit den Begriffen dignité, honneur und
jom bezeichnet werden und je nach Raum eine andere Bedeutung innehaben:
als rassistisch motivierte dignité und honneur der Kolonialmacht bzw. als
präkoloniales, subversives jom der Kolonisierten. Die Infragestellung beider

104 Ebd., S. 57.

2. Teil 

106

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Konzepte, die letztendlich auch Erneuerung und Einigung ermöglichen wür‐
de, findet in diesem Dritten Raum Keur Ali statt, wo auch Gorgui zu verorten
ist, der – ebenfalls in seiner utopischen Dimension – zu jener Zeit noch in
keinem der Chronotopoi eine realistische Möglichkeit hat, zu überleben.

Mariama Bâ ist nicht gegen die kulturelle Vermischung, sondern sie macht
mit ihrem Roman deutlich, dass die Gesellschaften – sowohl die senegalesi‐
sche als auch die französische – zur erzählten Zeit dieses Dramas noch nicht
bereit sind, die kulturelle Vermischung zu verwirklichen. Im Jahr 1968 liegt
die senegalesische Unabhängigkeit noch nicht weit zurück, die Traumata der
Kolonialzeit sind noch lange nicht verarbeitet und die Entkolonialisierung
muss erst noch eingeleitet werden. Es handelt sich um Prozesse, die nicht nur
Zeit, sondern vor allem auch den Willen der jeweiligen Gesellschaften erfor‐
dern. Selbst in der heutigen Zeit sind diese Prozesse noch nicht abgeschlossen
und hochaktuell, ebenso die Frage der ›kulturellen Vermischung‹, wie der
senegalesische Philosoph Felwine Sarr in einem seiner jüngeren Texte belegt:

Nous savons cependant qu’il n’existe pas de civilisation pure, qu’elles sont toutes
hybrides. L’hybridité des civilisations n’est pas dérivée, elle est originelle. Elle est au
début du processus d’élaboration et de compaction des éléments qui en font une
totalité. L’intelligence d’une civilisation réside dans sa capacité à faire la synthèse des
mondes complémentaires qui s’offrent à elle et à les intégrer dans un telos.105

Die erneuerte Lektüre des Romans von Mariama Bâ aus der Perspektive der
ethnocritique zeigt deutlich, dass sich Un chant écarlate in die Kontinuität der
senghorschen Philosophie einfügt, der in seinem Text von 1964 schrieb, dass
die ideale Zivilisation nur eine Mischung sein kann:

La civilisation idéale serait comme ces corps quasi divins, surgis de la main et de
l’esprit d’un grand sculpteur, qui réunissent les beautés réconciliées de toutes les
races. Elle ne saurait être que métisse […].106

105 Sarr, Afrotopia, 2016, S. 149.
106 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 96.

2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)

107

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

Fatou Diome bezeichnet sich selbst als senegalesisch-französische Schrift‐
stellerin (»sénégalo-française«107). Geboren 1968 auf der Insel Niodior im
Saloum-Delta des Senegals, verstößt ihr Stiefvater sie als Baby und Fatou wird
von ihren Großeltern mütterlicherseits aufgezogen. Trotz deren Verbot nimmt
das kleine Mädchen heimlich am Schulunterricht teil, bis sie vom Schulleiter
entdeckt wird, der die Großmutter überzeugen kann, ihre Enkelin offiziell
an der Schule anzumelden. Fatou Diome erzielt hervorragende schulische
Leistungen, geht auf weiterführende Schulen in Mbour und beginnt an der
Universität Dakar ihr Studium, das sie mit der Arbeit als Haushaltshilfe
finanziert. Sie heiratet in Dakar einen Franzosen und zieht mit ihm in den
1990er-Jahren nach Frankreich, wo Fatou Diome von seiner Familie abgelehnt
wird und das Paar sich schon bald scheiden lässt. Daraufhin zieht sie im Jahr
1994 nach Straßburg und finanziert ihr Doktoratsstudium mit der Tätigkeit
als Putzfrau. Sie lehrte bisher an der Universität Marc-Bloch in Straßburg und
an der Pädagogischen Hochschule in Karlsruhe108.

Fatou Diomes literarisches Werk erregte schon zu Beginn ihrer schriftstel‐
lerischen Tätigkeit Aufmerksamkeit mit der Novellensammlung La Préférence
Nationale im Jahr 2001. Der Durchbruch auf die internationale literarische
Bühne gelingt ihr mit dem Roman Le Ventre de l’Atlantique, der im Jahr 2003
erscheint und für den Fatou Diome mit dem Prix des Hémisphères-Chantal
Lapicque und dem LiBeraturpreis in Frankfurt im Jahr 2005 ausgezeichnet
wird. Ihr literarisches Werk zählt 13 Texte, darunter Romane, Essays und
Erzählungen (bis zum Jahr 2022). Ein thematischer Schwerpunkt bei Fatou
Diome ist die Konstitution und Konstruktion von Identität(en), wobei dieser
Fokus stets eingebettet wird in realgesellschaftliche Aktualitäten, wie beispiels‐
weise den zu jener Zeit allgegenwärtigen drängenden Migrationswunsch der
senegalesischen Jugend, der im Roman Le ventre de l’Atlantique diskutiert

107 Einige der hier aufgeführten Informationen beruhen auf einem persönlichen Austausch
mit Fatou Diome vor, während und nach dem öffentlichen Gespräch im März 2019 an
der Universität Zürich. Als Verantwortliche für die Lesung und Vorstellung von Fatou
Diome hatte ich die besondere Gelegenheit, mit ihr über das Konzept jom zu sprechen.
Das Gespräch wurde aufgezeichnet und Teile davon fließen in die vorliegende Studie ein,
v.a. in Kapitel 3.2, in dem Paratexte und Gesprächssituationen analysiert werden. Fatou
Diome hat mir jedoch untersagt, das aufgezeichnete Gespräch in Gänze zu veröffentlichen,
was ich selbstverständlich respektiere. Die Aufzeichnung des Gesprächs ist daher Teil des
Datenarchivs zur vorliegenden wissenschaftlichen Untersuchung.

108 Vgl. u.a. auch die Informationen auf der Internet-Seite Fembio. Frauen. Biographiefor‐
schung: www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/fatou-diome/ (10.08.2022).

2. Teil 

108

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/fatou-diome
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/fatou-diome


wird. Dieser Roman prophezeite in gewisser Weise die realhistorischen Mi‐
grationsbewegungen aus Afrika nach Europa, die ab 2006 ansteigen bis zu
ihrem Höchststand im Jahr 2018 und die einhergehen mit der grausamen
Konsequenz unzähliger Ertrunkener im Mittelmeer.109

Fatou Diome ist eine sehr genaue Beobachterin, die die politischen Ent‐
scheidungsträger und gesellschaftlichen Zusammenhänge – gleichermaßen
die afrikanischen wie die europäischen – einer kritischen Bewertung unter‐
zieht und dabei kein Blatt vor den Mund nimmt. Ihre spritzige Klugheit und
ihre scharfe Zunge sind bei Talkshows in Frankreich sehr beliebt, spätestens
seit Fatou Diome im April 2015 als Gast in Frédéric Taddeïs Show Ce soir
(ou jamais !) mit dem Titel ›Accueillir toute la misère du monde...?‹ auf
sehr selbstbewusste Weise nachdrückliche und aufrührende Worte sprach. Mit
Verweis auf das tägliche Drama im Mittelmeer kommentierte sie im Hinblick
auf eine globalisierte Welt die europäischen Bemühungen, die Einwanderung
zu verhindern, mit den Worten: »On sera riche ensemble ou on va se noyer
tous ensemble.« In der senegalesischen Presse wird ebenfalls regelmäßig über
Fatou Diome berichtet, allerdings hier deutlich weniger enthusiastisch als in
Frankreich. Eine Erklärung dafür könnte sein, dass sie als ›anders afrikanisch‹
wahrgenommen wird und mit ihren öffentlichen Äußerungen durch ihre
›neue Interkulturalität‹ im Senegal weniger angreifbar scheint: »L’écrivaine
franco-sénégalaise [...] est conditionnée par sa nouvelle interculturalité. Elle
est toujours africaine certes, mais autrement ! Personne ne la blâmera !«110

Wie Mariama Bâ schreibt auch Fatou Diome engagierte Literatur und
scheut keines der heiklen gesellschaftlichen oder politischen Themen sowohl
des afrikanischen als auch des europäischen Kontextes. Obgleich sie schon
seit den 1990er-Jahren in Frankreich ansässig ist und mittlerweile die franzö‐
sische Staatsbürgerschaft besitzt, ist die Behauptung zu kurz gegriffen, sie
gehöre »zu der Generation der jungen mobilen afrikanischen Elite, für die
ihre Herkunft nur noch ein Teil ihrer Schriftstellerpersönlichkeit ist«.111 Abge‐
sehen davon, dass Fatou Diome nicht ohne Weiteres zur afrikanischen Elite
gezählt werden kann, wenn man ihren Lebenslauf kennt, fokussiert sie in
ihren Texten vor allem die Verwobenheit der afrikanischen mit der westlichen

109 Vgl. Inernetseite des Europäischen Rats: www.consilium.europa.eu/de/policies/eu-migrati
on-policy/western-routes/ (12.08.2022).

110 Vgl. Leitartikler von SENEPLUS, Emmanuel Desfourneaux, »Et si nous décolonisions nos
esprits, nous aussi les Blancs !«, SENEPLUS, 01.09.2019: www.seneplus.com/opinions/et-si
-nous-decolonisions-nos-esprits-nous-aussi-les-blancs (19.08.2022).

111 Seiler-Dietrich, Lemma: »Literaturen Afrikas, Die französischsprachige Literatur Westafri‐
kas«, in: Munzinger Online/KLfG.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

109

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.consilium.europa.eu/de/policies/eu-migration-policy/western-routes
https://www.consilium.europa.eu/de/policies/eu-migration-policy/western-routes
https://www.seneplus.com/opinions/et-si-nous-decolonisions-nos-esprits-nous-aussi-les-blancs
https://www.seneplus.com/opinions/et-si-nous-decolonisions-nos-esprits-nous-aussi-les-blancs
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.consilium.europa.eu/de/policies/eu-migration-policy/western-routes
https://www.consilium.europa.eu/de/policies/eu-migration-policy/western-routes
https://www.seneplus.com/opinions/et-si-nous-decolonisions-nos-esprits-nous-aussi-les-blancs
https://www.seneplus.com/opinions/et-si-nous-decolonisions-nos-esprits-nous-aussi-les-blancs


Welt und die globalen Verflechtungen generell. Ein Beispiel aus neuerer Zeit
ist ihr Roman Les veilleurs de Sangomar (2019)112, der in der vorliegenden
Arbeit nicht näher behandelt wird. Die Geschichte spielt sich in der Rahmung
des realhistorischen Ereignisses eines Schiffsunglücks ab, das am 26. Septem‐
ber 2002 stattgefunden hat und bei dem das Schiff Joola auf seiner Route von
Dakar nach Ziguinchor im Atlantik versinkt und 2000 Menschen mit sich in
den Tod reißt.

Im Roman steht dabei im Vordergrund, dass dieses Schicksal alle Natio‐
nalitäten, Hautfarben, Geschlechter und gesellschaftlichen Schichten gleicher‐
maßen trifft, denn auf dieser Überfahrt sind sie alle an Bord desselben
Schiffes und niemand von den Mitreisenden oder der Besatzung ist in dieser
Situation privilegiert. Das Schiff steht hier metaphorisch für die Weltgemein‐
schaft und ihre Interdependenzen, die vorteilhaft genutzt werden sollten, um
Katastrophen zu vermeiden, bei denen alle gleichermaßen in den Abgrund
gestürzt werden. Bei all diesen gegenseitigen Abhängigkeiten und Verwoben‐
heiten machen Fatou Diomes Texte immer deutlich, dass Assimilation keine
Lösung sein kann, sondern dass kulturelle Bildung immer die kritische Aus‐
einandersetzung in mehrfacher Perspektive voraussetzt, einerseits den Blick
auf lokale Gegebenheiten bzw. kulturelle Werte und zum anderen auf das
Verstehen der globalen Zusammenhänge.

Diomes Werk lässt sich in Kontinuität bringen mit der senghorschen Philo‐
sophie des enracinement et ouverture und der civilisation de l’universel. Fatou
Diome und Léopold Sédar Senghor gehören beide der ethnischen Gruppe
der Seereer an, aus deren Sprache ursprünglich das Wort jom hervorgegan‐
gen ist. Weder Diome noch Senghor räumen in ihren Texten der Sprache
Seereer einen größeren Platz ein, sondern sie verwenden in erster Linie die
Sprache Französisch und in zweiter Linie die Sprache Wolof. In Fatou Diomes
Werk finden sich einige intertextuelle Verweise auf Léopold Sédar Senghor,
wobei zu dieser Verbindungslinie zwischen Senghor und Diome auch Felwine
Sarr hinzugerechnet werden kann, der ebenfalls der ethnischen Gruppe der
Seereer angehört und wie Fatou Diome auf der Insel Niodior im Saloum-Del‐
ta des Senegals geboren ist.113

Die philosophischen Texte des im Jahr 1972 geborenen Ökonomen Felwine
Sarr werfen einen ähnlich kritischen Blick auf die zeitgenössische senegalesi‐

112 Fatou Diome, Les veilleurs de Sangomar, Paris: Éditions Albin Michel, 2019.
113 Vgl. Webseite der S. Fischer Verlage: www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934

(31.05.2023).

2. Teil 

110

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fischerverlage.de/autor/felwine-sarr-1017934


sche Gesellschaft wie Fatou Diomes literarisches Werk114. Bryson stellt als
Unterschied zwischen ihnen heraus, dass Sarr immer aus der Perspektive
globalisierter Beziehungen eines gleichberechtigten Afrikas schreibe, während
Fatou Diome stets die Migrationsbewegungen zwischen Senegal und Frank‐
reich fokussiere und auf republikanische Werte poche, denn diese sicherten
die Würde der Migranten:

Diome has focused on migration between Senegal and France, and reconfirmed
republican values that would offer dignity to migrants. This approach could be seen
to echo more traditional forms of literary social engagement from African writers
that ultimately function through hierarchical binaries.115

Dieses Zitat ist auch deshalb interessant, weil der Autor hier von der Würde
der Migranten schreibt, die Fatou Diome durch eine traditionellere Form
des literarischen sozialen Engagements einfordere. Es soll hier nicht weiter
darauf eingegangen werden, aus welcher Perspektive hier der Autor das The‐
ma ›Würde‹ bespricht, sondern der Bogen geschlossen werden, um zurück
zum Fokus der vorliegenden Untersuchung zu kommen. So wird im nächsten
Unterkapitel der Roman Le ventre de l’Atlantique auf die Frage hin untersucht,
auf welche Weise Fatou Diome das Narrationskonzept jom und die Begriffe
dignité und honneur thematisiert und kritisiert.

2.2.1 Die Eroberung von jom in Le ventre de l’Atlantique

Le ventre de l’Atlantique thematisiert die Migration und die damit einherge‐
hende Infragestellung von Identität. Die Ich-Erzählerin und Schriftstellerin
Salie ist nach Frankreich emigriert, wohin ihr Bruder Madické ihr gerne
folgen möchte. Er fordert von seiner Schwester die notwendige finanzielle
Unterstützung, um seine Auswanderung von der Insel Niodior im Senegal zu
realisieren. Die Basiserzählung entwickelt sich um die Telefongespräche, die
Salie mit ihrem Bruder Madické führen muss, um ihm aktuelle Fußballereig‐
nisse quasi als Reporterin wiederzugeben, da ihr Bruder nur selten bei einem
Dorfmitglied die Fernsehübertragungen selbst verfolgen kann.

114 Devin Bryson beschreibt die Ähnlichkeit mit Fatou Diomes Werk aus der Perspektive
der Schriften von Felwine Sarr. Vgl. Devin Bryson, »The Afrotopic Economies of Felwine
Sarr«, in: Journal of the African Literature Association, 16, 1, 2022, S. 134–150.

115 Vgl. Bryson, »The Afrotopic Economies of Felwine Sarr«, in: Journal of the African Litera‐
ture Association, 2022, Fußnote Nr. 5.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

111

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die zeitliche Rahmung der histoire bilden zwei realhistorische Begebenhei‐
ten, nämlich als Anfangspunkt die Fußball-Europameisterschaft im Jahr 2000,
bei der Frankreich das Finale gegen Italien gewinnt, und als Endpunkt die
Fußball-Weltmeisterschaft im Jahr 2002, bei der Senegal sich in der Vorrunde
gegen Frankreich behauptet, im Achtelfinale gegen Schweden gewinnt, das
Viertelfinale gegen die Türkei dann aber verliert und ausscheidet. Die Figur
Madické ist nicht nur großer Fußballfan, sondern identifiziert sich mit dem
italienischen Fußballstar Maldini und träumt von einer Fußballerkarriere in
Italien (über Frankreich), die ihn, so seine Überzeugung, reich machen wür‐
de: »On veut aller en France, et même si on ne fait pas une grande carrière
dans le football, on fera comme ce monsieur qui était à Paris, on pourra
toujours trouver du travail et ramener une petite fortune.«116

Das Vorbild für einen erfolgreichen Aufenthalt in Frankreich und die
triumphale Rückkehr nach Niodior ist die Figur des Homme de Barbès. Ihm
wollen es Madické und seine Altersgenossen gleichtun und nach Europa
migrieren. Die Ich-Erzählerin Salie nimmt diesen Wunsch ernst und unter‐
nimmt eine intensive Reflexion über die europäischen und afrikanischen
Lebensrealitäten. Dabei wird der Fokus deutlich auf den afrikanischen Konti‐
nent gelegt, denn, so die Erzählerin: »Le tiers-monde ne peut voir les plaies
de l’Europe, les siennes l’aveuglent […]« (VA, 44). Die Ich-Erzählerin Salie
wird zu dieser intensiven Reflexion gezwungen, da sie einerseits nicht über
die finanziellen Mittel verfügt, um ihren Bruder nach Frankreich zu holen,
und sie andererseits durch ihre eigene Erfahrung gelernt hat, dass das Leben
in Europa nicht paradiesisch ist, wie die Jugend in Afrika fälschlicherweise
verbissen glaubt.

Im Zentrum der Reflexion stehen u.a. die senegalesischen Traditionen117,
die in Bezug zum Begriff jom gebracht werden können, wobei der Begriff
im Roman wahlweise mit dignité oder honneur übersetzt wird. Aus dieser
Perspektive deckt der Roman auf, dass dem traditionellen Narrationskonzept

116 Fatou Diome, Le ventre de l’Atlantique, Paris: Éditions Anne Carrière, 2003, S. 92. Im
Folgenden direkt im Text mit VA (Ventre de l’Atlantique) und Seitenzahl zitiert.

117 Zur Verwendung des Begriffs ›Tradition‹ in der vorliegenden Studie weise ich an dieser
Stelle auf die Veränderlichkeit – und die Erfindung – von Traditionen hin, die insbesonde‐
re auf der politischen Ebene von besonderer Bedeutung sind und die bspw. Hobsbawm
ausführlich thematisiert. Vgl. Eric Hobsbawm, The Invention of Tradition, Cambridge:
Cambridge University Press, 2000. In der vorliegenden Untersuchung wird nicht auf diese
Veränderlichkeit eingegangen, sondern die dem Begriff ›scheinbar‹ typische Unveränder‐
lichkeit und Langlebigkeit fokussiert, die als Auslöser der vielfältigen Konflikte in den hier
untersuchten Romanen gelten können.

2. Teil 

112

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


jom widersprüchliche Motivatoren inhärent sind, die die senegalesische Ju‐
gend zu unüberlegten Handlungen wie der Migration nach Europa verleiten.
Und somit entmythisiert der Roman Le ventre de l’Atlantique das europäische
›Eldorado‹ und begibt sich auf die Suche nach Alternativen, die dem Emigra‐
tionswunsch entgegengesetzt werden könnten.118 Letztendlich gelingt es der
Ich-Erzählerin Salie, ihren Bruder Madické von seinen Auswanderungsplänen
abzubringen, und er baut stattdessen mit ihrer finanziellen Unterstützung im
Senegal einen kleinen Lebensmittelladen auf, der ihm ein ›würdiges‹ Leben in
seinem Heimatdorf ermöglicht.

Der Roman Le ventre de l’Atlantique weist autobiografische Elemente auf,
wie Fatou Diome beim Interview mit Loimeier bejaht:

Es gibt erfundene Figuren darin, es sind ja rund 20 an der Zahl. Alles, was die
Familie betrifft, ist authentisch, das ist wirklich autobiografisch. Alles, was die Groß‐
mutter betrifft, den Bruder, den Lehrer, das ist autobiografisch, auch das, was mein
Leben in Frankreich angeht. Alles Weitere habe ich erfunden […].119

Obgleich die Ich-Erzählerin Salie demnach stellvertretend für die Autorin
Fatou Diome spricht, wird in der vorliegenden Studie stets die Unterschei‐
dung aufrechterhalten zwischen der Ich-Erzählerin und der Autorin, um die
von ihr vorgenommene »zeichenhafte Modellierung der Wirklichkeit«120 zu
erhalten, mit der sie ihre Wirklichkeit unabhängig von der historischen Reali‐
tät darstellt. Es gibt jedoch einen direkten Bezug zu realhistorischen Begeben‐
heiten, denn die Romanerzählung ist wie erwähnt zeitlich gerahmt durch die
Fußball-Europameisterschaft 2000 und die Fußball-Weltmeisterschaft 2002.
Des Weiteren werden Bezüge zu realtopografischen Räumen hergestellt, in
denen sich die Handlung abspielt – die senegalesische Insel Niodior und die
Hauptstadt Dakar oder Frankreich mit den Städten Paris und Straßburg und
auch der Atlantik. Diese erweisen sich als sehr fruchtbar für die literatureth‐
nologische Textanalyse mithilfe raumtheoretischer Konzepte, denn sie decken
die Verweisfunktion des Texts auf realgesellschaftliche Umstände und die Re‐
levanz der Funktionen von jom für die realen soziopolitischen Gegebenheiten
jener Zeit auf.

118 »[…] un roman qui n’a pas seulement visé à démystifier ›l’Eldorado‹ de l’Europe, mais
aussi à trouver une solution plus viable que l´émigration pour résoudre les problèmes
localisés.« Anna-Leena Toivanen, »Retour Au Local  : ›Celles qui attendent et l’engagement
diasporique de Fatou Diome‹«, in: Relief, 5, 1, 2011, S. 62–77, S. 74.

119 Manfred Loimeier, »Fatou Diome«, in: ders. (Hrsg.), Wortschätze. Interviews mit afrikani‐
schen Schriftstellerinnen und Schriftstellern, Berlin: Horlemann, 2012, S. 101.

120 Klinkert, Einführung in die französische Literaturwissenschaft, 2008, S. 104.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

113

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wie schon in der Einleitung beschrieben, bildet der Roman Le ventre de
l’Atlantique von Fatou Diome den Ausgangspunkt für die vorliegende Unter‐
suchung. Das anfängliche Interesse wurde geweckt durch die bedeutsame
Korrelation zwischen der hohen Frequenz der Begriffe dignité und honneur
im Roman und dem Namen der Autorin (Diome/jom). Loimeier, der sich
jedoch auf die deutsche Übersetzung (Der Bauch des Ozeans) beruft, macht
darauf aufmerksam, dass der Begriff der ›Ehre‹, mit dem die Übersetzerin den
französischen Begriff dignité übersetzt hat, in Diomes Text eine besondere
Bedeutung innehabe, »den mancher aus Unkenntnis der moralischen Grund‐
lagen einer westafrikanischen Gesellschaft vielleicht überlesen würde«.121 Er
stellt fest, dass die besondere Bedeutung des Begriffs Ehre, der auf Wolof
Jom bedeute, kein isoliertes Ideal sei, sondern die Krönung eines Systems
moralischer Werte.122

Loimeier stellt jedoch keine Verbindung zwischen dem Wort jom und
dem Namen der Autorin Diome her, was sehr wahrscheinlich dem Umstand
geschuldet ist, dass hier zwei unterschiedliche Orthografien für denselben
Begriff verwendet werden.123 Die hohe Frequenz der Wörter dignité (20 Vor‐
kommen) und honneur (elf Vorkommen) zusammen mit dem impliziten Ver‐
weis auf den Nachnamen der Autorin, wie ich im Folgenden zeigen werde,
und seine semantische Ebene (›senegalesisches Ehrgefühl‹124) rechtfertigen
die Grundannahme der vorliegenden Studie, dass der Roman Le ventre de
l’Atlantique um die Funktion jom herum aufgebaut ist, obgleich das Wort jom
im Text selbst nie explizit genannt wird.

Jedoch bringt Fatou Diome ihren Namen implizit mit dem Begriff dignité
in Verbindung, was an zwei Textstellen des Romans deutlich wird. An einer
Textstelle spricht der Lehrer die Ich-Erzählerin Salie auf ihren Familiennamen
an – der im Roman nie genannt wird –, und rät ihr, sich nicht jedes Mal zu
prügeln, sobald sich jemand über diesen Nachnamen lustig macht. Er bedeute
dignité, und sie solle sich würdig zeigen und sich nicht mehr prügeln: »[...] tu

121 Vgl. Loimeier, Africando, 2010, S. 17.
122 Vgl. ebd., S. 16.
123 An dieser Stelle wiederhole ich, dass die beiden Wörter jom und Diome eine identische

Aussprache haben: [d̠͡ʑom]. Jom ist die Schreibweise nach der offiziellen Wolof-Orthografie
und Diome die Transliteration nach französischer Orthografie.

124 Vgl. Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 13. Senghors Übersetzung des Konzepts jom als
›senegalesisches Ehrgefühl‹ wird mehrfach in der vorliegenden Studie aufgeführt, um die
Synonymität zu unterstreichen zwischen den in den hier untersuchten Romanen verwen‐
deten Begriffen dignité und honneur, die im europäischen Kontext stark divergierende
Bedeutungsebenen beinhalten.

2. Teil 

114

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ne pourras pas te battre chaque fois qu’on se moquera de ton nom. D’ailleurs,
il est très beau, il signifie dignité; alors sois digne et cesse de te battre« (VA,
78). Dieser Verweis auf den Nachnamen der Autorin, Diome, ist nur für eine
Leserschaft fassbar, die die Sprache Wolof beherrscht und für diese wird auch
die besondere Funktion des Begriffs dignité für den Roman deutlich.

Der zweite implizite Verweis auf den Namen der Autorin findet sich dort,
wo die Ich-Erzählerin erläutert, dass sie einen geläufigen Vornamen habe
und dass französische Entwicklungshelfer, die im Senegal ansässig sind, gerne
ihre senegalesischen Haushälterinnen so nennen: »[…] mon prénom, des plus
courants au Sénégal, est communément donné à l’aînée des familles musul‐
manes. Il est en outre si facile à prononcer que les coopérants en affublent
volontiers leurs petites bonnes« (VA, 196). Besagter Vorname wird hier nicht
genannt, jedoch handelt es sich nicht um den Namen der Ich-Erzählerin
Salie, sondern um den geläufigsten Vornamen im Senegal, mit dem auch
die Haushälterinnen üblicherweise benannt werden, nämlich Fatou.125 Die
impliziten Verweise auf den Namen der Autorin verstärken für eine informier‐
te Leserschaft einerseits den autobiografischen Charakter des Romans und
andererseits die Relevanz von dignité und jom für die Romanhandlung.

2.2.2 Chaque miette de vie doit servir pour conquérir la dignité !

Besonders auffallend in Bezug auf die hohe Relevanz des Worts dignité ist der
Satz »Chaque miette de vie doit servir pour conquérir la dignité !« (wörtlich
übersetzt: Jeder Krümel Leben muss dazu dienen, die Würde zu erobern!),
der in repetitiver Verwendung insgesamt neun Mal im Roman vorkommt,
außer in den letzten Kapiteln 10 bis 14, die insgesamt 147 Seiten umfassen
(knapp die Hälfte des Romans). Der Satz ist ein von der Autorin konstruierter
Satz, der im Roman zwar als ein aus dem senegalesischen Kontext übersetztes
Sprichwort präsentiert wird, aber nicht in dem bedeutendsten Wörterbuch,

125 Vgl. »Lemma: ›fatou‹ (du prénom féminin Fatou) n. f. oral, vieilli, fam. Bonne. On les
appelle bonnes, domestiques, mbindane ou Fatou. Cette désignation, en réalité, est liée au
statut social de leur employeur. (Le Soleil 25/08/1992). La fatou ne s’occupe pas seulement
de l’entretien de la maison. Elle fait à manger et remplace souvent sa patronne. (Univer‐
sitaire, 1994). SYN. bonniche, femme de maison, fille de maison, mbindane, ménagère.
COM. Fatou est l’un des prénoms féminins les plus répandus au Sénégal ; sa fréquence
chez les bonnes pourrait expliquer qu’il soit devenu un nom commun les désignant,
terme employé surtout chez les Européens.« Geneviève N’Diaye-Correard, Les mots du
patrimoine: le Sénégal, Paris: Éditions des Archives Contemporaines, 2006, S. 231.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

115

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wolof-Französisch von Jean-Léopold Diouf, aufgeführt ist.126 Dort werden die
gängigsten senegalesischen Sprichwörter gelistet und auch dieser Satz, der im
Roman als für die senegalesische Gesellschaft grundlegendste Verhaltensregel
dargestellt wird, müsste dort erscheinen.

Der Satz »Chaque miette de vie doit servir pour conquérir la dignité !«
bleibt stets unverändert. Nur beim ersten Auftreten wird ihm der imperative
Teilsatz »N’oublie jamais« vorangestellt (vgl. VA, 30). Die starre Unveränder‐
lichkeit dieses Satzes ist ein Hinweis auf seine Funktion im Roman. Zumeist
bildet er den Abschluss eines Absatzes und nimmt somit eine konklusive
Position ein. In einigen wenigen Fällen stellt er selbst einen eigenständigen
Absatz innerhalb des Kapitels dar, formal unverbunden mit dem vorhergehen‐
den und dem nachfolgenden Absatz. Nicht allein durch seine Kürze, die
sich von der relativ gleichmäßigen Länge der Absätze abhebt, sondern auch
durch seine Kursivierung bricht er den Rhythmus und die Harmonie der
Textkomposition.

Betrachtet man die Syntax dieser geschlossenen, eigenständigen Einheit in‐
nerhalb des Romans, die der Satz »Chaque miette de vie doit servir à conquérir
la dignité !« bildet, lässt sich feststellen, dass die Verbgruppe doit servir à im
Präsens gehalten ist. Dies gibt der Satzaussage erstens einen Gegenwartsbezug
und verweist zweitens auf eine Allgemeingültigkeit. Es liegt hier ein teleologi‐
sches devoir vor, da der normative Redehintergrund aufzeigt, dass »der infini‐
te Satz das Ziel ausdrücklich benennt, bezüglich dessen angesichts der jewei‐
ligen Umstände das Bestehen einer [...] Notwendigkeit behauptet wird«.127

Es handelt sich also um eine Vorschrift, eine zielgerichtete Verhaltensnorm,
was auch durch das den Satz schließende Ausrufezeichen unterstrichen wird.
Diese zielgerichtete Vorschrift erhält durch die verwendete Zeitform Präsens
zwar einen Gegenwartsbezug und erscheint als in der Gegenwart gültig,
sie bleibt jedoch in mehrfacher Hinsicht unkonkret. Das Agens, das etwas
erobern soll, wird nicht klar definiert; es ist das unbedeutende Agens, das
die Größe eines Krümels hat und der Eroberung dienen muss. Wer von
der Eroberung profitiert, wird aus dem Satz nicht ersichtlich, ebenso wenig
das, was sich durch die Eroberung verändert. Zentral steht das Verb devoir,
was dieser teleologischen Verhaltensnorm eine nicht nur erwartbare, sondern
unbedingte Erfüllungspflicht zuschreibt.

126 Vgl. Diouf, Dictionnaire wolof-français, 2003.
127 Wolfgang J. Meyer, Modalität und Modalverb: kompetenztheoretische Erkundungen zum

Problem der Bedeutungbeschreibung modaler Ausdrücke am Beispiel von »devoir« und
»pouvoir« im heutigen Französisch, Stuttgart: Steiner, 1991, S. 104f.

2. Teil 

116

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dass es sich bei dem Satz um eine Vorschrift handelt, zeigt sich auch bei
der Betrachtung der Erzählstimme. So kommt der Satz zwar an manchen Stel‐
len innerhalb der direkten Figurenrede vor, jedoch ist er durch Kursivschrift
hervorgehoben. Er scheint somit keine Aussage zu sein, die den Überlegungen
der Figur entspringt, sondern als ein Satz, den diese Figur zitiert. Ein Beispiel
soll dies verdeutlichen. So spricht der Griot, der Lobredner, zu den jungen
Männern des Dorfes, dass sie sich ein Beispiel an Wagane nehmen und das
Dorf verlassen sollten, um reich zurückzukehren. Die letzten Worte, die der
Griot spricht, werden im Roman folgendermaßen dargestellt: »Partez cher‐
cher du travail, éloignez-vous de ce masque de colon et n’oubliez pas, mes
enfants, chaque miette de vie doit servir à conquérir la dignité !«128 Der Satz
nimmt, wie in allen Figurenreden, in denen er auftritt, eine konklusive Posi‐
tion ein. Es kann hier eine den Inhalt der Rede rechtfertigende Funktion
angenommen werden. Der Satz erscheint dabei als eine seit jeher gültige
Verhaltensnorm; ein Leitspruch, der in der Vergangenheit Geltung hatte und
auch in der Gegenwart gilt. Doch wer ist der Urheber des zitierten Satzes?

Der Satz »Chaque miette de vie doit servir à conquérir la dignité !« scheint
in der Gedankenwelt der Figuren angesiedelt zu sein, wie ein Vergleich mit
einem anderen Satz zeigt. Madické fordert seine Schwester Salie bei ihrem
Telefongespräch auf, das Endspiel der Fußball-Europameisterschaft im Fern‐
sehen zu verfolgen, um ihm danach telefonisch darüber zu berichten. Das
Telefongespräch endet mit den Worten Madickés: »[...] n’oublie pas de regar‐
der la finale […] le 2 juillet« (VA, 40). Zwei Seiten weiter wird der Satz
wiederholt und erscheint in kursivierter Form als erlebte Rede inmitten von
Gedanken, die die Ich-Erzählerin sich über ihren Bruder macht: »[…] S’il
pouvait courir le monde pour assister aux matchs de Maldini il le ferait,
j’en suis sûre. N’oublie pas de regarder la finale du 2 juillet. Et j’attendais«
(VA, 43). Die verpflichtende Funktion dieser kursivierten, in erlebter Rede
dargestellten Sätze im Roman von Diome wird bei der weiteren Wiederholung
des Satzes des Bruders Madické noch deutlicher. Die Ich-Erzählerin denkt
gerade darüber nach, dass die größte Suche der Migranten diejenige ist nach
der Liebe und Anerkennung derer, die sie verlassen haben, und dass die
geringsten ihrer Launen zu Befehlen werden, als der Auftrag Madickés in
Kursivschrift auftaucht:

Mais, étant donné que notre plus grande quête demeure l’amour et la reconnais‐
sance de ceux que nous avons quittés, le moindre de leurs caprices devient un ordre.

128 Hervorhebungen wie im Original. Diome, Le ventre de l’Atlantique, 2003, S. 124.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

117

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


N’oublie pas de regarder la finale du 2 juillet. À partir de ce moment-là, je me suis
sentie investie d’une mission sacrée. (VA, 45)

Dieses Beispiel verdeutlicht, dass die Gedanken der Ich-Erzählerin durch die
Worte ihres Bruders Madické geformt werden. Der Auftrag entspringt nicht
ihrer eigenen Gedankenwelt, sondern er drängt sich ihr als fremder Gedanke
auf. Der Satz ist dabei ebenso starr und unveränderlich wie der Satz »Chaque
miette de vie doit servir à conquérir la dignité !«. Beide Sätze beeinflussen das
Handeln der Figuren, und das, wie der Fall von »N’oublie pas de regarder la
finale« deutlich zeigt, auch gegen die der Figuren eigenen Handlungsabsich‐
ten und ‑wünsche.

Im Unterschied zu Madickés Auftrag kann der Satz »Chaque miette de vie
doit servir à conquérir la dignité !« keiner Figur und nicht einmal der Erzähle‐
rin explizit zugeschrieben werden. Er scheint vielmehr aus einer Metaebene
der Diegese bzw. aus ihr vorangegangenen Zeiten, aus der Zeit der Ahnen und
dem Ursprung der Traditionen zu stammen. Tang beschreibt diese Erzählebe‐
ne bei ihrer Analyse eines Korpus afrikanischer Schriftstellerinnen, wobei sie
diese externe Stimme als ein charakteristisches Element bezeichnet:

Les dialogues dans les textes sont représentés comme des voix sur scène, des voix
internes. Mais le discours romanesque fait aussi écho des voix externes qui ne sont
pas nécessairement les voix de l’auteur. C’est par exemple le cas de la rumeur […] La
narratrice de L’intérieur de la nuit insiste sur cette rumeur qui transporte des voix
extérieures, des voix dont on ne peut pas identifier l’auteur:
»Mais la rumeur qui voyage dans le vent leur était parvenue«. Dans le registre des
voix anonymes qui font écho dans le roman figure la mémoire. Elle fait retentir les
voix de l’histoire, celles des croyances et des légendes.129

Auch in Diomes Roman ist der repetitive Leitsatz einer der Handlungs‐
welt des Romans externen Ebene zuzuordnen, da er keiner expliziten
Sprecherstimme zugeschrieben werden kann. Er wirkt jedoch auf die Hand‐
lungswelt des Romans ein und zwar, ohne dass die Figuren wiederum einen
Einfluss auf diese Ebene ausüben können; sie scheinen dieser externen Hand‐
lungsmacht ausgeliefert.

»Chaque miette de vie doit servir à conquérir la dignité !« beinhaltet ei‐
nerseits eine suggestive Funktion, die eine unveränderliche, von den Ahnen
überlieferte Verhaltensnorm darstellt. Diese Verhaltensnorm enthält scheinbar
konkrete Anforderungen, doch bei näherer Betrachtung zerfällt der Satz in
zum Teil paradoxe Elemente, deren jeweilige Bedeutungen vage bleiben. An‐

129 Elodie Carine Tang, Le roman féminin francophone de la migration  : émergence et identité,
Paris: L’Harmattan, 2015, S. 179.

2. Teil 

118

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dererseits erfüllt der Satz die Funktion des Movens, der aus einer externen
Ebene heraus handlungsmotivierend auf die Figuren wirkt. Diese Ambivalenz
zwischen der scheinbar eindeutigen, von den Ahnen überlieferten Verhaltens‐
norm und ihren andererseits vielfältigen Interpretationsmöglichkeiten gilt
dabei nicht nur für das Gesamtkonstrukt des Satzes, sondern auch für den
Satzteil dignité. So erfüllt der Begriff dignité in dem Satz eine suggestiv-refe‐
renzielle Funktion, die auf eine feststehende Bedeutung verweist und zugleich
vielfach interpretierbar ist. Wie dem gesamten Satz kann auch dignité die
Funktion des Movens zugesprochen werden. Die Ambivalenz zwischen Ein‐
deutigkeit auf der einen und Interpretationsmöglichkeiten auf der anderen
Seite lässt den zentralen Konflikt in Fatou Diomes Roman sichtbar werden.
Doch, wie zu Beginn schon erwähnt, findet der Satz »Chaque miette de vie
doit servir à conquérir la dignité !« nur bis zur Mitte des Romans rekursive
Verwendung. Die Erzählung kommt im späteren Verlauf ohne ihn aus und
durchläuft somit eine emanzipatorische Entwicklung.

2.2.3 Immigration ohne Emigration

Als emanzipatorisch kann gelten, dass Madické letztendlich im Senegal bleibt
und beispielhaft vorlebt, dass die ›Eroberung von jom‹ nicht unbedingt
Migration erfordert, sondern auch ohne Auswanderung möglich ist, voraus‐
gesetzt, dass die Funktionen von jom hinterfragt und neu definiert werden.
Diomes Roman zeigt auf, dass im Spannungsfeld zwischen den Kontinen‐
ten und den Identitäten komplexe Reibungen und Widersprüche entstehen.
Widersprüchlich ist dabei auch die Tatsache, dass die Ich-Erzählerin selbst
nicht in den Senegal zurückmigriert und so kritisieren manche Wissenschaft‐
lerinnen die Ich-Erzählerin, wie beispielsweise Njoya, die in sarkastischem
Unterton von der aufgeklärten Intellektuellen Salie spricht, die die Afrikaner
von der Migration abhalten wolle:

Salie’s maneuvering is designed to project herself as an African intellectual
appealing to France’s conscience on behalf of the continent. However, the historical
background of migration reveals her self-perception as an enlightened individual
who can discourage Africans from migrating while appealing to France for compas‐
sion towards Africans.130

130 Wandia Njoya, »Tragic Indigestion in Fatou Diome’s ›Le Ventre de l’Atlantique‹«, in: dies.,
In Search of El Dorado? Immigration, French Ideals, and the African Experience in Contem‐
porary African Novels, Saarbrücken: VDM, 2008, S. 60.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

119

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Den Widerspruch hebt Robert Nathan mit der Erklärung auf, dass die Ich-Er‐
zählerin Salie nur durch ihre eigene Emigration die finanzielle Unterstützung
für ihren Bruder Madické aufbringen und ihn letztlich von der Auswande‐
rung abhalten kann: »So paradoxically, Salie’s answer to discouraging migra‐
tion is via migration.«131 Nathan interpretiert Diomes Roman als die politische
Aufforderung, ökonomische Lösungen für den Migrationswunsch zu finden.
Insgesamt behandeln die wissenschaftlichen Fragestellungen zu Fatou Diomes
Roman vorrangig das Thema Migration: »Diome a su, en effet, inscrire
son écriture dans le contexte de la culture transnationale contemporaine et
du problème de l’immigration postcoloniale de la jeunesse africaine.«132 Die
dazugehörigen Problemstellungen sind die durch den Aufenthalt in der Frem‐
de ausgelöste Identitätssuche, deren Aushandlung in einer Art von Raum im
Dazwischen stattfindet, wie Mbiga in ihrem Werk Selbstfindungsprozesse im
interkulturellen Raum beschreibt.133

Die meisten wissenschaftlichen Untersuchungen weisen eine deutlich euro‐
zentrische Herangehensweise auf, denn ihr Fokus ist stets auf Europa gerich‐
tet. Entweder dreht sich die Fragestellung um die Immigration nach Europa,
die Identitätssuche nach erfolgter Immigration oder die finanzielle Unterstüt‐
zung der in Afrika Zurückgelassenen durch die erfolgreich Immigrierten aus
Europa. Touré benennt zwar das transnationale Paradigma, bleibt aber vage
in Bezug auf die Spezifitäten der Räume Afrika und Europa, die Fatou Diomes
Romanfiguren zugleich als positive, aber auch bedrohliche Räume erleben:
»Leurs itinéraires montrent que les deux espaces de l’Afrique et de l’Europe
sont pour eux à la fois des lieux de découverte et de réussite, mais aussi de
menace, d’inquiétude et de perte de repères.«134

Bisher sind wissenschaftliche Untersuchungsperspektiven weitaus seltener,
die den afrikanischen Kontinent fokussieren, um dort auf die Suche nach
den Migrationsgründen zu gehen. Small thematisiert dieses Problem zwar
bei ihrer Analyse einiger Werke von Fatou Diome – u.a. Le ventre de l’At‐

131 Robert Nathan, »Moorings and mythology: Le Ventre de l’Atlantique and the immigrant
experience«, in: Journal of African Cultural Studies, 24, 1, 2012, S. 73–87, S. 78.

132 Paul N. Touré, »Jeunesse africaine et paradigme transnational dans ›Le ventre de l’Atlan‐
tique de Fatou Diome‹«, in: Journal of the African Literature Association, 7, 1, 2012, S. 21–
124, S. 107.

133 Sylvie Mbiga, »Zur Verschmelzung der Kulturen in ›Le Ventre de l’Atlantique‹«, in: dies.,
Selbstfindungsprozesse im interkulturellen Roman. Eine Analyse zur Identitätssuche im post‐
kolonialen Afrika, Berlin: LIT, 2010, S. 122–128.

134 Touré, »Jeunesse africaine et paradigme transnational«, in: Journal of the African Litera‐
ture Association, 2012, S. 121.

2. Teil 

120

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lantique – unter Bezugnahme auf den Text von Sayad, in dessen Vorwort
Bourdieu die eurozentrische Sicht Europas kritisiert. Bourdieu schreibt hier,
dass das Gastland sich nur insofern mit dem Problem der Einwanderung aus‐
einandersetze, als die Einwanderer ihm Probleme bereiten. Die Gründe der
Auswanderung aus dem Ursprungsland und die Diversität der ursprünglichen
Lebensumstände und der Migrationswege werden dabei aus den Überlegun‐
gen ausgeklammert.135 Doch auch Small kommt über die eurozentrische Sicht
nicht hinaus, obgleich sie feststellt, dass es Diome gelinge, der Leserschaft
beide Sichtweisen auf das Thema Migration zu zeigen: Auf der einen Seite die
von Madické, der sich durch die Migration eine erfolgreiche internationale
Fußballerkarriere erhofft, und auf der anderen Seite die von Salie, die für ihn
nur eine Zukunft als Immigrant sieht. Dabei stehe für Salie die diskriminie‐
rende Perspektive des Gastlandes auf die Eingewanderten im Vordergrund.
Am meisten fürchte Salie jedoch den Moment vor der Immigration, d.h. die
Reise selbst, da die Überfahrt auf dem Mittelmeer für so viele mit dem Tod
endet.136

Es bleibt bei Smalls Analyse jedoch verborgen, welche Bedeutung eine er‐
folgreiche internationale Fußballerkarriere für die Gesellschaft des Herkunfts‐
lands hat. Madické erscheint in dieser Untersuchungsperspektive als quasi
losgelöst vom gesellschaftlichen Umfeld, in dem seine Zukunftsvision entstan‐
den ist. Er träumt somit einen individuellen Lebenstraum. Und obwohl Small
sogar eine Facette von Senghors Darstellung von jom, nämlich teranga, nennt,
beschreibt sie, ohne näher auf die senegalesische Gesellschaft einzugehen, den
Begriff nur sehr oberflächlich als senegalesische Gastfreundschaft – »hospita‐
lity or welcoming generosity«137 – und merkt an, dass sich Europa ein Beispiel
daran nehmen könne: »France as a terre d’accueil then seems a bad joke«.138

Es wird hier deutlich, dass sich der Untersuchungsfokus wie magnetisch im‐
mer wieder auf Europa ausrichtet, eine Tatsache, die Sayad folgendermaßen
erklärt: »[...] on ne connaît que ce qu’on a intérêt à connaître, on ne comprend
que ce qu’on a besoin de comprendre, le besoin de savoir crée le savoir«.139

135 Vgl. Pierre Bourdieu, »Préface. Un analyseur de l’inconscient«, in: Abdelmalek Sayad
(Hrsg.), L’immigration, ou les paradoxes de l’altérité, Brüssel: De Boeck-Wesmael, 1991,
S. 7ff., S. 9.

136 Vgl. Audrey Small, »Sociétés d’accueil et de teranga. Emigration and immigration in three
textes by Fatou Diome«, in: Francosphères, 8, 1, 2019, S. 41–55, S. 51.

137 Vgl. Small, »Sociétés d’accueil et de teranga«, in: Francosphères, 2019, S. 47.
138 Vgl. ebd., S. 48.
139 Abdelmalek Sayad, L’immigration, ou les paradoxes de l’altérité, Brüssel: De Boeck-Wes‐

mael, 1991, S. 15f.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

121

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fatou Diome thematisiert in ihrem Roman Le ventre de l’Atlantique die
Migrationsproblematik und sie tut dies mit überwiegendem Bezug auf die
senegalesische Gesellschaft. Dennoch sind die literaturwissenschaftlichen Un‐
tersuchungen zu Diomes Werk prinzipiell auf Europa fokussiert und, um
nochmals Sayad zu zitieren, sie amputieren dabei den Gegenstand um einen
Teil seiner selbst, nämlich um die Bedeutungsebenen, die die Emigration
beinhaltet; auch die (noch) nicht vollzogene Auswanderung.140 Diese Bedeu‐
tungsebenen in ihrer Relevanz für den literarischen Text zu ergründen, be‐
deutet, die eigenen Grenzen zu überschreiten, was mit der Perspektive der
ethnocritique möglich ist. Sie lässt es zu, mithilfe von ethnologischem Wissen
den literaturwissenschaftlichen Horizont zu erweitern und in dem – im vor‐
liegenden Fall – französischsprachigen Text das ihm eigene Wolof-Substrat als
konstitutives Element zu begreifen.

In Bezug auf die Intertextualität in Fatou Diomes Roman thematisiert
Touré zwar die zahlreichen intertextuellen Bezüge zu afrikanischen Autoren,
ignoriert dabei aber Léopold Sédar Senghor, wie das folgende Zitat zeigt:

L’auteure sénégalaise se livre aussi à un remarquable travail d’intertextualité avec
d’autres romans africains transnationaux. Elle intègre judicieusement dans son
imaginaire les livres et auteurs africains tels que Un Nègre à Paris (1959) de Bernard
Dadié, Kocoumbo, l’Étudiant Noir (1960) de Aké Loba et L’aventure ambiguë (1961)
de Cheikh Hamidou Kane.141

Hierzu ist anzumerken, dass die vielzähligen intertextuellen Bezüge im Ro‐
man Le ventre de l’Atlantique für eine vergleichende Analyse großen Erkennt‐
nisgewinn versprechen. Für die vorliegende Arbeit verfolge ich jedoch nur
die intertextuellen Verweise zu Mariama Bâ, die der Diome vorgehenden
Autorinnengeneration Senegals angehört, und zu Léopold Sédar Senghor.
Dass der Bezug zu Senghor besondere Relevanz im Rahmen des Romans hat,
zeigt auch das Interview von Diouf mit Fatou Diome. Auf die Frage, was
sie dazu motiviert habe, Schriftstellerin zu werden, antwortet Fatou Diome,
dass für sie die Schule der Notausgang der Afrikaner sei. Dabei skizziert sie

140 Vgl. ebd., S. 15: »[...] parler de l’immigration, c’est parler [...] du point de vue des structures
présentes de la société et de leur fonctionnement; mais à condition qu’on ne prenne pas
délibérement le parti de mutiler cet object d’une partie de lui-même, la partie relative à
l’émigration.«

141 Touré, »Jeunesse africaine et paradigme transnational«, in: Journal of the African Litera‐
ture Association, 2012, S. 108.

2. Teil 

122

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihre Schulbildung und nennt die Autorinnen Léopold Sédar Senghor, Aimé
Césaire, Marguerite Yourcenar und Victor Hugo.142

Der zentrale intertextuelle Bezug zu Senghor und die Fragestellung nach
den Funktionen von dignité oder honneur bzw. jom im Roman Le ventre de
l’Atlantique wurden – so mein Rechercheergebnis – bisher noch in keiner
wissenschaftlichen Arbeit behandelt. Dabei kann die Intertextualität mit den
Werken und dem Wirken Léopold Sédar Senghors als eine weitere Rahmung
des Romangeschehens interpretiert werden. Auf Seite 38 wird der Name erst‐
mals genannt im Zuge einer Reflexion über die politischen Verhandlungen
der damaligen Präsidenten Senghor und Chirac in Bezug auf die Frankopho‐
nie: »En concoctant la francophonie, Senghor aurait dû se rappeler que le
Français est plus riche que la plupart des francophones et négocier afin de
nous éviter ce racket sur la communication« (VA, 38). Vier Seiten vor dem
Schluss wird der Name dann letztmalig aufgeführt im Erzählabschnitt, wo
Madické seiner Schwester Salie von seinem Wunsch erzählt, die senegalesi‐
sche Nationalmannschaft im Fußballstadion Léopold Sédar Senghor in Dakar
zu sehen (vgl. VA, 251). Die beiden gegenläufigen Bewegungen, die in die bei‐
den Textstellen eingeschrieben sind – nach außen hin in Richtung Frankreich
und nach innen hin in Richtung Senegal –, entsprechen den philosophischen
Überzeugungen Senghors für Öffnung und Verwurzelung (ouverture et enra‐
cinement), lassen sich aber auch als weiterführende Überlegungen für eine
Neuauslegung eigenkultureller Werte interpretieren, für die das Werk Fatou
Diomes in meinen Augen auch steht.

In den folgenden Unterkapiteln wird das kulturelle Konzept jom entspre‐
chend den Erläuterungen Senghors direkt auf den Text Le ventre de l’Atlanti‐
que bezogen und manche der in den Digressionen entfalteten Erzählungen
als Darstellung einzelner Facetten von jom interpretiert. Damit wird einerseits
die Bezugnahme plausibilisiert und andererseits die Kritik an dem traditio‐
nellen Konzept sichtbar, die im Roman ausgedrückt wird. Die schematische
Darstellung der einzelnen Facetten von jom laut Senghor wird zur Leseer‐
leichterung an dieser Stelle erneut eingefügt.

142 Mbaye Diouf, »J’écris pour apprendre à vivre. Entretien avec Fatou Diome. Québec, 18
avril 2008«, in: Stichproben. Wiener Zeitschrift für kritische Afrikastudien, 17, 2009, S. 137–
151, S. 140.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

123

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


  
nach innen hin in Richtung Senegal –, entsprechen den philosophischen Überzeugungen Senghors für Öffnung und Verwurzelung (ouverture et enracinement), lassen sich aber auch als weiterführende Überlegungen für eine Neuauslegung eigenkultureller Werte interpretieren, für die das Werk Fatou Diomes in meinen Augen auch steht.  In den folgenden Unterkapiteln wird das kulturelle Konzept jom entsprechend den Erläuterungen Senghors direkt auf den Text Le ventre de l’Atlantique bezogen und manche der in den Digressionen entfalteten Erzählungen als Darstellung einzelner Facetten von 
jom interpretiert. Damit wird einerseits die Bezugnahme plausibilisiert und andererseits die Kritik an dem traditionellen Konzept sichtbar, die im Roman ausgedrückt wird. Die schematische Darstellung der einzelnen Facetten von jom laut Senghor wird zur Leseerleichterung an dieser Stelle erneut eingefügt.               2.2.4 Der Homme de Barbès. Migration und die Frage nach wërsëk und teranga Der Homme de Barbès ist das Vorbild, dem die senegalesische Jugend der Insel Niodior nacheifert, denn er hat aus der Perspektive der Dorfbewohner einen perfekten Migrationszyklus vollzogen. Dank seiner Emigration nach Paris konnte er nicht nur seine Investitionen auf der Insel Niodior finanzieren, sondern auch jom erobern, denn sein Verhalten entspricht einigen der von Senghor aufgezählten Facetten. Zum einen respektiert der Homme de Barbès seine Eltern – zumindest auf den ersten Blick – und entspricht somit der Forderung nach tuyaboo (lat. pietas): »C’est la reconnaissance pieuse 

Senghor 1964 / 1988 – jom 

Abb. 1 

Senghor 1964 / 1988 – jom 

Abb. 1 
2.2.4 Der Homme de Barbès. Migration und die Frage nach wërsëk und teranga

Der Homme de Barbès ist das Vorbild, dem die senegalesische Jugend der
Insel Niodior nacheifert, denn er hat aus der Perspektive der Dorfbewohner
einen perfekten Migrationszyklus vollzogen. Dank seiner Emigration nach
Paris konnte er nicht nur seine Investitionen auf der Insel Niodior finanzie‐
ren, sondern auch jom erobern, denn sein Verhalten entspricht einigen der
von Senghor aufgezählten Facetten. Zum einen respektiert der Homme de
Barbès seine Eltern – zumindest auf den ersten Blick – und entspricht somit
der Forderung nach tuyaboo (lat. pietas): »C’est la reconnaissance pieuse
que l’on doit plus particulièrement à ses parents«.143 Er heiratet die »petite
paysanne«, die ihm seine Eltern vermitteln (vgl. VA, 31), und ganz im Sinne
des senegalesischen Sprichworts »Prendre soin de sa mère [...] est du domaine
de la touyâbo«144 wird diese Ehefrau die körperlich anstrengenden Haushalts‐
aufgaben übernehmen, denn die Mutter des Homme de Barbès ist zu alt dafür
geworden.

Die Ich-Erzählerin deckt jedoch auf, dass der Homme de Barbès finanzielle
Vorteile aus dem von ihm erbrachten ›Opfer‹ zieht, da ihn eine Ehefrau
deutlich weniger kostet als eine Haushälterin, die er ansonsten hätte einstellen
müssen:

Il n’avait pas de temps à perdre, sa mère se faisait trop vieille, une jeune épouse à la
maison l’y aiderait ; surtout, c’est moins cher qu’une bonne. Il se consola du sacrifice

143 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 77.
144 Ebd.

2. Teil 

124

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


consenti à ses parents, en se disant qu’il pourrait, par la suite, épouser une femme de
son choix, une fille raffinée, qui se maquille. (VA, 32)

Der deutlich kritische Unterton des Zitats unterstreicht, dass der Homme de
Barbès eine eher oberflächlich zu bezeichnende tuyaboo gegenüber seinen
Eltern pflegt und dass er ebenfalls eine sehr oberflächliche Vorstellung von
Ehefrauen hat, die für ihn vielmehr Objekte denn Subjekte sind. Seine erste
Ehefrau kann zwar den Wünschen seiner Eltern entsprechen, doch plant
er schon zu Beginn, eine weitere Frau nach seinem eigenen Geschmack zu
ehelichen. Diese wird jedoch schon nach zwei Jahren durch eine dritte und
letztlich eine vierte Ehefrau ›von ihrem Thron geschubst‹ (vgl. VA, 33).

Die Unterstützung der Eltern, die eigene Familiengründung und der Haus‐
bau des Homme de Barbès belegen einen perfekten Migrationszyklus, der da‐
rin besteht, nach der Emigration in regelmäßigen Abständen das Herkunfts‐
land zu besuchen, in dem das in Frankreich verdiente Geld investiert wird.
Den Abschluss des Zyklus bildet die definitive Rückkehr des Migranten und
ein auf Dauer gestellter finanzieller Reichtum. Dieser entspricht – jedoch
auch hier nur bei oberflächlicher Betrachtung – der von Senghor aufgezählten
Facette wërsëk (lat. felicitas): »C’est l’aisance matérielle et le succès dans les
différents domaines de l’activité humaine«.145 Senghor stellt wërsëk als eine
von drei angeborenen Tugenden dar; die beiden anderen sind laf, Schönheit,
physische Stärke (lat. majestas) und barke, eine reichhaltige, vortreffliche
Seele (lat. honestas).146 Er beschreibt hier – im Jahr 1964 – eher den vererb‐
ten Reichtum dank adliger Abstammungslinie als den hart erarbeiteten Wohl‐
stand. Es ist daher wenig verwunderlich, dass sich anscheinend keiner der
Bewohner Niodiors dafür interessiert, woher und unter welchen Umständen
der Homme de Barbès seinen Wohlstand erworben hat. Nur die Ich-Erzäh‐
lerin lässt durchscheinen, dass es mit dem traditionellen wërsëk nur wenig
gemein hat, wenn sie darlegt: »Il avait été un nègre à Paris et s’était mis, dès
son retour, à entretenir les mirages qui l’auréolaient de prestige.«147

145 Ebd., S. 76.
146 Vgl. ebd.
147 Hervorhebungen wie im Original. Un nègre à Paris ist ein intertextueller Verweis auf den

gleichnamigen Roman von Bernard B. Dadié aus dem Jahr 1976. Gleich zu Beginn stellt
sich der Ich-Erzähler vor, dass er einen Heiligenschein tragen wird in Afrika nach seiner
Rückkehr von der Reise in die Traumstadt Paris: »[...] je porterai une auréole, un parfum,
l’auréole et le parfum de Paris«. Bernard B. Dadié, Un nègre à Paris, Paris: Présence
Africaine, 1976 [Manuskript eingereicht 1959]; Diome, Le ventre de l’Atlantique, 2003, S. 88.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

125

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieses Desinteresse gegenüber der Herkunft des Wohlstands und den tat‐
sächlichen Lebens- und Arbeitsumständen der Migranten in Paris hat durch‐
aus System, wie Sayad beschreibt:

La méconnaissance collective de la vérité objective de l’émigration qui est en‐
tretenue par tout le groupe, les émigrés qui sélectionnent les informations qu’ils
rapportent quand ils séjournent au pays, les anciens émigrés qui »enchantent« les
souvenirs qu’ils ont gardés de la France, les candidats à l’émigration qui projettent
sur »la France« leurs aspirations les plus irréalistes sont la médiation nécessaire à
travers laquelle peut s’exercer la nécessité économique.148

Fatou Diome nennt ihre Figur Homme de Barbès und verweist mit dieser
Namengebung implizit auf eine grundlegende Missinterpretation, mit der
diese Täuschung – die Fata Morgana Paris – bzw. die unrealistischen Träume
einer gelungenen Migration gefüttert werden. Der zusammengesetzte Begriff
de Barbès beinhaltet je nach Perspektive zwei entgegengesetzte Konnotatio‐
nen; eine aufwertend exotische, aus Sicht der senegalesischen Vorstellungs‐
welt, und eine sozial abwertende, entsprechend der französischen Stereoty‐
pisierung.149 Doch die Ich-Erzählerin bleibt bei vagen Andeutungen über
die wahren Umstände des Frankreichaufenthalts des Homme de Barbès und
rät mittels einer Apostrophe ihrer impliziten Leserschaft, für genauere Infor‐
mationen den imaginären Radiosender Sonacotra anzuhören: »Vous vous
demandez toujours comment il avait gagné son argent en France ? Écoutez
Radio Sonacotra« (VA, 34). Beide Begriffe, Barbès und Sonacotra150, beziehen

148 Abdelmalek Sayad, La double absence. Des illusions de l’émigré aux souffrances de l’immigré,
Préface de Pierre Bourdieu, Paris: Éditions du Seuil, 1999, S. 51.

149 Vgl.: »[...] deconstruction of the term Barbès reveals a multiplicity of signifiers pertinent
to the bi-directionality of projections in Diome’s work organized around the simultaneous‐
ly ›exotic‹ (in the African imaginary) and ›pejorative‹ (French stereotypes) site of Barbès.
« Thomas Dominic, »African Youth in the Global Economy: Fatou Diome’s Le ventre de
l’Atlantique«, in: Comparative Studies of South Asia, Africa and the Middle East, 26, 2, 2006,
S. 243–259, S. 249. [Anmerkung: Aus dem Zitat wird die Gegenüberstellung von Afrika
und Frankreich bewusst nicht übernommen, denn dieser durchaus übliche aber fehlerhafte
Vergleich eines Kontinents mit einem Land soll an dieser Stelle nicht wiederholt werden.]

150 Die SONACOTRA (Société Nationale de Construction de Logements pour les Travail‐
leurs) wurde 1956 gegründet und war als vom Staat kontrolliertes Unternehmen in
Frankreich zuständig für die Vergabe von preiswertem Wohnraum an Immigranten. Zu
Beginn wurde der Wohnraum vor allem an männliche Arbeiter vergeben, die aus dem
Maghreb stammten und in der Pariser Industrie beschäftigt waren. Später wurden vor
allem senegalesische und malische Immigranten mit Wohnraum versorgt. Im Jahr 2007
wurde SONACOTRA umbenannt in ADOMA. Im Pariser Stadtviertel Barbès befinden
sich viele der von SONACOTRA/ADOMA verwalteten Wohnhäuser. Vgl. Frédérique Gi‐
raud, »Marc Bernardot, Loger les immigrés. La Sonacotra 1956–2006, Vulaines: Éditions

2. Teil 

126

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich explizit auf eine Lebens- und Arbeitssituation von Immigranten in Paris,
die aus der Perspektive der senegalesisch-afrikanischen Vorstellungswelt nicht
einfach zu ergründen ist und sicher nicht dem Wunschbild entspricht, das
sich die Jugendlichen in Niodior von einer gelungenen Emigration machen.

Die Wohnungen der Sonacotra sind bekanntlich klein, ohne Komfort und
überteuert. Darüber hinaus befinden sie sich im Stadtviertel Barbès, das –
zusammen mit anderen Stadtvierteln des 18ème arrondissement – als petite
Afrique bezeichnet wird. Die den Bezeichnungen ›Immigrant aus Afrika‹
und ›spezialisierter Arbeiter-Immigrant‹ (OS151 immigré)152 und damit dem
Namen Barbès inhärenten Konnotationen sind aus europäischer Perspektive
abwertend. Dem entgegengesetzt beinhaltet aus afrikanischer Perspektive die
Partikel de im Namen de Barbès die Konnotation einer adeligen Abstammung
und damit von ›Ehre‹153, was in Diomes Text damit belegt ist, dass der Hom‐
me de Barbès in Niodior als »notable au village« gilt (VA, 53).

Aber der Schein trügt, was die Ich-Erzählerin damit aufdeckt, dass der
Wohlstand des Homme de Barbès eine seltsame Unverfügbarkeit aufweist,
die im Folgenden näher erläutert wird. Zunächst möchte ich den Wohlstand
des Homme de Barbès in Bezug zu einer weiteren von Senghor genannten
Facette von jom bringen, nämlich teranga, die Senghor 1964 folgendermaßen
definiert: »[...] la térânga (honos). C’est le respect, la politesse, les ›honneurs‹,
que l’on rend à quelqu’un ou que l’on reçoit (de teral : ›respecter‹)«154, und

du Croquant, 2008«, in: Lectures. Les comptes rendus, 2008: journals.openedition.org/lec‐
tures/682 (07.09.2022).

151 OS ist die Abkürzung für ouvrier spécialisé, wobei nicht der Arbeiter spezialisiert ist,
sondern die Maschine. Der OS ist ungelernt und seine kurze Ausbildung reduziert sich auf
einige wenige einfache Handgriffe, die er möglichst schnell und im Rhythmus der Maschi‐
ne ausführen muss. Vgl. Larousse: www.larousse.fr/dictionnaires/francais/ ouvrier/56994
(05.06.2023).

152 Siehe hierzu Sayad, der im Kapitel »L’immigré ›OS à vie‹« überzeugend darstellt, dass die
Bezeichnung OS immigré eine nicht zu überwindende Diskriminierung darstellt, die in
ihrer politischen Dimension immer wieder die soziale Klassenzugehörigkeit (die unterste
Kategorie der Arbeiterschaft) und den nationalen Ursprung hervorhebt und reproduziert;
auch bei Erlangung der französischen Staatsbürgerschaft. Vgl. Sayad, La double absence,
1999, S. 243.

153 Vgl. hierzu: »[...] the title [de Barbès] itself becomes unambiguously an honor in the
African context, and the prestige accorded to l’homme de Barbès as a result of this en‐
hanced social status following his multiple returns to Niodior (he has the esteem of ›un
notable au village‹ [village dignitary] [60]) resembles the ›descent‹ of the sapeurs (sappers)
who themselves undergo the investiture as ›parisiens‹ once they have completed a similar
circular trajectory.« Dominic, »African Youth in the Global Economy«, in: Comparative
Studies of South Asia, Africa and the Middle East, 2006, S. 249.

154 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, 77.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

127

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais


sehr ähnlich in seinem Werk von 1988: »[Le mot teranga est] la politesse
que l’on rend à chaque personne selon son état, son rang et son mérite.«155

Mit dem Begriff politesse wird jedoch nicht die Höflichkeit im Sinne von
Begrüßungsformeln beschrieben, sondern eher im weitesten Sinne von Gast‐
freundschaft, wie zuvor schon beschrieben.

Faye beschreibt teranga als ›Lächeln und Freundlichkeit‹156, die die Grund‐
lage für die erfolgreiche Tourismusbranche im Senegal seien, gibt aber ne‐
ben dieser banal anmutenden Aussage noch preis, dass es sich um eine
philosophische Regel handle. Die typische, auf dem Kollektiv basierende
Gesellschaftsstruktur lasse laut Faye keine Unterscheidung zwischen Indivi‐
duen und deren Zugehörigkeit zu Familienclans zu, sondern: »[...] les gens
se considéraient d’une manière ou d’une autre comme des parents et c’est
sur cette base que fonctionnait la ›Téranga‹.«157 Aus dieser wenig stringenten
Argumentation wird dennoch deutlich, dass eine – ungeachtet wie weitläufig
gefasste –Familienzugehörigkeit immer verbunden ist mit einer besonderen
Behandlung.

Die Ethnologin Gasparetti beschreibt auf der Grundlage ihrer Interviews
mit senegalesischen Migrantinnen in Italien sehr genau, dass sich hinter dem
Begriff teranga semantische Ebenen verbergen, die weit über die im europä‐
ischen Kontext gebräuchliche Bedeutung von Gastfreundschaft hinausweisen
und die von Faye gemachten Andeutungen explizieren:

The Senegalese concept of teranga is perhaps the idea of reciprocity taken to its ex‐
treme. Teranga is often translated as hospitality, but its implications stretch beyond
the European notion of that word. The principle of teranga is to open your doors
to any guest who may enter, to feed them, house them, and treat them as family for
as long as they choose to stay. The host expects no gift from his guests, no direct
contribution to the household expenses or workload.158

Der Wohlstand des Homme de Barbès müsste also im Sinne von teranga
seinen Gästen zugutekommen. Aber die Symbole, die seinen sozialen Aufstieg
kennzeichnen, sind alle auf seltsame Weise unverfügbar. Sein importiertes
Ledersofa bleibt eingepackt, die Gefriertruhe und der Kühlschrank sind mit
einem Schloss gesichert. Sogar seine dritte Ehefrau wird gelistet als eines

155 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14.
156 Mactar Faye, »La ›Teranga‹ sénégalaise facteur de développement du tourisme urbain«, in:

Norois. Ville et tourisme, 178, 1998, S. 337–341, S. 337: www.persee.fr/doc/noroi_0029-182x_1
998_num_178_1_6875 (11.11.2019).

157 Ebd., S. 339.
158 Fedora Gasparetti, »Relying on Teranga: Senegalese Migrants to Italy and Their Children

left Behind«, in: Autrepart, 57–58, 2011, S. 215–232, S. 221.

2. Teil 

128

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.persee.fr/doc/noroi_0029-182x_1998_num_178_1_6875
https://www.persee.fr/doc/noroi_0029-182x_1998_num_178_1_6875
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.persee.fr/doc/noroi_0029-182x_1998_num_178_1_6875
https://www.persee.fr/doc/noroi_0029-182x_1998_num_178_1_6875


der Objekte, die seinen sozialen Aufstieg beweisen. Doch auch sie bleibt
unverfügbar durch ihre Unsichtbarkeit hinter den drei anderen Ehefrauen des
Homme de Barbès (vgl. VA, 23).

Einzig der Fernsehapparat wird großzügig und entsprechend der teranga
mit den Gästen geteilt: »Généreux, le propriétaire de l’unique télévision du
quartier l’installe dans sa cour où tous les voisins affluent sans prévenir. La
demeure est ouverte à tous. Le sexe, l’âge et le nombre de spectateurs varient
en fonction du programme« (VA, 15). Doch auch hier evoziert die Unver‐
fügbarkeit einen Widerspruch mit dem eigentlichen sozialen Wert teranga,
denn die Gäste dürfen nur den Hof betreten, aber nicht das Haus, und die
Speisen werden ihnen nur aus dem Fernsehgerät präsentiert aber nicht aus
der Kühltruhe:

A la télé, plus rien que de la publicité. Coca-Cola, sans gêne, vient gonfler son
chiffre d’affaires jusque dans ces contrées... où l’eau potable reste un luxe. [...]
Ensuite, c’est au tour de Miko d’aiguiser leur appétit. Un énorme cône de glace, aux
couleurs chatoyantes, remplit l’écran, puis un enfant bien potelé apparaît, léchant
goulûment une glace démesurée. Des ronronnements d’envie remplacent les insan‐
ités de tantôt : »Hum ! Hâm ! Hâââmmm ! C’est bon ! Hum !« font-ils de concert.
(VA, 18f.)

Entgegen der von Nathan und Diop vorgebrachten Kritik an Fatou Diome,
sie lasse die neokolonialen Abhängigkeiten unkommentiert, macht die Auf‐
listung von unverfügbaren Objekten durchaus diese strukturelle Rahmung
deutlich.159

Paradoxerweise verkörpert der Homme de Barbès einerseits die unbegrenz‐
ten (ökonomischen) Möglichkeiten und die Macht – zumindest aus der afri‐
kanischen Perspektive. In Wirklichkeit – und aus europäischer Perspektive –
ist er nur ein Instrument fortgesetzter Unterdrückung im großen Spiel des
globalen Kapitalismus. Der Mythos, der die Migrationsbewegungen immer
wieder aufs Neue motiviert, dient aus dieser Sicht nur den kapitalistischen

159 Vgl. hierzu: »On peut sans doute deplorer, avec Robert Nathan, que Diome soit si diserte
sur les impostures de ce ›nègre à Paris‹ tout en faisant l’impasse sur ›the structural frame‐
work of neocolonial dependency‹ et les leviers économiques de l’hégémonie française en
Afrique francophone.« El Hadji Moustapha Diop, »Qui est donc ›l’homme de Barbès‹ ?
Le problème du ›nègre‹ de l’écriture migrante dans Le ventre de l’Atlantique de Fatou
Diome«, in: Présence Africaine, 92, 2019, S. 98–120, S. 115. Das angeführte Zitat verweist
auf Nathan, »Moorings and mythology: Le Ventre de l’Atlantique«, in: Journal of African
Cultural Studies, 2012, S. 80.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

129

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interessen der europäischen Märkte, die die Wirtschaft kontrollieren und
Afrika weiterhin marginalisieren.160

Die zweite Perspektive einer emischen Blickrichtung aus der von Diome
beschriebenen senegalesischen Gesellschaft heraus, verweist auf die paradoxa‐
le Zuschreibung von teranga bzw. jom durch eine Fülle von Objekten, die
jedoch genauso unverfügbar bleiben, wie sie auf eine unverfügbare Realität
verweisen. Durch diese Unverfügbarkeit wird die Täuschung hervorgehoben,
die die Menschen selbst immer wieder erneuern, indem sie unterschiedlichste
Mythen und Wunschvorstellungen auf die Oberfläche unverfügbarer Objekte
projizieren. Darunterliegende Wahrheiten werden dabei bewusst ignoriert.
Der Anblick von Mico-Eis im Fernsehen, der der Zuschauerschaft genussvolle
Laute entlockt, ist einer der sarkastisch explizierten Verweise auf die Not‐
wendigkeit, diese oberflächlichen Vorstellungen zu hinterfragen, wozu auch
gehört, die traditionellen Zuschreibungen von jom gesellschaftlich unter die
Lupe zu nehmen und zu aktualisieren.

Ein weiterer Traum, der durch das Fernsehgerät gefüttert wird, ist der des
europäischen Fußballprofis. Einerseits werden die Fußballhelden mimetisch
durch senegalesische Jugendliche verkörpert – so ist beispielsweise Madické
die Inkarnation von Maldini auf dem Dorf-Fußballplatz161 –, andererseits
wird der Fußballprofi in Europa, der im Fernsehgerät zu bewundern ist,
zum Lockmittel, der die Jugendlichen in die Fangnetze der Wirtschaftsmacht
Fußball treibt.162 Sie folgen allzu leicht dem »chant des sirènes« (VA, 93),
wie Fatou Diome mit der Romanfigur Moussa verdeutlicht, der eine andere
Migrationsgeschichte durchläuft als der Homme de Barbès.

Moussa begibt sich zuerst in die Hände des französischen Fußball-Talentjä‐
gers »Jean-Charles Sauveur« (VA, 96), der nur eines der vielen Rädchen der
komplexen realhistorischen Fußballindustrie repräsentiert. Vor allem die afri‐
kanischen Fußballspieler befeuern als Arbeitskräfte die Integration Afrikas in

160 Vgl. Dominic, »African Youth in the Global Economy«, in: Comparative Studies of South
Asia, Africa and the Middle East, 2006, S. 250.

161 Vgl.: »[les copains de Madické], pour le taquiner, lui assignèrent le surnom de Maldini.
Loin de s’en offusquer, il s’en trouva honnoré et organisa toute sa vie autour de sa nouvelle
identité.« Diome, Le ventre de l’Atlantique, 2003, S. 53.

162 »Zieht man nur die fünf umsatzstärksten europäischen Ligen heran (die englische Premier
League, die spanische Primera División, die deutsche Bundesliga, die italienische Serie A
sowie die französische Ligue 1), so beläuft sich die Zahl afrikanischer Spieler in der Saison
2007/8 auf insgesamt 160, wobei die Hälfte von ihnen in Frankreich spielt. Dort liegt ihr
Anteil an der Gesamtzahl der Fußball-Profis bei knapp über 20 Prozent, in den anderen
vier Ligen jeweils unter 10 Prozent, zum Teil sehr deutlich (CIES 2008).« Gerald Hödl,
»Afrika in der globalen Fußballökonomie«, in: Peripherie, 117, 2010, S. 9–21, S. 10.

2. Teil 

130

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die globale Fußballökonomie (andere Weltregionen werden als Absatzmärke
integriert, z.B. Nordamerika, Ostasien, und wieder andere für die Produktion
von Sportgeräten und Merchandising-Artikeln, z.B. Süd-, Südost- und Ostasi‐
en).163 Die Fußballindustrie wird häufig analog zur kolonialen Ausbeutung
Afrikas gelesen, wobei »innerhalb der Wertschöpfungskette, die ein afrikani‐
scher Spieler [analog zu anderen Rohstoffen] durchläuft, nur ein geringer Teil
der lukrierten Einnahmen ins Herkunftsland fließt«164, womit die Romanfigur
Moussa aus europäischer Perspektive, genau wie der Homme de Barbès, ein
weiteres Element der neokolonialen kapitalistischen Prozesse europäischer
Märkte ist. Aus afrozentrischer Perspektive stimmt die Einschätzung von Hödl
meiner Einschätzung nach nur bis zu dem Punkt, wie sich die Träume der
senegalesischen Spieler um Erfolg und Reichtum drehen:

Der Blick auf den europäischen Fußball folgt oft den einheimischen Spielern, die
den Sprung in einen der großen Klubs geschafft haben – diese Spieler werden damit
zu Projektionsflächen, auf die die eigenen Sehnsüchte übertragen werden: nach
Erfolg, nach Reichtum, nach einem Leben in Europa.165

Die in der vorliegenden Arbeit angewendete Lesart des Romans Le Ventre de
l’Atlantique in der Perspektive der ethnocritique zeigt deutlich, dass die letzte
Etappe eines gelungenen Migrationszyklus nicht ein ›Leben in Europa‹ ist,
sondern die Rückkehr nach Senegal und der auf Dauer gestellte Wohlstand,
der durch die Befolgung des sozialen Regelwerks mit den Facetten wërsëk und
teranga die Zuschreibung von jom sichert.

Und an dieser letzten Etappe scheitert die Romanfigur Moussa. Sein un‐
ermüdliches Training in französischen Fußballclubs ist nicht von Erfolg ge‐
krönt, sein Talentjäger Jean-Michel Sauveur fordert von ihm die Rückzahlung
seines in ihn investierten Geldes, das Moussa ohne Aufenthaltsstatus und
Arbeitserlaubnis versucht, mit ausbeuterischer Arbeit auf einem Schiff zu ver‐
dienen, bis er von der Polizei aufgegriffen, festgenommen und schließlich aus
Frankreich ausgewiesen wird.166 Seine Ankunft im Senegal und der dramati‐

163 Vgl. Hödl, »Afrika in der globalen Fußballökonomie«, in: Peripherie, 2010, S. 12.
164 Ebd.
165 Ebd., S. 18.
166 Vergleiche hierzu in Diome, Le ventre de l’Atlantique, 2003: »[Sauveur parle avec Moussa]

Tu me dois environ cent mille balles. Il faudra que tu bosses pour ça. Comme tu le sais,
ta carte de séjour est périmée [...] J’ai un pote qui a un bateau, on ira le voir, je te ferai
engager là-bas.« (S. 102), und »Soixante-douze heures plus tard, un avion le vomit sur
le tarmac de l’aéroport de Dakar. Ainsi était-il rentré, laissant dans sa cellule ses rêves
d’embourgeoisement, enrichi seulement d’une force de meditation, d’un amour fou pour
les araignées et d’une image de la France jamais vue sur les cartes postales.« (S. 109)

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

131

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sche Verlauf seines weiteren Lebens wird in Unterkapitel 2.2.7 zum Roman
Le Ventre de l’Atlantique behandelt, wo die letzte Möglichkeit zur Eroberung
von jom ausführlicher thematisiert wird: der Selbstmord. Zunächst werde ich
im folgenden Unterkapitel einige weibliche Romanfiguren und ihre Beziehung
zur Eroberung von jom in den Fokus nehmen.

2.2.5 Die schöne Sankèle – Frauen im Konflikt mit kersa und muñ

Möglicherweise ist es aufgrund eines eurozentristischen Blickwinkels, sicher
aber bedingt durch meine weibliche Perspektive, dass ich an dieser Stelle die
beiden Facetten von jom, nämlich kersa (frz. discrétion, pudeur) und muñ (frz.
patience), mit Frauenfiguren des Romans in Verbindung bringe. In Europa
ist es üblich, diese beiden Charaktereigenschaften, die hier kurz gefasst als
›Zurückhaltung‹ und ›Geduld‹ übersetzt werden, dem weiblichen Geschlecht
zuzuschreiben.167 Dennoch gestatte ich mir die Freiheit, diese Richtung weiter
zu verfolgen und mache durch diese einleitende Anmerkung transparent, dass
meine subjektiven Prägungen über den Inhalt dieses Unterkapitels mitent‐
schieden haben. Ausgelöst wurde meine subjektive Betroffenheit als Frau und
Mutter durch die von Diome literarisch dargestellte Geburtsszene: »Sankèle,
en sueur, gémissait dignement. Il lui était interdit de crier sa douleur, puis‐
qu’elle était tenue responsable de la plus grande des peines : le déshonneur
familial« (VA, 132).

Léopold Sédar Senghor nimmt in seinem Werk explizit keine Zuschrei‐
bung, weder zu einem Geschlecht noch zu einer Altersgruppe, vor. So erläu‐
tert er 1988: »La kersa, que l’on traduit, souvent, par ›discrétion‹ ou ›pudeur‹,
est, essentiellement, la ›maîtrise de soi‹. C’est ce qui caractérise aussi bien
le jeune homme ou la jeune fille modèles que la grande dame, le noble ou
le sage.«168 In seinem Werk aus dem Jahr 1964 (wie zuvor bereits erläutert) be‐

167 Der Begriff Weiblichkeit in der europäischen Tradition ist stark geprägt von »Geschlechts-
Charakterentwürfen«, d.h. mit psychischen und anthropologischen Zuschreibungen zu
den Geschlechtern im 18. Jahrhundert, wobei Vorstellungen vom Weiblichen einerseits
mit Schweigen [hier interpretiert mit Zurückhaltung und Geduld] und andererseits mit
der Ausblendung der Stimme der Frauen in Beziehung gesetzt wurden. Vgl. Antje Langer
et al., Weiblichkeit – Ansätze zur Theoretisierung, Berlin: Verlag Barbara Budrich, 2018,
S. 15. In der vorliegenden Arbeit wird die europäische Perspektive auf Weiblichkeit nicht
weiterverfolgt, sondern der Fokus auf die afrikanische und insbesondere die senegalesische
Perspektive gerichtet, die bei der Textanalyse von Fatou Diomes Roman Le ventre de
l’Atlantique erkennbar wird.

168 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14.

2. Teil 

132

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schreibt er diese Facette von jom auf andere Weise und bringt sie in direkten
Bezug zu teranga: »la kèrsa (pudor). C’est un mot synonyme [à teranga], avec
une nuance de pudeur, de reserve«.169 Die zweite Facette von jom, die unter
Bezugnahme auf Senghor direkt auf den Roman Le ventre de l’Atlantique
bezogen wird, ist muñ, das in seinem Text aus dem Jahr 1964 nicht aufgeführt
ist, sondern nur im Text aus dem Jahr 1988 von Léopold Sédar Senghor
behandelt wird:

Quant au muñ, c’est cette »patience« qui est, plus qu’on ne le croit, une ver‐
tu africaine. C’est celle que l’on prête habituellement à notre classe laborieuse
d’hommes libres : aux paysans, pasteurs et pêcheurs. Il reste qu’elle était enseignée,
qu’elle l’est encore à notre jeunesse, mais surtout à notre jeunesse studieuse.170

Eine weibliche Romanfigur, auf die kersa und muñ, beides Facetten von
jom, bezogen werden, ist Sankèle, die keinen geläufigen senegalesischen Vor‐
namen trägt – zumindest nach meinem derzeitigen Kenntnisstand. Die Ähn‐
lichkeit mit dem Wolof-Wort sànqal [saŋqal] (dt. Körnchen aus zerstoßenem
Getreide)171 kann einer Leserschaft mit fortgeschrittenen Wolof-Kenntnissen
suggerieren, dass hier eine Romanfigur auftritt, die zu wenig Macht hat, um
den Geschichtsverlauf zu beeinflussen. Die Bedeutung ›Getreidekörnchen‹
wiederum kann in Bezug zu miette (Krümel) gesetzt und damit in direkte
Verbindung zum repetitiven Satz »Chaque miette de vie doit servir à conquérir
la dignité« gebracht werden. Der Name Sankèle suggeriert in dieser Lesart,
dass die Figur Sankèle einer Person oder Gruppe dazu dient, dignité bzw. jom
zu erobern, die dann besagter Person oder Gruppe zugutekommt. Ohne diese
Suggestionen erhält die Leserschaft zunächst den Eindruck, dass Sankèle
selbstbestimmt über ihr Leben, ihren Körper und ihre Liebe entscheidet.

Ihre Eltern hatten sie dem Homme de Barbès versprochen, von dem sie
sich eine Zukunft in ökonomischer Sicherheit erhoffen (vgl. VA, 127), doch
Sankèle widersetzt sich mit lauter Stimme:

– Non, papa ! Non, je ne veux pas de ce monstre, trop vieux, trop laid. [...] Furieuse,
Sankèle exécuta la célèbre danse-tempête que les cocotiers de Niodior imitent en‐
core : tout en pleurant, elle balançait violemment son corps de gauche à droite,
d’avant en arrière. Mais ni ses larmes ni son refus de s’alimenter pendant plusieurs
jours ne firent vaciller la volonté de son père. (VA, 128)

169 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 77.
170 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14f.
171 Vgl. Diouf, Dictionnaire wolof-français, 2003, S. 303.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

133

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Da ihr Widerstand ungehört verhallt, nimmt Sankèle mit ihren jugendlichen
17 Jahren den Kampf gegen die Traditionen auf und schenkt ihre ›Ehre‹,
wie sie ihre Jungfräulichkeit nennt, dem Mann, den sie liebt, nämlich dem
Lehrer Ndétare: »Elle avait décidé de faire de Ndétare son premier homme.
Cet honneur, elle ne pouvait l’offrir qu’à celui qu’elle aimait« (VA, 130). Sie
schenkt dem Lehrer ihre ›Ehre‹ und verweigert gleichzeitig ihre Jungfräulich‐
keit nicht nur dem ›Zuchthengst‹, den man für sie ausgesucht hat (vgl. VA,
130), sondern der gesamten Gesellschaft, indem sie gegen die herrschenden
Regeln verstößt. Doch was (das kleine Getreidekörnchen) Sankèle als Ehre
bezeichnet, wird in der Dorfgemeinschaft als Schande wahrgenommen und
so warnt die Mutter ihre Tochter: »[…] ne nous couvre pas de honte dans ce
village ! Tout le monde parle de toi. Si tu fais des bêtises avant ton mariage,
nous sommes perdues. Ton père ne me le pardonnera jamais, et toi, il te tuera,
c’est la charia« (VA, 130).

Der Widerstand Sankèles ist der einer einzelnen Person, wohingegen die
Mutter im Namen eines Dorfes und metonymisch für die Gesellschaft insge‐
samt spricht. Und obgleich spürbar wird, dass die Erzählstimme für eine
Selbstbestimmtheit über den weiblichen Körper plädiert, kann sie gegen den
gesellschaftlichen Konsens nichts ausrichten. Die Mutter Sankèles hatte ihrer
Tochter mit dem Tod durch die Hand des Vaters gedroht. Aber als Sankèle
sich tatsächlich vom Lehrer Ndétare schwängern lässt, übersteigt die Reaktion
des Vaters jegliche Vorstellungskraft der Mutter und geschockt verliert sie
für den Rest ihres Lebens ihre Stimme: »Depuis ce jour-là, sa femme s’était
réfugiée dans la forteresse du silence, laissant à ses larmes le soin de dire la
profondeur de leur source« (VA, 134).

Der Vater durchbricht mit väterlicher Macht172 die Tabuzone der Geburts‐
stätte, zu der traditionellerweise ausschließlich Frauen Zutritt haben (vgl. VA,
132), steckt das männliche Neugeborene in eine Tüte, die er – beschwert mit
einem Stein – im Atlantik versenkt (vgl. VA, 134). Zu dieser Gewalttat fühlt er

172 Väterliche Macht im Sinne von puissance paternelle kommt innerhalb der Ehe laut sene‐
galesischem Familienrecht (Kapitel 1, § 277) dem Vater zu. Der Mutter kann nur unter
besonderen Umständen die väterliche Macht zugesprochen werden. Vgl. Code de la famille
sénégalais, »Chapitre premier, La puissance paternelle, Paragraphe premier – L’attribution
de la puissance paternelle, Article 277 Enfants légitimes.« 1972, von UNICEF zur Ver‐
fügung gestellt, 2017: data.unicef.org/wp-content/uploads/2017/12/extraits_code_de_la_fa‐
milles_senegal.pdf (20.09.2022). Der § 277 wurde im Jahr 2020 von Aktivisten durch eine
Petition mit mehr als 5.000 Unterschriften als »diskriminierende Verletzung der Frauen‐
rechte« angeprangert und eine Revision des Gesetzes gefordert. Vgl. Ndèye Khady Lo,
»Pourquoi des activistes veulent réviser le code de la famille au Sénégal«, in: BBC-News,
15.09.2020: www.bbc.com/afrique/region-54056140 (20.09.2022).

2. Teil 

134

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.bbc.com/afrique/region-54056140
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.bbc.com/afrique/region-54056140


sich gezwungen, um die Familienehre zu retten, sein jom, das droht verloren
zu gehen aufgrund des Fehlverhaltens seiner Ehefrau. Sie macht er für das
widerspenstige Verhalten der Tochter verantwortlich, wie aus den Worten des
Vaters deutlich wird, die er an seine Frau richtet: »Tu lui as toujours évité
les corrections qu’elle méritait ! Et voilà ce que nous vaut ton manque de
rigueur ! Cette traînée est bien la fille de sa mère !« (VA, 131).

Da die Tochter sich weigert, den Eltern dazu zu dienen, jom zu erobern,
wendet der Vater die Schande eines außerehelich geborenen Kindes in seinem
Haus durch den Mord an seinem unehelich gezeugten neugeborenen Enkel
ab. Die Erzählerin fügt hinzu, dass nun der im Atlantik lebende mythische
Delfin Sédar und seine Gefährtin Soutoura ihre Familie vergrößert hätten,
denn sie verwandelten die ertränkten Babys zu Delfinen und adoptierten sie
(vgl. VA, 134). Die Tat von Sankèles Vater scheint somit kein Einzelfall zu sein
in der im Roman dargestellten Gesellschaft. Das Paradox, durch schändliches
Verhalten die Schande abzuwehren, zeigt den enormen sozialen Druck, unter
dem der Vater stehen muss.

Andererseits steht bei dieser Darstellung – und möglicherweise adressiert
an eine implizite europäische Leserschaft – die väterliche Macht im Zentrum,
d.h. das Patriarchat, gegen das sich die Frauen nicht wehren können. Wenn je‐
doch diese Zurückhaltung als Schamgefühl bzw. Selbstbeherrschung im Sinne
der von Senghor beschriebenen Bedeutungsebene der kersa, und diese beson‐
dere Art der Geduld als herausragende afrikanische Tugend, nämlich muñ,
interpretiert werden, die beide Facetten von jom sind, dann wird sichtbar,
dass die Handlungen der Frauenfiguren nicht alleine das Machtsystem des
senegalesischen Patriarchats adressieren. Da die gebärende Frau ›würdevoll‹
und nicht beispielsweise ›unterdrückt‹ stöhnt173, könnte hier durchaus mehr
dahinterstecken, als das Befolgen des patriarchalen Befehls des Vaters, der in
die Geburtsstätte eindringt und dort Ruhe einfordert. Es ist nicht abwegig
davon auszugehen, dass es darum geht, jom zu erhalten, welches hier die
biologische Weiblichkeit und ihre Abstammungslinie adressiert, denn Sankèle
ist, wie im Text unterstrichen wird, »une authentique guelwaar [gellwaar],
une fille de la noblesse« (VA, 136).

Wie Cheikh Anta Diop betont, sind im kollektiven afrikanischen Bewusst‐
sein die Königreiche noch sehr lebendig: »Quoi qu’il en soit, les idées
aristocratiques, même après la destruction de la noblesse en tant que classe,
survivent dans toutes les consciences; le prolétaire est souvent un aristocrate

173 Hier nochmals zur Wiederholung: »Sankèle, en sueur, gémissait dignement« (VA, 132).

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

135

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


qui s’ignore.«174 Die Gellwaar stammten wahrscheinlich, so Abdoulaye-Ba‐
ra Diop, von einer Mandinka175-Aristokratie ab, die über die Seereer des
Sine-Saloum herrschten. Vergleichbar mit den Gellwaar sind die Dynastien
Garmi des senegalesischen Wolof-Staates Kajoor (bzw. Cayor), die Diop ge‐
nauer beschrieben hat:

Les garmi: C’est la noblesse des différents royaumes. Elle est constituée de familles
royales matrilinéaires, appelées précisément garmi, dont les membres peuvent accé‐
der au trône à condition d’appartenir au patrilignage du premier souverain du pays.
Seul le Jolof [eines der senegalesischen Königreiche] semble faire exception à cette
règle en ne reconnaissant pas de matrilignage garmi.176

Avec la détention du pouvoir politique, les garmi obtiennent des titres et des apana‐
ges importants dont les lingeer, princesses qui ne peuvent accéder au trône, sauf au
Waalo [Region im Norden Senegals], bénéficient largement.177

Wenn nun davon ausgegangen wird, dass jom für unsere Frauenfiguren ver‐
bunden ist mit der matrilinearen königlichen Abstammungslinie, dann wer‐
den kersa und muñ, Zurückhaltung und Geduld, zu aristokratischen Tugen‐
den, die nicht in der Unterwerfung unter die Macht der Männer, sondern in
der Aufrechterhaltung von Verhaltenskodizes Ausdruck finden. Die grausame
Tat des väterlichen Mörders führt dazu, dass Sankèles Mutter ihre Stimme auf
immer verliert. Nurmehr ihre Tränen drücken die Tiefe des Ursprungs ihrer
Trauer aus, wie bereits zuvor angeführt (vgl. VA, 134). Der Ursprung ihrer
Trauer könnte in dieser Perspektive dann nicht mehr nur die Trauer um den
Verlust des Vertrauens in die patriarchale und islamische Familienordnung
sein, sondern vielmehr auf die präislamische Zeit der senegalesischen König‐
reiche verweisen, wo nicht die Scharia und das Patriarchat das Regelwerk für
die Eroberung von jom vorgaben, sondern Frauen einen besonderen Status in
der Gesellschaft besaßen.

Cheikh Anta Diop stellt ausführlich dar, welche Auswirkungen die Matrili‐
nearität auf die Rechte der Frauen hatte, angefangen von der Mitgift, die der
zukünftige Ehemann beizubringen hatte und nicht die zukünftige Ehefrau,
über die Tatsache, dass der Ehemann keinerlei Rechte über seine Ehefrau und

174 Cheikh Anta Diop, Civilisation ou barbarie. Anthropologie sans complaisance, Paris:
Présence Africaine, 1981, S. 190.

175 Laut mündlicher Tradition hätten ursprünglich die Mandinka (auch Soose genannt) noch
vor den ethnischen Volksgruppen der Wolof und der Seereer das Gebiet zwischen dem
unteren Tal des Flusses Senegal im Norden und dem heutigen Gambia im Süden besiedelt.
Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 163.

176 Ebd., S. 117.
177 Ebd.

2. Teil 

136

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kinder hatte, bis hin zum Recht auf Scheidung der Frau, um hier nur wenige
Punkte zu nennen.178 Auch der Mythos erzählt vom besonderen Status der
Frau in der senegalesischen Dynastie, als dessen Ursprung sie gilt:

Un mythe peu connu, que nous tenons d’un représentant des Gééj179, voudrait que
toutes les femmes qui ont donné naissance aux différentes dynasties garmi soient
descendues des filles d’un grand roi manding légendaire (Buur Meleñ, roi de Meleñ)
du nom de Dañ Siis. C’est ainsi que la femme ancêtre des Gééj, qui ont pourtant
usurpé le trône, serait issue d’une fille de ce roi du nom de Bambi Sawaali Jaaji.180

Fatou Diome gehört der ethnischen Gruppe der Seereer an und verwendet
den Seereer-Begriff gellwaar (im Text mit der französischen Orthografie als
guelwaar) vier Mal in ihrem Text, wo er zwei Frauen und zwei Männer als
solche bezeichnet. Der Bruder von Salie verhält sich wie ein gellwaar, der als
›Prinz‹ in dem Selbstverständnis erzogen wird, den Frauen überlegen zu sein
(vgl. VA, 41). Der Fußballspieler Moussa erkundet Marseille wie ein adliger
gellwaar in überheblicher Manier, bevor er von der Polizei aufgegriffen wird
(vgl. VA, 105). Die Großmutter Salies wird als gellwaar-Kriegerin bezeichnet,
die der Ich-Erzählerin einen Weg in der Dunkelheit der Traditionen bahn‐
te (vgl. VA, 76). Und zuletzt Sankèle, die eine ›authentische‹ gellwaar‹ ist.
An diesen vier Textstellen wird deutlich, dass die weiblichen Figuren als
echte gellwaar dargestellt werden, die aufgrund von biologischer Vererbung
diese Eigenschaft verkörpern, wohingegen die männlichen Figuren sich selbst
unrechtmäßigerweise nur als gellwaar fühlen. Es erscheint deshalb gerecht‐
fertigt, anzunehmen, dass die im Roman genannten weiblichen gellwaar in
direktem Bezug zu den garmi der Epoche der senegalesischen Dynastien zu
lesen sind.

Der Bezug zu den senegalesischen weiblichen gellwaar ist aber gleichzei‐
tig auch eine scharfe Kritik an der Haltung der Frauenfiguren, denn die
Autorin zeigt mit dieser tragischen Digression der Geschichte Sankèles, wie
zerstörerisch kersa und muñ sein können, wenn diese einst erstrebenswerten
Tugenden unhinterfragt angewendet werden, d.h. ohne sie an aktuell geltende
Lebensumstände anzupassen. Was einst als Vortrefflichkeiten der Aristokra‐
tinnen galt, kommt heute der Unterdrückung durch patriarchale Strukturen
zugute. Die Zurückhaltung und die außergewöhnliche Geduld haben zum

178 Diop, Civilisation ou barbarie, 1981, S. 143.
179 Gééj ist die senegalesische Dynastie (»16. bis 19. Jhd.«, vgl. Diop, La société Wolof, 1981,

S. 167), bei deren Machtübernahme die systematische Heiratsstrategie innerhalb der matri‐
linearen Abstammungslinie gängige Praxis wird. Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 174.

180 Ebd., S. 156.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

137

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Resultat, dass die Frauen auf ewig schweigen und erdulden müssen, was das
patriarchale System hervorbringt, das die Zukunft der weiblichen Selbst- und
Mitbestimmung verunmöglicht (hier durch das ermordete Baby versinnbild‐
licht). Aber auch das patriarchale System verdient es nicht, sich mit jom zu
schmücken, denn die Unterdrückung der Frau und die Bereitschaft für den
Erhalt von jom sogar zu morden führt dazu, dass nur noch ein äußerer
Anschein von jom bewahrt wird, dessen oberflächlicher Glanz ein marodes
Inneres bzw. Wurzelwerk verbirgt, das jegliches Bemühen um ein senghor‐
sches enracinement verunmöglicht.

In dieser Digression, in der anhand der Geschichte der Figur Sankèle
die Heiratsregeln der senegalesischen Gesellschaft dargestellt werden, wird
in wiederholender Manier hervorgehoben, dass die Frau als einzelnes Glied
(oder Krümel) in der Gesellschaft vor allem der Eroberung von jom dient
und sich dafür der gesellschaftlichen Ordnung unterwerfen muss. Sie ist kein
eigenmächtiges Individuum und jede Initiative, die ihre eigenwillige Selbstver‐
wirklichung zum Ziel hat, wird aufs Strengste von der Gruppe, der sie ange‐
hört, bestraft. Die Schande wurde von der Familie abgewehrt, doch Sankèle
kann dort nicht mehr weiterleben und flüchtet mit einem Fischerboot über
den Atlantik, dem Grab ihres neugeborenen Sohns, um nie mehr wieder zu‐
rückzukehren. Die besondere Funktion, die dem Atlantik sowohl als Ausweg
als auch für die ›Eroberung von jom‹ zukommt, wird im letzten Unterkapitel
2.2.7 näher beleuchtet. Zunächst wird eine weitere Figur näher betrachtet,
nämlich der Mann, dem Sankèle aus Liebe ihre ›Ehre‹ geschenkt hatte, der
Lehrer Ndétare, der metonymisch die (schulische) Bildung repräsentiert.

2.2.6 Der Lehrer Ndétare, die Bildung und das Konzept tegin

Der Lehrer Ndétare ist eine Figur, die sich gleichzeitig inmitten als auch am
äußersten Rand der im Roman dargestellten Gesellschaft der Insel Niodior
befindet. Einerseits spielt er eine wegweisende Rolle im Leben fast aller
Romanfiguren und andererseits wird er gesellschaftlich geächtet: »Il avait
remarqué que certains habitants de l’île disposaient à peine d’un QI de cru‐
stacé, mais, méprisé, c’était lui, l’intellectuel, qui avait fini par se trouver une
similitude avec ces déchets que l’Atlantique refuse d’avaler et qui bordent le
village« (VA, 77). Um die vielschichtige soziale Stellung des Lehrers Ndétare
mit der literaturethnologischen Methode der ethnocritique zu analysieren,
wird auch hier eine möglichst emische Blickrichtung eingenommen, d.h. aus
der senegalesischen Gesellschaft heraus. Hierfür wird eine der von Senghor

2. Teil 

138

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


genannten Tugenden, tegin – eine Facette von jom – in Bezug zur Romanfigur
des Lehrers Ndétare gebracht.

Senghor erläutert tegin in seinem Werk von 1964 folgendermaßen: »[...]
le téguin (urbanitas). C’est la distinction dans les manières et les paroles,
distinction que donnent l’éducation et l’observance de la tradition«181, und
ähnlich im Werk von 1988: »Le teguin, qui est à rapprocher du verbe teg,
›poser‹, ›placer‹, ›tenir‹, ›conduire‹, c’est la manière de se tenir et conduire.
Ce sont les bonnes manières. Je songe particulièrement à la politesse que l’on
rend à chaque personne selon son état, son rang et son mérite.«182 Der letzte
Satz dient Senghor als Übergang zu einer anderen Facette, nämlich teranga:
»Cette politesse est désignée par le mot teranga [...]«183 und wurde schon
zuvor beim Homme de Barbès angeführt.

Die besondere Bedeutung, die ›kultiviertes‹ Benehmen und eine ›gewählte‹
Sprechweise haben, lässt sich in Verbindung bringen mit dem Bildungs- und
Erziehungsauftrag des Lehrers Ndétare und auch zu der Frage, inwieweit der
Funktion des Lehrers jom zugeschrieben werden kann. Das ›gute Benehmen‹,
also tegin, beinhaltet zudem laut Senghor die ›Bewahrung der Traditionen‹.
Welcherart Traditionen Senghor hier im Blick hat, muss näher betrachtet wer‐
den, um den Bildungs- und Erziehungsauftrag des Lehrers Ndétare verstehen
zu können. Der Frage nach der Tradition wird anhand der Texte von Seng‐
hor und Abdoulaye-Bara Diop nachgegangen, die beide die ursprünglichen
Gesellschaftsstrukturen der senegalesischen Gesellschaft darstellen, aus denen
diese ›Tradition‹ hervorgegangen ist.

Obwohl Senghor eher die ethnische Gruppe der Seereer thematisiert und
Diop die der Wolof, wird davon ausgegangen, dass prinzipiell weniger Unter‐
schiede zwischen diesen beiden Volksgruppen bestehen als innerhalb jeder
einzelnen von ihnen: »En réalité les frontières humaines entre les Wolof et
leurs voisins mandingues ou Sérères étaient bien lâches et il y avait plutôt
interpénétration que séparation nette des peuples.«184 Die Ähnlichkeiten, auf
die Bezug genommen wird, betreffen die hierarchische Gesellschaftsstruktur
der Stände. Zudem kommt in beiden Volksgruppen der aristokratischen Frau
eine besondere gesellschaftliche Position zu, die auch mit Macht verbunden

181 Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76.
182 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14.
183 Ebd.
184 Sékéné Mody Cissoko, »Civilisation wolofo-sérère«, in: Présence Africaine, 2, 62, 1967,

S. 121–145, S. 124.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

139

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist.185 Der Bereich der Religion bleibt in diesem Unterkapitel größtenteils
ausgeblendet, obwohl es auch hier zwischen den beiden ethnischen Gruppen
einerseits große Ähnlichkeiten gibt, denn beide Volksgruppen waren laut der
Berichte aus dem 15. Jahrhundert in der vorislamischen und vorchristlichen
Zeit Animisten. Aber es gibt auch hier innerhalb der Volksgruppen große
Unterschiede.186

Ziel der detailreichen Erläuterungen ist, ein tieferes Verständnis der Zu‐
sammenhänge von Bildung, tegin und der Funktion des Lehrers Ndétare zu
ermöglichen. Dadurch wird manifester, warum der Lehrer einen sprechenden
Namen trägt und im Roman ›den Anderen‹ darstellt, wie Njoya erklärt:
»Ndétare, as Diome indicated to me, means ›l’autre‹ in Serere [sic]«.187

Ndétare stammt ursprünglich nicht aus dem Dorf Niodior, sondern wurde
von der Schulverwaltung dorthin versetzt (vgl. VA, 65).

Doch diese Tatsache scheint nicht der Hauptgrund zu sein für seinen Sta‐
tus als ›Anderer‹ bzw. Fremder, denn er vergleicht sich mit seiner Schülerin,
der Ich-Erzählerin Salie, die, anders als er selbst, gebürtig aus Niodior ist:
»Comme moi, tu resteras toujours une étrangère dans ce village, et tu ne
pourras pas te battre chaque fois qu’on se moquera de ton nom. D’ailleurs,
il est très beau, il signifie dignité ; alors sois digne et cesse de te battre« (VA,
78). Die Fremdheit liegt somit in einem anderen Faktor begründet als dem
geografischen Ort der Geburt. Es scheint vielmehr die familiäre Abstammung
zu sein, die anhand des Nachnamens nachvollziehbar ist und aufgrund derer

185 Vgl. ebd., S. 140.
186 Vgl. Cissoko, »Civilisation wolofo-sérère«, in: Présence Africaine, 1967, S. 121–145: Die

Unterschiede innerhalb der ethnischen Volksgruppen der Seereer und der Wolof sind
beispielsweise, dass es laut Cissoko im 15. Jahrhundert mehrere Seereer-Gruppen gab;
auf der einen Seite die »freien Seereer« im Süden (von Cap Vert bis zum Saloum-Fluss)
(Cissoko, S. 130) und auf der anderen Seite die beiden Königreiche der Seerer des »Sine«
(Cissoko, S. 131). Die »freien Seereer« kannten weder hierarchische Ordnung noch zentrale
Machtorgane, wobei die Sine-Seereer strukturell wie die Wolof-Königreiche aufgebaut
waren. In Bezug auf die Religion gibt es innerhalb der ethnischen Volksgruppe der Wolof
den Unterschied zwischen Königreichen, die eine Teilung in islamische Oberschicht und
animistische Unterschicht kannten (z.B. im Königreich Cayor (Cissoko, S. 143)) und gänz‐
liche animistischen Königreichen (z.B. im Walo) (Cissoko, S. 126), die sich lange Zeit gegen
die Islamisierung wehren konnten, jedoch nicht so erfolgreich waren wie die Seereer: »[...]
des Sérères qui sont demeurés jusqu’à nos jours le peuple le plus réfractaire à l’islam«.
(Cissoko, S. 142). Aber auch der Islam der Wolof sei laut Cissoko eine Art von religiösem
Synkretismus mit islamischer Domination und dies gelte bis heute [bzw. dem Jahr 1967, an
dem der Artikel von Cissoko veröffentlicht wurde].

187 Njoya, In Search of El Dorado?, 2008, S. 90.

2. Teil 

140

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dem Individuum ein definierter Platz in der Gesellschaft zugewiesen wird
bzw. Personen als Fremde identifiziert werden.

Der Lehrer Ndétare könnte auf der Insel Niodior aufgrund eines noch
formal lebendigen Mechanismus der sozialen Ordnung ausgegrenzt werden,
nämlich dem der senegalesischen Ständeordnung188, die sich laut Diop mit
den Monarchien ab dem 14. Jahrhundert entwickelte und eine soziale Stratifi‐
zierung der fünf hierarchisch angeordneten Stände (ordres) beinhaltete:189

1. garmi = la noblesse [der Adel; Könige und Königinnen]
2. jaami-buur = les esclaves de la couronne [Sklaven der Könige und Köni‐

ginnen]
3. jàmbur = les notables [Personen von Rang]
4. baadoolo = les gens du peuple [einfache Bürger ohne Anrecht auf Machtpo‐

sitionen]
5. jaami-baadoolo = les esclaves des gens du peuples [Sklaven der einfa‐

chen Bürger]190

Das kulturelle Konzept jom ist ursprünglich in diesem System der fünf Stände
angesiedelt und wird auch in einer Fußnote im Werk von Abdoulaye-Bara
Diop genannt, der das Gesellschaftssystem der Wolof beschreibt. Die Fußnote
in Diops Text zeigt, dass dieses Konzept der Seereer von den Wolof übernom‐
men wurde; wie an anderer Stelle schon angemerkt. Jom wird in dem Zitat
von Diop verneint und in adjektivierter Form verwendet, also jombu (unwür‐
dig): ›Eine schöne Frau ist keinem Bett (bzw. Mann) unwürdig‹. Wie Diop
hervorhebt, war die Hypergamie, bei der die Ehefrau aus einer niedrigeren
sozialen Schicht als die des Ehemanns stammt, innerhalb der Stände durchaus
üblich:

L’aphorisme wolof, qui nous a souvent été cité lors de nos enquêtes pour justifier
l’hypergamie; »Jongama benn lal jombu ko (une belle femme n’est indigne d’aucun

188 »Les ordres n’existent plus, ni comme système ni comme substance [...] ils survivent
dans des comportements formels. Les Wolof qui se déclarent issus de l’ordre royal conser‐
vent une attitude de fierté et preferent se marier dans les familles [...] d’origines sociale
supérieure.« Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 209.

189 Vor diesem Ständesystem der Monarchien gab es das Kastensystem im Senegal, wobei laut
Diop beide Systeme koexistieren. Vgl. ebd., S. 36: »Nous distinguons, dans la société wolof,
deux systems superposés [...] celui des castes et celui des ordres. Le premier certainement
plus ancien, antérieur à la formation de l’état.«

190 Die eingerückten Stände der Sklaven sollen an dieser Stelle verdeutlichen, dass Sklaven
nicht zwangsläufig auf der untersten Hierarchieebene angesiedelt waren, sondern unter
Umständen weit mehr Macht hatten als manche Personen von Rang. Vgl. Diop, La société
Wolof, 1981, S. 115f.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

141

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


homme – littéralement d’aucun lit), trouve une application limitée dans le système
des castes, ce qui n’est pas le cas dans celui des ordres traditionnels (politiques).
[Hervorhebung, um das Wort jom sichtbar zu machen]191

Der Lehrer Ndétare kann in diesem Ständesystem weder den garmi (dem
Adel) noch den jàmbur (Personen von Rang) zugerechnet werden, da er
von der Gesellschaft abgelehnt wird (siehe vorhergehendes Zitat). Er könnte
am ehesten den baadoolo (einfachen Bürgern) zugeschrieben werden, was
aber seiner zentralen Rolle in der Gesellschaft widerspricht, denn der Lehrer
ist nicht nur eine der wichtigsten Bezugspersonen der Ich-Erzählerin Salie,
sondern er tritt mit allen anderen Figuren in Beziehung. Die Großmutter von
Salie behandelt ihn wie einen Sohn (vgl. VA, 76), den Eltern des Homme
de Barbès liest er dessen Briefe aus Frankreich vor (vgl. VA, 30), er ist die Ver‐
trauensperson von Moussa, der ihm alle Details seines Frankreichaufenthalts
erzählt (vgl. VA, 95), er ist als einziger Dorflehrer in Kontakt zu allen Kindern
und darüber hinaus ist er der Fußballtrainer der Jugendlichen (vgl. VA, 62).

Der Lehrer Ndétare hat ein umfangreiches Wissen der Literatur, Geschich‐
te und Philosophie, d.h. der europäisch geprägten Schulfächer des französi‐
schen Schulsystems. Aber er kennt sich auch mit den Lebensgewohnheiten
und Traditionen des Senegals aus, erkennt den Wunsch der Jugendlichen
jom zu erobern und warnt sie vor den Geschichten des Homme de Barbès:
»Méfiez-vous, petits, […] n’écoutez pas les sornettes que vous raconte cet
hurluberlu. La France, ce n’est pas le paradis« (VA, 114). Die besondere Stel‐
lung dieser Figur innerhalb der Gesellschaft wird auch dadurch sichtbar, dass
der Lehrer Ndétare immer in direkter Rede zu Wort kommt, unabhängig da‐
von, auf welcher Erzählebene er auftritt. Er hat uneingeschränktes Rederecht,
das er auf moralisierende und aufklärerische Weise einsetzt: »Essayez de ne
pas reproduire les erreurs de vos pères et vous verrez que, même sans aller à
l’étranger, vous aurez plus de chances qu’eux de vous en sortir ici« (VA, 179).

Und dennoch, trotz dieser zentralen Funktion des Lehrers für die Dorfge‐
meinschaft, ist es ihm nicht erlaubt, seine einzige Liebe, die schöne Sankèle192,
zu heiraten, denn er hat nicht den geeigneten Stammbaum: »Mais il avait fini
par comprendre qu’ici l’arbre à palabres est un parlement, et l’arbre généalogi‐
que, une carte d’identité« (VA, 76). Die bestehenden Gesellschaftsstrukturen
sind durch traditionelle Vorgaben so fest verankert, »[c]ette société insulaire,

191 Ebd., S. 27.
192 »C’était sa seule histoire d’amour à Niodior, une de ces histoires qui, de temps en temps,

vous rendent les yeux rouges [...] depuis, il était resté célibataire et ses draps se froissaient
autant que ceux d’un abbé.« Diome, Le ventre de l’Atlantique, 2003, S. 79.

2. Teil 

142

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


même lorsqu’elle se laisse approcher, reste une structure monolithique impé‐
nétrable qui ne digère jamais les corps étrangers« (VA, 77), dass sogar die ra‐
dikale Lösung, durch eine außereheliche Schwangerschaft das Dorfmädchen
Sankèle ihrer Familie zu entreißen (vgl. VA, 130), nur scheitern kann.

Mit Bezugnahme auf die senegalesischen Gesellschaftsstrukturen der Stän‐
deordnung – mit ihren Mechanismen der Ausgrenzung und Ächtung – wird
die Kritik hörbar, die die Erzählstimme an der im Roman dargestellten Ge‐
sellschaft übt.193 Der Lehrer ist eine Schlüsselfigur für alle anderen Roman‐
figuren und gibt sein umfangreiches Wissen, das Descartes, Montesquieu,
Victor Hugo, Molière, Balzac, Marx, Dostojewski, Hemingway, Léopold Sédar
Senghor, Aimé Césaire, Simone de Beauvoir, Marguerite Yourcenar, Mariama
Bâ (vgl. VA, 65) und andere umfasst, an die Schülerschaft weiter. Die Position
des Lehrers am Rand der Gesellschaft erscheint daher nicht gerechtfertigt,
denn er erfüllt besser als die meisten Romanfiguren die Anforderungen an
die Tugend tegin im Sinne von ›kultiviertem‹ Benehmen und ›gewählter‹
Sprechweise (zumindest in französischer Sprache). Der Lehrer Ndétare müss‐
te eigentlich den garmi zugerechnet werden, was auch dem Stellenwert ent‐
spräche, den die Ich-Erzählerin ihm dankbar zuweist: »Je lui dois l’école. Je
lui dois l’instruction« (VA, 66) und »[...] il m’a tout donné : la lettre, le chiffre,
la clé du monde. […] je lui dois tous mes petits pas de french cancan vers la
lumière« (VA, 66).

Die Kritik an den althergebrachten gesellschaftlichen Strukturen, die dem
Lehrer den sozialen Rang eines garmi versagen, wird durch die Darstellung
einiger echter garmi deutlich, die jedoch nicht die Tugenden von tegin bzw.
jom verkörpern, sondern für die Zukunft der Insel Niodior schädlich sind.
Sie stacheln die Jugend zur Emigration an, so beispielsweise der Homme de
Barbès und der alte Fischer, auf den später noch näher eingegangen wird. Die
Konsequenz aus der Abwanderung der Jugend ist ein demografischer Wandel,
durch den auf der Insel eine Überzahl an ehemaligen Bauern und Fischern
verbleibt, die zu alt für die Arbeit geworden sind. Waren sie einst die ehren‐
haften Ernährer der Gesellschaft, so erhoffen sie sich heute die finanzielle

193 Die Bezugnahme auf zwei traditionelle senegalesische Sozialordnungssysteme (Kastensys‐
tem und Ständeordnung) blendet aus, dass neben diesen beiden Systemen auch die ver‐
schiedenen religiösen Systeme (Islam, Christentum, Animismus) und die von den ehemali‐
gen Kolonisatoren eingeführte Gesellschaftsordnung koexistieren. In jedem dieser Systeme
verschiebt sich die Bedeutung von jom und kann auf jeweils andere Weise erobert werden
bzw. bleibt für Einzelne unverfügbar. Eine eingehende Untersuchung dieser hier ausgeblen‐
deten Systeme und den Bezug zu jom erscheint durchaus lohnenswert für weiterführende
Studien.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

143

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterstützung durch die in Niodior verbliebenen Emigranten-Ehefrauen, die
ihrerseits (teilweise vergeblich) auf Überweisungen aus dem Ausland warten:

L’île regorge de vieillards qui ne peuvent plus ni aller à la pêche ni cultiver leurs
champs – autrefois nourriciers, aujourd’hui abandonnés à la forêt – et de femmes
d’émigrés encerclées par une marmaille qui consomme à crédit sur la foi d’un
hypothétique mandat. (VA, 35f.)

Die traditionelle Gesellschaftsordnung, die politisch nicht mehr aktiv, aber
dennoch wirksam ist, wird durch den Text von Fatou Diome in mehrfacher
Hinsicht infrage gestellt. Was einst von Senghor als eine Facette von jom
beschrieben wurde, wirft die Frage auf, ob allein die Form des ›kultivierten‹
Benehmens und der ›gewählten‹ Sprechweise für tegin ausreicht, oder ob
dem Inhalt eine besondere Bedeutung zukommen sollte. Die kritische Dar‐
stellung von Fatou Diome macht in der hier eingenommenen Perspektive
der ethnocritique deutlich, dass es unabdingbar ist, diese ›Traditionen‹ zu
durchleuchten. Es geht nicht mehr nur um die ›Bewahrung der Traditionen‹,
wie das Senghor für ein gelungenes tegin beschreibt, sondern darum, diese
Traditionen zu kennen, zu benennen, zu hinterfragen und anzupassen an die
aktuellen Lebensbedingungen. Die Bildung, die gleichermaßen in diesen An‐
passungsprozess eingebunden ist, bietet den Menschen das nötige Instrumen‐
tarium, um die schädlichen Fallen der Tradition aufzudecken, die Diskussion
zu ermöglichen und Neuanpassungen vorzunehmen. Tegin als Facette von
jom beinhaltet auch die Kunst der Worte, denn es geht darum, sich ›gewählt‹
und ›informiert‹ auszudrücken.

In Fatou Diomes Roman wird diese Sprechkunst bzw. tegin auf neue Wei‐
se durch den Lehrer Ndétare bzw. die Bildung weitergeführt. Und letztend‐
lich transportiert der literarische Text selbst dieses modernisierte tegin; er
informiert, kritisiert und lädt die Leserschaft zur Auseinandersetzung mit
relevanten Gesellschaftsthemen ein, wobei die Art und Weise, in der die
Kritik literarisch dargestellt ist, im Sinne von jom und tegin immer darauf
bedacht ist, keine der Figuren für ihre Handlungen bloßzustellen. Dies hätte
beispielsweise beim Lehrer Ndétare geschehen können, der eine gravierende
Schwachstelle aufweist, die seinen Anspruch auf jom infrage stellt. Seine einzi‐
ge Liebe Sankèle muss aus dem Dorf Niodior und damit aus der Gesellschaft
insgesamt flüchten, nachdem ihr uneheliches Kind, das sie mit – ihrem selbst‐
gewählten Geliebten – Ndétare gezeugt hat, von ihrem Vater umgebracht
wurde. Ndétare verhilft ihr zur Flucht und lässt sie alleine an Bord eines
Fischerboots über den Atlantik in eine ungewisse Zukunft fahren. Warum
begleitet er seine einzige Liebe nicht? Der Roman gibt auf diese Frage keine
Antwort und es ließe sich hier nur spekulieren.

2. Teil 

144

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sankèle verschwindet über den Atlantik aus der Geschichte des Romans
und taucht nicht wieder auf. Der Atlantik verschluckt nicht nur Sankèle,
sondern ihm kommt im gesamten Roman eine besondere Rolle zu, was schon
durch den französischen Titel deutlich wird: Le ventre de l’Atlantique. Er ist
nicht nur der Raum, über den der Lehrer seine einzige Liebe verliert und
nicht nur das Grab seines einzigen Sohnes, sondern er hat für die räumliche
Gesamtkonstellation des Romans eine ausschlaggebende Funktion. Wie ich
im nächsten Unterkapitel zeigen werde, ist der Atlantik zugleich Nahrungs‐
quelle und Fluchtraum; er bietet vielfältige Möglichkeiten, jom zu erobern.

2.2.7 Jom, der Atlantik und der Selbstmord

Der Lehrer Ndétare ist Teil der gesellschaftlichen Peripherie der Insel
Niodior, die sich in räumlicher Perspektive auch als Grenze zum Atlantik defi‐
nieren lässt. Die Peripherie als Grenzbereich und die Grenze selbst verweisen
sowohl im literaturwissenschaftlichen als auch ethnologischen Kontext auf
eine Vielzahl von theoretischen Überlegungen. Im vorliegenden Unterkapitel
wird nur eine Theorie näher betrachtet, nämlich die von Lotmann zur Semio‐
sphäre. Diese raumtheoretische Überlegung wird in Bezug gebracht zu den im
Roman Le ventre de l’Atlantique dargestellten geografischen Räumen der Insel
Niodior, dem Atlantik und Europa. Mit dieser Vorgehensweise kann sichtbar
gemacht werden, woher die Macht des kulturellen Konzepts jom stammt und
warum sogar der Selbstmord sich als eine Form der Eroberung von jom
verstehen will.

Senghor erläutert in seinem Text von 1964, dass die Pflichten, die ein
Individuum dem Nächsten gegenüber hat, untergeordnet seien unter die, die
das Individuum sich selbst gegenüber habe:194

Mais la personne peut être offensée et, parfois, le Destin nous empêche toute riposte
efficace. Nous n’avons alors qu’une solution : abandonner notre souffle vital pour
sauver notre vie personnelle, notre âme. Le suicide est l’exigence dernière de la sus‐
ceptibilité, fille de l’Honneur. [...] L’islamisme réprouve le geste et interdit aux suicidés
l’entrée des cimetières. Rien n’y fait. Cela prouve, une fois de plus, qu’antérieur à
l’islamisation et plus profonde qu’elle, est le dyom négro-africain. [Hervorhebung
wie im Original]195

194 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 77.
195 Ebd., S. 77f.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

145

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Auch im Text aus dem Jahr 1988 beschreibt Senghor, dass die Pflicht des
Einzelnen darin bestünde, die Integrität des individuellen jom zu erhalten
und setzt den Selbstmord hier ebenfalls an erster Stelle, ohne ihn einer der
Facetten von jom zuzuschreiben:

Le jom est si important pour l’intégrité morale de la personne que, lorsque celui-ci
est atteint, si peu que ce soit, il n’est qu’un moyen de le recouvrer : le suicide.
Ainsi sacrifie-t-on volontiers sa vie physique, animale, pour sauver, avec son âme, sa
dignité d’homme.196

Das Thema Selbstmord wird im Roman von Fatou Diome explizit behandelt
durch die tragische Geschichte der Romanfigur Moussa, dessen Migrationszy‐
klus nicht erfolgreich vollendet wurde wie der des Homme de Barbès, sondern
der daran scheitert, dass er nach seinem Versuch Fußballprofi in Europa zu
werden, ruhmlos und ohne den erwarteten Reichtum nur sein nacktes Leben
zurück auf die Insel Niodior bringt (VA, 109). Eine Zeitlang lebt Moussa als
Ausgestoßener an der Seite des Lehrers Ndétare (VA, 110), bis er einen letzten
Versuch unternimmt, jom zu erobern und Selbstmord im Atlantik verübt.

In der Sekundärliteratur wird der Selbstmord, den die Autorin der Roman‐
figur Moussa auferlegt, ausschließlich als die Verzweiflungstat einer Einzelper‐
son bewertet, obwohl eine Textstelle darauf hinweist, dass der Freitod immer
auch Teil der Eroberung von jom zu sein scheint: »Pour l’encourager ou
mieux le pousser au suicide, la voix fatiguée mais ineffaçable de son père lui
revenait en écho : N’oublie jamais, chaque miette de vie doit servir à conquérir
la dignité !« (VA, 30) Bationo interpretiert den Suizid Moussas als ein weite‐
res Scheitern des jungen Mannes, denn weder die »schönen Lebenspläne der
Eltern« würden vom ausgewanderten Moussa erfüllt noch die Fußballkarriere
in Frankreich gelingen; womit generell die Zukunft des Fußballs in Afrika in‐
frage gestellt würde.197 Ruzza interpretiert Moussas Selbstmord als tragisches
Nachwort einer Geschichte voller Illusionen, Enttäuschungen und Schuldzu‐
schreibungen, die sich immer wieder in den Leben der jungen Auswanderer
wiederholten, dieser »enfants de la misère qui viennent se briser les ailes
contre la vitrine européenne«.198

196 Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 13.
197 Jean-Claude Bationo, »Zur Darstellung des Fußballs in der schwarzafrikanischen Litera‐

tur«, in: Robert Dion et al., Interkulturelle Kommunikation in der frankophonen Welt. Lite‐
ratur, Medien, Kulturtransfer. Festschrift zum 60. Geburtstag von Hans-Jürgen Lüsebrink, St.
Ingbert: Röhrig Universitätsverlag, 2012, S. 171–187, S. 182.

198 Sara Ruzza, Une Odysée moderne : L’expérience de la migration à travers l’œuvre
de Fatou Diome, Dissertation Universität Padova, 2019, S. 93: thesis.unipd.it/handle/
20.500.12608/22601 (09.02.2021).

2. Teil 

146

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mithilfe der Methode der ethnocritique und der möglichst emischen Blick‐
richtung wird aber deutlich, dass der Selbstmord für die Romanfigur Moussa
mehr repräsentiert als die Konsequenz seiner persönlichen übergroßen Ver‐
zweiflung. Sein Suizid hat nicht nur für ihn als Individuum, sondern auch für
ein Kollektiv die Funktion der (Rück‑)Eroberung von jom. Dass die literari‐
sche Darstellung in Bezug zu realgesellschaftlichen Begebenheiten steht, kann
an dieser Stelle durch eine Umfrage von Germaine Le Goff199 belegt werden,
die sie 1938 auf der Insel Gorée (Senegal) durchgeführt hat zu den vielzähli‐
gen Selbstmorden in Französisch-Westafrika (frz. A.O.F.-Afrique occidentale
française), der damaligen Föderation der westafrikanischen Kolonien. Sie
beschreibt – in einer heutzutage nicht mehr akzeptierbaren paternalistischen
Art und Weise –, dass die 76 Selbstmorde, die zwischen 1930 und 1935 in der
Region der AOF (Senegal, Sudan, Dahome, Guinea, Niger, Elfenbeinküste,
Obervolta) verübt wurden, und von denen die Schülerinnen auf Gorée zu
berichten wussten, vor allem Männer betraf, 57 an der Zahl.200 Einer der
Hauptgründe für die Suizide sei laut Studie die Armut, die jedoch für keine
der Frauen Anlass war, sich das Leben zu nehmen, wie Le Goff verwundert
feststellt:

Sans doute l’homme, vraiment chef de famille en Afrique, se sent-il seul responsable
du dénuement des siens et en est-il honteux, car la pauvreté est considérée par tous

199 Germaine Le Goff lehrte seit ihrem 20. Lebensjahr in mehreren westafrikanischen Län‐
dern und wurde 1938 von der Kolonialregierung beauftragt, die erste Ausbildungsstätte
für Lehrerinnen zu eröffnen, die auch Afrikanerinnen aufnahm (»École normale d’in‐
stitutrices ouverte aux Africaines«). Sie war überzeugte Kämpferin für die Rechte der
afrikanischen Frauen auf Bildung, wobei ihre Überzeugungen dem damaligen französi‐
schen »Zivilisationsauftrag« nicht widersprachen, sondern ihn nur auf die Frauen aus‐
dehnte. (Vgl. »François-Xavier Freland, L’Africaine blanche, 1891–1986, Germaine Le Goff,
Paris: Autrement, 2004«, in: senegaldates: senegaldates.com/personnages/germaine-le-goff
[02.11.2022].) Die in der vorliegenden Studie untersuchte Autorin Mariama Bâ war wie
Annette Mbaye d’Erneville Schülerin von Germaine Le Goff und erinnert sich in ihrem
Roman Une si longue lettre an ihre Lehrerin: »Nous sortir de l’enlisement des traditions,
superstitions et mœurs ; nous faire apprécier de multiples civilisations sans reniement de
la nôtre ; élever notre vision du monde, cultiver notre personnalité, renforcer nos qualités,
mater nos défauts ; faire fructifier en nous les valeurs de la morale universelle ; voilà la
tâche que s’était assignée l’admirable directrice.« (Vgl. Pascale Barthélémy, »La formation
des institutrices africaines en A.O.F.: pour une lecture historique du roman de Mariama
Bâ, Une si longue lettre«, in: Clio. Histoire, femmes et sociétés, 6, 1997, Abschn. 10: jour‐
nals.openedition.org/clio/381?lang=en [17.07.2023]); Zitat von Mariama Bâ, Une si longue
lettre, Dakar: Nouvelles éditions africaines, 1979, S. 27.

200 Germaine Le Goff, »Les Noirs se suicident-ils en A. O. F. ?«, in: Bulletin du Comité d’études
historiques et scientifiques de l’Afrique occidentale française, 1938, S. 131: gallica.bnf.fr/ark:/
12148/bpt6k9736209m (06.06.2024).

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

147

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


comme une tare; c’est donc pour échapper à l’humiliation d’être pauvre que l’on se
suicide et non pas parce qu’on souffre d’être privé de nourriture et de vêtements [...]
à la perte de l’honneur, les Noirs sont plus sensibles qu’aux privations.201

Le Goff beklagt den ihrer Meinung nach ›übertriebenen Stolz‹ und vermisst
bei den begangenen Freitoden Beweggründe wie den ›Schrei der Liebe‹ oder
den Beweis ›wahrer Zuneigung‹: »Tous se suicident pour échapper à une
humiliation, à ce qu’ils appellent le déshonneur comme cet instituteur du
Dahomey, qui instituteur jusqu’au bout, calligraphie à la minute suprême: ›je
préfère la mort à la honte‹«.202

Auszüge aus dem von Le Goff vorgelegten Bericht über die in Französisch-
Westafrika begangenen Selbstmorde werden auch von Senghor für seine Dar‐
stellung von jom verwendet, wobei er hervorhebt, dass die Europäer diese
spezifischen Gründe für den Suizid nicht verstehen könnten:

Le suicide est l’exigence dernière de la Susceptibilité et de l’honneur (le dyom u
Sérère). Les causes prochaines du suicide peuvent d’ailleurs paraître mesquines à
l’Européen, qui use d’une tout autre échelle de valeurs : »[...] Une femme entre au
lazaret de Thiès avec ses enfants. Les agents de l’Hygiène l’obligent à se dévêtir
entièrement ; elle en éprouve une telle honte (surtout de s’être montrée nue à ses
enfants) qu’elle court se jeter dans un puits«.203

Senghor führt in seinem Text auch den Umstand auf, dass die Religionen
Selbstmord nicht tolerieren, wie schon an anderer Stelle der vorliegenden
Studie zitiert, und interpretiert dies als Beweis dafür, dass das Konzept jom
älter sei als die muslimische und christliche Religion im Senegal. Le Goff
berichtet in ihrer Untersuchung ebenfalls über den Umgang der Religionen
mit dem Selbstmord. Demnach verurteilten Muslime den Selbstmord aufs
Schärfste und die Leichen der auf diese Weise gestorbenen Personen konnten
nicht auf Friedhöfen begraben werden, sondern wurden oft in der Savanne
den Aasgeiern und Hyänen überlassen.204 Und dennoch trafen Selbstmorde
durchaus auf Anerkennung, so Le Goff, falls der Freitod als gerechtfertigt galt:

Ils s’apitoient s’ils jugent que le suicidé avait des raisons valables d’abandonner le
royaume des hommes pour celui des Ombres et de façon générale ils jugent ces

201 Ebd., S. 132.
202 Vgl. ebd., S. 137.
203 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 76, und Le Goff, »Les Noirs se suicident-ils

en A. O. F. ?«, in: Bulletin du Comité d’études historiques et scientifiques de l’Afrique
occidentale française, 1938, S. 133.

204 Vgl. Le Goff, »Les Noirs se suicident-ils en A. O. F. ?«, in: Bulletin du Comité d’études
historiques et scientifiques de l’Afrique occidentale française, 1938, S. 138.

2. Teil 

148

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


raisons valables lorsqu’il s’agit vraiment d’honneur... même, et voilà où nous ne les
suivons plus, s’ils ont été spoliés par le suicidé.205

Moussas Selbstmord kann demnach als eine Handlung im Sinne der Erobe‐
rung von jom gelten. Doch die literarische Darstellung lässt den Atlantik
als eine handelnde Instanz erscheinen, die eine klar ablehnende Haltung zu
dieser Art der (Rück-)Eroberung von jom einnimmt und den toten Körper
zurück an Land katapultiert, da er unverdaulich sei, wie die Erzählstimme
interpretiert: »Non loin du village, juste à l’endroit où l’île trempe sa langue
dans la mer, les pêcheurs avaient pris dans leurs filets le corps inerte de
Moussa. Même l’Atlantique ne peut digérer tout ce que la terre vomit« (VA,
113f.). Die Worte des Predigers lassen hingegen vermuten, dass die Dorfge‐
meinschaft den Selbstmord Moussas zur Eroberung von jom anerkennt: »À la
mosquée, on avait fini de prier. Le prêcheur ponctua son prône par ces mots :
Chaque miette de vie doit servir à conquérir la dignité !« (VA, 114).

Der geografische Ort ›Atlantik‹ steht somit in Opposition zum geografi‐
schen Ort ›Insel‹. Kann die Peripherie der Insel, an die der Atlantik angrenzt,
im Sinne von Lotman identifiziert werden als ein Grenzbereich der Semio‐
sphäre, der eine Übersetzungsfunktion206 innehat? Aus der Lotman’schen
Perspektive gibt es eine zentrale und eine periphere Sphäre der Kultur, wobei
»die kodifizierende und sanktionierende Macht im Zentrum«207 der Insel
beim hierarchisch obersten Stand der garmi angesiedelt wäre. In der »Peri‐
pherie, essentiell ein Ort der geringeren Macht bzw. der Machtlosigkeit«208,
wäre der hierarchisch unterste Stand der jaami-baadoolo angesiedelt. Der
Lehrer als Ausgeschlossener der Gesellschaft müsste ebenfalls der Peripherie
zugerechnet werden. Lotman beschreibt, dass es die Kommunikationsprozes‐
se und Dialoge zwischen Zentrum und Peripherie sind, die dafür sorgen, dass
die Semiosphäre flexibel bleibt, wobei zwar die kulturellen Rahmenbedingun‐
gen sich ändern können, die Kultur als solche jedoch nicht zerstört wird.209

205 Vgl. ebd.
206 »Der Begriff der Grenze ist ambivalent: Einerseits trennt sie, andererseits verbindet sie.

Eine Grenze grenzt immer an etwas und gehört folglich zu beiden benachbarten Kultu‐
ren, zu beiden aneinandergrenzenden Semiosphären. Die Grenze ist immer zwei- oder
mehrsprachig. Sie ist ein Übersetzungsmechanismus.« Jurij M. Lotman, Die Innenwelt des
Denkens: eine semiotische Theorie der Kultur, Berlin: Suhrkamp, 2010, S. 182.

207 Cornelia Ruhe, »Semiosphäre und Sujet«, in: Jörg Dünne et al. (Hrsg.), Handbuch Litera‐
tur & Raum, Berlin/München/Boston: De Gruyter, 2015, S. 170–177, S. 171.

208 Ebd.
209 Ebd., S. 172.

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

149

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Genau diese Flexibilität scheint es aber in der von Fatou Diome literarisch
dargestellten Gesellschaft nicht zu geben. Der Text ist im Lotman’schen Sinn
als sujetlos zu definieren, denn die Überschreitung der Grenze zwischen
Insel und Atlantik führt nicht zu einer »Störung der althergebrachten Ord‐
nung«210 und einem Dialog zwischen der Semiosphäre mit ihrer Außenwelt.
Beispielsweise überschreitet Sankèle diese Grenze, doch sie verschwindet da‐
mit nicht nur von der Insel, sondern auch aus der Diegese des Romans. Ihr
neugeborenes Baby wird – wie viele andere – im Atlantik ertränkt und lebt in
der mythischen Delfin-Familie weiter. Doch auch hier ist keine Störung der
Semiosphäre festzustellen, denn die Gesellschaft der Insel hat von der Geburt
und dem Tod nichts erfahren und somit war das Baby für die Inselbewohner
inexistent.

In Bezug zum Narrationskonzept jom entspricht der literarische Text von
Diome einem Text, der den für Lotman typischen sujetlosen und damit
mythologischen Charakter hat. Zyklisch werden traditionelle Konventionen
immer wieder in anderen Worten wiederholt, das Zentrum der Kultur ist
statisch und verschließt sich Neuem.211 Der Lehrer Ndétare wird in dieser
›Selbstbeschreibung‹ der Semiosphäre durch den Stand der garmi, d.h. vom
Zentrum ausgeschlossen und verkörpert die Übersetzungsfunktion der Peri‐
pherie. Doch er versucht vergeblich, den Dialog des Zentrums der Semio‐
sphäre mit der Außenwelt zu beleben: »Madické et ses camarades écoutaient
l’instituteur marteler inlassablement les mêmes mots, sans vraiment s« (VA,
114). Die Stimmen von Angehörigen des Standes der garmi, wie der Homme
de Barbès und der alte Fischer, werden von der Jugend wahrgenommen. Doch
diese treiben sie im Namen der Eroberung von jom dazu an, nach Europa
auszuwandern.

Der alte Fischer ist der Vater von Sankèle. Der Atlantik hat für diese
Romanfigur eine multiple Funktion – und metonymisch für die gesamte
Inselgesellschaft von Fischern –, denn im Atlantik findet er seine Nahrung
und je erfolgreicher er bei dieser Arbeit ist, desto mehr Reichtum und jom
erobert er. Ein Beispiel dafür ist El-Hadji Wagane Yaltigué, der zwar nicht
mehr auf der Insel Niodior lebt, aber als Arbeitgeber mit vielen motorisierten

210 »Die Aufzeichnung von einmaligen und zufälligen Ereignissen, Verbrechen, Katastrophen
– alles dessen, was als Störung der althergebrachten Ordnung gedacht wurde – bildet den
historischen Kern des sujetorientierten Erzählens.« Lotman, Die Innenwelt des Denkens,
2010, S. 206.

211 Vgl. Susi K. Frank, Cornelia Ruhe, Alexander Schmitz, »Nachwort. Jurij Lotmans Semiotik
der Übersetzung«, in: Jurij M. Lotman, Die Innenwelt des Denkens: eine semiotische Theo‐
rie der Kultur, Berlin: Suhrkamp, 2010, S. 381–416, S. 398.

2. Teil 

150

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fischerbooten quasi als Person von Stand (frz. notable) gilt (vgl. VA, 120).
Moussa hatte bei ihm gearbeitet, wie viele andere, von denen einige bei der
Arbeit auf dem Meer ihr Leben verloren (vgl. VA, 121):

Plusieurs fois déjà, ses équipes de pêche avaient perdu l’un des leurs, sans qu’il ne
se crût obligé de participer aux obsèques. On peut dire que la mort de certains de
ses employés l’avait moins affecté que la perte d’un filet. Après tout, des hommes
pauvres, prêts à fouiller le ventre de l’océan Atlantique pour trouver leur pitance, il y
en aurait jusqu’à la fin des temps, et ils s’en présentaient en masse, tous les jours, au
port de pêche. (VA, 121)

Der Tod spielt hinsichtlich des Atlantiks immer eine Rolle, ob dieser nun die
Funktion als Ernährer einnimmt oder als gefräßiges Ungeheuer, an dessen
Zahnfleisch die Inselbewohner wie Essensreste kleben: »Accrochés à la gen‐
cive de l’Atlantique, tels des résidus de repas, ils attendent, résignés, que la
prochaine vague les emporte ou leur laisse la vie sauve«. (VA, 12f.)

Die Grenze ähnelt somit einem schmalen Grat und ist kein Grenzbereich,
in dem sich verhandeln lässt, was von außen ins Zentrum der Semiosphäre
durchdringen kann. Und wer von der Insel die Grenze zum Atlantik über‐
schreitet, den erwartet der Tod. Der alte Fischer, der sein Fischerboot von
Wagane Yaltigué erhalten hat (vgl. VA, 124), verliert an der Grenze zum
Atlantik nicht nur seine einzige Tochter Sankèle, die ihr jom selbstbestimmt
erobern wollte, und seinen Enkelsohn, den er eigenhändig im Meer ertränkt
hat, um sein eigenes jom zu retten.

Darüber hinaus verliert der alte Fischer seinen unehelich gezeugten Sohn,
den er nie als solchen anerkannt hatte und der über die Grenze und den
Atlantik in Europa sein Glück macht: »Les reporters, fascinés par son jeu
et son allure de play-boy, vociféraient son nom durant les matchs. Riche et
célèbre, il était considéré au pays comme un héros. L’enfant de la honte était
maintenant réçu chez le chef de l’État.« (AV, 57) Der Sohn kehrt nie mehr
nach Niodior zurück und da die Autorin dieser Figur keinen Namen gibt,
erhält diese Geschichte die Allgemeingültigkeit eines möglichen Lebenswegs
junger senegalesischer Fußballspieler. Sie übertreten die Grenze der Insel und
verschwinden aus der Wahrnehmungswelt von Niodior. Frankreich wird zum
mythischen Eldorado:

Mais pour tous ici, la France, l’Eldorado, représentait aussi la plus lointaine destina‐
tion de toutes les escapades et figurait une sorte de lieu mythique de la perdition,
le refuge des Pitia-môme-Bopame [picc a moom boppam, (der Vogel, der sich selbst
gehört)], les oiseaux libres, envolés de toutes les parts. (VA, 136)

Auch die Ich-Erzählerin gehört zu den intradiegetischen Figuren des Romans,
die die Grenze zum Atlantik überquert haben und in die mythische Welt

2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)

151

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eingetreten sind. Salie definiert diese Grenzüberschreitung als ›geografischen
Selbstmord‹, den Ruzza so interpretiert, dass die Ich-Erzählerin nun weder
zur einen noch zur anderen Seite des Mittelmeeres gehöre und ein hybrides
Wesen würde.212 Die Methode der ethnocritique und die möglichst emische
Perspektive machen jedoch deutlich, dass die Ich-Erzählerin einen tatsächli‐
chen Selbstmord beschreibt, der darin besteht, dass sie durch die Überschrei‐
tung der Grenze zwischen der Insel Niodior und dem Atlantik für die dor‐
tige Gesellschaft nicht mehr existiert. Ob sie durch diesen Selbstmord jom
(rück-)erobern kann, ist jedoch fraglich.

Der Vorname der Ich-Erzählerin, Salie, ähnelt zwar einem senegalesischen
Vornamen, nämlich der Abkürzung von Salimata, Sali, doch wird dieser ohne
finales ›e‹ geschrieben. Durch diese Endung wird der Name Salie zur Nomi‐
nalisierung des gebeugten Verbs salir (verschmutzen) in seiner weiblichen
Partizipalform. Als sprechender Name macht er wiederum deutlich, warum
das unehelich geborene Mädchen Salie die Grenze zum Atlantik überschreiten
muss, denn sie ist einzig aufgrund ihrer Herkunft schon verschmutzt bzw.
ausgenommen von der gesellschaftlichen Zuschreibung von jom:

L’exil, c’est mon suicide géographique. L’ailleurs m’attire car, vierge de mon histoire,
il ne me juge pas sur la base des erreurs du destin, mais en fonction de ce que
j’ai choisi d’être; il est pour moi gage de liberté, d’auto-détermination. Partir, c’est
avoir tous les courages pour aller accoucher de soi-même, naître de soi étant la plus
légitime des naissances. Tant pis pour les séparations douloureuses et les kilomètres
de blues, l’écriture m’offre un sourire maternel complice, car, libre, j’écris pour dire
et faire tout ce que ma mère n’a pas osé dire et faire. (VA, 226)

Ein zentraler Kritikpunkt von Fatou Diome in Le ventre de l’Atlantique be‐
trifft somit das kulturelle Konzept jom, das seit einem frühzeitlichen Sozial‐
ordnungssystem existiert und extrem persistent und widerstandsfähig ist. Es
wurde trotz aller gesellschaftlicher Transformationen – den internen (wie
die Etablierung von Königreichen ab dem 14. Jahrhundert) und den von
außen aufgezwungenen (wie die Kolonialzeit und die Jahrhunderte des Skla‐
venhandels) – unverändert reproduziert. Was jahrhundertelang als Zeichen
von Resistenz und Subversivität gegolten haben mag, ist, so kann die Kritik
von Fatou Diome interpretiert werden, seit der Unabhängigkeit Senegals und
mit der Globalisierung nicht mehr in dieser Form haltbar.

Fatou Diome macht in der hier vorgestellten Perspektive auf den Roman Le
Ventre de l’Atlantique deutlich, dass die für die senegalesische Identität wert‐

212 Ruzza, Une Odysée moderne, 2019, S. 88.

2. Teil 

152

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vollen traditionellen Konzepte hinterfragt, diskutiert und erneuert werden
müssen, um die senghorschen Prämissen des enracinement (Verwurzelung
in den eigenen Traditionen) und der ouverture (Öffnung nach außen) erfolg‐
reich umzusetzen. Ansonsten droht durch die Abwanderung der Jugend der
kulturelle Tod durch das gefräßige Monster Atlantik, in dessen Bauch die
senegalesische kulturelle Zukunft verschwinden wird wie eine Alge: »Partir,
vivre libre et mourir, comme une algue de l’Atlantique« (VA, 255).

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

Mariétou Mbaye Biléoma213 (geb. 1947), bekannt geworden unter ihrem
Pseudonym Ken Bugul, gehört der ersten Generation senegalesischer Schrift‐
stellerinnen an, zusammen mit Mariama Bâ (geb. 1929), Aminata Sow Fall
(geb. 1941) und Nafissatou Niang Diallo (geb. 1941), die Ende der 1970er-,
Anfang der 1980er-Jahre die Bühne der französischsprachigen Literaturszene
betreten. Im Dictionnaire des écrivains francophones classiques werden Maria‐
ma Bâ und Aminata Sow Fall neben Léopold Sédar Senghor, Aimé Césaire,
Léon Damas, Birago Diop, Frantz Fanon und Tahar Ben Jelloun u.a. aufge‐
führt.214 Ken Bugul wird in diesem Lexikon nicht genannt, obwohl sie als eine
der wichtigsten literarischen Stimmen Afrikas gilt, sie im Jahr 1999 mit dem
Grand Prix littéraire de l’Afrique noire für ihren Roman Riwan ou le chemin
de sable ausgezeichnet215 und ihr im Jahr 2012 der Titel Officier dans l’Ordre
français des Arts et des Lettres verliehen wurde.216

Mariétou Mbaye Biléoma kam in einem kleinen Dorf in der senegalesi‐
schen Region Ndoucoumane als letztes Kind einer polygamen Familie zur

213 Mariétou Mbaye ist ihr Mädchenname, Mbaye der Familienname ihres Vaters. Vgl. Ada
Uzoamaka Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul. From Alternative Choices to Oppo‐
sitional Practices, Trenton: Africa World Press, 2009, S. 9. Biléoma ist der Nachname ihres
letzten Ehemanns, einem Arzt aus Benin. Vgl. Augustine H. Asaah, »Primacy, polemic, and
paradox in Ken Bugul’s The abandoned baobab«, in: Legon Journal of the Humanities, 31.1,
2020, S. 36–62, S. 36.

214 Vgl. Christiane Chaulet-Achour, Dictionnaire des écrivains francophones classiques. Afrique
subsaharienne, Caraïbe, Maghreb, Machrek, Océan Indien, Paris: Honoré Champion Édi‐
teur, 2010.

215 Vgl. Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul, 2009, S. 4f.
216 Vgl. République Française, Vie publique, Artikel: »Déclaration de M. Laurent Fabius, min‐

istre des affaires étrangères, en hommage à trois intellectuels sénégalais, à Dakar le 27
juillet 2012«, S. 6f.: www.vie-publique.fr/discours/185636-declaration-de-m-laurent-fabius
-ministre-des-affaires-etrangeres-en-h (20.01.2023).

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

153

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.vie-publique.fr/discours/185636-declaration-de-m-laurent-fabius-ministre-des-affaires-etrangeres-en-h
https://www.vie-publique.fr/discours/185636-declaration-de-m-laurent-fabius-ministre-des-affaires-etrangeres-en-h
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.vie-publique.fr/discours/185636-declaration-de-m-laurent-fabius-ministre-des-affaires-etrangeres-en-h
https://www.vie-publique.fr/discours/185636-declaration-de-m-laurent-fabius-ministre-des-affaires-etrangeres-en-h


Welt. Ihre Mutter war die vierte Ehefrau ihres Vaters, der ein Marabout217 und
bei Mariétous Geburt schon 85 Jahre alt war. Als Mariétou fünf Jahre alt ist,
verlässt die Mutter die Familie, was das kleine Mädchen nachhaltig traumati‐
siert, denn die schmerzhafte Szene des Abschieds taucht im autobiografischen
Werk von Ken Bugul immer wieder auf. Mariétou besucht als einzige Tochter
der Großfamilie die kolonial verwaltete französische Schule und Universität,
wird für ihre hervorragenden Leistungen ausgezeichnet und erhält ein Stipen‐
dium, um ihr Studium in Belgien fortzuführen.

Im Jahr 1973 kehrt Ken Bugul ohne Studienabschluss von Belgien zurück
nach Dakar, da sie in Europa über die Künstlerszene in Drogensucht und
Prostitution abgerutscht ist. Doch sie emigriert kurze Zeit später ein weiteres
Mal nach Europa, um eine Ausbildung in Paris zu machen, die sie erfolgreich
abschließt. Aus Paris kehrt sie, nach einer gescheiterten und vor allem gewalt‐
tätigen Beziehung zu einem verheirateten Franzosen, nach Dakar zurück, wo
sie über zwei Jahre lang als Obdachlose lebt.218 Danach kehrt Mariétou Mbaye
in ihr Heimatdorf zurück, wo sie die 28. Ehefrau eines über 80-jährigen
Marabouts wird. Nach seinem Tod heiratet sie einen Beniner Gynäkologen,
von dem sie den Nachnamen Biléoma annimmt.219

Ken Buguls Erstlingsroman Le Baobab fou (1982)220 ist der erste einer
Trilogie, die die beiden weiteren Werke Cendres et Braises (1994)221 und Riwan
ou le Chemin de Sable (1999)222 umfasst. Insgesamt stammen elf Texte aus der
Feder von Ken Bugul; ihr aktuell letzter Roman Le Trio Bleu wurde im Jahr

217 Ein Marabout im Senegal ist ein islamischer Lehrer und wird häufig als Heiliger an‐
gesehen. Hervorzuheben ist die durch die Kolonialverwaltung herbeigeführte Ungleich‐
heit zwischen Stadt- und Landbevölkerung, die, wie Azodo beschreibt, quasi zu einer
Unvereinbarkeit zwischen westlich ausgebildeter Elite und religiös geschulten Marabouts
führte: »The disparity in status between the citizen in the town and the subject in
the countryside gave rise respectively to the western-educated elite and the marabout.
While the intellectuals involved themselves in Senegalese and international politics, the
marabouts organized peaceful spread of Islam im Senegal through the proliferation of
brotherhoods, which became a new form of ground roots political organization. Prominent
marabouts are persons like Amadou Bamba, Malick Sy and Seydou Nourou Tall, who
discouraged their followers from embracing the French schools with western influences,
but rather to attend Koranic schools«. Ada Uzoamaka Azodo, Emerging Perspectives On
Mariama Bâ. Postcolonialism, Feminism, and Postmodernism, Trenton: Africa World Press,
2003, S. 434.

218 Lemma: ›Ken Bugul‹. Vgl. Almut Seiler-Dietrich, FemBio. Frauen. Biographieforschung:
www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/ken-bugul/ (25.01.2023).

219 Vgl. Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul, 2009, S. 9
220 Ken Bugul, Le Baobab fou, Dakar: Les Nouvelles Éditions africaines, 1982.
221 Ken Bugul, Cendres et Braises, Paris: L’Harmattan, 1994.
222 Ken Bugul, Riwan ou le Chemin de Sable, Paris: Présence Africaine, 1999.

2. Teil 

154

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/ken-bugul
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.fembio.org/biographie.php/frau/biographie/ken-bugul


2022223 publiziert. Ihr erster Roman Le Baobab fou wurde im Jahr 1982 als
einer der ersten literarischen Texte aus der Feder afrikanischer Autorinnen
vom Verlag Les Nouvelles Éditions africaines in Dakar veröffentlicht und 1991
als erste senegalesische Autobiografie ins Englische übersetzt unter dem Titel
The Abandoned Baobab.224 Die deutsche Übersetzung Die Nacht des Baobab
wurde erst 2016 veröffentlicht.225 Diese verspätete Übersetzung könnte damit
zusammenhängen, dass die französische Version des Romans Le Baobab fou
20 Jahre lang nicht verlegt wurde, wie Azodo hervorhebt.226

Auch die Literaturkritik hat einige Zeit gebraucht, um Ken Buguls Werk
Anerkennung zu schenken, das vor allem mit Le Baobab fou im Senegal
einen Skandal auslöste. Schonungslos thematisiert der autobiografische Text
Tabuthemen wie Sexualität, Drogenkonsum, Prostitution und gibt Einblicke
in die innere Zerrissenheit der Ich-Erzählerin. Der Verleger Nouvelles Éditions
Africaines aus Dakar witterte das Aufsehen und riet Mariétou Mbaye, ihren
Roman zu ihrem Schutz unter einem Pseudonym zu veröffentlichen.227 Sie
entschied sich daraufhin für den Künstlernamen Ken Bugul, der auf Wolof
bedeutet ›niemand will, liebt, mag‹.228 Im Senegal ist diese negativ konnotier‐
te Bezeichnung eine Schutzformel, mit der böse Geister davon abgehalten
werden sollen, Neugeborene sterben zu lassen. Ken steht in diesem Fall für
den bösen Geist und bugul dafür, dass das Geisterwesen das Kind nicht mag
und kein Interesse daran hat, es zu sich zu holen, wodurch das Neugeborene
überleben kann229: »Ce qui apparait à priori comme un nom difficile à porter
pour un Européen est en réalité un nom qui protège«.230 Ken Bugul ist

223 Ken Bugul, Le Trio Bleu, Paris: Présence Africaine, 2022.
224 Ken Bugul, The Abandoned Baobab: The autobiography of a Senegalese woman, New York:

Lawrence Hill Books, 1991.
225 Ken Bugul, Die Nacht des Baobab. Eine Afrikanerin in Europa. Autobiographischer Bericht,

2016.
226 Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul, S. 29.
227 Vgl. ebd., S. 1.
228 Es ist ein Zwei-Wort-Satz, der syntaktisch unvollständig ist, da das Objekt fehlt. Ken

= kenn (offizielle Wolof-Orthografie): dt. niemand, keiner; und bugul = bëgg (offizielle
Wolof-Orthografie) mit Flexionssuffix -ul zur verneinten Verbform: dt. wollen, lieben,
wünschen; bëggul; der gesamte Ausdruck in offizieller Wolof-Orthografie: kenn bëggul. Vgl.
Diouf, Dictionnaire wolof-français, 2003.

229 Diese Erläuterung habe ich im Januar 2023 von Pape Samba Sow erhalten, dem internatio‐
nal anerkannten Geschichtenerzähler mit dem Künstlernamen Zoumba, Schriftsteller und
Universitätsdozent an der Universität Gaston Berger in Saint-Louis im Senegal.

230 Frédérique Donovan, La lettre, le théâtral et les femmes dans la fiction d’aujourd’hui. Ken
Bugul, Marie Ndiaye et Pascale Roze. Paris: L’Harmattan, 2013, S. 33.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

155

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur eine von vielen weiteren Schutzformeln, die im Senegal diese Funktion
ausüben.231

Ken Buguls literarische Texte thematisieren ein buntes Spektrum an teil‐
weise paradoxen Positionierungen. Das macht es schwer, ihr Werk eindeutig
zuzuordnen und ihre Texte widerspruchsfrei zu interpretieren. Ich gehe davon
aus, dass genau dies auch der literarische Kunstgriff Ken Buguls ist. Einerseits
entzieht sie sich als Autorin der eindeutigen Kategorisierung und andererseits
macht sie die vielfältigen und auch widersprüchlichen Spannungsfelder deut‐
lich, in denen sich das Leben einer senegalesischen, dunkelhäutigen Frau
abspielt.

2.3.1 Der Forschungsstand zu Ken Bugul und zum Roman Le Baobab fou

Ken Bugul thematisiert nicht nur die Bereiche des ›kollektiven Seins, der
singulären Erfahrung, der Träume und Projektionen‹232, die laut Felwine Sarr
im Roman afrikanischer Autorinnen eingeschrieben sind, sondern darüber
hinaus frauenspezifische Themen: »Les défis existentiels des femmes devant
s’émanciper d’un ordre patriarcal et des séductions de l’Occident«.233 Somit
steht das als polyphon und in sich widersprüchlich bezeichnete Werk Ken
Buguls einerseits für die Emanzipierung von einer partriarchalen Ordnung
und andererseits, wie Martins feststellt, für einen rückwärtsgewandten Kon‐
servatismus, denn die Autorin scheint sich in ihrem Roman Riwan ou le
Chemin de Sable sogar für die Polygamie auszusprechen: »[...] the author
seems to support not only polygyny, but also a patriarchal tradition that mixes
local cultures with Islamic religion and involves arranged and forced marriage
of adolescents.«234

231 Wie Pape Samba Sow in seinem Roman Les anges blessés erläutert, versucht man im Sene‐
gal, wenn Frauen mehrfach Säuglinge verloren haben, den schädlichen Zauber (yaradal)
von ihnen abzuwehren, indem der nächste Neugeborene einen Schutznamen erhält: »[...]
l’astuce est de donner immédiatement au nouveau-né un prénom repoussant du genre
›Kenbougoul‹ [Ken Bugul bzw. kenn bëggul: dt. ›niemand mag‹], Yagg yoon [dt. ›braucht
lange für den Weg‹], Mbalit [dt. ›Unrat‹]. Le genie, dépité, se retire et le tour est joué.« Vgl.
Pape Samba Sow, Les anges blesses, Dakar: Fama Éditions, 2009, S. 20.

232 Vgl. Sarr, Afrotopia, 2016, S. 134.
233 Vgl. ebd.
234 Catarina Martins, »›Polyphonic Disconcert around Polygyny‹. Riwan ou le Chemin de

Sable by Ken Bugul (Senegal) and Niketche. A Story of Polygamy by Paulina Chiziane
(Mozambique)«, in: Cahier d’Études africaines, LV, 4, 220, 2015, S. 787–810, S. 798.

2. Teil 

156

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Doch Martin macht auch deutlich, dass die Erzählstimmen in Ken Buguls
Werk trotz der autobiografischen Nähe durchaus eine von der Autorin ab‐
weichende Überzeugung vertreten können.235 Dies entspricht der literaturwis‐
senschaftlichen Praxis, bei der die Ansichten und Überzeugungen der Erzähl‐
stimme nicht mit der der Autorin zu verwechseln sind, sondern beide als
voneinander unabhängige Instanzen betrachtet werden müssen. Eine gewis‐
se Komplizenschaft der Autorin mit ihren Protagonistinnen ist dabei nicht
von der Hand zu weisen, wie Malonga passend beschreibt: »Ken Bugul est
marquée par une complicité de destin avec son personnage: elle l’habite, le
scrute, le façonne de l’intérieur par une littérarité de l’introspection, voire de la
confession«.236

Das Werk Ken Buguls wird von Wissenschaft und Literaturkritik grund‐
sätzlich der postkolonialen Literatur zugerechnet.237 Wie auch andere post‐
koloniale Schriftsteller-Migranten schreibt Ken Bugul von ihren im Exil
gemachten Erfahrungen und wie andere auch, besinnt sie sich zu einem
gewissen Moment auf ihre Ursprungskultur, was laut Mbembe die Hauptaus‐
sage von Ken Buguls Werk darstellt: »La culture source renaît, il se produit
une récupération de soi dans l’exil, une échappée de la zone grise, celle qui
consiste à n’être ni de culture noire, ni vraiment de culture blanche, pour
devenir les deux à la fois«.238 Dieser identitären Hybridität entspricht laut
Ndiaye auch Ken Buguls Schreibstil, der mit jedem nachfolgenden Werk seine
poetische Form weiterentwickele:

[...] rappelant le langage mi-parlé, mi-chanté des récits épiques traditionnels, forme
qui sert en même temps comme indice au lecteur que le »je« de la narration n’est
pas celui de l’Autobiographie »intégrale«, malgré les multiples recoupements entre
les romans et le vécu de l’écrivaine.239

Für einige Literaturwissenschaftlerinnen, wie Malonga, steht jedoch nicht die
Hybridität im Werk Ken Buguls im Vordergrund, sondern der in ihren Texten
thematisierte kreisförmige Migrationsverlauf – Emigration und Rückkehr in

235 Vgl. Martins, »Polyphonic Disconcert around Polygyny«, in: Cahier d’Études africaines,
2015, S. 798.

236 Alpha Noël Malonga, »Migritude, amour et identité. L’exemple de Calixthe Beyala et Ken
Bugul«, in: Cahiers d’Études Africaines, 46, 181, 2006, S. 169–178, S. 170.

237 Vgl. Moura, Littératures francophones et théorie postcoloniale, 1999, S. 160.
238 Vgl. Benaouda Lebdai, »Les écrivains migrants : constructeurs d’une globalisation équili‐

brée Afrique/Europe«, in: Écrire l’Afrique-Monde. Les Ateliers de la pensée, sous la direction
de Achille Mbembe et Felwine Sarr, Dakar: Jimsaan, 2017, S. 79–95, S. 85.

239 Christiane Ndiaye und Josias Semujanga, »L’Afrique subsaharienne«, in: Ndiaye, Introduc‐
tion aux littératures francophones, 2004, S. 63–139, Abschn. 53.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

157

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


den Senegal –, der für diese Wissenschaftler einen Initiationsweg repräsen‐
tiert, durch den und auf dem die Protagonistin den Wert ihrer kulturellen
Verwurzelung zu schätzen lernt.240

Auch im autobiografischen Roman Le Baobab fou wird die Migration
thematisiert, wobei hier für die meisten Wissenschaftlerinnen, wie z.B.
d’Almeida, de Larquier, Diop, Asaah und Martins, die vergeblichen Assimi‐
lationsversuche der Ich-Erzählerin im Zentrum stehen, die, anfänglich durch
die koloniale Schulbildung motiviert und dann durch den Europaaufenthalt
intensiviert, zuerst zu Entfremdung und letztendlich zum Identitätsverlust
führen.241 Der Auslöser für die leidvolle Suche nach Identität und Zugehörig‐
keit wird in der französischen Kolonialzeit gesehen, wobei die Protagonistin
des Romans, so Walker, metonymisch für alle Afrikanerinnen zu sehen ist:
»According to Ken, the French school turned everything ›upside down, [sic]‹
shook up everything, and hurled Africans into a perpetual state of alienati‐
on«.242

In dieser Interpretationslogik ist das Ziel des literarischen Textes von Ken
Bugul, die Identitätskrise des postkolonialen Afrikas in kausalen Zusammen‐
hang mit der Kolonialzeit zu bringen, wie das auch Man hervorhebt.243 Diese
Perspektive auf den Roman Le Baobab fou wird in der Sekundärliteratur im‐
mer wieder durch das folgende Zitat belegt: »Pour justifier l’indéfinissable, le
choc de la colonisation, comme si tous les grands maux du monde, que l’hom‐
me noir avait subis, avaient créé une nouvelle dimension dans mes rapports
avec les gens que je connaissais« (BF, 135), aus dem, wie beispielsweise bei
Azodo, vor allem der Begriff ›le choc de la colonisation‹ angeführt wird:
»The erosion of intimate ties and relationships, presented as a consequence
of the ›choc de la colonisation‹ [...] culminates in an atmosphere of incom‐
municability within her familiy.«244 Einige Wissenschaftler, wie Gehrmann

240 Vgl. Malonga, »Migritude, amour et identité«, in: Cahiers d’Études Africaines, 2006, S. 173.
241 »[...]scholars such as d’Almeida (1994), de Larquier (2009, Mahou (2012), Silva (2017),

and Diop (2020) have focused on the protagonist’s alienation and identity crises [...]«.
Asaah, »Primacy, polemic, and paradox in Ken Bugul’s The abandoned baobab«, in: Legon
Journal of the Humanities, 2020, S. 37. Siehe auch Martins, »Polyphonic Disconcert around
Polygyny«, in: Cahiers d’Études africaines, 2015, S. 798 u.a.

242 Vgl. Keith L. Walker, Countermodernism and Francophone Literary Culture. The Game of
Klipknot, Durham: Duke University Press, 1999, S. 176.

243 Vgl. Michel Man, La folie, le mal de l’Afrique postcoloniale dans le Baobab fou et la folie
et la mort de Ken Bugul, Columbia: University of Missouri, 2007, S. 13: core.ac.uk/reader/
62761597 (27.01.2023).

244 Hierzu als eines von vielen Beispielen: Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul, 2009,
S. 37.

2. Teil 

158

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Watson, sehen die Quelle des inneren Leids der Protagonistin jedoch
nicht im kolonialen Einfluss, sondern in einem Erlebnis aus der Kindheit
der Ich-Erzählerin, die im Alter von fünf Jahren von ihrer Mutter verlassen
wurde, was sie nachhaltig traumatisierte.245

In Bezug auf den titelgebenden Baobab des Romans lässt sich feststellen,
dass bisher nur wenige Wissenschaftlerinnen bei ihren literaturwissenschaft‐
lichen Untersuchungen den Fokus auf den Affenbrotbaum (frz. Baobab) ge‐
richtet haben. Diese Untersuchungsrichtung werde ich einschlagen, um die
Funktionen dieses Elements für den Roman Le Baobab fou aufzudecken. Die
meisten Wissenschaftler, wie Asaah, die den Schwerpunkt auf den Baobab
legen, analysieren ihn in den meisten Fällen ausschließlich im Kontext des
literarischen Textes und interpretieren ihn als Alter Ego der Ich-Erzählerin246,
die bei ihrem Aufenthalt in Europa stets ein wenig ›verrückter‹ wird: »[...] les
milliers de larmes contenues dans mon âme [...] qui m’entraînaient dans une
espèce de folie sans espoir« (BF, 113). In dieser Interpretationslogik wird das
Adjektiv im Titel ›der verrückte Baobab‹ erklärt.

Auch Hitchcott sieht im Baobab den »polysemic signifier of Ken Bugul’s
autonomous self«247. Die mystische Episode, bei der das Kleinkind sich
unter dem Baobab die Amber-Perle ins Ohr drückt, interpretiert Hitchcott
als Symbol für die vernachlässigte Kindheit und den Verlust der Mutter.
Laut Hitchcotts Interpretation wird der Baobab verrückt durch die parallel
ablaufenden Prozesse der Assimiliation und gleichzeitigen Entfremdung der
Ich-Erzählerin.248 Der letztendliche Tod des Baobabs lässt sich jedoch mit
dieser Interpretationslogik nur schwer in Einklang bringen.

Für einige Wissenschaftlerinnen, wie beispielsweise Asaah, symbolisiert der
Baobab durch seine Langlebigkeit und Regenerationsfähigkeit einen Schutz‐
schild für die Ich-Erzählerin gegen die koloniale Hegemonie249, da der Baum
seinen Ursprung in der chthonischen Sphäre habe, also der unterirdischen

245 Vgl. Susanne Gehrmann, »Ken Bugul: Le baobab fou«, in: Kindlers Literatur Lexi‐
kon (KLL), Heidelberg: Springer-Verlag, S. 1: doi.org/10.1007/978-3-476-05728-0_9159-1
(21.11.2022); oder Julia Watson, »Exile in the Promised Land. Self-Decolonization and
Bodily Re-Membering in Ken Bugul’s The Abandones Baobab«, in: Gisela Brinker-Gabler,
Writing New Identities. Gender, Nation, and Immigration in Contemporary Europe, Lon‐
don: University of Minnesota Press, 1997, S. 143–167, S. 143 u.a.

246 Vgl. Asaah, »Primacy, polemic, and paradox in Ken Bugul’s The abandoned baobab«, in:
Legon Journal of the Humanities, 2020, S. 37.

247 Nicki Hitchcott, Women Writers in Francophone Africa, Oxford: Berg, 2000, S. 64.
248 Vgl. ebd.
249 Vgl. Asaah, »Primacy, polemic, and paradox in Ken Bugul’s The abandoned baobab«, in:

Legon Journal of the Humanities, 2020, S. 44.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

159

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Welt des Todes, und damit unantastbar sei.250 Die Tatsache, dass der Baobab
letztendlich stirbt, interpretiert Gehrmann als Metapher für eine schwierige
Rückkehr der Ich-Erzählerin.251 Bei dieser Interpretation widersprechen sich
Unsterblichkeit und Sterblichkeit, Schutz und Schutzlosigkeit.

Lee-Ferrand entwickelt ihre Argumentationslinie um die Begriffe Verwur‐
zelung und Entwurzelung, die sie ebenfalls in direkten Bezug zum Baobab
bringt. Der Baum symbolisiert hier einerseits die Verwurzelung, die Stärke
und Standhaftigkeit der Gemeinschaft. Darüber hinaus gilt er als Symbol des
Wissens, denn er ist der Zeitzeuge der afrikanischen Geschichte,252 worauf
im Roman Le Baobab fou mehrfach hingewiesen wird, auch in Bezug auf die
Kolonialzeit: »Les baobabs étaient les témoins de l’entrée de l’école française.
Témoins silencieux qui eurent à raconter plus tard« (BF, 139). Auf der anderen
Seite symbolisiert der Baobab in der Argumentationslinie von Lee-Ferrand
die Entwurzelung, d.h. die Loslösung aus der verwurzelten Gemeinschaft. Die
Entwurzelung wird durch die Ich-Erzählerin und ihre Leidensgeschichte in
Europa repräsentiert.253 Diese Interpretation basiert von vornherein auf dem
Paradoxon eines zugleich verwurzelten und entwurzelten Baobabs.

Rangira geht einen zaghaften Schritt in die Richtung der Methode der
ethnocritique und setzt den Baobab in Bezug zur außertextuellen Realität, um
ihm die mythischen Kräfte zuzusprechen, die er beispielsweise in der Kultur
der Dogon innehat: »Le baobab représente le dieu créateur Amma, résumant
en sa personne tous les dons qu’il a faits aux hommes«.254 Sie setzt diese
mythische Funktion des Baobabs in Bezug zur mythischen Vorgeschichte
Kens, und schließt daraus, dass Ken Bugul in ihrem Roman das strukturelle
Schema des Gartens Eden reproduziere und die von den Kindern Fodé und
Codou geerntete Baobab-Frucht die Erbsünde darstelle.255

Rangira bezieht sodann den Diebstahl des Zuckers, den Streit zwischen
den Geschwistern, den wütend ausgespuckten Baobab-Kern, der vom Wasser
aus dem Krug der Mutter befeuchtet wird – und als symbolischer Inzest
gedeutet werden kann – auf die Weissagung eines ›Verrückten‹, der beim

250 Vgl. ebd., S. 57f.
251 Vgl. Gehrmann, »Ken Bugul: Le baobab fou«, in: Kindlers Literatur Lexikon (KLL),

link.springer.com/referenceworkentry/10.1007/978-3-476-05728-0_9159-1 (06.06.2024).
252 Vgl. Déborah Lee-Ferrand, »Enracinement et déracinement gustatifs dans Le Baobab fou«,

in: Nouvelles Études Francophones, 32, 2, 2017, S. 170–183, S. 176.
253 Vgl. ebd., S. 171.
254 Vgl. Béatrice Gallimore Rangira, »Pour une lecture mythique du Baobab fou de Ken

Bugul«, in: Présence Africaine, 161/162, 2000, S. 240–252, S. 242.
255 Vgl. ebd., S. 244.

2. Teil 

160

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Baobab lebt:256 »Ce baobab est lié à un événement qui va bouleverser une
génération entière« (BF, 26). Letztlich repräsentiert der Tod des Baobabs
für Rangira den symbolischen Untergang Afrikas beim Kontakt mit dem Wes‐
ten.257 Insgesamt erscheint diese Interpretation plausibel, aber die Zusammen‐
hänge zwischen der mythischen Bedeutung des Baobabs bei den Dogon, dem
Paradies, der Erbsünde, dem Inzest, dem Verrückten und dem letztendlichen
Untergang Afrikas gehen nicht klar aus dem literarischen Text Le Baobab fou
hervor.

Die Erbsünde mit der Verbannung aus dem Paradies steht auch im Zen‐
trum der leider nur partiell überzeugenden Interpretation Thompsons, die
darauf hinweist, dass der Baobab tot erscheinen möge, aber seine Wurzeln
noch sehr lebendig seien. Für sie ruft der literarische Text Ken Buguls dazu
auf, die Wurzeln des Lebensbaums zu finden und wiederzubeleben, um so‐
dann ein Gleichgewicht aus Modernität und Tradition herzustellen.258 Die
mystischen Kräfte, die den Baobab umgeben, sieht Thompson auch in dem
im Roman beschriebenen Licht, das die Hütten, den Sand, die Tiere und
Menschen in gelbe Farbe taucht.259 Walker geht noch weiter und verbindet
die goldgelbe Farbe des Lichts mit der Amber-Perle, die zusammen mit dem
Baobab-Kern Symbole für die Fruchtbarkeitsgöttin Persephone seien, die für
einen kontinuierlichen Lebenszyklus und die Wiederauferstehung steht.260 Er
untermauert seine Interpretation mit der Annahme, dass die Baobab-Frucht
oder ihr Fruchtfleisch gelb sei. In Walkers Vorstellung sei die Baobab-Frucht
eine ›seltene‹ Frucht und ihr Fruchtfleisch sei ›saftig‹.261 Watson stellt dar,
dass aus der Baobab-Frucht ein Getränk hergestellt würde, indem man sie
»mit Milch vermische«.262

Insgesamt erscheinen die zuvor genannten Assoziationen, die teilweise auf
Nichtwissen beruhen, auf den ersten Blick plausibel, ergeben aber eine in
sich wenig kohärente Aussage. Der hier angeführte kurze und unvollständige
Überblick der Forschungsliteratur zeigt deutlich die Widersprüchlichkeit im

256 Vgl. ebd.
257 Vgl. Rangira, »Pour une lecture mythique du Baobab fou de Ken Bugul«, in: Présence

Africaine, 2000, S. 251.
258 Vgl. Chantal P. Thompson, »The Myth of the Garden of Eden and the Symbolism of the

Baobab Tree in West African Literature«, in: Kamal Salhi (Hrsg.), Francophone Post-Colo‐
nial Cultures, Maryland: Lexington Books, 2003, S. 90–101, S. 99.

259 Vgl. ebd., S. 92
260 Vgl. Walker, Countermodernism and Francophone Literary Culture, 1999, S. 180.
261 Vgl. ebd.
262 Vgl. Watson, »Exile in the Promised Land«, in: Gisela Brinker-Gabler, Writing New Identi‐

ties, 1997, S. 153.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

161

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Werk Ken Buguls, die teilweise den als klassisch zu bezeichnenden literatur‐
wissenschaftlichen Untersuchungsmethoden geschuldet ist und deren Bemü‐
hung, den Text in die europäische Literaturtradition zu zwängen, wie das
Miller folgendermaßen beschreibt:

Westerners have tried to produce global descriptions that will make Africans fit into
the Western categories of »religion«, »psychology«, and »literature«. Titles such as
[...] Oedipe noir and The Black Decameron, reveal an impulse to assimilate and
westernize in the process of explaining and making known. No one would call La
Chanson de Roland The White Sunjata.263

Mit der literaturethnologischen Methode der ethnocritique, die den Fokus
ihrer Untersuchung auf den Baobab ausrichtet, können sich einige der hier
angeführten paradoxen Interpretationen auflösen. Es kann damit belegt wer‐
den, dass umfassende textexterne und kulturspezifische Informationen unab‐
dingbar für eine textnahe Analyse und Interpretation sind. Bevor der Text
in der Perspektive der ethnocritique betrachtet wird, gibt das folgende Un‐
terkapitel zunächst einen Überblick über die Handlung und den Diskurs
des Romans Le Baobab fou, wobei schon hier die Funktionen des Baobabs
hervorgehoben werden, da er auch im weiteren Verlauf im Zentrum der
Untersuchung stehen wird.

2.3.2 Die Romanhandlung und der Diskurs

Der Roman Le Baobab fou ist in zwei ungleiche Teile gegliedert, die mythi‐
sche Vorgeschichte von Ken (Pré-histoire de Ken, ca. 30 Seiten) und die
autobiografische Geschichte der Ich-Erzählerin Ken (Histoire de Ken, ca. 190
Seiten), die beide in der Vergangenheitsform geschrieben sind. Der erste Teil
hat keine realhistorische Rahmung und scheint als mythische Erzählung in
einer vorzeitlichen Dimension angesiedelt zu sein. Die zeitliche Rahmung
des zweiten Teils bewegt sich – ohne präzise Datumsangaben – zwischen der
Unabhängigkeit Senegals im Jahr 1960264, den studentischen Aufständen des
Jahres 1968 in Europa (vgl. KB, 125) und der allgemeinen Umbruchstimmung
im Europa der 1960er-Jahre, die gekennzeichet war von Friedensbewegungen,
der sexuellen Revolution und einer innovativen Kunstszene.

263 Christopher L. Miller, Theories of Africans. Francophone Literature and Anthropology in
Africa, Chicago: The University of Chicago Press, 1990, S. 11.

264 Vgl. Ken Bugul, Le Baobab fou, Paris: Présence Africaine Éditions, 2009, S. 176. Nachfol‐
gende Zitate aus dem Roman Le Baobab fou werden im Fließtext eingefügt mit dem Kürzel
BF und der Seitenzahl.

2. Teil 

162

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die erzählte Zeit weist zwei abrupte Brüche auf und springt zuerst von
Kens Vorgeschichte, die ihre früheste Kindheit erzählt, direkt in ihr junges
Erwachsenenalter, mit dem die Geschichte Kens beginnt. Ab diesem Moment
folgt die Erzählung einem chronologischen Verlauf bis kurz vor Ende des
Romans, wo in einer längeren Digression chronologisch die Zeitspanne zwi‐
schen frühester Kindheit und jungem Erwachsenenalter dargestellt und damit
die Erzählung vervollständigt wird. Nach dieser Binnenerzählung springt die
Narration auf die primäre Erzählung zurück, die kurz darauf endet. Auf der
sprachlichen Ebene lässt sich feststellen, dass nur wenige Wolof-Wörter im
Text verwendet werden und sie zumeist durch eine Fußnote übersetzt oder er‐
klärt werden.265 Viele dieser Wörter sind Namen von typisch senegalesischen
Heilkräutern und Bäumen, was die besondere Rolle unterstreicht, die der
Flora im Roman Le Baobab fou zukommt.

Der Baobab (dt. Affenbrotbaum) ist zentrales Element und symbolische
Rahmung des Romans Le Baobab fou: »Le thème dominant, désigné par
le titre du livre, se manifeste par le mot »baobab«. Ce terme, apparem‐
ment monosémique, acquiert, par connotation et association, une étonnante
polysémie«.266 Der Baobab liefert nicht nur den Titel, sondern prägt sowohl
den ersten Teil der Vorgeschichte als auch den zweiten Teil der Geschichte
Kens und ist quasi mit der gesamten Erzählung verwachsen. So nimmt die
Vorgeschichte Kens nicht nur im senegalesischen Dorf Gouye (Wolof: guy,
frz. Baobab, dt. Affenbrotbaum267) (vgl. BF, 13), sondern auch dem ›Land der
Baobab-Bäume‹ (vgl. BF, 28) ihren Anfang.

Eine extradiegetisch-heterodiegetische Erzählstimme berichtet von dem
Dorf in der Region Ndoucoumane, wo ein Geschwisterpaar, der Junge Fodé
und das Mädchen Codou, aufwächst. Es sind die beiden einzigen Vornamen,
die in diesem ca. 30 Seiten langen ersten Teil genannt werden. Alle anderen
Figuren tragen unpersönliche Bezeichnungen wie la mère, le père etc. Die
Mutter der Kinder beschwert sich über deren Faulheit, denn sie helfen ihr
nicht bei der Hausarbeit, sondern spielen in der Umgebung. Fodé erntet eine

265 Es gibt nur wenige Stellen im Text, wo Wolof-Begriffe als Namen bezeichnet werden, wie
beispielsweise der Begriff »Gor Djigen« (BF, 87) (góor jigéen in offizieller Wolof-Orthogra‐
fie), der ein zusammengesetztes Wort ist (dt. ›Mann-Frau‹) und ›homosexueller Mann‹
bedeutet.

266 Madeleine Borgomano, Voix et visages de femmes dans les livres écrits par des femmes en
Afrique francophone, Abidjan: CEDA, 1989, S. 57.

267 Der Text verrät jedoch nicht, dass Gouye bzw. guy auf Wolof Baobab bedeutet, weder
durch direkte Übersetzung im Fließtext, noch durch eine Fußnote. Dies erschließt sich nur
denjenigen Personen aus der Leserschaft, die über Wolof-Kenntnisse verfügen.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

163

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Baobab-Frucht und die Geschwister wollen einen Saft daraus machen, wozu
sie Zucker benötigen (vgl. BF, 11). Codou bekommt von Fodé den Auftrag,
die Mutter darum zu bitten, die ihr aber keinen gibt und sie zwingt, bei der
Hausarbeit zu helfen. Fodé stielt den Zucker in der Nacht (vgl. BF, 15).

Am darauffolgenden Morgen verraten die Ameisen den Diebstahl, denn
Fodé hat den Deckel des Zuckerbehältnisses nicht verschlossen, und Fodé
wird auch sofort vom Vater und der Mutter verdächtigt (vgl. BF, 15). Fodé
bereitet den Saft aus der Baobab-Frucht zu, teilt ihn aber nicht mit seiner
Schwester Codou, sondern sie geraten in Streit miteinander und Fodé spuckt
wütend einen Baobab-Kern aus, mit dem er im Mund gespielt hatte (vgl. BF,
18). Eines Tages wird die Mutter an genau dieser Stelle, inmitten des Dorfes,
von einem fremden Reiter (vgl. »l’homme nerveux«; BF, 20, 23) erschreckt,
sodass ihr Tonkrug mit Wasser von ihrem Kopf herunterfällt und zerbricht.
Das auslaufende Wasser befeuchtet den Baobab-Kern, lässt ihn keimen und
austreiben (vgl. BF, 20).

Der Baobab wächst erstaunlich schnell heran, Fodé wird zum respektablen
Mann, der bei der Feldarbeit hilft und Codou arbeitet fleißig im Haushalt
mit. Es herrscht ein paradiesisches Miteinander im Dorf Gouye, bis zu dem
Tag, an dem Codou beim Kochen unachtsam ist und ein Feuer ausbricht,
das zuerst ihre Hütte und dann das ganze Dorf in Schutt und Asche setzt
(vgl. BF, 22). Die Dorfbewohner siedeln um und bauen ihre Hütten in einiger
Entfernung neu auf; übrig bleiben nur der Baobab, der Friedhof und ein
›Verrückter‹, der sich selbst als unsterblich bezeichnet (vgl. BF, 23). Er warnt
vor dem zu schnell gewachsenen Baobab, der mit einem kommenden Ereignis
verbunden sei, der den Umbruch einer gesamten Generation zur Folge habe
(vgl. BF, 26). In dem Jahr der Feuersbrunst kommt der fremde Reiter zurück,
um mit seiner Frau und seinen drei Kindern in direkter Nähe zu dem noch
jungen Baobab zu siedeln (vgl. BF, 23). Bei ihrer Ankunft verliert die Frau
unter diesem Baobab eine Amber-Perle, die sich Jahre später ein Kleinkind
ins Ohr stopft, was einen gellenden Schmerzensschrei zur Folge hat, der
die Harmonie endgültig zerstört: »Un cri perçant. Un cri qui venait briser
l’harmonie, sous ce baobab dénudé, dans ce village desert« (BF, 31).

Hiermit endet die Vorgeschichte Kens und in einem kurzen Zwischenteil
von drei Seiten wiederholt eine nunmehr intradiegetisch-autodiegetische Er‐
zählstimme die Szene mit dem Baobab, unter dem sich das Kleinkind die
Amber-Perle ins Ohr steckt und mit dem Schrei die Harmonie zerstört. Es
wird deutlich, dass das Kleinkind die Ich-Erzählerin Ken Bugul selbst ist,
womit nicht nur Geburtsort und Heimat der Ich-Erzählerin, sondern auch
dieses frühkindliche Trauma in direkte Verbindung zum Baobab gebracht

2. Teil 

164

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


wird. In dem kurzen Zwischenteil, der die Vorgeschichte mit der Geschichte
von Ken verbindet, finden sich zahlreiche Ausrufe- und Fragezeichen: »Oh
Dieu, ce village, où je suis née !« (BF, 35), »Quoi ?« (BF, 36), »Ah ! ce village
où je suis née [...]« (BF, 37). Dieser Romanteil erhält damit die Qualität einer
Apostrophe, wobei nicht klar erkennbar ist, an wen sich die Erzählstimme
wendet. Diese Ausrufe stellen einen intensiven Moment des Erinnerns dar,
das sowohl nostalgische als auch traumatische Qualitäten aufweist, und wo
der Baobab eine zentrale Rolle spielt: »Le baobab et le soleil. Le soleil et le
baobab. L’imagination et la conscience [...]« (BF, 36f.).

Auf diesen knappen Übergang folgt eine Ellipse, und die erzählte Zeit
springt direkt vom frühesten Kleinkindalter der Ich-Erzählerin zu ihrem
jungen Erwachsenenleben. Die Geschichte Kens beginnt somit ab dem Zeit‐
punkt, an dem sie sich selbst dem Senegal per Flugzeug ›entreißt‹ (»s’ar‐
racher«, BF, 42). Ab dem Moment des Aufbruchs nach Europa folgt die
Erzählung einem chronologischen Ablauf, der immer wieder durch kurze
Analepsen unterbrochen wird, in denen häufig der Baobab eine Rolle spielt.

Die Ich-Erzählerin will in Belgien ihr Studium fortführen und sich auf die
Suche nach ihren gallischen Vorfahren machen. Doch ihre Enttäuschung ist
groß, als sie bemerkt, dass die Belgier sie nicht als ihre Verwandte anerkennen
(vgl. BF, 61). Der Belgier Louis verliebt sich in sie und ist bereit, sie zu
heiraten. Als sie von ihm schwanger wird, treibt sie das Kind jedoch ab (vgl.
BF, 76). Durch ihre Freundin Léonora lernt sie Jean Wermer kennen, die ein‐
zige Romanfigur, die einen Vor- und Familiennamen erhält (vgl. BF, 83). Er
führt sie ins Künstlermilieu ein, und Jean Wermer drängt die Ich-Erzählerin
dazu, mit ihm eine offene Beziehung zu führen mit wechselnden hetero- und
homosexuellen Partnern (vgl. BF, 87).

Sie kommt durch das Künstlermilieu mit Drogen in Berührung (vgl. BF,
92) und mit der Prostitution. Obwohl sie und Jean Wermer sich trennen,
bleibt er immer eine wichtige Bezugsperson (vgl. BF, 103). Auch Léonora
und Laure sehen sich als Freundinnen der Ich-Erzählerin Ken Bugul, die
jedoch eine Freundschaft vortäuscht (vgl. BF, 89), denn sie fühlt sich wie eine
Spielfigur, die in die mondäne Welt nur deshalb aufgenommen wird, damit
diese sich einer uneingestandenen Schuld entledigen kann (vgl. BF, 89). Die
Einsamkeit der Ich-Erzählerin wird nur zeitweise durch die Bekannschaft mit
Souleymane gelindert, der zeitweise bei ihr wohnt (BF, 113). Später wendet er
sich jedoch von ihr ab, um mit anderen Senegalesinnen zu sympathisieren,
denn Ken Bugul kann ihm nicht das Afrika bieten, das sich mit Europa
arrangiert, sondern nur ein Afrika, das leidet und verstört versucht, sich von
seinem Leid zu befreien (vgl. BF, 131). Nachdem sie vom Tod ihres Vaters

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

165

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erfährt, reist die Ich-Erzählerin erstmals wieder in den Senegal, um ihm die
letzte Ehre zu erweisen, drei Monate nach seiner Beerdigung (vgl. BF, 115).
Kurz darauf kehrt sie wieder nach Belgien zurück, wo sie ›weiter dem Weg ins
Chaos folgt‹ (vgl. BF, 116).

Vor allem in den besonders schwierigen Momenten in Europa, wenn die
Ich-Erzählerin stets ein Stückchen tiefer in ihre Lebenskrise abdriftet, wie
beispielsweise bei der Abtreibung ihres Kindes (vg. BF, 72), bei Erlebnissen
als Prostituierte (vgl. BF, 106) und beim Horrortrip auf LSD (vgl. BF, 139),
drängt sich die Erinnerung an den Baobab auf. Es scheint, als würden diese
schwierigen und von Scham geprägten Momente die Erzählerin direkt unter
den Baobab katapultieren und ihr frühkindliches Trauma erneuern: »Tout
revint. Le baobab. Le soleil. La natte du Soudan. Le cri perçant. La perle
d’ambre [...]« (BF, 72); »J’avais envie de courir jusqu’au village, de rester sous
le baobab et de pleurer là jusqu’à l’évanouissement de tout ce qui pourrait me
rappeler la vision de cet homme aux chairs ballantes [...]« (BF, 106). Doch
auch in den guten Momenten, die sie in Europa erlebt, kommt der Baobab
zur Sprache. Beispielsweise als sich eine ausgesprochen freundliche Frau um
die administrativen Angelegenheiten von Kens Stipendium kümmert. Die
Ich-Erzählerin fühlt sich in diesem Moment wie befreit von der Erinnerung
an ihre Baobabs: »Et je me surpris à ne pas regretter tellement le soleil, le ciel
bleu et la chaleur et les baobabs [...]« (BF, 57).

Als sie einige Zeit später am absoluten Tiefpunkt angelangt ist und als
drogenabhängige Edelprostituierte nackt auf dem Bett eines Luxushotels liegt,
nur in den Nerzmantel gehüllt, den ihr Freier ihr geschenkt hat, erinnert sie
das weiche Fell an eine mütterliche Liebkosung, was eine Flut von Gedanken
auslöst (vgl. BF, 155). In der dadurch ausgelösten Digression berichtet die
Ich-Erzählerin von ihrer Kindheit ab dem Moment ihres Schuleintritts. Und
auch in diesen Erzählabschnitt ist der Baobab eingewebt; beispielsweise bildet
er den Startpunkt des kleinen Pfads, der über die riesigen Baobab-Wurzeln
hinweg zur Schule führt (vgl. BF, 139). Als Ken einige Zeit bei ihrem abwei‐
senden Bruder in der senegalesischen Hauptstadt Dakar lebt, um dort die
weiterführende Schule zu besuchen, sehnt sie sich nach ihrem Baobab im
Dorf, denn sie fühlt sich umgeben von Einsamkeit und Kälte (vgl. BF, 172).

Das Gefühl der Einsamkeit der Ich-Erzählerin wird mehrfach hervorgeho‐
ben; zum einen dadurch, dass die Mutter sie im Alter von fünf Jahren verlässt,
zum anderen durch die Tatsache, dass sie als einziges Mädchen ihrer Großfa‐
milie die Schule besucht. Für den Besuch der weiterführenden Schulen ist
sie gezwungen, bei Bekannten und Verwandten in größeren Städten unterzu‐
kommen. Die vielen Ortswechsel machen den Erzählabschnitt ihrer Kindheit

2. Teil 

166

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und Jugend unruhig und unübersichtlich und das aus diesen zahlreichen
Umzügen resultierende Gefühl der Fremdheit verstärkt die Einsamkeit der
Ich-Erzählerin. Die Digression der Kinder- und Jugendjahre wird bis zum
Moment des Aufbruchs nach Belgien weitergeführt und schließt die Lücke
zum Anfang des zweiten Teils des Romans, der Geschichte Kens.

Auf diese Analepse folgt eine weitere Episode als Edelprostituierte, die in
einem Desaster endet; einem bis zur Bewusstlosigkeit betrunkenem Freier
und seinem kläffenden schwarzen Hund. Ken schleift den bewusstlosen Mann
nachts durch das Treppenhaus hinunter auf die Straße, wo sie ihn auf dem
Bürgersteig liegen lässt, den bellenden kleinen Hund an seiner Seite. Danach
steigt sie die Stufen zu ihrer Wohnung hinauf, überzeugt davon, den Mann
umgebracht zu haben (vgl. BF, 220). Sie weint vor Verzweiflung und in diesem
Moment drängt sich auch hier der Gedanke an den Baobab auf: »Un cri
perçant qui venait briser l’harmonie, sous le baobab dénudé, dans le village
désert.« (Hervorhebung wie im Original, BF, 220). Das ist der Endpunkt ihres
Aufenthalts in Belgien und die Ich-Erzählerin tritt enttäuscht die Rückkehr in
den Senegal an zu ihrem Baobab, der in der Zwischenzeit verrückt geworden
und gestorben ist (vgl. BF, 222).

Enttäuschte Hoffnungen und Hoffungslosigkeit bezogen auf die Frage der
Identität und Zugehörigkeit stehen im Mittelpunkt der Geschichte des Ro‐
mans Le Baobab fou. Die Hoffnung auf eine erneuerte Identität und Zugehö‐
rigkeit steht in gewisser Weise in Opposition zum Baobab, der sinnbildlich
für Verwurzelung, Unbeweglichkeit und Reproduktion des Immergleichen
gelesen werden kann. So wird beispielsweise die Studentenrevolte in Dakar
im Mai 1968, die ein Echo der Pariser Unruhen war, im Roman von Ken
Bugul nicht erwähnt und auch die Unabhängigkeit Senegals wird als ent‐
täuschende Niederlage dargestellt, da sie keine Rettung und eigenständige
Identität mit sich brachte, sondern mit ihr nurmehr die Abhängigkeit Sene‐
gals offiziell anerkannt wurde (vgl. KB, 176). Der Roman stellt somit eine
Opposition her zwischen den Neuerungen in Europa und den unveränder‐
ten soziopolitischen Begebenheiten im Senegal. Das Echo der europäischen
Umbruchstimmung hallt im Le Baobab fou nur in der enttäuschten Stimme
der senegalesischen Protagonistin nach, die ihre Suche nach einer neuen
Identität letztendlich aufgeben muss, da die erhofften Veränderungen nicht
eingetroffen sind.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

167

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3.3 Der Baobab als embrayeur culturel

Der hier gewählte Untersuchungsfokus wird auf den Baobab gelegt, der als
Metapher für die kulturelle Verwurzelung der Protagonistin zu lesen ist und
in der Sekundärliteratur nur sehr am Rande thematisiert wird. Es soll die
Hypothese bestätigt werden, dass in dieser kulturellen Verwurzelung der Ur‐
sprung des Leids der Protagonistin liegt. Ihre inneren Qualen sind demnach
nicht entstanden durch die kolonial geprägte Schulzeit oder die in Europa
gemachten Erfahrungen, von denen der Roman bezeugt, sondern weit früher.
Dies ist auch im Text belegt und zwar in demselben Zitat, das in der Sekun‐
därliteratur stets als Argument verwendet wird, um den Auslöser allen Leids
mit dem ›choc de la colonisation‹ zu begründen. Denn bei näherer Betrach‐
tung des Zitats im Roman Le Baobab fou und seinem unmittelbaren Kontext
wird deutlich, dass dieser Schock der Kolonisierung nicht unbedingt in einem
direkten kausalen Zusammenhang mit den schmerzhaften Erfahrungen der
Protagonistin steht, sondern auch als Vorwand, Entschuldigung und Schuldi‐
ger für ihre ›Fehltritte‹ dient:

Toujours le même mouvement quand je commettais une »bêtise«. Les conseils. Les
sermons. La remise en question d’un drame inexistant, seulement créé de toutes
pieces et j’y avais cru et j’étais tombée dans le piège presque volontairement. Pour
justifier l’indéfinissable, le choc de la colonisation, comme si tous les grands maux
du monde, que l’homme noir avait subis, avaient créé une nouvelle dimension dans
mes rapports avec les gens que je connaissais.
C’était le prétexte, l’excuse, le coupable.
Et cela m’arrangeait. Le désespoir de vivre menait à tout. (BF, 135)

Gerade die zwei abschließenden kurzen Sätze, die je einen affirmativen Absatz
bilden, lassen sich als eine bekennende Aussage lesen. Die Ich-Erzählerin
räumt ein, dass der ›choc de la colonisation‹ nicht die Wurzel ihres Unglücks
darstellt. Die Kolonisierung hat zwar durchaus sehr viel Leid ausgelöst, was
im Roman Le Baobab fou deutlich herausgestellt wird, doch sie scheint nicht
der Ursprung allen Übels zu sein. Das wird auch formal im Text hervorgeho‐
ben durch den Zeitsprung zwischen der Vorgeschichte und der Geschichte
Kens. Die früheste Kindheit wird hier direkt verknüpft mit dem jungen Er‐
wachsenenalter der Ich-Erzählerin, als ob in ihrer Vorgeschichte der wahre
Grund für ihre Emigration nach Europa und ihre Suche nach neuen Ahnen
läge. Um die Quelle des Leids zu ergründen, das der literarische Text zum
Ausdruck bringt, muss die frühkindliche kulturelle Prägung der Protagonistin
näher betrachtet werden. Sodann kann nicht nur dem tiefsitzenden Leid,
sondern auch der Gesellschaftskritik, die dem Werk von Ken Bugul einge‐
schrieben sind, auf den Grund gegangen werden.

2. Teil 

168

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Um den Ursprung des Leids zu ergründen, definiere ich den im Roman
allgegenwärtigen Baobab als einen embrayeur culturel268 und untersuche seine
Verweisfunktion. Der kulturelle Indikator Baobab verweist aus dem literari‐
schen Text heraus auf die außertextuelle Wirklichkeit der senegalesischen
Gesellschaft mit ihren spezifischen kulturellen Praktiken und Konzepten den
Baobab betreffend. Die realen soziokulturellen Begebenheiten werden in Be‐
zug zum literarischen Text gebracht und gestatten einen möglichst emischen
Blick aus der Perspektive der Ich-Erzählerin heraus. Es wird anhand der
außertextuellen Informationen deutlich, dass sie die Grundlage dafür bieten,
um widersprüchliche und teilweise sehr textferne Interpretationen zu vermei‐
den, von denen zuvor bereits einige beispielhaft aufgeführt wurden.

Wie bereits erwähnt, ist das Gesamtwerk Ken Buguls von Paradoxien ge‐
prägt, die teilweise als ihr ästhetischer Anspruch gewertet werden können.
Die vorliegende Studie zielt deshalb nicht darauf ab, sämtliche Widersprüche
zu beseitigen, sondern über den direkten Bezug zur außertextuellen Wirklich‐
keit eine neue Perspektive auf den Text zu ermöglichen. Darüber hinaus
macht dieser möglichst emische Blick aus der Perspektive der Ich-Erzählerin
deutlich, dass auch Ken Buguls Werk einen direkten Bezug zum kulturellen
Konzept jom beinhaltet.

Die kulturspezifischen Informationen zum Baobab beinhalten seine spezi‐
fischen Eigenschaften und realgesellschaftlichen Funktionen, die wiederum
auf seine metaphorischen Funktionen im Roman übertragen werden können
und die über die in der Literaturwissenschaft geläufige Baum-Metapher hin‐
ausgehen. Die folgenden Worte von Cheikh Anta Diop unterstreichen diese
Hypothese in zweierlei Weise. Zum einen wird hervorgehoben, dass die fest
verankerten Konzepte einer afrikanischen Gesellschaft eine besondere Unter‐
suchungsperspektive erfordern, und zum anderen, dass dem Baobab in der
senegalesischen Gesellschaft eine spezielle Bedeutung zukommt: »le baobab
n’est pas l’équivalent du chêne. La conscience linguistique et esthétique eu‐
ropéenne (et étrangère en général) n’a pas encore assimilé ces termes [propres
au terroir africain] qui ne représentent que des sons«.269

Der Baobab ist zwar in der europäischen Literaturgeschichte nicht völlig
unbekannt, hat aber nicht dieselbe metaphorische Aussagekraft wie in Euro‐
pa heimische Bäume; beispielsweise die Eiche oder die Linde für Deutsch‐
land. Der Baobab ist ein typisch afrikanischer Baum, der im Kanon der

268 Der embrayeur culturel, den ich auf Deutsch ›kultureller Indikator‹ nenne, wird in Kapitel
1.2.4, »Die literaturethnologische Methode der ethnocritique« ausführlich erläutert.

269 Diop, Civilisation ou barbarie, 1981, S. 285.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

169

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


europäischen Literaturgeschichte u.a. durch das literarische Werk von Saint-
Exupéry, Le Petit Prince, zu Bekanntheit gelangte.270 Der Baobab im Le Petit
Prince wird als gefährlich dargestellt, da seine schiere Größe den Planeten des
kleinen Prinzen bedroht.271 Diese negative Konnotation des Baobabs steht in
Opposition zur Forschungsliteratur zum Roman Le Baobab fou, die einstim‐
mig diesen Baum positiv konnotiert. Ich werde diesen Hinweis später erneut
aufgreifen.

In Bezug auf die textexterne Realität kann zunächst in botanischer Hinsicht
festgestellt werden, dass der Baobab nicht sehr geeignet ist als Palaverbaum,
wie manche Forschungsliteratur zum Roman Le Baobab fou behauptet: »[...]
the baobab is a memorable landmark in the sun-seared Sahel [...] Village
elders sit in the shade of its enormous gnarled trunk to converse«.272 Im
Roman wird der Baobab auch an keiner Stelle in dieser Funktion dargestellt,
sondern es ist die Rede vom dobali, der als zentraler Ort dient und unter
dem gekocht, gegessen, gespielt, geschlafen, geredet und geschwiegen wird
(vgl. BF, 37, 97). Der dobali hat den botanischen Namen Ficus thonningii
Blume (Wolof: dibale, Seereer: dubalé), ist in vielen senegalesischen Dörfern
vorzufinden und als arbre de palabres sehr geeignet, da er ein hervorragender
Schattenspender ist, dank seines niedrigen Stamms und seiner ausladenden
Krone mit immergrünem Blätterwerk.273

Dahingegen ist der Baobab (botanischer Name Adansonia digitata L., Wo‐
lof: guy, Seereer: bak) mit seinem mächtigen Stamm (bis zu sechs Meter

270 Antoine de Saint-Exupéry war einer der legendären Piloten der Luftpost Aéropostale,
die ab 1927 mit einmotorigen Flugzeugen die Route Toulouse–Saint-Louis (Senegal)
flogen. Saint-Exupéry hatte den Baobab sicher im Senegal gesehen und machte ihn
mit seinen Zeichnungen im Buch Le Petit Prince in Europa ab 1946 bekannt. Es ist
davon auszugehen, dass auch Ken Bugul das Werk kannte, denn Le Petit Prince war
Pflichtlektüre in den französischen Kolonialschulen. Vgl. Frederic Praud, »SENEGAL,
Au CM2, en 1951, j’ai lu Le Petit Prince et j’ai dit: ›Plus tard, je serai pilote comme
Saint-Exupéry.‹ Mr Racabab Sall«, in: Ecrivain public biographe – paroles d’hommes et
de femmes: parolesdhommesetdefemmes.fr/senegal-au-cm2-en-1951-j-ai-lu-le-petit-prince-
et-j-ai-dit-plus-tard-je-serai (07.06.2024).

271 Der Planet droht zu zerbersten, wenn zu viele Baobabs dort heranwachsen. Die Erde des
kleinen Planeten war jedoch übersät von Baobab-Samen, »des graines terribles [...] les
graines de baobabs«, und eine der Hauptaufgaben des Petit Prince war es, täglich die
jungen Triebe des Baobabs aus der Erde zu reißen: »Il faut s’asteindre régulièrement à
arracher les baobabs [...]«. Vgl. Antoine de Saint-Exupéry, Le Petit Prince, Paris: Editions
Gallimard, 1946, S. 23f.

272 Watson, »Exile in the Promised Land«, in: Gisela Brinker-Gabler, Writing New Identities,
1997, S. 153.

273 Vgl. Hans-Jürgen von Maydell, Arbres et arbustes du Sahel. Leurs caractéristiques et leurs
utilisations. Weikersheim: Margraf, 1992, S. 258f.

2. Teil 

170

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Durchmesser), seiner hohen Krone (bis 30 Meter Höhe) mit dicken, nach
oben wachsenden Ästen und seinen extrem kleinen Blättern weit weniger
geeignet, um unter ihm tagsüber Schatten und Kühle zu finden. Darüber
hinaus ist er nicht immergrün, sondern verliert seine Blätter, sobald er Früch‐
te trägt.274 Im Roman kommt dieses Bild des ›kahlen‹ Baobab »le baobab
dénudé« mehrfach vor (vgl. BF, 31, 36, 37) und dort werden auch seine
ökonomischen Funktionen für die senegalesische Gesellschaft dargestellt (vgl.
BF, 28). Er gilt als einer der nützlichsten Bäume Senegals, weshalb er traditio‐
nellerweise sowohl geschützt als auch verehrt wird. Der Baobab kann bis zu
6000 Jahre alt werden und Maydell spricht von ungefähr 30 verschiedenen
Verwendungszwecken. So sind die nahrhaften Blätter und Früchte essbar
und sie haben zudem medizinische Eigenschaften. Die Baumrinde lässt sich
abschälen und als Seile und Schnüre vielfältig verwenden, z.B. um Körbe und
Matten zu flechten, um hier nur einige Verwendungsformen zu nennen.275

In Bezug zum Roman Le Baobab fou muss hervorgehoben werden, dass
das Holz des Baobabs nicht verwendet werden kann, da es zu viel Wasser
enthält, was auch seine hohe Widerstandsfähigkeit gegen Feuer und Trocken‐
heit erklärt.276 Diese Feuerresistenz wird auch im ersten Teil des Romans Le
Baobab fou in der Vorgeschichte von Ken beschrieben, wo alle Hütten des
Dorfes einer Feuersbrunst zum Opfer fallen, nicht aber der Baobab. Der Text
suggeriert an dieser Stelle, dass der Baobab über magische Kräfte verfüge,
denn »le feu avait pris le départ devant lui et les vents lui tournaient le dos«
(BF, 23).

Der Baobab speichert das Wasser in seinem Stamm und den Ästen, jedoch
nicht in seinen ellipsenförmigen, circa 20 Zentimeter langen Früchten. Perfekt
isoliert durch eine samtige, grünbraune, hölzerne und sehr harte Schale, be‐
inhaltet das weiße Fruchtfleisch mit den unzähligen Samen kaum Feuchtigkeit
und ist staubtrocken. Dies erklärt auch, warum in Kens Vorgeschichte die
Geschwisterkinder Fodé und Codou Wasser benötigen, um aus dem Frucht‐
fleisch einen Saft zuzubereiten. Der Geschmack der Baobab-Frucht ist sehr
sauer, was wiederum erklärt, warum die Kinder den Saft mit Zucker versüßen
wollen.277 Walkers und Watsons Annahmen, dass die Frucht saftig sei, wie

274 Vgl. ebd., S. 134–138.
275 Vgl. von Maydell, Arbres et arbustes du Sahel, 1992, S. 137f.
276 Vgl. ebd., S. 137.
277 Die Ich-Erzählerin spricht von ndiambâme, um zu erläutern, was die Kinder mit dem

Wasser und dem Zucker machen wollen. Die Fußnote zum Wolof-Wort erklärt, dass die
Frucht im Wasser geknetet wird (vgl. BF, 11). Njambaan l- ist die Substantivierung vom

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

171

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bereits zuvor angeführt, treffen somit nicht zu und geben auch nicht wieder,
was im Text von Ken Bugul dargestellt wird, sondern sind einer – sicher auch
kulturell bedingten – Imagination entsprungen.

Auch die Vermutung, dass die Baobab-Frucht gelb sei, und daher von
einigen Wissenschaftlerinnen als göttlich konnotiertes (Gold‑)Gelb – mit Ver‐
weisfunktion auf das Paradies – beschrieben wird, muss revidiert werden.
Zum einen ist die Baobab-Frucht nicht gelb, sondern die äußerste samtartige
Schicht ist grünbraun und das innen liegende Fruchtfleisch weiß. Zum an‐
deren steht die Farbe Gelb im Roman Le Baobab fou für die Trockenzeit,
während der gelbliche Sand vom Wind aufgewirbelt wird und die Atmosphäre
und alles in ihr befindliche gelb färbt (vgl. BF, 18): »[...] où il n’y avait que
le soleil, les sables jaunes, les baobabs, où les après-midi ressemblaient à une
arène de corrida [...]« (BF, 179). Diese Jahreszeit hat wenig paradiesische Ei‐
genschaften und ist eher eine Zeit des Überlebenskampfes, in der mit extrem
wenig Wasser ausgekommen werden muss. Es ist genau dieser Zeitpunkt, als
die Mutter vom ›nervösen‹ Reiter aus dem Norden erschreckt wird und ihr
Wasserkrug zu Boden fällt, zerbirst und das wertvolle Wasser in den Boden
sickert. In dieser Dürrezeit, in der viele Pflanzen und Lebewesen sterben,
keimt der Baobab-Samen wie durch ein Wunder (vgl. BF, 20) und entgegen
dem Jahresrhythmus. Auch dieses Detail soll später nochmals aufgegriffen
werden.

Der Baobab mit seiner extremen Resistenz gegen Hitze und Trockenheit,
seinen vielfältigen Verwendungsmöglichkeiten und Heilkräften, und nicht
zuletzt seiner außergewöhnlichen Langlebigkeit nimmt einen zentralen Platz
in der senegalesischen Gesellschaft ein, was sich auch im politischen Kontext
widerspiegelt. So gilt der Baobab – zusammen mit dem Löwen – als Emblem
des Senegals und ist auf dem zweiteiligen Siegel der Republik abgebildet.278

In einem wissenschaftlichen Artikel aus dem Jahr 2000 wird Altpräsident
Abdou Diouf als Baobab bezeichnet, den Abdoulaye Wade entwurzelt habe,
da er ihn durch die gewonnene Wahl im Präsidentschaftsamt ablöste.279 Die
politische Bildkraft des Baobabs für die senegalesische Gesellschaft entspringt

Verb jamb, das bedeutet ›in Wasser aufweichen‹. Vgl. Diouf, Dictionnaire wolof-français,
2003, S. 256f.

278 Der Baobab und der Löwe sind seit der Unabhängigkeit Senegals, mit Dekret vom 10. Ok‐
tober 1960, Emblem und auf dem Siegel der Republik abgebildet. Vgl. »Le sceau et les
symboles de la République du Sénégal«, in: Présidence du Sénégal: www.presidence.sn/pre
sidence/le-sceau (06.02.2023).

279 Vgl. Momar Coumba Diop et al., »Le baobab a été déraciné. L’alternance au Sénégal«, in:
Politique africaine, 2, 78, S. 157–179.

2. Teil 

172

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.presidence.sn/presidence/le-sceau
https://www.presidence.sn/presidence/le-sceau
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.presidence.sn/presidence/le-sceau
https://www.presidence.sn/presidence/le-sceau


neben seinen ökonomischen und medizinischen auch seinen mythischen und
mystischen Funktionen.

Baobabs wurden häufig als zentrale Treffpunkte genutzt, um dort Zeremo‐
nien und Festivitäten abzuhalten.280 Bei diesen Baobabs traten Geschichtener‐
zähler auf, es wurde musiziert und getanzt.281 Viele Baobabs gelten bis heute
als heilige und mystische Orte, wie der Baobab sacré de Fadial, zu dem
regelmäßig Einheimische wie auch Touristen pilgern. Ein relevantes Detail
ist, dass dieser Baobab von Fadial – wie viele andere ebenfalls – als letzte
Ruhestätte für die Griots diente, die senegalesischen Geschichtenerzähler.282

Diese besondere Funktion des Baobabs, als Grab der Griots, muss auch in
Bezug gesetzt werden zum Roman Le Baobab fou, denn auch Azodo bemerkt:

Given its special attributes, namely longevity, endurance and inversion, this sacred
African tree [baobab] embodies the multiple tensions and contradictions associated
with subaltern subjects, primarily women belonging to colonized societies. In doing
so, it also represents the tomb of the griotte, the sacred female oracle, with whom
Ken Bugul utlimately reunites in her return.283

Dieses Zitat unterstreicht die wesentliche Bedeutung des Baobabs für den
Roman von Ken Bugul, wobei die Rolle als Grab der Griotte nur angedeutet
wird. Es erscheint lohnenswert, diesen eigentümlichen Brauch genauer zu be‐
trachten, um im Sinne der literaturethnologischen Methode der ethnocritique
eine weitere Perspektive auf den Roman Le Baobab fou zu eröffnen. Hierzu
wird im nächsten Schritt diese besondere Verwendung der Baobabs in den
Gesamtkontext der historischen Gesellschaftsstrukturen Senegals gestellt.

2.3.4 Die Griots und ihre besondere Beziehung zum Baobab

Das umfassende Werk von Abdoulaye-Bara Diop, La société Wolof. Tradition
et changement. Les systèmes d’inégalité et de domination, weist schon im Titel

280 Aus meiner persönlichen und langjährigen Erfahrung als Reiseleiterin im Norden Senegals
weiß ich, dass sich diese besonderen Baobabs in der ländlichen Region stets außerhalb der
Dörfer befinden. Sie werden damit zu einem dorfexternen Treffpunkt für alle umliegenden
Dörfer bzw. deren Bewohnerschaft.

281 Vgl. »Le Baobab«, in: Senegal Online: S. 8: www.senegal-online.com/flore-du-senegal/le-ba
obab/ (08.02.2023).

282 Vgl. Ndeye Fatou Diéry Diagne, »Baobab sacré de Fadial – l’ancien cimetière des griots
résiste au temps«, in: AllAfrica.com, Gale General OneFile, 2020: link.gale.com/apps/doc/
A635395900/ITOF?u=Freiburg&sid=ebsco&xid=fc1fbae9 (21.11.2022).

283 Azodo, Emerging Perspectives on Ken Bugul, 2009, S. 48.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

173

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.senegal-online.com/flore-du-senegal/le-baobab
https://www.senegal-online.com/flore-du-senegal/le-baobab
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.senegal-online.com/flore-du-senegal/le-baobab
https://www.senegal-online.com/flore-du-senegal/le-baobab


darauf hin, dass es in Teilen der senegalesischen Gesellschaft eine hierarchi‐
sche Sozialordnung gibt, die mit Ungleichheit und Dominanz einhergeht. Ken
Buguls autobiografischer Roman spielt im damaligen Königreich Saloum, der
Region Ndoucoumane, in der vornehmlich Seereer angesiedelt waren. Die
beiden ethnischen Gruppen Wolof und Seereer sind durchaus miteinander
vergleichbar, wie schon an anderer Stelle dieser Arbeit angemerkt.284 Beide
Volksgruppen besaßen eine hierarchische Gesellschaftsstruktur und, wie u.a.
schon in Kapitel 2.2.6, »Der Lehrer Ndétare, die Bildung und das Konzept
tegin« erwähnt, zwei sich überlappende Sozialordnungssysteme.285 Diese Sys‐
teme waren laut Abdoulaye-Bara Diop die Ständeordnung (système d’ordres),
die sich mit den Königreichen ab dem 14. Jahrhundert entwickelten und das
weit ältere Kastensystem (système de castes), das lange vor den Königreichen
existierte.

Diese beiden hierarchischen Ordnungssysteme werden in der gesellschaft‐
lichen Wahrnehmung miteinander vermischt und so auch bei Senghors Dar‐
stellung des Kastensystems, anhand dessen er das kulturelle Konzept jom
erläutert. Er definiert für die Seereer fünf Kasten, die hierarchisch angeordnet
seien – an erster Stelle der König, an zweiter die Gellwars oder Noblen
(ehemalige Malinke-Eroberer), an dritter Stelle die Freien (bzw. die Bauern),
an vierter Stelle die Handwerker und an fünfter Stelle die »Sklaven«.286 Er
vermischt hier die Ständeordnung, zu der König, Noble und ›Sklaven‹ zählen,
mit dem Kastensystem, zu dem ›Freie‹ und Handwerker gehören und das im
Folgenden näher veranschaulicht wird.

Die soziale Stratifizierung des Kastensystems scheint auf den ersten Blick
nur eine Aufteilung in Berufsfelder zu sein. Doch die einzelnen Kasten be‐
inhalten ein weiteres Regelwerk, das beispielsweise die Endogamie, die Verer‐
bung der Kastenzugehörigkeit, die hierarchische Anordnung und die daraus
resultierende Verachtung und Ausgrenzung einzelner Kasten umfasste.287 Die‐
ses sehr alte soziale Ordnungssystem gilt zwar als archaisch, ist aber nach wie

284 Ich wiederhole an dieser Stelle das Zitat: »En réalité les frontières humaines entre les
Wolof et leurs voisins mandingues ou Sérères étaient bien lâches et il y avait plutôt
interpénétration que séparation nette des peuples.« Cissoko, »Civilisation wolofo-sérère«,
in: Présence Africaine, 1967, S. 124.

285 Vgl. (hier handelt es sich ebenfalls um eine Wiederholung): »Nous distinguons, dans la
société wolof, deux systems superposés [...] celui des castes et celui des ordres. Le premier
certainement plus ancien, antérieur à la formation de l’État.« Diop, La société Wolof, 1981,
S. 36.

286 Vgl. Senghor, Négritude et humanisme, 1964, S. 47.
287 Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 36.

2. Teil 

174

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vor lebendig – so Diop im Jahr 1981 –, und hält sich mit einer bemerkenswer‐
ten Beharrlichkeit, ordnet Gruppen, bestimmt den Status, die Funktionen und
Verhaltensweisen der Menschen.288 Laut Diop war die senegalesische Gesell‐
schaft in vier Kasten eingeteilt, wobei er darauf hinweist, dass die hierarchisch
höchste Kaste der géér fälschlicherweise als die der ›Freien‹ oder ›Adligen‹
bezeichnet wird. Es handelte sich hier aber um ›Nicht-Handwerker‹, die keine
handwerkliche Betätigung ausüben durften, sondern deren Arbeitsbereiche in
der Landwirtschaft, der Viehzucht oder dem Fischfang angesiedelt waren:

1. Les géér constituent la caste supérieure, qu’il ne convient d’appeler ni noble
ni libre, comme on le fait souvent. Ce sont des non-artisans ; leur spécialisation
professionnelle est, peut-on dire, négative : l’artisanat leur étant interdit. Ils peuvent
exercer toute autre activité : agriculture, élevage, pêche, etc.

Obgleich er von vier Kasten spricht, beinhaltet Diops Unterteilung im
Grunde genommen nur zwei Kategorien (géér und ñeeño) und somit die
hierarchisch höher gestellten Landwirte, Viehzüchter und Fischer (géér) auf
der einen Seite und die in der Hierarchie unten angesiedelten Handwerker
und Lobredner, Sänger, Tänzer etc. (ñeeño) auf der anderen Seite. Die Hand‐
werkerkaste ñeeño ist in weitere Unterkasten aufgeteilt, je nachdem, womit
das Geld verdient wird: entweder mit den Händen oder mit dem Mund (der
Sprache, dem Gesang).

Die Kaste der Handwerker ist wiederum in Unterkasten aufgeteilt. Diese
Struktur des senegalesischen Kastensystems wird im Folgenden detailliert in
Form einer Liste aufgeführt, um einen Gesamtüberblick über die Sozialord‐
nung der präaristokratischen und präkolonialen senegalesischen Gesellschaft
zu geben:

1. géér = la caste supérieure [Landwirte, Viehzüchter, Fischer etc.]
2. ñeeño = le groupe inférieur divisé en castes et sous-castes
2.1 jëf-lekk = les artisans (la parole signifie : ceux qui vivent d’un métier)

2.1.a tëgg = les forgerons [Schmiede]
2.1.b uude = les cordonniers [Lederverarbeiter]
2.1.c seen = [auch lawbe] les transformateurs de bois [Holzverarbeiter]
2.1.d ràbb = les tisserands [Weber und Färber]

2.2 sab-lekk = les griots/géwël (la parole signifie : ceux qui vivent de leurs
chants »artisans de la parole«) : les sous-groupes – aujourd’hui confon‐
dus – se distinguaient par la forme de leurs chants ou la nature de
leurs instruments de musique (juñjuñkat, tamakat, lambéén, bufta) ou

288 Vgl. ebd., S. 27.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

175

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


simplement par leur comportement : plus ou moins grande liberté dans
les gestes bouffons et les paroles osées (toole, kura-kura) [Griots, Musiker,
Sänger, Lobredner]289

2.3 ñoole = caste marginale, ni artisans ni chanteurs-musiciens, on les rap‐
proche des sab-lekk à cause de leur liberté et de leur excès de parole
(waxkat). Ce sont des courtisans, des serviteurs, des bouffons [Höflinge,
Bedienstete, Narren].290

Die Griots stehen hierarchisch am unteren Ende der sozialen Rangordnung,
obwohl ihre gesellschaftlichen Funktionen extrem relevant waren. Wie aus
den Texten über sie erkennbar wird, wurden sie u.a. aufgrund ihres enor‐
men Wissens über die Geschichte, die Genealogien und ihrer elementaren
Bedeutung für jede Art von Zeremonie und Festivität zugleich geachtet und
geächtet.

Sprechen, Musik, Tanz und Unterhaltung galten nicht als Arbeit, sondern
als Schmarotzen. Da sie weder als Landwirte, Viehzüchter, Fischer (géér) noch
als Handwerker (jëf-lekk) ihren Lebensunterhalt verdienten, sondern alle die‐
se Kasten für den Unterhalt der Griots aufkommen mussten, wurden sie
gesellschaftlich herabgesetzt und der Aberglaube überdauerte die Zeiten, dass
die Leichen der Griots giftig für Boden und Gewässer seien.291 Sie wurden
aufgrund dieser Vorbehalte nach ihrem Tod weder auf dem Friedhof noch in
Gewässern bestattet, sondern ihre Leichen wurden in hohlen Stämmen von

289 In der Geschichte Senegals hatten die Griots darüber hinaus eine äußerst wichtige
Funktion als Abgesandte und Vertrauenspersonen von Anführern und Königen. Sie wohn‐
ten in eigenen Dörfern, die als Bildungszentren fungierten und wo die nachfolgenden Ge‐
nerationen unterrichtet wurden, die Landesgeschichte auswendig zu rezitieren. Bei kriege‐
rischen Handlungen war die Funktion der Griots, die eigenen Kämpfer durch Lobgesänge
und das Rezitieren historischer Ereignisse anzufeuern. Gleichzeitig galten sie als heilig und
durften weder verletzt noch misshandelt oder getötet werden. Ihre Unantastbarkeit ermög‐
lichte eine weitere Funktion, nämlich zwischen den kriegführenden Parteien zu vermitteln.
(Vgl. Samba Diop, The oral history and literature of the Wolof people of Waalo, northern
Senegal. The Master of the Word (Griot) in the Wolof Tradition, New York/Ontario/Wales:
The Edwin Mellen Press, 1995, 243f.) Die geächteten sab-lekk und ñoole sind somit nicht
von der Gesellschaft ausgeschlossen und deshalb unsichtbar, sondern allgegenwärtig und
üben mithilfe ihre Wortkunst Macht aus: »Leur rôle est important, même si leur statut est
inférieur, dans une civilisation de l’oralité et une société de rang où le prestige est fondé
sur la générosité.« (Diop, La société Wolof, 1981, S. 88) Die sab-lekk und ñoole sind zwar
abhängig von den géér, die sie für ihre Dienste bezahlen, aber sie haben auch die Macht,
diese Bezahlung zu erzwingen. Ihre Macht besteht u.a. darin, dem Einzelnen Prestige bzw.
jom zuzusprechen.

290 Vgl. ebd., S. 34.
291 Vgl. ebd., S. 40.

2. Teil 

176

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Baobabs abgelegt.292 Diop zitiert aus einem Bericht über die Griot-Gräber in
Baobabs aus der Mitte des 19. Jahrhunderts:

A. Raffenel rapporte, au milieu du XIXe siècle, une coutume, qui a persisté jusqu’à
une époque récente, refusant aux griots l’enterrement, leur sépulture devant être les
troncs creux des baobabs (appelés encore de nos jours guy géwël : baobabs à griots).
Cette répulsion à leur égard s’étendait aux castes artisanales (tisserands, savetiers,
forgerons) comme nous le révèle A. d’Almada – à la fin du XVIe siècle [...].
Aucune de ces informations sur les relations intercastes dans le passé lointain
et proche ne peut surprendre, quand on connaît la société wolof, même si ces
comportements se sont atténués et si les formes d’intouchabilité ont pratiquement
disparu bien que les croyances qui leur sont relatives persistent.
Nos enquêtes nous ont montré qu’il existe encore des villages restés traditionnels –
peu nombreux – où les ñeeño, et particulièrement les griots, ne peuvent résider ni
même passer la nuit. Jusqu’à ces dernières années, des villages refusaient l’enterre‐
ment des griots et, dans un certain nombre, ils ont encore leur cimetière propre. 293

Mit diesem Zitat wird zum einen die traditionelle Verbindung zwischen dem
Baobab und den Griots deutlich, aber auch die in der senegalesischen Ge‐
sellschaft nach wie vor übliche Marginalisierung bestimmter Personengrup‐
pen. Von dieser Art Ausgrenzung wird noch im Dezember 2021 von der
Mediengruppe AllAfrica Global Media berichtet, als im Dorf Pout Dagné der
Dorfchef verbot, dass eine Griotte auf dem Dorffriedhof beerdigt wurde.294

Auch G. Mollien berichtete schon Anfang des 19. Jahrhunderts über eine
gesellschaftlich so tief verankerte Verachtung gegenüber der Kaste der Griots
und derjenigen der Handwerker, dass nicht einmal die Sklaven bei diesen
Kasten nach Ehepartnerinnen suchten: »G. Mollien confirme [...] ce mépris
profond à l’égard des griots et des artisans, chez qui même les esclaves ne

292 »Dans le Cayor et dans le pays de Dakar, aux environs de Gorée, on place, après leur
mort, les griots dans des baobabs creusés. Ils y sont debout et couverts de leurs plus
beaux vêtements ... Labat, d’accord en ceci avec Jobson, explique cet usage, qui n’est point
suivi dans la haute Sénégambie, par le mépris public attaché à cette classe d’individus. Ce
mépris contenu pendant leur vie par le besoin qu’on a de leurs bouffonneries, et de leur
musique, se manifeste après leur mort par un refus de sépulture.« Anne Raffenel, Voyage
dans l’intérieur de l’Afrique, Paris: A. Bertrand, 1846, S. 19, zitiert in Diop, La société Wolof,
1981, Fußnote S. 39.

293 Ebd., S. 38f.
294 Sadikh Niass, der Generalsekretär der Rencontre africaine pour la défense des droits de

l’Homme, spricht laut diesem Artikel von einer inakzeptablen Diskriminierung und von
Praktiken, die einer anderen Epoche angehörten. Vgl.: »Tollé après le refus d’enterrer une
griotte dans le cimetière d’un village«, allAfrica.com, 29.12.2021: link.gale.com/apps/doc/
A688193606/AONE?u=freiburg&sid=ebsco&xid=ca5ea6be (15.03.2023).

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

177

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


voudraient pas prendre épouses«.295 Hier ist erneut die Vermischung der
beiden sozialen Ordnungssysteme sichtbar, denn mit dem Begriff ›Sklaven‹
wird der Bezug auf die Ständeordnung hergestellt, die Begriffe ›Griots‹ und
›Handwerker‹ beziehen sich jedoch auf das Kastensystem.

Neben den beiden genannten Stratifizierungssystemen koexistieren auch
die religiösen Sozialsysteme, die ebenfalls Mechanismen der Ausgrenzung
beinhalten. Der Islam spielt eine große Rolle im Senegal, wo die Islamisierung
schon um das 11. Jahrhundert begann.296 Diop schreibt in Bezug auf die
Persistenz des Kastensystems trotz Islamisierung:297

Il est permis d’affirmer [...] que l’Islam n’a pas réalisé dans la société de castes la ré‐
volution qu’on était en droit d’attendre de lui [...] Les grands marabouts (majoritaire
de la caste géér) ne se sont pas mobilisés pour faire prévaloir le principe égalitaire ;
ils avaient même intérêt au maintien du système des castes...ils créaient un système
d’ordres avec une hiérarchie qui [...] se reproduit en instituant, à son tour, une
hérédité des fonctions religieuses.298

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass das senegalesische Kastensystem in
einer präislamischen, präaristokratischen und präkolonialen Epoche enstan‐
den ist, eine erstaunliche Persistenz aufweist und mit anderen sozialen Stra‐
tifizierungssystemen koexistiert. Im hierarchisch organisierten Kastensystem
sind die Griots (sab-lekk und ñeeño) am unteren Ende angesiedelt. In ihrer
Rolle als Rezitatoren der Genealogie, Geschichtenerzähler, Musiker und Nar‐
ren wurden und werden sie zugleich verehrt, gefürchtet und geächtet. Es
gab lange den Brauch, die Griots in hohlen Baobab-Stämmen zu beerdigen.
Der Baobab kann somit in direkten Zusammenhang mit dem senegalesischen
Kastensystem gebracht werden.

295 Dieses Zitat von Diop bezieht sich auf den Bericht von Gaspard Théodore Mollien, Voyage
dans l’intérieur de l’Afrique, aux sources du Sénégal et de la Gambie, fait en 1818, par ord‐
re du gouvernement français, Paris: Veuve Courcier, 1820, S. 101: gallica.bnf.fr/ark:/12148/
bpt6k75667j/f188.item (07.06.2024). Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 39.

296 Vgl. Diop, La société Wolof, 1981, S. 215.
297 Der große Themenbereich Religionen im Senegal wird in die vorliegende Arbeit nicht

integriert, sondern nur am Rande angeschnitten. Es wäre sicher sehr fruchtbar, Ken
Buguls Roman Le Baobab fou aus der Perspektive der islamisch geprägten Bräuche zu
untersuchen. Ich bin mir darüber bewusst, dass in meiner Untersuchung einige Fragen
unbeantwortet bleiben müssen, da die Religion vor allem für den literarischen Text von
Ken Bugul, aber auch die Texte von Mariama Bâ und Fatou Diome eine relevante Rolle
spielt.

298 Diop, La société Wolof, 1981, S. 98.

2. Teil 

178

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.3.5 Die Fesseln des Baobabs

Diese extratextuellen Informationen verändern die Perspektive auf den
Baobab im Roman Le Baobab fou. Aufgrund seiner zentralen Stellung in
der senegalesischen Gesellschaft steht er im literarischen Text metonymisch
für den Senegal, der mit dem literarischen Text verwachsen ist und Einfluss
nimmt auf dessen Form und Inhalt. Der Baobab ist auf spezifische klimatische
Bedingungen angewiesen und kann nur in bestimmten geografischen Regio‐
nen vorkommen. Seine metonymische und metaphorische Verweisfunktion
im literarischen Text von Ken Bugul deutet auf spezifisch senegalesisch-afri‐
kanische gesellschaftliche Regelwerke. Der Baobab kann deshalb nicht gleich‐
bedeutend mit der in der kanonisierten Literatur üblichen Baum-Metapher
gelesen werden. Ein besonderer Unterschied ist die nicht durchweg positive
Konnotation des Baobabs, sondern seine negativen Bedeutungsebenen. Wenn
beispielsweise seine extreme Langlebigkeit in Bezug zur Tradition des Kasten‐
systems gebracht wird – als Grab der Griots – dann kann diese Persistenz
auch als beängstigend und sogar bedrohlich wahrgenommen werden, denn
sie verweist auf gesellschaftliche Ausgrenzungs- und Diskriminierungsmecha‐
nismen.

Schon im ersten Teil des Romans, in Kens Vorgeschichte, ist der Baobab
nicht nur positiv konnotiert, als er seine Resistenz gegen die Feuersbrunst
beweist, denn die Dorfgemeinschaft verlässt seine Nähe und siedelt woanders
an. Es bleiben nur der Friedhof und der Baobab an Ort und Stelle zurück;
und der ›Verrückte‹, der laut seiner eigenen Aussage unsterblich ist (vgl. BF,
23). Der Baobab repräsentiert metaphorisch die Traditionen, die mit dieser
literarischen Darstellung einerseits positive Eigenschaften aufweisen, nämlich
Resistenz und Dauerhaftigkeit. Dieselben Eigenschaften können aber auch
negativ interpretiert werden als Unbeweglichkeit und Unveränderlichkeit, was
dadurch verstärkt wird, dass der Baobab näher am Reich der Toten bzw. der
Ahnen- und Geisterwelt ist (der Friedhof und der unsterbliche Verrückte)
als an den Lebenden, die nach dem Feuer aus seiner direkten Umgebung
weggezogen sind.

Die Ich-Erzählerin Ken hat zum Baobab ebenfalls eine polyvalente Bezie‐
hung. Einerseits ist der Baobab das immerwährende Element, das seit ihrer
Vorgeschichte für Kontinuität und Verankerung in den Traditionen steht,
andererseits erlebt sie ihr erstes Kindheitstrauma genau unter dem Baobab,
wo sie sich die Perle ins Ohr stopft. Der Baobab bietet ihr keine Sicherheit,
aber er lenkt sie ab: »Et personne pour me consoler. Les baobabs me jouaient
des spectacles [...]« (BF, 158) und »[l]a brousse offerte là-bas, à l’infini [...]

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

179

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


infini de baobabs toujours en spectacle« (BF, 172). Die Verbindungslinien
von Baobab zu Friedhof und Baobab zu Schauspiel können aufgrund der
extratextuellen Informationen auch als Hinweise auf die Griots interpretiert
werden. Möglicherweise sind die Griots auch der Hauptgrund dafür, dass
›unter dem Baobab die Wirklichkeit zum Traum wird‹ (vgl. BF, 23).

Hierzu kann nur spekuliert werden, denn das senegalesische Kastensystem
und die Griots werden zusammenhanglos und quasi unmerklich in Ken
Buguls Romantext platziert. Das Kastensystem wird nur an einer Stelle im
Roman erwähnt: Einige Zeit nachdem der Fremde aus dem Norden sich mit
seiner Ehefrau und den drei Kindern in der Nähe des Baobabs niedergelassen
hat, heiratet er eine weitere Frau: »L’homme l’avait remarquée et c’était cela
le plus important: ils n’étaient ni l’un ni l’autre castés. Elle devint la deuxième
épouse en offrant sa jeunesse, sa beauté et sa virginité« (BF, 29). Obwohl dies
die einzige Stelle ist, an der das Kastensystem explizit erwähnt wird, macht
das Zitat deutlich, dass hier auf ein Regelwerk Bezug genommen wird, das
im realgesellschaftlichen Senegal eine besondere Relevanz und Gültigkeit für
Eheschließungen hatte bzw. hat. Dies lässt sich aus der Tatsache ableiten,
dass die Erzählstimme es bei dieser Randbemerkung belässt. Das Regelwerk
müsste näher erläutert werden, wenn es sich um eine künstlerische Schöpfung
handeln würde, die gestaltend auf die Handlung des Romans einwirkt.

Ebenfalls als Randbemerkung und an nur einer Stelle im Roman kommt
der Begriff griot vor, und zwar als die Ich-Erzählerin von ihrer Tante erzählt,
die in ihrer Jugend traditionelle Feste organisierte, bei denn die Griots fester
Bestandteil waren: »[...] les bœufs et les moutons se faisaient égorger, le lait
coulait, les griots chantaient et la tante jouissait« (BF, 163). An einer weiteren
Textstelle wird zwar nur implizit auf das Kastensystem und die Griots, aber
zugleich auch auf die familiäre Abstammung der Ich-Erzählerin verwiesen:

Quand dans la nuit un tam-tam lointain faisait frémir l’ancêtre qui somnolait sous le
baobab, j’avais du mal à contenir l’élan de mes entrailles alors que l’école française
me submergeait. Ah, que j’avais envie de me rouler dans le sable des nuits tièdes et
de recevoir les étoiles dans le creux du ventre au fond de moi-même ! (BF, 197f.)

Das hier gezeichnete Bild ist nicht ohne Weiteres dechiffrierbar. Werden
jedoch die außertextuellen Informationen in die Analyse einbezogen, wird of‐
fensichtlich, dass der Ahne, der unter dem Baobab döst, den Griot in seinem
Grab repräsentiert, der durch die Trommelmusik (der Griots) erzittert. Das
Zitat suggeriert, dass die Ich-Erzählerin einen Vorfahren hat, der Griot war,
was die Interpretation nahelegt, dass sie selbst dieser Kaste angehört.

Die Verbundenheit mit dem Ahnen im Baobab wird hier als in den Körper
eingeschrieben und körperlich wahrnehmbar dargestellt. Der in der Außen‐

2. Teil 

180

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


welt hörbare Trommelrhythmus versetzt unweigerlich die Eingeweide der Ich-
Erzählerin in Schwingungen, die wiederum den Körper zum Tanzen zwingen.
Die Ich-Erzählerin widersteht dem dominanten körperlichen Impuls, um
nicht in den ihr bekannten ekstatischen Zustand zu fallen, bei dem sie sich
wollüstig und ausgelassen im Sand wälzen würde. Diese »Körpertechnik«,
wie Mauss »das Zusammenspiel von Körper und moralischen oder intellektu‐
ellen Systemen« nennt, muss an dieser Stelle als »eine traditionelle, wirksame
Handlung« interpretiert werden.299

Es geht weniger darum, dass die Ich-Erzählerin als Individuum Lust ver‐
spürt, auf den Trommelrhythmus zu tanzen, als dass ihr quasi genetisch durch
ihre Ahnen eine vorgeschriebene Performance in den eigenen Körper einge‐
schrieben ist. Als wirksame Handlung kann die Tanzperformance der Griots
bei den traditionellen nächtlichen Feierlichkeiten gelten. Die literarische Be‐
schreibung in diesem Zitat kreiert dabei eine klare Opposition zwischen den
Ahnen, die sich mit der naturgegebenen Umgebung (dem Sand und den Ster‐
nen in der Nacht) verbinden, und der französischen Schule. Die französische
Schule nimmt jedoch nur von außen auf den Körper Einfluss, indem sie
diesen ›überschwemmt‹.

Mit der Gegenüberstellung von Eingeweiden und überschwemmtem Kör‐
per wird deutlich, wie irreversibel die senegalesischen Traditionen in den
Körper der Ich-Erzählerin eingeschrieben bzw. durch ihn verkörpert sind.
Dieses Bild lässt sich auch aus einer anderen Perspektive betrachten: Genau
so, wie der Baobab den Griot festhält, fesselt er auch dessen Nachfahrin Ken
Bugul an sich. Das könnte die ›Bessessenheit‹ Ken Buguls in Bezug auf den
Baobab300 erläutern, denn, so Diop: »Les griots sont enfermés dans leur caste,
inférieure à celles des autres ñeeño«.301

Einen besonderen Hinweis auf eine Verbindung der Ich-Erzählerin bzw.
der Autorin zur Kaste der Griots findet sich im zweiten Teil der Trilogie, näm‐
lich dem Roman Cendres et braises, der dem Erstlingsroman Le Baobab fou
nachfolgt. Das Zitat scheint auch hier ein willkürlich eingestreutes Element
zu sein, das keine erkennbare Relevanz für die Romanhandlung hat, sondern

299 Marcel Mauss, »Die Techniken des Körpers«, vorgetragen vor der Société de Psychologie
am 17.05.1934, in: Journal de Psychologie Normale et Pahtologique, 23, 3–4, 1935, S. 271–293,
S. 205f.

300 Asaah sieht Kens Bessessenheit in Bezug auf den Baobab darin, dass sie in ihrem autobio‐
grafischen Roman Le Baobab fou ihr Geburtsdorf Gouye (frz. baobab) nennt, obwohl
es Malem-Hodar heißt. Vgl. Asaah, »Primacy, polemic, and paradox in Ken Bugul’s The
abandoned baobab«, in: Legon Journal of the Humanities, 2020, S. 43.

301 Diop, La société Wolof, 1981, S. 59.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

181

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


als Informationsträger fungiert. Es belegt zum einen die Ausgrenzungsmecha‐
nismen in der senegalesischen Gesellschaft, die bei der Nennung von Famili‐
ennamen aktiv werden, und zum anderen enthält es einen impliziten Verweis:
»Ton nom ? Mbaye, ce n’est pas un nom, cela n’existe pas ; Mbaye ? Comment
pouvait-on avoir un tel nom ? C’est gourmand, ça ne fait que manger ; je me
demande comment celle qui est ta mère peut te nourrir ; quelqu’un qui a nom
[sic] Mbaye n’est jamais rassasié«.302

Meyer stellt zu Status und Familiennamen fest: »Status related categories
such as age, gender, and caste, which are recognizable by the appearance
and [...] the last name, make criteria for the estimation of the social status of
the interlocutor available«.303 Implizit bleibt bei diesem Zitat, dass sich der
›Name, der keiner ist und den es nicht gibt‹, auf die Kaste der Griots und
ñoole beziehen lässt, denn mit Hilfe der textexternen Informationen lässt sich
ableiten, was in der senegalesischen Gesellschaft damit gemeint sein kann,
wenn jemand nur isst, aber nicht arbeitet. Es kann als Verweis gelten auf die
geächteten Griots und ñoole, die nichts dafür ›tun‹ (jëf), um zu ›essen‹ (lekk),
sondern die nur ›reden‹ (sab), um zu ›essen‹ (lekk). Der Familienname, der
diese Zugehörigkeit zur Kaste der Griots und ñoole belegt, ist Mbaye.304 Er
verweist wiederum auf den bürgerlichen Namen von Ken Bugul, nämlich
Mariétou Mbaye.

Es bedarf einer sehr genauen Analyse des Textes und vieler außertextueller
Informationen, um im Roman Le Baobab fou einen Zusammenhang zwischen
dem allgegenwärtigen Baobab und der möglichen Herkunft der Ich-Erzähle‐
rin und Autorin Ken Bugul bzw. Mariétou Mbaye herzustellen. Diese Verbin‐
dungslinie ist implizit in den Text eingeschrieben, wird aber nur sehr zaghaft
expliziert und entspricht der Feststellung von Tang: »[...] les non-dits qu’on
retrouve en quantité abondante dans les romans de Ken Bugul sont un mode
de prise de position«.305 Auch Ndiaye stellt fest, dass die Erzählstimme nur

302 Dieses Zitat gehört zum Kontext der sogenannten kalante, einer interethnischen Vettern‐
schaft, die anhand des Familiennamens erkennbar ist und bei der sich die jeweiligen
Namensträger gegenseitig necken dürfen. Griots werden im Roman Cendres et braises
nicht genannt. Vgl. hierzu auch Diouf, Dictionnaire wolof-français, 2003. S. 180; Ken Bugul,
Cendres et braises, Paris: Éditions L’Harmattan, 1994, S. 18.

303 Christian Meyer, Culture, Practice, and the Body. Conversational Organization and
Embodied Culture in Northwestern Senegal, Stuttgart: J.B. Metzler, 2018, S. 10.

304 Eine kurze Internetrecherche mit den Begriffen ›Mbaye‹ und ›Griot‹ ergab über 600.000
Treffer mit Beispielen wie: »Badou Mbaye stammt aus einer der bekanntesten Griot-Fami‐
lien«. Es erscheint demnach legitim, den Familiennamen von Mariétou Mbaye mit der
Kaste der Griots in Verbindung zu bringen.

305 Tang, Le roman féminin francophone de la migration, 2015, S. 35.

2. Teil 

182

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unzulängliche Informationen über ihre Herkunft gibt, obgleich der Roman
Le Baobab fou als Autobiografie gelesen werden will: »La description des
lieux, ›un tout petit village situé dans une région du Sénégal qu’on appelle
le Ndoucoumane, [sic]‹ ne fournit pas d’information précise sur les origines
exactes de cette narratrice qui propose de revenir sur son histoire«.306

Tangs Interpretation des (Ver‑)Schweigens erscheint vor dem Hintergrund
der vielfältigen extratextuellen Informationen jedoch als nicht zutreffend:
»Ces silences invitent le lecteur à ne pas considérer le discours de Ken Bugul
comme une parole d’évangile«.307 Nicht die Scheu, dass dem eigenen Wort
die Aura des Heilsversprechens verliehen wird, steht hier im Vordergrund,
sondern vielmehr die Opposition zwischen Nichtsprechen und Zuviel-Spre‐
chen, beispielsweise über zahlreiche Tabuthemen, die die Ich-Erzählerin
hemmungslos darlegt und die den Skandal um den Roman Le Baobab fou
begründen. Dieses Spannungsfeld zwischen (Ver‑)Schweigen und maßlosem
Sprechen wird im nächsten Schritt näher betrachtet, um daraufhin eine Ver‐
bindungslinie zum kulturellen Konzept jom herzustellen, das auch in diesem
Roman zwischen die französischsprachigen Zeilen eingewebt ist.

2.3.6 Sprechen, Schweigen und jom

Die im Roman Le Baobab fou implizierte Zugehörigkeit der Ich-Erzählerin
zur Kaste der Griots bzw. ñoole könnte begründen, warum die Erzählstim‐
me keine Scheu zeigt, Tabuthemen anzusprechen: »Yet the griot’s privilege,
acknowledged by society, is that of an abusive freedom of speech.«308 Das
Sprechen als ureigenes Instrument wird zur schriftlichen Erzählung und die
erzählerische Kunstfertigkeit besteht darin, die Zuhörer- bzw. Leserschaft in
ihren Bann zu ziehen.309

306 Amadou Falilou Ndiaye, Moussa Sagna, »Le Baobab fou, Riwan ou le chemin de sable et De
l’autre côté du regard : Les Autobiographies feministes de Ken Bugul«, in: Nouvelles Études
Francophones, 32, 1, 2017, S. 57–69, S. 58.

307 Tang, Le roman féminin francophone de la migration, 2015, S. 35.
308 Miller, Theories of Africans, 1990, S. 87.
309 Die theoretische Problematisierung des Verhältnisses zwischen Mündlichkeit und Schrift‐

lichkeit wird an dieser Stelle nicht ausgeführt, obgleich durchaus bewusst ist, dass auch im
Werk von Ken Bugul die von Klinkert genannte »interkulturelle Hybridisierung, die tra‐
ditionelle, mit der Mündlichkeit verbundene Elemente in die Erzählung einbindet«, nach‐
weisbar ist. (Vgl. Thomas Klinkert (Hrsg.), Migration et identité, Freiburg i.Br.: Rombach
Verlag, 2014, S. 136.) Ebenso kann im Text von Ken Bugul eine Überlagerung von Münd‐
lichkeit und Schriftlichkeit nachgewiesen werden, die vor allem durch die Anisochronie

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

183

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


These géwel have, and always had, the ability to evoke in their audience strong
emotions such as pride and compassion ideally countered by the audience with
material gifts as a witness of their generosity and emotionalizability.310

Die Griots rezitierten traditionellerweise die Landesgeschichte, Märchen,
Mythen und Genealogien, wobei die ñoole, von Diop übersetzt als Narren,
mehr Freiheiten hatten: »[...] ils faisaient preuve de liberté de parole, d’inso‐
lence même, capables de dire des ›vérités‹ osées, rudes.«311 Schon Raffenel
beschreibt in seinem Reisebericht 1843 die Freiheit der Griots, jedwedes,
auch unangenehmes Thema anzusprechen und die Verpflichtung der Zuhö‐
rerschaft – auch der Chefs – darauf weder gekränkt noch wütend zu reagie‐
ren: »Les Griots ont le droit de tout dire dans le feu de leurs improvisations,
et il est malséant de se fâcher de leurs paroles, fussent-elles désobligeantes, ce
qui arrive fort souvent, même à l’égard de leurs chefs«.312 In dieser Perspektive
erscheint es verständlicher, warum Ken Bugul als eine der ersten Schriftstelle‐
rinnen Afrikas es wagt, tabuisierte Themen wie (Homo-)Sexualität, Drogen‐
konsum und Prostitution detailreich auszuführen und dies nicht etwa aus
der Ferne einer extradiegetischen-heterodiegetischen Erzählstimme, sondern
in Form des Erfahrungsberichts einer intradiegetischen-autodiegetischen Ich-
Erzählerin.

Die Tatsache, dass sie als Frau die Stimme erhebt, und damit als weiblicher
ñoole bzw. Griot auftritt, verweist auf die Beziehung zwischen Rede und
Weiblichkeit, wozu sich bei Miller313 einige interessante Hinweise finden.

bemerkbar wird, die dem Text einen besonderen (Sprech-)Rhythmus verleiht, aber nicht
so eindeutig nachzuweisen ist wie im Decameron. (Vgl. hierzu Thomas Klinkert, Muße
und Erzählen: ein poetologischer Zusammenhang, Tübingen: Mohr Siebeck, 2016, S. 11.)
Es erscheint durchaus fruchtbar, weiterführende Untersuchungen vorzunehmen von Ken
Buguls Werk in Bezug zu den Machtverhältnissen, die durch die Schriftlichkeit ausgeübt
werden – wie das in der Ethnologie schon seit den 1960er-Jahren diskutiert wird. (Vgl.
hierzu Peter Probst, »Die Macht der Schrift«, in: Anthropos, 87, 1992, S. 167–182.) Die
Mündlichkeit kann ebenfalls Macht ausüben, wie Schüttpelz hevorhebt in Bezug auf die
reale Konfrontation, aber auch Verflechtung zwischen großen Schriftkulturen und kleinen
Randbevölkerungen [die einer anderen Sprachgruppe anghören]. (Vgl. Erhard Schüttpelz,
»Drei Schritte zur Weltliteratur«, in: Schamma Schahadat, Annette Weinberger (Hrsg.),
Weltliteratur in der longue durée, Leiden: Wilhelm Fink Verlag, 2021, S. 5.)

310 Christian Meyer, Culture, Practice, and the Body. Conversational Organization and Embod‐
ied Culture in Northwestern Senegal, Stuttgart: J.B. Metzler, 2018, S. 9.

311 Diop, La société Wolof, 1981, S. 62.
312 Anne Raffenel, Voyage dans l’Afrique occidentale ... exécuté en 1843 et 1844, par une commis‐

sion composée de mm. Huard-Bessinières, Janin, Raffenel, Peyre-Ferry et Pottin-Patterson,
red. par Anne Raffenel, Paris: Éditeur Arthus Bertrand, 1846, S. 16.

313 Christopher Miller stellt eine ähnliche Untersuchung wie die hier vorliegende an und be‐
ruft sich auf ethnologische Kenntnisse, um frankophone Texte in einer neuen Perspektive

2. Teil 

184

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Miller beruft sich auf den Ethnologen Sory Camara, der Untersuchungen
zu den Mande-Griots gemacht hat, von denen er selbst abstammt. Die Man‐
de-Griots und Wolof-Griots sind benachbart, eng verwandt und miteinander
vergleichbar.314 Camara legt dar, dass auf der einen Seite die Mande-Religion
Männersache sei315 und auf der anderen Seite die Griots neutral in Bezug auf
ihre sexuelle Identität seien: »[...] griots are ›neutal in regard to secual identity,
both socially and culturally‹«.316

In Layes Epos Le Maître de la parole wird jedoch die Rede per se (nicht nur
die der Griots) als weiblich dargestellt: »speech is female«.317 Mit dieser Dar‐
stellung erhält die religiöse Ansprache eine männliche Konnotation und die
Griot-Rede eine weibliche. Es wird eine Unterscheidung geschaffen zwischen
einer religiösen und damit leiseren, beherrschten bzw. schweigenden Elite
(Führungsebene) und einer hierarchisch niederen Stufe der Griots, deren Re‐
de laut und unbeherrscht ist. Zugleich wird die hierarchische Unterscheidung
zwischen Männern und Frauen betont und nicht nur die weiblichen Griots,
sondern die weibliche Rede, d.h. Frauen per se abgewertet.

Doch diese Abwertung der Frauen und der weiblichen Rede findet sich
nur in den männlichen Darstellungen von Camara und Laye. In den Fußno‐
ten stellt Miller einige Zitate zur Verfügung, aus denen deutlich wird, dass
der weiblichen Rede eine besondere Macht zugesprochen wird, die nicht
zu unterschätzen sei. Vor den Frauen und insbesondere den Griottes sollte
man sich fürchten318, denn sie seien provokant und gewalttätig319 und damit
›gefährlich für die Männer‹.320 Raffenel beschreibt, dass sie gefährlichen Dä‐

zu lesen, was er als »good reading« bezeichnet: »A fair Western reading of African litera‐
tures demands engagement with, and even dependence on, anthropology. The demonstra‐
tion of this point begins from the premise that good reading does not result from ignorance
and that Westerners simply do not know enough about Africa.« Vgl. Miller, Theories of
Africans. Francophone Literature and Anthropology in Africa, 1990, S. 4.

314 Vgl. ebd., S. 252.
315 Vgl. Miller, Theories of Africans. Francophone Literature and Anthropology in Africa, 1990,

S. 262.
316 Ebd., S. 263.
317 Miller bezieht sich auf das Werk von Camara Laye, Le Maître de la parole, 1978, Paris:

Plon. Vgl. Miller, Theories of Africans. Francophone Literature and Anthropology in Africa,
1990, S. 252.

318 Vgl. Fußnote 44, Zitat von Mamby Sidibé, »Les gens de caste ou nyamakala au Soudan
français«, in: Notes africaines, 81, 1959, S. 13–17. Vgl. ebd., S. 263.

319 Vgl. Fußnote 44, Zitat von Aoua Kéita, Femme d’Afrique, Paris: Présence Africaine, 1975,
S. 87. Vgl. ebd., S. 263.

320 Vgl. Fußnote 43, Miller, Theories of Africans. Francophone Literature and Anthropology
in Africa, 1990, S. 263. Miller bezieht sich hier auf das Zitat von Bulman: »[...] women

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

185

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


monen ähnelten, die sich über ihn hermachen wollten.321 Es erscheint mir
gerechtfertigt, an dieser Stelle die besondere Macht hervorzuheben, die dem
starken, lauten und fordernden Sprechen einer weiblichen Griot bzw. ñoole
in dieser Darstellung inhärent ist, denn diese kulturelle Zuschreibung könnte
auch Ken Bugul ermächtigt haben, diverse Tabuthemen ungeschminkt auf
den Tisch zu bringen.

Aber es wird der Leserschaft nicht leicht gemacht, dem »malaise identi‐
taire«322 der Ich-Erzählerin auf den Grund zu gehen, dem identitären Unbe‐
hagen, das sich auch im literarischen Schreibstil der Autorin niederschlägt.
Die Gewalt, die sie in Form von Worten ausübt, wird dadurch sichtbar, dass
die Ich-Erzählerin schonungslos ihre leidvollen Erfahrungen darlegt und ihre
eigenen Gewalterfahrungen in gewaltvolle Worte übersetzt, was den Skandal
um den Roman Le Baobab fou begründet. In der europäisch-französischen
Perspektive auf den literarischen Text wird lautstark und wortgewaltig das
neokoloniale Verhalten Europas angeklagt, das Afrika widerstandslos imitiert
und dem es somit ausgeliefert erscheint (vgl. BF, 177).

Die Freizügigkeit und Gewalt der Worte spiegeln sich metaphorisch in den
Nacktfotos der Ich-Erzählerin wider: »J’ avais aussi des photos de moi, des
nus que Jean Wermer m’avait faits« (BF, 102). Sie hat die Fotos ihres unbeklei‐
deten Körpers und ihrer nackten Haut gut sichtbar für alle Besucherinnen
in ihrem Wohnraum aufgehängt: »Avec le pouvoir inné de la féminité, mes
photos nues aux murs, la désinvolture de mes attitudes [...]« (BF, 106). Die
Nacktheit ist jedoch metaphorisch doppeldeutig und steht sowohl für eine
freizügige, zügellose Rede als auch für das (Ver‑)Schweigen, das den Roman
Le Baobab fou ebenfalls auszeichnet: »[...] mes photos nues accrochées aux
murs muettes comme les sous-verre [sic] qui les contenaient, et moi-même,

are thought not to be able to keep secrets, to be led astray by their desires, and to be
basically untrustworthy. Men are warned to be on their guard against women [...] women
are thought of by the Malinke to be dangerous to men.« Vgl. Stephen Bulman, »The Buffa‐
lo-Woman Tale«, in: Discourse and its Disguises, Birmingham University African Studies
Series, 1, 1989, S. 171–188, S. 185.

321 Vgl. Fußnote 44, Zitat von Anne Raffenel, Nouveau voyage dans le pays des nègres, Paris:
Imprimerie et Librairie Centrales des Chemins de Fer de Napoléon Chaix & Cie., 1856, 1,
S. 46. Vgl. Miller, Theories of Africans. Francophone Literature and Anthropology in Africa,
1990, S. 263.

322 Elodie Tang sieht – wie die Forschungsliteratur zu Ken Bugul insgesamt – den Grund
für dieses identitäre Unbehagen in einer Frustration der Autorin, zu den Armen und
Schwarzen zu gehören, was in ihr schon als Kind durch die koloniale Gesellschaft ausgelöst
worden sei: »Ken Bugul a ressenti un complexe dans son enfance, parce que la société
coloniale a créé en elle un sentiment de frustration, d’appartenir à la classe des pauvres et
d’être Noire.« Vgl. Tang, Le roman féminin francophone de la migration, 2015, S. 6.

2. Teil 

186

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


allongée sur ce lit, jetant des regards de démente devant ce spectacle dont
j’étais le seul spectateur« (Bf, 113).

Der Kontrast von Nacktheit und Stummheit verweist darauf, dass die Dar‐
stellung der Ich-Erzählerin nur oberflächlich freizügig ist. Die Metapher der
stummen Fotos suggeriert, dass die Person nur scheinbar nackt ist, das Essen‐
zielle aber unter der bloßen Haut verborgen bleibt. Sie spielt nur die Frei-
und Offenlegung ihrer Selbst, bleibt aber selbst eine entrückte Zuschauerin
dieses Spektakels. Die lauten und plausibel klingenden Worte übertönen das
Schweigen, das den tatsächlichen Ursprung des Leids begründet.

Die nackte Haut steht dabei in direktem Zusammenhang mit der dunklen
Hautfarbe, die sozusagen als Wahrnehmungsgrenze im europäischen Kontext
gelten kann. An der nackten schwarzen Haut kleben sämtliche Vorstellungen,
die sich die europäische Welt von der Ich-Erzählerin und den Schwarzen323

allgemein macht. Die schwarze Haut als Projektionsfläche wird mehrfach im
Text thematisiert: »Oui, c’était toujours la même chose. Palper ce corps, cette
peau, cette couleur. J’avais envie de hurler« (BF, 153).324 Hinter die Kulisse der
schwarzen Haut wagt niemand zu blicken, weder in Europa noch im Senegal,
und die Ich-Erzählerin gibt die versteckte Wahrheit auch nur zu Teilen preis.

Dass es unter der Oberfläche eine verborgene Wahrheit gibt, wird am
augenscheinlichsten bei der Benennung der Romanfiguren, die mit unpersön‐
lichen Begriffen versehen werden: la mère, le père, le frère, la tante etc. Die
einzige Figur, die Vor- und Familiennamen erhält, ist Jean Wermer, ihr belgi‐
scher Freund, bei dem die Ich-Erzählerin eine Zeit lang wohnt. Von den sene‐
galesischen Figuren erhalten nur die beiden Kinder der Vorgeschichte, Fodé
und Codou, einen Vornamen. Das ist nicht nur für einen autobiografischen
Bericht ungewöhnlich, sondern widerspricht der Rolle der Griotte bzw. ñoole,
deren Aufgabe seit jeher darin bestand, die Geschichte und Genealogie zu
rezitieren. Ebenfalls untypisch ist, dass aus der Ich-Perspektive erzählt wird,

323 Das Wort ›Schwarz‹ wird an dieser Stelle im Sinne der aktuell geltenden Selbstbeschrei‐
bung von Menschen afrikanischer und afrodiasporischer Herkunft verwendet, wobei der
Diskurs rund um die Entwicklung der Fremd- und Selbstzuschreibungen hier nicht wei‐
ter ausgeführt wird. Weitere Informationen und Bibliografien zu diesem Thema finden
sich u.a. auf der Webseite von Diversity Arts Culture: diversity-arts-culture.berlin/woerter‐
buch/schwarz (07.06.2024).

324 Auch die weiße Haut dient als Projektionsfläche, und zwar für die Ich-Erzählerin, die
davon zu gleichen Maßen angezogen (vgl. BF, 63) und abgestoßen (vgl. BF, 71) wird: »De
plus, la femme blanche restait le fantasme refoulé du colonisé agressé par ses attitudes
provocatrices« (BF, 78).

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

187

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


denn üblicherweise sprechen Griots von anderen Personen und im Sinne der
Auftraggeber.

Und letztlich muss ein weiterer Unterschied betont werden, nämlich die
Tatsache, dass die Griots in afrikanischen Sprachen rezitieren – beispielswei‐
se auf Wolof –, die Ich-Erzählerin sich jedoch auf Französisch ausdrückt
und nur wenige Wolof-Wörter im Text zu finden sind. Nicht nur die ande‐
ren Romanfiguren sind unpersönlich, sondern auch das Ich des autobiografi‐
schen Romans bleibt geheimnisvoll, denn ihre tatsächliche Herkunft wird ver‐
schwiegen. Wie zuvor schon angemerkt, bleibt es bei einer vagen Angabe zum
Geburtsort der Ich-Erzählerin und nur lose eingestreute Bemerkungen lassen
sich als Hinweise zu ihrer familiären Herkunft deuten. Der autobiografische
Roman verschweigt historische Daten und Namen, sowohl von Personen als
auch von Orten.

Es bleibt der Leserschaft ebenfalls komplett verschlossen, was sich hinter
der perle d’ambre verbirgt, die sich die Ich-Erzählerin als Kleinkind unter
dem Baobab ins Ohr gesteckt hat, was einen gellenden Schrei zur Folge
hatte, der die Harmonie des Ortes zerstörte (BF, 31, 36, 37, 72, 77, 97, 116,
124, 195). Die sich durch den gesamten Roman ziehende, repetitive und stets
unveränderte Darstellung der Amber-Perle muss als eine traumatische Erfah‐
rung gewertet werden, die, wie auch der Baobab, eine unveränderte Wirkung
auf die Ich-Erzählerin hat. Da die Amber-Perle nie aus dem Ohr entfernt
wird, muss sie symbolisch gelesen werden als ein schmerzhaftes Eindringen
eines Fremdkörpers in den Körper eines zweijährigen Mädchens, der damit
dauerhaft verändert wurde.

Die Amber-Perle steht für traditionellen Frauenschmuck und könnte dem‐
nach mit einer traditionellen Handlung zu tun haben, die an Mädchen vorge‐
nommen wird. In direkter Verbindung zur perle d’ambre (BF, 72), ist die nicht
weiter erläuterte natte de Soudan, die die Mutter im Hof ausbreitet (BF, 70)
und an die sich die Ich-Erzählerin bei ihrer anstehenden Abtreibung erinnert.
Eine Verbindungslinie zu den traditionellen Beschneidungen von Mädchen
im Sudan und der literarischen Darstellung als traumatische Erfahrung mit
der Amber-Perle soll hier nur als eine gewagte Hypothese vorgestellt, aber
nicht weiterverfolgt werden. Die Ich-Erzählerin gibt der Leserschaft keine
weiteren Informationen zu diesen Elementen im Roman, die jedoch maßgeb‐
lich auf die Handlungen und das Befinden der Protagonistin einwirken.

Ihr (Ver‑)Schweigen reproduziert in gewisser Weise das allgegenwärtige
Schweigen, dem die intradiegetische Ich-Erzählerin selbst ausgesetzt ist.
Ebenso traumatisch wie die Amber-Perle im Ohr ist für die Ich-Erzählerin die
Gewalt, die sie durch dieses Schweigen erfährt. Alle für sie wichtigen Fragen

2. Teil 

188

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bleiben unbeantwortet: »Ah ! mère pourquoi partais-tu ? Pourquoi devais-tu
t’en aller ? Pourquoi me laissais-tu ?« (BF, 96) Und sogar als das fünfjährige
Mädchen fragt, ob sie weggehe – denn sie sieht, dass die Mutter die Abreise
vorbereitet –, verneint die Mutter (vgl. BF, 97), denn »[l]a mère et moi ne
nous parlions jamais« (BF, 157). Die Frage verbleibt somit in ihrer repetitiven
Form durch den gesamten Roman hindurch unbeantwortet: »Pourquoi la
mère était-elle partie ?« (BF, 178)

In demselben Jahr als die Mutter sie verlässt, im Alter von fünf Jahren, wird
zudem der Vater blind. Er kann die Ich-Erzählerin nun nicht einmal mehr
sehen und mit ihr sprechen tut er prinzipiell nicht (vgl. BF, 42). Auch die
anderen Familienangehörigen richten kein Wort an sie: »La grand-mère [...]
non plus ne me parlait pas, elle me regardait avec mépris« (BF, 158), auch
nicht der Bruder (vgl. BF, 170) und die Schwester (vgl. BF, 197). »Il y avait une
atmosphère qui suggérait un événement. Je n’en étais pas informée. Pourquoi
étais-je tenue à l’écart ?« (BF, 180) Zur Preisverleihung in der Schule, bei
der sie alle wichtigen Preise gewinnt, wird sie von keiner Person aus dem
Familienkreis begleitet (vgl. BF, 167).

Es ist durchaus möglich, dass dieser Ausschluss aus der Familie darin
begründet ist, dass die Ich-Erzählerin nicht von ihrem Vater abstammt. Für
diese Hypothese findet sich allerdings nur ein sehr kurzer, für die Roman‐
handlung unbedeutender Hinweis. Die Erzählerin fragt ihren Vater: »›Mon
nez est épaté, comment cela se fait-il ?‹ lui disais-je. Il riait bruyamment«
(BF, 43). Die Ich-Erzählerin scheint demnach anders auszusehen als andere
Familienmitglieder und das laute Lachen des Vaters als Antwort auf ihre Frage
ist mehrdeutig interpretierbar.

Die unbeantworteten Fragen und das allgegenwärtige Schweigen lösen
schon in der Kindheit der Ich-Erzählerin eine identitäre Infragestellung aus,
die sich wie ein roter Faden durch den gesamten Roman zieht: »Mais qui
étais-je ?« (BF, 81): »Je n’avais pas de souvenir. Je me fabriquais des souvenirs
et ils étaient intenses« (BF, 195). Der Wunsch nach einer Familienzugehörig‐
keit führt dazu, dass die Ich-Erzählerin in der kolonialen französischen Schu‐
le einen Ersatz zu finden glaubt und sich auf die Suche nach ihren gallischen
Vorfahren begibt: »Tout était lumière. Enfin l’Europe [...] le pays des Blancs, le
pays des Gaulois [...] le pays de mes ›ancêtres‹« (BF, 46).

Das Schweigen, das fatale Folgen auslösen kann, ist jedoch nicht nur auf
die Ich-Erzählerin bezogen, sondern die diegetische Welt wird als eine Welt
des Nichtredens dargestellt: »Ici, les humains ne parlaient pas. Il n’y avait
que le soleil qui parlait« (BF, 24). Sogar der Palaverbaum, dessen primäre
Funktion darin besteht, dass Menschen sich unter ihm versammeln, um mit‐

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

189

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einander zu sprechen, wird im Roman zu einem Hort des inneren Monologs:
»[...] l’immense dobali qui abritait leurs monologues intérieurs« (BF, 97) und
der zurückgehaltenen Worte:

[...] le grand dobali, l’arbre immense et imposant [...] où les deux femmes du père
s’engueulaient en silence, se réconciliaient, où chacune en voulait secrètement à
l’autre d’être là, où on les trouvait parfois endormies, enveloppées par cette atmos‐
phère de silence que seule la paix créait ? Tout était silencieux. Il n’y avait que le
soleil et le baobab [...]. (BF, 37)

Die zurückgehaltene Rede verweist auf eine der Facetten von jom, wie von
Senghor dargestellt, nämlich kersa325, das sowohl respektvolle Höflichkeit und
Taktgefühl beinhaltet, als auch Zurückhaltung, Unauffälligkeit und Selbstbe‐
herrschung. Der Bezug zu jom wird im Roman Le Baobab fou nur indirekt
hergestellt bei der Beschreibung von Kens Tante, die lange unverheiratet
alleine leben konnte, was gesellschaftlich unüblich war, und dies nur aus
dem Grunde, weil sie die Erbin und Nachkommin ihrer Großmutter war.
Diese stammte aus dem Norden Senegals, dem Waalo, und der Besitz der
Großmutter ersparte ihrer Erbin die üble Nachrede: »Mais l’influence de la
grand-mère qui était venue de son Walo [...] tout ce qu’elle possédait, respect,
honneur, richesse, lui avait épargné d’entendre tout ce qu’on disait d’elle« (BF,
163).

Das senegalesische Ständesystem, das die monarchische Hierarchie struk‐
turierte, enthielt sowohl patrilineare als auch matrilineare Abstammungslini‐
en, aber nur im Waalo konnten auch Frauen mit königlicher Abstammungs‐
linie, die sogenannten lingeer (Prinzessinnen), die Thronfolge antreten.326

Die drei ›Besitztümer‹ respect, honneur und richesse der Großmutter aus
dem Waalo verweisen auf das senegalesische Ständesystem und das kulturelle
Konzept jom.327 Die Ich-Erzählerin scheint jedoch nur sehr entfernt mit einer
aristokratischen Abstammungslinie verbunden zu sein, denn die erwähnte

325 »1° la térânga (honos). C’est le respect, la politesse, les ›honneurs‹, que l’on rend à
quelqu’un ou que l’on reçoit (de teral : ›respecter‹) ; 2° la kèrsa (pudor). C’est un mot
synonyme, avec une nuance de pudeur, de reserve.« (Senghor, Négritude et humanisme,
1964, S. 76) »La kersa, que l’on traduit, souvent, par ›discrétion‹ ou ›pudeur‹, est, essen‐
tiellement, la ›maîtrise de soi‹. C’est ce qui caractérise aussi bien le jeune homme ou la
jeune fille modèles que la grande dame, le noble ou le sage.« (Senghor, Ce que je crois, 1988,
S. 14f.) Weitere Informationen zu kersa und jom finden sich in der vorliegenden Arbeit in
Kapitel 1.3, »Das senegalesische kulturelle Konzept jom«.

326 Diop, La société Wolof, 1981, S. 117.
327 Weitere Informationen zu jom finden sich in der vorliegenden Arbeit in Kapitel 1.3, »Das

senegalesische kulturelle Konzept jom«.

2. Teil 

190

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


›Tante‹ scheint keine direkte Schwester der Mutter zu sein, d.h. von denselben
Eltern abzustammen. Eine ähnlich ferne Verwandtschaft findet sich auch bei
dem Mädchen, das an demselben Tag wie die Ich-Erzählerin zur Welt kommt,
und die sie deshalb ›Zwillingsschwester‹ nennt: »[...] la personne qui était née
le même jour que moi, à une vingtaine de kilomètres de mon village. [...] Nos
deux pères étaient parents et elle était ma sœur jumelle« (BF, 202).

Auch bei der ›Zwillingsschwester‹ lässt sich unterschwellig eine Zugehörig‐
keit zum Stand der Könige bzw. Noblen erahnen – dem das Konzept jom ur‐
sprünglich entstammt328 –, wenn die Ich-Erzählerin weiter darlegt: »Elle avait
grandi dans son village presque sans baobabs [...]« (BF, 202). Einmal mehr
wird hier der Baobab zu einem Verweis auf die Kaste der Griots, denn ein
Dorf fast ohne Baobabs lässt vermuten, dass das traditionelle Kastensystem
auf die ›Zwillingsschwester‹ kaum Einfluss nimmt. Sie kann sich frei entfalten
in einem Umfeld, das Postkartenmotiven gleicht, mit ihren flinken Füßen wie
eine Antilope auf dem weichen warmen Sand laufen, und sich im Mondschein
baden mit den anderen Dorfmädchen etc. (vgl. BF, 202). Es gibt auch keine
französische Schule, die sie in Versuchung bringt (vgl. BF, 202). Und so geht
sie als glückliche Jungfrau in die Ehe, denn »ce sens de l’honneur [...] les
préservait [les filles] et leur donnait envie de vivre purement« (BF, 203).

Die ›Zwillingsschwester‹ hat Zugang zu diesem ›senegalesischen Ehrge‐
fühl‹, wie Senghor das Konzept jom ins Französische übersetzt329, und wächst
mit einer völlig anderen Ausgangslage auf als die Ich-Erzählerin. Für Letztere
ist das traditionelle Konzept jom unerreichbar, denn die Traditionen bzw. der
Baobab halten sie im Kastensystem gefangen, aus dem es kein Entrinnen gibt.
Nur das französische Schulsystem scheint ihr die Möglichkeit zu bieten, sich
von Grund auf zu erneuern, inklusive des Austauschs der senegalesischen
Ahnen durch gallische Vorfahren. Doch so verlockend sich das französische
Schul- und Gesellschaftssystem auch gibt, es erweist sich letztendlich als
Utopie und die Erneuerung der Identität als unmöglich: »L’identification était

328 Fatou Diome erläuterte bei unserem öffentlichen Gespräch an der Universität Zürich im
März 2019 (Zitate des aufgezeichneten Gesprächs werden in Kapitel 3.2.3 der vorliegenden
Arbeit besprochen), dass der Begriff jom aus der Sprache der Seereer in andere senega‐
lesische Sprachen übernommen wurde und dass sich dieses Konzept ursprünglich auf
die aristokratischen gellwaar bezog, der hierarchisch strukturierten Ständeordnung. Wie
schon erläutert, haben sich im Laufe der Zeit die Sozialordnungssysteme überlagert und
auch Léopold Sédar Senghor legt seiner Erläuterung des kulturellen Konzepts jom eine
Mischung aus Ständeordnung und Kastensystem zugrunde. Vgl. Diop, La société Wolof,
1981, S. 36.

329 Vgl. in der vorliegenden Arbeit Kapitel 1.3.3, »Senghors Definition von jom«.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

191

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


difficile. Je consommais deux réalités d’une façon contradictoire. Parce qu’au
fond de moi, la nostalgie du lien me hantait. Déchirée !« (BF, 174).

Dennoch hat das Schulsystem in der Ich-Erzählerin das Bedürfnis und
die Möglichkeit geschaffen, über ihr tiefstes Inneres zu sprechen, was zu
der Gegenüberstellung und sogar Verkehrung von Schweigen und Sprechen
führt. Das Schweigen, im Sinne des traditionellen Konzepts jom als vornehme
Zurückhaltung, wird zum gewaltsamen Verschweigen, und das Sprechen, im
Sinne der gewandten, schmeichelnden Sprachfertigkeit der Griots, zur grausa‐
men Anklage. Vordergründig scheint sich die Anklage gegen die europäisch-
französischen Gesellschaften und ihre (neo-)koloniale Hegemonie zu richten,
doch hintergründig lässt sich die zweite Stoßrichtung erkennen, die gegen
die afrikanisch-senegalesische Gesellschaft gewendet ist, in der das kritische
Hinterfragen von traditionellen Konzepten und Sozialordnungssystemen un‐
möglich ist.

Die Baobabs, respekteinflößende, imposante Bewahrer der Traditionen,
begegnen dem Einzug der Schule ins Dorf mit Erstarren und Sprachlosigkeit
(frz. médusé), womit sie auch hier ambivalent konnotiert werden durch eine
als positiv zu bewertende Persistenz der Traditionen und eine als negativ zu
interpretierende Inflexibilität neuen Systemen gegenüber. Die ›tausend Welten
und tausend Überzeugungen‹ können sich nur hinter dem Baobab verstecken,
sie treten aber nicht in Austausch mit der neuen Welt und den Überzeugun‐
gen, die mit der kolonialen Invasion Einzug halten: »L’école française qui
allait bouleverser mille mondes et mille croyances qui se cachaient derrière les
baobabs médusés en prenant des formes humaines« (BF, 140).

In dieser Perspektive wird die Erzählstimme metaphorisch nicht durch den
riesigen, tief verwurzelten – aber schweigenden – Baobab repräsentiert, son‐
dern vielmehr durch den einsamen Obstbaum, der, unter Baobabs begraben,
es dennoch wagt, allein gegen diese traditionelle Übermacht anzutreten: »Au
village là-bas, devant la concession familiale enfouie dans les baobabs, il y
avait un arbre fruitier, très grand [...] Il affrontait, seul, les baobabs, la savane,
les vents, le soleil, le festival des nuits du Ndoucoumane. Cette solitude-là
n’était pas comparable« (BF, 195).

Die Ich-Erzählerin wagt es einerseits, mit lauter Stimme Tabuthemen
anzusprechen und sowohl die Leserschaften mit europäisch-französischem
als auch afrikanisch-senegalesischem Weltbild zu schockieren. Andererseits
sind die Infragestellung der senegalesischen Traditionen und der Aufruf, die
starren, schweigenden Strukturen aufzubrechen, nur als leise Stimmen wahr‐
nehmbar. Die Gesellschaftskritik scheint nur an diejenigen gerichtet, die den
im Text versteckten Code entziffern können und wollen, wie anhand eines

2. Teil 

192

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zitats deutlich wird, bei dem die erste internationale Ausstellung ›schwarzer‹
Kunst, 1er Festival Mondial des Arts Nègres in Dakar, im Jahr 1966 kritisch
thematisiert wird:

L’homme noir avait besoin de se mettre sous l’arbre à palabre aux aurores en
effervescence, de vider son cœur pendant les nuits mystérieuses et avec le souffle des
ancêtres, de retrouver la dimension de l’égarement. Mais l’homme noir du Festival
était l’homme sans rancune de la fête. Le Festival qui devait manifester l’essence de
l’homme noir aboutit à la déculpabilisation du colonialisme. (BF, 183)

2.3.7 Die hoffnungslose Unerreichbarkeit von jom

Ken Buguls Werk adressiert zwei fundamental unterschiedliche, implizite
Leserschaften mit je einer anderen Perspektive des Weltzugangs, der den
grundlegenden Gegebenheiten unserer Wahrnehmungen folgt, wie das Iser
ausdrückt.330 Die im Roman Le Baobab fou dargestellten traumatischen
Erlebnisse der Ich-Erzählerin beziehen sich für die Leserschaft aus einem
afrikanisch-senegalesischen Kontext auf andere ›Gegebenheiten der Wahr‐
nehmung‹ bzw. kulturell bedingte Perspektiven als für die Leserschaft aus
einem europäisch-französischen Kulturkreis.

Die Sekundärliteratur zu Ken Buguls Werk nimmt durchweg eine europä‐
isch-französische Perspektive ein und zwar unabhängig davon, aus welchem
Kulturkreis die Wissenschaftler stammen; für sie stehen im Zentrum des
Romans Le Baobab fou die Auswirkungen des ›choc de la colonisation‹ auf
die kolonisierten Völker. In dieser literaturwissenschaftlich als klassisch zu be‐
zeichnenden Perspektive stehen diejenigen Elemente des Romans im Vorder‐
grund, die einen direkten Bezug zu Europa herstellen, nämlich die (post‑)ko‐
lonialen und neokolonialen Diskriminierungsmechanismen und Abhängig‐
keiten, die der Text aufdeckt und anklagt. Die Hoffungslosigkeit im Grundton
des Romans betrifft soziale Ausgrenzungsmechanismen, die durch den Text
mehr oder weniger explizit aufgedeckt werden. Explizit wird der Rassismus
im europäischen Kontext angeklagt, der vordergründig teilweise sogar als
ein besonderes und damit positiv konnotiertes Interesse an den Schwarzen
erscheint:

Partout j’étais la seule Noire, certes pas l’ambassadrice du peuple noir, mais à défaut
de Pygmées ou de Masaï à moitié nus, celle qui délirait avec eux, Blancs, dans
une peau noire. J’étais celle à qui chacun voulait laisser sa carte de visite ; avec

330 Vgl. Iser, Der Akt des Lesens. 1994 [1976], S. 66.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

193

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


qui chacun voulait parler. J’étais le happening de tout ce monde des arts et des
mondanités. (BF, 122)

Hintergründig reicht dieses als rassistisch zu bezeichnende Interesse jedoch
nicht weiter als bis zur Hautoberfläche der dunkelhäutigen Personen. Der
Ausgrenzungsmechanismus verdrängt sie trotz aller Assimilierungsversuche
in die gesellschaftliche Peripherie. Diese Kritik an den europäischen Gesell‐
schaftsstrukturen liegt gut erkennbar auf der Oberfläche des französischspra‐
chigen Texts.

In dieser Perspektive entstehen jedoch nicht auflösbare Widersprüche, da
der für den Roman allgegenwärtige Baobab, der korrekterweise als Metapher
und Metonymie für die Traditionen zu interpretieren ist, in der Forschungsli‐
teratur zu Ken Buguls Roman durchweg positiv konnotiert wird. Der Baobab
wird somit unhinterfragt zur klassischen Baum-Metapher, die Tradition im
Sinne von Sicherheit und Stabilität bedeutet, aber auch Erkenntnis, Familien‐
verbünde und vieles mehr symbolisiert, je nachdem, in welchem Kontext die
Metapher verwendet wird. Ausgehend von dieser Grundannahme entsteht
das Paradox dadurch, dass sich die Ich-Erzählerin nach ihrem gescheiterten
Aufenthalt in Europa auf ihre Traditionen – auf den Baobab – zurückbesinnt,
dieser aber letzten Endes verrückt wird und stirbt. Dieses Ende widerspricht
dem Auftrag des Bildungsromans bzw. des Initiationswegs, zu dessen Genre
der Roman Le Baobab fou in der Sekundärliteratur gezählt wird.

Mit der literaturethnologischen Methode der ethnocritique, bei der der
Baobab durch seine Omnipräsenz im Roman zum embrayeur culturel dekla‐
riert wird und vielfältige außertextuelle Informationen in die Textanalyse
einfließen, wird deutlich, dass dieser besondere Baum andere Bedeutungs‐
ebenen aufruft als die klassische Baum-Metapher. Er verweist zwar durch
seine im Boden verankerten Wurzeln und seine Langlebigkeit ebenfalls auf
die Traditionen, die jedoch einen Ausgrenzungsmechanismus in sich bergen,
in dem die Ich-Erzählerin gefangen ist. Es erscheint hoffnungslos, sich aus
der Umklammerung der Traditionen zu lösen, sich von den Fesseln des
Kastensystems zu befreien und von der Gesellschaft Anerkennung und jom
zugesprochen zu bekommen.

Und so präsentiert sich die Erzählstimme gegenüber der impliziten Leser‐
schaft des Senegals in der Rolle der ñoole, da sie hinsichtlich der senegalesi‐
schen Gesellschaft nichts zu verlieren hat, sondern der ihr zugewiesenen Rolle
und dem sozialen Platz entspricht, der von jeher an der äußersten Peripherie
der senegalesischen Gesellschaft angesiedelt ist. Und genau an dieser Stelle
ist auch die Gesellschaftskritik angesiedelt, die Ken Buguls Roman beinhaltet.
Die gewagte und harte Wahrheit besteht in dieser Lesart darin, dass ein

2. Teil 

194

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tatsächlicher Lebensweg nachgezeichnet wird, der exemplarisch ist für den
vieler Senegalesen, die gefangen sind in persistenten Traditionen und den
einzigen Ausweg in der (kolonialen) französischen Schule sehen. Ihre Assimi‐
lationsversuche beginnen im Senegal und werden in Europa weitergeführt,
ohne jemals den erhofften Erfolg zu verzeichnen.

Der Erfolg bemisst sich dabei nicht nur nach der europäischen Perspektive,
d.h. inwieweit sie sich in Europa integrieren können, sondern vor allem
nach der senegalesischen Perspektive, nämlich nach dem, was sie bei ihrer
Rückkehr aus Europa in den Senegal mitbringen:

Je savais que je ne serai pas la bienvenue dans mon pays. Et c’est exactement ce qui
s’est passé [...] Les gens voulaient savoir ce que j’avais ramené de l’Europe. À partir
du moment où ils se sont rendus [sic] compte que je n’avais rien ramené ils m’ont
rejetée [...] Je me suis retrouvée ainsi dans la rue.331

Eine erfolgreiche Rückkehr wird, falls diese die Erwartungen der senegalesi‐
schen Gesellschaft erfüllt, mit Anerkennung bzw. jom honoriert, andernfalls
droht der gesellschaftliche Ausschluss, wie schon bei Fatou Diome ausführlich
dargelegt.332

Der Text Le Baobab fou kritisiert jedoch nur mit leiser Stimme – hinter
der vordergründigen Anklage gegen die (neo-)koloniale Hegemonie – die se‐
negalesische Gesellschaft mit ihren persistenten traditionellen Ausgrenzungs‐
mechanismen, wie dem Kastensystem, der Ständeordnung und den religiösen
Stratifizierungssystemen. Diese leise Kritik entspricht in mancher Hinsicht
einer Facette von jom, nämlich kersa, der respektvollen Zurückhaltung, denn
die reale Familie der autobiografischen Ich-Erzählerin bleibt ebenso unbe‐
kannt wie die realgeografischen Orte. Die Ich-Erzählerin stellt vor allem sich
selbst in den Vordergrund, zumindest bei den Abschnitten, die im Senegal
spielen, und stellt ihre eigene innere Zerrissenheit und das tiefe Leid dar, das
ihre innere Welt beherrscht. Mit dieser Erzählweise schützt sie respektvoll
die realen Personen ihrer Familie und ihren Bekanntenkreis. Sie ermöglicht
der Leserschaft aber auch, die generalisierenden Aspekte des Romans zu
überlesen.

331 Aus dem Interview, das Michel Man mit Ken Bugul im Jahr 2006 geführt hat. Michel
Man, La folie, le mal de l’Afrique postcoloniale dans le Baobab fou et la folie et la mort
de Ken Bugul, Columbia: University of Missouri, 2007, S. 191: core.ac.uk/reader/62761597
(heruntergeladen am 27.01.2023).

332 Das Beispiel einer erfolgreichen Rückkehr ist der Homme de Barbès (siehe Kapitel 2.2.4,
»DerHomme de Barbès. Migration und die Frage nach wërsëk und teranga«) und eine
Beispielgeschichte für die gescheiterte Heimkehr ist die von Moussa, dem Fußballspieler
(siehe Kapitel 2.2.7, »Jom, der Atlantik und der Selbstmord«).

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

195

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit dem Namen ›Ken Bugul‹ (dt. niemand liebt, will, mag) bezeichnet
sich einerseits die Ich-Erzählerin, die niemand will, da ihr Platz von jeher an
der gesellschaftlichen Peripherie ist. Andererseits kann die Bezeichnung ken
bugul auch auf die Hoffnungslosigkeit der Autorin hinweisen, die sich dessen
bewusst ist, dass niemand ihre Gesellschaftskritik hören will. Es gibt keinen
öffentlichen Diskurs über die Ausgrenzungsmechanismen im Senegal, die den
traditionellen Sozialordnungssystemen inhärent sind. Und insbesondere für
eine Frau war es – vor allem zu den Zeiten der ersten Schriftstellerinnen Afri‐
kas – besonders schwierig, ihre Stimme zu erheben, wenn sie sich nicht den
Vorwurf gefallen lassen wollte, sie unterstütze den kulturellen Imperalismus:

Cependant, pour l’écrivaine africaine ou le critique de la littérature féminine, le
choix est ambigu. Ceux ou celles qui choisissent de donner priorité aux droits de
la femme en dénonçant les méfaits de certaines pratiques culturelles acceptées et
défendues par la société traditionnelle africaine sont souvent obligés d’affronter le
regard mécontent du critique africain. Certaines écrivaines comme Calixthe Beyala,
qui dénoncent les méfaits de la polygamie, du contrôle de la virginité, de l’excision,
du mariage forcé, sont accusées de promouvoir l’impérialisme culturel.333

Die Ich-Erzählerin erhebt zwar ihre Stimme, ist aber zugleich Gefangene der
eigenen Gesellschaft mit ihrer immerwährenden Reproduktion der unhinter‐
fragten Traditionen, was durch den riesigen, raumgreifenden, imposanten,
starren, unbeweglichen, uralten Baobab repräsentiert wird. Er hatte zwar
ursprünglich eine klare Sprache, doch vor dem französischen Schulsystem
ist er verstummt und erstarrt. Die senegalesischen Traditionen bestehen, wie
zuvor bereits ausgeführt, aus mehreren sich überlagernden und koexistieren‐
den Sozialordnungssystemen, über die jedoch kein öffentlicher Diskurs zu
existieren scheint, der erlaubt, diese Systeme kritisch zu hinterfragen und zu
erneuern. Ken Bugul zeigt mit der Metapher des Baobabs die Überlebensstra‐
tegie der Traditionen, die sich in erstarrter Form durch die Jahrhunderte und
diverse Epochen von Invasoren (Religionen, Kolonialismus, Sklavenhandel
etc.) erhalten haben.

Nicht die Hybridität der Identität steht im Mittelpunkt des Romans Le
Baobab fou, nicht die »kulturelle Grenz-Arbeit«334, wie Bhaba die Begegnung
im Dritten Raum nennt, wo ein Übersetzungsmechanismus stattfindet, der
eine Veränderung ermöglicht, bei der weder das eine noch das andere, son‐
dern etwas Drittes die Begriffe und Territorien von beiden infrage stellt.335

333 Rangira, »Écriture féministe ? écriture féminine ?«, in: Études françaises, 2001, S. 97.
334 Bhabha, Die Verortung der Kultur, 2011 [2000], S. 10.
335 Ebd., S. 42.

2. Teil 

196

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dieser Dritte Raum, so Bhabha, ermöglicht durch seine Bedingungen, dass
die »Bedeutung und die Symbole von Kultur nicht von allem Anfang an
einheitlich und festgelegt sind und dass selbst ein und dieselben Zeichen neu
belegt, übersetzt, rehistorisiert und gelesen werden können«.336

Der Roman Le Baobab fou zeigt nicht die Aushandlung und Hybridisie‐
rung unterschiedlicher Kulturen, sondern die zerstörerische Wirkung einer
erstarrten Kultur. Der erstarrte und stumme Baobab hält die Ich-Erzählerin
gefangen, sodass sie sich trotz ihrer Emigration nicht entfalten kann. Sie hat
in der Begegnung mit europäischen Kulturen keine lebendigen Argumente,
mit der sie in Aushandlungen zwischen der eigenen und der fremden Kultur
treten könnte. Vielmehr wird sie immer wieder unter den mächtigen Baobab
katapultiert, der sich ihr stets auf dieselbe Art und Weise aufdrängt, ohne je
Erklärungen zu bieten oder gar eine Diskussion zuzulassen.

Diese autoritäre Umklammerung führt dazu, dass die Ich-Erzählerin sich
selbst nicht erklären kann und eine Integration in Europa nicht gelingt. Der
Zugang zu Europa wird ihr deshalb nicht nur von den Diskriminierungs‐
mechanismen der europäischen Gesellschaft erschwert, sondern auch durch
diese Unfähigkeit, ihre eigene verwurzelte Herkunft zu erzählen und zu ver‐
handeln. Europas Lockruf verstummt nach dem erfolglosen Aufenhalt der
Ich-Erzählerin und ihrer ruhmlosen Rückkehr in den Senegal. Doch dort ist
auch der Baobab endgültig verstummt und verkörpert erneut erstarrte und
damit nicht lebensfähige Traditionen, wie das Lotman für die Sprache in
seiner Theorie zur Semiosphäre darlegt.

Was Lotman für das Zentrum der Semiosphäre beschreibt, kann auf die
Metapher des Baobabs, der die Traditionen verkörpert, übertragen werden.
Der Baobab stünde demnach im Zentrum des kulturellen Raums und auf
der Ebene der Selbstbeschreibung, die straff organisiert ist und ihren dyna‐
mischen Charakter, ihren Vorrat an Unbestimmtheit verloren hat und starr
und entwicklungsunfähig geworden ist.337 Es fehlt aber die Peripherie, wo ein
Aushandlungsmechanismus stattfindet zwischen dem Außen und dem Innen
der Semiosphäre. Den Abschluss der Peripherie bildet die Grenze, die ein Ort
ist, »an dem eine Semiosphäre darüber zu reflektieren genötigt ist, was sie
selbst ausmacht«338, was nicht unähnlich dem Ansatz von Bhabha zum Third

336 Ebd., S. 57.
337 Vgl. Lotman, Die Innenwelt des Denkens, 2010, S. 178.
338 Vgl. Frank, Ruhe, Schmitz, »Jurij Lotmans Semiotik der Übersetzung«, in: Jurij M. Lot‐

man, Die Innenwelt des Denkens, 2010, S. 401.

2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)

197

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Space ist.339 In fehlender Reflexion und Aushandlung ihrer selbst erstarrt und
stirbt die Tradition letztendlich und es verwundert in dieser Perspektive nicht,
dass die Ich-Erzählerin schließlich vor dem toten Baobab steht.

Die stumme Grabesrede steht sinnbildlich für den Nullpunkt, an dem die
Ich-Erzählerin angekommen ist. Sie ist eines dieser ›zerquetschten Wesen‹,
denen der Roman Le Baobab fou gewidmet ist: »Les êtres écrasés se remémo‐
rent ...« (BF, 7). Das offene Ende des Romans könnte zugleich einen Anfang
markieren, wobei dieser nicht thematisiert wird. Übrig bleibt ein europäischer
Lockruf, der ebenso verstummt ist wie der Ruf der senegalesischen Traditio‐
nen. Es bleiben keine Worte übrig, um deren Tod zu beklagen oder ihnen
ein Andenken zu schaffen. Und so lautet der letzte Satz des Romans: »Sans
parole, je prononçais l’oraison funèbre de ce baobab témoin et complice du
départ de la mère, le premier matin d’une aube sans crépuscule. Longtemps, je
restai là devant ce tronc mort, sans pensée« (BF, 222).

339 Vgl. ebd., S. 402.

2. Teil 

198

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

Marie NDiaye340 thematisiert erstmals im Jahr 2009 mit ihrem Roman Trois
femmes puissantes341 eine Auseinandersetzung mit Afrika, was die Begrün‐
dung dafür ist, dass dieser literarische Text auch im Rahmen der vorliegenden
Arbeit untersucht wird. Der Roman dient jedoch vorrangig als Gegenbeispiel
zu den anderen hier untersuchten literarischen Texten, denn mithilfe von
NDiayes Werk soll die Hypothese bestätigt werden, dass die im Roman Trois
femmes puissantes befindlichen embrayeurs culturels342 stets auf europäisch-
französische kulturelle Konventionen verweisen und nur sehr indirekt auf
afrikanisch-senegalesische. Dies ist deshalb von besonderem Interesse, weil
einige der Romanfiguren Senegalesinnen sind und eine von ihnen, Khady
Demba, nie den Senegal verlassen und keinerlei Kontakt mit Europa hat.
Dennoch wird bei der literaturethnologischen Untersuchung deutlich, dass
die Weltvorstellung dieser Figur und die Symbolsysteme, auf die sie Bezug
nimmt, nur indirekt auf die senegalesische Gesellschaft verweisen. In dieselbe
Richtung deutet die Tatsache, dass NDiaye indirekt und offensichtlich unbe‐
absichtigt in ihrem Text einen Bezug zum kulturellen Konzept jom herstellt,
dem ›senegalesischen Ehrgefühl‹, wie Senghor den Begriff übersetzt.343 Die
kulturellen Indikatoren (embrayeurs culturels), die ich hier u.a. untersuche,
entsprechen denen in den anderen hier untersuchten Texten, d.h. Namen (vgl.
Mariama Bâ, Kapitel 2.1), der Begriff dignité (vgl. Fatou Diome, Kapitel 2.2)
und Bäume (vgl. Ken Bugul, Kapitel 2.3).

Durch diese Vorgehensweise wird eine Vergleichbarkeit zwischen den Tex‐
ten hergestellt und die Verweisfunktion der kulturellen Indikatoren herausge‐
stellt. Es soll damit die Funktionsfähigkeit der literaturethnologischen Metho‐
de der ethnocritique unterstrichen werden, mittels derer die kulturellen Kon‐
ventionen sichtbar werden, die dem literarischen Schreiben grundsätzlich als
Hintergrundfolie dienen. Es wird in diesem speziellen Fall offensichtlich, dass

340 Marie NDiaye hat selbst diese Orthografie – zwei Majuskeln am Anfang – für ihren Namen
gewählt. Ihre Mutter schreibt den Familiennamen mit einem Apostroph zwischen den
beiden Majuskeln, also N’Diaye, und ihr Bruder Pap (Minister für Bildung und Jugend in
Frankreich) verwendet die auch im Senegal übliche Orthografie mit nur einer Majuskel am
Anfang: Ndiaye.

341 Marie NDiaye, Trois femmes puissantes, Paris: Gallimard, 2009.
342 Ausführliche Erläuterungen zu dem Konzept des embrayeur culturel, von mir übersetzt als

›kultureller Indikator‹, finden sich in Kapitel 1.2.4, »Die literaturethnologische Methode
der ethnocritique«, der vorliegenden Arbeit.

343 Ausführliche Erläuterungen zum kulturellen Konzept jom finden sich in der vorliegenden
Arbeit in Kapitel 1.3, »Das senegalesische kulturelle Konzept jom«.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

199

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Marie NDiaye durchweg auf der Grundlage einer europäisch-französischen
kulturellen Prägung schreibt und ihr Werk gleichzeitig ein tiefgründiges Leid
offenbart, das möglicherweise in einem mangelnden Zugang zur afrikanisch-
senegalesischen Kultur begründet ist. Um diese Annahme zu bestätigen, wer‐
de ich zunächst das Leben und Werk Marie NDiayes skizzieren und daraufhin
den Roman Trois femmes puissantes mithilfe der literaturethnologischen Me‐
thode der ethnocritique untersuchen.

Marie NDiaye, geboren in Pithiviers (Frankreich) am 4. Juni 1967, begann
schon im Alter von zwölf Jahren zu schreiben und publizierte ihren ersten
Roman Quant au riche avenir im Jahr 1985. Ihre schriftstellerische Leistung,
deren ›einzigartige Kunstfertigkeit‹ vielfach gelobt wird, wie Fillon schreibt,
umfasst Prosa und Theaterstücke, von denen einige sogar in die Comédie-
Française344 aufgenommen wurden: »[...] le premier écrivain français à entrer
de son vivant au répertoire de la Comédie-Française avec Papa doit man‐
ger«345 Marie NDiayes Werk wurde mehrfach ausgezeichnet, zuletzt mit dem
Staatspreis für Europäische Literatur 2023346 für ihr Gesamtwerk und u.a. im
Jahr 2001 mit dem prix Femina für ihren Roman Rosie Carpe und im Jahr
2009 mit dem prix Goncourt für Trois femmes puissantes.347

Erst mit diesem Roman, also 24 Jahre nach ihrem schriftstellerischen De‐
büt, wird die Debatte um die ›Afrikanität‹ von Marie NDiaye hörbar. Sie hat
einen senegalesischen Vater, der sie jedoch verlässt, als sie ein Jahr alt ist.
Um sich der väterlichen Kultur anzunähern, macht sich Marie NDiaye erst
im Alter von 20 Jahren348 auf den Weg in den Senegal. Wie sie selbst stets
betont, ist ihr die afrikanisch-senegalesische Kultur vollkommen fremd, denn

344 Die Comédie-Française ist eine der renommiertesten Kulturinstitutionen Frankreichs
(auch Maison de Molière, Théâtre-Français oder kurz le Français genannt). Sie wurde
1680 gegründet und hält sich seit 1799 im Palais-Royal in Paris auf. Vgl. Webseite der
Comédie-Française: www.comedie-francaise.fr/fr/moliere (24.08.2023).

345 Vgl. Alexandre Fillon, »Les généalogies de Marie NDiaye«, in: Express, 02.03.2013: www.lex
press.fr/culture/livre/les-genealogies-de-marie-ndiaye_1221965.html (05.05.2023).

346 Vgl. Information auf der Webseite des Österreichischen Bundesministeriums Kunst, Kultur,
öffentlicher Dienst und Sport: www.bmkoes.gv.at/kunst-und-kultur/Neuigkeiten/ndiaye-st
aatspreis-europaeische-literatur-2023.html (07.06.2024).

347 Vgl. Fillon, »Les généalogies de Marie NDiaye«, in: Express, 02.03.2013.
348 »J’y [en Afrique] ai fait un premier voyage relativement tard, vers l’âge de 20 ans, à la fin

des années 80 donc, et un second il y a trois ans avec la cinéaste Claire Denis avec qui je
collaborais à un scénario. C’est très peu. De ce fait, ma relation à l’Afrique est un peu rêvée,
abstraite, au sens où l’Afrique, dans ma tête, est plus un songe qu’une réalité.« Nathalie
Crom, »Marie Ndiaye: ›Je ne veux plus que la magie soit une ficelle‹«, in: Télérama,
21.08.2009: www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-magie-soit-une-fic
elle-litteraire,46107.php (06.04.2023).

2. Teil 

200

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.comedie-francaise.fr/fr/moliere
https://www.lexpress.fr/culture/livre/les-genealogies-de-marie-ndiaye_1221965.html
https://www.lexpress.fr/culture/livre/les-genealogies-de-marie-ndiaye_1221965.html
https://www.bmkoes.gv.at/kunst-und-kultur/Neuigkeiten/ndiaye-staatspreis-europaeische-literatur-2023.html
https://www.bmkoes.gv.at/kunst-und-kultur/Neuigkeiten/ndiaye-staatspreis-europaeische-literatur-2023.html
https://www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-magie-soit-une-ficelle-litteraire,46107.php
https://www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-magie-soit-une-ficelle-litteraire,46107.php
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.comedie-francaise.fr/fr/moliere
https://www.lexpress.fr/culture/livre/les-genealogies-de-marie-ndiaye_1221965.html
https://www.lexpress.fr/culture/livre/les-genealogies-de-marie-ndiaye_1221965.html
https://www.bmkoes.gv.at/kunst-und-kultur/Neuigkeiten/ndiaye-staatspreis-europaeische-literatur-2023.html
https://www.bmkoes.gv.at/kunst-und-kultur/Neuigkeiten/ndiaye-staatspreis-europaeische-literatur-2023.html
https://www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-magie-soit-une-ficelle-litteraire,46107.php
https://www.telerama.fr/livre/marie-ndiaye-je-ne-veux-plus-que-la-magie-soit-une-ficelle-litteraire,46107.php


sie ist in einem europäisch-französischen Umfeld aufgewachsen, wie sie 2021
in einem Interview mit Maurin erläutert:

In my childhood I only knew my mother’s people, my aunts and uncles, my cousins,
her teaching colleagues, and in the 1970s and 1980s all those people were white and
French, that’s just how it was. So, I never had any contact with Africa. My father
abandoned us: my mother, my brother, and me. He never asked after us, and we had
no idea where he was, or if he was even alive. That’s why there was no place for
Africa in my life.349

Doch die Literaturkritik – und vermutlich nicht nur sie – beruft sich auf
NDiayes äußeren Aspekt, den dunkleren Hautteint und Details ihrer Physio‐
gnomie, um ihr Werk und Leben stets in Bezug zu Afrika zu bringen. Zu
Beginn ihres literarischen Schaffens wurde NDiaye in der Literaturwissen‐
schaft und Literaturkritik eher leise und implizit in Verbindung zum afrikani‐
schen Kontinent gebracht, was beispielsweise an der wiederholten Betonung
der ›hervorragenden Französischkenntnisse‹ der Autorin deutlich wird, wie
Moudileno feststellt:

[…] une insistance un peu énervante de la critique sur »l’excellent français de Marie
NDiaye«. Au final, j’avais fini par entendre, dans ce portrait récurrent d’une auteure
exeptionnellement »talentueuse«, des relents de fierté paternaliste pour la petite
métisse qui […] écrivait le français mieux que »nos« poètes.350

Mit dem Erscheinen des Romans Trois femmes puissantes, der auch den
Senegal thematisiert, wird laut Link-Heer plötzlich die ›Afrikanität‹ NDiayes
im öffentlichen Diskurs explizit und damit rückwirkend ihr gesamtes Werk in
Bezug zu Afrika gebracht:

La critique a [...] voulu saluer une sorte de retour au pays natal puisque Trois
femmes puissantes joue, en partie, en Afrique, au Sénégal. D’où la tentative de lire
toute l’œuvre de Marie NDiaye dans une perspective autobiographique comme si la
disparition du père sénégalais qui abandonne sa femme française et ses enfants Pap
et Marie avait eu la force d’engendrer une écriture puissante.351

349 Aurélie Maurin, »Interview with Marie Ndiaye«, in: The White Review, März 2021:
www.thewhitereview.org/feature/interview-with-marie-ndiaye/ (06.04.2023).

350 Moudileno bezieht sich hier auf ihren Artikel »L’Excellent Français de Marie NDiaye« aus
dem Werk von Andrew Asibong und Shirley Jordan, Marie NDiaye: L’Étrangeté à l’œuvre,
2009, S. 25–38, Lydie Moudileno, »Marie NDiaye: entre visibilité et réserve«, in: Daniel
Bengsch und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. L’œuvre de Marie NDiaye,
Amsterdam/New York: Rodopi B.V., 2013, S. 160.

351 Ursula Link-Heer, »Noms et toponymes dans l’œuvre de Marie Ndiaye«, in: Daniel
Bengsch und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. L’œuvre de Marie NDiaye,
Amsterdam/New York: Rodopi B.V., 2013, S. 233–242, S. 242.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

201

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.thewhitereview.org/feature/interview-with-marie-ndiaye
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.thewhitereview.org/feature/interview-with-marie-ndiaye


Es wundert deshalb nicht, dass Marie NDiayes Werk häufig zu den literatur‐
wissenschaftlichen Bereichen der Frankophonie gezählt wird bzw. zu den
Francopolyphonies352, die die polylinguistischen Realitäten in Ländern beto‐
nen, die der Frankophonie zugerechnet werden, u.a. einige afrikanische. Ihr
Werk wird aber auch im hybriden Bereich der French and Francophone Stu‐
dies353 (bspw. Contemporary French and Francophones Women’s Writing und
Artikel in der Zeitschrift Contemporary French and Francophone Studies) un‐
tersucht und dem Themenbereich der postkolonialen Literatur zugeordnet.354

Der Begriff ›Frankophonie‹ ist dabei nur selten im inkludierenden Sinn zu
verstehen, d.h. für alle Literatur(en), die in französischer Sprache geschrieben
sind, sondern diese Literaturkategorie beinhaltet einen Diskriminierungs-
und Ausgrenzungsmechanismus, wie in der vorliegenden Untersuchung in
Kapitel 1.2.5, »Die frankophonen Literaturen«, ausführlich dargelegt.

Marie NDiaye reagiert auf diese ihr von außen aufgebürdete Afrikanität,
die sich nur auf ihr physisches Erscheinungsbild beschränkt, in aufrichtiger
Weise, wobei ihr das nicht von allen Seiten abgenommen wird. Als im Jahr
2009 die Los Angeles Times titelte, dass ›die erste schwarze Frau‹ den renom‐
mierten Prix Goncourt erhalten habe, »Author Marie NDiaye is the first black
woman to win the Prix Goncourt«355, erklärt Marie NDiaye: »[I have] never
thought of it in those terms: ›black woman‹ and ›Goncourt‹. I find it impossi‐
ble to see things that way […] I don’t represent anything or anyone. I have met
many French people raised in Africa who are more African than I am.«356

352 Hier ist vor allem das Werk zu nennen, aus dem in der vorliegenden Untersuchung vielfach
zitiert wird und das in der Reihe Francopolyphonies erschienen ist: Daniel Bengsch und
Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. L’œuvre de Marie NDiaye, Amsterdam/New
York: Rodopi B.V., 2013.

353 Vgl. Shirley Jordan (Professorin für französische Literaturwissenschaft), deren wissen‐
schaftlicher Schwerpunkt auf »20th and 21st Century French and Francophone literature
and visual culture« liegt und dort u.a. das Werk von Marie NDiaye fokussiert. Vgl. Profil‐
seite auf der Webseite der Newcastle University: www.ncl.ac.uk/sml/our-people/profile/shi
rleyjordan.html (06.04.2023).

354 Als Beispiel dient der Text von Anna-Leena Toivanen, »Not at Home in the World: Abject
Mobilities in Marie NDiaye’s Trois femmes puissantes and No Violet Bulawayo’s We Need
New Names«, in: Postcolonial Text , 10, 1, 2015, S. 1–18.

355 Carolyn Kellogg, »Author Marie Ndiaye is the first black woman to win the Prix
Goncourt«, in: Los Angeles Times, 02.11.2009: www.latimes.com/archives/blogs/jacket
-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-go
ncourt (06.04.2023).

356 Alison Flood, »Black woman wins Prix Goncourt for the first time«, in: The Guardian,
02.11.2009: www.theguardian.com/books/2009/nov/02/black-woman-prix-goncourt
(08.04.2023).

2. Teil 

202

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.ncl.ac.uk/sml/our-people/profile/shirleyjordan.html
https://www.ncl.ac.uk/sml/our-people/profile/shirleyjordan.html
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.theguardian.com/books/2009/nov/02/black-woman-prix-goncourt
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.ncl.ac.uk/sml/our-people/profile/shirleyjordan.html
https://www.ncl.ac.uk/sml/our-people/profile/shirleyjordan.html
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.latimes.com/archives/blogs/jacket-copy/story/2009-11-02/author-marie-ndiaye-is-the-first-black-woman-to-win-the-prix-goncourt
https://www.theguardian.com/books/2009/nov/02/black-woman-prix-goncourt


Anstatt sich als Afrika-Kennerin auszugeben – was ihr allein aufgrund
ihrer äußeren Erscheinung ein Leichtes wäre –, gibt sie zu, nur wenig
über diesen Kontinent zu wissen und deshalb nicht als Repräsentantin für
Schwarzafrikanerinnen gelten zu können. Schon im Jahr 1992, als Reaktion
auf die von Jean-Marie Volet publizierte Anthologie Francophone Women Wri‐
ters from Sub-Saharan Africa357, in die er auch Marie NDiaye aufgenommen
hatte, wehrte sie sich in einem Brief an Volet gegen die Zuordnung ihrer
literarischen Texte in die Kategorie der Frankophonie und insbesondere zu
den afrikanischen Literatur(en):

Je me permets d’attirer votre attention sur un point qui me semble important :
n’ayant jamais vécu en Afrique et pratiquement pas connu mon père (je suis
métisse), je ne puis être considérée comme une romancière francophone, c’est-à-
dire une étrangère de langue française, aucune culture africaine ne m’a été trans‐
mise. Je la connais, un peu, comme peuvent la connaître des personnes intéressées
par toutes les formes de culture. Il me semblait important de le préciser, ne sachant
si vous étudiez des romancières aussi superficiellement africaines que je le suis.358

Marie NDiayes abwehrende Haltung gegenüber der Zuordnung ihrer Per‐
son und ihres Werks zu den ›Schwarzen‹, den ›Frankophonen‹ und den
›Afrikanerinnen‹ wird von Moudileno – und nicht nur von ihr – kritisch
kommentiert als »une carrière littéraire [celle de Marie NDiaye] toute entière
construite dans la mise sous rature de la race et de l’origine africaine«.359 Die
Vermischung bzw. Verwechslung der Begriffe ›schwarz‹ und ›Afrika‹ verwei‐
sen hier auf die sehr unterschiedlichen Wahrnehmungen und politischen Im‐
plikationen, die diesen Ausdrücken in den USA und in Europa zugeschrieben
werden.360 Aus der Perspektive der Afroamerikanerin Moudileno erscheint
die Kritik an NDiaye gerechtfertigt, denn Moudileno fokussiert das politische

357 Beverley Ormerod, Jean-Marie Volet, »Francophone Women-Writers from Sub-Saharan
Africa: An Annotated Bibliography«, in: ALA Bulletin, 1992, 15–22.

358 Brief von Marie NDiaye an Jean-Marie Volet am 02.01.1992: aflit.arts.uwa.edu.au/LettreN‐
diayeM.html (08.04.2023).

359 Moudileno, »Marie NDiaye: entre visibilité et réserve«, in: Bengsch und Ruhe, Une femme
puissante, 2013, S. 168.

360 In den USA, so Amaize, besteht eine »soziale Distanzierung« zwischen Afroamerikane‐
rinnen und dem afrikanischen Kontinent. Viele Afroamerikaner verstehen sich selbst
nicht mehr als afrikanischstämmig, da sie keinerlei bzw. eine durch die Geschichte des
Sklavenhandels sehr traumatisierte Beziehung zu Afrika haben. Die Afroamerikanerinnen
haben eine schwarzamerikanische Kultur geformt, die sich von ihren afrikanischen Wur‐
zeln gelöst hat. Vgl. Ohimai Amaize, »The ›Social Distance‹ between Africa and African-
Americans«, in: JSTOR Daily, 14.07.2021: daily.jstor.org/the-social-distance-between-africa-
and-african-americans/ (09.04.2023).

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

203

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thema der race (nicht zu verwechseln mit dem deutschen Wort Rasse361) und
die in den letzten Jahren stark gewordene Black Lives Matter-Bewegung, die
Gewalt gegen Schwarze und People of Color (PoC362) anprangert. In dasselbe
Raster passt auch die Kritik des englischen Wissenschaftlers Asibong, der in
Marie NDiayes Werk das Thema der race vermisst und ihr unterstellt, ihre
Zugehörigkeit absichtlich zu verleugnen.363

Der Blickwinkel Moudilenos und Asibongs verfälscht jedoch die durchaus
ehrliche Selbstdefinition NDiayes, sich als eine französische Schriftstellerin zu
verstehen, die nur ›oberflächlich als afrikanisch‹ erscheint, wie sie im zuvor
schon zitierten Brief an Volet angemerkt hatte. Für NDiaye steht die ihr zuge‐
schriebene Afrikanität im Vordergrund und damit die kulturelle Verankerung
in einer afrikanischen Gesellschaft wie beispielsweise dem Senegal – und
nicht die Tatsache, dass sie durch ihre genetische Disposition, d.h. ihre Haut‐
farbe, auch den PoC zugerechnet werden kann. Moudilenos Kommentar zum
Titelbild des Magazine Littéraire im September 2010 richtet streng über Marie
NDiaye, wenn sie schreibt: »Le plus frappant est le fait que sa photographie
[celle de Marie NDiaye] apparaisse en couverture, à part égale avec les visages
de Madame de Lafayette et de Françoise Sagan«364, und dann behauptet, dass
Marie NDiaye sicher nie akzeptiert hätte, auf einem Titelbild einer Zeitschrift
gemeinsam mit afrikanischen Schriftstellerinnen wie Mariama Bâ zu erschei‐
nen.365

Moudileno unterstellt mit dieser Aussage Marie NDiaye eine rassistische
Motivation, sich mit weißen prominenten Schriftstellerinnen auf Augenhöhe
präsentieren zu wollen, aber nicht mit ebenfalls prominenten schwarzen Au‐
torinnen. Moudileno interpretiert die Tatsache, dass NDiaye sich mit weißen
Schriftstellerinnen umgibt, zum einen als Versuch der eigenen Aufwertung

361 Das deutsche Wort ›Rasse‹ ist problematisch und kann nicht synonym zum englischspra‐
chigen Ausdruck race verwendet werden. Ich bin mir der aktuellen Debatten um Black
Lives Matter aus dem US-amerikanischen Kontext bewusst, der auch in Europa große
Wellen geschlagen hat. In der vorliegenden Arbeit werde ich jedoch auf diesen Diskurs
nicht näher eingehen und nur am Rande zusammen mit den Themen Postkolonialismus
und Dekolonisierung streifen, die hier besprochen werden.

362 PoC: Person of Color. Vgl. »Der Begriff People of Color (im Singular Person of Color)
ist eine Selbstbezeichnung von Menschen, die Rassismus erfahren.«: diversity-arts-cul‐
ture.berlin/woerterbuch/poc-person-color (06.06.2023).

363 Vgl. Andrew Asibong, Marie NDiaye. Blankness and Recognition, Liverpool: Liverpool
University Press, 2013, S. 4.

364 Moudileno, »Marie NDiaye: entre visibilité et réserve«, in: Bengsch und Ruhe, Une femme
puissante, 2013, S. 169.

365 Vgl. ebd., S. 171.

2. Teil 

204

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und gleichzeitig als Abwendung von der eigenen race, zu der sich Marie
NDiaye in den Augen Moudilenos nicht bekennen möchte. Zudem unterstellt
sie NDiaye, so kann Moudilenos Kritik verstanden werden, dass sie eine mög‐
liche Abwertung ihrer Person und ihres Werks befürchtet, wenn sie sich mit
schwarzen Autorinnen zeigen würde. Es verwundert nicht, dass Moudileno
aus ihrer Perspektive heraus nicht verstehen kann, warum Marie NDiaye sich
trotzdem wiederholt in ihrem Werk mit Fragen der race und Afrika auseinan‐
dersetzt, denn ihre Figuren sind oft schwarz, stammen von den Antillen oder
aus Afrika.366

Es ist unzweifelhaft, dass Marie NDiaye als eine französische Schriftstelle‐
rin gelten muss ohne jedwede Einschränkung oder Spezifizierung. Und es
ist ebenso unzweifelhaft, dass sie sich immer zum Thema Afrika positionie‐
ren muss – und das nicht nur aufgrund der von außen auf sie projizierten
Afrikanität, sondern auch aus ihr selbst heraus. Ihre persönliche Auseinander‐
setzung mit Afrika und dem Senegal, dem Herkunftsland ihres Erzeugers,
der jedoch nie ein Vater für sie war, ist sicher problematisch und Anteile
ihrer ›écriture puissante‹, wie im Zitat von Link-Heer zuvor gezeigt, könnten
durchaus diesem belastenden Erbe geschuldet sein. Dieser innere Konflikt
könnte seinen Niederschlag in ihrem schriftstellerischen Werk finden, in dem
wiederkehrend die Topoi der ›umherirrenden Heldin‹367, der ›Fremdheit‹368

und der ›Schwelle‹369 thematisiert werden. Auf diese Themenbereiche wird
im Folgenden noch näher eingegangen. Zunächst wird im folgenden Unterka‐
pitel der Inhalt des Romans Trois femmes puissantes zusammengefasst, bevor
daraufhin einige kulturelle Indikatoren des Werks mit der Methode der ethno‐
critique untersucht werden.

366 Vgl. ebd.
367 Vgl. Shirley Jordan, »La puissance de Khady Demba«, in: Daniel Bengsch und Cornelia

Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. L’œuvre de Marie NDiaye, Amsterdam/New York:
Rodopi B.V., 2013, S. 263–283, S. 263.

368 Vgl. Jordan, »La puissance de Khady Demba«, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissan‐
te, 2013, S. 267.

369 Vgl. Ursula Hennigfeld, »Humain, trop humain, rien d’humain: le théâtre de Marie
NDiaye«, in: Daniel Bengsch und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. L’œuvre de
Marie NDiaye, Amsterdam/New York: Rodopi B.V., 2013, S. 177–199, S. 177.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

205

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4.1 Histoire und discours des Romans Trois femmes puissantes (2009)

Marie NDiayes Roman Trois femmes puissantes ist für die vorliegende Arbeit
von besonderer Bedeutung, da hier drei Frauen bemüht sind, ihre dignité
zu bewahren, wie der Klappentext zusammenfasst: »Elles s’appellent Norah,
Fanta, Khady Demba. Chacune se bat pour préserver sa dignité contre les
humiliations que la vie lui inflige avec une obstination méthodique et incom‐
préhensible«370. Im Vordergrund des Romans steht somit dignité, wobei der
Begriff in NDiayes Werk keine Konnotationen von jom beinhaltet bzw. nur
indirekt darauf anspielt, wie ich im Folgenden zeigen werde.

Der Roman Trois femmes puissantes besteht aus drei voneinander unab‐
hängigen Erzählungen, die nur minimal miteinander verbundenen sind. Ge‐
meinsam ist allen drei Erzählungen, dass sie einen Bezug zum Senegal aufwei‐
sen, wobei hervorzuheben ist, dass an keiner Stelle das Land Senegal genannt
wird, die Wörter Afrique und die Hauptstadt Senegals, Dakar, jeweils nur drei
Mal vorkommen. Dies ist insofern von Relevanz, als die Sekundärliteratur
stets hervorhebt, dass Marie NDiaye mit diesem Roman eine Rückkehr zu
ihren afrikanischen Wurzeln wagt. Marie NDiaye selbst antwortet im Inter‐
view auf die Frage von Crom, ob Afrika der eigentliche Auslöser für den
Roman sei: »Pas du tout. Comme la présence des oiseaux partout dans le
livre, la présence de l’Afrique était pour moi juste un motif musical qui lierait
les trois parties.«371

Diese Aussage NDiayes ist ein starkes Indiz dafür, dass der Roman Trois
femmes puissantes auf europäisch-französische kulturelle Konventionen ver‐
weist und nicht auf afrikanisch-senegalesische. Es werden dementsprechend
auch an keiner Textstelle afrikanische Sprachen wie beispielsweise Wolof ex‐
plizit genannt, sondern nur an wenigen Stellen erläutert, dass die Sprache
Französisch für manche der Romanfiguren eine Fremdsprache ist, wie hier
für die Figur Khady Demba: »[…] sachant bien qu’il s’agissait d’une langue, le
français, qu’elle était en mesure de parler un peu et d’entendre mais incapable
de la reconnaître dans ce débit pressé, coléreux […]«.372

Alle drei Teile des Romans Trois femmes puissantes werden von einer
extradiegetisch-heterodiegetischen Erzählstimme dargestellt, die jeweils aus
der Perspektive einer internen Fokalisierung erzählt. Diese Restriktion des

370 Marie NDiaye, Trois femmes puissantes, Paris: Gallimard, 2009.
371 Crom, »Marie NDiaye«, in: Télérama, 21.08.2009.
372 Marie NDiaye, Trois femmes puissantes, Paris: Gallimard, 2009, S. 268. Nachfolgende Zitate

aus dem Roman Trois femmes puissantes werden im Fließtext eingefügt mit dem Kürzel
TFP und der Seitenzahl.

2. Teil 

206

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blickfelds ist stets auf die Hauptfigur der jeweiligen Erzählung ausgerichtet
und eröffnet einen tiefen Einblick in deren innere, subjektive Wahrnehmungs‐
welt, die wiederum ihr äußeres Weltbild prägt bzw. dieses formt. Die anderen
Romanfiguren werden dementsprechend ausschließlich durch diese subjekti‐
ve Wahrnehmungsbrille der Protagonistin bzw. des Protagonisten beschrie‐
ben, wodurch die Erzählstimme sich maximal von der Diegese, der erzählten
Welt, distanziert. Die Gedankenwelt der jeweiligen Hauptfigur oszilliert zwi‐
schen unmittelbar Erlebtem (der primären Erzählung), Erinnerungen und
fantastischen Vorstellungen (den sekundären Erzählungen), die als Digressio‐
nen in den Text eingewebt sind. Diese unterschiedlichen Wahrnehmungen
drängen sich der jeweiligen Hauptfigur auf und verweben, überkreuzen und
durchmischen sich miteinander, sodass es für die Leserschaft zeitweise zur
Herausforderung wird, sich in der erzählten Zeit zu orientieren.

Den Bewusstseinsstrom, in dem Vergangenheit, Illusion und Gegenwart
stellenweise nicht voneinander zu trennen sind, beschreibt Jordan als cha‐
rakteristisch für NDiayes Werk: »L’univers ndiayïen se caractérise depuis
le début par une cohabitation du réalisme et du fantastique […]«.373 Phasen‐
weise überlagern die Erinnerungen und phantasmatische Gedankenwelt die
primäre Erzählung dergestalt, dass sogar die Hauptfigur den Kontakt zu ihr
verliert. Es entgleitet ihr die Kontrolle über ihre Körperfunktionen und sie
uriniert bei Tisch (vgl. TFP, 86 [Norah]), sie kann dem Dialog mit anderen
Figuren nicht mehr folgen (vgl. TFP, 160 [Rudy]) und sie fühlt sich isoliert
innerhalb von Menschengruppen (vgl. TFP, 278 [Khady]). Diese Darstellung
der psychischen und intimen Erlebenswelt, dieser Bewusstseinsstrom einer
Figur, wird in jeder der drei Erzählungen durch einen wenige Zeilen langen
Kontrapunkt abgeschlossen, bei dem die interne Fokalisierung auf eine ande‐
re Figur gelegt und aus deren Perspektive ein Kommentar zum Erzählten
abgegeben wird.

Marie NDiayes Roman Trois femmes puissantes beinhaltet keinen realhisto‐
rischen Bezug, in dessen Zeitrahmen sich die drei Erzählungen abspielen,
und nur die zweite Erzählung wird durch einen zeitlich definierten Rahmen
begrenzt, nämlich dem Arbeitstag im Leben der Figur Rudy Descas. Die erste
und die dritte Erzählung haben weder einen bestimmten Anfangszeitpunkt
noch eine klar definierte Dauer und auch keinen zeitlich determinierten
Endpunkt. Neben den undefinierten Zeitrahmen bleiben auch die Orte der

373 Jordan, »La puissance de Khady Demba«, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissante,
2013, S. 273.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

207

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Romanhandlung vage bis verschleiert, und, wie bereits angemerkt, wird der
Senegal an keiner Stelle genannt.

In der ersten Erzählung des Romans Trois femmes puissantes reist die
Protagonistin Norah, eine der drei ›starken Frauen‹, zu ihrem Vater, der sie
zuvor eindringlich um ihren Besuch gebeten bzw. diesen von ihr eingefordert
hatte (vgl. TFP, 12). Wie sie vor Ort überraschenderweise erfährt, soll sie als
Rechstanwältin die Verteidigung ihres inhaftierten Bruders Sony übernehmen
(vgl. TFP, 44 und 75). Über eine lange Strecke hinweg bleibt der Leserschaft
der Ort der Handlung vorenthalten und eine realgeografische Verortung wird
nur durch die Namen des Gefängnisses »Reubeuss« (TFP, 44), der Stadtvier‐
tel »Point E« (TFP, 73), »Grand-Yoff« (TFP, 77) und des Orts »Dara Salam«
(TFP, 57) ermöglicht. Reubeuss, Point E und Grand-Yoff befinden sich in
Dakar, Dara Salam ist ein kleiner Ort im Norden des Landes am Ufer des
Senegalflusses. Dort befindet sich laut der ersten Erzählung ein Feriendorf,
durch das ihr Vater einst zu großem Reichtum gelangte, von dem bei Norahs
Besuch jedoch nichts mehr übrig ist (vgl. TFP, 75).

Obwohl der Vater immer noch furchteinflößend und verstörend auf Norah
wirkt, denn er erscheint ihr nach wie vor zugleich mächtig, undurchsichtig
und schweigsam, erkennt sie dennoch seinen langsamen Verfall (vgl. TFP,
30). Die sich ständig wiederholende Metapher des Flamboyant-Baums, dessen
verwelkte Blüten am Körper des Vaters haften (vgl. TFP, 37) und in dessen
Geäst der Vater nachts zu schlafen scheint (vgl. TFP, 24), verstärken seine
mystische Aura. Norahs Furcht vor dem Vater beruht auf der Tatsache, dass
er ihre Mutter, ihre Schwester und sie in Frankreich verlassen hatte und ihren
jüngeren Bruder Sony (in den Senegal) entführte, als dieser fünf Jahre alt
war (vgl. TFP, 46). Der Vater hatte die Familie entzweit und trotz seines
Reichtums die Mutter nie finanziell unterstützt. Norahs Mutter prostituierte
sich sogar zeitweise, um ihre Töchter und sich über Wasser zu halten. Auch
verbot der Vater seinem Sohn jeglichen Kontakt zu seiner Mutter (vgl. TFP,
48–51).

Als Norah ihren Bruder Sony im Gefängnis besucht, erfährt sie von ihm,
dass er mit der neuen Ehefrau seines Vaters, die genauso alt war wie Sony,
ein Liebesverhältnis unterhalten hatte, aus dem Zwillingstöchter entstanden
sind. Seine Stiefmutter wurde umgebracht und Sony hat die Schuld auf sich
genommen, obwohl in Wahrheit der Vater die junge Frau aus Eifersucht
ermordet hat (vgl. TFP, 82f.). Norah schafft es im Verlauf der Erzählung, ihre
Ängste gegenüber ihrem Vater zu überwinden und nicht nur energisch Sonys
Verteidigung im Strafprozess zu planen (und damit den Vater als Mörder
zu entlarven), sondern auch Vertrauen in ihren aktuellen Lebenspartner zu

2. Teil 

208

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


finden und die mütterliche Zuneigung zu ihrer Tochter neu zu definieren
(vgl. TFP, 93). Die krisenhafte Episode bei ihrem Vater wird zu einer Chance,
ihre traumatische Kindheit, die geprägt war durch das Fehlen ihres Vaters, zu
klären und hinter sich zu lassen.

Ebenfalls von einer Krisenerfahrung handelt die zweite Erzählung, in der
Rudy Descas, auf dem hier die interne Fokalisierung liegt, sich morgens auf
den Weg zur Arbeit macht und im Verlauf von diversen Autofahrten und
an verschiedenen Orten – wie dem schattenlosen heißen Parkplatz vor der
Firma, der Telefonzelle neben dem Parkplatz, in den Büroräumen, bei einer
Kundin, im Haus eines Künstlers, vor der Schule seines Sohnes und schließ‐
lich im Haus seiner Mutter – über seine Beziehung zu seiner Ehefrau Fanta
nachdenkt. Sie waren am Morgen im Streit auseinandergegangen, bei dem
Rudy seiner Frau Fanta wütend an den Kopf geworfen hatte, dass sie dorthin
zurückkehren solle, wo sie hergekommen sei (aus dem Senegal) (vgl. TFP,
106). Sein Nachdenken ist von Selbstvorwürfen geprägt und von der Angst,
Fanta könne ihn verlassen (vgl. TFP, 110). Die unterschiedlichen kürzeren
Autofahrten und Ortswechsel in der ihn extern umgebenden Welt spiegeln
seine internen Reflexionen und Erinnerungsräume wider, die geprägt sind
von seiner inneren Zerrissenheit. Diese Zerrissenheit ist begründet durch die
Schuldgefühle, die Rudy gegenüber seiner Ehefrau empfindet. Er hatte sie in
Dakar geheiratet und, zusammen mit dem gemeinsamen Sohn Djibril, nach
Frankreich mitgebracht, nachdem er von der Schule in Dakar suspendiert
worden war, an der das Ehepaar gemeinsam gearbeitet hatte (vgl. TFP, 218).

Die glücklichen Lebensumstände der Familie in Dakar waren jäh zerstört
worden in dem Moment, als sich einer seiner Schüler an den 25 Jahre zuvor
verübten Mord von Rudys Vater an dessen Geschäftspartner erinnert, Rudy
darauf anspricht und dieser handgreiflich wird, was die Suspendierung mit
sich führt (vgl. TFP, 217). Das Verbrechen des Vaters an Salif, mit dem
zusammen er ein Feriendorf in Dara Salam geleitet hatte, führt nach seiner
strafrechtlichen Verurteilung dazu, dass sich Rudys Vater im Gefängnis Reu‐
beuss das Leben nimmt (vgl. TFP, 241). Die vom Vater verübte Tat hat Rudy
nachhaltig traumatisiert und er erinnert sich vage daran, sogar damals beim
Mord an Salif anwesend gewesen zu sein: »Ce qu’il [Rudy] n’arrivait encore
pas à discerner, c’était s’il avait assisté à la scène entre son père et Salif ou si
maman la lui avait racontée si précisément qu’il avait cru ensuite avoir tout
vu« (TFP, 208).

Rudys Mutter, die an Engel glaubt und ihr Enkelkind Djibril ablehnt, weil
er nicht ihrer Vorstellung von blonden, blauäugigen Engeln entspricht (vgl.
TFP, 235), hat eine enorme Wirkkraft auf Rudy, von der er sich im Laufe

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

209

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Erzählung zu lösen lernt. Das fantastische Element eines Greifvogels (vgl.
TFP, 183, 219, 220, 224–227, 236), den Rudy bei seinen Fahrten und beim
Aufenthalt im Auto wahrnimmt und den er als Verkörperung seiner Ehefrau
Fanta versteht, beeinflusst seinen inneren Monolog und seine externen Hand‐
lungen. Durch den Greifvogel befreit sich Rudy von seinen Schuldgefühlen,
die er sowohl in Bezug auf das Verbrechen seines Vaters hat als auch gegen‐
über seiner Ehefrau Fanta, denn er leidet unter der Vorstellung, dass er in
ihr falsche Hoffnungen in Bezug auf Frankreich geweckt hatte, sie um ihre
berufliche Karriere gebracht und in einem nichtssagenden Ort und Haus im
ländlichen Frankreich festhält ohne Aussicht auf sozialen Aufstieg (vgl. TFP,
105). Der Greifvogel (die Verkörperung seiner Ehefrau Fanta, der zweiten
›starken Frau‹ des Romans) bringt Rudy außerdem dazu, sich vom toxischen
Einfluss seiner Mutter zu befreien und die Liebe zu seinem Sohn zu entde‐
cken. Der erzählte Zeitrahmen endet in den Abendstunden, als Rudy und sein
Sohn gemeinsam im Auto nach Hause fahren mit dem Ziel der glücklichen
Zusammenführung ihrer Kleinfamilie (vgl. TFP, 244).

Die letzte Erzählung des Romans beinhaltet den tragischen Werdegang der
dritten ›starken Frau‹, Khady Demba. Sie wird von ihrer Schwiegerfamilie
verstoßen, nachdem ihr Ehemann gestorben ist und sie keine Kinder von ihm
auf die Welt gebracht hat (vgl. TFP, 247). Im Auftrag der Schwiegermutter
wird Khady von einem Schleuser auf die Reise nach Europa gebracht, um
dort zu ihrer Kusine Fanta nach Frankreich zu gehen, Arbeit zu suchen
und Geld an die Schwiegerfamilie zu schicken (vgl. TFP, 259). Die interne
Fokalisierung auf Khady zeigt, dass sie die Gesamtzusammenhänge nicht
nachvollziehen kann und sie keine Vorstellung davon hat, wohin ihre mühe‐
volle Reise sie bringen könnte (vgl. TFP, 267). Ganz klar bewusst war ihr stets
nur gewesen, dass nach dem Tod ihres Ehemanns die Schwiegerfamilie sie
nicht bei sich behalten würde, denn als kinderlose Witwe besitzt sie keinen
Wert und keine Stimme. Das Einzige, was ihr bleibt, ist ihr Name: Khady
Demba, den sie unablässig wiederholt, um daraus Mut zu schöpfen (vgl. TFP,
309).

Khadys ›Abstieg in die Hölle beim Kampf ums Überleben‹374 beginnt mit
der Busfahrt zu den Ufern des Atlantiks, wo sie sich gemeinsam mit einer
Menschengruppe nach einer mehrtägigen Wartezeit in ein Boot einschiffen
soll, im letzten Moment jedoch flieht und sich dabei an der Wade verletzt (vgl.
TFP, 281ff.). Wie Strandgut wird sie vom Müllsammler Lamine aufgegabelt

374 Vgl. Marion Geiger, »Trois femmes puissantes by Marie Ndiaye«, in: The French Review,
84, 2, 2010, S. 425f., S. 426: www.jstor.org/stable/25758459 (24.03.2023).

2. Teil 

210

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.jstor.org/stable/25758459
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.jstor.org/stable/25758459


(vgl. TFP, 285) und gemeinsam mit ihm macht sie sich auf die Reise durch die
Wüste, um im Nirgendwo zu landen (vgl. TFP, 294ff.). Dort muss sie sich pro‐
stituieren, um zu überleben (vgl. TFP, 303). Lamine raubt eines Tages Khadys
hart erarbeitetes Geld und erreicht tatsächlich Europa (vgl. TFP, 307). Khady
bleibt mit ihrer nicht heilenden Wunde am Bein und ihrem geschändeten
Körper zurück und fügt sich erneut in ihr Schicksal als Prostituierte (vgl. TFP,
309).

Als sie abermals eine gewisse Summe Geld angespart hat, macht auch sie
sich – trotz Krankheit und Schwäche – auf den Weg, um Europa zu erreichen,
das ihr jedoch durch den Grenzzaun Melillas, der Exklave Spaniens, für
immer verwehrt bleibt, denn sie stürzt bei einem Pushback der spanischen
Grenzpolizei vom Zaun und stirbt (vgl. TFP, 315f.). Das fantastische Element
in dieser Erzählung ist auch hier ein Vogel, den Khady Demba bei ihrem
Todessturz sieht und in den sie sich verwandelt, um in den Himmel aufzu‐
steigen (vgl. TFP, 316). Der Kontrapunkt richtet die interne Fokalisierung
auf Lamine, der inzwischen in Europa arbeitet und bei jeder Gehaltszahlung
schuldbewusst an Khady denkt, die er mit dem Vogel vergleicht, den er am
Himmel fliegen sieht (vgl. TFP, 317).

Vögel und Bäume beinhalten im Roman Trois femmes puissantes besondere
Bedeutungsebenen und das gilt ebenfalls für Namen (von Personen und Or‐
ten) und abstrakte Begriffe wie dignité, Schuld und Schweigen. Diese Begriffe
werde ich im Folgenden als kulturelle Indikatoren (embrayeurs culturels) de‐
finieren, um zu verdeutlichen, inwieweit die europäisch-französischen und/
oder afrikanisch-senegalesischen Symbolsysteme eine konstitutive Funktion
für den literarischen Text von Marie NDiaye innehaben. Die kulturellen
Indikatoren haben einerseits innerhalb des literarischen Texts besondere
Verweisfunktionen – beispielsweise durch ihre metaphorische Funktion –,
deuten aber zugleich auf den außertextuellen Bereich mit seinen kulturellen
Symbolsystemen. Diese außertextuellen Informationen werden sodann wiede‐
rum auf den literarischen Text bezogen und eröffnen neue Perspektiven und
Interpretationsmöglichkeiten.375

375 »Einerseits liefern Symbolsysteme eine Weltinterpretation, andererseits sind sie der Hinter‐
grund für Motivation und Evaluation des Akteurs.« Karsten Kumoll, »From the Native’s
Point of View«? Kulturelle Globalisierung nach Clifford Geertz und Pierre Bourdieu, Biele‐
feld: transcript Verlag, 2005, S. 26.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

211

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


2.4.2 Bäume und Vögel als embrayeurs culturels

Gleich zu Beginn der ersten Erzählung des Romans Trois femmes puissan‐
tes kommt der Flamboyant-Baum zur Sprache, von dem – so scheint es
der Hauptfigur Norah – der Vater heruntergehüpft ist, um direkt auf der
Türschwelle seines Hauses zu landen, wo er seine Tochter Norah empfängt
(vgl. TFP, 11). Wie Schaffhauser feststellt, repräsentiert der weiträumige Flam‐
boyant die imposante Figur des Vaters, der den gesamten Raum einnimmt
und sogar mit dem Flamboyant zu verschmelzen scheint: »[...] il semble
littéralement fusionner avec cet arbre, puisqu’il paraît absorber la senteur des
fleurs épuisées et pourrissantes, qui devient sa propre odeur«.376 Wie zuvor
bereits erwähnt, ist stets die interne Fokalisierung zu berücksichtigen und
diese scheinbare Verschmelzung des Vaters mit dem Flamboyant ist weniger
als objektive Metapher denn als Norahs subjektiver Eindruck zu verstehen.
Asibong geht näher auf das Unbehagen Norahs ein, das mit dem ›Vater im
Baum‹ assoziiert ist und, so seine Interpretation, ihre ›gestörte Vater-Kind-Be‐
ziehung‹ repräsentiert, die er als zugleich schambehaftet und unaussprechlich
bezeichnet.377

Immoune interpretiert den Flamboyant-Baum in Marie NDiayes erster
Erzählung als Metapher für die Abstammungslinie und versteht ihn als den
(afrikanischen) Clan, dem ihr Vater – und somit auch sie – angehört: »[...]
elle [Norah] compose avec un père, mi-homme mi-oiseau, perché en haut
d’un flamboyant, qu’elle doit considérer comme le symbole du clan par qui se
transmet l’amour fraternel et filial«.378 In Immounes Lesart des Romans wird

376 Agnes Schaffhauser, »Le ›père toxique‹ et la ›fille remède‹ dans le premier récit de Trois
femmes puissantes de Marie NDiaye«, in: The French Review, 90, 4, 2017, S. 90.

377 Asibong geht dabei so weit, eine Verbindung vom Flamboyant, den er in seinem Text nur
als »Baum« bezeichnet, zur griechischen Mythologie und dem Myrrhe-Baum herzustellen,
in den sich Myrrha nach dem Inzest mit ihrem Vater verwandelt. Meiner Ansicht nach gibt
es aber keine Hinweise im Roman Trois femmes puissantes, die eine inzestuöse Beziehung
zwischen Norah und ihrem Vater belegen. Vgl. Asibong, Marie NDiaye. Blankness and
Recognition, 2013, S. 105f.

378 Youcef Immoune, »Mobilité et éthique de la dignité dans Trois femmes puissantes de Marie
Ndiaye«, in: Multilinguales, 14, 2020, S. 8: journals.openedition.org/multilinguales/5915
(28.03.2023). Immoune unterstreicht in seiner Textanalyse und -interpretation die vom
Vater repräsentierte afrikanische patriarchale Sozialordnung und die damit einhergehen‐
de Misogynie, die ihn dazu gezwungen habe, seine französische Frau und seine »fast
weißen« Töchter zu verlassen. Vater und Tochter stünden in Opposition zueinander, so
Immoune, und repräsentierten das Spannungsverhältnis zwischen Europa und Afrika.
Trotz einiger sehr eingängigen Gedankengänge folgt Immounes Interpretation des Romans
einem theoretischen Ansatz, laut dem Europa die Rationalität (vgl. »culte de la rationalité

2. Teil 

212

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht darauf eingegangen, dass alle Ereignisse durch die subjektive Wahrneh‐
mung, d.h. durch die interne Fokalisierung der Hauptfigur gefiltert werden
und von der Erzählstimme nur sehr selten objektive Beschreibungen und
Erklärungen gegeben werden.

Die Leserschaft wird somit direkt mit den Wahrnehmungen der Hauptfi‐
guren konfrontiert und es bleibt im Roman völlig offen und rätselhaft, ob
der Vater tatsächlich ›halb Mann halb Vogel‹ ist und im Flamboyant schläft
oder ob das Norahs Fantasiewelt entspringt. Da die Gedankenwelt Norahs
an keiner Stelle dieser ersten Erzählung den afrikanischen Clan thematisiert,
bleibt Immounes Interpretation ohne entsprechende Textbelege. Dahingegen
stellt Ippolito richtigerweise fest, dass die blühenden Bäume in NDiayes Text
metaphorische Bedeutungen beinhalten: »un flamboyant aux fleurs pourries
[...] une glycine détruite, castrée [...] si belle qu’elle rappelle à Rudy quelque
chose de sa félicité, ›les fleurs du frangipanier de Dara Salam‹«.379

Dem Flamboyant kommt somit eine besondere Funktion im Roman zu,
weshalb er im Folgenden als kultureller Indikator (embrayeur culturel) ge‐
deutet wird und seine außertextuellen Bedeutungsebenen in Bezug zum
literarischen Text gesetzt werden. Diese Bedeutungsebenen umfassen seine
botanischen und geobotanischen Besonderheiten, die sprachlich-semantische
Dimension und die kulturelle Symbolik, die wiederum in Bezug gesetzt wer‐
den zu Europa/Frankreich und Afrika/Senegal. Anhand dieser Vorgehenswei‐
se wird deutlich, auf welches kulturelle Symbolsystem der Flamboyant im Text
von Marie NDiaye verweist.

Der Flamboyant ist ein blütentragender Baum, der ursprünglich aus Mada‐
gaskar stammt und in den Tropen kultiviert wird.380 In Europa kann der
Baum nur in den Sommermonaten im Freien gehalten werden und gilt dort
als exotisch. Im Senegal gehört der Flamboyant nicht zu den heimischen

[occidentale]«, S. 7) und Afrika die Seele (vgl. »empire de l’âme, chez les Africains«, S. 8)
repräsentiere. Diesen philosophischen Ansatz – der sich ebenfalls in den senghorschen
Schriften findet – kann ich im Roman Trois femmes puissantes nicht nachvollziehen.

379 Die Seitenzahlen wurden aus der hier verwendeten Ausgabe des Romans Trois femmes
puissantes hinzugefügt. Christophe Ippolito, »Trois contes, Trois femmes puissantes : le
puzzle et l’oiseau migrateur«, in: Daniel Bengsch und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme
puissante. L’œuvre de Marie NDiaye, Amsterdam/New York: Rodopi B.V., 2013, S. 305–318,
S. 310.

380 Vgl. »Delonix regia« [lat. für frz. flamboyant bzw. dt. Flammenbaum], in: Flora of China:
www.efloras.org/florataxon.aspx?flora_id=2&taxon_id=200012087 (13.04.2023).

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

213

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.efloras.org/florataxon.aspx?flora_id=2&taxon_id=200012087
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.efloras.org/florataxon.aspx?flora_id=2&taxon_id=200012087


Baumarten – wie beispielsweise der Baobab381 –, er ist weder als Palaverbaum
noch in anderer kultureller Funktion bekannt, aber er wird vielerorts als
Schattenspender kultiviert, dessen Früchte nicht essbar sind. Sein Holz kann
weiterverarbeitet werden, andere Verwendungsmöglichkeiten sind nicht be‐
kannt. Aus (geo‑)botanischer Perspektive scheint der Flamboyant somit für
den Roman Trois femmes puissantes ausschließlich als dekoratives Element zu
dienen, mit dem auf einen Ort der Handlung verwiesen wird, der außerhalb
von Europa in einer tropischen Region liegt, aber mit dem kein Bezug zum
senegalesischen kulturellen Symbolsystem hergestellt wird, wie das beispiels‐
weise bei der Verwendung des Baobabs der Fall gewesen wäre.382

Aus lexikalischer Perspektive ist flamboyant sowohl ein Substantiv – die
französische Übersetzung des botanischen Namens delonix regia (dt. Flam‐
menbaum) – als auch das Gerundium des französischen Verbs flamboyer.
Das Verb besitzt ambivalente Konnotationen: »flamboyer: 1. Jeter une flamme
brillante et intermittente: Un feu flamboyait dans la cheminée« und »2. Briller
d’un grand éclat: Des yeux qui flamboient de colère«.383 Es wird deutlich, dass
der Begriff flamboyant aus semantischer Sicht ein Spannungsfeld eröffnet, das
dem Symbol Feuer bzw. Flamme inhärent ist: »Symbol der göttlichen Macht
(Fluch und Segen), der Rebellion (Ungehorsam und Leid), der Reinheit und
Läuterung, der Zerstörung, der Vernunft und Kreativität, des Lebens und der
Leidenschaften«.384

Der polyseme Begriff erlaubt somit mehrere Interpretationsmöglichkeiten,
nämlich die Bewunderung für den Vater und die Sehnsucht nach Geborgen‐
heit (im Schein des wärmenden Feuers und im Schutz der ausladenden Kro‐
ne), zugleich aber auch die Furcht vor seiner Magie (als Vogel im Flamboyant)
und die Angst vor seiner zerstörerischen Macht (die die Familie entzweit hat),
aber auch das Vertrauen in den Lauf der Natur, wo Feuer stets die Chance

381 In von Maydells Werk, Arbres et arbustes du Sahel, wird der Flamboyant (lat. delonix regia)
nicht aufgeführt, aber der Boabab (lat. adansonia digitata). Vgl. von Maydell, Arbres et
arbustes du Sahel, 1992, S. 134–138.

382 Das kulturelle Symbolsystem, auf den der Baobab verweist, wird in der vorliegenden Un‐
tersuchung in Kapitel 2.3.3, »Der Baobab als embrayeur culturel«, ausführlich dargestellt.

383 Vgl. Lemma ›flamboyer‹, in: Dictionnaire Larousse: www.larousse.fr/dictionnaires/francais
/flamboyer/33995 (06.06.2023).

384 Vgl. »Lemma: ›Feuer/Flamme‹«, in: Günter Butzer und Joachim Jacob (Hrsg.), Metzler Le‐
xikon literarischer Symbole, Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler, 2012, S. 119ff. Das Metzler Lexi‐
kon literarischer Symbole beinhaltet eine »Auswahl der wichtigsten und d.h. verbreitetsten
Symbole der deutschen und europäischen Literaturgeschichte [...]«. Vgl. Butzer und Jacob,
Metzler Lexikon literarischer Symbole, 2012, S. V.

2. Teil 

214

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/flamboyer/33995
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/flamboyer/33995
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/flamboyer/33995
https://www.larousse.fr/dictionnaires/francais/flamboyer/33995


auf Neubeginn und zugleich den Tod bedeutet, was mit den verwelkenden
Flamboyant-Blüten, die am Körper des Vaters haften, versinnbildlicht wird.

Der Flamboyant im Roman Trois femmes puissantes verweist demnach
nicht auf das senegalesische Symbolsystem, sondern ausschließlich auf die
semantischen Konnotationen des Begriffs flamboyant und seiner Verbform
flamboyer und damit auf das europäische Symbolsytem. Durch seine vielfäl‐
tigen und teilweise paradoxen Konnotationen wird der Flamboyant-Baum
zur Metapher für den Vater, der aufgrund der widersprüchlichen Signale, die
er aussendet, eine äußerst verstörende Wirkung auf die Protagonistin Norah
ausübt. Die Widersprüche lassen sich nicht auflösen und der Vater bleibt eine
paradoxe Gestalt, die vorrangig furchteinflößend und destabilisierend auf die
Hauptfigur wirkt.

Eine Verweisfunktion sowohl auf das europäische als auch auf das senega‐
lesische Symbolsystem besitzen die Vögel, die in allen drei Erzählungen des
Romans vorkommen und laut Zimmermann eine Konstante in NDiayes Werk
darstellen: »[le] motif des oiseaux qui traverse tout le roman et renvoie à
une constante de l’œuvre de Marie NDiaye«.385 In der ersten Erzählung wird
nicht klar, in welche Vogelart sich – in Norahs Wahrnehmung – der Vater
verwandelt, um auf einem Ast des Flamboyants zu übernachten. Schaffhauser
sieht in dieser Erzählung die Metamorphose des Vaters in einen krächzenden
Raben, den nichts Menschliches mehr erreichen kann und der zu einem Gott
wird: »Il se trouve donc au-dessus du monde humain, inatteignable comme
Dieu le père, comme un Dieu vengeur«.386

In dieser ersten Erzählung ist aber keine Rede von einem Rabenvogel,
und anhand eines Zitates kann belegt werden, dass die Protagonistin weniger
einen ängstlichen und ehrfürchtigen als vielmehr einen mitleidigen Blick auf
den alternden Vater wirft, der – einst sehr auf sein Äußeres bedacht, »qui
avait pris si grand soin de la pureté de son apparence« (TFP, 20) – nunmehr
ein dicker alter Vogel mit ungeschicktem Flug geworden war: »Pauvre de
lui, qui aurait pensé qu’il deviendrait un vieil oiseau épais, à la volée malha‐
bile et aux fortes émanations?« (TFP, 20). Diese Vogelmetapher der ersten
Erzählung bleibt insgesamt vage und dient intratextuell als Stilfigur ohne
Verweisfunktion auf extratextuelle Symbolsysteme. Sie kann deshalb nicht als
embrayeur culturel gedeutet werden.

385 Margarete Zimmermann, »Le jeu des intertextualités dans Trois femmes puissantes«, in:
Daniel Bengsch und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. L’œuvre de Marie NDi‐
aye, Amsterdam/New York: Rodopi B.V., 2013, S. 285–304, S. 291.

386 Vgl. Schaffhauser, »Le ›père toxique‹ et la ›fille remède‹«, in: The French Review, 2017, S. 91.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

215

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In der zweiten Erzählung taucht im Umfeld der Hauptfigur Rudy, durch
dessen interne Fokalisierung die Geschehnisse gefiltert werden, ein Bussard
auf, der im Auftrag seiner Ehefrau Fanta handelt: »Et ne pouvait-elle [Fanta]
de la position suprême où elle se tenait et capable de lancer vers lui les
attaques d’un oiseau acquis à sa cause, ne pouvait-elle le comprendre?« (TFP,
220). Dieser Vogel wird in der Sekundärliteratur wenig thematisiert, und nur
Asibong stellt dazu fest, dass es sich um einen »meaningful buzzard-angel«
handelt, der Rudy hilft, sich aus dem gruseligen, ironischerweise mit Engeln
geschmückten Raum der Mutter zu befreien und eine neue Art von Familie,
nämlich eine franko-senegalesische, zu begründen.387 Der Bussard wird zwar
nicht im Metzlers Lexikon literarischer Symbole aufgeführt, wohl aber der Fal‐
ke, der zur gemeinsamen Ordnung der Greifvögel gehört, weshalb an dieser
Stelle einige Merkmale dieses Symbols genannt werden: »Symbol des Mutes
und der Kraft, des Stolzes und des Freiheitsdrangs«.388

In der Erzählung wird der Bussard in Bezug zu Afrika gesetzt, denn er ist
das Alter Ego von Rudys senegalesischer Ehefrau Fanta; zumindest in seiner
Wahrnehmung. Im Senegal heimisch ist der buse à queue rousse (auch buse
d’Afrique, lat. buteo auguralis389), der dem europäischen Mäusebussard ähnelt
und wie in NDiayes Erzählung einen hellen Bauch und braun gefiederte
Flügel hat: »[Rudy] remarqua le ventre clair, les vastes ailes brunes d’une
buse volant bas, face à lui« (TFP, 183). Die Symbolkraft des Greifvogels ist im
Senegal ähnlich wie in der europäisch geprägten Literaturtradition.

Würde es sich um einen Adler handeln, dann wäre die Verbindung zum
senegalesischen Symbolsystem eindeutiger, denn, so Sow im Gespräch, der
Adler (Wolof: jaxaay j-) symbolisiert im Senegal nicht nur Freiheit und
Glück, sondern repräsentiert zudem die senegalesische Frau. In der senegale‐
sischen Tradition wird der Adler mit dem weiblichen Vornamen Coumba ver‐
sehen: Coumba jaxaay.390 Die extratextuelle Verweisfunktion des Greifvogels

387 Vgl. Asibong, Marie NDiaye. Blankness and Recognition, 2013, S. 108.
388 »Lemma: ›Falke‹«, in: Butzer und Jacob, Metzler Lexikon literarischer Symbole, Stuttgart,

2012, S. 113.
389 Vgl. William Serle und Gérard J. Morel, Les oiseaux de l’Ouest africain, Lausanne: Delach‐

aux et Niestlé, 1993, S. 43.
390 Pape Samba Sow, Künstlername Zoumba, wurde im Jahr 2022 von der UNESCO als

bester internationaler Geschichtenerzähler ausgezeichnet. Vgl. Babacar Sy Seye, »Pape
Samba Sow ›Zoumba‹ (écrivain, musicien, humoriste ...). ›Mon art est total‹«, in: Enquête,
Nr. 3504, 25. und 26.03.2023. Zoumba hat mir in Bezug auf die Symbolkraft von diversen
Elementen in senegalesischen Märchen und Erzählungen persönlich Auskunft gegeben.
Manche liegen als Sprachaufnahmen im Belegarchiv für die vorliegende Dissertation vor
und können auf Anfrage eingesehen werden.

2. Teil 

216

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in der zweiten Erzählung des Romans Trois femmes puissantes kann daher
sowohl auf das europäische als auch auf das senegalesische Symbolsystem
hindeuten, wobei der Bezug auf die europäische Literaturtradition eindeutiger
erscheint.

Die zweite ›starke Frau‹ Fanta, die in dieser Erzählung zwar nie zu Wort
kommt, erhält durch ihr Alter Ego die Charaktereigenschaften einer mutigen,
starken, stolzen und freiheitsliebenden Frau, die für ihre Familie kämpft und
sich für Rudy entschieden hat und gegen dessen Vorgesetzten Manille, der ihr
möglicherweise ein besseres Leben hätte bieten können: »Rudy était sûr d’une
chose, c’est que, si Fanta avait cessé de l’attendre, lui, son mari, elle n’attendait
pas davantage ce Manille qui, pour certaines raisons que Rudy ignorait, l’avait
déçue« (TFP, 162).

In der dritten Erzählung kommen wiederholt Rabenvögel vor, die sich ins
Blickfeld der Hauptfigur Khady Demba drängen und Einfluss nehmen sowohl
auf ihre Vorahnungen hinsichtlich ihrer Zukunft als auch auf ihre Einschät‐
zung von Figuren, mit denen sie interagiert. Jordan sieht eine Verbindung
zu Hitchocks Horrorfilm The Birds (dt. Die Vögel), doch in NDiayes Roman
besteht die Angst der Beobachterin Khady Demba weniger darin, von den
Vögeln angegriffen zu werden, die für eine außer Kontrolle geratene Natur
stehen bzw. für die Konfrontation zwischen Tier und Mensch.391

Khady fürchtet vielmehr die Krähe als verkörperten Menschen und hat
Angst, sich durch Ansteckung selbst in einen Rabenvogel zu verwandeln
(vgl. TFP, 272). Sie bangt vor Menschen, die Rabenvögeln ähneln, wie dem
Schlepper, dem sie folgen muss und der stets umgeben ist von Rabenvögeln,
die metaphorisch das innere Wesen des geheimnisvollen Mannes offenbaren.
Gleichzeitig nimmt sie die Rabenvögel aber auch als die Brüder des Mannes
wahr und befürchtet, von ihm an deren fernen dunklen Wohnort verschleppt
zu werden (vgl. TFP, 271), nämlich in die Krähenhöhle: »[...] la peur d’avoir
été emmenée dans l’antre aux corbeaux« (TFP, 273).

391 Im Film The Birds (dt. Die Vögel) aus dem Jahr 1963 greifen agressive Schwärme von
Möwen, Sperlingen und Krähen die Menschen an. Die Vögel im Roman Trois femmes
puissantes stehen in keiner direkten Interaktion mit den Figuren der Erzählungen, sondern
dienen dazu, menschliche Charaktereigenschaften zu versinnbildlichen und die Verwand‐
lung von Rabenvögeln in Menschen (vgl. TFP, 270) und von Menschen in Vögel (vgl. TFP,
20) darzustellen. Die Vögel in NDiayes Werk auf Hitchcocks Horrorfilm zu beziehen, bietet
m.E. keinen nennenswerten Erkenntnisgewinn, außer den, dass die Krähen, wie Jordan
bemerkt, zugleich beunruhigend und unerklärlich wirken. Vgl. Jordan, »La puissance de
Khady Demba«, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissante, 2013, S. 273.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

217

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Mann hat die Augen (vgl. TFP, 276) und die krächzende Stimme
eines Rabenvogels (vgl. TFP, 277) und scheint für Khady eine verwandelte
Krähe zu sein, die alle Eigenschaften des literarischen Symbols beinhaltet:
»[...] berger ou geôlier, protecteur ou secret artisan de maléfices« (TFP, 269).
So ist der Rabenvogel hier, wie auch im Metzlers Lexikon: »Symbol der
Weisheit und Fürsorge, aber auch des Todes, des Bösen, der Sünde und
des Dämonischen«.392 Die Besonderheit dieser Krähe in NDiayes Roman
ist, dass sie eine schwarz-weiße Farbe hat und im Französischen corbeau-pie
(›Krähen-Elster‹, dt. Schildrabe, lat. corvus albus) genannt wird. Sie ist den
europäischen Rabenvögeln ähnlich, kommt aber in Europa nicht vor, sondern
ihr Habitat befindet sich in semiariden Gebieten, wie der Sahelzone.393

Der afrikanisch-senegalesische Schildrabe im Roman Trois femmes puis‐
santes verweist als embrayeur culturel ausschließlich auf die europäische Lite‐
raturtradition. Diese Feststellung kann damit belegt werden, dass sich die
Hauptfigur Khady Demba nicht daran erinnern kann, was dieser Rabenvogel
in der afrikanisch-senegalesischen Tradition symbolisiert: »[...] elle ne se
souvenait de rien concernant les corbeaux et c’était ce qui l’effrayait« (TFP,
271). Der Romanfigur Khady zu unterstellen, dass sie vergessen hat, welches
die symbolische Bedeutung eines weitverbreiteten und bekannten Tieres ist,
das sich in direkter Nähe zum Menschen aufhält, könnte auch bedeuten, dass
die Autorin selbst nicht weiß, was der Schildrabe in Afrika bzw. Senegal sym‐
bolisiert. Laut Sows Informationen während eines persönlichen Gesprächs
versinnbildlicht der Schildrabe im Senegal einerseits Schlauheit bzw. Geris‐
senheit und andererseits gilt er als Verkünder des Todes und Unheils durch
seine Verwandtheit mit den Aasfressern, wie beispielsweise den Geiern. Ganz
wie die Krähe bzw. der Rabenvogel im europäisch-französischen Kontext, ist
der Schildrabe im afrikanisch-senegalesischen Symbolsystem ebenfalls ambi‐
valent konnotiert.394

392 »Lemma: ›Rabe‹«, in: Butzer und Jacob, Metzler Lexikon literarischer Symbole, 2012,
S. 334.

393 Vgl. Serle und Morel, Les oiseaux de l’Ouest africain, 1993, S. 160 und S. 178.
394 Pape Samba Sow, Künstlername Zoumba, wurde im Jahr 2022 von der UNESCO als

bester internationaler Geschichtenerzähler ausgezeichnet. Vgl. Sy Seye, »Pape Samba
Sow »Zoumba«, in: Enquête, 25. und 26.03.2023. Wie an anderer Stelle schon erwähnt,
hat mir Zoumba in Bezug auf die Symbolkraft von diversen Elementen in senegalesischen
Märchen und Erzählungen persönlich Auskunft gegeben. Manche liegen als Sprachaufnah‐
men im Belegarchiv für die vorliegende Disseration vor und können auf Anfrage eingese‐
hen werden.

2. Teil 

218

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Es lässt sich damit feststellen, dass Bäume und Vögel im Roman Trois
femmes puissantes in der literaturethnologischen Perspektive der ethnocritique
als embrayeurs culturels definiert werden können, wodurch ihre außertextu‐
elle Verweisfunktion hin zu kulturellen Symbolsystemen deutlich wird. In
Marie NDiayes Roman wird zwar Afrika thematisiert – eine der Hauptfiguren
hat eine französische Mutter und einen senegalesischen Vater (Norah), eine
hat lange in Afrika gelebt und dort eine Frau geheiratet (Rudy) und eine
weitere ist Senegalesin (Khady Demba) –, doch die Symbolsysteme, auf die
durch die Bäume und Vögel als embrayeurs culturels verwiesen wird, sind
durchweg in den europäischen Kulturen verankert.

Und auch ihre exotische Konnotation als fremde Arten von Bäumen und
Vögeln, die in Europa nicht vorkommen, verweist auf das europäische Sym‐
bolsytem, denn aus diesem wird die Assoziation der Fremdheit generiert, die
diesen embrayeurs culturels inhärent ist. Ihre kulturelle Symbolkraft in der
afrikanisch-senegalesischen Gesellschaft wird nicht beleuchtet, da dieses kul‐
turelle Symbolsystem unbekannt erscheint. Diese Verweisfunktion aus dem
Text heraus auf das europäisch-französische Symbolsystem gilt im Roman
Trois femmes puissantes auch für abstrakte Konzepte wie dignité, das in enger
Verbindung zu Namen und Namenlosigkeit steht, wie ich im Folgenden zei‐
gen werde.

2.4.3 Namen und ihre Verweisfunktion auf dignité

Der Untersuchungsfokus liegt im Folgenden auf den Namen bzw. der Namen‐
losigkeit von Figuren und Orten und bietet somit eine Vergleichbarkeit mit
der literaturethnologischen Untersuchung des Romans Un chant écarlate von
Mariama Bâ aus Kapitel 2.1. Bei Bâ konnte mit dem methodischen Vorgehen
der ethnocritique gezeigt werden, dass der Name bzw. das Wolof-Wort Gorgui
einen direkten Bezug zu jom beinhaltet und dass in den meisten Fällen der im
Roman verwendete Begriff dignité eine Übersetzung dieses senegalesischen
narrativen und kulturellen Konzepts jom ist.

Bei NDiaye verweisen die konkreten Textelemente der Bäume und Vögel
im Roman Trois femmes puissantes als kulturelle Indikatoren (embrayeurs
culturels) ausschließlich auf das europäisch-französische Symbolsystem und
nicht auf das afrikanisch-senegalesische, dies gilt ebenfalls für die abstrakten
Elemente. Marie NDiaye übersetzt nicht aus einem Symbolsystem in ein
anderes, wie das u.a. Mariama Bâ tut. NDiayes Perspektive – und damit

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

219

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einhergehend die der Erzählstimme – kann als die eines ›outsiders‹ in Bezug
auf die afrikanisch-senegalesische Kultur bezeichnet werden.395

Der Roman mag zwar als ›polykulturell‹ erscheinen, wie Domokos litera‐
rische Texte bezeichnet, in denen sich Prozesse plurikultureller Durchdrin‐
gung, Interaktion und Verflechtung manifestieren396, denn eine französisch-
senegalesische und eine senegalesische Hauptfigur erzählen aus Afrika he‐
raus; Khady Demba kennt sogar ausschließlich die afrikanisch-senegalesische
Kultur und verlässt nie den afrikanischen Kontinent. Figuren wie Khady
Demba scheinen somit insider in Bezug auf die senegalesische Gesellschaft
und Kultur zu sein. Laut Domokos sind in polykulturellen Narrativen unter‐
schiedliche Erzählertypen identifizierbar: 1. outsider, 2. insider, 3. transitory
und 4. neutral,397 die mit verschiedenen Arten von Machtpraktiken verbun‐
den sind: a. hegemonic, b. emancipatory und c. balanced.398

Im Roman Trois femmes puissantes entsteht aufgrund der internen Fokali‐
sierung eine Restriktion für die Erzählstimme, womit diese weder als outsider
noch als insider, sondern als neutral identifiziert und am ehesten der Macht‐
praktik balanced zugerechnet werden kann. Die Erzählstimme gibt nur das
wieder, was das Sichtfeld der Hauptfigur preisgibt. Die Figur Khady, die als
insider der senegalesischen Kultur identifiziert werden könnte, verrät jedoch

395 Es bietet sich an, die Statuszuschreibungen outsider und insider im Rahmen der Analyse
von NDiayes Werk zu verwenden, um aufzudecken, wie fluide und oberflächlich diese
Zuschreibungen sind und wie spontan, zumeist nur anhand des äußeren Erscheinungsbil‐
des, sie vergeben werden. Dennoch spielen diese Zuschreibungen eine wichtige Rolle bei
der Kategorisierung von Menschen, bspw. derjenigen, mit der Marie NDiaye als insider
der Gruppe der PoC oder der Afrikanerinnen definiert wird. Die Statuszuschreibung
outsider und sein Gegenstück insider stammen aus der ethnologischen qualitativen Re‐
cherchemethode, wo die ethnische Zugehörigkeit (z.B. gemeinsame Staatsbürgerschaft,
Sprache, Religion, Geschlecht, kulturelle Identität u.ä.) darüber entscheidet, welcher Status
einem Forscher zugeschrieben wird. Jeder Status hat Vor- und Nachteile, so bspw. für den
outsider eine distanziertere Position und einen erschwerten Zugang zu den erforschten
Gruppen, aber damit einhergehend auch eine objektivere Sicht im Vergleich zum insider,
der leichter Zugang zu den untersuchten Personen findet, aber durch diese subjektive
Sicht zur Parteinahme tendieren könnte. Vgl. Christof Van Mol et al., »Conducting Quali‐
tative Research: Dancing a Tango between Insider – and Outsiderness«, in: Lejla Voloder,
Liudmila Kirpitchenko (Hrsg.), Insider Research on Migration and Mobility, Surrey: Ash‐
gate, 2014, S. 69ff. Diese ethnologischen Begriffe outsider und insider wurden von Domo‐
kos übertragen in die literaturwissenschaftliche Narratologie. Vgl. Johanna Domokos, »To‐
wards a Polycultural Narratology: Some Suggestions for Further Analysis«, in: Alexandra
Strohmaier (Hrsg.), Kultur – Wissen – Narration. Perspektiven transdisziplinärer Erzählfor‐
schung für die Kulturwissenschaften, Bielefeld: transcript, 2013, S. 307–319.

396 Vgl. ebd., S. 310.
397 Vgl. ebd., S. 313.
398 Vgl. ebd., S. 314.

2. Teil 

220

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nur wenig über die sie umgebende Gesellschaft. Die interne Fokalisierung
beleuchtet vor allem ihre subjektive Weltwahrnehmung, die geprägt ist von
psychischem Konflikt, innerer Zerrissenheit und dem Gefühl der Einsamkeit.

Diese innere Auseinandersetzung beinhaltet ein Gefühl des
Abgetrenntseins von der Außenwelt, womit die insider-Figur Khady in ihrer
eigenen senegalesischen Gesellschaft als outsider erscheint. Die literarische
Technik, mit der diese Figur zur Außenseiterin wird, besteht darin, sie als los‐
gelöst von ihren Familienbanden zu zeichnen und so wird sie zu einer Person,
die verzweifelt darum bemüht ist, sich von dem schmerzhaften Mangel an
Familienzugehörigkeit zu emanzipieren. Ihre Eltern haben sie als Kleinkind
verlassen und sind spurlos verschwunden, ihre Großmutter, die sie aufgezo‐
gen hat, ist schon lange tot (vgl. TFP, 251), und die Familie ihres Ehemanns,
mit dem sie nur drei Jahre verheiratet war, schikanierte sie nach dessen Tod,
da die Ehe kinderlos geblieben war.

Khady Dembas Überlebensstrategie besteht darin, sich mental von der Ge‐
sellschaft zu entfremden: »Sans cesser de travailler elle glissait dans un état de
stupeur mental qui l’empêchait de comprendre ce qui se disait autour d’elle«
(TFP, 253). Die Abgetrenntheit der Romanfigur von der eigenen Gesellschaft
kann auch als literarische Strategie der Autorin interpretiert werden, die somit
nur wenige Kenntnisse über realgesellschaftliche afrikanisch-senegalesische
Zusammenhänge benötigt, da die betreffende Romanfigur von diesen nichts
(mehr) zu wissen scheint.

Eine ähnliche Feststellung, nämlich dass die Autorin die dargestellte afrika‐
nisch-senegalesische Welt losgelöst von den ihr inhärenten Symbolsystemen
zeichnet, lässt sich auch in Bezug zur Benennung bzw. Anonymität von Figu‐
ren und Orten der Handlung machen. Völlig anonym bleibt beispielsweise
das Land, in dem einige der Romanhandlungen stattfinden. Durch die Nicht‐
nennung wird es zu einem unbekannten Land und die Leserschaft muss
sich selbst bemühen, zusätzliche textexterne Informationen einzuholen, um
anhand der Namen des Dakarer Gefängnisses und einiger Stadtviertel heraus‐
zufinden, dass es sich um den Senegal handelt. Mit dieser literarischen Strate‐
gie der Verschleierung wird unterstrichen, dass die Erzählstimme sich als von
dieser Kultur abgetrennt positioniert und keine Informationen über das Land
geben will (oder kann). Dasselbe gilt nicht nur für das Land Senegal, sondern
auch für einige der Figuren, die eine ebenso zentrale Rolle spielen wie der Ort
der Handlung.

Der Vater von Norah erhält beispielsweise keinen Namen und bleibt wäh‐
rend der gesamten Erzählung eine unergründbare Persönlichkeit, obgleich er
die wichtigste Nebenfigur und eine der Hauptfiguren in Norahs Leben ist:

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

221

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Brisée d’émotion, elle voulut l’appeler.
Mais par quel mot ?
Elle ne s’était jamais servie avec aisance de »papa« et ne pouvait s’imaginer criant
son prénom, qu’elle connaissait à peine. (TFP, 41)

Das Gleiche gilt für viele weitere Figuren, die namenlos bleiben und nur
unpersönliche Bezeichnungen erhalten, wie la mère, l’homme, la fille, le fils
du pêcheur, les jumelles etc. Die namenlosen Figuren weisen eine deutliche
Distanz zu den Protagonisten auf, wobei sich die Entfernung vor allem darin
ausdrückt, dass sie den Hauptfiguren als unbekannt und undurchdringlich
erscheinen, wie beispielsweise l’homme, der Schlepper, der Khady auf ihren
Weg nach Europa bringt und ihr zwar körperlich nahe ist, aber dennoch
ein Unbekannter bleibt. Die Anonymität dieser namenlosen Figuren schafft
zudem eine Allgemeingültigkeit und so kann beispielsweise ›der Mann‹ stell‐
vertretend gesehen werden für viele Männer, die bei illegalen Migrationsbe‐
wegungen als Schlepper fungieren.

In extremer Opposition zur Namenlosigkeit stehen Figuren, die nicht nur
einen Rufnamen, sondern darüber hinaus einen Familiennamen erhalten,
wie das bei Khady Demba der Fall ist. Die 26-fache Wiederholung beider
Namensteile innerhalb des Romans verweist auf die besondere Relevanz die‐
ses Namens. So ist er u.a. ein Verbindungsglied zwischen der ersten und
der dritten Erzählung, denn Khady Demba ist die Haushälterin und das
Kindermädchen im Haus von Norahs Vater. Schon bei der ersten Nennung
des Namens wird hervorgehoben, dass er mehr ist als nur eine persönliche
Bezeichnung:

Et quand elle lui eut demandé son nom et que la jeune fille, après un temps
de silence (comme, songea Norah, pour enchâsser sa réponse dans une monture
d’importance), eut déclaré : Khady Demba, la tranquille fierté de sa voix ferme, de
son regard direct étonna Norah [...]. (TFP, 23)

Jordan interpretiert diesen besonderen Stolz bei der Nennung des Eigenna‐
mens als eine Rückbesinnung auf sich selbst und die persönliche Einzigartig‐
keit.399 Dieser Bezug auf die individuelle Wertigkeit verweist auf den abstrak‐
ten Begriff dignité, der in diesem Zusammenhang auf die Menschenwürde
abzielt, wie sie ab Ende des 18. Jahrhunderts durch Immanuel Kant als ›Zweck
an sich selbst‹ definiert wurde.400 Heutzutage bestehen große semantische

399 Vgl. Jordan, »La puissance de Khady Demba«, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissan‐
te, 2013, S. 273.

400 Vgl. »Lemma ›Würde‹«, in: Ritter, Historisches Wörterbuch der Philosophie, S. 1088ff.

2. Teil 

222

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Unterschiede zwischen den Begriffen ›Würde‹, dignité, dignity u.a.401, auf die
hier nicht näher eingegangen wird. Es soll an dieser Stelle lediglich auf den
einst gemeinsamen Ursprung des lateinischen Begriffs dignitas und dessen
Weiterentwicklung zum Konzept der Menschenwürde in der europäischen
Tradition hingewiesen werden, das sich vom senegalesischen Konzept jom
sehr unterscheidet.402

Jordan stellt den Bezug zum europäisch geprägten Begriff der Menschen‐
würde403 für diese dritte Erzählung im Roman Trois femmes puissantes her,
in der der Name Khady Demba vielfach wiederholt wird und Ähnlichkeit
mit einem Refrain bzw. Vogelgesang hat, mit dem der eigene (Über‑)Lebens‐
raum markiert wird: »[...] tout comme l’oiseau qui marque son territoire en
chantant«.404 Des Weiteren stellt Jordan fest, dass mit der Wiederholung des
Namens die Anonymität tausender Frauen aufgehoben würde, die sich auf
den Weg der Migration machen, ohne je eine Spur zu hinterlassen.405 Jordans
Interpretationen verweisen deutlich auf das europäische Symbolsystem, in
dem ein Name in erster Linie das einzelne Individuum bezeichnet und die re‐
petitive Nennung vorrangig eine Selbstvergewisserung und Selbstbehauptung
darstellt – und so wird es auch in NDiayes literarischem Text abgebildet:

Oui, moi, Khady Demba, toujours heureuse de prononcer muettement son nom et
de le sentir si bien accordé avec l’image qu’elle avait, précise et satisfaisante, de sa
propre figure ainsi qu’avec son cœur de Khady, ce qui se nichait en elle et auquel nul
n’avait accès en dehors d’elle-même (TFP, 280).

Obgleich Asibong die »noble ›puissance‹« von Khady Demba als fade und
dürftige Darstellung mit wenig Überzeugungskraft bezeichnet406, besteht
doch die erstaunliche und unermüdliche Kraft der Figur darin, sich trotz aller

401 Zu den Bedeutungsverschiebungen der Würde-Begriffe in den verschiedenen europäischen
Sprachen bietet der Text von Baumann weitergehende Informationen. Christine Baumann,
Peter Kunzmann (Hrsg.), Würde – dignté – godność – dignity. Die Menschenwürde im
internationalen Vergleich, München: Herbert Utz Verlag, 2010.

402 Für ausführliche Erläuterungen hierzu siehe in der vorliegenden Untersuchung das Kapitel
1.3, »Das senegalesische kulturelle Konzept jom«.

403 Jordan verwendet in ihrem Artikel zwar nicht den Begriff dignité, aber der Bezug zur
Menschenwürde ist in ihrer Darstellung dennoch offensichtlich: »Articuler ou penser son
nom fournit un moment sacré de retour à elle [à Khady Demba], un rappel qu’elle est
unique [...] la distribution de son nom dans le texte nous rappelle que son for intérieur reste
intouché.« Jordan, »La puissance de Khady Demba«, in: Bengsch und Ruhe, Une femme
puissante, 2013, S. 273.

404 Vgl. ebd.
405 Vgl. ebd.
406 Vgl. Asibong, Marie NDiaye. Blankness and Recognition, 2013, S. 102.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

223

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Widrigkeiten immer wieder selbst zu vergewissern, dass sie als Mensch noch
existiert. Diese Selbstvergewisserung des eigenen Werts wird in der dritten
Erzählung durch die repetitive Nennung des vollen Namens umso lauter, je
tiefer Khady Demba in den menschlichen Abgrund sinkt. Ihr Selbstverständ‐
nis für die eigene (Menschen-)Würde ist stärker als die Schande und Scham,
die sie durch ihre Situation als Prostituierte und ihren geschändeten Körper
erfährt:

Je suis moi, Khady Demba, alors que, les muscles des cuisses endoloris, la vulve
gonflée et douloureuse et le vagin brûlant, irrité, elle se relèverait maintes fois par
jour de l’espèce de matelas, morceau de mousse grisâtre et puant qui serait pour de
si longs mois son lieu de travail. (TFP, 296f.)

Der Bezug des Begriffs dignité zum europäisch-französischen Symbolsystem,
in dem das Konzept der Menschenwürde entstanden ist, erscheint in die‐
ser dritten Erzählung offensichtlich, obgleich die Hauptfigur Khady Demba
in das afrikanisch-senegalesische kulturelle Symbolsystem eingebunden sein
müsste.

Es gibt zwar im Roman Trois femmes puissantes keinerlei Hinweis da‐
rauf, dass die Autorin sich auf das afrikanisch-senegalesische Symbolsystem
bezieht, doch es erscheint möglich, dass sie in den Text eigene Beobachtun‐
gen des senegalesischen Alltagsgeschehens integriert hat. So kann durchaus
angenommen werden, dass der besondere Stolz, den die Hauptfigur Norah
wahrnimmt, als die Haushälterin ihren Namen – Khady Demba – sagt, auf
Beobachtungen fußt, die die Autorin als outsider in der senegalesischen Ge‐
sellschaft angestellt hat. Es ist im gesellschaftlichen Alltag leicht beobachtbar,
dass Menschen selbstbewusst ihren Namen nennen und dass der Familien‐
namen besonders bei der Begrüßung mehrfach wiederholt wird: »Dans la
culture wolof il est d’usage de répéter plusieurs fois le nom de son interlo‐
cuteur lors des salutations«.407 Der Grund dafür ist, dass der Name in der
senegalesischen Gesellschaft eine extrem wichtige Rolle spielt, da mit dieser
persönlichen Bezeichnung das einzelne Individuum in seinen familiären Zu‐
sammenhang gesetzt wird und dadurch der gesellschaftliche Status dieser
Person offenbar wird.408

Die Autorin hat möglicherweise mit dem Namen Khady Demba nichts
anderes beabsichtigt, als ihn senegalesisch oder exotisch und vor allem nicht‐

407 Jean-Léopold Diouf, Marina Yaguello (Hrsg.), J’apprends le wolof, Paris: Karthala, 1991,
S. 20.

408 Zur Relevanz des Familiennamens in der senegalesischen Gesellschaft und ihrer Diaspora
finden sich nähere Informationen in Kapitel 2.3.4.

2. Teil 

224

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


französisch zu konnotieren. Es ist jedoch nicht abwegig anzunehmen, dass
diese stolze Nennung des Namens – Khady Demba – auf eine aristokratische
Abstammung hinweisen soll.409 Der Name könnte im senegalesischen Kontext
auf eine Königin des Waalo verweisen, und zwar auf die Königin Lingeer
Ndoye Demba, die in die senegalesische Geschichte eingegangen ist und Ende
des 14., Anfang des 15. Jahrhunderts lebte. Sie gilt als Begründerin der Dynas‐
tie der Seereer, die in der maternellen Abstammungslinie der Familie Diouss
aus dem Waalo – einer Region im Norden des Senegals – ihren Ursprung
hat.410

Nimmt man an, dass sowohl die repetitive Nennung ihres Namens als auch
die stolze Haltung der Haushälterin Khady Demba auf eine aristokratische
Abstammung verweisen, dann ergibt sich indirekt auch ein Bezug zum sene‐
galesischen narrativen und kulturellen Konzept jom. Dieses Konzept ist aus
der senegalesischen Ständeordnung entstanden und mit dem weitaus älteren
Kastensystem verwoben, wie in Kapitel 1.3, »Das senegalesische kulturelle
Konzept jom«, ausführlich dargestellt. Der Bezug zu jom ist insofern als indi‐
rekt zu bezeichnen, als ich davon ausgehe, dass er unbeabsichtigt in NDiayes
Roman nachzuweisen ist.

Es ist zwar durch Beobachtung des Alltagsgeschehens im Senegal erfahrbar,
dass Namen mit besonderem Stolz genannt und mehrfach wiederholt werden,
doch es ist ohne zusätzliche Informationen nicht ersichtlich, dass mit jeder
Wiederholung des Familiennamens einer Person zugleich ihren Eltern, ihren
Großeltern und der gesamten Ahnenreihe, von der der Name abstammt,
Respekt bekundet wird.411 Dieser Hinweis auf den gesellschaftlichen Status des
Familiennamens verweist auch auf das kulturelle Konzept jom. Die häufige
Wiederholung des vollen Namens Khady Dembas könnte daher als impliziter
und von der Autorin unbeabsichtigter Hinweis auf diese Bedeutungsebene in
der senegalesischen Gesellschaft interpretiert werden. In dieser Perspektive
würde Khady Demba durch die repetitive Nennung ihres Namens ihre könig‐

409 Auch Jordan stellt bei der Hauptfigur ein »fast aristokratisches Bewusstsein« fest, dessen
Ursprung Jordan jedoch unverständlich erscheint: »C'est pour rappeler avec force la valeur
humaine de ces individus que NDiaye attribue à son héroïne une conscience presque
aristocratique de la valeur de son nom«. Vgl. Jordan, »La puissance de Khady Demba«, in:
Bengsch und Ruhe, Une femme puissante, 2013, S. 273.

410 Vgl. hierzu das Youtube-Video, in dem auf Englisch die Geschichte dieser Königin bzw.
königlichen Prinzessin Lingeer Ndoye Demba erzählt wird: www.youtube.com/watch?v=y
5ZeMq56hXM (26.04.2023).

411 Diese erklärende Information zum vorangegangenen Zitat entstammt meiner persönlichen
langjährigen Erfahrung mit der Sprache Wolof und den unzähligen Begegnungen und
damit einhergehenden Begrüßungsritualen mit Senegalesinnen.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

225

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.youtube.com/watch?v=y5ZeMq56hXM
https://www.youtube.com/watch?v=y5ZeMq56hXM
https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.youtube.com/watch?v=y5ZeMq56hXM
https://www.youtube.com/watch?v=y5ZeMq56hXM


liche Abstammungslinie beschwören, aus deren familiär vererbter Machtstel‐
lung sie ihre puissance, ihre Überlebenskraft zieht. Diese Hypothese kann
durch den literarischen Text von Marie NDiaye nur sehr indirekt belegt
werden, da der Roman keine expliziten Hinweise auf das kulturelle Konzept
jom bietet.

Dies gilt auch für das Gegenteil von dignité, nämlich honte, die Schande
bzw. Scham, die explizit thematisiert wird bei der einzigen Nebenfigur in der
dritten Erzählung, die einen Namen erhält und der Hauptfigur Khady Demba
am nächsten kommt, Lamine. Er kann die Schande kaum ertragen, die Khady
durch die Prostitution erfährt: »[Lamine] avait eu honte devant elle, honte de
savoir et qu’elle ne sût pas et honte de la chose elle-même« (TFP, 301), und
an anderer Stelle: »Lamine avait honte d’elle et pour elle tout autant qu’il avait
honte de lui« (TFP, 306). Die Schande und Scham, von der hier gesprochen
wird, kann nicht in Bezug gesetzt werden zum senegalesischen kulturellen
Konzept jom, bei dem nur der Selbstmord einen letzten Ausweg böte, um das
›senegalesische Ehrgefühl‹ wiederherzustellen.412

Doch Lamine zieht diese Möglichkeit des Selbstmords nicht in Betracht.
Er leidet unter dem europäisch-französisch geprägten Konzept der Schuld,
da er Khady in eine Situation gebracht hat, die er selbst hätte vorhersehen
können. Rabaté stellt fest, dass die Schuld in NDiayes Werk ein wiederkehren‐
der Topos sei mit der Besonderheit der subjektiven Verinnerlichung einer
externen Ursache. Anders als im realistischen Roman des 19. Jahrhunderts
würden bei NDiaye die Hauptfiguren stets die Schuld interiorisieren, die
durch andere – der Familie oder Gemeinschaft, in der die Protagonisten leben
– verursacht wurde: »La thématique de la faute inexpiable se renouvelle ainsi
de roman en roman, de la culpabilité ahurissante de Fanny au sentiment
croissant de faute de Nadia. Rudy Descas est dans Trois femmes puissantes
un nouvel exemple remarquable de cette capacité autodestructrice.«413 Das
Thema der Schuld erfordert deshalb eine besondere Beachtung und wird
im folgenden Unterkapitel in Bezug gesetzt zum Schweigen im Roman Trois
femmes puissantes. Dadurch wird wiederum eine Vergleichbarkeit mit den
Untersuchungen der Romane von Fatou Diome und Ken Bugul hergestellt,

412 Ausführliche Erläuterungen zum kulturellen Konzept jom finden sich in der vorliegenden
Arbeit in Kapitel 1.3., »Das senegalesische kulturelle Konzept jom«.

413 Dominique Rabaté, »Marie NDiaye et l’Art des dérapages contrôlés«, in: Daniel Bengsch
und Cornelia Ruhe (Hrsg.), Une femme puissante. L’œuvre de Marie NDiaye, Amster‐
dam/New York: Rodopi B.V., 2013, S. 71–82, S. 74.

2. Teil 

226

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bei denen das Schweigen auf eine Facette von jom, nämlich kersa, bezogen
werden kann.414

2.4.4 Die Schuld und das Schweigen

Die Schuld ist eines der wichtigsten handlungsmotivierenden Elemente im
Roman Trois femmes puissantes, wobei die psychischen Konflikte und die
innere Zerrissenheit der drei Hauptfiguren Norah, Rudy und Khady ihren Ur‐
sprung in Taten und Umständen haben, für die sie nichts können. Dennoch
haben sie diese externe Schuld internalisiert, wie mit dem Zitat von Rabaté
belegt, und da es unmöglich ist, eine fremdverursachte Schuld wiedergutzu‐
machen, wirkt sie als selbstzerstörerische Kraft auf die Hauptfiguren.415

Norahs Schuldgefühl wurzelt darin, dass ihr Vater sie, ihre Schwester und
ihre Mutter verlassen und ihren Bruder Sony entführt hat. Rudy fühlt sich
schuldig für den von seinem Vater verübten Mord an seinem Geschäftspart‐
ner und Khadys Selbstanklage fußt darin, dass sie ihrem Ehemann kein Kind
schenken und dadurch ihren sozialen Platz weder in der Schwiegerfamilie
noch in der Gesellschaft insgesamt sichern konnte. Die selbstzerstörerische
Kraft dieser internalisierten fremden Schuld bewirkt bei allen drei Hauptfigu‐
ren die Abkapselung von der sie umgebenden Gesellschaft und den Rückzug
in die eigene innere Welt. Auffällig ist bei allen drei Hauptfiguren, dass die ex‐
tern durch Dritte verursachte und von ihnen verinnerlichte Schuld einhergeht
mit Schweigen.

So spricht Norah mit ihrem Vater nicht über seine Schuld, die darin be‐
steht, dass er mit seinem Verschwinden seine Kinder und deren Mutter nach‐
haltig traumatisiert hat. Diese beständige psychische Belastung der Hauptfigur
Norah wird dadurch verstärkt, dass sich der Vater auch über seine neue
Eheschließung und die daraus hervorgegangenen Zwillinge ausschweigt: »[…]
Norah lui avait voulu avant d’oublier et l’information et l’amertume suscitée
par ce silence, et les deux la traversèrent en même temps de nouveau et sa voix
en fut un peu acerbe alors qu’elle ne voulait qu’être consolante. – Où sont tes
enfants, dis-moi ?« (TFP, 25).

Auch die zweite Erzählung beinhaltet ein belastendes Schweigen, denn
es wird nicht über die genauen Begebenheiten des Verbrechens gesprochen,

414 Siehe hierzu die Kapitel 2.2.5, »Die schöne Sankèle – Frauen im Konflikt mit kersa und
muñ«, und 2.3.6, »Sprechen, Schweigen und jom«.

415 Vgl. Rabaté, »Marie NDiaye et l’Art des dérapages contrôlés«, in: Bengsch und Ruhe, Une
femme puissante, 2013, S. 74.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

227

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Rudys Vater, Abel Descas, verübt hat. Die Schuld für die Mordtat hat
Rudy internalisiert. Seine Gewissensnot wird durch seine Mutter verstärkt,
die sich selbst keinerlei Schuld für ihr Handeln zuschreibt – zumindest aus
der Perspektive der internen Fokalisierung Rudys – und das Verbrechen des
Vaters sogar rechtfertigt. Rudys Mutter war zum Zeitpunkt des Mords die
Buchhalterin des Feriendorfs ihres Ehemanns, Abel Descas. Sie hatte ihn
darüber informiert, dass er von Salif betrogen wurde und damit ihr eigenes
Vorurteil gegenüber Afrikanern bestätigt. Sie hatte nie verstanden, dass Rudys
Vater seinem Geschäftspartner Salif vertraut hatte und in ihrer direkten Re‐
de – die nichtsdestotrotz durch die interne Fokalisierung Rudys vernehmbar
wird – diskriminiert die Mutter mit ihrem kolonialen, rassistischen Weltbild
alle Menschen des afrikanischen Lands (»là-bas«), die sie sämtlich als nicht
vertrauenswürdig bezeichnet:

Moi, je n’ai jamais compris comment il avait pu accorder une telle confiance à ce
type, il faut se méfier de tout le monde là-bas, les gens ne pensent qu’à te tondre la
laine sur le dos. L’amitié, ça n’existe pas là-bas. Ils peuvent croire en Dieu mais les
anges, ils les méprisent, ils en rigolent. Quand tu es reparti essayer de faire ta vie
là-bas, j’étais sûre que ça ne marcherait pas, et tu vois ça n’a pas marché, j’en étais
sûre.
– Si ça n’a pas marché, dit Rudy, ce n’est pas à cause du pays mais de mon père.
(TFP, 243)

Rudys Gegenworte, mit denen er berechtigterweise seinem Vater die Schuld
dafür gibt, dass Rudy nicht länger mit seiner Familie in Dakar leben konnte,
verhallen ungehört. Die hier entstandene Opposition zwischen Schweigen
und Nicht-Hören-(Wollen) wird ergänzt durch schädigendes Sprechen. Der
Mutter kommt damit ein nicht unerheblicher Anteil der Schuld zu, die Rudy
internalisiert hat, denn mit ihrem Sprechen hatte sie den Vater gegen seinen
Geschäftspartner aufgestachelt. Darüber hinaus bringt sie mit ihrer schädi‐
genden Rede auch aktiv die Paarbeziehung ihres Sohnes Rudy in Gefahr, als
sie ihn über die Liebesaffäre aufklärt, die Fanta (Rudys Ehefrau) mit Manille
(Rudys Chef ) hatte. Rudy wirft sich selbst vor, in jenem Schockmoment seine
Mutter nicht mit einem Schlag auf den Kopf zum Schweigen gebracht zu
haben. Hätte sie geschwiegen, dann hätte er die Möglichkeit bekommen, sie
über die Ehre eines Mannes zu befragen: »Que sais-tu de l’honneur, hein, et
mon père, qu’en savait-il?« (TFP, 139).

Das schädigende Sprechen der Mutter und das gleichzeitige Schweigen
über relevante Themen, wie die Straftat des Vaters, verstärken Rudys Schuld
und stellen seine ›Ehre‹ tiefgreifend infrage. Die Bedeutungsebenen des Be‐
griffs honneur stehen dabei in keinerlei Verbindung zum Begriff jom, sondern

2. Teil 

228

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beziehen sich ausschließlich auf das europäisch-französische Symbolsystem,
das zwei ähnliche Traditionslinien (Ansehen und Achtung) vereinbart: »[...]
im Zusammenleben gegenüber einem andern durch Wort und Tat bekundetes
Ansehen oder Achtung.«416 Rudy hat das unehrenhafte Verhalten seiner Eltern
verinnerlicht, fühlt sich selbst schuldig und seiner Ehre beraubt.

Aber Rudy selbst greift auf die Strategie des Schweigens zurück und redet
mit seiner Ehefrau Fanta weder über den von seinem Vater verübten Mord
noch über die traumatisierenden Auswirkungen, die das Verbrechen auf ihn
hatte. Zugleich kritisiert er in seinem inneren Monolog das Schweigen seiner
Ehefrau Fanta, denn es verstärke seiner Ansicht nach ihre Paarprobleme
(vgl. TFP, 118). Das Schweigen, das in dieser literarischen Darstellung auf
das europäisch-französische Symbolsystem verweist, eröffnet dennoch eine
Bezugslinie zum afrikanisch-senegalesischen Symbolsystem, denn Rudy kann
die Schweigsamkeit Fantas nicht ergründen und vermutet, dass dahinter et‐
was für ihn Unverständliches stecken könnte: »Il était convaincu que, rouée
de coups, la figure écrasée sur le dur carrelage, elle eût encore gardé le silence
[…]« (TFP, 118).

Ähnlich, wie zuvor im Bezug auf den Namen ausgeführt, d.h. die stolz an‐
mutende und repetitive Nennung des Familiennamens, ist auch das Schwei‐
gen in der senegalesischen Gesellschaft leicht im Alltagsleben zu beobachten
und auch in der senegalesischen Literatur ein häufig erwähnter Topos.417

Dennoch sind die dahinterliegenden soziokulturellen Konzepte (wie bspw.
jom) nicht offensichtlich. Fantas Schweigen und ihr Ausharren in einer Ehe,
die für sie mit vielen persönlichen Einschränkungen und Kränkungen ver‐
bunden ist, könnte somit indirekt auf eine Facette des senegalesischen kultu‐
rellen Konzepts jom verweisen, nämlich kersa, bei dem es in erster Linie
um die Selbstbeherrschung geht, wie in Kapitel 1.3 ausgeführt.418 Die in der
dritten Erzählung dargestellte Sprachlosigkeit Khadys könnte laut Jordan als
Angststarre interpretiert werden, derzufolge Khady mit niemandem über ihre
Befürchtung sprechen kann, aufgrund der Kinderlosigkeit und des Todes

416 »Lemma ›Ehre‹«, in: Ritter, Historisches Wörterbuch der Philosophie, 1972, S. 319.
417 Um nur einige wenige Beispiele zu nennen, können an dieser Stelle die in der vorliegenden

Arbeit untersuchten Romane herangezogen werden: Bâ, Un chant écarlate, 1981: »[Ous‐
mane dit:] – Le jour où je te parlerai des miens, le jour où je te ferait entrer dans le
jardin secret de mes origines […] Le silence d’Ousmane ajoutait du mystère à son amour.
« (S. 31); »Yaye Khady se tut. Dès cet instant, elle ne comptait plus que sur elle-même […].
« (S. 124) Ken Bugul, Le baobab fou, 1982: »Ici, les humains ne parlaient pas.« (S. 24)

418 »La kersa, que l’on traduit, souvent, par ›discretion‹ ou ›pudeur‹, est, essentiellement, la
›maîtrise de soi‹«. Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14f.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

229

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihres Ehemanns aus der Gesellschaft ausgeschlossen zu werden, und daher im
Schweigen erstarrt:

En proie à la souffrance sourde d’un double deuil, celui de son mari et celui de
l’enfant qu’elle n’a pas pu concevoir, Khady Demba ferme son corps, ayant recours
pendant son séjour chez sa belle-famille a [sic] l’immobilité, l’inertie et le silence
aphasique, autant de symptômes du traumatisme profond qu’elle a subi.419

Das Schweigen Khadys könnte aber ebenso gut mit dem afrikanisch-senega‐
lesischen Symbolsystem in Verbindung gebracht und als kersa oder muñ
(beides Facetten von jom) interpretiert werden, wo eine aristokratische Ab‐
stammung – worauf der Familienname Demba verweisen könnte, wie bereits
ausgeführt – dazu verpflichtet, selbstbeherrscht schweigen zu können (ker‐
sa) und geduldig auch schwierigste Lebensumstände auszuhalten (muñ).420

Doch, wie schon beim Familiennamen Demba und seinem Bezug auf eine
mögliche aristokratische Abstammungslinie Khadys hervorgehoben, ist auch
das Schweigen nur sehr indirekt auf das kulturelle Konzept jom zu beziehen
und es finden sich hierzu keine expliziten Hinweise im Roman Trois femmes
puissantes.

Khadys Schweigen könnte aber auch als stumme Antwort auf das Schwei‐
gen gelten, das sie selbst umgibt. Die Schwiegerfamilie spricht nicht mit
Khady über ihre Pläne mit der jungen Frau, sondern sie muss es aus dem sie
umgebenden Schweigen erahnen:

[…] que le jour viendrait où on lui ordonnerait de s’en aller, elle l’avait su ou
compris ou ressenti (c’est-à-dire que la compréhension silencieuse et les sentiments
jamais dévoilés avaient fondé peu à peu savoir et certitude) dès les premiers mois de
son installation dans la famille de son mari, après la mort de celui-ci. (TFP, 247)

Die beängstigende Vorahnung, eines Tages aus der Familie weggehen zu müs‐
sen, wird durch das Schweigen der Gemeinschaft um sie herum verstärkt
und die Tatsache, dass die Familie von Khady erwartet, dass sie stumm
die Entscheidung der Schwiegerfamilie akzeptiert, zementiert ihren sozialen
Ausschluss, auch wenn er für sie den Tod bedeuten kann:

Quand ses beaux-parents [...] annoncèrent à Khady qu’elle allait partir, ils n’atten‐
daient d’elle aucune réponse puisque ce n’était pas une question qu’ils lui posaient
mais un ordre qu’ils lui donnaient, et bien que l’inquiétude vînt de nouveau troubler
son apathie, Khady ne parla pas, ne demanda rien, croyant peut-être se garder ainsi

419 Jordan, »La puissance de Khady Demba«, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissante,
2013, S. 270.

420 »Quant au muñ, c’est cette ›patience‹ qui est, plus qu’on ne le croit, une vertu africaine.«
Senghor, Ce que je crois, 1988, S. 14f.

2. Teil 

230

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


du risque que les intentions qu’on avait à son propos ne se précisent, que son départ
ne devînt réel, comme si, se dirait-elle plus tard, les parents de son mari avaient
eu le moindre besoin que ses mots répondent aux leurs pour les confirmer dans
le bien-fondé ou la réalité de ce qu’ils disaient. De cela, ils n’avaient aucunement
besoin. Khady savait qu’elle n’existait pas pour eux. (TFP, 256)

Khady flüchtet sich in ein Schweigen, das im literarischen Text von NDiaye
keine expliziten Verweise auf jom und das afrikanisch-senegalesische Symbol‐
system beinhaltet, sondern auf das europäisch-französische verweist. In die‐
sem Symbolsystem gilt Schweigen u.a. als Verlust der Stimme und damit der
Selbstwirksamkeit und Ermächtigung.421 Und so fürchtet sich Khady Demba
vor einer sprachlosen Zukunft, die gleichbedeutend mit dem Tod erscheint:
»Si elle oubliait comment se forment les mots et la façon dont on les sort de
soi, sur quel avenir, même pénible, pourrait-elle compter?« (TFP, 255).

Das Schweigen im Roman Trois femmes puissantes verweist als kultureller
Indikator (embrayeur culturel) auf das europäisch-französische Symbolsystem
und nur sehr indirekt auf das afrikanisch-senegalesische. Die Sprachlosigkeit
ist eng verbunden mit der Schuld, die einerseits als nicht wiedergutzumachen
erscheint und andererseits zwar nicht von den drei Hauptfiguren verursacht,
aber doch von ihnen internalisiert wurde und selbstzerstörerisch wirkt. Die
wahren Schuldigen der drei Erzählungen gehören alle der Vorgängergenera‐
tion der jeweiligen Hauptfiguren an – Norahs Vater, Rudys Eltern, Khadys
Schwiegereltern –, und es liegt nahe, die schuldige Vorgängergeneration als
Metapher für reale soziohistorische Begebenheiten zu interpretieren.

Da in der ersten Erzählung Norahs Vater ohne Namen bleibt, bietet sich
eine unpersönliche Verallgemeinerung an und er könnte als Repräsentant
für afrikanische Männer gelten, die mit europäischen Frauen eine Beziehung
eingehen. Immoune greift Norahs Erklärung für die Abwendung ihres Vaters
von der Familie auf, die geprägt ist durch ihre interne Fokalisierung. Der

421 Die Stimme im Sinne von Kommunikation gilt in dieser Sichtweise als »process of
democratization and empowerment« (vgl. Oscar Hemer et al. (Hrsg.), Voice & Matter.
Communication, Development And The Cultural Return, Göteborg: Nordicom, 2016, S. 15)
und weniger als die von Spivak zur Diskussion gestellte Bewusstwerdung der eigenen
Stimme »With what consciousness can the subaltern speak?« (Gayatri Chakravorty Spi‐
vak, »Can the Subaltern Speak?«, in: Patrick Williams et al. (Hrsg.), Colonial Discourse
and Post-colonial Theory, New York: Columbia University Press, 1993, S. 66–111, S. 80).
Ebensowenig werden die kulturell bedingten »Systeme des Schweigens« hier thematisiert,
wie bspw. Schweigen aus Respekt oder Schweigen aus Furcht. Vgl. Kristin Kastner, »Schrei‐
ben über Schweigen«, in: Markus Verne et al. (Hrsg.), Körper Technik Wissen. Kreativität
und Aneignungsprozesse in Afrika. In den Spuren Kurt Becks, Berlin: LIT verlag Dr. W.
Hopf, S. 153–163, S. 153.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

231

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erzählstimme zufolge nimmt der Vater seinen Aufenthalt in Europa als Schei‐
tern wahr, denn er hatte mit ›fast weißen‹ und damit wohlgeratenen Töchtern
gerechnet, doch sie seien zu ›typisch afrikanisch‹ geraten:

[...] le défaut rédhibitoire d’être trop typées, c’est-à-dire de lui ressembler davantage
qu’à leur mère, témoingant ainsi fâcheusement de l’inanité de son mariage avec une
Française – car, cette histoire, qu’aurait-elle pu lui apporter de bon sinon des enfants
presque blancs et des fils de bonne facture ? (TFP, 26)

Immoune stellt dazu fest, dass Migration für diese afrikanischen Männer aus‐
schließlich damit gerechtfertigt werden könne, durch die Heirat mit einer wei‐
ßen Französin bzw. Europäerin beruflichen Wohlstand, soziale Integration in
die Gruppe der Weißen und Anerkennung zu erlangen: »[...] et de cette dyna‐
mique il engendre, ultime fruit, une descendance aux couleurs et aux contours
de cette mixité heureuse.«422 Der Text von NDiaye und die Interpretation
von Immoune nehmen beide insofern eine eurozentristische Sichtweise ein,
als der afrikanische Mann völlig losgelöst von seiner Herkunftsgesellschaft
erscheint, deren Existenz mit dem Moment seiner Immigration nach Europa
zu erlöschen scheint.

Eine afrozentristische Sicht macht dahingegen deutlich, dass die
Integration der afrikanischen Männer in die europäische Gesellschaft Teil des
Postkolonismus-Diskurses ist und in der anti- und postkolonialen Literatur
als Assimilation, Entfremdung und Identitätsverlust kritisiert wurde.423 Ein
Zitat aus dem in der vorliegenden Studie untersuchten Roman Un chant
écarlate von Mariama Bâ soll das belegen. Die Gruppe Intellektueller um die
Hauptfigur Ousmane, der die Französin Mireille gegen den Widerstand ihrer
Eltern und seiner eigenen Mutter geheiratet hat, diskutiert die Vor- und Nach‐
teile von ›gemischten Paaren‹: »Le règne des couples mixtes doit être révolu.
Ce genre de mariage se défendait dans le système colonial où les Nègres424

intéressés tiraient promotion et profit de leur union avec une Blanche.«425 Die
Gruppe Intellektueller ist sich einig, dass eine Besinnung auf die afrikanische

422 Immoune, »Mobilité et éthique de la dignité dans Trois femmes puissantes de Marie Ndi‐
aye«, in: Multilinguales, 2020, S. 3.

423 Ausführliche Erläuterungen und einige der wichtigsten Denkerinnen zur Postkolonialen
Theorie finden sich in Göttsche, Dunker, Dürbeck, Handbuch Postkolonialismus und
Literatur, 2017.

424 Kursivierung hier im Text, wie schon an anderer Stelle, um darauf aufmerksam zu machen,
dass dieser diskriminierende Begriff ausschließlich im Rahmen und entsprechend der
Konventionen der Zitierweise verwendet wird. Im Kontext des hier angeführten Zitats
verweist der Begriff auf die philosophische Négritude-Bewegung von Senghor.

425 Bâ, Un chant écarlate, 1981, S. 59.

2. Teil 

232

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kultur unabdingbar ist, wenn die europäische Hegemonie des Kolonialismus
beendet werden soll: »À l’époque coloniale, par égoïsme, paresse, faiblesse,
ou opportunisme, nous avions choisi cette voie. Mais toi [Ousmane]! Avec la
renaissance de notre pays et la percée de la femme noire ! Toi, c’était l’espoir
des Négresses.«426

Die Abwendung von Europa und Hinwendung zu Afrika entsprechend
der Dekolonisierungsbewegung könnte ebenfalls der Grund für Norahs Vater
gewesen sein, seiner französischen Familie den Rücken zu kehren, um sich
in Afrika niederzulassen und dort eine neue afrikanische Familie zu gründen.
Die Angst vor einer ›beschämenden Assimilation‹, die einhergehen würde
mit der Machtübergabe an die europäische Ehefrau und dem Verlust der
Heimat, könnte ebenfalls ein Beweggrund für sein Handeln gewesen sein.
Möglicherweise hatte er seinen Aufenthalt in Europa weniger als Niederlage
wahrgenommen, als seine Abkehr von Europa und Hinwendung zu Afrika
als persönlichen Erfolg. Ich möchte hier ein längeres Zitat aus Mariama Bâs
Roman Un chant écarlate anführen, um die möglichen Befürchtungen von
Norahs Vater zu belegen:

Ousmane écoutait et regardait. Certains, par égoïsme, paresse, faiblesse ou
opportunisme, selon leurs termes, s’étaient laissés assimiler honteusement. Au‐
cune résistance. Leurs femmes s’érigeaient en ordonnatrices implacables et les
avaient »vidés«. Elles implantaient, dans leur foyer, les mentalités, coutumes et
mœurs de leur pays, enterrant les traditions culturelles de leur conjoint. L’homme
était »blanchi« en profondeur, impitoyablement détaché de ses origines. […] Leurs
enfants éduqués »en petits blancs« se prénommaient Raoul, Arthur, Mélanie, Isaure.
Monsieur faisait le marché, la cuisine, la vaisselle. Monsieur poussait le landau de
bébé. Mais surtout, Monsieur élevait une barrière infranchissable entre son foyer et
ses parents. Tout le monde parlait pointu, ignorant la langue du pays. Les enfants de
ces couples-là, devenus grands, seraient les plus durs et les plus méprisants racistes.
Ce métissage appauvrit l’Afrique et l’exploite. 427

Die afrozentrische Perspektive ist nicht expliziter Teil in NDiayes Roman
Trois femmes puissantes, doch sie könnte implizit in ihn eingewebt sein.
Die von Asibong angeführte blankness, d.h. die offensichtlichen Leerstellen
des literarischen Texts, die auch durch das vielfache Schweigen deutlich
werden, könnte auf die fehlende afrozentrische Perspektive verweisen, denn
es ist der Erzählstimme – und damit der Autorin – nicht möglich, diese
einzunehmen. In dieser Argumentationslogik steht hinter den Leerstellen im

426 Ebd., S. 184.
427 Bâ, Un chant écarlate, 1981, S. 184f.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

233

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


literarischen Text nicht etwa, wie Asibong behauptet, dass die Autorin Marie
NDiaye ihre Zugehörigkeit zu Schwarzen oder Afrikanerinnen vorsetzlich
und demonstrativ ablehnt und dies in Form von Schweigen zum Ausdruck
bringt. Es wird vielmehr plausibel, dass NDiaye unwillentlich und zwangsläu‐
fig keinen Zugang zu afrikanisch geprägtem kulturellem Wissen bzw. zur afro‐
zentrischen Perspektive erhalten hat, was wiederum dem Fehlen des Vaters
geschuldet ist.

Das Auffüllen der Leerstellen durch eine afrozentrische Perspektive lässt
sich auch an der Schuld von Abel Descas weiterführen, die Rudy von seinem
Vater übernommen hat und die seinen psychischen Konflikt begründet. Abel
Descas’ brutaler Mord an seinem afrikanischen Geschäftspartner Salif könnte
metaphorisch für die Kolonialverbrechen vorangegangener Generationen ste‐
hen.428 Die Tat von Abel Descas und die daraus resultierenden Schuldgefühle
seines Sohnes Rudy werfen metaphorisch gesehen die allgemeingültige Frage
auf, wie die nachfolgenden europäischen Generationen mit der nicht wieder‐
gutzumachenden Schuld des Kolonialismus umgehen können, die weiterhin
belastend wirkt.

Mit der Kolonialzeit und dem Sklavenhandel ist auch der Rassismus ent‐
standen, mit dem die nachfolgenden Generationen umgehen müssen, wie die
literarische Darstellung von Rudys Mutter zeigt, die ihren Enkelsohn ablehnt,
da er nicht engelsgleiche blaue Augen und blonde Haare hat. Das problema‐
tische Erbe der Kolonialzeit wird im Roman Trois femmes puissantes eben‐
falls durch eine eurozentrische Perspektive betrachtet, die sich vorrangig mit
der Schuld der einstigen Täter und den Schuldgefühlen der nachfolgenden
Generationen auseinandersetzt und deren Problemen, sich von der Schuld
zu befreien und das Machtgefälle zwischen globalem Norden und globalem
Süden auszugleichen.

Aber auch die afrozentrische Perspektive auf die Kolonialzeit hebt die
persistenten Abhängigkeiten und neokolonialen Machtgefälle hervor, wie das
in dem hier untersuchten Roman von Ken Bugul, Le Baobab fou, dargestellt
wird. Dort beschreibt die Ich-Erzählerin, dass alle weißen Europäer der
Künstlerszene unbedingt schwarze Freunde zum Vorzeigen suchten, um sich
damit von den Schuldgefühlen der Kolonialzeit zu befreien: »[...] eux aussi
revendiquaient leur part de la diaspora et d’éxotisme, leur part de disculpabi‐

428 Der nach der Mordtat verübte Selbstmord von Rudys Vater im Gefängnis Reubeuss passt
jedoch nicht zur kolonialen Logik. Diese sah weder vor, dass die Täter strafrechtlich
verfolgt wurden, noch deren Selbstbestrafung, um ihre koloniale Schuld zu sühnen.

2. Teil 

234

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lité.«429 Die Ich-Erzählerin thematisiert das erste internationale Kunstfestival
der ›schwarzen‹430 Künste, das Festival mondial des arts »nègres«431, das 1966
in Dakar stattgefunden hatte, und kritisiert, dass es nur dazu gedient habe,
sich von der Schuld des Kolonialismus zu befreien, anstatt das ›Wesen des
Schwarzen auszudrücken‹432:

La contribution du Noir néocolonial ne fut que spectactles pour marchands de
compromis.
Le déchet que le colon avait fait du Noir en l’arrachant à ses rêves trouvait consécra‐
tion dans cette manifestation mondiale. Le Festival fut le symposium de l’homme
noir néocolonial entretenu. La mère Afrique subit l’assaut de la coopération qui
ne faisait qu’enliser le Noir de plus en plus dans les bouleversements psychiques
insondables.433

Der Unterschied zwischen eurozentrischer und afrozentrischer Perspektive
besteht darin, dass erstere die eigene europäische Schuld im Zusammenhang
mit dem Kolonialismus problematisiert und zweitere den europäischen Staa‐
ten mit ihren neokolonialen Entwicklungen die Schuld zuschreibt und sich
aber gleichzeitig mit der eigenen afrikanischen Selbstfindung bzw. -behaup‐
tung auseinandersetzen muss: »L’homme noir avait besoin de se mettre sous
l’arbre à palabre aux aurores en effervescence, de vider son cœur pendant les
nuits mystérieuses et avec le souffle des ancêtres, de retrouver la dimension de
l’égarement«.434

Die afrozentrische Perspektive auf den Kolonialismus findet keine explizite
Entsprechung im Text von Marie NDiaye. Und dies gilt auch für die dritte
unschuldig Schuldige, Khady Demba, die für Tausende junger Menschen
steht, die von ihren afrikanischen Familien nach Europa ausgesendet werden,
um mit dem dort erarbeiteten Geld ihre Familien in Afrika finanziell zu
unterstützen: »Quand tu seras là-bas, chez Fanta, tu nous enverras de l’argent.

429 Vgl. Ken Bugul, Le Baobab fou, 1982, S. 125.
430 »Le 1er Festival Mondial des Arts nègres est un événement unique en son genre qui,

pendant une vingtaine de jours, a fait de Dakar, la capitale de la Négritude, le lieu priv‐
ilégié pour la défense et l’illustration des valeurs de civilisation du monde noir.« Saliou
Mbaye, »Cinquantenaire du 1er Festival Mondial des Arts Nègres«, in: Présence Africaine,
2015, 1, 191, S. 279–282.

431 Hervorhebung auch an dieser Stelle, um darauf aufmerksam zu machen, dass dieser diskri‐
minierende Begriff ausschließlich im Rahmen und entsprechend der Konventionen der
Zitierweise verwendet wird. Im Kontext des hier angeführten Zitats verweist der Begriff auf
die philosophische Négritude-Bewegung von Senghor.

432 Vgl. Ken Bugul, Le Baobab fou, 1982, S. 183.
433 Ebd.
434 Ebd.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

235

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fanta, elle doit être riche maintenant, elle est professeur« (TFP, 259) und
»Tu ne dois pas revenir ici, marmonna-t-elle [la belle-mère] près de l’oreille
de Khady. Tu dois nous envoyer de l’argent dès que tu seras là-bas. Si tu n’y
arrives pas, tu ne dois pas revenir« (TFP, 261).

Die Gesamtzusammenhänge ihres Aufbruchs nach Europa versteht Khady
nicht; auch ihr fehlt die afrozentrische Perspektive. Bei der nächtlichen Szene
am Strand, als die Migrantengruppe in das Boot steigt, kommen Khady einige
sehr vage und zusammenhanglose Informationsfetzen in den Sinn, die ihr
entfernt bekannt zu sein scheinen und möglicherweise das Ziel ihrer Reise
erklären könnten, wenn sie mehr darüber wüsste: »[...] il lui semblait qu’elle
avait su sans y prêter attention, sans y attacher d’importance, à certaine
période de son existence la signification d’une telle réunion d’éléments (nuit,
lampes temblantes, sable froid, visages anxieux)« (TFP, 281).

Dieses Nichtwissen kann – wie das bereits zuvor angeführte Vergessen
der symbolischen Bedeutung des Schildrabens – als literarische Strategie von
Marie NDiaye gewertet werden, die ihre Leerstellen nicht auffüllen kann.
Ihre senegalesische Hauptfigur erlebt ihre Migrationsbewegung nicht aus der
afrozentrischen Perspektive, wie das Figuren in Fatou Diomes Roman Le
ventre de l’Atlantique tun. Der Lehrer Ndétare versucht verzweifelt, die Jugend
von ihren Plänen abzubringen, nach Europa zu emigrieren: »Méfiez-vous,
petits, concluait-il, allez regarder la télévision chez l’autre parvenu, mais de
grâce, n’écoutez pas les sornettes que vous raconte cet hurluberlu. La France,
ce n’est pas le paradis. Ne vous laissez pas prendre dans les filets de l’émigra‐
tion«.435 Aber Moussa unternimmt die Reise dennoch, denn: »Trop de gens
comptaient sur lui pour manger, il ne pouvait se contenter des rendements
hypothétiques de la pêche«.436 Es wird in dieser afrozentrischen Perspektive
eine Entschlossenheit sichtbar, durch Auswanderung eine Verbesserung der
Lebensumstände zu erreichen, die vorrangig die der Familienangehörigen
und nachrangig die eigenen betreffen.

Die kulturellen Indikatoren bzw. embrayeurs culturels der Schuld und des
Schweigens verweisen in Marie NDiayes Roman somit, wie auch die Namen
und Pflanzen, durchweg auf das europäisch-französische Symbolsystem. Stellt
man einen hypothetischen Bezug zum afrikanisch-senegalesischen Symbol‐
system her, denn manche der Romanfiguren sind in diesen eingebettet durch
ihre kulturelle Prägung und die Orte der Handlung, dann wird sichtbar,
dass die in der Sekundärliteratur häufig genannten ›Leerstellen‹ im Werk

435 Diome, Le ventre de l’Atlantique, 2003, S. 114.
436 Ebd., S. 96.

2. Teil 

236

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Marie NDiaye der Unkenntnis über die afrikanisch-senegalesische Kul‐
tur geschuldet sein könnten. Diese Unkenntnis ist für die Autorin Marie
NDiaye umso problematischer, als die französische Gesellschaft sie stets
dieser (ihr nur oberflächlich bekannten) afrikanisch-senegalesischen Kultur
zuordnet. Dieser fehlende Zugang zu afrikanisch-senegalesischen Symbolsys‐
temen drückt sich in ihrem Roman Trois femmes puissantes auch in Gestalt
von unüberwindbaren Schwellen aus, wie ich im nächsten Unterkapitel zeigen
werde.

2.4.5 Die Fremdheit Afrikas und kultureller Konzepte wie jom

Hennigfeld stellt in Bezug auf Marie NDiayes Werk fest, dass in ihren Thea‐
terstücken die Schwelle eine besondere Funktion innehat, denn sehr viele
Theaterszenen spielen sich auf Haus- oder Zimmerschwellen ab. Anhand
der Schwelle entscheidet sich, so Hennigfeld, wer den Ort besetzt, wer sich
drinnen und wer sich draußen befindet, wer die Schwelle übertreten darf
und wer anderen den Weg versperrt. Es geht um Fragen der Fremdheit, des
Ausschlusses und der Integration.437 Jordan betont, dass die Schwelle im Werk
von Marie NDiaye der entscheidende Ort (le locus fondamental) sei, in all
seiner anthropologischen und politischen Komplexität.438

Auch im Roman Trois femmes puissantes spielt die Schwelle eine besondere
Rolle, was alleine durch die Tatsache belegt werden kann, dass der literarische
Text von zwei Schwellen gerahmt wird. Der erste Satz des Romans themati‐
siert die Schwelle des Hauses, auf der Norahs Vater wie eine Lichtgestalt
erscheint: »Et celui qui l’accueillit ou qui parut comme fortuitement sur le
seuil de sa grande maison de béton, dans une intensité de lumière soudain si
forte [...]« (TFP, 11). Im letzten Satz wird als Schwelle der Grenzzaun genannt,
über den der Vogel hinwegfliegt, in den sich Khady Demba zu verwandeln
scheint, als sie beim Pushback von der Leiter zurück auf den afrikanischen
Kontinent in den Tod stürzt (Vgl. TFP, 316).

Beide Schwellen sind in mehrfacher Hinsicht relevant für den Roman. Sie
trennen und verbinden topografische Räume und gleichzeitig stehen sie meta‐
phorisch für Kulturgrenzen. Am Anfang des Romans, auf der Hausschwelle
von Norahs Vater, stehen sich die europäisch geprägte Tochter und ihr afrika‐

437 Vgl. Hennigfeld, »Humain, trop humain, rien d’humain: le théâtre de Marie NDiaye«, in:
Bengsch und Ruhe, Une femme puissante, 2013, S. 177.

438 Vgl. Jordan, »La puissance de Khady Demba«, in: Bengsch und Ruhe, Une femme puissan‐
te, 2013, S. 264.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

237

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nisch geprägter Vater gegenüber, und am Ende des Romans versucht Khady
Demba aus dem afrikanischen Kontinent auszubrechen, um in den europä‐
ischen Kulturraum einzudringen. Auf beiden Schwellen findet zudem eine
Metamorphose statt: Bei der einen taucht der Vater als Lichtgestalt auf und
aus der Perspektive der internen Fokalisierung der Hauptfigur Norah scheint
es, als ob er sich kurz zuvor von einem Vogel im Flamboyant-Baum in einen
Menschen auf der Hausschwelle verwandelt habe. Khady Demba nimmt bei
ihrem Sturz von der Schwelle, den der Grenzzaun symbolisiert, einen Vogel
wahr, in den sie sich zu verwandeln scheint.

Die Schwellen bei Marie NDiaye sind zwar als liminale Räume zu ver‐
stehen, jedoch ist das Besondere an ihnen, dass auf ihnen kein Austausch
stattfindet und sie als unüberwindbar erscheinen. Eine Schwelle ist als limi‐
naler Raum im Sinne von Turner zu verstehen, der den Begriff Liminalität
in den 1960er-Jahren weiterentwickelt hat439, den van Gennep erstmals für
eine der Phasen innerhalb von Übergangsriten ›primitiver‹ Gesellschaften
verwendet hatte.440 Seither wurde dieses Konzept vielfach diskutiert und
weiterentwickelt.441 Die Schwelle als liminaler Raum gilt als ein Übergangs‐
raum, der drei Dimensionen, eine zeitliche (vorher und nachher), eine räum‐
liche (hier und dort) und eine systematische (das eine und das andere) hat,
die durch diese Schwelle voneinander getrennt werden.

Auf der Schwelle, in diesem »ausgedehnten Dazwischen«, wie Achilles sie
u.a. bezeichnet, werden Positionen und Relationen stets neu ausgehandelt442,
und dort finden die Übersetzungsmechanismen statt, wie sie Homi Bhabha
für den Third Space beschreibt.443 Waldenfels betont, dass es quasi unmöglich

439 Vgl. Victor Turner, The Ritual Process. Structure and Anti-Structure, London: Routledge &
Kegan Paul, 1969.

440 Ebd., S. 94: »Van Gennep has shown that all rites of passage or ›transitions‹ are marked
by three phases: separation, margin (or limen, signifying ›threshold‹ in Latin), and aggre‐
gation.« Turner beruft sich hier auf die Studie von Van Gennep, Les Rites de Passages,
aus dem Jahr 1909. Vgl. Jochen Achilles et al., »Liminalität und Heterotopie. Grundstruk‐
turierungen amerikanischer Erzählliteratur«, in: Jochen Achilles et al. (Hrsg.), Liminale
Anthropologien. Zwischenzeiten, Schwellenphänomene, Zwischenräume in Literatur und
Philosophie, Würzburg: Verlag Königshausen & Neumann, 2012, S. 145.

441 Achilles, Liminale Anthropologien, 2012, S. 7.
442 Ebd.
443 »Das Denken ›an der Grenze‹ äußert sich in theoretischen Figurationen, wie dem Begriff

des ›dritten Raumes‹ (third space), der bei Bhabha [...] eine epistemologische Kategorie
darstellt. [...] Bhabha metaphorisiert den erkenntnistheoretischen Zugriff als ›Raum‹, als
›hybriden Raum‹, als ›Schwellenraum zwischen den Identitätsbestimmungen‹, als Raum,
der das Dazwischen auslotet. Zum hybriden ›Denkraum‹ Bhabhas gehören zahlreiche
Phänomene, die auf die eine oder andere Weise mit der Herausbildung ›transitorischer

2. Teil 

238

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist, das Phänomen der Schwelle zu untersuchen, ohne zugleich das Fremde
einzubeziehen.444 Fremdheit liegt laut Waldenfels nicht darin, dass »etwas von
anderem verschieden ist, sondern darin, dass etwas für mich oder für uns
in die Ferne rückt und dadurch abwesend oder unzugänglich wird«.445 Die
Fremdheit ist somit nicht eine Opposition zu dem Selben, sondern sie steht in
einer variablen Relation zum Eigenen, zum Selbst.446 Diese Fremdheit beziehe
ich im Folgenden auf die bereits genannten Leerstellen in NDiayes Roman
Trois femmes puissantes, um zu zeigen, dass die blankness in ihrem Werk,
wie Asibong dieses spürbare Fehlen nennt, auf etwas gänzlich Unbekanntes
verweist, mit dem keine Aushandlung stattfinden kann und die Schwellen
deshalb unüberwindbar bleiben.

Bei Norahs Ankunft erscheint zu ihrer Begrüßung ihr Vater plötzlich und
unvorhersehbar auf der Hausschwelle wie ein Lichtwesen bzw. ein Vogel, der
kurz zuvor wieder menschliche Gestalt angenommen hat. Durch die interne
Fokalisierung auf Norah scheint es ihr, als ob ihr Vater in Gestalt eines Vogels
auf dem Flamboyant-Baum lebt, der so dicht am Haus steht, dass er wie der
Bewacher dieses Übergangsbereichs der Schwelle erscheint (vgl. TFP, 11). Der
liminale Raum der Schwelle bzw. das Konzept des transgressiven Grenzrau‐
mes beinhaltet, so Borgards, neben der Aushandlung der In- und Exklusion
und der Limitrophie auch Grenzbewohner wie Monster, Tiermenschen etc.,
die diese Grauzone bevölkern können: »Alle diese Figurationen der Grenze
stehen in Spannung zum Raum des kulturell und sozial Normalen.«447

Identitäten‹ zusammenhängen. Der Raum, den er als ›Verhandlung and der Grenze‹ fasst,
der liminale Raum, wird zugleich zur Grenzerfahrung, zur Grenzexploration und zum
Grenzereignis.« Anna Babka et al. (Hrsg.), Homi K. Bhabhas Kulturtheorie. Kritik. Anwen‐
dung. Reflexion, Wien, Berlin: Turia + Kant, 2012, S. 14.

444 Vgl. Bernhard Waldenfels, »Fremdheitsschwellen«, in: Jochen Achilles et al. (Hrsg.), Li‐
minale Anthropologien. Zwischenzeiten, Schwellenphänomene, Zwischenräume in Literatur
und Philosophie, Würzburg: Verlag Königshausen & Neumann, 2012, S. 15–27, S. 15.

445 Vgl. ebd., S. 16.
446 »Das Fremde (xenon) steht nicht dem Selben gegenüber, sondern dem Selbst (autos, ipse)

und dem Eigenen. [...] Das Selbst ist kein Bezugsglied einer vorgefundenen Zweiheit oder
Vielheit, sondern Bezugspunkt einer Selbstunterscheidung. [...] Die altérité beziehungswei‐
se die otherness [...] ist nicht mit Andersheit im Sinne der Verschiedenheit zu verwechseln.
[...] Die Differenz zwischen dem Eigenen und dem Fremden, um die es uns hier geht,
entstammt einem Prozess der Ein- und Ausgrenzung, der sich nicht zwischen zwei Termen
abspielt, die sich mehr oder weniger scharft voneinander abheben, sondern zwischen zwei
Topoi, zwei Bereichen also unter Einschluss von Zwischenzonen.« Waldenfels, »Fremd‐
heitsschwellen«, in: Achilles, Liminale Anthropologien, 2012, S. 16.

447 Roland Borgards, »Liminale Anthropologien. Skizze eines Forschungsfeldes«, in: Jochen
Achilles et al. (Hrsg.), Liminale Anthropologien. Zwischenzeiten, Schwellenphänomene, Zwi‐

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

239

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Übergangsraum, die Schwelle zum Innenraum des Hauses von Norahs
Vater, wirkt auf Norah anormal, d.h. verunsichernd und beängstigend, was ty‐
pische Merkmale dieses Grenzbereichs der Schwelle sind. Um den Übergang
zu erleichtern und ihn deutend und regulierend zu begleiten, gibt es die rites
de passage, die für größere Schwellen, wie Geburt, Tod oder Reifung abgehal‐
ten werden.448 Das Überschreiten kleinerer Schwellen, die laut Waldenfels
den menschlichen Alltag begleiten, wie beispielsweise Hemmschwellen oder
Wechsel von Tag und Nacht, werden in der Regel ebenfalls durch Rituale ab‐
gemildert; alltägliche »Zugänglichkeitsrituale« sind beispielsweise der Gruß
und der Abschied.449

Das Zugänglichkeitsritual über die Hausschwelle von Norahs Vater, d.h.
die Begrüßung seiner Tochter, wird vom Vater nicht vollzogen, was als erstes
Indiz dafür gewertet werden kann, dass die Schwelle – und dies immer durch
die interne Fokalisierung auf Norah – unüberwindbar bleibt. Als der Vater
Norah erblickt, steht er starr auf der Hausschwelle, ohne seine Position zu ver‐
ändern, d.h. seine Hände hält er unverändert über seinen Bauch gefaltet und
seinen Kopf leicht geneigt (vgl. TFP, 11). Körpersprachlich wirkt er somit eher
wie ein Wächter denn wie ein Vater, der seine Tochter empfangen möchte:
»Immobile il la regardait s’avancer [...]« (TFP, 12). Auch sprachlich können
die sehr ungewöhnlichen Begrüßungsworte »Tiens, c’est toi [...]« (TFP, 12)
nicht als Zugänglichkeitsritual gewertet werden. Es ist eher ein Abwehr- und
Verriegelungsritual und so ist die von Norah ausgehende Umarmung auch nur
eine kurze Andeutung ohne tatsächlichen Körperkontakt, die eine körperliche
Abwehrreaktion, nämlich den Verschluss der Hautoberfläche, beim Vater aus‐
löst: »Elle l’étreignit brièvement, sans le presser contre elle, se rappelant qu’il
détestait le contact physique à la façon presque imperceptible dont la chair
flasque des bras de son père se rétractait sous ses doigts« (TFP, 12).

Die väterliche Begrüßung seiner Tochter Norah ist nicht als Zugänglich‐
keitsritual zu bewerten, denn, so Waldenfels: »Gruß und Abschied haben nur
einen Sinn, wenn über eine Schwelle hinweg Abwesenheit in die Anwesenheit
eindringt. Soziale Schwellenphänomene schließen eine totale Vereinzelung

schenräume in Literatur und Philosophie, Würzburg: Verlag Königshausen & Neumann,
2012, S. 9–13, S. 11.

448 »Van Gennep himself defined rites de passage as ›rites which accompany every change of
place, state, social position and age‹ [...] Van Gennep has shown that all rites of passage or
›transition‹ are marked by three phases: separation, margin (or limen, signifying ›thresh‐
old‹ in Latin), and aggregation.« Turner, The Ritual Process, 1969, S. 94.

449 Vgl. Waldenfels, »Fremdheitsschwellen«, in: Achilles, Liminale Anthropologien, 2012, S. 24.

2. Teil 

240

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ebenso aus wie eine totale Verschmelzung«.450 Auf der Hausschwelle von
Norahs Vater findet aber keine Aushandlung von verschiedenen Zuständen
(Abwesenheit und Anwesenheit) statt, sondern es treten sich zwei Individu‐
en gegenüber, von denen eines die Schwelle überwinden möchte und dazu
die Unterstützung des anderen sucht, dieser andere aber keinen Zugang
ermöglicht. Das Haus kann Norah zwar betreten, aber die Persönlichkeit
ihres Vaters, deren Grenzbereich bzw. Schwelle durch die Hautoberfläche
symbolisiert wird und die den Grad seiner Aufgeschlossenheit oder besser sei‐
ner hermetischen Verschlossenheit seiner Tochter gegenüber offenbart, wird
ihr unzugänglich bleiben.

Das Haus wirkt in Norahs Perspektive märchenhaft: dunkel und unüber‐
sichtlich, zugleich riesig und arrogant (vgl. TFP, 11), aber auch unfertig (vgl.
TFP, 13) und leer. Es herrscht eine düstere Stille (vgl. TFP, 17), es ist öde
und trostlos (vgl. TFP, 24). Norah entdeckt einen ihr bisher unbekannten
neu gebauten Hausflur, an den etliche kleine Zimmer gereiht sind, die Zellen
ähneln. Der Gang erscheint Norah unverhältnismäßig lang, er windet sich
(schlangenähnlich), wird immer dunkler und stickiger (vgl. TFP, 26), je weiter
sie in ihm vordringt. Der lange düstere Hausflur (vgl. TFP, 30) mit den
Zellen (vgl. TFP, 35), die an einen Gefängniskomplex erinnern, scheint in
(Un‑)Tiefen zu führen – »les profondeurs du couloir« (vgl. TFP, 35). Die
Nacht im Haus ist sehr dunkel und »parfaitement silencieuse derrière la vitre
de la petite fenête carrée«. Kein Laut ist hörbar, weder von innerhalb noch
von außerhalb des Hauses (vgl. TFP, 38); es ist ein Totenhaus, von dem Norah
am liebsten schnell fliehen würde (vgl. TFP, 41): »[...] tout ce qui venait de
cette maison n’était que ravage et déshonneur« (TFP, 73).

Doch Norah stellt sich ihrer Angst und kann schließlich das Geheimnis um
die ermordete Ehefrau des Vaters lüften, nachdem Sony ihr seine Version des
Tatgeschehens geschildert hat. Das Haus erscheint ihr schlagartig heller, doch
seine Fremdheit bleibt erhalten:

Elle était là, seule dans l’intense clarté d’une maison étrangère, assise sur une chaise
dure et fraîche de métal poli, et son corps tout entier était au repos et son esprit était
au repos pareillement.
Elle comprenait ce qui s’était passé dans la maison de son père, elle comprenait les
uns et les autres comme si elle s’était assise simultanément sur le ventre de chacun
d’eux. (TFP, 88f.)

450 Vgl. ebd.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

241

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Klarheit, die Norah gewinnt, ist die objektive Sicht einer Rechtsanwältin
und betrifft ausschließlich den Hergang des Verbrechens, das ihr Vater an
seiner zweiten Ehefrau verübt hat, und das Unrecht, das er Sony angetan
hat, der für den Mord unschuldig im Gefängnis sitzt. Norah schwört sich,
Sony aus den Fängen des Vaters zu befreien: »Elle veillerait sur Sony, elle le
ramènerait à la maison« (TFP, 93). Sie hat sich durch ihren Aufenthalt in dem
märchenhaften, beängstigenden Haus von der furchteinflößenden, monströ‐
sen Macht ihres Vaters befreit. Aber sie hat kein Wissen über den Vater
erlangen können, denn sie konnte die Schwelle zu ihm nicht überwinden und
ihm näherkommen. Auch am Ende ihres Aufenthalts in dieser Heterotopie,
als die das Haus des Vaters bezeichnet werden kann, ist ihr Vater eine für sie
unergründbare Person.

Die Hausschwelle von Norahs Vater als liminaler Raum, der geprägt ist
durch eine Vorläufigkeit, die darauf hinstrebt, einen Zustand in einem zeitlich
ablaufenden Prozess abzuschließen, ist für Norah nur insofern ein Liminalsta‐
dium, im Sinne von Achilles, als dort eine Reflexions- und Innovationsphase
stattfindet.451 Die Schwelle wird jedoch nicht in Richtung des Fremden über‐
treten, denn Norah erhält keinen Einblick in die Wahrnehmungswelt ihres
Vaters. Ihr Verständnis beruht nur auf ihren eigenen Beobachtungen und
den Erläuterungen ihres Bruders. Der Vater selbst bleibt stumm und Norahs
Nichtwissen über die afrikanische Kultur weiterhin erhalten.

Das Haus des Vaters, das sowohl seine innere Wahrnehmungswelt reprä‐
sentiert als auch metonymisch für die afrikanische Kultur steht, ist für Norah
eine Heterotopie im Sinne Foucaults, d.h. ein Sonderraum und damit zu
unterscheiden vom liminalen Übergangsraum der Schwelle, die als vorüber‐
gehender Ausnahmezustand charakterisiert wird. Die Heterotopie ist ein blei‐
bender Raum, der sich von der ihn umgebenden ›Normalität‹ unterscheidet;
es herrschen dort andere gesellschaftliche Regeln und ihr volles Funktionie‐
ren wird dann erreicht, »wenn die Menschen mit ihrer herkömmlichen Zeit
brechen«.452 Das trifft zwar auf Norah zu, die aus Europa angereist ist und
im Haus ihres Vaters einen gänzlich anderen Alltagsrhythmus als den ihr übli‐
chen annimmt. Der Bruch, der für sie damit einhergeht, betrifft nicht nur ihre
›herkömmliche Zeit‹, sondern auch das ihr vertraute kulturelle Umfeld. Doch
damit die Heterotopie als solche wirken kann, bedarf es eines Regelwerks,
wie beispielsweise das der Friedhöfe, das Foucault näher beschrieben hat. Das

451 Vgl. Achilles, Liminale Anthropologien, 2012, S. 146.
452 Michel Foucault, »Andere Räume«, in: Karlheinz Barck et al. (Hrsg.), Aisthesis. Wahrneh‐

mung heute oder Perspektiven einer anderen Ästhetik, Leipzig: Reclam, 1992, S. 34–46, S. 43.

2. Teil 

242

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Regelwerk beinhaltet den Ort des städtischen Friedhofs (im Herzen der Stadt
oder außerhalb), die Hierarchie der möglichen Gräber, den Glauben, der dem
Umgang mit den sterblichen Überresten zugrunde liegt und die Angst vor
dem Tod begründen kann usw.453

Das fremde, unheimliche Haus des Vaters verheimlicht Norah aber sein
Regelwerk. Sie kann nur auf ihre Beobachtungen zurückgreifen ohne Erläu‐
terungen zu erhalten, die ihr manche der seltsamen Verhaltensweisen des
Vaters erklären könnten, wie beispielsweise das opulente Abendessen, bei dem
Norah sich über ihren Vater wundert, der gierig die Nahrung verschlingt, mit
dem Gesicht knapp über dem Teller: »Norah faillit lui demander s’il avait
jeûné [...] d’avoir fait concentrer sur ce dîner, pour l’épater, les provisions
des trois jours précédents« (vgl. TFP, 23). Sie vermutet – sie weiß es aber
nicht –, dass er von einem kindlichen Futterneid angetrieben wird und des‐
halb überwachen muss, dass der Bedienstete Norah keine größere Portion
zukommen lässt als ihm (vgl. TFP, 23). Rätselhaft erscheint ihr aber, dass er
immer weiter isst, »se gavant sans joie« (TFP, 24), und letztendlich sogar in
Tränen ausbricht, weil er die Nachspeise nicht mehr hinunterschlucken kann
(vgl. ebd.).

Das geheimnisvolle Haus des Vaters bleibt für Norah unergründlich, ob‐
gleich sie einen Reifeprozess durchlaufen hat und ihre Angst ihm gegenüber
soweit ablegen konnte, dass sie nicht mehr gelähmt, sondern sogar dazu in
der Lage ist, ihren Bruder Sony aus dem Gefängnis zu befreien und ihren
Vater juristisch zu belangen. Die afrikanische Kultur bleibt ihr aber weiterhin
fremd und, hier möchte ich Waldenfels folgen, diese Unüberschreitbarkeit der
Schwelle führt zu einer ständigen »Beunruhigung durch Fremdes, das sich
zwar den Maßstäben der Erfahrung entzieht, aber deshalb nicht nichts ist«.454

Waldenfels nennt diesen Zustand liminale Fremdheit.
Ich verstehe liminale Fremdheit in Bezug auf NDiayes Roman Trois femmes

puissantes in dem Sinne, als dass sich die Hauptfiguren der drei Erzählungen
auf einer Schwelle befinden, in einem liminalen Übergangsraum, der durch
eine unauflösbare Fremdheit geprägt ist. Die Aushandlung und der Versuch
der Neupositionierungen finden in der psychischen Innenwelt der Figuren
statt und zwar zwischen dem ›scheinbar‹ Bekannten und dem Unbekannten,
das trotz aller Bemühungen nicht ergründet werden kann. Das Fremde ent‐
zieht sich den ›Maßstäben der Erfahrung‹, doch es dringt in die Erfahrungs‐
welt der Hauptfiguren ein, die versuchen, das Fremde zu ergründen, indem

453 Vgl. Foucault, »Andere Räume«, in: Karlheinz Barck, Aisthesis, 1992, S. 41f.
454 Vgl. Waldenfels, »Fremdheitsschwellen«, in: Achilles, Liminale Anthropologien, 2012, S. 27.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

243

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sie es ständig mit den gemachten Erfahrungen abgleichen wollen. Dieser
Abgleich findet seinen Ausdruck in der unkontrollierbaren Vermischung von
Vergangenheit und Gegenwart und das Resultat dieser liminalen Fremdheit
sind eine dauerhafte Beunruhigung und Infragestellung und die schon mehr‐
fach genannten Leerstellen, die Asibong als blankness bezeichnet und die er
fälschlicherweise als die Abwendung NDiayes von ihrer race interpretiert.

Doch es geht vielmehr darum, dass trotz aller Bemühungen die afrika‐
nisch-senegalesischen Konzepte nicht ergründet werden können. So lässt
sich beispielsweise für Norah das Verhalten des Vaters nicht allein durch
Beobachtung erklären. Es bedarf Erläuterungen für das opulente Mahl, das
riesige Haus, den seltsamen Umgang mit den Zwillingstöchtern, mit denen
der Vater nicht spricht, genau so wie er auch nie mit Norah gesprochen hat.
Erläuterungen erfordern auch die im Gegensatz zu seiner Schweigsamkeit
stehende Sprachgewandtheit, sein exquisiter Kleidungsstil, seine elegante Er‐
scheinungsform und noch viele Details mehr. All diese Elemente könnten
– von der Autorin NDiaye unbeabsichtigt und deshalb auf sehr indirektem
Wege – auf das kulturelle Konzept von jom bezogen werden, wie Léopold
Sédar Senghor es in seinen Texten dargestellt hat.

Das opulente Mahl und die vielen Räume im Haus könnten auf die Facette
teranga verweisen; diese besondere Form der Gastfreundschaft und der Groß‐
zügigkeit, die wiederum mit wërsëk einhergeht, dem Wohlstand. Das Verber‐
gen von Gefühlsregungen und Zärtlichkeiten bzw. Hinwendung zu seinen
kleinen Töchtern könnte auf die Facette kersa, die Zurückhaltung, verweisen.
Sprachgewandtheit und elegante Erscheinungsform sind Teile der Facetten
laf, nämlich der Schönheit, und tegin, der Gewandtheit in Benehmen und
Sprache, um hier nur einige der Details aufzuführen. Das kulturelle Konzept
jom durchdringt alle Lebensbereiche in der senegalesischen Gesellschaft, wie
aus der Perspektive der ethnocritique anhand der Texte von Mariama Bâ,
Fatou Diome und Ken Bugul belegt werden kann, wobei die Autorinnen die
mangelnde Auseinandersetzung mit diesem traditionellen Konzept kritisieren.
Das Leid ihrer Figuren ruft zur dringenden Erneuerung kultureller und narra‐
tiver Konzepte wie jom auf.

Im Fall von Marie NDiaye wird deutlich, dass diese mangelnde Ausein‐
andersetzung mit traditionellen Konzepten auch die Nachkommenschaft be‐
trifft, die in Europa sozialisiert ist, von der aber ein Elternteil aus dem Senegal
stammt. Für diese rückt die Problematisierung traditioneller senegalesischer
Konzepte in unerreichbare Ferne, da sie keinerlei Zugang dazu erhalten.
Übrig bleibt eine seltsame Fremdheit, ›die aber nicht nichts is‹, sondern
im Fall der literarischen Auseinandersetzung ein besonderes Leid in der

2. Teil 

244

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Weltwahrnehmung der Figuren offenbart, die keine Möglichkeit haben, diese
Fremdheit zu erkunden.

Und so steht Afrika aus einer eurozentrischen Perspektive in NDiayes
Roman Trois femmes puissantes einerseits symbolhaft für eine fabelhafte und
exotische Welt des Bösen, des Guten, des Naturhaften, des Geheimnisvollen
und des Unbewussten.455 Andererseits offenbart sich in ihrem Werk, so auch
Asibong, eine komplexe emotionale Weltwahrnehmung, die eine Fremdheit
beinhaltet, die durch Leerstellen (blankness) charakterisiert ist, welche nicht
gefüllt werden können:

Complex emotional stories such as Rudy’s and Norah’s cannot adequately be
summed up by marketing machines, television interviews, or in soundbites
about ›strength‹ or puissance: this is psychic life – and relationality – beyond
the deadness of the idée reçue. It is a pity that their fragile, nuanced strangeness
was largely drowned out by the commercialized platitudes which accompanied
the Khady-dominated entrance of Trois femmes puissantes into the world. [...] the
challenge for almost all of NDiaye’s theatrical characters – and indeed for NDiaye’s
theatre itself – will be to effect cathartic returns of the blankly buried past with a
revolutionary force capable of refusing the machinations of capitalism, spectacular‐
ization and exoticizing enslavement.456

455 »Lemma: ›Afrika‹«, in: Butzer und Jacob, Metzler Lexikon literarischer Symbole, 2012, S. 10.
456 Asibong, Marie NDiaye. Blankness and Recognition, 2013, S. 108.

2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹

245

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783988580849-71 - am 20.01.2026, 05:59:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580849-71
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	2.1 Mariama Bâ und ihr Roman Un chant écarlate (1981)
	2.1.1 Die Funktionen von Gorgui in Un chant écarlate
	2.1.2 Die histoire und der discours von Un chant écarlate
	2.1.3 Gorguis Tod
	2.1.4 Wer ist Gorgui [góor gi]?
	2.1.5 Gorgui in Bezug zu jom, dignité und honneur
	2.1.5 Systematisierung der Begriffe jom, dignité, honneur

	2.2 Fatou Diome und ihr Roman Le ventre de l’Atlantique (2003)
	2.2.1 Die Eroberung von jom in Le ventre de l’Atlantique
	2.2.2 Chaque miette de vie doit servir pour conquérir la dignité !
	2.2.3 Immigration ohne Emigration
	2.2.4 Der Homme de Barbès. Migration und die Frage nach wërsëk und teranga
	2.2.5 Die schöne Sankèle – Frauen im Konflikt mit kersa und muñ
	2.2.6 Der Lehrer Ndétare, die Bildung und das Konzept tegin
	2.2.7 Jom, der Atlantik und der Selbstmord

	2.3 Ken Bugul und ihr Roman Le baobab fou (1982)
	2.3.1 Der Forschungsstand zu Ken Bugul und zum Roman Le Baobab fou
	2.3.2 Die Romanhandlung und der Diskurs
	2.3.3 Der Baobab als embrayeur culturel
	2.3.4 Die Griots und ihre besondere Beziehung zum Baobab
	2.3.5 Die Fesseln des Baobabs
	2.3.6 Sprechen, Schweigen und jom
	2.3.7 Die hoffnungslose Unerreichbarkeit von jom

	2.4 Marie NDiaye, eine Schriftstellerin mit ›afrikanischer Oberfläche‹
	2.4.1 Histoire und discours des Romans Trois femmes puissantes (2009)
	2.4.2 Bäume und Vögel als embrayeurs culturels
	2.4.3 Namen und ihre Verweisfunktion auf dignité
	2.4.4 Die Schuld und das Schweigen
	2.4.5 Die Fremdheit Afrikas und kultureller Konzepte wie jom


