Schmerzen
Uberlequngen zu einer Sozialtheorie
phanomenaler Erfahrungen

Rainer Schiitzeichel

Soziale Welten als Konstellationen von phinomenalen Erfahrungen und Schmerzen
als phianomenal sich artikulierende Stérungen von Handlungsabliufen - das sind in
nuce die beiden miteinander verwobenen Fragen, um die es in den folgenden Aus-
fithrungen gehen soll. Sie setzen sich zum Ziel, erste Uberlegungen zu einer ansons-
ten in der Soziologie nur wenig bearbeiteten Frage zu prisentieren: Wie lassen sich
soziales Handeln und soziale Beziehungen als Konstellationen von phinomenalen
Erfahrungen verstehen? Als phinomenale Erfahrungen kénnen hier vorliufig solche
Erfahrungen bestimmt werden, die sich in einem phinomenalen Erleben, also in
einem Fithlen und Spiiren, in leiblichen Regungen und Empfindungen realisieren,
in solchen Phinomenen also, die uns nicht anzeigen, dass etwas ist, sondern wie
etwas (fir mich, fur dich, fur uns) ist. Die Spannweite solcher Erfahrungen reicht
dabei von ausgeprigten emotionalen Episoden wie Furcht und Gliick, Trauer und
Stolz, tiber affektive Bezugnahmen wie Wohlgefiithl und Behaglichkeit, Fremdheit
und Angst, bis hin zu solchen Phinomenen, die man (in der Tradition des amerika-
nischen Pragmatismus) als qualitative Erlebnisse bezeichnen kann, als das, was Per-
sonen spiiren und empfinden, wenn sie etwas wahrnehmen, denken oder erfahren.
Die Frage ist also: Kann man sinnvoll von einer Sozialitit von phinomenalen Er-
fahrungen sprechen in der Weise, dass sich soziale Welten in der Bezugnahme und
Kommunikation von phinomenalen Erfahrungen realisieren? Da die Phinomena-
litat von Erfahrungen stets auf ihren Inkorporierungen und Artikulationen als leib-
liche Erfahrungen beruht und der Leib sich phinomenal artikuliert, kénnte sich die
Frage auch so formulieren lassen: Ist leiblich fundierte Sozialitit méglich? Die Re-
levanz dieser Frage ist schon allein vor dem Hintergrund gegeben, dass in der So-
ziologie soziales Geschehen vornehmlich auf der Basis von Kognitionen oder von
Interessen (und ihren sprachlichen Artikulationen) konzipiert wird.

Die folgenden Ausfithrungen verstehen sich somit zunichst als Beitrag zu ei-
ner Soziologie der Erfahrungen. Erfahrungen sind der Soziologie nicht unbekannt,
schlieRlich versteht sie sich in der einen oder anderen Weise als eine Erfahrungs-

14.02.2026, 06:38:26.



https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

140

Korperlicher Leib - Bodies

wissenschaft, auch wenn die modernisierte und methodisch disziplinierte Selbstbe-
schreibung einer empirischen Wissenschaft den Erfahrungshintergrund dieser Wis-
senschaften unsichtbar werden lisst. In den folgenden Uberlegungen geht es aber
nicht um diese methodologische Dimension, sondern um Erfahrung auf der Ge-
genstandsseite, also um die sozialen Phinomene oder sozialen Welten als solche,
die in welcher Weise auch immer erfahrungskonstitutiv und erfahrungskonstituie-
rend sind. Die Problematik einer solchen Einordnung zeigt sich aber in einem weite-
ren Punkt: Erfahrung stellt hier keine rein epistemische Kategorie dar, sondern eine
phanomenale. Nur dann ist etwas eine Erfahrung, wenn es mit einem phinomenalen
Erleben verbunden ist.

Sodann befasst sich dieser Beitrag mit einer besonders salienten Erfahrung,
namlich akuten und chronischen kérperlichen Schmerzen. Sein Ziel ist es, kon-
zeptionelle Vorschlige zu unterbreiten, um Schmerzen als phinomenale oder
qualitative Erfahrungsmodalititen in den Konturen von sozialen Erfahrungs-
feldern beschreibbar machen zu kénnen: Wie werden Schmerzen als qualitative
Erfahrungsmodalititin sozialen Erfahrungsfeldern als Erfahrungsgegenstand kon-
stituiert? Die Soziologie ist in einem gewissen Sinne eine schmerzlose Wissenschaft.
Es gibt zwar einige, meist im Bereich der Medizinsoziologie angesiedelte Analysen
zu den kulturellen, sozialstrukturellen und geschlechtsspezifischen Bedingungen
im Erleben von Schmerzen', aber die Frage, die hier im Vordergrund steht, ob und
in welcher Weise Schmerzen als phinomenale Erfahrungen Gegenstandsbereiche
und Erfahrungsriume in der sozialen Welt sind, wurde bisher noch nicht themati-
siert. Ein Grund fir diese Enthaltsamkeit kénnte darin liegen, dass die Soziologie
bisher in ihrem analytischen Begriffsrahmen nicht hinreichend ausgestattet ist,
um Schmerzen als ein soziales Phinomen zu erfassen. Schmerzen werden mit dem
Argument, dass ihre Phinomenalitit doch allein in der inneren Wahrnehmung
gegeben und allein in dieser erfahrbar sei, in eine rein subjektive Sphire verbannt.
Dass deine Schmerzen fiir mich nicht erfahrbar sind, ist sicherlich richtig, aber
deine Schmerzen artikulieren sich, und ihre Artikulation kann Grund fiir eine Man-
nigfaltigkeit von korrespondierenden phinomenalen Erfahrungen auf meiner Seite
sein. Schmerzen oder allgemein phinomenale Erfahrungen kénnen, so die Uber-
legungen, Element eines Verweisungszusammenhangs sein, in denen intentionale
Akte sich in ihrer Phinomenalitit an anderen Akten und Akten Anderer orien-
tieren. Die Beschreibung dieser Akte als intentionale macht aber wiederum auf
einen weiteren grofen Problemkreis aufmerksam. Sind phinomenale Erfahrungen
intentionale Akte? In welchem Verhiltnis stehen Phinomenalitit und Intentio-
nalitit von Akten? Als enaktivistisch wird hier ein sozialtheoretisches Programm
bezeichnet und in wenigen Skizzen vorgestellt, welches, aufbauend auf jingeren

1 Bendelow 1993, 2000; Bendelow/Williams 1995a, 1995b, 1995¢; Charmaz 1983; Wilkinson
2005; Williams/Bendelow 1998; Zajacova et al. 2021.

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rainer Schiitzeichel: Schmerzen

phinomenologischen und kognitionswissenschaftlichen Forschungen, den konsti-
tutiven enaktivistischen Kontext von Intentionen betont und dabei deren Nicht-
Reprisentationalitit betont. Schmerzen und andere phinomenale Erfahrungen
artikulieren somit also nicht innere Ereignisse, sondern Befindlichkeiten in dem
enaktivistischen Handlungskontext, in dem sie sich vollziehen. Schmerzen kénnen
als phinomenal angezeigte Stérungen in affordanten Kontexten begriffen wer-
den. Und in sozialtheoretischer Hinsicht kann damit die von vielen theoretischen
Ansitzen unhinterfragt geteilte Position korrigiert werden, soziale, intentionale
Akte ausschlielich als reprisentationale Akte zu begreifen und damit die sich in
enaktivistischen Handlungszusammenhingen realisierenden phinomenalen Er-
fahrungen als einer grundlegenden Ebene von sozialen Beziehungen zu ibersehen.
Wieso also eine Soziologie phinomenaler Erfahrungen? Diese Frage verlangt
zwei Antworten. Die Soziologie ist in ihren Forschungen und Theoriebildungen im-
mer noch — wenn man diesen Ausdruck hier gestatten mochte — kopflastig, d.h. sie
setzt in ihrem Gegenstandsbereich immer noch einen spezifischen Modus von In-
tentionalitit, nimlich den einer begrifflich fundierten oder, wie manche auch sa-
gen, einer reprisentationalen Intentionalitit* voraus — das, was erfahren wird, ist
begrifflich gegeben, und der common ground, der sich in sozialen Konfigurationen
her- und einstellt, ist begrifflicher oder reprisentationaler Natur. Dies gilt selbst fiir
solche Ansitze, die stirker als andere auf Leib setzen. Hiergegen wird mit Berufung
auf Dilthey, insbesondere aber auf Dewey und neuere enaktivistische Theorien auf
einen holistischen, nicht-reprisentationalen Weltzugang verwiesen. Jedoch bleibt
auch in diesen die soziologische Perspektive und Dimension aufen vor, die doch
fiir die Konstitution solcher Erfahrungen nicht unerheblich sein diirfte, nimlich
ihre Sozialitit. Deshalb eine zweite sozial-externalistische Antwort: Phinomenale
Erfahrungen sind eingebettet in (soziale) Affordanzen. Ihre Gegenstindlichkeit fir
diejenigen, die sie erfahren, gewinnen sie in einer gewissen Weise erst in den Tri-
angulationen mit den korrespondieren phinomenalen Erfahrungen Anderer.

2 Die Thematik der Reprasentationalitit von intentionalen Akten steht in jiingerer Zeit im Fo-
kus der Forschung. Bedauerlicherweise ist dieser Terminus im Laufe dieser Diskussionen sehr
unscharf geworden. Man kann als Kernthese reprasentationalistischer Theorien die Auffas-
sungidentifizieren, dass intentionale Akte einen propositionalen Gehalt aufweisen, sich also
>begrifflich< auf etwas in der Welt beziehen, welches sich in Aussagen ber etwas, was ge-
dacht, gewiinscht oder gemeint wird, formulieren lasst. Ein Einwand gegen solche Ansitze
besteht darin, dass sie klassische (cartesianische) Subjekt-Objekt-Unterscheidungen voraus-
setzen. Demgegeniiber stehen Auffassungen, dass zumindest manche intentionalen Bezug-
nahmen aufetwas in der Weltsich in der Welt mittels phdnomenaler Erlebnisse priasentieren
wie der stechende Zahnschmerz oder eine grelle Farbwahrnehmung oder ein erfrischendes
Getrank, wobei diese Attribute dann auf die spezifische Phanomenalitit der Erlebnisse ver-
weisen (siehe im Hinblick auf Schmerzen die Untersuchung von O’'Sullivan und Schroer [2012]
und generell Ramsey [2007, 2017]).

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

142

Korperlicher Leib - Bodies

1. Soziologie phanomenaler Erfahrungen

»Der Begriff der Erfahrung scheint mir - so paradox es klingt — zu den unaufgeklir-
testen Begriffen zu gehéren, die wir besitzen.« (Gadamer 1960: 329) Diese Behaup-
tung von Gadamer gilt wohl nach wie vor. Sie gilt sicherlich fiir die Soziologie. Auch
hier kann diesem Problem nicht abgeholfen werden, aber es sei auf einen wichtigen
Aspekt verwiesen. Mit dem Aufkommen von Wissenschaften, die sich als empiri-
sche Wissenschaften verstehen, und einer korrespondierenden Semantik hat sich
eine kognitivistische Verengung von Erfahrung durchgesetzt. Erfahrung wird auf
ihre kognitiven Gehalte reduziert. Hiergegen kann ein umfassender Erfahrungsbe-
griff angesetzt werden, der Erfahrung als eine komplexe Einheit von kognitiven, vo-
litiven und affektiven bzw. phinomenal spiirbaren Dimensionen versteht. Ein sol-
cher liegt beispielsweise schon der oftmals auf ihre Hermeneutik verkiirzte Grund-
legung der Geistes-, aber auch der Sozialwissenschaften von Dilthey zugrunde.

In dem Folgenden wird also in der Tradition von Dilthey oder dem amerikani-
schen Pragmatismus ein solch umfassender Erfahrungsbegriff vorausgesetzt. Dil-
they geht von einer Einheit oder der Totalitit des psychischen Lebens aus, von ei-
ner »Totalitit der menschlichen Gemiitskrifte« (Dilthey 1982: 76), in welcher Kogni-
tionen, Affektionen und Volitionen untrennbar, wenn auch durchaus nicht wider-
spriichlich und inkohirent, miteinander verbunden sind. Die Reduktion von Erfah-
rungen auf ihre kognitiven Komponenten wird von ihm abgelehnt - eine Einsicht,
die gerade in den sich an Dilthey orientierenden Verstehenden Soziologien nicht auf-
genommen wurde. Auch das qualitative Erleben im Sinne von Peirce oder Dewey hat
in der Soziologie kaum Anklang gefunden. Als qualitatives Erleben wird die grund-
legende Dimension unserer Weltbeziige bezeichnet, die darauf verweist, dass die
Dinge uns in unserer Erfahrung immer qualitativ, in einer phinomenal sich anzei-
genden, in der Interaktion von Organismus und Umwelt und im Hinblick auf die
Realisierung von Handlungen sich bestimmenden Art und Weise, gegeben sind. Im
qualitativen Erfahren und Erleben — und jedes Denken, jedes Erkennen, jede inten-
tionale Bezugnahme ist in dem Sinne in Qualititen orientiert — erleben wir die Welt
in qualitativen Bestimmtheiten und Bedeutsamkeiten.? Qualitative Erfahrungen in
der Form von phinomenalen, spiirbaren Erlebnissen stellen eine primordiale Art
und Weise der Konstitution von etwas in der Welt dar. Auch ein zweiter Aspekt fin-
det sich bei Dewey: Dinge bleiben als Dinge ohne Interaktion mit einem Organismus

3 »The world in which we immediately live, that in which we strive, succeed, and are defeated
is preeminently a qualitative world. What we act for, suffer, and enjoy are things in their
qualitative dimensions.« (Dewey 1930: 243) Der Ausdruck der Bedeutsamkeit ist den Arbeiten
von Matthias Jung zur Anthropologie der Artikulation entliehen, die sich als eine Weiterent-
wicklung der pragmatistischen Positionen von Dewey versteht (jiingst Jung 2023).

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rainer Schiitzeichel: Schmerzen

qualititslos.* Die erfahrenen Qualititen der Dinge sind emergente Eigenschaften,
resultierend aus den Interaktionen von Organismen in ihren Umwelten.

Wenn hier von phinomenalen Erfahrungen die Rede ist, so verortet sich dieser
Beitrag in diesen Traditionen. Erfahrungen sind phinomenal gegeben. Aber wieso
phinomenal? Mit diesem Ausdruck beziehen wir uns auf die gegenwirtigen Analy-
sen zur phenomenal intentionality (Bourget/Mendelovici 2019; Kriegel 2013). In diesen
wird mit dem Ausdruck phinomenal nicht, wie in der klassischen Phinomenologie,
auf das verwiesen, was dem Bewusstsein intentional gegeben ist, sondern darauf,
wie das ist, was dem Bewusstsein gegeben ist, oder in der berithmten Formulierung
von Nagel (1974) »what it is like to be (x)«. Da diese Bedeutung von phinomenal sich
in der gegenwirtigen Forschung weitgehend durchgesetzt hat, greifen auch wir sie
auf, ohne aber damit auch schon deren mentalistische Grundpridmissen iiberneh-
men zu wollen.

Hier beginnt aber nun erst die Arbeit der Soziologie. Soziale Wirklichkeiten kon-
nen, in aller Vorliufigkeit formuliert, als solche Wirklichkeiten verstanden werden,
die auf einer Ko-Selektivitit von intentionalen Akten beruhen. Soziale Objekte und
soziale Phinomene werden dort und dadurch konstituiert, dass die Selektivitit des
einen Aktes sich auf die Selektivitit der Akte von Anderen bezieht, meistens, aber
nicht ausschliefilich, in der Form einer Triangulation auf etwas Drittes.

2. Grundelemente einer enaktivistischen Soziologie

Es soll zunichst nochmals betont werden, dass Enaktivismus hier pars pro toto fiir
eine Pluralitit von Selbstbeschreibungen und Etikettierungen steht, die jiingere
Forschungen in ihrer anti-cartesianischen Stofirichtung von der Biologie tiber die
Kognitionswissenschaften bis hin zu Philosophie, Psychologie und Linguistik pri-
gen, deren Impetus sich aber bisher nur sehr verhalten in den Sozialwissenschaften
fortsetzen konnte. In einer groben Weise formuliert, ordnen sich enaktivistische
Theorien nicht-reduktionistischen Naturalisierungsprogrammen zu. Enaktivismus
steht hier als Abbreviatur fiir die 4E-Cognition, der zufolge menschliche Kognitio-
nen als »embodied, embedded, extended and enacted« zu verstehen sei (Gallagher
2017, 2023). Die enactedness, also das Primat des er-handelnden Umgangs mit Din-
gen und Sachverhalten in der Umwelt, kann aber mit einer gewissen Vorsicht als
federfithrend betrachtet werden, verweist sie doch darauf, dass alle Interaktionen
eines Organismus mit und in seiner Umwelt unter dem Primat eines praktischen
tatigen Umgangs stehen, welcher den Organismus als complete agent (eben embo-
died und nicht als Geist oder nur als Gehirn) fordern, der in Vollzugswirklichkeiten

4 »[..] if were true that things as things, apart from interaction with an organism, are quality-
less [..]« (Dewey 1930: 244).

14.02.2026, 06:38:26.

143


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

m

Korperlicher Leib - Bodies

eingebettet (embedded) ist und dessen Bezugnahmen auf etwas in der Welt exter-
nalistisch zu verstehen sind und mitunter auch die funktionale Integration von
Dingen auflerhalb seines Organismus (extended) voraussetzen.

Mit dem Ausdruck des sense-making wird darauf verwiesen, dass Organismen
sich aktiv und agierend auf ihre Umwelten beziehen. Das Konzept des sense-ma-
king widerstreitet der Vorstellung, dass Organismen sich vornehmlich dadurch cha-
rakterisieren lassen, dass sie sich passiv auf Umweltreize beziehen und diese in der
Form von Reprisentation fir sich verarbeiten. Sense-making impliziert aber auch
sense, also Bestimmtheiten und Qualititen von etwas fiir etwas. Embodied cogniti-
on ist enaktivistischen Theorien zufolge nicht-reprisentationalistischer Natur. Der
Organismus bezieht sich nicht in einer reprisentationalen, sondern in einer titi-
gen Weise auf seine Umwelten. Embodied cognition heifdt auch nicht alleine, dass
Kognitionen in irgendeiner Weise verkdrpert sind, sondern auch, dass der Kérper
oder eben der Leib selbst in Gestalt der ihm eigenen Intentionalititsformen iiber
Kognitionen verfiigen kann.

Als Affordanz - ebenfalls ein vielfach problematisierter Begriff — wird die Bezie-
hung zwischen Eigenschaften oder Dispositionen von Organismen einerseits und
den Eigenschaften und Mustern von Umweltgegebenheiten andererseits bezeich-
net. Urspriinglich als eine Form von Handlungsaufforderung von situationalen Ge-
gebenheiten verstanden, wird zunehmend der relationale Charakter von Affordan-
zen betont. Sie zeichnen sich dadurch aus, dass sie an das Erleben von qualitativen
Erfahrungen gekoppelt sind — und umgekehrt. Oder wie dies Jung (2023: 69) mit
Berufung auf Dewey formuliert: »Wir spiiren Qualititen nur deshalb, weil wir Le-
bewesen mit einer spezifischen Physiologie sind, deren Umweltinteraktionen sich
gedeihlich oder bedrohlich gestalten kénnen.«

3. Schmerzen - eine erste Annadherung

Schmerzen, so konnte man formulieren, bilden ein seltsames Zwischenreich zwi-
schen Natur und Geist, Kdrper und Psyche, Empfindung und Gefiihl, Intentionalitit
und Nicht-Intentionalitit, Aktivitit und Passivitit. Die Herausforderungen begin-
nen schon bei der einfachen Frage: Sind Schmerzen korperliche Zustinde oder
sind sie Reprisentationen oder Erfahrungen von kérperlichen Zustinden oder sind
sie — und diese Position wird hier vertreten — Empfindungsmodalititen, in denen
korperliche Zustinde leiblich verarbeitet werden? In einer bestimmten Lesart wer-
den Schmerzen als korperliche Ereignisse betrachtet, also als Phinomene, die der
natiirlichen Welt angehéren und demzufolge wie alle anderen Phinomene der na-
tiirlichen Welt auch nach ihren primiren Eigenschaften objektiv beschreibbar sein
miissten. Aber gleichzeitig gehen wir hiufig davon aus, dass Schmerzen von ande-
ren nicht erfahren werden kénnen, sondern fiir andere intransparente oder private

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rainer Schiitzeichel: Schmerzen

Empfindungen darstellen, iiber die man zwar berichten kann, die aber anderen
phinomenal nicht zuginglich sind. Damit ist eine dhnlich gelagerte Komplikation
verbunden: Ich habe Schmerzen in meiner Hand. Wenn ich nun meine Hand in
eine Kithlbox stecke, dann kann ich sagen, dass meine Hand in der Kithlbox ist,
aber wohl kaum, dass damit auch meine Schmerzen in der Kiithlbox sind. Wenn es
sich bei Schmerzen also um normale korperliche Phinomene handelt, dann diirfte
ihre riumlich-zeitliche Lokalisation nicht zu solchen Widerspriichen fithren. In
einer dhnlichen Weise lassen sie sich kaum einordnen in die Differenz, die mit
dem Terminus der Intentionalitit markiert wird: Handelt es sich bei Schmerzen
um Empfindungen, die auf nichts verweisen, oder handelt es sich um intentionale
Phinomene? Aber worauf verweisen sie? Auf eine Verletzung, eine Korperstelle,
eine Handlung? Um welche Art oder Klasse von Phinomenen handelt es sich also
bei Schmerzen? Handelt es sich tiberhaupt um eine einheitliche Objektklasse oder
eine sogenannte natural kind, was man mit Corns (2020) durchaus bestreiten kann.
Mit dem Ziel, Ansatzpunkte fiir eine soziologische Einordnung von Schmerzen zu
finden, werden in den folgenden Abschnitten mafgebliche theoretische Positionen
und Kontroversen rekonstruiert.

3.1 Kontroversen in der klassischen Phanomenologie

Im Dreieck zwischen Brentano, Stumpf und Husserl findet sich eine erste, bis heute
bedeutsame Kontroverse iiber die Phinomenalitit und Intentionalitit des Schmer-
zes. Schmerzen stellen also so etwas wie einen Lackmustest fiir die Zuschreibung
von Intentionalitit dar. Fiir alle drei Phinomenologen war es zunichst unumstrit-
ten, dass Schmerzen eine spezifische Qualitit zukommt: Sie sind unhintergehbar.
Eine Person kann sich in ihren Schmerzen nicht irren. Wenn ich Zahnschmerzen
oder Migrine habe, dann ist die Frage, ob ich mich darin irre, Zahnschmerzen oder
Migrine zu empfinden, sinnlos. Die phinomenale Qualitit dieser Akte oder Zustin-
de kann also nicht bestritten werden. Umstritten ist aber, ob Schmerzen in gewisser
Weise auch auf etwas referieren oder verweisen und damit als intentionale Akte be-
griffen werden konnen oder sogar wahrheitsfihig sind.

In aller Kiirze formuliert, lassen sich die Positionen in der folgenden Weise skiz-
zieren: Nach Stumpf (1907, 1917) sind Schmerzen Gefithlsempfindungen genann-
te vor-intentionale Akte oder Zustinde, die als korperliche Phinomene eingeord-
net werden miissen. Stumpf vertritt die Position, dass die Erfahrung oder Empfin-
dung von Schmerzen sich einerseits erheblich von dem Wahrnehmen duferer Din-
ge — dem Horen von Tonen oder dem Sehen von Farben — unterscheidet, dass aber
andererseits auch gewisse Gemeinsamkeiten in der Aktkategorie bestehen. Auch
Schmerzen sind Empfindungen, die aber im Gegensatz zu dem Empfinden von du-
Reren Dingen auf nichts referieren oder verweisen, sondern fiir sich selbst stehen,
wohl aber dadurch erfahren werden kénnen, dass sie eine besondere Affektivitit

14.02.2026, 06:38:26.

145


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

146

Korperlicher Leib - Bodies

zum Ausdruck bringen. Es handelt sich nicht um Affekte in Bezug auf Empfindun-
gen, sondern um affektive Empfindungen oder, wie er es formuliert, um Gefihls-
empfindungen (Stumpf 1907), also um Phinomene, in denen die Gefithls- und die
Empfindungsdimension primordial sind. Wichtig ist nach Stumpf, dass Schmerzen
als Gefithlsempfindungen keine intentionale Charakteristik aufweisen. Sie verwei-
sen auf nichts, sondern sie sind Inkorporationen von Empfindungen und deshalb
als korperliche Phinomene einzuordnen.

Brentano (1907) hilt dem die klassische phinomenologische Position entgegen,
dass Schmerzen wie Empfindungen iiberhaupt als intentionale und damit als geis-
tige Phinomene begriffen werden miissen. Ihm zufolge sind Schmerzen gefithls-
dhnliche Zustinde, die intentional auf den empfundenen Zustand bezogen sind,
und zwar im Sinne von inneren Wahrnehmungen, die eben auf innere Zustande re-
ferieren. Schmerzen sind also nach Brentano Emotionen, die intentional auf Akte
des Empfindens bezogen sind, die ihrerseits auf einen empfundenen Gehalt verwei-
sen. Es handelt sich bei Schmerzen Brentano zufolge also eigentlich um mehrfach-
intentionale Erfahrungen oder komplexe intentionale Phinomene. Brentano setzt
sich von der Position von Stumpf in den folgenden Punkten ab (Serrano 2011; Geni-
usas 2013): 1. Schmerzen sind nicht wie bei Stumpf Empfindungen, sondern Affekte
oder Emotionen (und verfiigen damit iiber eine intentionale Grundcharakteristik);
2. Schmerzen sind nicht als kérperliche, sondern als psychische Phinomene auf-
zufassen; 3. Schmerzen sind als Gefiihle aufzufassen, die sich auf Empfindungen
beziehen und nicht wie bei Stumpf als eine Einheit von Gefithl und Empfindung.

In seinem differenzierenden Rekurs auf Brentano geht Husserl davon aus, dass
Schmerzempfindungen wie auch andere Empfindungen keine genuine Intentiona-
litdt aufweisen. In Anlehnung an Stumpf spricht Husserl (1913: 393—395) von Ge-
fiuhlsempfindungen, einer Zwischenkategorie zwischen puren Empfindungen auf
der einen und Gefithlen auf der anderen Seite. Empfindungen sind bar jeglicher
Intentionalitit, es handelt sich um physische Phinomene, Gefiihle hingegen wei-
sen eine intentionale Charakteristik auf. Ein Grund fiir die Trennung von Gefiihls-
empfindungen und damit auch Schmerzempfindungen von Gefiihlen und damit
Schmerzen sieht Husserl darin, dass die Ersteren gleichsam unabhingig von den
aufsie gerichteten intentionalen Akten andauern kénnen. »Die Lust- und Schmerz-
empfindungen kénnen andauern, wihrend die auf sie gebauten Aktcharaktere fort-
fallen.« (ebd.: 394) Schmerzempfindungen werden erst dadurch, dass sie Gegen-
stand von intentionalen Akten sind, in den Horizont der Intentionalitit einbezo-
gen. Sie miissen, da sie selbst keine Akte sind, erst in und durch Akte, wie Husserl
betont, »interpretiert« werden. (ebd.: 395) Die Art der intentionalen Bezugnahme
auf Schmerzempfindungen werden von Husserl als Leiden bezeichnet. Das Leiden
an den Schmerzempfindungen bildet die Grundstruktur intentionaler Akte, ohne
diese Akte kein Schmerz, aber ohne Schmerzempfindungen auch kein Grund des
Leidens. Schmerz ist damit nach Husserl ein komplexes Erlebnis, sowohl ein einfa-

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rainer Schiitzeichel: Schmerzen

ches Schmerzempfinden als auch ein intentionales Objekt von Leidensakten. Geni-
usas (2013, 2020: Kap. 2) hat die Position von Husserl, die in der Forschungsliteratur
(Fisette 2009a, 2009b; Serrano 2011) eher als eine Fortsetzung von Stumpf eingeord-
net wird, als Versuch einer Synthese von Stumpf und Brentano betrachtet, denn die
Differenzen zu Stumpf sind nicht unerheblich — wie fiir Brentano, so sind auch fir
Husserl Schmerzen mentale oder geistige Phinomene, aber eben solche, die — wie
fiir Stumpf - auf Intentionalitit verzichten miissen. Es handelt sich um intentions-
lose Empfindungen.

Schmerzen stellen also die Taxonomien der frithen Phinomenologie vor beson-
dere Herausforderungen. Wir finden hier die Oppositionen, die auch die spiteren
Debatten beherrschen: korperliche versus mentale Zustinde, Gefiihle versus Emp-
findungen, intentionale versus nichtintentionale Zustinde. Man kann sich der Ar-
gumentation von Geniusas (2013: 17, 2020: Kap. 5 und 6) anschliefien und die These
wagen, dass erst mit den Uberlegungen des spiten Husserl und insbesondere mit
denjenigen Merleau-Pontys (Leder 1984/85, 2016) in der Gestalt eines living body eine
Position gefunden wurde, die in der Form einer leiblichen Intentionalitit eine sol-
che nicht mit zu starken reprasentationalistischen Vorannahmen ausstattet: Leibli-
che Intentionalitit ist keine repriasentative, sie bezieht sich nicht reprasentativ auf
etwas in der Welt, sondern enaktivistisch in Bewegungen und Verhaltenssequen-
zen, in leiblich-dinglichen Affordanzen. Schmerzen - so eine mogliche Folgerung
- konnen dementsprechend durchaus als intentionale Phinomene betrachtet wer-
den, nicht aber als solche, die sich reprisentativ auf etwas (kdrperliche oder emp-
fundene Zustinde) beziehen.

3.2 Gegenwdrtige Kontroversen

Als Eliminativismus beziiglich Schmerzen wird nun eine Position bezeichnet, die
davon ausgeht, dass die Schmerzerfahrungen von Personen zwar einen Erfah-
rungs-, aber keinen medizinischen oder wissenschaftlichen Wert haben und durch
entsprechende theoretische Modelle ersetzt werden miissen. Schmerzen, so Rorty
(1980:22) »do not represent, they are not about anything«, und entsprechend kdnnen
sie im Hinblick auf die Information iiber Erkrankungen oder Verletzungen iiber-
gangen werden. Eliminativistische Positionen konnten und kénnen sich auf anti-
reprisentationale Ansitze berufen. Solche Ansitze streiten ab, dass Schmerzen
als Wahrnehmungen oder als wahrnehmungsihnliche Empfindungen einzustufen
sind, die tiber einen reprisentationalen Gehalt verfiigen.

Eben dieses wird aber von Wahrnehmungstheorien behauptet (Armstrong 1962;
Pitcher 1970). Schmerzen informieren uns diesem Ansatz zufolge iiber besondere
Weltzustinde, nimlich die Zustinde unseres eigenen Korpers. Schmerzen sind in-
nere Wahrnehmungen, die sich wahrnehmend auf Teile unseres Korpers insofern
beziehen, als diese verletzt sind. Habe ich Schmerzen im Bein, so sind diese Schmetr-

14.02.2026, 06:38:26.

147


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

148

Korperlicher Leib - Bodies

zen Wahrnehmungen einer Bein-Verletzung. Pitcher (1970) fiigt dem hinzu, dass
Schmerzen Wahrnehmungen von objektiven Sachverhalten, also in dem genann-
ten Fall Wahrnehmungen der Verletzungen des Beins sind — eine Auffassung, die
sicherlich dem Alltagsverstindnis nahesteht. Das Hauptargument gegen eine Ein-
stufung von Schmerzen als reprisentationale Phinomene wird darin gesehen, dass
sich bei Schmerzen keine Differenz von Erscheinung und Realitit antreffen l4sst.
Mein visueller Wahrnehmungsakt eines schwarzen, runden Objekts hat als repri-
sentationalen Gehalt, dass vor mir ein schwarzer Ball liegt, und dieser kann richtig
sein oder falsch sein. Ich kann eine Wahrnehmung eines schwarzen, runden Objekts
haben, ohne dass ein solches Objekt gegeben ist, so, wie es auch umgekehrt mog-
lich ist, dass vor mir ein solches Objekt liegt, ohne dass ich es wahrnehme. In Bezug
auf Wahrnehmungen lisst sich von einer sogenannten »appearance-reality-distinc-
tion« sprechen (Cutter 2017: 30—31). Den kritischen Einwand gegen die reprisenta-
tionale Auffassung von Schmerzen fasst Cutter mit den folgenden Worten zusam-
men: »It is not possible for there to be a feeling of pain in the absence of pain, or a
pain in the absence of a feeling of pain. So pain seems to lack a characteristic mark
of a representational state: the possibility of disassociation between representation
and reality.« (ebd.: 30)

Diese Positionen sahen sich in den 1970er Jahren dem Druck durch die kogni-
tivistische Wende ausgesetzt. In der medizinischen, biologischen und psychologi-
schen Forschung erkannte man, dass Schmerzen komplexe Phinomene sind, die
nicht mit anderen Empfindungen oder Wahrnehmungen vergleichbar sind und sich
auch nichtaufeinfache physiologische Mechanismen reduzierenlassen. Schmerzen
werden nicht mehr als ein raw feeling betrachtet, sondern es werden die kognitiven
Merkmale von Schmerzen verstirkt in den Vordergrund geriickt. In diesem Rah-
men werden in den neurowissenschaftlichen Pionierarbeiten von Melzack und Wall
(1965) Schmerzen kognitiv-evaluative Dimensionen zugesprochen, die in den ein-
fachen physiologischen Theorien nicht vorgesehen waren. Schmerzen werden von
nun an als komplexe Phinomene betrachtet, weil physiologisch und neurologisch
kein eindeutiges korperliches Schmerz-System identifiziert werden konnte, son-
dern im Gegenteil Schmerz als ein umfassendes Muster begriffen werden musste,
welches »sensation, affect, motivation, cognition and evaluation« (Corns 2018: 738)
integriert.

Eine solche Beschreibung wurde in den letzten Jahren mit der Beriicksichtigung
solcher Phinomene wie der pain asymbolia konsolidiert. Personen mit einer solchen
Diagnose haben Schmerzen, ohne dass diese als unangenehm oder gar schmerzhaft
empfunden werden. Deshalb geht man davon aus, dass Schmerzen relativ komplexe
Phinomene sind, in denen mehrere funktional spezialisierte Netzwerke verbunden
sind: ein sensorisch-motorisches, welches fiir die Intensitit, die korperliche Lokali-
sation und die motorischen Reaktionen zustindig ist, und ein solches fiir die affek-
tive Bewertung. Diese treten in der Regel koordiniert auf, aber die affektiven Bewer-

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rainer Schiitzeichel: Schmerzen

tungen und die mit diesen verbundenen Verhaltenstendenzen kénnen auch fehlen
(Bain 2013; Grahek 2007).

In der jiingeren Forschung gibt es eine weitere Dissonanz: Beziehen sich
Schmerzen konstativ oder konativ auf etwas in der Welt? Welche direction of fit
haben sie also? Erschopfen sich Schmerzen darin, sich empfindend auf korperliche
Verletzungen zu beziehen und somit solche Verletzungen anzuzeigen, oder haben
sie nicht auch eine imperative Intention und damit eine motivationale Funktion?
Wahrend evaluative Ansitze Schmerzen in den intentionalen Gehalt von Schmerzen
gegeniiber rein reprisentationalistische Ansitzen die Dimension der Bewertung
des intentionalen Objekts einbauen, gehen imperativistische Theorien einen Schritt
weiter und behaupten, dass die Evaluation durch ein als negativ bewertetes Erleben
konsequenterweise um eine Form von Aufforderung oder Befehl erweitert werden
muss: Vermeide Handlungen! Schiitze Deinen Kérper!

Imperative Theorien gehen davon aus, dass der intentionale Gehalt von Schmer-
zen eine imperative oder motivationale Anweisung aufweist (Klein 2015). Der Ge-
halt, so kénnte man formulieren, wechselt von einem faktischen Sachverhalt in der
Welt hin zu einem solchen, der erst hergestellt werden muss. Schmerzen beziehen
sich, so die These, in ihrem intentionalen Gehalt auf Akte, die sie lindern kénnen,
und auf Handlungen, die unterbleiben sollen. Wenn ich mir den Fuf verstauche,
so beziehen sich die einstellenden Schmerzen darauf, Bewegungen zu unterlassen,
die den Fufd weiter belasten. »Imperativism [...] claims that ordinary bodily pains
are imperatives, akin to ordinary-language imperatives like >Close the door!« (Klein
2017: 51) Schmerzen haben also demgemif3 nicht eine direction of fit, sich konstativ
auf etwas in der Welt zu beziehen, sondern dafiir zu sorgen, dass sich Zustinde in
der Welt indern oder Ereignisse vermieden werden, und zwar solche, die Schmer-
zen verursachen. Sie haben keine Wahrheits-, wohl aber eine Erfillungsfunktion
(Hamblin 1987).

Auch in der phinomenologischen Tradition wird eine in dem Sinne imperative
Losung des Problems der Intentionalitit von Schmerzen vorgeschlagen. Schmerz,
so Griiny (2004: 30), »besteht zuerst einmal in einer radikalen, wenn auch nur mo-
menthaften Verinderung des Verhiltnisses des Betroffenen zur Welt, die nicht Teil
des alltdglichen Umgangs ist, sondern mit der nur nachtriglich umgegangen wer-
denkann.« Schmerzen indizieren einen Riss in unserem Weltverhaltnis. Buytendijk
(1948: 46) beschreibt die Erfahrungsdimension von Schmerzen mit dem Dual von re-
zeptiv und reaktiv: Der Schmerz stelle sich dar als »das Erleben der Stérung eines
korperlichen Zustandes, wobei das Subjekt nicht rezeptiv eingestellt ist, sondern
getroffen wird und deshalb reagiert.«

Von adverbialen Theorien (Tye 2005, 2017) wird schlieflich eine Primisse
in Frage gestellt, die sowohl von den vielen klassischen wie auch von neueren
Forschungen geteilt wurde und wird, dass nimlich Schmerzen unterscheidbare
mentale Zustinde sind. Adverbiale Theorien behaupten hingegen nicht nur in

14.02.2026, 06:38:26.

149


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150

Korperlicher Leib - Bodies

Bezug auf Schmerzen, sondern auch in Bezug auf mentale oder phinomenale Ob-
jekte generell, dass wir Aussagen iiber phinomenales Erleben nicht auf bestimmte
Entititen, sondern auf Arten und Weisen des Erfahrens oder der Wahrnehmung
beziehen. Wenn ich sage ich habe Kopfschmerzen, dann verleitet die Grammatik einer
solcher Aussage zu der Annahme, dass es Schmerzen als mentale oder korperliche
Entititen gibt. Demgegeniiber behaupten adverbiale Theorien, dass der Schmerz
der Modus ist, in dem sich die Erfahrung vollzieht: Ich nehme schmerzhaft wahr. Es
handelt sich bei Schmerz- oder auch bei Wahrnehmungserlebnissen also nicht um
die Wahrnehmung von inneren oder duleren Objekten, die bestimmte Eigenschaf-
ten haben, die also beispielsweise — wie duflere Objekte — rund und blau sind oder
— wie innere Objekte — Schmerzen, sondern um Tatigkeiten und leibliche Vollziige,
die sich in einer bestimmten Weise und in einem spezifischen Modus vollziehen.

3.3 Soziologische Einordnungen

Versuchen wir eine kurze soziologische Einordnung. Die vorangegangene und
langst nicht erschépfende Diskussion iiber die verschiedenen theoretischen Ansit-
ze machen deutlich, dass gerade das Verhaltnis von Phinomenalitit und Intentio-
nalitit von Schmerzen umstritten ist. Handelt es sich um Vorginge, die intentional
auf etwas — konstativ oder konativ — Bezug nehmen, oder handelt es sich um
Vorkommnisse, die sich in bestimmter Weise anfithlen? Nur bei einer oberflich-
lichen Betrachtungsweise kann die Aussage, dass Schmerzen schmerzen, als eine
triviale begriffen werden, da in Schmerzen sensorische und affektive Dimensio-
nen verschrinkt sind. Sind Schmerzen Akte oder (im Sinne adverbialer Theorien)
der Modus, in welchem sich Erfahrungen vollziehen? Man muss im Bereich der
intentionalen Aktformen und ihren phinomenalen Dimensionen Differenzierung
vornehmen.’ Es lassen sich unterscheiden:

5 Von erheblicher Tragweite ist in diesem Zusammenhang die Frage, in welchem Verhiltnis
diese Aktformen dann zueinander und untereinander stehen. Dies gilt insbesondere fiir die
Frage, inwieweit auf sprachliche Pradikations- oder Ausdrucksformen zurlickgegriffen wer-
den kann und ob das, was denn sprachlich aussagbar ist, sich in dem phdnomenalen Erleben
im Medium der anderen Aktformen verankert oder von diesem dissoziiert ist (sieche hierzu in
Bezug auf Geschlecht und Erfahrung insbesondere den Aufsatz von Tomke Konig in diesem
Band).

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rainer Schiitzeichel: Schmerzen

. Intentionale Akte (begrifflich-reprisentational® oder nicht-begrifflich) und ihre
phinomenalen Dimensionen (Quale),

«  Wahrnehmungen in ihrem phinomenalen Erleben,

. korperliche Empfindungen wie Hunger oder Durst, leibliche Regungen wie
Spannungen oder leibliche Erfahrungen wie Schmerzen,

. imaginative Vorstellungen.

Wihrend taktile Erfahrungen, propriozeptive und interoceptive Aufmerksamkeiten
oder body images immer mitlaufen, weil ihre Aufgabe es eben ist, den Korper auf sei-
ne Verhaltens- und Handlungsaufgaben zu fokussieren, bilden Schmerzen eine der
mafdgeblichen Formen, in denen sich unsere leibliche Intentionalitit ihrer selbst
in einer phinomenalen Weise bewusst wird. Schmerzen machen den Koérper auf
sich selbst aufmerksam oder, eher noch, sie machen den Kérper darauf aufmerk-
sam, dass bestimmte affordante Gleichgewichte zwischen kérperlichem Verhalten
und den situativen Anforderungen und Aufforderungen gestért sind (Coninx 20002,
2000b; Coninx/Stilwell 2021). Schmerzen induzieren Stérungen des korperlichen
Agierens — von daher die oben dargestellte imperative Intentionalitit, die aber in
dem Sinne keine mentale, sondern eine korperliche, sich in den leiblichen Regun-
gen manifestierende ist — Schmerzen sind mit der Aufforderung verbunden, das
Verhiltnis der Passung zwischen Korper und affordanten Bewegungs- und Verhal-
tensabliufen neu zu justieren.

Um eine soziologische Einordnung der theoretischen Befunde vornehmen zu
konnen, wird man aber eine Problematik an den Anfang stellen miissen: Aus wel-
cher Perspektive wird Schmerz beschrieben? Es fillt auf, dass in der Regel eine Per-
spektive der 3. Person gewihlt wird, selbst in den ilteren phinomenologischen An-
satzen. Nicht die phinomenalen Schmerzerfahrungen in der Perspektive einer 1.
Person stehen im Vordergrund, auch nicht die Erfahrungen in der Perspektive von
Ko-Akteuren, sondern die begrifflichen Einordnungen aus der Perspektive einer 3.
Person, einem Perspektivierungsmodus, der aber auch schon dann vorliegt, wenn
eine Person gehalten ist, sich oder Zweite oder Dritte iiber ihre Schmerzen zu in-
formieren. Das Sprechen iiber ihre oder seine Schmerzerfahrungen fithrt schon zu
ihrer Vergegenstindlichung. Auch die im vorangegangenen Abschnitt vorgenom-

6 Diese stehen im Zentrum der Diskussionen lber eine phenomenal intentionality im Rahmen
der Philosophy of Mind. In dieser Tradition werden —im Unterschied zu der klassischen Pha-
nomenologie von Brentano und Husserl —intentionale Akte nicht von vornherein als bewuss-
te betrachtet. Bewusstsein und Intentionalitit werden also im Unterschied zur klassischen
Phianomenologie auseinandergezogen und man versucht die entstehende Liicke dadurch zu
schliefden, dass man Intentionalitat auf (bewusste) Phanomenalitat zuriickfithrt. Diese Dis-
kussionen sind sicherlich fiir die Soziologie bedeutsam, zumal dann, wenn sie mit Intentio-
nalitdt operiert, konnen hier aber nicht naher ausgefiihrt werden.

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152

Korperlicher Leib - Bodies

mene enaktivistische Einordnung von Schmerzen in Affordanzkontexte ist eine von
auflen vorgenommene.

Eine soziologische Einordnung von Schmerzen — und das gilt fiir phinomenale
und intentionale Erfahrungen generell — hat diesen Umstand zu beriicksichtigen.
Soziale Wirklichkeit liegt stets nur in einer pluralisierten Form, in einer Verschrin-
kung von Perspektiven unterschiedlicher Ordnungen vor. In sozialen Beziehungen
oder, technisch gesprochen, in Selektionen, die sich an anderen Selektionen orien-
tieren, liegen nun stets unterschiedliche Muster von Perspektivenverschrinkungen
vor, solche der 1., der 2. oder der 3. Person. Schmerzen sind also nicht nur in ihrer
in der 1. Person gegebenen Phinomenalitit ein Element der sozialen Wirklichkeit,
sondern auch in jenen phinomenalen Formen, wie sie sich in der 2. und der 3. Per-
son bilden.

4. Phanomenale Sozialitat

Kommen wir nun nach diesen Vorklirungen zu der soziologisch wichtigen Proble-
matik: In welcher Weise konnen phinomenale Erfahrungsdimensionen im Allge-
meinen bzw. Schmerzen im Besonderen als ein soziales Phinomen und soziales
Objekt betrachtet werden? In der Einleitung war die These formuliert worden, dass
die analytischen Begriffsrahmen der Soziologie vornehmlich intentional-reprisen-
tational und kaum phéinomenal orientiert sind. Das heif3t, dass die Sach-, die Sozi-
al- und die Zeitdimensionen, in denen Dinge in sozialen Konfigurationen gegeben
sind, in ihren qualitativen bzw. phinomenalen Aspekten nicht hinreichend beriick-
sichtigt werden. Die Bedeutungen, die die Dinge, Ereignisse oder Akteure haben,
sind qualitativund phinomenal und nicht, wie haufig unterstellt, allein kognitiv er-
fahrbar. Das aber darf im Umbkehrschluss nun aber nicht heifSen, dass soziale Kon-
figurationen stets Wert auf die phinomenalen Aspekte des Erlebens und Handelns
legen. Soziale Konfigurationen zeichnen sich dadurch aus, dass sie in ihren Regeln
soziale Phinomene, also das, was fiir sie von Wert ist, konstituieren. Die Einheit die-
ser konstitutiven Regeln und der normativen Regeln, die aus ihnen erwachsen, wird
hier als Kultur oder Regime von Erfahrungswelten bezeichnet. Sie regulieren, wel-
che Erfahrungen in ihren intentionalen wie phinomenalen Dimensionen von Wert
sind.

Schmerzen konnen, je nach Schmerzregime, Schmerzepisteme oder Schmerz-
kultur, zu einer Choreographie der Korper fithren, zu einer interkorporealen sozia-
len Beziehung — die Hand der Mutter oder des Vaters, die das verletzte Kind tréstend
streichelt, die tastenden Bewegungen der Arztin, die eine schmerzende Kérperstelle
untersucht. Aber man muss auch diejenigen Kérpertechniken beriicksichtigen, die
geeignet sind, Verletzungen und damit Schmerzen zuzufiigen. Und es muss darauf
hingewiesen werden, dass diese Choreographie der Korper oder der Korpertech-

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rainer Schiitzeichel: Schmerzen

niken sich hiufig in einer rituellen, zumindest ritualisierten Form vollzieht, weil
die Koordination von Verhaltensweisen in der Form von Ritualen die Moglichkeit
schafft, die Aufmerksamkeit weg von den Koordinationsproblemen auf die Sach-
ebene der koordinationstranszendenten Gegenstinde wie beispielsweise Schmer-
zen zu lenken. Welche Korpertechniken aber auch immer, sie stellen eine interkor-
porale Sozialitit her, aber eine solche, die gleichsam die phinomenalen Qualititen
und intentionalen Aufforderungen von Schmerzerfahrungen voraussetzt — nimlich
diejenigen, dass Schmerzen unpleasant sind und deshalb mit der imperativen Inten-
tionalitit ausgestattet sind, solche affordanten personalen wie materialen Umwel-
ten herzustellen, die dem verletzten Kérper gemif? sind. Und als kérperliche Ge-
walt gilt, wenn diese imperative Intentionalitit von Schmerzen eben verletzt, ne-
giert oder aufgehoben wird. Leibliche Regungen und Bewegungen koagieren mit-
einander, stehen in jeweils komplementiren Aktionen zueinander. Auch diese wei-
sen jeweils eine eigene Phinomenalitit auf, sie werden als korperliche Regungen in
einer gewissen Weise gespiirt. Interkorporalitit geht also immer mit einer gewis-
sen Interphinomenalitit einher, die dann, wenn diese phinomenalen Qualititen
sich emotionsgenerierenden intentionalen Akten verdanken, auch von einer gleich-
sinnigen wie gegenliufigen Interaffektivitit begleitet sein konnen.

Solche interkorporal sich vollziehenden Beziehungen der Ko-Aktion oder der
Ko-Konstitution lassen sich dann, wenn sie auf Schmerzen bezogen sind, als
Schmerzregime bezeichnen. In einer grobkdornigen Weise kann man drei Schmerz-
regime unterscheiden:

«  Kurative Schmerzregime nehmen die imperative Intentionalitit von Schmerzen
bejahend auf. Sie fordern zu kurativen Aktionen auf bzw. prohibitiv zu der ge-
sellschaftlichen Einrichtung solcher affordanter, enaktiver Situationsgegeben-
heiten, die schmerz- bzw. verletzungsvorbeugend oder -verhindernd sind.’

- Evokative oder evozierende Schmerzregime sind solche, die Schmerzen hervor-
rufen, sei es durch Akte der Gewalt, sei es durch das Unterlassen der Einrichtung
schmerzverhindernder affordanter Situationsarrangements. Sie reagieren ab-
lehnend und verneinend auf die imperative Intentionalitit von Schmerzen.

+ Neutralisierende Schmerzregime sind solche, die der imperativen Intentionali-
tat distanziert oder einklammernd gegentiberstehen und Schmerzen privatisie-
ren, in dem Sinne also keine komplementiren Akte vorsehen oder vollziehen.

7 Aufbauend auf den wegweisenden Ausfithrungen von De Vignement & Jacob (2012) lassen
sich in kurativen Schmerzregimen phinomenale Konstellationen von Schmerzerfahrungen
der 1. Person und sogenannten vicarious sensorimotor pains und vicarious affective pains in den
aufdiese bezugnehmenden Erfahrungen in der Perspektive 2. (nahestehender, sympathisie-
render und emphatischer) Personen unterscheiden.

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154

Korperlicher Leib - Bodies

Soziale Konfigurationen und Handlungsfelder weisen mitunter eine eindeutige Fo-
kussierung auf eines dieser Schmerzregime auf, mitunter mischen sie diese. Wel-
ches Schmerzregime aber auch immer institutionalisiert wird, hingt davon ab, wel-
che Schmerzkultur artikuliert wird. Der Ausdruck der Schmerzkultur bezieht sich
auf die evaluativen Schemata der Bewertung, Rechtfertigung und Interpretation
von Schmerzen. Im Gegensatz zu Schmerzregimen, die als Ordnungen der Ko-Se-
lektivitit gelten miissen, sind Schmerzkulturen als Ordnungen der Bewertung zu
begreifen, die Einfluss auf die Legitimitit von Schmerzregimen nehmen.

Die Moglichkeit, Schmerzen erfahren zu konnen, sind sicherlich biologisch ver-
ankert. Schmerzen selbst aber in ihren spezifischen Ausprigungen sind ein indi-
viduell-relationales Phinomen. Es sind individuelle Kérper und Leiber, die in ih-
ren Kontexten und Affordanzen Schmerzerfahrungen machen. Diese individuellen
Korper und Leiber werden jedoch auf einer sozialen Ebene wiederum mit gewis-
sen Anforderungenvon Schmerzregimen und Schmerzkulturen konfrontiert, die si-
cherlich auch eine geschlechtliche Dimension in dem Sinne aufweisen, dass sie den
jeweiligen geschlechtlich codierten und disziplinierten Kérpern und Leibern spezi-
fische Schmerzartikulationen und -bewertungen zumuten.

Schmerzen selbst wie die Zufiigung oder Verhinderung von Schmerzen kénnen
in einer duflerst vielfiltigen Weise normativ begriindet und von entsprechenden
Phantasien oder Imaginationen begleitet werden (Zborowski 1952). In einer groben
Weise lassen sich Kulturen des Leidens, Kulturen der Rechtfertigung, Kulturen der
Sublimierung und Kulturen der Pathologisierung unterscheiden:

« InKulturen des Leidens werden Schmerzen als eine leidvolle Erfahrung bewer-
tet, die ein entsprechendes Mitleiden zur Folge haben kann.

« In Kulturen der Rechtfertigung werden Schmerzen aufgrund ihrer phinome-
nalen Qualititen als ein Mittel zur Herstellung von Figsambkeit betrachtet und
bewertet.

« InKulturen der Sublimierung erhalten Schmerzen als zu geniefRende phinome-
nale Qualititen eine wertschitzende Bewertung (beispielsweise in erotischen,
aber auch in religiésen Handlungskonfigurationen).

« InKulturen der Pathologisierung werden Schmerzen als pathologische Erschei-
nungen bewertet.

Nicht nur die interkorporalen und gleichsam enaktivistischen Beziehungen, in de-
nen Schmerzen mit ihren leiblichen Regungen auf andere leibliche Regungen tref-
fen, sondern auch in den sich zwischen Perspektiven 1. und 2. Ordnung vollziehen-
den kommunikativen Akten, in denen es um das Verstehen von mitgeteilten Infor-
mationen, Sachverhalten und Befindlichkeiten geht, werden von solchen Schmerz-
regimen und Schmerzkulturen geprigt. DrefRke (2022) zeigt in seiner Studie iiber
die sozialen Konfigurationen des Kopfschmerzes, wie schon die Verstindigung iiber

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Rainer Schiitzeichel: Schmerzen

Kopfschmerzen und der kommunikative Modus, wie man zweiten oder dritten Per-
sonen Kopfschmerzen mitteilt, davon abhingt, in welchen normativen, konstativen
und vor allem konativen Ordnungen man sich bewegt. Leonardi et al. (2004) verwei-
sen darauf, dass sowohl neurowissenschaftliche Forschungen als auch medizinische
Schmerztherapien die moralischen Implikationen der Schmerzkulturen zu beriick-
sichtigen haben, in denen sich Patienten und ihre sozialen Netzwerke artikulieren.

Diese und andere schmerzkulturellen Bewertungsformen dienen nun auch
denjenigen, die von Schmerzen betroffen sind, zur Interpretation und Bewer-
tung ihrer eigenen Schmerzen. Schmerzen werden mit einem je individuellen
Sinn ausgestattet und narrativiert, also in das Element einer spezifischen Exis-
tenzweise transformiert, moglicherweise mit Rickwirkungen darauf, wie der
Schmerz selbst phinomenal empfunden wird, sicherlich aber mit Riickwirkungen
auf das selbstbeziigliche Coping von Schmerzen. Solche Selbstinterpretationen
und -narrativierungen stehen in einer gewissen Abhingigkeit zu biographischen
Situationen. Damit ist auch verbunden, dass die phinomenalen Schmerzemp-
findungen von anderen phinomenalen Empfindungen iiberlagert werden oder
vielleicht sogar mit solchen fusionieren, nimlich solchen phinomenalen Empfin-
dungen, die aus Gefithlen und Emotionen im Umgang mit Schmerzen resultieren.
Aber nicht nur Schmerzdiskurse oder -kulturen machen sich auf der phinome-
nalen Ebene bemerkbar, sondern auch Schmerzregime, also die verschiedenen
Formen der Ko-Aktion oder Ko-Konstitution von Schmerz. Es wird oft und mit
guten Griinden behauptet, dass Schmerzerfahrungen isolieren. Sie kénnen zu
einem transienten Riickzug aus sozialen Beziehungen fithren, moéglicherweise
aufgrund unangemessener affordanter Einbettungen, moglicherweise aber auch
aufgrund von Schmerzregimen, die gerade in ihren kérperlichen Ko-Aktionen
solche Bewertungen und Erfahrungen herstellen.

Literaturverzeichnis

Armstrong, David M. (1962): Bodily Sensations, London: Routledge and Kegan Paul.

Bain, David (2013): What Makes Pains Unpleasant?, in: Philosophical Studies 166
(Suppl. 1), 569-589.

Bendelow, Gillian (1993): Pain Perceptions, Gender and Emotion, in: Sociology of
Health and Illness 1583, 273-294.

Bendelow, Gillian (2000): Pain and Gender, Harlow: Prentice Hall.

Bendelow, Gillian/Williams, Simon (1995a): Pain and the Mind-Body-Dualism: A So-
ciological Approach, in: Body & Society 1(2), 83-103.

Bendelow, Gillian/Williams, Simon (1995b): Transcending the Dualisms: Towards a
Sociology of Pain, in: Sociology of Health and Illness 17(2), 139-165.

14.02.2026, 06:38:26.


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156

Korperlicher Leib - Bodies

Bendelow, Gillian/Williams, Simon (1995¢): Sociological Approaches to Pain, in:
Progress in Palliative Care 3, 169-174.

Bourget, David/Mendelovici, Angela (2019): Phenomenal Intentionality, in: The
Stanford Encyclopedia of Philosophy (Fall 2019 Edition), https://plato.stanford
.edu/archives/fall2o19/entries/phenomenal-intentionality/

Brentano, Franz (1907): Untersuchungen zur Sinnespsychologie, Leipzig: Duncker
& Humblot.

Buytendijk, Frederik Jacobus Johannes (1948): Uber den Schmerz, Bern: Huber.

Charmaz, Kathy (1983): Loss of Self. A Fundamental Form of Suffering in the Croni-
cally 111, in: Sociology of Health and Illness 5(2), 168—195.

Coninx, Sabrina (2020a): Experiencing Pain, Berlin: De Gruyter.

Coninx, Sabrina (2020b): Pain Experiences and the Link to Action. Challenging Im-
perative Theories, in: Journal of Consciousness Studies 27(9-10), 104—126.

Coninx, Sabrina/Stilwell, Peter (2021): Pain and the Field of Affordances. An Enactive
Approach to Acute and Chronic Pain, in: Synthese 199, 7835-7863.

Corns, Jennifer (2018): Recent Work on Pain, in: Analysis 78(4), 737-753.

Corns, Jennifer (2020): The Complex Reality of Pain, London: Routledge.

Cutter, Brian (2017): Pain and Representation, in: Jennifer Corns (Hg.), The Rout-
ledge Handbook of Pain, London: Routledge, 29-43.

Dewey, John (1930): Qualitative Thought, in: The Later Works, 1925-1953, Vol. 5,
1929-1930, Carbondale: Southern Illinois University Press 2008, 243—261.

Dilthey, Wilhelm (1997): Gesammelte Schriften, Bd. XIX: Grundlegung der Wissen-
schaft vom Menschen, der Gesellschaft und der Geschichte, Géttingen: Vanden-
hoeck & Ruprecht.

Dreflke, Stefan (2022): Empfindliche Kérper. Kopfschmerzpraktiken zwischen All-
tag und Medizin, Bielefeld: transcript.

Fisette, Denis (2009a): Love and Hate. Brentano and Stumpf on Emotions and Sense
Feelings, in: Gestalt Theory 31(2), 175-190.

Fisette, Denis (2009b): Stumpf and Husserl on Phenomenology and Descriptive Psy-
chology, in: Gestalt Theory 31(2), 175-190.

Gadamer, Hans-Georg (1960): Wahrheit und Methode, Titbingen: Mohr.

Gallagher, Shaun (2017): Enactivist Interventions, Oxford: Oxford University Press.

Gallagher, Shaun (2023): Embodied and Enactive Approaches to Cognition, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Geniusas, Saulius (2013): The Origins of the Phenomenology of Pain: Brentano,
Stumpf and Husserl, in: Continental Philosophy Review 47, 1-17.

Geniusas, Saulius (2020): The Phenomenology of Pain, Athens: Ohio University
Press.

Grahek, Nikola (2007): Feeling Pain and Being in Pain, Cambridge, Mass.: MIT Press.

Griiny, Christian (2004): Zerstorte Erfahrung. Eine Phinomenologie des Schmerzes,
Wiirzburg: Kénigshausen & Neumann.

14.02.2026, 06:38:26.



https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/
https://plato.stanford.edu/archives/fall2019/entries/phenomenal-intentionality/

Rainer Schiitzeichel: Schmerzen

Hamblin, Charles (1987): Imperatives, Oxford: Bleckwell.

Husserl, Edmund (1913): Logische Untersuchungen. Zweiter Band: Untersuchungen
zur Phinomenologie und Theorie der Erkenntnis. 2. Aufl., Halle: Niemeyer.

Jung, Matthias (2023): Leben und Bedeutung, Berlin/New York: De Gruyter.

Klein, Colin (2015): What the Body Commands. The Imperative Theory of Pain, Cam-
bridge, Mass.: MIT Press.

Klein, Colin (2017): Imperativism, in: Jennifer Corns (Hg.), The Routledge Handbook
of Pain, London: Routledge, 51-59.

Kriegel, Uriah (Hg.) (2013): Phenomenal Intentionality, Oxford: Oxford University
Press.

Leder, Drew (1984/85): Toward a Phenomenology of Pain, in: Review of Existential
Psychology & Psychiatry 19(2-3), 255—266.

Leder, Drew (2016): The Experiential Paradoxes of Pain, in: Journal of Medicine and
Philosophy 41(5), 444—460.

Leonardi, Matilde et al. (2004): Pain, Suffering and Some Ethical Issues in Neuro-
science Research, in: J. Headache Pain 5, 162-164.

Melzack, Ronald/Wall, Patrick David (1965): Pain Mechanisms. A New Theory, in: Sci-
ence 150, 971-970.

Nagel, Thomas (1974): What is it Like to Be a Bat?, in: The Philosophical Review 83(4),
435—450.

O'Sullivan, Brendan/Schroer, Robert (2012): Painful Reasons. Representationalism
as a Theory of Pain, in: Philosophical Quarterly 62, 737-758.

Pitcher, George (1970): The Awfulness of Pain, in: Journal of Philosophy 67,481-491.

Ramsey, William (2007): Representation Reconsidered, Cambridge: Cambridge
University Press.

Ramsey, William (2017): Must Cognition Be Representational?, in: Synthese 194(11),
4197-4214.

Rorty, Richard (1980): Philosophy and the Mirror of Nature, Oxford: Blackwell.

Serrano, Agustin de Haro (2011): Is Pain an Intentional Experience?, in: Ion Copoeru/
Pavlos Kontos/Agustin de Haro Serrano (Hg.), The Horizons of Freedom,
Bukarest: Zeta Books, 386-395.

Stumpf, Carl (1907): Uber Gefithlsempfindungen, in: Zeitschrift fiir Psychologie und
Physiologie der Sinnesorgane 44, 1-49.

Stumpf, Carl (1917): Apologie der Gefithlsempfindungen, in: Zeitschrift fir Psycho-
logie und Physiologie der Sinnesorgane 75, 330—350.

Tye, Michael (2005): Another Look at Representationalism about Pain, in: Murat Ayd-
ede (Hg.), Pain. New Essays on its Nature and the Methodology of the Study,
Cambridge MA: MIT Press, 99—120.

Tye, Michael (2017): Are Pains Feelings?, in: The Monist 100, 478—484.

Wilkinson, Iain (2005): Suffering. A Sociological Introduction, Cambridge: Polity
Press.

14.02.2026, 06:38:26.

157


https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158

Korperlicher Leib - Bodies

Williams, Simon/Bendelow, Gillian (1998): In Search of the »Missing Body«. Pain,
Suffering and the (Post)Modern Condition, in: Graham Scambler/Paul Higgs
(Hg.), Modernity, Medicine and Health: Medical Sociology Towards 2000, Lon-
don: Routledge.

Zajacova, Anna/Grol-Prokopczyk, Hanna/Zimmer, Zachary (2021): Sociology of
Chronic Pain, in: Journal of Health and Social Behavior 62(3), 302—-317.

Zborowski, Mark (1952): Cultural Components in Response to Pain, in: Journal of
Social Issues 8, 16—30.

14.02.2026, 06:38:26.



https://doi.org/10.14361/9783839468142-010
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

