Sonja Fiicker

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere
Konfliktkultur

Vergebung hat Konjunktur. Sobald sich uns Mitmenschen in verlet-
zender Weise zumuten, heifSt es, man solle nachsichtig und nicht so
streng mit den Fehlbarkeiten anderer sein. Irgendwann miisse man
es auch ,wieder gut sein lassen® Der allerorts horbare Aufruf zur Ver-
gebung begleitet uns nicht nur in Ratgeberliteratur, Coaching und
Therapie, sondern auch in 6ffentlichen Debatten. So appellierte Jens
Spahn als amtierender Gesundheitsminister bereits nach der ersten
Welle der Coronapandemie, dass es zur Aufarbeitung dieser politisch
und gesellschaftlich herausfordernden Zeit einen kollektiven Kraft-
akt der Vergebung bedarf: ,Wir werden einander viel verzeihen!
miissen”. Und der Kolner Erzbischof Rainer Maria Kardinal Wolki
erinnerte sich zu den Vorwiirfen an die in Zweifel geratene Aufar-
beitung von Fillen sexuellen Missbrauch in seinem Bistum daran,
dass seine Unterstiitzer den Standpunkt vertraten: ,Man muss dann
auch mal vergeben konnen und einen Punkt machen® Vergebung
wird hier selbstverstindlich eingefordert. In besonderer Erinnerung
geblieben ist auch die Antwort des franzosischen Satiremagazins
Charlie Hebdo auf den religionsideologischen Terroranschlag, der
2015 an Mitgliedern des Redaktionsteams veriibt wurde: ,Tout est

1 Auch wenn die Begriffe Vergebung und Verzeihung im deutschen Sprachgebrauch
héufig bedeutungsgleich verwendet werden, ist etymologisch folgende Unter-
scheidung zu machen: Der Ausdruck Vergebung stammt aus der gotischen Kir-
chensprache. Gotisch fragiban bedeutet, die Schuldforderung oder die Strafab-
sicht ,aufgeben’, ,jemand etwas zur weiteren Verwendung iiberlassen, ein Recht
ibertragen” und zeigt schliellich das ,fortgeben, hinweggeben® an. Vgl. Grimm,
Jacob/Grimm, Wilhelm (Hg.), Deutsches Worterbuch, Bd. 25, Miinchen 61991,
381. Die Verzeihung hingegen steht mit dem ,aufgeben, verzichten* (a.a.0., 2543)
in Verbindung. Im vorliegenden Beitrag finden die Begriffe Vergebung und Ver-
zeihung im Kontext ihrer jeweiligen Formulierung in Literatur bzw. empirischen
Daten Verwendung.

173

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

pardonné“? — Alles ist vergeben. Als bedingungsloses Generalange-
bot ist die Vergebung hier nicht nur Ausdruck fiir den Umgang mit
dem Unfassbaren, sondern auch eine bewusste Botschaft, sich gegen
die Logik von Rache und Vergeltung zu stellen.

Mit den Beispielen aus dem &ffentlichen Leben macht das Verge-
ben den Anschein, eine alternativlose Strategie fiir den Umgang mit
Konflikten zu sein. Als etwas, was sich von selbst versteht, wenn
sich Mitmenschen verletzend verhalten. Vor allem gilt Vergebung
damit als etwas grundsitzlich Gutes. Immer und fiir alle(s). Das
hat einen guten Grund: Ohne Vergebung ist gesellschaftliches Leben
nicht moglich. Sie ist unverzichtbarer Bestandteil des ,menschlichen
Lebens, das - so Hannah Arendt - ,[...] gar nicht weitergehen
[kénnte], wenn Menschen sich nicht stindig gegenseitig von den
Folgen dessen befreien wiirden, was sie getan haben [...]“3 Mit Ver-
gebung verzichten wir auf einen Ausgleich fiir erfahrene Verletzun-
gen. Anstatt das Recht auf Wiedergutmachung einzufordern und aus
Verletzungen unmittelbar entstehenden Gefiihlen Luft zu machen,
nehmen wir Abstand von unserem Bediirfnis nach Ausgleich und
dem inneren Erleben von Verletzungen. Wir stellen Gefiihle - wie
Waut, Enttduschung, Zorn - hintenan. Das macht die Vergebung zu
einem ,Dementi dessen, was man grade noch selbst war®; schlussfol-
gert Georg Simmel.*

Wie gehen wir in der Gesellschaft mit der prononcierten Gewiss-
heit um, einander vergeben zu miissen, um miteinander leben zu
kénnen? Rechtfertigt ihre Unverzichtbarkeit, dass wir Vergebung
einfordern oder bedingungslos anbieten konnen, wie es in den Bei-
spielen aus dem o&ffentlichen Leben getan wird? In welchem Verhalt-
nis steht dies zu unserem Umgang mit emotionalen Verletzungen?
Was fiir ein Verstandnis haben wir von der Vergebung?

Der vorliegende Beitrag widmet sich dem gegenwartskulturel-
len Verstdndnis der Vergebung aus soziologischer Perspektive. Aus-
gangspunkt der Analyse ist die Beobachtung, dass Vergebung in
Folge von emotionalen Verletzungen als eine Art soziale Verpflich-
tung eingefordert oder erwartet wird. Der Beitrag nimmt das Span-

2 Charlie Hebdo, Januar 2015, Nr. 1178.

3 Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom tétigen Leben, Stuttgart 1960, 306.

4 Simmel, Georg, Der Streit, in: ders., Soziologie. Untersuchungen iiber die For-
men der Vergesellschaftung, Bd. 2, Berlin 1908, 186-255, 377.

174

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

nungsfeld zwischen gesellschaftlichen Pragungen der Vergebung -
wie z.B. Werten oder Normen - und dem individuellen inneren
Erleben emotionaler Verletzungen sowie dem Umgang damit in
den Blick. Die Darstellungen basieren auf Ergebnissen einer empiri-
schen Studie®. Der Beitrag legt zunédchst anhand interdisziplindrer
Forschungsliteratur dar, was die Vergebung zu einer alternativlosen
Strategie im Umgang mit Verletzungen macht (1). Aufbauend darauf
richtet sich der Blick auf ihre identititspragende Funktion (2). Ge-
zeigt wird, dass Vergebung als ein eng mit Selbstvorstellungen ver-
bundener Anspruch wahrgenommen wird, der in Zusammenhang
mit der moralischen Identitit und einer erwiinschten Seinsweise
steht (2). Darauf aufbauend wird der Konflikt beleuchtet, der zwi-
schen dem verinnerlichten Anspruch zu vergeben und dem unmit-
telbaren Erleben starker Gefithle wie Wut, Zorn oder Rache ent-
steht — und bei Betroffenen den Wunsch nach einem rationalen
Umgang mit Gefiihlslagen erzeugt (3). Ein daraus sichtbar werden-
der Dualismus von Rationalitdit und Emotion bildet die Grundlage
tiir Praktiken der Emotionsregulation, die in der Studie als Formen
des Fremdverstehens rekonstruiert werden - und Hinweise auf eine
zentrale soziale Praxis der Vergebung geben (4). Der Beitrag schliefit
mit zwei Perspektiven: Zum einen wird gezeigt, was sich aus den
empirischen Befunden iiber unser Gegenwartsverstandnis der Ver-
gebung ableiten ldsst (5.). Zum anderen pliddiert die Autorin auf
Basis der Analyseergebnisse fiir einen veranderten Blick auf die Ver-
gebung. Einer, der ermdglicht, die normativen Vorstellungen, was
Vergebung ist oder sein soll, zu tiberdenken zugunsten einer Kon-
fliktkultur, die das Verstehen menschlicher Fehlbarkeit ins Zentrum
riickt (6.).

5 Im Rahmen der Studie wurden unter Anwendung sozialwissenschaftlicher Me-
thoden 31 problemzentrierte Interviews und zwei Gruppendiskussionen durch-
gefiihrt. In Anlehnung an die phdnomenologisch ausgerichtete Wissenssoziolo-
gie zielte die Erhebung auf die Rekonstruktion von subjektiven Erfahrungswei-
sen und Sinnzuschreibungen von Studienteilnehmer:innen zum Themenbereich
der Vergebung ab. Die Datenanalyse erfolgte auf Basis eines dreistufigen — der
Grounded Theory entlehnten — Kodierverfahrens. Vgl. dazu Glaser, Barney G./
Strauss, Anselm L., Grounded Theory. Strategien qualitativer Forschung, Bern
u.a. 1998.

175

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker
1 Vergebung — Verzicht auf Wiedergutmachung

Das Gebot der Nachsicht legt nahe, uns denjenigen gegeniiber, die
uns nicht wohlgesonnen sind, wie es uns Kants Goldene Regel
(,Behandle andere so wie du von ihnen behandelt werden willst®)
in die Kopfe und Herzen gebrannt hat, in Demut zu iiben. Mit
Vergebung verzichten wir auf Wiedergutmachung. Wir geben unsere
berechtigten Anspriiche auf, einen Ausgleich fiir erlittene Verletzun-
gen zu schaffen. Ein Gleichgewicht wiederherzustellen. Der Verzicht
auf Wiedergutmachung erhebt die Vergebung fiir Jaques Derrida®
zu einem ,revolutiondren® Akt. Vergebung ermdoglicht eine einseiti-
ge, von den Verursacher:innen nicht einzufordernde Umkehr von
Krisensituationen und erweist sich mit der unkalkulierbaren Authe-
bung von erfahrenem Unrecht als radikal. Radikal deshalb, weil
die Ordnung der sozialen Welt sich in nahezu allen Bereichen in
einem Rhythmus prasentiert, der von den sozialen Gesetzen der
Gegenseitigkeit bestimmt ist. Fiir erwiesene Gefilligkeiten zeigen
wir uns dankbar; wir fihlen uns verpflichtet, Geschenke zu erwi-
dern; und die erhaltene elterliche Fiirsorge wird zu gegebener Zeit
durch dhnliche Hilfe- und Unterstiitzungsleistungen in der Regel
zuriickgegeben. Und entlang dieser Logik horen wir auf, Mitmen-
schen Geburtstagskarten zu schreiben, die es uns nicht gleichtun,
und tendieren dazu, auf Krankungen und Angriffe von sozialen An-
deren mit Gegenangriffen zu antworten, weil wir sie als Mangel an
Fairness bewerten. Genauso wie man fiir die Hilfe, Unterstiitzung
und Freundlichkeit von Mitmenschen etwas zuriickzugeben hat, be-
sagt die ,Norm der Reziprozitit'’, dass man denjenigen, die einem
etwas angetan haben, Gleiches oder Ahnliches zufiigen darf oder
soll. Das Reziprozitatsprinzip hat sich als soziale Norm tief in das
Beziehungsgewebe moderner Gegenwartsgesellschaften eingewoben.

6 Derrida, Jacques, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht - unbe-
dingt und jenseits der Souveranitat. Jacques Derrida im Gesprach mit Michel
Wiviorka. Aus d. Franz. v. Michael Wetzel, in: Lettre International 48 (2000),
10-18, 10.

7 Gouldner, Alvin W,, Reziprozitit und Autonomie. Ausgewihlte Aufsitze, Frank-
furt a.M. 1984.

176

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Als , fait social total“® und grundlegende anthropologische Kategorie
ordnet es menschliches Zusammenleben.

Dass wir mit Vergebung das soziale Recht ein Gleichgewicht wie-
derherzustellen aufgeben, hat einen guten Grund: Vergebung ist
unverzichtbar fiir soziales Zusammenleben. Sie ermdglicht, gestor-
te Beziehungen zu reparieren und wieder ins Lot zu bringen. Sie
stellt eine Verbindung her zwischen Menschen, die durch Fehltritte
getrennt voneinander sind. Und sie macht es mdglich, zwischen
Betroffenen emotionaler Verletzungen und denjenigen, die dafiir
verantwortlich zu machen sind, ein (neues) Band der Anniherung
zu schmieden, das auf gerade noch erfahrener Missachtung oder
Ablehnung aufbaut. Ohne Vergebung ist Miteinander, weder im ganz
Groflen (in Gesellschaften) noch im Kleinen (Familie, Beruf, Part-
nerschaft) méglich. Zu vergeben ldsst uns einen Umgang mit Schuld

finden.

2 Verinnerlichtes Sollen —Zum alltagskulturellen Ethos
der Vergebung

Kulturgeschichtlich ist die Vergebung ein Projekt der frithen
Neuzeit.” In antiken griechischen und romischen Gesellschaften
herrschte das Leitprinzip der Vergeltung. Erst mit Uberlieferungen
der christlichen Evangelien avancierte die biblische Vergebungsleh-
re zu einem Gebot der Barmherzigkeit. Im Sinne der christlichen
agape, der bedingungslosen, auf andere gerichteten Liebe, setzt die
Vergebung den furiosen Gefiihlsstatus der Rache aufler Kraft. Mit
ihr verzichtet man auf Revanche. Und mit ihr verlieren die Spiel-
regeln des tit-for-tat ihre Giiltigkeit. Auch in sékularisierten Gegen-
wartsgesellschaften, in denen die Bedeutung von Religion abnimmt
beziehungsweise sich verschiebt!?, hat die Vergebung nicht an Be-
deutung eingebiifit. Das Vergeben hat eine so essenzielle Funktion

8 Mauss, Marcel, Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen
Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1968.
9 Konstan, David, Before Forgiveness. The Origins of a Moral Idea, Cambridge
2010.
10 Joas, Hans, Braucht der Mensch Religion? Uber Erfahrungen der Selbsttrans-
zendenz, Freiburg u.a. 2004; Knoblauch, Hubert, Populire Religion. Auf dem Weg
in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2009.

177

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

im alltdglichen Miteinander, das es uns manchmal gar nicht bewusst
ist, wie tief verwachsen sie mit unserer Streitkultur ist. Das, was die
Vergebung als Moglichkeit der Konfliktbewiltigung fiir Menschen
so wichtig macht, ist nicht (mehr) nur einer religiésen Doktrin und
damit einem von der Gesellschaft vorgegebenen Regelsystem unter-
worfen. Vielmehr hat sie sich als Idealvorstellung von Zusammenle-
ben in die Seinsentwiirfe von Menschen eingewoben. So entspringt
der haufig tiefe Wunsch-zu-vergeben® dem eigenen Selbstbild: Man
mochte nicht rachsiichtig sein, sondern seinen Mitmenschen mit
Nachsicht begegnen. Was uns antreibt, unter dem Vorzeichen von
Vergebung first’ zu leben, ist kein von der Gesellschaft auferlegtes
moralisches Korsett. Zu vergeben ist aufs Engste verbunden mit der
moralischen Identitit und mit dem Bild, das wir von uns selbst
haben (wollen) - wie eine Interviewpartnerin eindriicklich darlegt:

Und irgendwie denke ich immer, also mein innerer Prozess, es muss
irgendwann ein Abschluss mit Vergebung finden, also. Aber gleichzeitig
finde ich eben, also das gehort sozusagen zu meinem Wertesystem, dhm,
auch religiés geprigt durch, also weif8 ich — immer lies Vater Unser-Ge-
bet, zum Beispiel. [...] Und dann denke ich immer, dahin [zur Verge-
bung, S.F.] muss man doch eigentlich kommen konnen. [AC_2303]

Das Gelingen eines solchen Vorgangs zeigt sich bei einer weiteren
Befragten beispielsweise mit dem Verweis auf die Tiefe, mit der
das Vergebungsprinzip im personlichen ,Selbst® verankert ist: ,Und
da verfolgt einen dieser Siindenbegriff und dass Siinden vergeben
werden, der verfolgt einen das ganze Leben durch, ne? [...] Das
ist so verinnerlicht [HH_2203_A_B]. Fiir die Befragte bildet der
religios gepragte und verinnerlichte Wissensvorrat zur Vergebung
eine Allianz mit dem eigenen Gewissen. Es meldet sich im ,Selbst* als
eine Art gesellschaftliche Stimme, erlittenes Fehlverhalten sozialer
Anderer durch Vergebung bewiltigen zu miissen. Mit dem Begrift
der Verfolgung verleiht die Sprecherin dem Vergebungsprinzip me-
taphorisch die Bedeutung einer verinnerlichten Pflicht, der man
nicht entkommen kann.

Zusammenfassen ldsst sich daraus, dass das Vergebungsprinzip
zwar aufs Engste mit gesellschaftlichen Normen und Werten verbun-
den ist, die einen religiésen Ursprung haben. Erfahrungs- und damit
handlungsrelevant werden diese aber erst durch den Bezug zur eige-
nen Identitit bei Betroffenen. Als ein verinnerlichter Anspruch, mit
Konflikten und Verletzungen umzugehen, steht die Vergebung fiir

178

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

eine erwiinschte Art und Weise des ,Seins; die Ausdruck moralischer
Lebensfithrung ist.

3 ,Irrationale Gefiihle“ — Vergebung im Spannungsfeld
von Fiihlen und Denken

Dem verinnerlichten Anspruch zu vergeben stehen nicht selten Ge-
fithle entgegen, die aus Verletzungen hervorgehen. Der Arger, wenn
wir uns ungerecht behandelt fithlen, die aufkeimende Wut bei Ver-
letzungen oder das Bediirfnis, sich zu revanchieren fiir erfahrene
Ungerechtigkeiten. Zerstochene Autoreifen von Ex-Partner:innen,
die Vollbremsung auf der Autobahn als Revanche fiir ein Uberhol-
mandver oder Buchtitel wie ,Die Rache am Chef® zeigen, wie stark
das Prinzip ausgleichender Gerechtigkeit in unserem Gefiihlshaus-
halt verankert ist. Einerseits; faktisch schlagen zwei Herzen in un-
serer Brust: Rache- und Wutgefiihle stehen quer zu unserem Selbst-
bild, ein nachsichtiger Mensch zu sein. Sie stehen fiir das Gegenteil
dessen, was wir sein wollen.

Als ,Klopfsignal“!! zeigen Rachegefiihle an, wenn wir uns unge-
recht behandelt fithlen. Obwohl sie eine wichtige Signalfunktion fiir
die Wahrnehmung von Verletzungen haben und sie tiberhaupt erst
unser Bewusstsein fiir die Moglichkeit wecken, mit Vergebung auf
erfahrene Verletzungen zu antworten, sind Vergeltungsimpulse in
dem Spektrum adédquater Gefiihle im Grunde passé. Vergebung ist
hingegen besseres Wissen und steht dafiir, dass wir uns unseres Ver-
standes bedienen. Wahrend Vergebung zu einer mit unserem Selbst
verbundenen inneren Verpflichtung geworden ist, hat die Rache im
Zuge dieser Entwicklungen ausgedient. Als ,blinder Fleck® ist sie in
modernen Gesellschaften etwas, ,was nicht sein soll“ — wie Fabian
Bernhard!? beschreibt. Wut, Zorn und Rachegeliiste: Solche unmit-
telbar und unkontrollierbar entstehenden Gefiihlslagen'® gelten als
irrational. Sie stehen gegen die Vernunft und erzeugen deshalb den

11 Paul, Axel, Die Rache und das Ritsel der Gabe, in: Leviathan 33 (2005), 240-
256.

12 Bernhardt, Fabian, Rache. Uber einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2023.

13 Georg Simmel weist in seinen Arbeiten auf die Unkontrollierbarkeit von Gefiih-
len hin, indem sie ,iiber uns [kommen] wie Regen und Sonnenschein und ohne

179

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

Waunsch, sie unter Kontrolle bringen zu kénnen. Ihr unwillkiirliches
Kommen und Gehen ist in Zaum zu halten. Das Verlangen nach
Rache 16st Unbehagen aus, was ,peinlich ist zu erzdhlen® [LK_2611].
Dass wir uns innerlich zur Vergebung angehalten fiithlen und sogar
Scham empfinden, wenn wir dem nicht nachkommen kénnen, weil
uns Rachegefithle im Weg stehen, ist Ergebnis verinnerlichter Me-
chanismen der Affektregulierung. Deren Entstehung zeigt Norbert
Elias* eindriicklich in seinen Studien Uber den Prozess der Zivili-
sation auf. Im Ubergang vom Mittelalter in die Neuzeit hat unser
nachsichtiges Selbstbild als Folge zunehmender Kontrolle von Trie-
ben und Affekten das gegenwirtige Vergebungsverstindnis entschei-
dend geprégt. Darin zeigt sich die Dialektik von Gesellschaft und
Individuum, die uns Elias Genese vor Augen fithrt: Was wir denken
und fithlen (sollen), ist zwar immer zunichst vermittelt durch die
Gesellschaft. Wirksam fiir unser Handeln werden gesellschaftliche
Erwartungen — wie der verpflichtende Ruf nach Vergebung und das
Tabu der Rache - aber nicht durch einen oktroyierten Fremdzwang.
Sie werden vielmehr ein Teil von uns, als Selbstzwang, der unsere
Impulse und Affekte beherrschbar macht. Ein empirischer Hinweis
auf die Institutionalisierung des Rachetabus ist beispielsweise die Be-
obachtung, dass in der klinischen und therapeutischen Psychologie
~revenge as disease“ lanciert wurde und Vergebung als therapeuti-
sche Technik Einzug findet.®

Obwohl Rachegefiihle ,quer® zum eigenen Selbstbild und dem
Anspruch zu vergeben stehen, sind sie trotzdem existent: ,Das
[rachsiichtig, S.F] will man eigentlich nicht sein, aber man ist es
eben doch® [CA_2903]. In Konsequenz wird Rache, Wut und Zorn
im Kontext der Vergebung der Status rationaler Gefiihlszustdnde
abgesprochen. Als unkontrollierbare Erscheinungen wider besseren
Wissens tauchen sie im Korpergediachtnis und -bewusstsein von

dass unser Willen tiber ihr Kommen und Gehen Herr wire, Vgl. Simmel (s.
Anm. 4), 658.

14 Elias, Norbert, Uber den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psy-
chogenetische Untersuchungen, Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen
Oberschichten des Abendlandes; Bd. 1, Frankfurt a.M. 1976.

15 DiBlasio, Frederik A./Benda, Brent B., Practitioners, Religion and the Use of
Forgiveness in the Clinical Setting, in: Journal of Psychology and Christianity 10
(1991), 166-172.

180

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Betroffenen auf, und erzeugen ein Unwohlsein dadurch, dass sie die
Handlungsfahigkeit blockieren:

Weil ich glaube auch Eifersucht und Neid und Rache, das sind so [...]
manchmal [...] so irrationale Gefiihle, die sind nicht immer verniinftig
und dann kann ich auch nicht mit verniinftigen Argumenten dagegen
halten. [FW_0211]

Mit der Formulierung ,irrationaler Gefiihle spiegelt sich in dem Zi-
tat eine Gefiihlslogik wider, der zufolge Gefiihle ,gut; d.h. mit Riick-
griff auf die Vernunft begriindet sein wollen. Deutlich gemacht wird
hier ein rationaler Zugang zu den eigenen Gefiihlen. Das Bediirfnis
nach einer rationalen Handlungskompetenz entspringt der Uberzeu-
gung, dass ,Rache nichts ist, was den Schmerz auf Dauer lindert®
[AJ_2711]. Man mdchte in der Lage sein, sich ,in einer Beziehung
kompetent verhalten® [FW_0211] zu kénnen. Auch die eigene menta-
le Gesundheit wird im Sinne der stoischen Philosophietradition mit
einer sachlichen Herangehensweise in Zusammenhang gebracht:
»[...] fur die Seele selber ist es vielleicht auch viel besser, wenn sie
nicht so gleich so arg erregt sind und alles, nicht?“ [SCH_2803].
So werden gefiihlsentladende Handlungstendenzen solchen gegen-
tibergestellt, die den menschlichen Verstand in den Mittelpunkt
des Handelns stellen: ,,[...] wenn Menschen im Schmerz sind, han-
deln sie anders als bei klarem Verstand“ [A]J_2711]. Denken und
Fiihlen, oder: Rationalitdt und Emotionalitdt gelten aus Sicht von
Studienteilnehmer:innen folglich als zwei unterschiedliche Formen
der Welterschlieffung. Damit wird auf ein dualistisches Verhéltnis
von Korper und Geist hingewiesen, das auf Descartes!® zuriickgeht
und in der Emotionsforschung spitestens seit dem emotional turn
der 1980er Jahre tberholt wurde. Verfestigt hat sich seitdem die
Ansicht, dass Emotion und Rationalitdt in jhren Wechselwirkungen
zueinander zu verstehen sind und Gefiihle eine wichtige Grundlage
fur rationale Entscheidungen bilden."”

Dass Rationalitédt als erwiinschter Zugang zur eigenen Gefiihls-
welt kein Zustand ist wie unmittelbar und affektiv entstehende Wut
oder Racheimpulse, stellt Betroffene vor die Herausforderung, einen

16 Descartes, René, Die Leidenschaften der Seele, Hamburg 1868.

17 Damasio, Antonio R., Descartes’ Irrtum. Fithlen, Denken und das menschliche
Gehirn, Miinchen u.a. 1995; De Sousa, Ronald, Die Rationalitat des Gefiihls,
Frankfurt a.M. 2009.

181

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

steuernden Umgang mit ihren Gefiihlen zu finden. Dies ist getra-
gen von dem Wunsch, ,Dinge sachlich zu 16sen“ [EW_1403] und
der Uberzeugung, dass es neben Rache und Vergeltung ,vielleicht
tatsichlich andere Moglichkeiten gibe, wenn man wirklich den
Verstand einsetzt [A]_2711]. Der blofle Wille entzieht sich jedoch
der inneren Bereitschaft oder Fihigkeit."® Studienteilnehmer:innen
schildern diese Herausforderung wie folgt:

Ich glaube... also ich hab’ ganz lange die Strategie gefahren, ich.. werde
da sehr lange driiber nachdenken und mit sehr vielen Personen driiber
sprechen. Und jeder hat ‘nen unterschiedlichen Ratschlag und am Ende
suche ich mir das Beste zusammen (lacht) und.. werd’ dann eine gute
Entscheidung treffen, aber es funktionierte nicht. Glaub’ eben, weil das
Gefiihl ist eben immer noch da. [FW_0211]

Trotz eines strategischen Vorgehens bleibt fiir die zu Wort kommen-
de Sprecherin eine ,gute Entscheidung® aus, die sie letztlich befa-
higt, vergeben zu kénnen. Eine weitere Interviewpartnerin schildert
in ahnlicher Weise, dass es nicht ausreicht, sich die positiven Effekte
der Vergebung verstandesorientiert vor Augen zu fithren, um vor-
handene Gefiihle abstreifen zu kénnen: , Also ich habe zumindest
schon den Anspruch irgendwie gerecht zu sein und irgendwie mit
Anderen gut umzugehen und gute Beziehungen zu haben und das
funktioniert eben an der Stelle nicht, weil eben Neid, Eifersucht und
Rache voll zusammenkommen.* [FW_0211]

Einen Ausweg aus dem Dilemma, Gefiihle zu haben, die dem
verinnerlichten Anspruch zu vergeben im Wege stehen, finden Stu-
dienteilnehmer:innen mit emotionalen Kontroll- und Regulierungs-
strategien. In der Forschungsliteratur steht die Regulierung negativer
Emotionen von jeher in engem Zusammenhang mit der Moglichkeit
zu vergeben." In der Datenanalyse zeigt sich mit der Rekonstruktion

18 Vgl. dazu Simmel (s. Anm. 4), 377: ,Dass ich den besiegten Feind schone, dass
ich auf jede Rache an meinem Beleidiger verzichte, das kann begreiflicherweise,
da es von meinem Willen abhdngt, auf eine Bitte hin geschehen; dass ich
jenen aber verzeihe, das heifdt dass das Gefiihl des Antagonismus, des Hasses,
der Trennung einem andern Gefiihl Platz mache - dariiber scheint der blofe
Entschluss so wenig verfiigen zu konnen, wie tiber Gefiihle iiberhaupt.

19 Vgl. z.B. Rizkalla, Laura/Wertheim, Eleanor H./Hodgson, Lisa K., The Roles of
Emotion Management and Perspective Taking in Individuals’ Conflict Manage-
ment Styles and Disposition to Forgive, in: Journal of Research in Personality 42
(2008), 1594-160L.

182

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

unterschiedlicher Vergebungspraktiken?® eine Strategie als besonders
hervorstechend: Prozesse des Fremdverstehens. Diese werden im
Folgenden skizziert.

4 Fremdverstehen: Zur Kontrolle unerwiinschter Gefiihle

Praktiken der Emotionsregulation kommen insbesondere dann zum
Einsatz, wenn in die Signalfunktion von Emotionen (indem sie z.B.
auf Gefahren hinweisen) eingegriffen werden soll.?! Im Kontext der
Vergebung findet dies hdufig mit Vorgingen des Fremdverstehens
statt, indem man ,auch verstehen konnen muss, um [...] verzeihen
zu konnen® [A]_2711].

Fremdverstehen ist in diesem Zusammenhang zu begreifen als
Fahigkeit, die Perspektive anderer Menschen einnehmen zu konnen:
»Dass man sich auch wirklich in den Anderen hineinversetzen kann,
warum der [...] so gehandelt hat® [MK_1203]. Im Kontext der Ver-
gebung bezieht sich dies auf das Nachvollziehen jener situativen
Umstinde und subjektiven Beweggriinde, aus denen heraus ein
Konflikt oder eine Verletzung entstanden ist. Eine befragte Person
formuliert dies wie folgt: ,[W]enn man die Position des Anderen
verstehen kann, also wenn sich der Andere beispielsweise erklart,
warum etwas passiert ist“ [MH_1211]. Im Zuge von Prozessen des
Fremdverstehens wird das urspriingliches Fehlverhalten somit in
einem Modus der Perspektiveniibernahme fiir Betroffene als nach-
vollziehbare Handlungsweise erfahrbar. ,Und in dem Moment, in
dem, ja, genau, definitiv verstehe, ob ich das begreife warum, aus
welcher Intention jemand gehandelt hat, [...] ist es fiir mich leichter,
das zu akzeptieren:“ [AJ_2711] Der Schliissel fiir den einsetzenden
Wendepunkt zum Verstehen (,Moment®) ist die Nachvollziehbarkeit

20 In der Datenanalyse wurden als unterschiedliche Gefiihlslogiken die Regulie-
rung (,Gefiihlsinspekteure’) und Verdringung (,Gefiihlsasketen’) von Gefiihls-
zustinden oder das Verharren (,Gefiihlsarrestanten’) darin herausgearbeitet, die
jeweils Auskunft tiber die Moglichkeit von und verschiedenen Praktiken zur
Vergebung geben. Im vorliegenden Beitrag wird auf den Typus der ,Gefiihls-
inspekteure’ Bezug genommen, der in der Datenanalyse besonders dominant
hervortritt.

21 Hochschild, Arlie R., The Managed Heart. Commercialization of Human Feel-
ing, Berkeley 1983, 30.

183

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

von Griinden und Motiven, wie und aus welchem Grund eine emo-
tionale Verletzung entstanden sind. Dies steht in Zusammenhang
damit, ob etwas auf der Basis geteilter Uberzeugungen als giiltig
oder angemessen begriindet werden kann. Neben situationsbeding-
ten Griinden (,,[...] erklaren kann, wie die Umstande sind, wie es da-
zu gekommen ist* [MM_2603]) geben biographische Informationen
und personlichkeitsbezogene Handlungsweisen von Verfehler:innen
Anhaltspunkte dafiir: ,Und das zu verstehen, wo jeder Mensch ein-
zeln steht und wie er das erlebt, [...] erdffnet ‘'ne Menge, finde ich”
[A]_2711].

Fremdverstehen fungiert somit als Briicke zwischen emotionaler
Verletzung und kognitiver Verarbeitung und bildet eine zentrale Vor-
aussetzung fiir die Moglichkeit zu vergeben. Fiir eine analytische
Herleitung von Prozessen des Fremdverstehens bietet Diltheys her-
meneutische Theorieperspektive einen zentralen Verstandnisanker.??
(Hermeneutisches) Verstehen basiert demnach auf dem ,Sich-Hin-
ein-Versetzen' in eine andere Person, verbunden mit der Absicht
»[to] relive the state of the other in myself“?®. Damit unterscheidet
sich das Verstehen grundlegend von kausalen Erklirungen, die auf
Gesetzmifligkeiten von Ursache und Wirkung beruhen. So kénnen
wir schliellich nicht unter kausalen Gesetzmafligkeiten das antago-
nistische Handeln von Mitmenschen erkldren, die immer auch an-
dere Méglichkeiten gehabt hitten, zu handeln. Erst das fremdverste-
hende Sich-Hinein-Versetzen in das Gegeniiber kann ermdglichen,
sich an fremdes Handeln anzunahern.

Das perspektiveniibernehmende Verstehen fremder Handlungs-
weisen beruht auf einer interpretativen Auslegung von Motiven,
Griinden und Intentionen - die getragen ist von der Annahme, dass
Andere unter gleichen oder dhnlichen Bedingungen die Welt ebenso
erleben, wie man selbst. Diese Prozesse vollziehen sich unter dem
Vorzeichen einer ,Reziprozitit der Perspektiven 4. Diese speist sich
aus der idealisierten Gewissheit, dass wir (1) die Welt immer genau-
so wahrnehmen und deuten wie unsere Mitmenschen, wenn wir an

22 Dilthey, Wilhelm, On Understanding and Hermeneutics, in: ders., Hermeneu-
tics and the Study of History, Princeton 1868, 229-234.

23 A.a.O.,229.

24 Schiitz, Alfred, Wissenschaftliche Interpretation und Alltagsverstindnis
menschlichen Handelns, in: ders., Zur Methodologie der Sozialwissenschaften,
Konstanz 2010, 331-379.

184

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

ihrer Stelle stiinden; und dass wir (2) unter dhnlichen Bedingungen
auch genauso handeln wiirden, wie andere es tun. Verstanden wird
damit jeweils dasjenige, was durch eine Ahnlichkeits- oder Gleich-
heitsunterstellung — vermittelt durch den Abruf eines generalisierten
gesellschaftlichen Wissensvorrats — als potenziell eigene Erfahrung
denkbar ist. Dieses geteilte Wissen ist jeder menschlichen Erfahrung
durch die institutionalisierte Sozialstruktur mitgegeben.

Im Rahmen von ,deliberate perspective taking“?, also eines be-
absichtigten Perspektivwechsels, greifen Betroffene auf einen gesell-
schaftlich vermittelten Wissensvorrat zuriick, der das Handeln An-
derer intersubjektiv nachvollziehbar macht. Ein solcher Vorrat, der
als ,,[...] das summum totum all dessen, ,was jedermann [sic!] weif3;
ein Sammelsurium von Maximen, Moral, Sprichwortweisheiten,
Werten, Glauben, Mythen?® zu begreifen ist, bildet die Grundlage
dafiir, dass Individuen dhnliche Deutungsmuster und Sichtweisen
auf soziale Ereignisse teilen konnen. Mit Distanz zu der eigenen
Verletzungserfahrung gelingt es Betroffenen auf diese Weise, ,sich
so, also zu betrachten, als wiare man aufSenstehend“ [FW_0211]. Die
Fehlbarkeit anderer wird hypothetisch in sich selbst hervorgerufen:
»Ja, aber ich kann’s verstehen, weil ich bin selber ein Mensch. Und
manchmal lass ich mich ja auch zu irgendwas hinleiten® [IS_2103].
Im Zuge einer solchen Ahnlichkeitsunterstellung werden erfahrene
Verletzungen als denkbar eigenes Fehlverhalten als Moglichkeit im
,Selbst® hervorgerufen. Die (moralische) Schuld wird als hypothe-
tisch eigene und selbst erfahrbare Schuld im Bewusstsein hervor-
gerufen. Prozesse des (Fremd-)Verstehens gewinnen dadurch den
Charakter einer selbsttranszendierenden Erfahrung.

In Ergénzung zu kognitiven Vorgangen des Fremdverstehens, die
bisher im Mittelpunkt standen, ldsst sich mit Georg Simmel?” der
Blick vertiefend auf die ,seelischen Elemente® richten. Simmel be-
trachtet das Verstehen als ,innerliche Synthese zweier, voneinander
getrennter Elemente®, indem eine ,tatsdchliche Erscheinung® - also

25 Webb, Thomas L./Miles, Eleanor/Sheeran, Paschal, Dealing with Feeling. A
Meta-Analysis of the Effectiveness of Strategies Derived from the Process Model
of Emotion Regulation, in: Psychological Bulletin 138 (2012), 775-808.

26 Berger, Peter L./Luckmann, Thomas, Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M. 22013, 70.

27 Simmel, Georg, Vom Wesen des historischen Verstehens, in: ders., Das Indivi-
duum und die Freiheit. Essais, Berlin 1957, 60-83.

185

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

hier: eine Konfliktsituation und ihre emotionalen Konsequenzen —
mit einem ,seelischen Element“ in Verbindung steht.?® Dieser seeli-
sche Bestandteil von (Fremd-)Verstehen ldsst Betroffene ein fir die
Situation spezifisches Kontextwissen entwickeln. Es ermdglicht, das
Geschehen in seiner Besonderheit - also innerhalb eines konkreten
Beziehungs- oder Situationsgefiiges — zu beurteilen. Auf diese Weise
wird es moglich, Konflikterfahrungen durch andere oder neue Er-
fahrungsinhalte zu verdndern. Aus einem solchen Vorgehen konnen
sich erwiinschte Zuneigungs- und Empathiegefiihle entwickeln und
eine neue Gefithlswirklichkeit fiir Opfer schaffen. Dies illustriert die
Erzahlung einer befragten Studienteilnehmerin, die auf einen jahre-
langen (in der Kindheit begriindeten) Konflikt mit ihrem Bruder
verweist:

Und da dachte ich dann so, innerlich bei mir Welch’ eine arme Sau'
Entschuldigung, ja? Aber ist einfach wirklich so gewesen. Weil ich dann
so nachvollzogen habe, dass er mich eigentlich immer als Konkurrenz
gesehen hat — ich war fiir ihn die Stirkere von uns beiden. Das ist mir
da so bewusst geworden. [MK_1203]

Die veranderte Perspektive auf den langjdhrigen Anerkennungskon-
flikt mit Ihrem Bruder erzeugt bei der Sprecherin Mitgefiihl (,Welch’
eine arme Sau“) und generiert damit als Anteilnahme an den Erfah-
rungen eines ihr nahe stehenden Mitmenschen eine neue (emotio-
nale) Erfahrung. Anhand solcher ,empathic emotions*? versetzen
sich Betroffene in die Rolle von den Verursacher:innen ihrer Verlet-
zungen und deren Gedanken- und Gefiihlswelten. Arlie Hochschild
versteht aus emotionssoziologischer Perspektive solche Formen der
Perspektiveniibernahme als Emotionsregulation, insofern man trotz
der eigenen Gefithlsempfindungen die Wirklichkeit von anderen zu
beriicksichtigen in der Lage ist und bei erfolgreicher Legitimitits-
priifung dieser fremden Wirklichkeit fahig ist, sich in der Position
der oder des Anderen zu sehen.>

28 A0, 6L

29 Shott, Susan, Emotion and Social Life. A Symbolic Interactionist Analysis,
in: American Journal of Sociology 84 (1979), 1317-1334.

30 Hochschild (s. Anm. 21), 30: Aus Hochschilds Forschung mit Flugbegleiter:in-
nen zeigt diesen Prozess beispielhaft die Schilderung einer Stewardess, die nach
einem Konflikt mit einem Passagier erfahren hat, dass dessen Sohn soeben ver-

186

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Und dann hat man ja auf gewisse Menschen eh - ich will nicht sa-
gen Hassgefiihle, das wiirde ich so eigentlich gar nicht nehmen, aber
man fiihlt sich ungerecht behandelt und bestimmte Dinge. Dann staut
sich etwas auf. Und wenn man, wenn man dann Abstand von diesen
Dingen bekommt, sieht man diese Dinge vielleicht auch ganz anders.
[SBL_1904]

Aus der Neubewertung einer Konfliktsituation, dem sogenannten
yreappraisal® erwichst die Moglichkeit, die emotionalen Auswir-
kungen von Verletzungen zu verandern, indem man sich in die
oder den Anderen einfiihlt. Dadurch kénnen sich verletzende Er-
fahrungsinhalte durch die Einnahme einer anderen, hier: empathi-
schen Gefiihlshaltung gegeniiber Verfehler:innen verandern. Auf
diese Weise werden Emotionen wie Mitgefiihl ,erzeugt; die ad hoc
nicht oder nicht so intensiv gefiihlt werden (konnen): ,we intervene
in feelings in order to shape them32. Damit geben die empirischen
Befunde Hinweise auf einen robusten Zusammenhang zwischen
Empathie und der Fihigkeit zu vergeben, der auch in der Verge-
bungsforschung hervorgehoben wird.??

Einzugrenzen ist das Verstehen im Kontext der Vergebung jedoch
auf eine spezifische Dimension: Es richtet sich nicht auf die Hand-
lung selbst, sondern auf die Person, die gehandelt hat. Diese Dif-
ferenzierung hebt auch Hannah Arendt im Hinblick auf die popu-
lire Redewendung ,Alles verstehen heifit alles verzeihen® hervor.
Sollte diese iiberhaupt Sinn ergeben, so betont sie, ,bezieht sich
das Verstehen — das aber keineswegs notwendigerweise ins Spiel zu
kommen braucht - nicht auf das Getane, sondern auf die Person,
die getan hat** Arendt macht damit deutlich, dass Vergebung nicht

storben ist und sie sich von diesem Zeitpunkt an mitfithlend mit der Perspektive
des Passagiers auseinandergesetzt hat.

31 Gross, James J., Emotion Regulation. Affective, Cognitive, and Social Conse-
quences, in: Psychophysiology 39 (2002), 281-291.

32 Hochschild (s. Anm. 21), 53.

33 McCullough, Michael E./Rachal, K.Chris/Sandage, Steven J./Worthington Jr.,
Everett L./Brown, Susan Wade/Hight, Terry L., Interpersonal Forgiving in Close
Relationships II. Theoretical Elaboration and Measurement, in: Journal of Per-
sonality and Social Psychology 75 (1998), 1586-1603; Paleari, F.Giorgia/Regalia,
Camillo/Fincham, Frank, Marital Quality, Forgiveness, Empathy, and Rumina-
tion. A Longitudinal Analysis, in: Personality and Social Psychology Bulletin 31
(2005), 368-378.

34 Arendt (s. Anm. 3), 308.

187

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

die moralische Bewertung einer Tat zur Referenz macht, sondern
die Beweggriinde der handelnden Person. Dieser Fokus auf die Per-
son und deren Motive, die Arendt als wesentlichen Referenzpunkt
fir das Verstehen im Kontext der Vergebung anfiihrt, bringt eine
Befragte wie folgt auf den Punkt: ,Und wenn man sich dann da
so mit beschiftigt [...], da ist bei mir dann so ein Teil Vergebung.
Hab’ ich so fiir mich gemerkt, weil ich gesagt hab’ ,Okay, der stand
genauso unter Druck, der musste seine Zahlen bringen, deshalb hat
er so gehandelt® Ich hab’s dann besser verstanden. [EW_1403] Der
Kontext, den die Sprecherin hier schildert, bezieht sich auf einen
Konfliktverlauf mit einem bis dato geschitzten Arbeitskollegen, der
sie hintergangen hat. Das Fehlverhalten des Kollegen ist im Riick-
blick fiir die Befragte verstandlich, weil er - so ihre Schlussfolgerung
- aus situativen Zwingen gehandelt hat, die sich auf die Sicherstel-
lung seines beruflichen Erfolgs und zu vermeidende Sanktionsangste
beziehen. Verstehen bedeutet im Sinne Arendts somit, Konflikte und
Verletzungen auslosendes Handeln von Mitmenschen in seiner Be-
dingtheit zu begreifen, ohne es zu rechtfertigen. In diesem Zugang
liegt das Potenzial, Vergebung als eine Form der Anniherung zu
verstehen - iiber das Erkennen der eigenen Fehlbarkeit.

5 Vergebung revisited

Vergebung setzt aus Sicht der zu Wort gekommenen Studienteilneh-
mer:innen gelingende Perspektiveniibernahme voraus. Der verste-
hende Blick auf das Gegeniiber erméglicht, unerwiinschte Gefiihls-
zustinde zu regulieren, und damit, im Einklang mit dem eigenen
Selbstbild handeln zu kénnen. Das gelingt in der Regel, weil wir
davon ausgehen, die Welt genauso wahrzunehmen wie andere, wenn
wir an ihrer Stelle stiinden; und dass wir unter dhnlichen Bedingun-
gen auch so oder dhnlich handeln wiirden. Daraus folgt: Wir verge-
ben, was wir in der Lage sind zu verstehen, d.h. welche guten oder
schlechten Griinde dazu fiihrten, dass sich Mitmenschen verletzend
verhalten haben. Und damit, wenn es uns gelingt, unsere Gefiihle
unter Kontrolle zu bringen.

Was ldsst sich aus diesen Befunden iiber unser gegenwirtiges
Verstdndnis der Vergebung schlussfolgern? Und was sagt das tiber
den Umgang mit Verletzungen und Konflikten aus?

188

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34,



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Vergebung als emotionales Selbstmanagement

Die in der Analyse aufgezeigte Praxis des ,emotionalen Selbstma-
nagements“> ermdglicht, dem verinnerlichten Anspruch zu verge-
ben zu folgen. Ableiten lésst sich daraus zunichst, dass die Kontrolle
tiber - hier: negativ bewertete — Gefiihle zum Imperativ moralischer
Vernunft erklart wird.

Die ,psychotherapeutische Okonomie“*, die der Vergebung mit
den Worten Jacques Derridas mit einem solchen Verstindnis an-
heimfalle, verweist auf einen fragwiirdigen Umgang mit Verletzun-
gen und Konflikten in der Gesellschaft: Sie sollen hindelbar, mog-
lichst folgenlos bezwingbar und vor allem schmerzlos sein. Konflik-
te und Verletzungen werden auf diese Weise nicht bearbeitet oder
gelost, und damit ihres Potentials beraubt, eine Verstandigung zwi-
schen Konfliktparteien oder Opfern und Téter:innen herzustellen.
Fiir Nietzsche gilt die Vergebung aus diesen Griinden als Unterdrii-
ckungswerkzeug natiirlicher Impulse, der eine Form der Selbstver-
achtung unterliegt.

So ist die in der Analyse dargelegte Entstehung von Mitgefiihl
als erwiinschtes Ergebnis von Fremdverstehens Ausdruck einer nor-
mativen (Selbst-)Erwartung, die im Widerstreit zu unmittelbaren
Handlungs- und Verhaltensimpulsen steht. Thren rein erfahrungsba-
sierten Gehalt verliert Empathie, wenn sie nicht aus einem unmit-
telbaren Mitfiihlen heraus entsteht, sondern als kognitive Reflexion
iber das moralisch Gewiinschte — als sogenannter ,Wunsch zweiter
Ordnung“ fungiert. In der jiingeren Emotionssoziologie ist es ins-
besondere Eva Illouz®, die die (Selbst-)Verpflichtung zur Empathie
und Reflexion der eigenen Emotionalitit als therapeutisches Werk-
zeug kapitalistischer Gesellschaften kritisch hinterfragt. Dass Men-
schen auf Basis kultureller Deutungsmuster lernen, Emotionen so-
zialen Situationen anzupassen, anhand derer ,emotionale Erfahrun-
gen organisiert, ,etikettiert, klassifiziert und interpretiert werden

35 Neckel, Sighard, Emotion by Design. Das Selbstmanagement der Gefiihle als
kulturelles Programm, in: Berliner Journal fiir Soziologie 15 (2005), 419-430.

36 Derrida (s. Anm. 6), 16.

37 Frankfurt, Harry G., The Importance of What We Care About. Philosophical
Essays, Cambridge 1988.

38 Illouz, Eva, Gefiihle in Zeiten des Kapitalismus, Frankfurt a.M. 2006.

189

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

habe einen Verlust der natiirlichen ,Indexikalitit” von Gefiihlen zur
Folge.® Der erfahrungsbasierte Sinngehalt von Emotionen wird so
einer kontrollierenden Anpassung unterworfen.*® Dass Empathie
zum emotionalen Kapital unserer Zeit gehort, entspricht demnach
in dhnlicher Weise unserem Verstandnis eines koharenten Selbst wie
die verinnerlichte Verpflichtung, zu vergeben.

Diese kritische Perspektive auf die ,Arbeit’ an den eigenen Gefiih-
len als kulturelle Praxis ist aber nur eine Seite der Medaille. Das
strategische Eingreifen in verletzte Gefiihlswelten folgt dem Zweck,
beschidigte Beziehungsbande zu reparieren oder (wieder-)herzustel-
len. Emotionales Selbstmanagement ermdglicht es Betroffenen da-
mit nicht nur, sich bewusst fiir Vergebung zu entscheiden, sondern
auch, aus einem inneren Gefiihl heraus vergeben zu konnen. Zwar
ist es auch méglich, sich qua innerer Uberzeugung fiir die Verge-
bung zu entscheiden. Doch ein solcher Entschluss bedeutet nicht
zwangslaufig, dass damit auch die - hiufig widerspriichlichen oder
unerwiinschten — Gefiihlszustinde bewiltigt werden, die aus der
erlittenen Verletzung hervorgehen. Psychologische Studien zeigen,
dass Vergebungsprozesse, die allein auf einer kognitiven Entschei-
dung basieren, ohne eine begleitende Verinderung des emotionalen
Erlebens, zusatzlichen Stress verursachen konnen - und somit die
seelische Belastung der Betroffenen sogar verstarken.!

Mit den dargelegten Formen emotionaler Kontrolle wird der ver-
innerlichte Selbstanspruch zu vergeben - verstanden als ,Wunsch
erster Ordnung“? — zur Grundlage einer Vergebungspraxis, die Ver-
nunft und Gefiihl zu verbinden weifS. Vor diesem Hintergrund las-
sen sich abschliefSend Riickschliisse auf das gegenwirtige Verstand-
nis von Vergebung ziehen - sowohl hinsichtlich ihrer ontologischen
Dimension als auch den Hinweisen auf ihre konkrete gesellschaftli-
che Praxis.

39 Aa.O.,28.

40 A.a.O., 62.

41 Davis, Don E./Hook, Joshua N./van Tongeren, Daryl R., Making a Decision to
Forgive, in: Journal of Counseling Psychology 62 (2015), 280-288.

42 Frankfurt (s. Anm. 37).

190

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Fremdverstehen und obsolete Vergebung

Vergebung zeigt sich mit Blick auf die Studienergebnisse als soziale
Praxis, die sich zwischen normativen gesellschaftlichen Erwartun-
gen, individuell verinnerlichten (Selbst-)Anspriichen und dem un-
mittelbaren emotionalem Erleben bewegt. Thr modus operandi ist ein
emotionsregulierendes Fremdverstehen, durch das Wut- und Rache-
gefiithle kontrollierbar und in eine andere Erfahrung transformiert
werden. Die Referenz fiir Vergebungsangebote sind verletzende Er-
eigniskontexte oder Handlungsweisen, die man zu verstehen' in der
Lage ist.

Ins Zentrum von den im Beitrag dargelegten Erfahrungsweisen
der Vergebung gelangt in Ricceurs (1998) Theoriearchitektur das
Verzeihen aus Nachsicht’, das als Form des ,leichten Verzeihens*#?
dadurch gekennzeichnet ist, Verursacher:innen von ihrer Schuld zu
entlasten. Ein solches Verstindnis steht der sozialen Logik der Verge-
bung entgegen. So kann es im Anschluss an Ricceur ,Vergebung [nur
da] geben, wo man jemanden beschuldigen kann, ihn fiir schuldig
halten oder erklaren kann“4. Und so kann der Gegenstand von
Vergebung nur ,eine noch bestehende Schuld® sein, ,nicht also eine
Schuld, die gar nicht mehr existent ist“4>. Jemanden fiir schuldig
zu erkldren, setzt voraus, ein bestimmtes Handeln aus moralischen
oder justiziablen Griinden ablehnen und einen Ausgleich dafiir ein-
fordern zu kénnen. Im Zuge von Praktiken des Fremdverstehens er-
hélt die urspriingliche Schuld aber einen neuen Wirklichkeitsakzent,
indem Betroffene eine Verletzung - ex post — so auslegen, dass es
gar keine mehr ist oder ihre Auswirkungen weniger stark empfunden
werden. Die mitfithlende Anerkennung von der hypothetisch immer
auch eigenen méglichen Fehlbarkeit macht eine Wiedergutmachung
fir das schmerzhaft Erfahrene iiberflissig. Hier gilt es schliefilich
weder, von etwas Abstand zu nehmen, was einem als Betroffenem
zusteht, noch etwas anzubieten, fiir das auf Wiedergutmachung ver-
zichtet wird. Die Nachvollziehbarkeit von Griinden und Motiven,

43 Das Pendant zum ,leichten Verzeihen® ist das ,schwere Verzeihen', vgl. Ricceur,
Paul, Gedichtnis, Geschichte, Vergessen, Miinchen 2004, 699-778.

44 A.a.0., 703.

45 Kodalle, Klaus-Michael, Verzeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner
Verhiltnisse, Miinchen 2013, 73.

191

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

die Anlass fiir eine Verletzung gaben, schliefit damit die Moglichkeit
einer Sanktion aus und stellt Schuld in ein anderes Licht: Schuld
wird ,restrukturiert“® durch Zurtickweisung einer Bewertung oder
eines Urteils, das einen Ereigniskontext als unrecht, verwerflich und
moralisch falsch anzuzeigen weiff. Mit Praktiken des Fremdverste-
hens blickt man nicht auf die anderen und ihre Schuld, sondern
macht sich ihnen dhnlich mit dem Bekennen, dass es die eigene
Schuld sein oder in Zukunft werden kénnte. Verstehen macht das
Vergeben obsolet. Wenn eine Handlung verstehbar ist, muss sie nicht
mehr vergeben werden. Schlussendlich schliefSt das, was es zu verge-
ben gilt, das Verstehen aus und umgekehrt: ,We can forgive those
we fail to understand and fail to forgive those we do*¥. Und somit
macht das Verstehen die Vergebung zu etwas anderem, als was unter
ihr gemeinhin verstanden wird oder was sie sein soll.

6 Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur: Dann bitte
(mehr) Vergebung!

Genauso wie Dissens und Streit Bestandteil sozialen Zusammenle-
bens sind, gehort auch das Loslassen davon dazu. Vergebung ist
dafiir unabdingbar. Entscheidend ist, wie und zu welchen Bedingun-
gen von ihr Gebrauch gemacht wird. Ohne Frage: Wir miissen mit
den manchmal schwer begreiflichen Handlungen und Haltungen
Anderer umgehen. Dafiir reicht es aber nicht aus, Vergebung einzu-
fordern oder bedingungslos zu gewéhren. Eine Vergebung, die ent-
lang der Gewissheit gefordert wird, dass wir qua kultureller Soziali-
sation innerlich darauf programmiert sind, nachsichtig zu sein und
uns schwer damit tun, es (noch) nicht sein zu konnen, kann darun-
ter schwerlich fallen. So wie in den skizzierten Beispielen aus dem
offentlichen Leben von Kardinal Woélki und Jens Spahn. Appelliert
wird hier an gefithlsoptimierte Individuen, die sich ihrer Vernunft
bedienen sollen. Und die damit zu einer Gedéchtniskosmetik des
Vergebens und Vergessens' angerufen werden. Mit Appellen dieser

46 Rauen, Verena, Die Zeitlichkeit des Verzeihens. Zur Ethik der Urteilsenthaltung,
Paderborn 2015.

47 Pettigrove, Glenn, Forgiveness and Interpretation, in: The Journal of Religious
Ethics 35 (2007), 429-452, 429.

192

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Art wird aber nicht von der positiven Kraft der Vergebung Gebrauch
gemacht, Konflikte und Verletzungen zu bewiltigen. Das kann kein
wiinschenswerter Umgang mit der Vergebung sein. Kurzum entwer-
ten wir mit einem geforderten Recht auf und einer normativen
Verpflichtung zur Vergebung, ihr Potential fiir eine gesunde gesell-
schaftliche Konfliktkultur. Denn wenn Vergebung nicht freiwillig,
aus unserer inneren und individuellen Bereitschaft heraus angeboten
wird, falle sie - so Derrida - als ,Theater des Pardons® auf ein
»mechanisches Ritual der Scheinheiligkeit zuriick.#® Wir brauchen
eine Vergebung, die den Umgang mit erfahrenen Verletzungen er-
moglicht. In der ein Umgang mit Konflikten stattfinden kann.

Die im vorliegenden Beitrag aufgezeigten Praktiken von Fremd-
verstehen geben Ankniipfungspunkte fiir eine solche Konfliktkultur.
Gezeigt wurde mit den Studienergebnissen eine Vergebungspraxis,
mit welcher der verstehende Blick auf andere gerichtet wird und
die auf diese Weise ermdglicht, Gefiihle zu sortieren. Als ein Werk-
zeug der Wiederanndherung. Einer Moglichkeit, die Wirklichkeit
von Mitmenschen zu teilen. Die Kraft einer solchen Vergebung liegt
darin, dass man sich mit ihr den Gesetzen der Wiedergutmachung
widersetzen kann, ohne das eigene Gesicht zu verlieren - d.h., ohne
sich selbst und das eigene Gefiihl zu yerraten’ Dafiir miissten wir
aber geldufige Vorstellungen von Vergebung aufgeben und einen
neuen Blick auf sie richten, der ermdglicht, normative Vorstellungen,
was Vergebung ist oder sein soll, zu iiberdenken.

Kurzum ist die Vergebung von ihrem Thron der Auf3erordentlich-
keit zu entheben: Sie kann kein heroischer Akt der bedingungslosen
Selbstiiberh6hung sein, mit dem man vermeintlich iber den Dingen,
sprich: iiber den eigenen Gefiihlen, steht. Wenn sie ihre Aufgabe
erfiillen soll, Beziehungen zu reparieren, muss sie etwas sein, wozu
Menschen fahig sind. Wenn wir vergeben, entheben wir andere
nicht von ihrer Schuld. Wir machen uns anderen vielmehr ebenbiir-
tig, stellen uns nicht tiber, sondern neben sie. In einem Bekenntnis
auf Augenhohe, das die Botschaft enthdlt: ,Ich bin dir dhnlich® Die
Einsicht, in Erwdgung zu ziehen, dass die oder der andere vielleicht
keine guten, aber Griinde gehabt haben konnte fiir das Getane. Und
dass man selbst unter bestimmten Umstidnden hypothetisch dhnlich

48 Derrida (s. Anm. 6), 10.

193

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Sonja Fticker

handeln kénnte. Das macht das Geschehene nicht ungeschehen. Es
macht aber erfahrbar, dass wir alle fehlbar sind.

Wir kénnen und sollten nicht immer gut mit der Fehlbarkeit
von Anderen leben. Da, wo wir daran scheitern, auf Fehltritte mit
Empathie und einem verstehenden Blick zu antworten, hat das meist
gute Griinde. So werden Opfer von Gewalttaten vielleicht (kognitiv)
nachvollziehen konnen, dass es Ursachen fir solche Taten gibt. So
beispielsweise, warum Menschen anderen Menschen durch eine ent-
behrungsreiche Kindheit, widrige Lebensumstdnde oder schlimme
Erfahrungen etwas antun. Deshalb steht aber niemand in der Pflicht,
jemanden von der Schuld fiir ein solches Handeln zu entlasten. Erst
recht nicht, wenn keine innere Bereitschaft dazu besteht.

Dass das Vergeben in solchen Fillen mehr iiberfordern kann,
als dass sie Seelenheil bringt, wird bei drastischen Ereignissen und
Verbrechen besonders deutlich. Kann oder soll den Titern des
religionsideologischen Terrorakts von Charlie Hebdo vergeben wer-
den? Hanna Arendts Antwort auf eine solche Frage fiel im Zuge
ihrer Auseinandersetzung mit den Verbrechen der Nationalsozialis-
ten deutlich aus. Sie kam zu dem Schluss, dass es Taten gibt, die
so bose sind, dass sie sich jeder Strafbarkeit entziehen und die wir
damit auch auflerstande sind zu vergeben.** Ahnlich und Bezug
nehmend auf das Verstehen argumentiert Vladimir Jankélévitch.>
Er schliefit - ebenfalls - im Kontext seiner Auseinandersetzung mit
dem Holocaust die Moglichkeit der Vergebung fiir Vergehen aus,
die Menschen nicht in der Lage sind zu verstehen. Unter diesem
Vorzeichen kommt er zu dem Schluss, dass es Vergehen gibt, die sich
der Moglichkeit der Vergebung entziehen und damit unverzeihlich
sind.”! Die Moglichkeit, ein Unrecht zu vergeben, sei auf solche
Vergehen begrenzt, die es auch moglich machen, zu verstehen. Wir
brauchen also (gute) Griinde, um zu verzeihen.>

49 Arendt (s. Anm. 3), 307.

50 Jankélévitch, Vladimir, Verzeihen?, Frankfurt a.M. 2006.

51 In diesem Zusammenhang hat uns Jacques Derrida wohl am intellektuell her-
ausforderndsten mit der Vergebung konfrontiert. Fiir ihn ist das, was wirklich
der Vergebung bedarf, das Unvergebbare - ,forgiveness forgives only the unfor-
givable, Derrida, Jacques, On Cosmopolitanism and Forgiveness, London/New
York 2001, 32.

52 Boshammer, Susanne, Die zweite Chance: Warum wir (nicht alles) verzeihen
sollten, Frankfurt a.M. 2020.

194

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergebung revisited — Pladoyer fiir eine andere Konfliktkultur

Wir konnen Andere verstehen und Verstandnis aufbringen, ohne
mit ihrem verletzenden Handeln einverstanden sein zu miissen.
Wenn uns eine solche Vergebung gelingt, konnen wir die Fehlbarkeit
anderer anerkennen, ohne Schuld und Verantwortung zu negieren
oder auszublenden. Im Verstehen des Anderen liegt - so lautet mein
Pladoyer - die positive Kraft einer realen Vergebungskultur. Sie ist
in der Bereitschaft begriindet, sich auf Andere und ihre Wirklichkeit
einzulassen. Schlechtestenfalls bleibt es dabei, die oder den Ande-
re:n als fremd zu betrachten. Aber es besteht auch die Méglichkeit,
sich an ihr oder sein Denken heranzutasten und auf diese Weise
eine zwar unbekannte, aber fiir das eigene In-der-Welt-sein mdogli-
che Wirklichkeit in Betracht zu ziehen. Das mindert keine Schuld.
Aber es macht verzichtbar, fiir erlittene Verletzungen Wiedergutma-
chung zu brauchen. Und ermdglicht damit Rache, Wut oder Groll
zu liberwinden und zur Vergebung innerlich fahig zu sein. Wenn
Vergebung so funktioniert, wenn sie also unseren Gefiihlshaushalt
aufzurdaumen weif$ und eben dadurch Konflikte in der Gesellschaft
bewiltigbar macht, dann ist die (ontologisch) ,falsche® Vergebung die
vielleicht nicht nur einzig mégliche, sondern (praktisch) ,richtige’

195

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:08:34, A



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://doi.org/10.5771/9783485092166-173 - am 21.01.2028, 00:



https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

