
Sonja Fücker

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere 
Konfliktkultur

Vergebung hat Konjunktur. Sobald sich uns Mitmenschen in verlet­
zender Weise zumuten, heißt es, man solle nachsichtig und nicht so 
streng mit den Fehlbarkeiten anderer sein. Irgendwann müsse man 
es auch ‚wieder gut sein lassen‘. Der allerorts hörbare Aufruf zur Ver­
gebung begleitet uns nicht nur in Ratgeberliteratur, Coaching und 
Therapie, sondern auch in öffentlichen Debatten. So appellierte Jens 
Spahn als amtierender Gesundheitsminister bereits nach der ersten 
Welle der Coronapandemie, dass es zur Aufarbeitung dieser politisch 
und gesellschaftlich herausfordernden Zeit einen kollektiven Kraft­
akt der Vergebung bedarf: „Wir werden einander viel verzeihen1 

müssen“. Und der Kölner Erzbischof Rainer Maria Kardinal Wölki 
erinnerte sich zu den Vorwürfen an die in Zweifel geratene Aufar­
beitung von Fällen sexuellen Missbrauch in seinem Bistum daran, 
dass seine Unterstützer den Standpunkt vertraten: „Man muss dann 
auch mal vergeben können und einen Punkt machen“. Vergebung 
wird hier selbstverständlich eingefordert. In besonderer Erinnerung 
geblieben ist auch die Antwort des französischen Satiremagazins 
Charlie Hebdo auf den religionsideologischen Terroranschlag, der 
2015 an Mitgliedern des Redaktionsteams verübt wurde: „Tout est 

1 Auch wenn die Begriffe Vergebung und Verzeihung im deutschen Sprachgebrauch 
häufig bedeutungsgleich verwendet werden, ist etymologisch folgende Unter­
scheidung zu machen: Der Ausdruck Vergebung stammt aus der gotischen Kir­
chensprache. Gotisch fragiban bedeutet, die Schuldforderung oder die Strafab­
sicht „aufgeben“, „jemand etwas zur weiteren Verwendung überlassen, ein Recht 
übertragen“ und zeigt schließlich das „fortgeben, hinweggeben“ an. Vgl. Grimm, 
Jacob/Grimm, Wilhelm (Hg.), Deutsches Wörterbuch, Bd. 25, München 61991, 
381. Die Verzeihung hingegen steht mit dem „aufgeben, verzichten“ (a.a.O., 2543) 
in Verbindung. Im vorliegenden Beitrag finden die Begriffe Vergebung und Ver­
zeihung im Kontext ihrer jeweiligen Formulierung in Literatur bzw. empirischen 
Daten Verwendung.

173

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pardonné“2 – Alles ist vergeben. Als bedingungsloses Generalange­
bot ist die Vergebung hier nicht nur Ausdruck für den Umgang mit 
dem Unfassbaren, sondern auch eine bewusste Botschaft, sich gegen 
die Logik von Rache und Vergeltung zu stellen.

Mit den Beispielen aus dem öffentlichen Leben macht das Verge­
ben den Anschein, eine alternativlose Strategie für den Umgang mit 
Konflikten zu sein. Als etwas, was sich von selbst versteht, wenn 
sich Mitmenschen verletzend verhalten. Vor allem gilt Vergebung 
damit als etwas grundsätzlich Gutes. Immer und für alle(s). Das 
hat einen guten Grund: Ohne Vergebung ist gesellschaftliches Leben 
nicht möglich. Sie ist unverzichtbarer Bestandteil des „menschlichen 
Lebens“, das – so Hannah Arendt – „[…] gar nicht weitergehen 
[könnte], wenn Menschen sich nicht ständig gegenseitig von den 
Folgen dessen befreien würden, was sie getan haben […]“.3 Mit Ver­
gebung verzichten wir auf einen Ausgleich für erfahrene Verletzun­
gen. Anstatt das Recht auf Wiedergutmachung einzufordern und aus 
Verletzungen unmittelbar entstehenden Gefühlen Luft zu machen, 
nehmen wir Abstand von unserem Bedürfnis nach Ausgleich und 
dem inneren Erleben von Verletzungen. Wir stellen Gefühle – wie 
Wut, Enttäuschung, Zorn – hintenan. Das macht die Vergebung zu 
einem „Dementi dessen, was man grade noch selbst war“, schlussfol­
gert Georg Simmel.4

Wie gehen wir in der Gesellschaft mit der prononcierten Gewiss­
heit um, einander vergeben zu müssen, um miteinander leben zu 
können? Rechtfertigt ihre Unverzichtbarkeit, dass wir Vergebung 
einfordern oder bedingungslos anbieten können, wie es in den Bei­
spielen aus dem öffentlichen Leben getan wird? In welchem Verhält­
nis steht dies zu unserem Umgang mit emotionalen Verletzungen? 
Was für ein Verständnis haben wir von der Vergebung?

Der vorliegende Beitrag widmet sich dem gegenwartskulturel­
len Verständnis der Vergebung aus soziologischer Perspektive. Aus­
gangspunkt der Analyse ist die Beobachtung, dass Vergebung in 
Folge von emotionalen Verletzungen als eine Art soziale Verpflich­
tung eingefordert oder erwartet wird. Der Beitrag nimmt das Span­

2 Charlie Hebdo, Januar 2015, Nr. 1178.
3 Arendt, Hannah, Vita activa oder Vom tätigen Leben, Stuttgart 1960, 306.
4 Simmel, Georg, Der Streit, in: ders., Soziologie. Untersuchungen über die For­

men der Vergesellschaftung, Bd. 2, Berlin 1908, 186–255, 377.

Sonja Fücker

174

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nungsfeld zwischen gesellschaftlichen Prägungen der Vergebung – 
wie z.B. Werten oder Normen – und dem individuellen inneren 
Erleben emotionaler Verletzungen sowie dem Umgang damit in 
den Blick. Die Darstellungen basieren auf Ergebnissen einer empiri­
schen Studie5. Der Beitrag legt zunächst anhand interdisziplinärer 
Forschungsliteratur dar, was die Vergebung zu einer alternativlosen 
Strategie im Umgang mit Verletzungen macht (1). Aufbauend darauf 
richtet sich der Blick auf ihre identitätsprägende Funktion (2). Ge­
zeigt wird, dass Vergebung als ein eng mit Selbstvorstellungen ver­
bundener Anspruch wahrgenommen wird, der in Zusammenhang 
mit der moralischen Identität und einer erwünschten Seinsweise 
steht (2). Darauf aufbauend wird der Konflikt beleuchtet, der zwi­
schen dem verinnerlichten Anspruch zu vergeben und dem unmit­
telbaren Erleben starker Gefühle wie Wut, Zorn oder Rache ent­
steht – und bei Betroffenen den Wunsch nach einem rationalen 
Umgang mit Gefühlslagen erzeugt (3). Ein daraus sichtbar werden­
der Dualismus von Rationalität und Emotion bildet die Grundlage 
für Praktiken der Emotionsregulation, die in der Studie als Formen 
des Fremdverstehens rekonstruiert werden – und Hinweise auf eine 
zentrale soziale Praxis der Vergebung geben (4). Der Beitrag schließt 
mit zwei Perspektiven: Zum einen wird gezeigt, was sich aus den 
empirischen Befunden über unser Gegenwartsverständnis der Ver­
gebung ableiten lässt (5.). Zum anderen plädiert die Autorin auf 
Basis der Analyseergebnisse für einen veränderten Blick auf die Ver­
gebung. Einer, der ermöglicht, die normativen Vorstellungen, was 
Vergebung ist oder sein soll, zu überdenken zugunsten einer Kon­
fliktkultur, die das Verstehen menschlicher Fehlbarkeit ins Zentrum 
rückt (6.).

5 Im Rahmen der Studie wurden unter Anwendung sozialwissenschaftlicher Me­
thoden 31 problemzentrierte Interviews und zwei Gruppendiskussionen durch­
geführt. In Anlehnung an die phänomenologisch ausgerichtete Wissenssoziolo­
gie zielte die Erhebung auf die Rekonstruktion von subjektiven Erfahrungswei­
sen und Sinnzuschreibungen von Studienteilnehmer:innen zum Themenbereich 
der Vergebung ab. Die Datenanalyse erfolgte auf Basis eines dreistufigen – der 
Grounded Theory entlehnten – Kodierverfahrens. Vgl. dazu Glaser, Barney G./
Strauss, Anselm L., Grounded Theory. Strategien qualitativer Forschung, Bern 
u.a. 1998.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

175

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1 Vergebung – Verzicht auf Wiedergutmachung

Das Gebot der Nachsicht legt nahe, uns denjenigen gegenüber, die 
uns nicht wohlgesonnen sind, wie es uns Kants Goldene Regel 
(‚Behandle andere so wie du von ihnen behandelt werden willst‘) 
in die Köpfe und Herzen gebrannt hat, in Demut zu üben. Mit 
Vergebung verzichten wir auf Wiedergutmachung. Wir geben unsere 
berechtigten Ansprüche auf, einen Ausgleich für erlittene Verletzun­
gen zu schaffen. Ein Gleichgewicht wiederherzustellen. Der Verzicht 
auf Wiedergutmachung erhebt die Vergebung für Jaques Derrida6 

zu einem „revolutionären“ Akt. Vergebung ermöglicht eine einseiti­
ge, von den Verursacher:innen nicht einzufordernde Umkehr von 
Krisensituationen und erweist sich mit der unkalkulierbaren Aufhe­
bung von erfahrenem Unrecht als radikal. Radikal deshalb, weil 
die Ordnung der sozialen Welt sich in nahezu allen Bereichen in 
einem Rhythmus präsentiert, der von den sozialen Gesetzen der 
Gegenseitigkeit bestimmt ist. Für erwiesene Gefälligkeiten zeigen 
wir uns dankbar; wir fühlen uns verpflichtet, Geschenke zu erwi­
dern; und die erhaltene elterliche Fürsorge wird zu gegebener Zeit 
durch ähnliche Hilfe‑ und Unterstützungsleistungen in der Regel 
zurückgegeben. Und entlang dieser Logik hören wir auf, Mitmen­
schen Geburtstagskarten zu schreiben, die es uns nicht gleichtun, 
und tendieren dazu, auf Kränkungen und Angriffe von sozialen An­
deren mit Gegenangriffen zu antworten, weil wir sie als Mangel an 
Fairness bewerten. Genauso wie man für die Hilfe, Unterstützung 
und Freundlichkeit von Mitmenschen etwas zurückzugeben hat, be­
sagt die „Norm der Reziprozität“7, dass man denjenigen, die einem 
etwas angetan haben, Gleiches oder Ähnliches zufügen darf oder 
soll. Das Reziprozitätsprinzip hat sich als soziale Norm tief in das 
Beziehungsgewebe moderner Gegenwartsgesellschaften eingewoben. 

6 Derrida, Jacques, Jahrhundert der Vergebung. Verzeihen ohne Macht – unbe­
dingt und jenseits der Souveränität. Jacques Derrida im Gespräch mit Michel 
Wiviorka. Aus d. Franz. v. Michael Wetzel, in: Lettre International 48 (2000), 
10–18, 10.

7 Gouldner, Alvin W., Reziprozität und Autonomie. Ausgewählte Aufsätze, Frank­
furt a.M. 1984.

Sonja Fücker

176

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als „fait social total“8 und grundlegende anthropologische Kategorie 
ordnet es menschliches Zusammenleben.

Dass wir mit Vergebung das soziale Recht ein Gleichgewicht wie­
derherzustellen aufgeben, hat einen guten Grund: Vergebung ist 
unverzichtbar für soziales Zusammenleben. Sie ermöglicht, gestör­
te Beziehungen zu reparieren und wieder ins Lot zu bringen. Sie 
stellt eine Verbindung her zwischen Menschen, die durch Fehltritte 
getrennt voneinander sind. Und sie macht es möglich, zwischen 
Betroffenen emotionaler Verletzungen und denjenigen, die dafür 
verantwortlich zu machen sind, ein (neues) Band der Annäherung 
zu schmieden, das auf gerade noch erfahrener Missachtung oder 
Ablehnung aufbaut. Ohne Vergebung ist Miteinander, weder im ganz 
Großen (in Gesellschaften) noch im Kleinen (Familie, Beruf, Part­
nerschaft) möglich. Zu vergeben lässt uns einen Umgang mit Schuld 
finden.

2 Verinnerlichtes Sollen – Zum alltagskulturellen Ethos 
der Vergebung

Kulturgeschichtlich ist die Vergebung ein Projekt der frühen 
Neuzeit.9 In antiken griechischen und römischen Gesellschaften 
herrschte das Leitprinzip der Vergeltung. Erst mit Überlieferungen 
der christlichen Evangelien avancierte die biblische Vergebungsleh­
re zu einem Gebot der Barmherzigkeit. Im Sinne der christlichen 
agape, der bedingungslosen, auf andere gerichteten Liebe, setzt die 
Vergebung den furiosen Gefühlsstatus der Rache außer Kraft. Mit 
ihr verzichtet man auf Revanche. Und mit ihr verlieren die Spiel­
regeln des tit-for-tat ihre Gültigkeit. Auch in säkularisierten Gegen­
wartsgesellschaften, in denen die Bedeutung von Religion abnimmt 
beziehungsweise sich verschiebt10, hat die Vergebung nicht an Be­
deutung eingebüßt. Das Vergeben hat eine so essenzielle Funktion 

8 Mauss, Marcel, Die Gabe. Form und Funktion des Austauschs in archaischen 
Gesellschaften, Frankfurt a.M. 1968.

9 Konstan, David, Before Forgiveness. The Origins of a Moral Idea, Cambridge 
2010.

10 Joas, Hans, Braucht der Mensch Religion? Über Erfahrungen der Selbsttrans‐
zendenz, Freiburg u.a. 2004; Knoblauch, Hubert, Populäre Religion. Auf dem Weg 
in eine spirituelle Gesellschaft, Frankfurt a.M. 2009.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

177

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


im alltäglichen Miteinander, das es uns manchmal gar nicht bewusst 
ist, wie tief verwachsen sie mit unserer Streitkultur ist. Das, was die 
Vergebung als Möglichkeit der Konfliktbewältigung für Menschen 
so wichtig macht, ist nicht (mehr) nur einer religiösen Doktrin und 
damit einem von der Gesellschaft vorgegebenen Regelsystem unter­
worfen. Vielmehr hat sie sich als Idealvorstellung von Zusammenle­
ben in die Seinsentwürfe von Menschen eingewoben. So entspringt 
der häufig tiefe ‚Wunsch‑zu‑vergeben‘ dem eigenen Selbstbild: Man 
möchte nicht rachsüchtig sein, sondern seinen Mitmenschen mit 
Nachsicht begegnen. Was uns antreibt, unter dem Vorzeichen von 
‚Vergebung first‘ zu leben, ist kein von der Gesellschaft auferlegtes 
moralisches Korsett. Zu vergeben ist aufs Engste verbunden mit der 
moralischen Identität und mit dem Bild, das wir von uns selbst 
haben (wollen) – wie eine Interviewpartnerin eindrücklich darlegt:

Und irgendwie denke ich immer, also mein innerer Prozess, es muss 
irgendwann ein Abschluss mit Vergebung finden, also. Aber gleichzeitig 
finde ich eben, also das gehört sozusagen zu meinem Wertesystem, ähm, 
auch religiös geprägt durch, also weiß ich – immer lies ‚Vater Unser‘‑Ge­
bet, zum Beispiel. […] Und dann denke ich immer, dahin [zur Verge­
bung, S.F.] muss man doch eigentlich kommen können. [AC_2303]

Das Gelingen eines solchen Vorgangs zeigt sich bei einer weiteren 
Befragten beispielsweise mit dem Verweis auf die Tiefe, mit der 
das Vergebungsprinzip im persönlichen ‚Selbst‘ verankert ist: „Und 
da verfolgt einen dieser Sündenbegriff und dass Sünden vergeben 
werden, der verfolgt einen das ganze Leben durch, ne? […] Das 
ist so verinnerlicht“ [HH_2203_A_B]. Für die Befragte bildet der 
religiös geprägte und verinnerlichte Wissensvorrat zur Vergebung 
eine Allianz mit dem eigenen Gewissen. Es meldet sich im ‚Selbst‘ als 
eine Art gesellschaftliche Stimme, erlittenes Fehlverhalten sozialer 
Anderer durch Vergebung bewältigen zu müssen. Mit dem Begriff 
der Verfolgung verleiht die Sprecherin dem Vergebungsprinzip me­
taphorisch die Bedeutung einer verinnerlichten Pflicht, der man 
nicht entkommen kann.

Zusammenfassen lässt sich daraus, dass das Vergebungsprinzip 
zwar aufs Engste mit gesellschaftlichen Normen und Werten verbun­
den ist, die einen religiösen Ursprung haben. Erfahrungs‑ und damit 
handlungsrelevant werden diese aber erst durch den Bezug zur eige­
nen Identität bei Betroffenen. Als ein verinnerlichter Anspruch, mit 
Konflikten und Verletzungen umzugehen, steht die Vergebung für 

Sonja Fücker

178

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


eine erwünschte Art und Weise des ‚Seins‘, die Ausdruck moralischer 
Lebensführung ist.

3 „Irrationale Gefühle“ – Vergebung im Spannungsfeld 
von Fühlen und Denken

Dem verinnerlichten Anspruch zu vergeben stehen nicht selten Ge­
fühle entgegen, die aus Verletzungen hervorgehen. Der Ärger, wenn 
wir uns ungerecht behandelt fühlen, die aufkeimende Wut bei Ver­
letzungen oder das Bedürfnis, sich zu revanchieren für erfahrene 
Ungerechtigkeiten. Zerstochene Autoreifen von Ex‑Partner:innen, 
die Vollbremsung auf der Autobahn als Revanche für ein Überhol­
manöver oder Buchtitel wie „Die Rache am Chef “ zeigen, wie stark 
das Prinzip ausgleichender Gerechtigkeit in unserem Gefühlshaus­
halt verankert ist. Einerseits; faktisch schlagen zwei Herzen in un­
serer Brust: Rache- und Wutgefühle stehen quer zu unserem Selbst­
bild, ein nachsichtiger Mensch zu sein. Sie stehen für das Gegenteil 
dessen, was wir sein wollen.

Als „Klopfsignal“11 zeigen Rachegefühle an, wenn wir uns unge­
recht behandelt fühlen. Obwohl sie eine wichtige Signalfunktion für 
die Wahrnehmung von Verletzungen haben und sie überhaupt erst 
unser Bewusstsein für die Möglichkeit wecken, mit Vergebung auf 
erfahrene Verletzungen zu antworten, sind Vergeltungsimpulse in 
dem Spektrum adäquater Gefühle im Grunde passé. Vergebung ist 
hingegen besseres Wissen und steht dafür, dass wir uns unseres Ver­
standes bedienen. Während Vergebung zu einer mit unserem Selbst 
verbundenen inneren Verpflichtung geworden ist, hat die Rache im 
Zuge dieser Entwicklungen ausgedient. Als „blinder Fleck“ ist sie in 
modernen Gesellschaften etwas, „was nicht sein soll“ – wie Fabian 
Bernhard12 beschreibt. Wut, Zorn und Rachegelüste: Solche unmit­
telbar und unkontrollierbar entstehenden Gefühlslagen13 gelten als 
irrational. Sie stehen gegen die Vernunft und erzeugen deshalb den 

11 Paul, Axel, Die Rache und das Rätsel der Gabe, in: Leviathan 33 (2005), 240–
256.

12 Bernhardt, Fabian, Rache. Über einen blinden Fleck der Moderne, Berlin 2023.
13 Georg Simmel weist in seinen Arbeiten auf die Unkontrollierbarkeit von Gefüh­

len hin, indem sie „über uns [kommen] wie Regen und Sonnenschein und ohne 

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

179

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wunsch, sie unter Kontrolle bringen zu können. Ihr unwillkürliches 
Kommen und Gehen ist in Zaum zu halten. Das Verlangen nach 
Rache löst Unbehagen aus, was „peinlich ist zu erzählen“ [LK_2611]. 
Dass wir uns innerlich zur Vergebung angehalten fühlen und sogar 
Scham empfinden, wenn wir dem nicht nachkommen können, weil 
uns Rachegefühle im Weg stehen, ist Ergebnis verinnerlichter Me­
chanismen der Affektregulierung. Deren Entstehung zeigt Norbert 
Elias14 eindrücklich in seinen Studien Über den Prozess der Zivili­
sation auf. Im Übergang vom Mittelalter in die Neuzeit hat unser 
nachsichtiges Selbstbild als Folge zunehmender Kontrolle von Trie­
ben und Affekten das gegenwärtige Vergebungsverständnis entschei­
dend geprägt. Darin zeigt sich die Dialektik von Gesellschaft und 
Individuum, die uns Elias Genese vor Augen führt: Was wir denken 
und fühlen (sollen), ist zwar immer zunächst vermittelt durch die 
Gesellschaft. Wirksam für unser Handeln werden gesellschaftliche 
Erwartungen – wie der verpflichtende Ruf nach Vergebung und das 
Tabu der Rache – aber nicht durch einen oktroyierten Fremdzwang. 
Sie werden vielmehr ein Teil von uns, als Selbstzwang, der unsere 
Impulse und Affekte beherrschbar macht. Ein empirischer Hinweis 
auf die Institutionalisierung des Rachetabus ist beispielsweise die Be­
obachtung, dass in der klinischen und therapeutischen Psychologie 
„revenge as disease“ lanciert wurde und Vergebung als therapeuti­
sche Technik Einzug findet.15

Obwohl Rachegefühle ‚quer‘ zum eigenen Selbstbild und dem 
Anspruch zu vergeben stehen, sind sie trotzdem existent: „Das 
[rachsüchtig, S.F.] will man eigentlich nicht sein, aber man ist es 
eben doch“ [CA_2903]. In Konsequenz wird Rache, Wut und Zorn 
im Kontext der Vergebung der Status rationaler Gefühlszustände 
abgesprochen. Als unkontrollierbare Erscheinungen wider besseren 
Wissens tauchen sie im Körpergedächtnis und ‑bewusstsein von 

dass unser Willen über ihr Kommen und Gehen Herr wäre“, Vgl. Simmel (s. 
Anm. 4), 658.

14 Elias, Norbert, Über den Prozess der Zivilisation. Soziogenetische und psy­
chogenetische Untersuchungen, ‚Wandlungen des Verhaltens in den weltlichen 
Oberschichten des Abendlandes‘, Bd. 1, Frankfurt a.M. 1976.

15 DiBlasio, Frederik A./Benda, Brent B., Practitioners, Religion and the Use of 
Forgiveness in the Clinical Setting, in: Journal of Psychology and Christianity 10 
(1991), 166–172.

Sonja Fücker

180

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Betroffenen auf, und erzeugen ein Unwohlsein dadurch, dass sie die 
Handlungsfähigkeit blockieren:

Weil ich glaube auch Eifersucht und Neid und Rache, das sind so […] 
manchmal […] so irrationale Gefühle, die sind nicht immer vernünftig 
und dann kann ich auch nicht mit vernünftigen Argumenten dagegen 
halten. [FW_0211]

Mit der Formulierung „irrationaler Gefühle“ spiegelt sich in dem Zi­
tat eine Gefühlslogik wider, der zufolge Gefühle ‚gut‘, d.h. mit Rück­
griff auf die Vernunft begründet sein wollen. Deutlich gemacht wird 
hier ein rationaler Zugang zu den eigenen Gefühlen. Das Bedürfnis 
nach einer rationalen Handlungskompetenz entspringt der Überzeu­
gung, dass „Rache nichts ist, was den Schmerz auf Dauer lindert“ 
[AJ_2711]. Man möchte in der Lage sein, sich „in einer Beziehung 
kompetent verhalten“ [FW_0211] zu können. Auch die eigene menta­
le Gesundheit wird im Sinne der stoischen Philosophietradition mit 
einer sachlichen Herangehensweise in Zusammenhang gebracht: 
„[…] für die Seele selber ist es vielleicht auch viel besser, wenn sie 
nicht so gleich so arg erregt sind und alles, nicht?“ [SCH_2803]. 
So werden gefühlsentladende Handlungstendenzen solchen gegen­
übergestellt, die den menschlichen Verstand in den Mittelpunkt 
des Handelns stellen: „[…] wenn Menschen im Schmerz sind, han­
deln sie anders als bei klarem Verstand“ [AJ_2711]. Denken und 
Fühlen, oder: Rationalität und Emotionalität gelten aus Sicht von 
Studienteilnehmer:innen folglich als zwei unterschiedliche Formen 
der Welterschließung. Damit wird auf ein dualistisches Verhältnis 
von Körper und Geist hingewiesen, das auf Descartes16 zurückgeht 
und in der Emotionsforschung spätestens seit dem emotional turn 
der 1980er Jahre überholt wurde. Verfestigt hat sich seitdem die 
Ansicht, dass Emotion und Rationalität in ihren Wechselwirkungen 
zueinander zu verstehen sind und Gefühle eine wichtige Grundlage 
für rationale Entscheidungen bilden.17

Dass Rationalität als erwünschter Zugang zur eigenen Gefühls­
welt kein Zustand ist wie unmittelbar und affektiv entstehende Wut 
oder Racheimpulse, stellt Betroffene vor die Herausforderung, einen 

16 Descartes, René, Die Leidenschaften der Seele, Hamburg 1868.
17 Damasio, Antonio R., Descartes’ Irrtum. Fühlen, Denken und das menschliche 

Gehirn, München u.a. 1995; De Sousa, Ronald, Die Rationalität des Gefühls, 
Frankfurt a.M. 2009.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

181

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


steuernden Umgang mit ihren Gefühlen zu finden. Dies ist getra­
gen von dem Wunsch, „Dinge sachlich zu lösen“ [EW_1403] und 
der Überzeugung, dass es neben Rache und Vergeltung „vielleicht 
tatsächlich andere Möglichkeiten gäbe, wenn man wirklich den 
Verstand einsetzt“ [AJ_2711]. Der bloße Wille entzieht sich jedoch 
der inneren Bereitschaft oder Fähigkeit.18 Studienteilnehmer:innen 
schildern diese Herausforderung wie folgt:

Ich glaube… also ich hab’ ganz lange die Strategie gefahren, ich.. werde 
da sehr lange drüber nachdenken und mit sehr vielen Personen drüber 
sprechen. Und jeder hat ’nen unterschiedlichen Ratschlag und am Ende 
suche ich mir das Beste zusammen (lacht) und.. werd’ dann eine gute 
Entscheidung treffen, aber es funktionierte nicht. Glaub’ eben, weil das 
Gefühl ist eben immer noch da. [FW_0211]

Trotz eines strategischen Vorgehens bleibt für die zu Wort kommen­
de Sprecherin eine „gute Entscheidung“ aus, die sie letztlich befä­
higt, vergeben zu können. Eine weitere Interviewpartnerin schildert 
in ähnlicher Weise, dass es nicht ausreicht, sich die positiven Effekte 
der Vergebung verstandesorientiert vor Augen zu führen, um vor­
handene Gefühle abstreifen zu können: „Also ich habe zumindest 
schon den Anspruch irgendwie gerecht zu sein und irgendwie mit 
Anderen gut umzugehen und gute Beziehungen zu haben und das 
funktioniert eben an der Stelle nicht, weil eben Neid, Eifersucht und 
Rache voll zusammenkommen.“ [FW_0211]

Einen Ausweg aus dem Dilemma, Gefühle zu haben, die dem 
verinnerlichten Anspruch zu vergeben im Wege stehen, finden Stu­
dienteilnehmer:innen mit emotionalen Kontroll‑ und Regulierungs­
strategien. In der Forschungsliteratur steht die Regulierung negativer 
Emotionen von jeher in engem Zusammenhang mit der Möglichkeit 
zu vergeben.19 In der Datenanalyse zeigt sich mit der Rekonstruktion 

18 Vgl. dazu Simmel (s. Anm. 4), 377: „Dass ich den besiegten Feind schone, dass 
ich auf jede Rache an meinem Beleidiger verzichte, das kann begreiflicherweise, 
da es von meinem Willen abhängt, auf eine Bitte hin geschehen; dass ich 
jenen aber verzeihe, das heißt dass das Gefühl des Antagonismus, des Hasses, 
der Trennung einem andern Gefühl Platz mache – darüber scheint der bloße 
Entschluss so wenig verfügen zu können, wie über Gefühle überhaupt.“

19 Vgl. z.B. Rizkalla, Laura/Wertheim, Eleanor H./Hodgson, Lisa K., The Roles of 
Emotion Management and Perspective Taking in Individuals’ Conflict Manage­
ment Styles and Disposition to Forgive, in: Journal of Research in Personality 42 
(2008), 1594–1601.

Sonja Fücker

182

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


unterschiedlicher Vergebungspraktiken20 eine Strategie als besonders 
hervorstechend: Prozesse des Fremdverstehens. Diese werden im 
Folgenden skizziert.

4 Fremdverstehen: Zur Kontrolle unerwünschter Gefühle

Praktiken der Emotionsregulation kommen insbesondere dann zum 
Einsatz, wenn in die Signalfunktion von Emotionen (indem sie z.B. 
auf Gefahren hinweisen) eingegriffen werden soll.21 Im Kontext der 
Vergebung findet dies häufig mit Vorgängen des Fremdverstehens 
statt, indem man „auch verstehen können muss, um […] verzeihen 
zu können“ [AJ_2711].

Fremdverstehen ist in diesem Zusammenhang zu begreifen als 
Fähigkeit, die Perspektive anderer Menschen einnehmen zu können: 
„Dass man sich auch wirklich in den Anderen hineinversetzen kann, 
warum der […] so gehandelt hat“ [MK_1203]. Im Kontext der Ver­
gebung bezieht sich dies auf das Nachvollziehen jener situativen 
Umstände und subjektiven Beweggründe, aus denen heraus ein 
Konflikt oder eine Verletzung entstanden ist. Eine befragte Person 
formuliert dies wie folgt: „[W]enn man die Position des Anderen 
verstehen kann, also wenn sich der Andere beispielsweise erklärt, 
warum etwas passiert ist“ [MH_1211]. Im Zuge von Prozessen des 
Fremdverstehens wird das ursprüngliches Fehlverhalten somit in 
einem Modus der Perspektivenübernahme für Betroffene als nach­
vollziehbare Handlungsweise erfahrbar. „Und in dem Moment, in 
dem, ja, genau, definitiv verstehe, ob ich das begreife warum, aus 
welcher Intention jemand gehandelt hat, […] ist es für mich leichter, 
das zu akzeptieren.“ [AJ_2711] Der Schlüssel für den einsetzenden 
Wendepunkt zum Verstehen („Moment“) ist die Nachvollziehbarkeit 

20 In der Datenanalyse wurden als unterschiedliche Gefühlslogiken die Regulie­
rung (‚Gefühlsinspekteure’) und Verdrängung (‚Gefühlsasketen’) von Gefühls­
zuständen oder das Verharren (‚Gefühlsarrestanten’) darin herausgearbeitet, die 
jeweils Auskunft über die Möglichkeit von und verschiedenen Praktiken zur 
Vergebung geben. Im vorliegenden Beitrag wird auf den Typus der ‚Gefühls­
inspekteure’ Bezug genommen, der in der Datenanalyse besonders dominant 
hervortritt.

21 Hochschild, Arlie R., The Managed Heart. Commercialization of Human Feel­
ing, Berkeley 1983, 30.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

183

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von Gründen und Motiven, wie und aus welchem Grund eine emo­
tionale Verletzung entstanden sind. Dies steht in Zusammenhang 
damit, ob etwas auf der Basis geteilter Überzeugungen als gültig 
oder angemessen begründet werden kann. Neben situationsbeding­
ten Gründen („[…] erklären kann, wie die Umstände sind, wie es da­
zu gekommen ist“ [MM_2603]) geben biographische Informationen 
und persönlichkeitsbezogene Handlungsweisen von Verfehler:innen 
Anhaltspunkte dafür: „Und das zu verstehen, wo jeder Mensch ein­
zeln steht und wie er das erlebt, […] eröffnet ’ne Menge, finde ich“ 
[AJ_2711].

Fremdverstehen fungiert somit als Brücke zwischen emotionaler 
Verletzung und kognitiver Verarbeitung und bildet eine zentrale Vor­
aussetzung für die Möglichkeit zu vergeben. Für eine analytische 
Herleitung von Prozessen des Fremdverstehens bietet Diltheys her­
meneutische Theorieperspektive einen zentralen Verständnisanker.22 

(Hermeneutisches) Verstehen basiert demnach auf dem ‚Sich‑Hin­
ein‑Versetzen‘ in eine andere Person, verbunden mit der Absicht 
„[to] relive the state of the other in myself “23. Damit unterscheidet 
sich das Verstehen grundlegend von kausalen Erklärungen, die auf 
Gesetzmäßigkeiten von Ursache und Wirkung beruhen. So können 
wir schließlich nicht unter kausalen Gesetzmäßigkeiten das antago­
nistische Handeln von Mitmenschen erklären, die immer auch an­
dere Möglichkeiten gehabt hätten, zu handeln. Erst das fremdverste­
hende Sich‑Hinein‑Versetzen in das Gegenüber kann ermöglichen, 
sich an fremdes Handeln anzunähern.

Das perspektivenübernehmende Verstehen fremder Handlungs­
weisen beruht auf einer interpretativen Auslegung von Motiven, 
Gründen und Intentionen – die getragen ist von der Annahme, dass 
Andere unter gleichen oder ähnlichen Bedingungen die Welt ebenso 
erleben, wie man selbst. Diese Prozesse vollziehen sich unter dem 
Vorzeichen einer „Reziprozität der Perspektiven“24. Diese speist sich 
aus der idealisierten Gewissheit, dass wir (1) die Welt immer genau­
so wahrnehmen und deuten wie unsere Mitmenschen, wenn wir an 

22 Dilthey, Wilhelm, On Understanding and Hermeneutics, in: ders., Hermeneu­
tics and the Study of History, Princeton 1868, 229–234.

23 A.a.O., 229.
24 Schütz, Alfred, Wissenschaftliche Interpretation und Alltagsverständnis 

menschlichen Handelns, in: ders., Zur Methodologie der Sozialwissenschaften, 
Konstanz 2010, 331–379.

Sonja Fücker

184

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ihrer Stelle stünden; und dass wir (2) unter ähnlichen Bedingungen 
auch genauso handeln würden, wie andere es tun. Verstanden wird 
damit jeweils dasjenige, was durch eine Ähnlichkeits‑ oder Gleich­
heitsunterstellung – vermittelt durch den Abruf eines generalisierten 
gesellschaftlichen Wissensvorrats – als potenziell eigene Erfahrung 
denkbar ist. Dieses geteilte Wissen ist jeder menschlichen Erfahrung 
durch die institutionalisierte Sozialstruktur mitgegeben.

Im Rahmen von „deliberate perspective taking“25, also eines be­
absichtigten Perspektivwechsels, greifen Betroffene auf einen gesell­
schaftlich vermittelten Wissensvorrat zurück, der das Handeln An­
derer intersubjektiv nachvollziehbar macht. Ein solcher Vorrat, der 
als „[…] das summum totum all dessen, ‚was jedermann [sic!] weiß‘, 
ein Sammelsurium von Maximen, Moral, Sprichwortweisheiten, 
Werten, Glauben, Mythen“26 zu begreifen ist, bildet die Grundlage 
dafür, dass Individuen ähnliche Deutungsmuster und Sichtweisen 
auf soziale Ereignisse teilen können. Mit Distanz zu der eigenen 
Verletzungserfahrung gelingt es Betroffenen auf diese Weise, „sich 
so, also zu betrachten, als wäre man außenstehend“ [FW_0211]. Die 
Fehlbarkeit anderer wird hypothetisch in sich selbst hervorgerufen: 
„Ja, aber ich kann’s verstehen, weil ich bin selber ein Mensch. Und 
manchmal lass ich mich ja auch zu irgendwas hinleiten“ [IS_2103]. 
Im Zuge einer solchen Ähnlichkeitsunterstellung werden erfahrene 
Verletzungen als denkbar eigenes Fehlverhalten als Möglichkeit im 
‚Selbst‘ hervorgerufen. Die (moralische) Schuld wird als hypothe­
tisch eigene und selbst erfahrbare Schuld im Bewusstsein hervor­
gerufen. Prozesse des (Fremd-)Verstehens gewinnen dadurch den 
Charakter einer selbsttranszendierenden Erfahrung.

In Ergänzung zu kognitiven Vorgängen des Fremdverstehens, die 
bisher im Mittelpunkt standen, lässt sich mit Georg Simmel27 der 
Blick vertiefend auf die „seelischen Elemente“ richten. Simmel be­
trachtet das Verstehen als „innerliche Synthese zweier, voneinander 
getrennter Elemente“, indem eine „tatsächliche Erscheinung“ – also 

25 Webb, Thomas L./Miles, Eleanor/Sheeran, Paschal, Dealing with Feeling. A 
Meta-Analysis of the Effectiveness of Strategies Derived from the Process Model 
of Emotion Regulation, in: Psychological Bulletin 138 (2012), 775–808.

26 Berger, Peter L./Luckmann, Thomas, Die gesellschaftliche Konstruktion der 
Wirklichkeit. Eine Theorie der Wissenssoziologie, Frankfurt a.M. 252013, 70.

27 Simmel, Georg, Vom Wesen des historischen Verstehens, in: ders., Das Indivi­
duum und die Freiheit. Essais, Berlin 1957, 60–83.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

185

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hier: eine Konfliktsituation und ihre emotionalen Konsequenzen – 
mit einem „seelischen Element“ in Verbindung steht.28 Dieser seeli­
sche Bestandteil von (Fremd‑)Verstehen lässt Betroffene ein für die 
Situation spezifisches Kontextwissen entwickeln. Es ermöglicht, das 
Geschehen in seiner Besonderheit – also innerhalb eines konkreten 
Beziehungs- oder Situationsgefüges – zu beurteilen. Auf diese Weise 
wird es möglich, Konflikterfahrungen durch andere oder neue Er­
fahrungsinhalte zu verändern. Aus einem solchen Vorgehen können 
sich erwünschte Zuneigungs‑ und Empathiegefühle entwickeln und 
eine neue Gefühlswirklichkeit für Opfer schaffen. Dies illustriert die 
Erzählung einer befragten Studienteilnehmerin, die auf einen jahre­
langen (in der Kindheit begründeten) Konflikt mit ihrem Bruder 
verweist:

Und da dachte ich dann so, innerlich bei mir ‚Welch’ eine arme Sau‘. 
Entschuldigung, ja? Aber ist einfach wirklich so gewesen. Weil ich dann 
so nachvollzogen habe, dass er mich eigentlich immer als Konkurrenz 
gesehen hat – ich war für ihn die Stärkere von uns beiden. Das ist mir 
da so bewusst geworden. [MK_1203]

Die veränderte Perspektive auf den langjährigen Anerkennungskon­
flikt mit Ihrem Bruder erzeugt bei der Sprecherin Mitgefühl („Welch’ 
eine arme Sau“) und generiert damit als Anteilnahme an den Erfah­
rungen eines ihr nahe stehenden Mitmenschen eine neue (emotio­
nale) Erfahrung. Anhand solcher „empathic emotions“29 versetzen 
sich Betroffene in die Rolle von den Verursacher:innen ihrer Verlet­
zungen und deren Gedanken‑ und Gefühlswelten. Arlie Hochschild 
versteht aus emotionssoziologischer Perspektive solche Formen der 
Perspektivenübernahme als Emotionsregulation, insofern man trotz 
der eigenen Gefühlsempfindungen die Wirklichkeit von anderen zu 
berücksichtigen in der Lage ist und bei erfolgreicher Legitimitäts­
prüfung dieser fremden Wirklichkeit fähig ist, sich in der Position 
der oder des Anderen zu sehen.30

28 A.a.O., 61.
29 Shott, Susan, Emotion and Social Life. A Symbolic Interactionist Analysis, 

in: American Journal of Sociology 84 (1979), 1317–1334.
30 Hochschild (s. Anm. 21), 30: Aus Hochschilds Forschung mit Flugbegleiter:in­

nen zeigt diesen Prozess beispielhaft die Schilderung einer Stewardess, die nach 
einem Konflikt mit einem Passagier erfahren hat, dass dessen Sohn soeben ver­

Sonja Fücker

186

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Und dann hat man ja auf gewisse Menschen eh – ich will nicht sa­
gen Hassgefühle, das würde ich so eigentlich gar nicht nehmen, aber 
man fühlt sich ungerecht behandelt und bestimmte Dinge. Dann staut 
sich etwas auf. Und wenn man, wenn man dann Abstand von diesen 
Dingen bekommt, sieht man diese Dinge vielleicht auch ganz anders. 
[SBL_1904]

Aus der Neubewertung einer Konfliktsituation, dem sogenannten 
„reappraisal“31 erwächst die Möglichkeit, die emotionalen Auswir­
kungen von Verletzungen zu verändern, indem man sich in die 
oder den Anderen einfühlt. Dadurch können sich verletzende Er­
fahrungsinhalte durch die Einnahme einer anderen, hier: empathi­
schen Gefühlshaltung gegenüber Verfehler:innen verändern. Auf 
diese Weise werden Emotionen wie Mitgefühl ‚erzeugt‘, die ad hoc 
nicht oder nicht so intensiv gefühlt werden (können): „we intervene 
in feelings in order to shape them“32. Damit geben die empirischen 
Befunde Hinweise auf einen robusten Zusammenhang zwischen 
Empathie und der Fähigkeit zu vergeben, der auch in der Verge­
bungsforschung hervorgehoben wird.33

Einzugrenzen ist das Verstehen im Kontext der Vergebung jedoch 
auf eine spezifische Dimension: Es richtet sich nicht auf die Hand­
lung selbst, sondern auf die Person, die gehandelt hat. Diese Dif­
ferenzierung hebt auch Hannah Arendt im Hinblick auf die popu­
läre Redewendung „Alles verstehen heißt alles verzeihen“ hervor. 
Sollte diese überhaupt Sinn ergeben, so betont sie, „bezieht sich 
das Verstehen – das aber keineswegs notwendigerweise ins Spiel zu 
kommen braucht – nicht auf das Getane, sondern auf die Person, 
die getan hat.“34 Arendt macht damit deutlich, dass Vergebung nicht 

storben ist und sie sich von diesem Zeitpunkt an mitfühlend mit der Perspektive 
des Passagiers auseinandergesetzt hat.

31 Gross, James J., Emotion Regulation. Affective, Cognitive, and Social Conse­
quences, in: Psychophysiology 39 (2002), 281–291.

32 Hochschild (s. Anm. 21), 53.
33 McCullough, Michael E./Rachal, K.Chris/Sandage, Steven J./Worthington Jr., 

Everett L./Brown, Susan Wade/Hight, Terry L., Interpersonal Forgiving in Close 
Relationships II. Theoretical Elaboration and Measurement, in: Journal of Per­
sonality and Social Psychology 75 (1998), 1586–1603; Paleari, F.Giorgia/Regalia, 
Camillo/Fincham, Frank, Marital Quality, Forgiveness, Empathy, and Rumina­
tion. A Longitudinal Analysis, in: Personality and Social Psychology Bulletin 31 
(2005), 368–378.

34 Arendt (s. Anm. 3), 308.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

187

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die moralische Bewertung einer Tat zur Referenz macht, sondern 
die Beweggründe der handelnden Person. Dieser Fokus auf die Per­
son und deren Motive, die Arendt als wesentlichen Referenzpunkt 
für das Verstehen im Kontext der Vergebung anführt, bringt eine 
Befragte wie folgt auf den Punkt: „Und wenn man sich dann da 
so mit beschäftigt […], da ist bei mir dann so ein Teil Vergebung. 
Hab’ ich so für mich gemerkt, weil ich gesagt hab’ ‚Okay, der stand 
genauso unter Druck, der musste seine Zahlen bringen, deshalb hat 
er so gehandelt‘. Ich hab’s dann besser verstanden.“ [EW_1403] Der 
Kontext, den die Sprecherin hier schildert, bezieht sich auf einen 
Konfliktverlauf mit einem bis dato geschätzten Arbeitskollegen, der 
sie hintergangen hat. Das Fehlverhalten des Kollegen ist im Rück­
blick für die Befragte verständlich, weil er – so ihre Schlussfolgerung 
– aus situativen Zwängen gehandelt hat, die sich auf die Sicherstel­
lung seines beruflichen Erfolgs und zu vermeidende Sanktionsängste 
beziehen. Verstehen bedeutet im Sinne Arendts somit, Konflikte und 
Verletzungen auslösendes Handeln von Mitmenschen in seiner Be­
dingtheit zu begreifen, ohne es zu rechtfertigen. In diesem Zugang 
liegt das Potenzial, Vergebung als eine Form der Annäherung zu 
verstehen – über das Erkennen der eigenen Fehlbarkeit.

5 Vergebung revisited

Vergebung setzt aus Sicht der zu Wort gekommenen Studienteilneh­
mer:innen gelingende Perspektivenübernahme voraus. Der verste­
hende Blick auf das Gegenüber ermöglicht, unerwünschte Gefühls­
zustände zu regulieren, und damit, im Einklang mit dem eigenen 
Selbstbild handeln zu können. Das gelingt in der Regel, weil wir 
davon ausgehen, die Welt genauso wahrzunehmen wie andere, wenn 
wir an ihrer Stelle stünden; und dass wir unter ähnlichen Bedingun­
gen auch so oder ähnlich handeln würden. Daraus folgt: Wir verge­
ben, was wir in der Lage sind zu verstehen, d.h. welche guten oder 
schlechten Gründe dazu führten, dass sich Mitmenschen verletzend 
verhalten haben. Und damit, wenn es uns gelingt, unsere Gefühle 
unter Kontrolle zu bringen.

Was lässt sich aus diesen Befunden über unser gegenwärtiges 
Verständnis der Vergebung schlussfolgern? Und was sagt das über 
den Umgang mit Verletzungen und Konflikten aus?

Sonja Fücker

188

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Vergebung als emotionales Selbstmanagement

Die in der Analyse aufgezeigte Praxis des „emotionalen Selbstma­
nagements“35 ermöglicht, dem verinnerlichten Anspruch zu verge­
ben zu folgen. Ableiten lässt sich daraus zunächst, dass die Kontrolle 
über – hier: negativ bewertete – Gefühle zum Imperativ moralischer 
Vernunft erklärt wird.

Die „psychotherapeutische Ökonomie“36, die der Vergebung mit 
den Worten Jacques Derridas mit einem solchen Verständnis an­
heimfalle, verweist auf einen fragwürdigen Umgang mit Verletzun­
gen und Konflikten in der Gesellschaft: Sie sollen händelbar, mög­
lichst folgenlos bezwingbar und vor allem schmerzlos sein. Konflik­
te und Verletzungen werden auf diese Weise nicht bearbeitet oder 
gelöst, und damit ihres Potentials beraubt, eine Verständigung zwi­
schen Konfliktparteien oder Opfern und Täter:innen herzustellen. 
Für Nietzsche gilt die Vergebung aus diesen Gründen als Unterdrü­
ckungswerkzeug natürlicher Impulse, der eine Form der Selbstver­
achtung unterliegt.

So ist die in der Analyse dargelegte Entstehung von Mitgefühl 
als erwünschtes Ergebnis von Fremdverstehens Ausdruck einer nor­
mativen (Selbst-)Erwartung, die im Widerstreit zu unmittelbaren 
Handlungs‑ und Verhaltensimpulsen steht. Ihren rein erfahrungsba­
sierten Gehalt verliert Empathie, wenn sie nicht aus einem unmit­
telbaren Mitfühlen heraus entsteht, sondern als kognitive Reflexion 
über das moralisch Gewünschte – als sogenannter „Wunsch zweiter 
Ordnung“37 fungiert. In der jüngeren Emotionssoziologie ist es ins­
besondere Eva Illouz38, die die (Selbst‑)Verpflichtung zur Empathie 
und Reflexion der eigenen Emotionalität als therapeutisches Werk­
zeug kapitalistischer Gesellschaften kritisch hinterfragt. Dass Men­
schen auf Basis kultureller Deutungsmuster lernen, Emotionen so­
zialen Situationen anzupassen, anhand derer „emotionale Erfahrun­
gen organisiert, ‚etikettiert‘, klassifiziert und interpretiert werden“, 

35 Neckel, Sighard, Emotion by Design. Das Selbstmanagement der Gefühle als 
kulturelles Programm, in: Berliner Journal für Soziologie 15 (2005), 419–430.

36 Derrida (s. Anm. 6), 16.
37 Frankfurt, Harry G., The Importance of What We Care About. Philosophical 

Essays, Cambridge 1988.
38 Illouz, Eva, Gefühle in Zeiten des Kapitalismus, Frankfurt a.M. 2006.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

189

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


habe einen Verlust der natürlichen „Indexikalität“ von Gefühlen zur 
Folge.39 Der erfahrungsbasierte Sinngehalt von Emotionen wird so 
einer kontrollierenden Anpassung unterworfen.40 Dass Empathie 
zum emotionalen Kapital unserer Zeit gehört, entspricht demnach 
in ähnlicher Weise unserem Verständnis eines kohärenten Selbst wie 
die verinnerlichte Verpflichtung, zu vergeben.

Diese kritische Perspektive auf die ‚Arbeit‘ an den eigenen Gefüh­
len als kulturelle Praxis ist aber nur eine Seite der Medaille. Das 
strategische Eingreifen in verletzte Gefühlswelten folgt dem Zweck, 
beschädigte Beziehungsbande zu reparieren oder (wieder-)herzustel­
len. Emotionales Selbstmanagement ermöglicht es Betroffenen da­
mit nicht nur, sich bewusst für Vergebung zu entscheiden, sondern 
auch, aus einem inneren Gefühl heraus vergeben zu können. Zwar 
ist es auch möglich, sich qua innerer Überzeugung für die Verge­
bung zu entscheiden. Doch ein solcher Entschluss bedeutet nicht 
zwangsläufig, dass damit auch die – häufig widersprüchlichen oder 
unerwünschten – Gefühlszustände bewältigt werden, die aus der 
erlittenen Verletzung hervorgehen. Psychologische Studien zeigen, 
dass Vergebungsprozesse, die allein auf einer kognitiven Entschei­
dung basieren, ohne eine begleitende Veränderung des emotionalen 
Erlebens, zusätzlichen Stress verursachen können – und somit die 
seelische Belastung der Betroffenen sogar verstärken.41

Mit den dargelegten Formen emotionaler Kontrolle wird der ver­
innerlichte Selbstanspruch zu vergeben – verstanden als „Wunsch 
erster Ordnung“42 – zur Grundlage einer Vergebungspraxis, die Ver­
nunft und Gefühl zu verbinden weiß. Vor diesem Hintergrund las­
sen sich abschließend Rückschlüsse auf das gegenwärtige Verständ­
nis von Vergebung ziehen – sowohl hinsichtlich ihrer ontologischen 
Dimension als auch den Hinweisen auf ihre konkrete gesellschaftli­
che Praxis.

39 A.a.O., 28.
40 A.a.O., 62.
41 Davis, Don E./Hook, Joshua N./van Tongeren, Daryl R., Making a Decision to 

Forgive, in: Journal of Counseling Psychology 62 (2015), 280–288.
42 Frankfurt (s. Anm. 37).

Sonja Fücker

190

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fremdverstehen und obsolete Vergebung

Vergebung zeigt sich mit Blick auf die Studienergebnisse als soziale 
Praxis, die sich zwischen normativen gesellschaftlichen Erwartun­
gen, individuell verinnerlichten (Selbst-)Ansprüchen und dem un­
mittelbaren emotionalem Erleben bewegt. Ihr modus operandi ist ein 
emotionsregulierendes Fremdverstehen, durch das Wut- und Rache­
gefühle kontrollierbar und in eine andere Erfahrung transformiert 
werden. Die Referenz für Vergebungsangebote sind verletzende Er­
eigniskontexte oder Handlungsweisen, die man zu ‚verstehen‘ in der 
Lage ist.

Ins Zentrum von den im Beitrag dargelegten Erfahrungsweisen 
der Vergebung gelangt in Ricœurs (1998) Theoriearchitektur das 
„Verzeihen aus Nachsicht“, das als Form des „leichten Verzeihens“43 

dadurch gekennzeichnet ist, Verursacher:innen von ihrer Schuld zu 
entlasten. Ein solches Verständnis steht der sozialen Logik der Verge­
bung entgegen. So kann es im Anschluss an Ricœur „Vergebung [nur 
da] geben, wo man jemanden beschuldigen kann, ihn für schuldig 
halten oder erklären kann“44. Und so kann der Gegenstand von 
Vergebung nur „eine noch bestehende Schuld“ sein, „nicht also eine 
Schuld, die gar nicht mehr existent ist“45. Jemanden für schuldig 
zu erklären, setzt voraus, ein bestimmtes Handeln aus moralischen 
oder justiziablen Gründen ablehnen und einen Ausgleich dafür ein­
fordern zu können. Im Zuge von Praktiken des Fremdverstehens er­
hält die ursprüngliche Schuld aber einen neuen Wirklichkeitsakzent, 
indem Betroffene eine Verletzung – ex post – so auslegen, dass es 
gar keine mehr ist oder ihre Auswirkungen weniger stark empfunden 
werden. Die mitfühlende Anerkennung von der hypothetisch immer 
auch eigenen möglichen Fehlbarkeit macht eine Wiedergutmachung 
für das schmerzhaft Erfahrene überflüssig. Hier gilt es schließlich 
weder, von etwas Abstand zu nehmen, was einem als Betroffenem 
zusteht, noch etwas anzubieten, für das auf Wiedergutmachung ver­
zichtet wird. Die Nachvollziehbarkeit von Gründen und Motiven, 

43 Das Pendant zum „leichten Verzeihen“ ist das „schwere Verzeihen“, vgl. Ricœur, 
Paul, Gedächtnis, Geschichte, Vergessen, München 2004, 699–778.

44 A.a.O., 703.
45 Kodalle, Klaus-Michael, Verzeihung denken. Die verkannte Grundlage humaner 

Verhältnisse, München 2013, 73.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

191

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Anlass für eine Verletzung gaben, schließt damit die Möglichkeit 
einer Sanktion aus und stellt Schuld in ein anderes Licht: Schuld 
wird „restrukturiert“46 durch Zurückweisung einer Bewertung oder 
eines Urteils, das einen Ereigniskontext als unrecht, verwerflich und 
moralisch falsch anzuzeigen weiß. Mit Praktiken des Fremdverste­
hens blickt man nicht auf die anderen und ihre Schuld, sondern 
macht sich ihnen ähnlich mit dem Bekennen, dass es die eigene 
Schuld sein oder in Zukunft werden könnte. Verstehen macht das 
Vergeben obsolet. Wenn eine Handlung verstehbar ist, muss sie nicht 
mehr vergeben werden. Schlussendlich schließt das, was es zu verge­
ben gilt, das Verstehen aus und umgekehrt: „We can forgive those 
we fail to understand and fail to forgive those we do“47. Und somit 
macht das Verstehen die Vergebung zu etwas anderem, als was unter 
ihr gemeinhin verstanden wird oder was sie sein soll.

6 Plädoyer für eine andere Konfliktkultur: Dann bitte 
(mehr) Vergebung!

Genauso wie Dissens und Streit Bestandteil sozialen Zusammenle­
bens sind, gehört auch das Loslassen davon dazu. Vergebung ist 
dafür unabdingbar. Entscheidend ist, wie und zu welchen Bedingun­
gen von ihr Gebrauch gemacht wird. Ohne Frage: Wir müssen mit 
den manchmal schwer begreiflichen Handlungen und Haltungen 
Anderer umgehen. Dafür reicht es aber nicht aus, Vergebung einzu­
fordern oder bedingungslos zu gewähren. Eine Vergebung, die ent­
lang der Gewissheit gefordert wird, dass wir qua kultureller Soziali­
sation innerlich darauf programmiert sind, nachsichtig zu sein und 
uns schwer damit tun, es (noch) nicht sein zu können, kann darun­
ter schwerlich fallen. So wie in den skizzierten Beispielen aus dem 
öffentlichen Leben von Kardinal Wölki und Jens Spahn. Appelliert 
wird hier an gefühlsoptimierte Individuen, die sich ihrer Vernunft 
bedienen sollen. Und die damit zu einer Gedächtniskosmetik des 
‚Vergebens und Vergessens‘ angerufen werden. Mit Appellen dieser 

46 Rauen, Verena, Die Zeitlichkeit des Verzeihens. Zur Ethik der Urteilsenthaltung, 
Paderborn 2015.

47 Pettigrove, Glenn, Forgiveness and Interpretation, in: The Journal of Religious 
Ethics 35 (2007), 429–452, 429.

Sonja Fücker

192

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Art wird aber nicht von der positiven Kraft der Vergebung Gebrauch 
gemacht, Konflikte und Verletzungen zu bewältigen. Das kann kein 
wünschenswerter Umgang mit der Vergebung sein. Kurzum entwer­
ten wir mit einem geforderten Recht auf und einer normativen 
Verpflichtung zur Vergebung, ihr Potential für eine gesunde gesell­
schaftliche Konfliktkultur. Denn wenn Vergebung nicht freiwillig, 
aus unserer inneren und individuellen Bereitschaft heraus angeboten 
wird, falle sie – so Derrida – als „Theater des Pardons“ auf ein 
„mechanisches Ritual der Scheinheiligkeit“ zurück.48 Wir brauchen 
eine Vergebung, die den Umgang mit erfahrenen Verletzungen er­
möglicht. In der ein Umgang mit Konflikten stattfinden kann.

Die im vorliegenden Beitrag aufgezeigten Praktiken von Fremd­
verstehen geben Anknüpfungspunkte für eine solche Konfliktkultur. 
Gezeigt wurde mit den Studienergebnissen eine Vergebungspraxis, 
mit welcher der verstehende Blick auf andere gerichtet wird und 
die auf diese Weise ermöglicht, Gefühle zu sortieren. Als ein Werk­
zeug der Wiederannäherung. Einer Möglichkeit, die Wirklichkeit 
von Mitmenschen zu teilen. Die Kraft einer solchen Vergebung liegt 
darin, dass man sich mit ihr den Gesetzen der Wiedergutmachung 
widersetzen kann, ohne das eigene Gesicht zu verlieren – d.h., ohne 
sich selbst und das eigene Gefühl zu ‚verraten‘. Dafür müssten wir 
aber geläufige Vorstellungen von Vergebung aufgeben und einen 
neuen Blick auf sie richten, der ermöglicht, normative Vorstellungen, 
was Vergebung ist oder sein soll, zu überdenken.

Kurzum ist die Vergebung von ihrem Thron der Außerordentlich­
keit zu entheben: Sie kann kein heroischer Akt der bedingungslosen 
Selbstüberhöhung sein, mit dem man vermeintlich über den Dingen, 
sprich: über den eigenen Gefühlen, steht. Wenn sie ihre Aufgabe 
erfüllen soll, Beziehungen zu reparieren, muss sie etwas sein, wozu 
Menschen fähig sind. Wenn wir vergeben, entheben wir andere 
nicht von ihrer Schuld. Wir machen uns anderen vielmehr ebenbür­
tig, stellen uns nicht über, sondern neben sie. In einem Bekenntnis 
auf Augenhöhe, das die Botschaft enthält: ‚Ich bin dir ähnlich‘. Die 
Einsicht, in Erwägung zu ziehen, dass die oder der andere vielleicht 
keine guten, aber Gründe gehabt haben könnte für das Getane. Und 
dass man selbst unter bestimmten Umständen hypothetisch ähnlich 

48 Derrida (s. Anm. 6), 10.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

193

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


handeln könnte. Das macht das Geschehene nicht ungeschehen. Es 
macht aber erfahrbar, dass wir alle fehlbar sind.

Wir können und sollten nicht immer gut mit der Fehlbarkeit 
von Anderen leben. Da, wo wir daran scheitern, auf Fehltritte mit 
Empathie und einem verstehenden Blick zu antworten, hat das meist 
gute Gründe. So werden Opfer von Gewalttaten vielleicht (kognitiv) 
nachvollziehen können, dass es Ursachen für solche Taten gibt. So 
beispielsweise, warum Menschen anderen Menschen durch eine ent­
behrungsreiche Kindheit, widrige Lebensumstände oder schlimme 
Erfahrungen etwas antun. Deshalb steht aber niemand in der Pflicht, 
jemanden von der Schuld für ein solches Handeln zu entlasten. Erst 
recht nicht, wenn keine innere Bereitschaft dazu besteht.

Dass das Vergeben in solchen Fällen mehr überfordern kann, 
als dass sie Seelenheil bringt, wird bei drastischen Ereignissen und 
Verbrechen besonders deutlich. Kann oder soll den Tätern des 
religionsideologischen Terrorakts von Charlie Hebdo vergeben wer­
den? Hanna Arendts Antwort auf eine solche Frage fiel im Zuge 
ihrer Auseinandersetzung mit den Verbrechen der Nationalsozialis­
ten deutlich aus. Sie kam zu dem Schluss, dass es Taten gibt, die 
so böse sind, dass sie sich jeder Strafbarkeit entziehen und die wir 
damit auch außerstande sind zu vergeben.49 Ähnlich und Bezug 
nehmend auf das Verstehen argumentiert Vladimir Jankélévitch.50 

Er schließt – ebenfalls – im Kontext seiner Auseinandersetzung mit 
dem Holocaust die Möglichkeit der Vergebung für Vergehen aus, 
die Menschen nicht in der Lage sind zu verstehen. Unter diesem 
Vorzeichen kommt er zu dem Schluss, dass es Vergehen gibt, die sich 
der Möglichkeit der Vergebung entziehen und damit unverzeihlich 
sind.51 Die Möglichkeit, ein Unrecht zu vergeben, sei auf solche 
Vergehen begrenzt, die es auch möglich machen, zu verstehen. Wir 
brauchen also (gute) Gründe, um zu verzeihen.52

49 Arendt (s. Anm. 3), 307.
50 Jankélévitch, Vladimir, Verzeihen?, Frankfurt a.M. 2006.
51 In diesem Zusammenhang hat uns Jacques Derrida wohl am intellektuell her­

ausforderndsten mit der Vergebung konfrontiert. Für ihn ist das, was wirklich 
der Vergebung bedarf, das Unvergebbare – „forgiveness forgives only the unfor­
givable“, Derrida, Jacques, On Cosmopolitanism and Forgiveness, London/New 
York 2001, 32.

52 Boshammer, Susanne, Die zweite Chance: Warum wir (nicht alles) verzeihen 
sollten, Frankfurt a.M. 2020.

Sonja Fücker

194

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wir können Andere verstehen und Verständnis aufbringen, ohne 
mit ihrem verletzenden Handeln einverstanden sein zu müssen. 
Wenn uns eine solche Vergebung gelingt, können wir die Fehlbarkeit 
anderer anerkennen, ohne Schuld und Verantwortung zu negieren 
oder auszublenden. Im Verstehen des Anderen liegt – so lautet mein 
Plädoyer – die positive Kraft einer realen Vergebungskultur. Sie ist 
in der Bereitschaft begründet, sich auf Andere und ihre Wirklichkeit 
einzulassen. Schlechtestenfalls bleibt es dabei, die oder den Ande­
re:n als fremd zu betrachten. Aber es besteht auch die Möglichkeit, 
sich an ihr oder sein Denken heranzutasten und auf diese Weise 
eine zwar unbekannte, aber für das eigene In-der-Welt-sein mögli­
che Wirklichkeit in Betracht zu ziehen. Das mindert keine Schuld. 
Aber es macht verzichtbar, für erlittene Verletzungen Wiedergutma­
chung zu brauchen. Und ermöglicht damit Rache, Wut oder Groll 
zu überwinden und zur Vergebung innerlich fähig zu sein. Wenn 
Vergebung so funktioniert, wenn sie also unseren Gefühlshaushalt 
aufzuräumen weiß und eben dadurch Konflikte in der Gesellschaft 
bewältigbar macht, dann ist die (ontologisch) ‚falsche‘ Vergebung die 
vielleicht nicht nur einzig mögliche, sondern (praktisch) ‚richtige‘.

Vergebung revisited – Plädoyer für eine andere Konfliktkultur

195

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495992166-173 - am 21.01.2026, 00:08:34. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495992166-173
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

